

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

## BYZANTINA XPONIKA

ΤΟΜΟΣ ΕΒΔΟΜΟΣ

# BU3AHTIÜCKIÜ BPEMI

ИЗДАВАЕМЫЙ

ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ

TOMB VII.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1900.

К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14. | K. L. Ricker, Inselstr. 20.



Напечатано по распоряженію Инператорской Академін Наукъ. С-Петербургъ, Декабрь 1900 г.

Непрем'инный секретарь, Академикь *Н. Дуброс*инь.

'Εκδίδοται τύποις εγκρίσει της Αυτοκρατορικής Άκαδημείας τῶν 'Επιστημῶν. 'Εν Πετρουπόλει, μηνὶ Δεκεμβρίφ ετους 1900-οῦ.

'Ο ισόβιος γραμματεύς, ακαδημεικός Ν. Δουμπρόβιν.

## ОГЛАВЛЕНІЕ СЕДЬМАГО ТОМА. ПЕРІЕХОМЕНОН ТОГ ЕВДОМОГ ТОМОГ-

## Отделъ І.

#### MEPOΣ A'.

## Изследованія и матеріалы.

| Μελέται καὶ ὕλαι.                                                |      |
|------------------------------------------------------------------|------|
|                                                                  | Стр. |
| Древнеболгарская энциклопедія X вёка. А. Шахматова.              | -    |
| Παλαιοβουλγαρική έγκυκλοπαιδεία τοῦ δεκάτου αἰῶνος ὑπὸ Α. Σσάχ-  |      |
| ματοφ                                                            | 1    |
| Замътки о памятникахъ Равенны. Е. Ръдина.                        | _    |
| Σημειώσεις περί των έν 'Ραβέννη μνημείων ύπο 'Ε. 'Ρέδιν          | 36   |
| Анастасій квесторъ півець. А. Пападопуло-Керамевса.              |      |
| Άναστάσιος κοιαίστωρ ό μελφδός ύπὸ Ά. Παπαδοπούλου-Κεραμέως.     | 43   |
| Еще о времени мозанкъ св. Софіи Солунской. Я. И. Смирнова.       |      |
| Καὶ πάλιν περὶ τῆς ἐποχῆς τῶν ψηφιδωτῶν τοῦ ἐν Θεσσαλονίκη ναοῦ  |      |
| τῆς Άγίας Σοφίας ὑπὸ Ί. Σμιρνώφ                                  | 60   |
| Патмоская писцовая книга. П. Безобразова.                        |      |
| Τό Πατριακόν κατάστιχον ύπο Π. Μπεζομπράζωφ                      | 68   |
| Славянское слово «плотъ» въ записи Византійцевъ. Ю. Кула-        |      |
| KOBCKATO.                                                        |      |
| Η σλαβική λέξις «πλωτή» ἐν ταῖς βυζαντιναῖς χρονογραφίαις ὑπὸ    |      |
| Ί. Κουλακόφσκη                                                   | 107  |
| Архитектура и мозанки храма Успенія Богородицы въ Никев.         |      |
| Съ 3 табл. О. Вульфа.                                            |      |
| Η άρχετεκτονική καὶ τὰ ψηφιδωτὰ τοῦ ἐν Νικαία ναοῦ τῆς Κοιμήσεως | •    |
| τῆς Θεοτόχου ὑπὸ Ο. Wulff (μετὰ γ' εἰκόνων)                      | 315  |
| 4                                                                |      |

| •                                                                             | Стр.        |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Къ исторіи греческаго періода въ верхне-египетскомъ богослуженіи. Б. Тураєва. |             |
| Συμβολή εἰς τὴν ἰστορίαν τῆς ἐλληνικῆς λειτουργικῆς ἐν τῇ Ανω                 |             |
| Αἰγύπτω ὑπὸ Μπ. Τουράγιεφ                                                     | 426         |
| Два произведенія Константина Манасси, относящіяся къ смерти                   | <b>T2</b> 0 |
| Өеодоры Контостефанины. Эд. Курца.                                            |             |
| Δύο πονήματα Κωνσταντίνου τοῦ Μανασσῆ σχετιζόμενα πρὸς τὸν θά-                |             |
| νατον της Θεοδώρας Κοντοστεφανίνης ὑπὸ Ed. Kurtz                              | 601         |
| Новоизданный византійскій трактать по военному ділу. Ю. Ку-                   | 621         |
| • • • • •                                                                     | •           |
| 18KOBCKSTO.                                                                   |             |
| Ή περὶ καταστάσεως ἀπλήκτου στρατιωτική πραγματεία ὑπὸ Ί. Κου-                | 0.40        |
| λακόφσκη                                                                      | 646         |
| Монастырь св. Іоанна Предтечи на островъ у Созополя и судьба                  |             |
| его библіотеки. А. Пападопуло-Керамевса.                                      |             |
| Ή ἐν τῷ νησίῳ Σωζοπόλεως βασιλική μονή Ἰωάννου τοῦ Προδρόμου                  |             |
| και ή τύχη της βιβλιοθήκης αὐτης ύπο Ά. Παπαδοπούλου-                         |             |
| Κεραμέως                                                                      | 661         |
|                                                                               |             |
|                                                                               |             |
|                                                                               |             |
| •                                                                             |             |
| Отдълъ II.                                                                    |             |
| . MEPO $\Sigma$ B'.                                                           |             |
| . MEPOZ B.                                                                    |             |
| 1. 2. Критика и Бивліографія.                                                 |             |
|                                                                               | , .         |
| Α΄. Β΄. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία. 113. 432.                        | <b>69</b> 6 |
|                                                                               |             |
| Айналовъ, Д. В., Эллинистическія основы византійскаго искусства.              | •           |
|                                                                               | 706         |
| — и Е. Ръдинъ, древніе памятники искусства Кіева508.                          | 772         |
|                                                                               | 747         |
|                                                                               | <b>226</b>  |
| Аннинскій, Александръ, Древніе армянскіе историки, какъ истори-               |             |
| ческіе псточники                                                              |             |
| Арсеній Епископъ, Житіе и подвиги св. Өеодоры Солунской166.                   | 515         |
| Архангельскій, А.С., Къ исторіи южнославянской и древнерусской                | •           |
| апокрифической литературы                                                     | 764         |
| Асонскій Патеринъ или жизнеописаніе святыхъ, на святой Асон-                  | •           |
| ской горъ просіявшихъ                                                         | 217         |
| Баласчевъ. Г. Новыя данныя для исторіи греко-болгарскихъ                      | •           |

войнъ при Симеонъ......

493

|                                                                                                                      | Стр.        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Беглери, Г. П., Межевой знакъ владёній Дексикрата и Урвикія —— Библіотека византійскихъ императоровъ въ Константино- | 491         |
|                                                                                                                      | 514         |
| Беинтремъ, А., Неизданные отрывки Руфа Эфесскаго                                                                     | 225         |
| — Двъ рукописи Катоміомахіи Өеодора Продрома                                                                         | 227         |
| Бердинновъ, И. С., По поводу второго изданія профессоромъ                                                            |             |
| Павловымъ Номоканона при Большомъ Требникъ                                                                           | 762         |
| Болотовъ, В., Изъ исторіи церкви сиро-персидской                                                                     | 512         |
| Бъльченко, Г., Поучение блаженнаго Осодосія, игумена Печерскаго,                                                     |             |
| о казняхъ Божінхъ                                                                                                    | 744         |
| В-сий, И., Святьйшій Фотій, патріархь константинопольскій                                                            | 514         |
| Васильевъ, А., Византійско-арабскія отношенія въ царствованіе                                                        | ,           |
| Михаила III                                                                                                          | 222         |
| Греческій тексть житія сорока двухъ аморійскихъ мучени-                                                              |             |
| ковъ                                                                                                                 | 473         |
| — Житіе Филарета Милостиваго                                                                                         | 498         |
| —— Византія и Арабы                                                                                                  |             |
| Вилинскій, С., Византійско-славянскія сказанія о созданіи храма                                                      |             |
| Святой Софіи Цареградской                                                                                            | 746         |
| Воскресенскій, А., Принцевы острова                                                                                  |             |
| Гревсь, Ив., Василій Григоріевичъ Васильевскій, какъ учитель                                                         | ,,,         |
| Hayku                                                                                                                | 225         |
| Грегоровіусъ, Фердинандъ, Исторія города Асинъ въ средніе въка.                                                      | 220         |
| Переводъ съ нъмецкаго                                                                                                | 773         |
| Григорьевъ, К., Немезій, епископъ эмесскій, и его сочиненіе «О                                                       | 113         |
| природѣ человѣка — Пері φύσεως ἀνθρώπου»                                                                             | E 1 1       |
| Гудевъ, Класификация на ръкитъ, притоцитъ, потоцитъ и водитъ                                                         | 511         |
| или баритв въ заселенить съ българи земи                                                                             | 272         |
| Гуссовъ, В., Къ вопросу о редакціяхъ Моленія Даніила Заточника.                                                      |             |
|                                                                                                                      | 744         |
| <b>Джаваховъ,</b> И., Мудрость Балавара                                                                              | <b>7</b> 59 |
| Динтріевскій, А., древнъйшіе патріаршіе Типиконы іерусалимскій                                                       | ==0         |
| и константинопольскій                                                                                                | 772         |
| Добронравовъ, Н., Древнія церковныя піснопівнія въ недівлю                                                           |             |
| Ваій и въ первый день Цасхи                                                                                          | 511         |
| Дружининъ, А., Посланія и письма св. Діонисія Александрійскаго                                                       | 511         |
| Заболотскій, П., Легендарный и апокрифическій элементъ въ Хож-                                                       |             |
| деніи игумена Даніила                                                                                                | 771         |
| Златарски, В., Писмата на византійския императоръ Романа Лака-                                                       |             |
| нена до българския царь Симеона                                                                                      | 533         |
| — Двѣ извѣстни български надоиса отъ IX вѣкъ                                                                         | 533         |
| Ивановъ, М., Двъ думи за първа Юстиниана                                                                             | 268         |
| Извъстія Русскаго Археологическаго Института въ Константино-                                                         |             |
| поль. IV—V                                                                                                           |             |
| Множентій Архимандрить, Постриженіе въ монашество                                                                    | <b>2</b> 09 |

|                                                                | Стр         |
|----------------------------------------------------------------|-------------|
| Ипполита Святаго, епископа Римскаго, Творенія въ русскомъ пе-  |             |
| реводѣ                                                         | 516         |
| Истринъ, В., Греческіе списки «Зав'ящанія Соломона»            | 181         |
| Апокрифическое мученіе Никиты                                  | 184         |
| Откровеніе Месодія патарскаго и апокрифическія вид'йнія        |             |
| Данівла въ византійской и славянорусской литературахъ          | 522         |
| Къ вопросу о славяно-русскихъ редакціяхъ Первоевангелія        |             |
| <b>Гакова</b>                                                  | 748         |
| Карабеловъ, П., священникъ, Древній Анчисхатскій соборъ въ     |             |
| г. Тволесв                                                     | 222         |
| Каритевъ, А., Къ вопросу о взаимныхъ отношеніяхъ Толковой      |             |
| Палеи и Златой Матицы                                          | 514         |
| Киріонъ, Епископъ, Двінадцативінковая религіозная борьба пра-  |             |
| вославной Грузіи съ исламомъ                                   | 517         |
| Святый Або, мученикъ Тифлисскій                                | 221         |
| Повъствование о чудодъйственномъ благодатномъ камиъ            |             |
| Давидо-Гареджійской пустыни                                    | 221         |
| — Назръвшій вопросъ. Ко дню стольтія присоединенія Грузін      |             |
| къ Россіи                                                      | 510         |
| Кондановъ, Н. П., О научныхъ задачахъ исторіи древне-русскаго  |             |
| искусства                                                      | 770         |
| Красносельцевъ, Н. О., Addenda къ изданію А. Васильева: «Anec- |             |
| dota graeco-byzantina»                                         | 181         |
| Крашенининовъ, М., Procopiana                                  | 228         |
| Кулановскій, Ю., Аланы по свёдёніямъ классическихъ и византій- |             |
| скихъ писателей199.                                            | 228         |
| Кульбанинъ, С., Софійскій Синодикъ въ новомъ изданіи и харак-  |             |
| теристикв                                                      | 770         |
| Кургановъ, О. А., Наброски и очерки изъ новъйшей исторіи       |             |
| румынской церкви                                               | 764         |
| Лавровъ, П., Дамаскинъ Студитъ и сборники его имени «Дама-     |             |
| скины»                                                         | 185         |
| Къ вопросу о Синодикъ царя Бориса                              | 744         |
| Ласнинъ, Г., Нѣчто о Данівлѣ Паломникѣ                         | 759         |
| Латышевъ, В. В., Замътки по древней географіи съвернаго побе-  | . • •       |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                          | 225         |
| Лебедевъ, А. П., Исторія разд'яленія церквей въ IX, X и XI     |             |
| вѣкахъ                                                         | 229         |
| Церковно-историческія пов'єствованія общедоступнаго со-        |             |
| держанія и изложенія                                           | <b>51</b> 5 |
| -                                                              | 226         |
| Новый взглядъ на происхожденю символа константиноноль-         | 220         |
| CKSLO                                                          | 513         |

|                                                                | Crp         |
|----------------------------------------------------------------|-------------|
| Лебедевъ, А. П., Сношеніе греческой церкви съ протестантами    |             |
| во второй половина XVI вака                                    | 518         |
| — Протестантская смута въ греческой церкви XVII въка513.       |             |
| Религіозная жизнь и нравы грековосточныхъ христіанъ            | 758         |
| Аминиченко, И., Аркеологія на XI Аркеологическомъ съйздів      | 745         |
| Анхачевъ, Н. П., Печати патріарховъ константинопольскихъ       | 507         |
| Лопаревъ, Хр. М., Квига Паломинкъ                              | 484         |
| Явтепись Историко-Филологического Общества при Император-      |             |
| скомъ Новороссійскомъ университеть. VII—VIII. Византій-        |             |
| ское отделеніе. IV—V                                           | 744         |
| Маренъ, аббатъ, Константинопольское монашество отъ основа-     |             |
| нія города до кончины патріарха Фотія (Извлеченіе)             | <b>22</b> 0 |
| Марръ, И., Къ вопросу о задачахъ арменовъдънія                 | 225         |
| — Возникновеніе и расцейть древне-грузинской свётской          | -           |
| литературы                                                     | 227         |
| — Армянско-грузинскіе матеріалы для исторіи Душеполезной       |             |
| Повъсти о Варлаамъ и Іоасафъ                                   | 759         |
| Меліоранскій, Б., Перечень византійскихъ грамоть и писемъ. І.  |             |
| Документы 784—850 годовъ                                       | 478         |
| Малетичъ, Д-ръ Л., Къмъ Самуиловия надписъ отъ 993 година      | 203         |
| Милюковъ, П. Н., Христіанскія древности западной Македоніи     | 203         |
| Мурносъ, Г., Путешествіе антіохійскаго патріарха Макарія въ    |             |
| Россію въ половинъ XVII въка. V                                | 506         |
| Нарбеновъ, Василій, Номоканонъ Константинопольскаго патріарха  |             |
| Фотія съ толкованіемъ Вальсамона                               | 773         |
| Нинифора архіепископа Константинограда и новаго Рима Житіе     |             |
| списанное Игнатіемъ                                            | 227         |
| Оригена, учителя Александрійскаго, Творенія въ русскомъ пере-  |             |
| водѣ                                                           | 516         |
| Палладій, Архимандритъ, Святый Пахомій Великій и первое ино-   |             |
| ческое общежитіе                                               | 516         |
| Панадимитріу, С., Өеодора Птохопродрома Манганскія стихотво-   |             |
| •                                                              | 180         |
| Объ авторъ дидактичекаго стихотворенія Σπανέας                 | 747         |
| Петровскій, А., Исторія чина причащенія въ восточной и запад-  |             |
| · •                                                            | <b>512</b>  |
| — Предпасхальный пость въ исторіи его развитія                 | 512         |
| Покровскій, Н. В., Лицевой иконописный подлинникъ и его значе- |             |
| ніе для современнаго церковнаго искусства                      | 770         |
| Помаловскій, И. В., Житіе преподобнаго отца нашего Харитона    |             |
|                                                                | 477         |
|                                                                | 477         |
|                                                                |             |

#### - VIII -

| • . •                                                                  | Стр.       |
|------------------------------------------------------------------------|------------|
| александрійскаго, пов'єствованіе о чудесахъ св. велико-                | <u>,</u>   |
| мученика Мины                                                          | 732        |
| Пононаревъ, Павелъ, Догнатическія основы христіанскаго аске-           | -          |
|                                                                        | <b>508</b> |
| — О аначенін аксетической литературы                                   | 511        |
| — Христіанскій аскетизмъ и свётское право                              | 771        |
| Попружению, М. Г., Синодикъ царя Бориса                                | 498        |
| Придикъ, Е., Греческія заклятія и амулеты въ Южной Россіи              | 228        |
| Ростовцевъ, М. И., Надписи изъ Македоніи                               | 493        |
| Селивановъ, Н., Монашеская республика. Письма съ Аеона 755.            | 774        |
| Сергій, архіепископъ Владимірскій, Древивишій восточный мъся-          |            |
| цесловъ                                                                | 512        |
| Соловьевъ, М., Баръ-градъ                                              | 759        |
| Спасскій, А., Кому принадлежать четвертая и пятая книги св.            |            |
| Василія Великаго противъ Евномія?                                      | 771        |
| Сперанскій, М., Изъ исторіи отреченныхъ книгъ. І                       | 738        |
| — Изъ исторіи отреченной литературы. II                                | 773        |
| Сырну, П., Евенмія, патріарха Терновскаго, служба преподобней          |            |
| царицъ Өеофанъ                                                         | <b>753</b> |
| Отголоски народной пъсни о святыхъ Димитріи и Ахилъ                    |            |
| въ духовной литературъ южныхъ славянъ                                  | 754        |
| Терновскій, С., Очерки изъ церковно-исторической географіи. Об-        |            |
| ласти восточныхъ патріарховъ православной церкви до IX                 |            |
| въка                                                                   | 228        |
| Тураевъ, Б., Описаніе египетских в памятниковъ въ русских в музе-      | •          |
| яхъ и собраніяхъ                                                       | 762        |
| — Эеіопскіе стихи въ честь Апостоловъ                                  | 762        |
| Успенскій, Епископъ Порфирій, Александрійская патріархія. І. 173. 228. | 515        |
| Успенскій, О. И., Надпись царя Самуила                                 | 201        |
| Академикъ Василій Григорьевичъ Васильевскій                            | 223        |
| Охридская рукопись Іоанна Куропалата Скилицы                           | 488        |
| Константинопольскій эпархъ                                             | 489        |
| Константинополь въ последние годы IV века                              | 491        |
| — Мивнія и постановленія константинопольских в пом'встных в            |            |
| соборовъ XI и XII въковъ о раздачъ церковныхъ иму-                     |            |
| ществъ                                                                 | 494        |
| Фармановскій, Б., Леска книдянъ въ Дельфакъ                            | 207        |
| Флоринскій, Т. Д., Н'ёсколько зам'ёчаній о надписи царя Самуила.       | 202        |
| Цвътновъ, П., Благодатная. Изъ произведеній древне-христіан-           | 202        |
| ской поэзін                                                            | 510        |
| Древнія стихиры на Сретеніе Господне                                   | 511        |
| Шиелевъ, Г., Объ источникахъ Соборнаго Уложенія 1649 года.             |            |
| <b>Щеголевъ</b> , П., Очерки исторіи отреченной литературы             | 772        |
| ILLEI UNEB D. II., O TEDKIN METODIN OTDETEHHON ANTEDATYDDI             | 765        |

| ,                                                                  | Стр.        |
|--------------------------------------------------------------------|-------------|
| Энциклопедія Православная Богословская. Изданіе подъ редакціей     |             |
| профессора А. П. Лопухина. I                                       | 75 <b>5</b> |
| Юрьевскій, А., Маркъ Пустынникъ и его новооткрытое «Слово          | \ \         |
| противъ несторіанъ»                                                | 756         |
| Яциппрскій, А., Новыя данныя о Хожденіи архіспископа Антонія       |             |
| въ Царьградъ                                                       | 769         |
| * * Возстановленіе киновіи преподобнаго Осодосія Киновіарха.       | 514         |
| *** Когда установлена была іерусалимская патріархія                | 228         |
| т. Когда установлена обла терусалимская патрархія                  | . 226       |
|                                                                    | ,           |
| Acta sanctorum confessorum Guriae et Shamonae exarata syriaca      |             |
| lingua a Theophilo Edesseno, ed. Ignatius Ephraem II Rah-          | ,           |
| mani                                                               | 529         |
| Albin (l'abbé Cél.), L'île de Crète                                | 549         |
| Allard, Paul, Saint Basile                                         | 239         |
| — Études d'histoire et d'archéologie                               | -           |
| — Charles de Linas et l'art byzantin                               | 539         |
| — Julien l'Apostat et la liberté de l'enseignement                 |             |
| — Julien César                                                     | 781         |
| Les esclaves chrétiens depuis les premiers temps de l'église       | ,,,         |
| jusqu'à la fin de la domination romaine en Occident                | 783         |
| Amardel, G., Les monnaies d'Anastase, de Justin et de Justinien,   |             |
| frappées à Narbonne                                                | 542         |
| Ameer Ali, Syed, M. A., C. J. E., A Short History of the Saracens. | 567         |
| Amelungk, Arnold, Untersuchungen über Pseudo-Ignatius              | 52 <b>7</b> |
| Anderson, J. G. C., Exploration in Galatia cis Halym               | 566         |
| Anonymus, Le iscrizioni cristiane di Alessandria d'Egitto          | . 563       |
| Anonymus, Les deux Saints Babylas                                  | 782         |
| Anthologia Graeca epigrammatum Palatina cum Planudea. Ed. Hugo     | .02         |
| Stadtmüller                                                        | 524         |
| Arvanitakis, G., Notes épigraphiques                               | 54Q         |
| Asgian, La S. Sede e la nazione armena                             |             |
| — La chiesa armena e l'arianesimo                                  |             |
| Askwith, E. H., The Epistle to the Galatians                       | 791         |
| Asmus, J. R., Synesius und Dio Chrysostomus                        |             |
| Avril, A. d', Relation de l'évêque de Sidon                        |             |
| Babelon, Ernest, Catalogue des camées antiques et modernes de la   |             |
| Bibliothèque nationale                                             |             |
| Deux médaillons disparus de Domitien et de Justinien               |             |
| — Les monnaies de Medaba au pays de Moab                           |             |
| Backhouse, Edwarg, Early Church History to the death of Constan-   |             |
| tine                                                               |             |
| Baldacci, Antonio, La popolazione dell' Epiro                      |             |
| Barnard, P. M., M. A., Clement of Alexandria                       |             |
| was many as Min Min III, Chement of Alcadulia                      | 109         |

| ·                                                                                       | Orp          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Barthélemy, A. de, Inventaires de maisons des Templiers de la Châ-<br>tellenie de Vitry | 24           |
| Basmadjan, K. J., Une nouvelle inscription byzantine                                    |              |
| Batiffol, Pierre, Une source nouvelle de l'Atercatio Simonis Iudaei                     | 54           |
| et Theophili Christiani                                                                 | 239          |
| De quelques homélies de S. Jean Chrysostome et de la version                            | 20           |
| gothique des écritures                                                                  | 53           |
| Beazley, C. R., Early Christian geography                                               |              |
| Beissel, Stephan, S. J., Bilder aus der Geschichte der altchristlichen                  | 249          |
| Kunst und Litteratur in Italien                                                         | <b>5</b> 0.  |
| Bellet, Charles-Felix, La prose rythmée et la critique hagiographique                   | 53:<br>- 24: |
| Benigni, Umberto, Una croce a trafero. Appunti sulla iconografia                        | - 44         |
|                                                                                         | 24           |
| bizantina                                                                               | 56           |
| - L'apocalisse del Testamentum Domini                                                   | 563          |
| La caduta di Costantinopoli ed un appello postumo ai latini                             | 563          |
| Madonne bizantine                                                                       | 78           |
| — Il Crisostomo e i Goti                                                                | 786          |
| Bibliotheca coptica                                                                     | 783          |
| Benton, Kate A., Geber. A tale of the reign of Harun al Raschid, khalif                 | 10           |
| of Baghdad                                                                              | 569          |
| Bertaux, Emile, L'émail de Saint-Nicolas de Bari                                        | 540          |
| — Un viaggio artistico sulle rive dell' Adriatico                                       | 557          |
| Besant, M., and E. H. Palmer, Jerusalem                                                 | 568          |
| Besse, J. M., L'enseignement ascétique dans les premiers monastè-                       | 000          |
| res orientaux                                                                           | 241          |
| Les règles monastiques orientales antérieures au concile de                             | <b>44</b> 1  |
| Chalcedoine                                                                             | 548          |
|                                                                                         | 940          |
| Bigoni, Guido, Quattro documenti genovesi sulle contese d'oltremare                     |              |
| nel secolo XIII                                                                         | 558          |
| Blant, Edmont le, La Controverse des Chrétiens et des Juiss aux                         |              |
| premiers siècles de l'Église                                                            | <b>54</b> 9  |
| Blochet, Edg., Histoire d'Égypte de Makrisi                                             | <b>53</b> 8  |
| Blume, Clemens, Pia Dictamina. Reimgebete und Leselieder des                            |              |
| Mittelalters                                                                            | 233          |
| Boll, Franz, Beiträge zur Ueberlieferungsgeschichte der griechischen                    |              |
| Astrologie und Astronomie                                                               | 524          |
| Bonnet, Max, Note sur les actes d'Apollonios                                            | 240          |
| Boor, C. de, Zu Johannes Antiochenus                                                    | 232          |
| Bericht über eine Studienreise nach Italien, Spanien und Eng-                           |              |
| land zum Zweck handschriftlicher Studien über byzantinische                             |              |
| Chronisten                                                                              | 525          |
| — Die Lebenszeit des Dichters Romanos                                                   |              |
| —— Die Lebenszeit des Dichters Komanos                                                  | 775          |

|                                                                        | ŲTP.        |
|------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Botermans, A. J., Die Hystorie van die seven wijse mannen van          |             |
| romen                                                                  | 793         |
| Betti, G., Les citernes d'Alexandrie                                   | 539         |
| Steli cristiane di epoca bizantina esistenti nel Museo di Ales-        |             |
| sandria (Egitto)                                                       | 785         |
| Bouché-Leclerq, A., L'Astrologie grecque                               | 542         |
| Bourdais, A., Notes d'art chrétien                                     | 551         |
| Beurier, P. Hermann, O. S. B., Ueber die Quellen der ersten 14         |             |
| Bücher des Johannes Malalas524.                                        | 779         |
| Bousset, Wilhelm, Beiträge zur Geschichte der Eschatologie             | 233         |
| Beysson, R. de, Bertrand de Born et la troisième croisade245.          | 559         |
| Brambs, Georg J., Studien zu den Werken Julians des Apostaten          | 524         |
| Bratke, Ed., Das sogenannte Religionsgespräch am Hof der Sassa-        |             |
| niden                                                                  | . 781       |
| Braun, O., Das Buch des Synhados533.                                   |             |
| Bréhier, L., Le schisme oriental du XI-me siecle                       |             |
| Brooks, E. W., The chronological canon of James of Edessa              | 564         |
| — On the date of the death of Constantine the son of Irene776.         |             |
| A german translation of the Church History of Zacharias                | 131         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  | 791         |
| Rhetor                                                                 |             |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  | 791         |
| Budge, E. A. Wallis, The lives of Mabà' Sĕyôn and Gabra Krĕstôs.       | 248         |
| The history of the Blessed Virgin Mary                                 | 192         |
| Bulic, Fr., Scavi nell' antico cemetero cristiano di Marusinac a       |             |
| Salona durante l'anno 1898                                             | 557         |
| — Ritrovamenti antichi sull' isola Brazza risguardanti il Palazzo      |             |
| di Diocleziano a Spalato                                               | 785         |
| Buresch, Karl, Aus Lydien. Epigraphisch-geographische Reisefrüchte.    |             |
| Рец. А. Никитскаго                                                     | 134         |
| Burkitt, F. Cr., The Hymn of Bardaisan                                 | 790         |
| — Notes. 2. On the baptismal rite in the Canons of Hippolytus          | <b>790</b>  |
| —— The original language of the Acts of Judas Thomas                   | 791         |
| C. F., La Città di Amasia                                              | 563         |
| Camillo, Manfroni, Le Relazioni fra Genova, l'Impero Bizantino e i     |             |
| Turchi                                                                 | 560         |
| Campbell, Killis, Study of the Romance of the Seven Sages with         |             |
| special reference to the Middle English Versions                       | <b>78</b> 8 |
| Carrière, A., Les huit sanctuaires de l'Arménie payenne d'après        |             |
| Agathange et Moïse le Khoren                                           | 546         |
| Cavalieri, Pio Franchi de', S. Agnese nella tradizione e nella legenda | 556         |
| Cereteli, G., Wo ist das Tetraevangelium von Porphyrius Uspen-         |             |
| skij aus dem Jahre 735 entstanden?                                     | 776         |
| Cervesado, Arnaldo, Le colonie slave della Grecia                      | 563         |
|                                                                        |             |

| •                                                                            | Crp.       |
|------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Chabot, JB., Les évêques jacobites du VIII au XIII-e siècle d'après          |            |
| la chronique de Michel le Syrien                                             | 544        |
| Chronique de Michel le Syrien patriarche jacobite d'Antioche                 |            |
| (1166—1199)                                                                  | 545        |
| Index alphabétique et analytique des inscriptions grecques et                |            |
| latines de la Syrie publiées par Waddington                                  | 549        |
| Regulae monasticae saeculo VI ab Abrahamo fundatore et                       |            |
| Dadjesu rectore conventus Syrorum in monte Izla conditae.                    | 556        |
| Chambon, Fél., Un historien peu connu de la IV-me croisade                   | 245        |
| Chantre, Ernst, En Asie Mineure. Cilicie                                     | 244        |
| Chartraire et Prou, Note sur un tissu byzantin à personnages et              |            |
| inscriptions du trésor de la cathédrale de Sens                              | 540        |
| Chauvin, V., Bibliographie des ouvrages arabes ou relatifs aux ara-          |            |
| bes publiés dans l'Europe chrétienne de 1810 à 1885553.                      | 555        |
| Chavanon, J., Greffin Affagart, pélerin de Terre Sainte (1583-               |            |
| 1534)                                                                        | <b>553</b> |
| Clermont-Ganneau, The taking of Jerusalem by the Persians (614).             | 249        |
| Sur un poids en plomb à légendes grecques, provenant de                      |            |
| Palestine                                                                    | 549        |
| C(loquet), L., Les icones russes                                             | 540        |
| Clugnet, Léon, Les offices et les dignités ecclésiastiques dans l'église     |            |
| grecque                                                                      | 241        |
| Cogo, Gaetano, La guerra di Venezia contro i turchi (1499-1501)              | 558        |
| Cohn, L., Bemerkungen zu den Konstantinischen Sammelwerken                   | 519        |
| — Griechische Lexikographie                                                  | 526        |
| Colomiatti, E., De l'authencité du saint Suaire de Turin                     | 552        |
| Conybeare, F. C., G. Rendel Harris and Agnes Smith Lewis, The                |            |
| story of Ahikar from the syriac, arabic, armenian, ethiopic,                 |            |
| greek and slavonic versions248. 533. 570.                                    | 792        |
| Cosquin, E., Le livre de Tobie et l'histoire du sage Ahikar                  | 238        |
| — Encore l'histoire du sage Ahikar                                           | 536        |
| Coun, Mac, T., M. A., The Holy Land in geography and in history.             | 569        |
| Cousin, G., Voyage en Carie                                                  | 244        |
| Cox, W. A., Notes                                                            | 249        |
| Cozza-Luzi, G, Velabrensia. Studio storico-critico sulla chiesa di S.        |            |
| Giorgio in Velabro, sue memorie ed epigrafi                                  | 248        |
| Crescini, V., Rambaut de Vaqueiras et le marquis Boniface I de               |            |
| Monferrat                                                                    | 544        |
| — Il Cantare di Fiorio e Biancifiore                                         | 556        |
| Croiset, Alfred et Maurice, Histoire de la littérature grecque. V. 536. 554. | 782        |
| Crönert, W., Zur Ueberlieferung des Dio Cassius                              | 232        |
| Crowfoot, W., Notes upon late Anatolian art                                  | 565        |
| Crum, W. E., Coptic studies                                                  | 564        |
| Notes on the Egyptian orantes                                                | 565        |

## — XIII —

| Crum, W. E., Notes on: I. The Name Pachomius.  Curtis, G., Tὰ ἐν ταῖς Βρεττανικαῖς νήσοις λείψανα τῶν ἐλληνικῶν μνημείων.  Dalla Santa, Guiseppe, Alcuni documenti per la storia della chiesa di Limisso in Cipro durante la seconda metà del sec. XV.  Daubney, W. H., B. D., The use of the Apocrypha in the Christian Church  Deissmann, Ad., Hellenistisches Griechisch  Delehaye, Hippolyte, S. J., Note sur la légende de la lettre du Christ tombée du ciel  Christ tombée du ciel  Denig, Carl, Mittheilungen aus dem griechischen Miscellancodex  2773 der Grossherzoglichen Hofbibliothek zu Darmstadt  233  Deschamps, Emilio, L'isola di Cipro  La Grèce, le mont Athos, Constantinople  Introduction à l'histoire de Byzance  Jiekamp, Fr., Der Mönch und Presbyter Georgios  Dieudonné, A., Monnaies romaines et byzantines récemment acquises |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Curtis, G., Τὰ ἐν ταῖς Βρεττανικαῖς νήσοις λείψανα τῶν ἐλληνικῶν μνημείων                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Dalla Santa, Guiseppe, Alcuni documenti per la storia della chiesa di Limisso in Cipro durante la seconda metà del sec. XV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Dalla Santa, Guiseppe, Alcuni documenti per la storia della chiesa di Limisso in Cipro durante la seconda metà del sec. XV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Limisso in Cipro durante la seconda metà del sec. XV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Daubney, W. H., B. D., The use of the Apocrypha in the Christian Church Deissmann, Ad., Hellenistisches Griechisch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Delattre, Leon, Le cimetière superposé de Carthage                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Delehaye, Leon, Le cimetière superposé de Carthage                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Christ tombée du ciel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Christ tombée du ciel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Denig, Carl, Mittheilungen aus dem griechischen Miscellancodex 2773 der Grossherzoglichen Hofbibliothek zu Darmstadt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 2773 der Grossherzoglichen Hofbibliothek zu Darmstadt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 2773 der Grossherzoglichen Hofbibliothek zu Darmstadt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Diehl, Chr., Les études byzantines en France                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Diehl, Chr., Les études byzantines en France                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| La Grèce, le mont Athos, Constantinople                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| — Introduction à l'histoire de Byzance                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Diekamp, Er., Der Mönch und Presbyter Georgios       517         Dimitrijević, Milan R., Studia Hesiodea       232         Dieudonné, A., Monnaies romaines et byzantines récemment acquises                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Dimitrijević, Milan R., Studia Hesiodea                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Dieudonné, A., Monnaies romaines et byzantines récemment acquises                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| par le cabinet de médailles                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Dieulafoy, Marcel, Le Château Gaillard                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Präseke, J., Zu Johannes Kantakuzenos 518                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Jufourcy, Albert, Comment dans l'empire romain, les foules ont-elles                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| passé des religions locales à la religion universelle, le Chri-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| stianisme?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| uval, Rubens, La littérature syriaque 238. 555. 784                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ingels, Michel, Le crucifiement du Christ dans l'art plastique 539                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| inlart, C., L'art gotique Champenois dans l'île de Chypre 552                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| L'art Gothique et la renaissance en Chypre 552                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Expansion de l'art français: l'abbaye de Lapaïs, en Chypre 553                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Les monuments français de l'île de Chypre 553                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| rmoni, V., La pénitence dans l'histoire à propos d'un ouvrage                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| récent 543                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| aye, Eugène de, Clément d'Alexandrie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| eis, De, Del monumento di Paneas e delle immagini della Vero-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| nica e dell' Emoroissa 247                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Le antichità di Cipro ed i fratelli Luigi ed Alessandro Palma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| di Cesnola                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| esta, N., Lettera inedita dell' imperatore Michele VIII Paleologo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| al Pontefice Clemente IV247. 556                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| — Noterelle alle epistole di Teodoro Lascaris                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Ancora la lettera di Michele Paleologo a Clemente IV 558                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| — Sul cosi detto Alfabeto dell' Amore                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |



|                                                                   | Стр.        |
|-------------------------------------------------------------------|-------------|
| Festa, N., Animadversiones criticae in Procopii Gazaci epistulas  | 787         |
| Fischer, W., Ueber eine sehr alte Benützung der Basiliken im      |             |
| Sächsischen Rechte                                                | 532         |
| Fleury, Rohault de, Sainte Pierre                                 | 539         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                             |             |
| Fontrier, A., Notes sur la géographie ancienne de l'Ionie         | 548         |
| Förster, Richard, Staphidakes                                     | . 520       |
| — Eine Monodie auf Theodoros Palaiologos                          | 776         |
| Andreas Dudith und die zwölfte Rede des Themistios                | 777         |
| Froehner, W., Collections du château de Gotuchów                  | 540         |
| Funk, Zur Frage von den Katechumenatsklassen                      | 235         |
| - Die zwei letzten Bücher der Schrift Basilius des Grossen        |             |
| gegen Eunomius                                                    | 527         |
| Kirchengeschichtliche Abhandlungen uud Untersuchungen             | 530. 781    |
| Gabrieli, G., Fonti semitiche di una leggenda Salomonica          | 562         |
| Gaignerot, Roland, Des bénéfices militaires dans l'empire romain  |             |
| et spécialement en orient et au X siècle. Peu. II. Beso-          | ı           |
|                                                                   | 156         |
| Spinosa D. Hugues Vo crethus respired de Maries resonne           |             |
| Gaisser, D. Hugues, Le système musical de l'église grecque        | 239         |
| — Le système musical de l'Eglise grecque                          | 545         |
| Gamber, Stanislas, Le livre de la «Genèse» dans la poésie latine  |             |
| au V-me siècle                                                    | 536         |
| Garnett, R., The story of Gycia                                   | 565         |
| Garreau, L., L'État social de la France au temps des Croisades    | 543         |
| Garufi, C. A., Di una pergamena bilingue del Monastero di De-     |             |
| menna, conservata nel Museo Nazionale di Palermo                  | 246         |
| Castoué, Amédée, La grande doxologie                              | 537         |
| — La tradition ancienne dans le chant byzantin                    | 537         |
| Gatteschi, G., La basilica Emilia al foro Romano                  | 588         |
| Gaukier, Mausolée chrétien trouvé à Bordj-el-Youdi                | 540         |
| Gelzer, H., Zu den Graeca Eusebii                                 | 230         |
| — Die Genesis der byzantinischen Themenverfassung 530.            |             |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                             | 115.161     |
| Sextus Julius Africanus und die byzantinische Chronographie.      | <b>700</b>  |
| Реп. А. Васильева                                                 | 726         |
| Gerland, E., Kreta als venetianische Kolonie (1204—1669)          | <b>23</b> 5 |
| Giamil, S., Documenta relationum inter S. Sedem Apostolicam et    |             |
| Assyriorum orientalium sen Chaldacorum ecclesium                  | 362         |
| Gibbon, Edward, The history of the decline and fall of the roman  |             |
| empire                                                            | 789         |
| Goetz, L. K., Geschichte der Slavenapostel Konstantinus und Me-   |             |
| thodius. Pen. II. Лаврова                                         | 113         |
| (Gouyet), Voyage en Terre-Sainte et à Ephèse à la recherche de la |             |
| maison et du tombeau de la très sainte Vierge                     | 244         |
| Graeven, Hans, Ein Reliquienkästchen aus Pirano                   | 236         |
| Ein altchristlicher Silberkasten                                  | 236         |
| ELIH GHUHIBUHUHUI DHUUHABUUH                                      | <b>∠</b> 50 |

|                                                                        | Grp.          |
|------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Graeven, Hans, Ein Elfenbeindiptychon aus der Blütezeit der byzan-     |               |
| tinischen Kunst                                                        | 581           |
| — Der heilige Marcus in Rom und in der Pentapolis                      | 532           |
| Adamo ed Eva sui cofanetti d'avorio bizantini                          | 557           |
| Frühchristliche und mittelalterliche Elfenbeinwerke in pho-            |               |
| tographischer Nachbildung. Реп. Д. А.                                  | 720           |
| Graffin, Le synode de Mar Jésuyab                                      | 588           |
| Grenfell, B. G., and A. S. Hunt, The Oxyrynchos Papyri 779             | . 78 <b>8</b> |
| Grimme, Hubert, Nochmals zursyrischen Betonungs- und Verslehre.        | 233           |
| Grisar, H., S. J., Della insigne tradizione romana intorno alla catena | ,             |
| di S. Pietro nella basilica Eudossiana etc                             | 246           |
| — Delle antiche basiliche cristiane                                    | 246           |
| — Della statua di bronzo di San Pietro apostolo nella basilica         |               |
| vaticana                                                               | 246           |
| Groff, W. J., Étude archéologique. III                                 | 538           |
| Groutars, Mgr. de., Les Italo-grecs                                    | 239           |
| Guidi, J., Le liste dei metropoliti d'Abissinia                        | 247           |
| Gwynn, John, D. D. Rev., On the recovery of a Missing Syriac Manu-     |               |
| script of the Apocalypse                                               | 566           |
| HMB., Notes sur la tête du Christ                                      | <b>539</b>    |
| Hagenmeyer, H., Chronologie de la première croisade (1094—1100).       | 538           |
| Hagiographi Bollandiani et Pius Franchi de' Cavalieri, Catalogus codd. |               |
| hagiographicorum Graecorum bibliothecae Vaticanae                      | 526           |
| Halévy, J., Tobie et Akhiakar546                                       | . 782         |
| Hamilton, F. J., D. D., and E. W. Brooks, M. A., The Syriac Chro-      |               |
| nicle known as that of Zachariah of Mitylene                           | 567           |
| Harder, Ernst, Arabische Konversationsgrammatik                        | 524           |
| Harnack, Adolf, Der Ketzer-Katalog des Bischofs Maruta von Mai-        |               |
| pherkat                                                                | 234           |
| Harrison, J. Park, The influence of eastern art on western archi-      |               |
| tecture in the first half of the eleventh century                      | 566           |
| Hartmann, E. v., Geschichte der Metaphysik. I                          | 232           |
| Haseloff, Arthur, Codex purpureus Rossanensis. Реп. Е. Ръдина          | 454           |
| Haury, J., Johannes Malalas identisch mit dem Patriarchen Johan-       |               |
| nes Scholastikos?                                                      | 519           |
| Heiberg, J. L., Die griechische Grammatik Roger Bacons                 | 521           |
| — Byzantinische Analekten                                              | 583           |
| Heldreich, Th. de, Η χλωρίς τῆς Θήρας                                  | 258           |
| Werges, A., Le monastère des Agaures                                   | 244           |
| Herz-Bey, Les citernes d'Alexandrie                                    | 539           |
| Hirsch, F., Byzantinisches Reich                                       |               |
| Hodgkin, Thomas, Italy and her invaders (744—774)567.570               | . 183         |
| Holtzinger, Dr. Heinrich, Die altchristliche u. byzantinische Bau-     | 00 F          |
| kunst                                                                  | <b>235</b>    |

| Holl, Karl, Fragmente vornicänischer Kirchenväter aus den Sacra                                                               | . Стр.            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Parallela                                                                                                                     | 526               |
| Hoss, Karl, Studien über das Schrifttum und die Theologie des                                                                 |                   |
| Athanesius                                                                                                                    | 527               |
| Hughes, Th. P., A dictionary of Islam                                                                                         |                   |
| Jackson, Henri, Notes on Clement of Alexandria                                                                                | 566               |
| Jahn, A., Michael Psellos über Platons Phaidros                                                                               | 232               |
| James, M. R., Clement of Alexandria and Plutarch  Jirěcek, Const., Die Bedeutung von Ragusa in der Handelsgeschichte          | 566               |
| des Mittelalters                                                                                                              | 235               |
| Südslaven V. torić Die er Willede Verbeite zum Velen 2000                                                                     | 531               |
| u. V. Jagić, Die cyrillische Inschrift vom Jahre 993<br>Jorga, N., Notices et extraits pour servir à l'histoire des croisades | 532               |
| au XV-e siècle                                                                                                                | 538               |
| Nouveaux matériaux pour servir à l'histoire de Jacques Basi-                                                                  |                   |
| likos l'Héraclide dit le despote, prince de Moldavie                                                                          | 548               |
| Kaibel, Georgius, Comicorum Graecorum fragmenta. I, 1                                                                         | 525               |
| Kalužniacki, Emil, Zur älteren Paraskevalitteratur der Griechen,                                                              |                   |
| Slaven und Rumänen                                                                                                            | 529               |
| Katcheretz, G., Notes d'archéologie russe                                                                                     | 549               |
| Kirch, Konrad, Eine neue Ansicht über die Metrik des Romanos                                                                  | 521               |
| Kiréeff, A., Eighteen Centuries of the orthodox Greek church                                                                  | 565               |
| Koch, Hugo, Pseudo-Dionysius Areopagita in seinen Beziehungen                                                                 |                   |
| zum Neuplatonismus und Mysterienwesen                                                                                         |                   |
| Koetschau, Paul, Kritische Bemerkungen zu meiner Ausgabe von                                                                  |                   |
| Origenes' exhortatio, contra Celsum, de oratione                                                                              | 526               |
| Korrodi, E., Un monumento byzantino latino em Portugal                                                                        | 571               |
| Krauss, Samuel, Sur la sémantique des mots Talmudiques emprun-                                                                |                   |
| tés au grec                                                                                                                   | 546               |
| Krumbacher, K., Kasia. Ред. В. Сахарова                                                                                       | <b>465</b><br>528 |
| Umarbeitungen bei Romanos                                                                                                     | 020               |
| Notice sommaire sur le progrès de la philologie médio-et néo-                                                                 | . 542             |
| grecque                                                                                                                       |                   |
| vies de Pierre l'Ibérien et de Théodore d'Antionoé par Zacha-                                                                 |                   |
| rie le Scholastique                                                                                                           |                   |
| cques                                                                                                                         | 782               |
| Kuhn, E., Zur byzantinischen Erzählungslitteratur                                                                             |                   |
| niss                                                                                                                          |                   |
| Bibliothek                                                                                                                    | 236               |
| Kurtz, E., Zum Euchologion des Bischofs Serapion                                                                              | 230               |

## — xvii —

|                                                                    | Orp.        |
|--------------------------------------------------------------------|-------------|
| Ladeuze, P., Les diverses recensions de la vie de S. Pakhôme et    |             |
| leur dépendance mutuelle                                           | 240         |
| — Étude sur le cénobitisme Pakhômien pendant le IV-e siècle        |             |
| et la première moitié du V-e522.5                                  | 54.784      |
| Legrand, Em., Buondelmonti, C., Description des îles de l'Archipel | 243         |
| Lambros, Sp. B., Der Codex des Gedichtes über die Eroberung von    |             |
| Konstantinopel                                                     | 519         |
| Lamerand, E., La légenda de l' Aξιόν ἐστιν                         | 244         |
| Lamy, Le Testament de Saint Éphrem le Syrien                       | 537         |
| Les commentaires de Saint Éphrem sur le prophète Zacharie.         | 553         |
| Langen, J., Dionysius vom Areopag und die Scholastiker             | 778         |
| Laurent, J., Delphes chrétien                                      | 783         |
| Lean, Norman Mc., An eastern embassy to Europe in the years        |             |
| 1287—8                                                             | 249         |
| Leger, Louis, Études de mythologie slave                           | 238         |
| Lejay, Paul, Ancienne philologie chrétienne 1896—1899              | 547         |
| Leo, Fritz, Die capitatio plebeja und die capitatio humana im      |             |
| römisch-byzantinischen Steuerrecht                                 | 532         |
| Levi, Sylvain, Notes sur les Indo-Scythes                          | 538         |
| Library Select of Nicene and Post-Nicene Fathers of the Christian  | <b>33</b> 0 |
| Church. XIV                                                        |             |
| Lietzmann, H., Bericht über die mit Unterstützung der Kgl. Gesell- | 103. 113    |
| · •                                                                |             |
| sch. d. Wissensch. vorgenommene Katalogisierung der Kate-          |             |
| nenhandschriften                                                   | 526         |
| Lippmann, Karl, Die Konsularjurisdiktion im Orient                 | <b>5</b> 31 |
| Litzica, Constantin, Das Meyersche Satzschlussgesetz in der byzan- |             |
| tinischen Prosa. Реп. С. Пападимитріу                              | 471         |
| Lundström, Vilh., Graskning af en ny s. k. accentlag i byzantinsk  |             |
| trimeter                                                           | <b>523</b>  |
| Macalister, R. A. Stewart, M. A., A byzantine church at Umm-er     |             |
| Rûs                                                                | <b>24</b> 9 |
| Mangenot, M. le chanoine, Les manuscrits grecs des évangiles em-   | •           |
| ployés par Saint Jérôme                                            | <b>54</b> 5 |
| — L'activité intellectuelle des moines de Constantinople           | 552         |
| Manfredi, Giuseppe, Plano generale delle antichità di Madaba       | 785         |
| Manfroni, Gam., Le relazioni fra Genova, l'impero byzantino e i    |             |
| Turchi                                                             | 246         |
| Mann, Max Friedrich, Zur Bibliographie des Physiologus             | 525         |
| Mar, Alex. Del, The Middle Ages revisited or the Roman govern-     |             |
| ment and religion and their relations to Britain                   | 790         |
| Marchal, l'abbé G., Saint Jean Chrysostome (Antioche)              |             |
| Marini, Nicolò, Il Primato di S. Pietro difeso dal prete bizantino |             |
| Pietro Atanasio il Retore (sec. XVII)                              | 556         |
| Martin, F., Homélie de Narsès sur les trois docteurs nestoriens    | 783         |
| BEDARTIÄCKIÄ Bromomers.                                            | , 00        |



## — xviii —

| 46 43 5 733 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7                           | orp.         |
|-----------------------------------------------------------------------|--------------|
| Martini, Edgar, Analecta Laërtiana                                    | 556          |
| salemme.                                                              | 557          |
| — La cripta storica dei S. S. Pietro e Marcellino recentamente        |              |
| scoperta sulla via Labicana                                           | 5 <b>5</b> 7 |
| Mason, Arthur James, The five theological orations of Gregory of      |              |
| Nazianzus                                                             | 567          |
| Matthael, Hermann, Die Totenmahldarstellungen in der altchrist-       | 524          |
| lichen Kunst                                                          | 024          |
| Constantinienne (306—337)                                             | 542          |
| Mayser, Edwin, Grammatik der griechischen Papyri aus der Ptole-       | 042          |
| mäerzeit. I                                                           | 523          |
| Méchineau, P. L., L'origine apostolique du nouveau testament et la    | 020          |
| critique indépendante                                                 | 545          |
| Medardo, Morici, Lettere inedite di Ciriaco d'Ancona (1438—1440).     | 559          |
| — Sulla cronologia dei viaggi di Ciriaco d'Ancona                     | 559          |
| Mélida, J. R., Viaje á Grecia, al monte Athos y á Constantinopla.     | 570          |
| Mély, F. de, Reliques de Constantinople                               | 245          |
| Les deniers de Judas dans la tradition du moyen âge                   | <b>54</b> 2  |
| — L'apport de la sainte couronne à Constantinople et la chan-         | 546          |
| son de Charle-magne                                                   | <b>54</b> 6  |
| Menicoff., Dr. Ulrico, Gli Abbâsidi sul trono dell' impero arabo 564. | 784          |
| Mento, F. di, Intorno all' Εὐχέλαιον de' greci                        | 562          |
| Mergemont, A., Une médaille du Christ                                 | 540          |
| La basilique de Saint-Étienne de Jérusalem                            | <b>54</b> 0  |
| Millet, Gabriel, Inscriptions byzantines de Mistra. I. Рец. Д. А 541. | 719          |
| Miliopulos, J., Byzantinische Landschaften                            | 521          |
| Molinier, Imprécation gravée sur plomb trouvée à Carthage             | 536          |
| Mommert, Carl, Die Dormitio und das deutsche Grundstück auf dem       |              |
| traditionellen Zion                                                   | 531          |
| Montault, X. Barbier de, Oeuvres complètes                            | 540          |
| — Le trésor de l'église St. Ambroise à Milan                          | <b>54</b> 0  |
| Mortet, V., Recherches sur l'emploi des termes βιβλιοθήκη, βιβλιοφύ-  |              |
| λαξ dans l'Égypte romaine                                             | 536          |
| Muir, W., The Caliphate: its rise, decline und fall                   | 569          |
| Müller, Nikolaus, Christusbilder                                      | 778          |
| Muliner, Karl, Eine Rede des Joannes Laskaris                         | 233          |
| Nau, F., Les Plérophories de Jean, évêque de Maiouma241.              |              |
| — Sur un abrégé arménien des Plérophories                             | 241          |
| — Le Traité sur l'astrolabe plan de Sévère Sabokt                     | 242          |
| Une version syriaque inédite de la Vie de Schenoudi                   | 538          |

|                                                                        | Стр         |
|------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Nau, F., Les martyrs de S. Léonce de Tripoli et de S. Pierre d'Alexan- |             |
| drie d'après les sources syriaques                                     | 782         |
| Neumann, K. J., Ein neues Bruchstück aus Kaiser Julians Büchern        |             |
| gegen die Christen                                                     | 232         |
| Nicolaïdes, A., La Macédonie245.                                       | 555         |
| — Macedonien                                                           | 531         |
| Noesgen, K. E., Geschichte der Lehre vom Heiligen Geiste               | 234         |
| Omont, Henri, Inventaire sommaire des manuscrits grecs de la bi-       |             |
| bliothèque nationale et des autres bibliothèques de Paris et des       |             |
| départements                                                           | 239         |
| Orsi, Paolo, Nuove chiese Bizantine nel territorio di Siracusa 230.    | 247         |
| Palmieri, Aurelio P., Gli studi bizantini in Russia                    | 561         |
| — La consunstanzialità divina e la processione dello Spirito           |             |
| Santo                                                                  | 563         |
| — Corrispondenza da Costantinopoli                                     | <b>7</b> 86 |
| — La polemica dell' Islam                                              | <b>787</b>  |
| Papageorgiu, P. N., Zwei jambische Gedichte saec. XIV und XIII         | 231         |
| — Eine Aeschyleische Stelle nachgewiesen bei Eustathios                | 520         |
| Byzantinische Exagia                                                   | 521         |
| Pargoire, J., Étienne de Byzance et le cap Acritas                     | 244         |
| — Hiéria242.                                                           | 489         |
| Parisot, J., La bénédiction liturgique des raisins                     | 547         |
| Parker, Rev. John, M. A., Greek text of the ecclesiastical Hierarchy   |             |
| by Dionysius the Areopagite with preface                               | <b>789</b>  |
| — Dionysius the Areopagite and the Alexandrine school                  | <b>789</b>  |
| Patzig, E., Die ἐτέρα ἀρχαιολογία der Excerpta Salmasiana              | <b>520</b>  |
| Paul, Adam, Basile et Sophia                                           | 546         |
| Pediasimi, Theodori, eiusque amicorum quae exstant ed. M. Treu         | <b>525</b>  |
| Perdrizet, Paul, Le cimetière chrétien de Thessalonique                | <b>54</b> 9 |
| Peris, P. de, Parenzo cristiana                                        | <b>557</b>  |
| Perrault-Dabot, A., Un exemplaire du décret d'union entre les Grecs    |             |
| et les Latins543.                                                      |             |
| Petersen, Eug., Un colosso di Costantino Magno                         | <b>55</b> 9 |
| Philoponus, Joannes, De aeternitate mundi contra Proclum ed. Hugo      |             |
| Rabe                                                                   |             |
|                                                                        | <b>52</b> 8 |
| Pietschmann, Richard, Theodorus Tabennesiota und die sahi-             |             |
| dische Uebersetzung des Osterfestbriefs des Athanasius vom             | 004         |
|                                                                        | 234         |
| ,,,,,,,,                                                               | 774         |
| Procopii Caesariensis Anecdota quae dicuntur ed. Michael Krasche-      | 777         |
| ninnikov. Pen. C. Шестакова                                            | 242         |
| , I I I I I I I I I I I I I I I                                        | 776         |
| [ BIVHOU ], U TOUL LITTULE (                                           | ,,,         |

|                                                                       | Стр.        |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------|
| Quinn, Dan., Education in Greece                                      | 249         |
| Raeder, Joannes, De Theodoreti Graecarum Affectionum Curatione        |             |
| quaestiones criticae '                                                | <b>793</b>  |
| Rahlfs, Alfred, Alter und Heimat der vaticanischen Bibel              | 233         |
| Rampolla, Card., Martyre et Sépulture des Machabées                   | 539         |
| — Del luogo del martirio e del sepolcro dei Maccabei                  | 786         |
| Ramsay, W. M., Through the Cilician gates to Tarsus                   | 249         |
| — A historical Commentary on St. Paul's Epistle to the Galatians.     | 791         |
| Regel, W., Χρυσόβουλλα καὶ γράμματα τῆς ἐν τῷ Κγίφ "Ορει "Αθφ         |             |
| ίερας και σεβασμίας μεγίστης μονής του Βατοπεδίου168.                 | 772         |
| Régnon, Th. de, S. J., Études de théologie positive sur la Sainte     |             |
| Trinité                                                               | 550         |
| Reinach, Th., Un intrus byzantin dans le Panthéon hellénique: le      |             |
| faux dieu Kyropalatès518.                                             | 542         |
| — Duracinum                                                           | 536         |
| Reinhold, Henricus, De graecitate Patrum apostolicorum librorumque    |             |
| apocryphorum Novi Testamenti quaestiones grammaticae                  | 523         |
| Renaudin, Paul, La littérature chrétienne de l'Égypte                 | 537         |
| Rendel Harris, J., The Homeric Centones and the Acts of Pilate        | 249         |
| Rey, Francis, La condition des indigènes protégés dans les colonies   |             |
| italiennes de Syrie et de Chypre au moyen âge                         | 552         |
| Ricci, Corrado, Ravenna e i lavori fatti dalla Sovraintendenza dei    |             |
| Monumenti nel 1898                                                    | 246         |
| Avori di Ravenna                                                      | 246         |
| Richter, J. P., Di un raro soggetto rappresentato nei mosaici della   |             |
| Basilica Liberiana                                                    | 785         |
| Rochette, A., Sparte, Misthra, le Taygète                             | 544         |
| Rogeron, G., Souvenir d'un voyage en Orient                           | 783         |
| Röhricht, R., Regesta regni Hierosolymitani. Рец. А. Васильева        | 152         |
| — Geschichte des Königreichs Jerusalem. Рец. А. Васильева             | 152         |
| Rolland, E., Une copie de la vie de Saint Théodose par Théodore       |             |
| conservée dans le Baroccianus 183                                     | 546         |
| Rosi, M., L'Ambasceria di papa Giovanni I a Costantinopoli secundo    |             |
| alcuni principali scrittori                                           | <b>24</b> 8 |
| Rousseau, G., Les historiens musulmans                                | 243         |
| Rubió y Lluch, Antonio, La lengua y la cultura catalanas en Grecia    |             |
| en el siglo XIV                                                       | <b>57</b> 0 |
| Ruhl, Fr., Der deutsche Orden in Griechenland                         | 530         |
| Sachau, Ed., Studie zur syrischen Kirchenlitteratur der Damascene.    | 234         |
| Zu den Aristoteles-Studien im Orient                                  | 525         |
| Sackur, Ernst, Sibyllinische Texte und Forschungen232.                | <b>5</b> 33 |
| Salmond, S. D. F., John of Damascus                                   | 565         |
| Sanguineti, A., e G. Bertolotto, Nuova serie di documenti sulle rela- |             |
| zioni di Genova coll' Impero Bizantino                                | 560         |

|                                                                           | Стр.        |
|---------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Sauarn, Romuald, Un texte de Saint Epiphane                               | 244         |
| Sauer, Bruno, Das sogenannte Theseion und sein plastischer                |             |
| Schmuck                                                                   | <b>235</b>  |
| Schiaparelli, E., Di una antica stoffa cristiana di Egitto                | 787         |
| Schiwietz, Stephan, Das ägyptische Mönchtum im vierten Jahrhun-           |             |
| dert                                                                      | 235         |
| Schlumberger, Gustave, Ivoire byzantin de l'ancienne collection Bon-      |             |
| naffé                                                                     | 550         |
| Un coffret byzantin d'ivoire du Musée Kircher à Rome                      | 551         |
| L'Epopée Byzantine à la fin du dixième siècle. II                         | 783         |
| Schmidt, Wilhelm Zur Echtheitsfrage des Nicaeno-Constantinopoli-          |             |
| tanum                                                                     | 530         |
| Scrinzi, Ang., Poesie inedite di Marino Falieri                           | 559         |
| Séjourné, Fr. P., Inscriptions grecques du Hauran                         | 553         |
| Skutsch, E., Berbernnamen bei Corrippus                                   | 518         |
| Sonneville, E., Un passage de Plutarque utilisé par Julien dans le        |             |
| discours VIII                                                             | 238         |
| Sternbach, Leo, De Georgii-Pisidae apud Theophanem aliosque hi-           |             |
| storicos reliquiis                                                        | 524         |
| — Observationes in Georgium Corcyraeum                                    | 524         |
| — Observationes in Georgii Pisidae carmina historica                      | 778         |
| — Appendix Christophorea                                                  | 778         |
| Strazzula, Vicenzo, Nuovi studi su alcuni elementi pagani nelle ca-       |             |
| tacombe e nella epigrafia cristiana                                       | 559         |
| Strzygowski, J., Zwei weitere Stücke der Marientafel zum Dipty-           |             |
| chon von Murano                                                           | 231         |
| Der Bilderkreis des griechischen Physiologus, des Kosmas                  |             |
| Indikopleustes und Oktaeuch                                               | 781         |
| Stuhlfauth, Georg, Die Engel in der altchristlichen Kunst. Pen. A. A.     | 717         |
| Stulcken, Alfred, Athanasiana                                             | 527         |
| Sylos, L., L'arte in Puglia duranti le dominazioni byzantina e nor-       | 02.         |
| manna                                                                     | 560         |
| (Talloczy), L., Magyar-Bulgár összeköttetések. Рец. П. Сырку              | 147         |
| Testaud, Georges, Des rapports des puissants et des petits proprié-       | 111         |
| taires ruraux dans l'empire byzantin au X siècle. Pen. II. Be-            |             |
| зобразова                                                                 | 594         |
| Teza, E., Dei proverbi popolari in Grecia raccolti da N. Politès          | 558         |
| Thibaut, Joannès, Étude d'Hymnographie byzantine                          | 243         |
| La musique byzantine et le chant liturgique des Grecs modernes.           | 537         |
| Thumb, A., Die griechischen Lehnwörter im Armenischen                     |             |
| Tikkanen, J. J., Die Psalterillustration im Mittelalter. I, 2. Peq. A. K. | 521         |
| Tondini de Quarenghi barnabita, Ces., Il decreto Niceno sull'unifica-     | 460         |
| zione della Pasqua e S. Leone il Grande                                   | KCO         |
| Il gran ciclo pasquale di 532 anni detto ciclo dionisiano                 | 563         |
| ii gian titio pasquaie ui 002 anni uetto titio uionisiano                 | <b>7</b> 87 |

|                                                                        | CTp.        |
|------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Troilo, E., Gli Slavi nell' Abruzzo Chietino                           | 564         |
| Turmel, J., Histoire de l'Angélologie depuis le faux Denys l'Aréo-     |             |
| pagite                                                                 | 240         |
| — L'Angélologie depuis le faux Denys l'Aréopagite                      | 547         |
| L'eschatologie à la fin du quatrième siècle                            | 782         |
| Turner, C. H., The early episcopal lists                               | 790         |
| — On Gelasius of Cyzicus                                               | 566         |
| Ubaldi, P., Di due citazioni di Platone in Giovanni Crisostomo         | 784         |
| Usseglio, Il regno di Tessaglia (1204—1227)                            | 558         |
| Vailhé, Siméon, L'érection du patriarcat de Jérusalem 451              | 241         |
| — L'ancien Patriarcat d'Antioche                                       | 244         |
| Chronique archéologique de Palestine494.                               | 554         |
| Répertoire alphabétique des monastères de Palestine                    | 544         |
| Venturi, A., L'Arco di Costantino                                      | 246         |
| - Lo smalto bizantino del Redentore                                    | 557         |
| Stoffa del pallio ambrosiano                                           | <b>557</b>  |
| Vidal, A. de P., Autour du lac                                         | 243         |
| Villefosse, Héron de, et Clermont-Ganneau, La mosaïque de Madaba.      | 548         |
| Viteau, Joseph, La légende de Sainte Cathérine                         | 240         |
| Vittorio, Lazzarini, L'acquisto di Lepanto (1407)                      | <b>559</b>  |
| Vöge, Wilhelm, Ueber die Bamberger Domsculpturen. I                    | 235         |
| Volpi, G., Nell' VIII centenario della I-a crociata                    | <b>56</b> 3 |
| Vopel, D-r. Hermann, Die altchristlichen Goldgläser                    | 531         |
| Walden, J. W. H., The date of Libanius's λόγος ἐπιτάφιος ἐπ' Ἰουλιανῷ. | 788         |
| Warren, S. J., De Grieksch christelijke roman Barlaam en Joasaf        |             |
| en zijne parabels                                                      | 571         |
| Weber, G., Die Wasserleitungen von Smyrna                              | 779         |
| Wendland, Paul, Die Textkonstitution der Schrift Hippolyts über        |             |
| den Antichrist                                                         | 234         |
| Wiegand, D-r. Johannes, Das altchristliche Hauptportal an der          |             |
| Kirche der hlg. Sabina auf dem aventinischen Hügel zu Rom.             | 779         |
| Wilhelm, Adolf, Έτος und Ένιαυτός                                      | 778         |
| Wilpert, Guiseppe, Un capitolo di storia del Vestiario                 | 557         |
| Witkowski, Stanislaus, Prodromus grammaticae papyrorum graeco-         |             |
| rum aetatis Lagidarum                                                  | <b>52</b> 3 |
| Wroth, Warwick, Catalogue of the greek coins of Galatia, Cappa-        |             |
| docia and Syria                                                        | 566         |
| Zacharias Rhetor sogenannte Kirchengeschichte, deutsch herausgeg.      |             |
| von K. Ahrens u. G. Krüger235. 523.                                    |             |
| Zuretti, C. O., Ancora per la critica del Physiologus Greco519.        |             |
| *Come nei secoli passati i Cristiani pellegrinavano in Terra Santa.    | 561         |
| *Le Saint-Suaire et le portrait de Notre-Seigneur                      | 540         |
| * Saints d'Istrie et de Dalmatie                                       | 548         |
| * The Holy Senulcre                                                    | 566         |

#### — xxiii —

|                                                                | Стр.          |
|----------------------------------------------------------------|---------------|
| Αθανασίου, Θεόδωρος, Περί των έλληνικών σχολών εν Ρουμανία     |               |
| (1644—1821)                                                    | 255           |
| Άλεξανδρίδης, Ήλίας, Έπιστασίαι ἐπί τε τοῦ μαρτυρίου τῶν ἀγίων |               |
| δέχα μαρτύρων χαὶ ἐπὶ τῆς ἀναχομιδῆς τῶν ἰερῶν αὐτῶν λει-      |               |
| ψάνων                                                          | <b>253</b>    |
| Άλεξούδης, Άνθιμος, Συνοπτική ίστορική περιγραφή της πόλεως    |               |
| Άμισοῦ                                                         | 256           |
| Άρβανιτάκης, Γ. Α., Τὰ μνήματα τῆς Νικηφορίας                  | 267           |
| 'Ο ἐν Μαδηβᾳ μωσαϊκὸς χάρτης τῶν Ἁγίων Γραφῶν                  | 267           |
| Ἡ στέρνα τῆς ἀγίας Ἑλένης                                      | · <b>26</b> 8 |
| Έλληνική ἐπιγραφή ἐν Καισαρεία Παλαιστίνης                     | 268           |
| - Συμβολή εἰς τὴν μελέτην τῶν σεισμῶν Συρίας καὶ Παλαιστίνης.  | 268           |
| Γεδεών, Μ. Ί., Ἐπίσημα βυζαντινὰ γράμματα                      | 254           |
| Άποσπάσματα τοῦ νομοχάνονός μου                                | 254           |
| Ένώπιον τῶν ἀκτῶν τοῦ Ὁψικίου                                  | 259           |
| — Θεόδωρος ο άρχαιότερος κτίτωρ της μονής της Χώρας            | 260           |
| Έκλογαὶ ἀπὸ τῆς βιογραφίας Μιχαὴλ τοῦ Συγκέλλου                | 260           |
| Εκλογαί από της ριογραφίας Μιχαήλ του Συγκεκκου                | 261           |
|                                                                |               |
| Γεδεών, Μ. Ί, Βίος και πολιτεία τοῦ όσίου Μαρκιανοῦ            | 261           |
| Περίληψις ἀνεχδότων βιογραφιών τοῦ όσίου Αὐξεντίου τοῦ ἐν τῷ   |               |
| Βουνῷ                                                          | 263           |
| —— Άνθολογία ἐκ τῆς βιογραφίας Στεφάνου τοῦ Νέου, τοῦ ἐν τῷ    |               |
| Βουνῷ Αὐξεντίου                                                | 263           |
| Βίος τοῦ ὁσίου Θεοφάνους τοῦ ἐν τῷ Μεγάλῳ Άγρῷ                 | 263           |
| — Μαρία ή Néα                                                  | 264           |
| Μιχαήλ ὁ Μαλεί νος                                             | 264           |
| Κύριλλος ό Φιλεώτης                                            | 264           |
| Βιογραφία τῶν 'Οσίων τῶν ἐν τῷ Χάσματι                         | 265           |
| Διορθώσεις καὶ συμπληρώσεις εἰς τὸ Βυζαντινὸν Ἑορτολόγιον      | 265           |
| Βεβροίας ἐπιγραφή χριστιανική                                  | 266           |
| Γράμμα περὶ τοῦ πατριαρχικοῦ ναοῦ                              | 266           |
| Διαμαντόπουλος, Ά. Ν., Μάρχος ο Εύγενικός και ή εν Φλορεντία   |               |
| σύνοδος                                                        | 252           |
| Δίπ, Ἡλίας, Περὶ τῆς γεφύρας Damié                             | 268           |
|                                                                | 258           |
| Δράχος, Εὐστράτιος 'Ι., Λεσβιαχά                               |               |
| — Μοναίζ ελληνικαί. Ἡ ἐν Σαλαμῖνι τῆς Φανερωμένης              | 259           |
| Ζώης, Λεωνίδας Χ., Αι εν Ζαχύνθφ μοναί                         | 259           |
| Θεοτοκάς, Μ. Γ., Τὰ κρατούντα περὶ μικτών γάμων ἐν τἢ Ὀρθοδόξω |               |
| Άνατολική Ἐκκλησία Κωνσταντινουπόλεως                          | 253           |
| Καρολίδης, Π., Τὰ ὀνόματα Σαλήμ, Ἱερουσαλήμ καὶ Κουτούς        | 267           |
| Κοπάσης, Ά. Ε., Ἡ ἀρχαία Λύττος                                | 257           |
| Έχδρομή εἰς Φαλάσαρνα                                          | 257           |
| Λάμπρος Σ. Π., Κατάλονοι χωδίχων έν ταϊς μοναϊς τῆς νήσου "Αν- |               |

| δρου, Άγίω Νικολάω καὶ Παναχράντω, καὶ ἐν τῆ βιβλιοθήκη τοῦ            |
|------------------------------------------------------------------------|
| Έλληνικοῦ Σγολείου Κορθίου                                             |
| Λαμπρυνίδης, Μιχ. Γ., Ἡ. Ναυπλία ἀπὸ τῶν ἀρχαιοτάτων χρόνων            |
| μεχρι των καθ΄ ημας                                                    |
| Λαυριώτης, Άλέξανδρος, Έπιγραφαὶ ἐν ἀγίῳ ὄρει Άθω                      |
| Λεβίδης, Άναστάσιος Μ., Αι εν μονολίθοις μοναὶ τῆς Καππαδοχίας         |
| <b>καὶ Λυκαονίας</b>                                                   |
| Λέσιος, Χαράλαμπος. Χρ., Τοῦ 1899 ελληνικόν ήμερολόγιον «Ο Ήπει-       |
| ρώτης»                                                                 |
| ρώτης»                                                                 |
| Έδριζί                                                                 |
| Μηλιόπουλος, Ί. Π., Βουνός Αὐξεντίου. — 'Ρουφινιαναί. — Ναός ἀπο-      |
| στόλου Θομα εν τοις Βοραιδίου                                          |
| —— Movή Γαλαχρηνών                                                     |
| Μυσταχίδης, Νιχόλαος Γ., Θεσπρωτικά                                    |
|                                                                        |
| — Σημειώσεις ἐχ Σαμοθράχης                                             |
| — Γράμμα δωρεᾶς μονῶν xai χωρίων · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| Πανταζίδης, Χρήστος Γ., Ίστορικαὶ καὶ τοπογραφικαὶ σημειώσεις          |
| περί τῶν ἐν Εὐζείνῳ Πόντῳ ἐλληνικῶν ἀποικιῶν                           |
| Παπαγεωργιάδης, Χ., Περιγραφή τοποθεσίας καὶ σωζομένων ἀρχαίας         |
| Άμισοῦ                                                                 |
| Παπαγεωργίου, Π. Ν., Κριτικόν παραχορήγημα εἰς Μιχαήλ Γλυκᾶν.          |
| Θεσσαλίας χειρόγραφα και σημειώματα αὐτῶν                              |
| Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ά., Είς καὶ μόνος Θεόδωρος Πρόδρομος            |
| Ο πατριάρχης Φώτιος ως πατήρ άγιος της 'Ορθοδόξου Καθολι-              |
| <b>χῆς Ἐχχλησίας .`</b>                                                |
| Σελιδηνών xατοιχία                                                     |
| — Άνάλεκτα Ίεροσολυμιτικής Σταχυολογίας. III—IV. Рец.                  |
| Э. Курцъ                                                               |
| Θεοφάνης Σιχελός                                                       |
| Εἰς υμνος τοῦ πατριάρχου Φωτίου                                        |
| Δύο βυζαντινὰ σταθμία                                                  |
| Παπαϊωάννου, Χρ., Γενναδίου τοῦ Σχολαρίου ἐπιτάφιος εἰς Θεόδωρον       |
| τὸν Σοσιανόν                                                           |
| τὸν Σοφιανόν                                                           |
| Είσαγωγή τοῦ χριστιανισμοῦ εἰς Τραπεζοῦντα καὶ Χαλδίαν                 |
| Πολίτης, Ν. Γ., Μελέται περί τοῦ βίου και τῆς γλώσσης τοῦ ἐλληνι-      |
| χοῦ λαοῦ. Παροιμίαι. Λ'                                                |
| • •                                                                    |
| Ποππέσχος, Ε. Σ., Ή πανήγυρις τῆς Σηλυβρίας                            |
| Σιδερίδης, Ξενοφών Α., Έπιγραφαὶ άρχαται καὶ βυζαντιναί                |
| Σπυρίδωνος, Νιχόλαος, Τὰ ύδατα τῆς πόλεως Ἱερουσαλήμ                   |
| Σύλλογος, 'Ο εν Κωνσταντινουπόλει Έλληνικός Φιλολογικός. Άρχαιο-       |
| λογικόν δελτίον                                                        |
| Ταβανιώτης, Έμμ, Τ., Μαρώνεια                                          |

#### - xxv -

|                                                                   | Стр. |
|-------------------------------------------------------------------|------|
| Τάχος, Δημήτριος, 'Ημερολόγιον τῶν Ἱεροσολύμων. 1899              | 252  |
| Τουμβαλίδης, Μαργαρίτης Ε., Σημειώματα περὶ τῆς μητροπόλεως       |      |
| Σισανίου                                                          | 259  |
| Φορόπουλος, Ἰωακείμ, Ἔγγραφα τοῦ πατριαρχικοῦ ἀρχειοφυλακίου.     | 254  |
| — 'Ανάλεκτα έκ των πατριαρχικών κοδίκων                           | 255  |
| Χρυσοχόος, Μ., Όλυνθος                                            | 258  |
| * Απάντησις εἰς τὸ ὑπὸ τῆς ἐφημερίδος «Εἰδήσεις τῆς Πετρουπόλεως» |      |
| ύπο ήμερομηνίαν 2-ας Ιουλίου 1898 δημοσιευθέν άρθρον περί         |      |
| τῶν ἐν Βεσσαραβία κτημάτων τῶν Άγίων Τόπων                        | 260  |
| * Βιβλιογραφικά Λέσβου                                            | 256  |
| * Έχ τοῦ μουσείου τῆς Θεολογιχῆς Σχολῆς τῶν Ἱεροσολύμων 1899      | 267  |
|                                                                   |      |

## 3. Новыя книги поступившія въ Редакцію.

Γ΄. Νέα βιβλία σταλέντα πρὸς τὴν διεύθυνσιν. 285.615.794

#### Отдѣлъ III.

## MEPOΣ $\Gamma'$ .

#### Мелкія замътки и извъстія.

## Μικραί ἀνακοινώσεις.

| Къ статъв объ Анастасіи пвицв. А. Пападопуло-Кераменса.                                                                                                             |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Προσθήκη εἰς τὰ περὶ τοῦ μελφδοῦ Άναστασίου ὑπὸ Ά. Παπαδοπού-                                                                                                       |     |
| λου-Κεραμέως                                                                                                                                                        | 276 |
| Сообщенія на XI археологическомъ съёздё въ Кіеве.                                                                                                                   |     |
| Ανακοινώσεις γενόμεναι έν τῷ ένδεκάτφ ἀρχαιολογικῷ συνεδρίφ τοῦ                                                                                                     |     |
| Κιέβου                                                                                                                                                              | 276 |
| Двѣнадцатый интернаціональный конгрессъ оріенталистовъ въ<br>Римѣ. В. Сонкина.                                                                                      |     |
| Τὸ ἐν Ῥώμη δωδέκατον διεθνὲς συνέδριον τῶν ἀσιανολόγων ὑπὸ Β. Σόνκιν                                                                                                | 282 |
| Предстоящій въ 1900 году въ Рим'й конгрессъ по христіанской археологіи. В. С.                                                                                       |     |
| Τό ἐν 'Ρώμη τοῦ 1900 χριστιανικῆς ἀρχαιολογίας συνέδριον ὑπό Β. Σ.<br>Сообщенія въ русскихъ ученыхъ учрежденіяхъ и обществахъ<br>(въ первой половинъ 1899 года). С. | 290 |
|                                                                                                                                                                     |     |

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

| ,                                                                                                    | Стр.        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Άνακοινώσεις εν τοῖς ἡωσικοῖς ἐπιστημονικοῖς συλλόγοις γενθμεναι κατὰ τὸ πρῶτον ἥμισυ τοῦ 1899 ὑπὸ Σ | 291         |
|                                                                                                      | 291         |
| Сообщенія въ иностранныхъ ученыхъ обществахъ и учрежденіяхъ (въ первой половинъ 1899 года). С.       |             |
| Άνακοινώσεις εν τοίς ευρωπαϊκοίς επιστημονικοίς συλλόγοις γενόμεναι                                  |             |
| κατά τὸ πρώτον ήμισυ τοῦ 1899 ὑπὸ Σ                                                                  | 293         |
| Έκκλησιαστικός Μουσικός Σύλλογος въ Константинополъ и древ-                                          | 200         |
| · ·                                                                                                  |             |
| нее церковное пѣніе. С.                                                                              |             |
| Ο ἐν Κ/πόλει Ἐκκλησιαστικὸς Μουσικὸς Σύλλογος καὶ ἡ ἀρχαία ἐκκλη-                                    |             |
| σιαστική μουσική ύπο Σ                                                                               | 296         |
| Археологическія изв'єстія изъ греческихъ газетъ (за первое по-                                       |             |
| лугодіе 1899 года). С.                                                                               |             |
| Άρχαιολογικαί είδήσεις έξ έλληνικών έφημερίδων ύπό Σ                                                 | 297         |
| Газетныя извъстія о древнихъ рукописяхъ. С.                                                          | •           |
| Είδήσεις έξ έφημερίδων περί παλαιών τινων χειρογράφων ὑπὸ Σ                                          | 300         |
| Экскурсія М. Гедеона на Асонт. С.                                                                    |             |
| Έχδρομή Μ. Γεδεών εἰς Άθωνα ὑπὸ Σ                                                                    | <b>30</b> 0 |
| Библіографическія зам'єтки изъ греческихъ газетъ (за первую                                          | •           |
| половину 1899 года). С.                                                                              |             |
| Βιβλιογραφικαι σημειώσεις έξ έλληνικών έφημερίδων ύπο Σ                                              | 301         |
| Изданіе бесёдъ Фотія.                                                                                | 301         |
|                                                                                                      | 905         |
| Έκδοσις όμιλιῶν καὶ λόγων τοῦ πατριάρχου Φωτίου                                                      | 305         |
| † Профессоръ П. А. Лашкаревъ. И. Соколова.                                                           |             |
| † ΙΙ. Ά. Λασσκαρώφ ὑπὸ Ἰ. Σοκολώφ                                                                    | 305         |
| † Селевкійскій митрополить Герасимъ Яредъ. И. Соколова.                                              | -,          |
| † Ο μητροπολίτης Σελευκείας Γεράσιμος Ἰάρεδ ὑπὸ Ἰ. Σοκολώφ                                           | 306         |
| † Памяти профессора Э. Добберта. Е. Ръдина.                                                          |             |
| † E. Dobbert ὑπὸ 'Ε. 'Ρέδιν                                                                          | 307         |
| Дъятельность Русскаго Археологическаго Института въ Кон-                                             |             |
| стантинополъ въ 1898 году. И. Соколова.                                                              |             |
| Έργασίαι τῆς ἐν Κ/πόλει Ῥωσικῆς Ἁρχαιολογικῆς Σχολῆς ὑπὸ Ἰ. Σο-                                      |             |
| κολώφ                                                                                                | 574         |
| Экскурсія въ Македонію Русскаго Археологическаго Института                                           |             |
| въ Константинополъ осенью 1899 года. А. Васильева.                                                   |             |
| Έκδρομή εἰς Μακεδονίαν τῆς ἐν Κ/πόλει Ῥωσικῆς Ἁρχαιολογικῆς Σχο-                                     |             |
|                                                                                                      | F00         |
| λῆς γενομένη κατὰ τὸ 1899 ἔτος ὑπὸ Ά. Βασίλιεφ                                                       | 588         |
| Раскопки Русскаго Археологическаго Института въ Волгаріи                                             |             |
| осенью 1899 года. С.                                                                                 | •           |
| Άνασκαφαί της 'Ρωσικής Άρχαιολογικής Σχολής γενόμεναι έν Βουλγα-                                     |             |
| ρία κατά το φθινόπωρον τοῦ 1899 ἔτους ὑπο Σ                                                          | 590         |
| Засъданія русскихъ ученыхъ обществъ и учрежденій. С.                                                 |             |
| Συνεδριάπεις εν ρωσικοτς επιστημονικοτς συλλόγοις ύπο Σ                                              | 593         |
| Резюме реферата Д. В. Айналова о княгинъ Ольгъ въ Царь-                                              |             |
| rna # C                                                                                              |             |

#### - XXVII -

| <del></del> -                                                        | Стр.        |
|----------------------------------------------------------------------|-------------|
| Άνακοίνωσις τοῦ Δ. Β. Άϊνάλωφ περὶ τῆς ἡγεμονίδος "Ολγας ἐν Κ/πόλει  |             |
| ύπο Σ                                                                | <b>598</b>  |
| Засъданія иностранных в научных обществъ и учрежденій. С.            |             |
| Συνεδριάσεις εν εύρωπαϊκοῖς επιστημονικοῖς συλλόγοις ὑπό Σ           | <b>59</b> 9 |
| Международный съездъ по исторіи религій.                             |             |
| Διεθνές συνέδριον ίστορίας των θρησκευμάτων                          | 601         |
| Работы Французской Археологической Школы въ Анинахъ по               |             |
| византійскимъ древностямъ въ 1898 году. Я. Смирнова.                 |             |
| Έργασίαι περί Βυζαντινών άρχαιοτήτων γενόμεναι κατά το 1898 έτος     |             |
| ύπὸ τῆς ἐν ᾿Αθήναις Γαλλικῆς ᾿Αρχαιολογικῆς Σχολῆς ὑπὸ               | •           |
| Ί. Σμιρνώφ                                                           | <b>602</b>  |
| Докторскій диспуть Д. В. Айналова. С.                                |             |
| Άναγόρευσις τοῦ Δ. Β. Άϊνάλωφ εἰς διδάκτορα ὑπὸ Σ                    | 607         |
| Византійскія древности, вновь поступившія въ музей Берлина и         |             |
| Парижа. Я. Смирнова.                                                 |             |
| Βυζαντιναί άρχαιότητες προσκτηθείσαι νεωστί ύπο τῶν μουσείων Βερο-   |             |
| λίνου καὶ Παρισίων ὑπὸ Ἰ. Σμιρνώφ                                    | 607         |
| Рукописи, похищенныя турками изъ Оессаліи. Я. С.                     |             |
| Χειρόγραφα άρπαγέντα ὑπὸ Τούρκων ἐκ Θεσσαλίας ὑπὸ Ἰ. Σ               | 611         |
| Новыя изданія по византійскому искусству.                            |             |
| Νέαι ἐκδόσεις περὶ τῆς βυζαντινῆς τέχνης                             | 613         |
| У чрежденіе каседры византійской филологіи при Новороссійскомъ       |             |
| Университетъ.                                                        |             |
| Σύστασις βυζαντινολογικής έδρας ἐν τῷ πανεπιστημίφ τής 'Οδησσοῦ      | 614         |
| Русская ученая экспедиція въ Македонію.                              | 8           |
| Ρωσική ἐπιστημονική ἐκδρομή εἰς Μακεδονίαν                           | 615         |
| † Василій Васильевичъ Болотовъ. Б. Меліоранскаго.                    |             |
| † Βασίλειος Βασίλιεβιτς Μπόλοτοφ ὑπὸ Μπ. Μελιοράνσκη                 | 614         |
| Второй Съйздъ Христіанскихъ археологовъ въ Римі. Я. И. С.            | •           |
| Τὸ ἐν Ῥώμη δεύτερον χριστιανικῆς ἀρχαιολογίας συνέδριον ὑπὸ Ἰ. Ἰ. Σ. | <b>79</b> 5 |
| † А. И. Щукаревъ. Я. С.                                              |             |
| + 'A N Eggnusselp ind 'I E                                           | 217         |

## OTABATE I.

## Древнеболгарская энциклопедія Х въка.

Къ наименье изследованнымъ въ ихъ литературной исторіи памятникамъ древней Руси должно отнести такъ называемый Еллинскій и Римскій літописець, который сокращенно называють Еллинскимь летописцемъ. Насколько я знаю, объ этомъ памятнике, после Обзора хронографовъ русской редакціи А. Н. Попова (вып. 1-й, М. 1866), было высказано самимъ Поповымъ, а также нъкоторыми другими изследователями лишь несколько отрывочныхъ замечаній, которыя, однако, въ значительной степени измѣнили выводы, находящіеся въ только что названномъ трудѣ.

Въ 1866 году Поповъ шесть извъстныхъ ему списковъ Еллинскаго летописца разделиль на две редакціи: первую — древнейшую онъ призналъ памятникомъ XV в. (ср. Предисловіе, с. Ц) и отнесъ къ ней списки Синод. библ. № 280 (нач. XVI в.) и Погод. № 1437 (XVI в.); вторая редакція представляеть, по его мнінію, переділку 1-й, относится къ XVI-му в'бку (тамъ же, ср. также вып. 2-й, с. 17) и обнимаетъ списки: Толст. собр. № 319 (конца XVI в.), Новгор.-Соф. № 1520 (XVI в.), наконецъ, Кириллобѣлоз. № 1 (XVI в.) п служащій продолженіемъ его Синод. № 86 (XVI в.). Подробное изслъдованіе взаимныхъ отношеній об'ємхъ редакцій Еллинскаго л'єтописца привело рядъ доказательствъ въ пользу того, что въ основаніе 2-й редакціи его положена 1-я; всь отличія поздныйшей редакціи объяснены авторомъ Обзора темъ, что составитель ея воспользовался цълымъ рядомъ новыхъ источниковъ, частью неизвъстныхъ, а частью недостаточно исчерпанныхъ первою редакціей. Особенно широко пользовался этотъ составитель хроникой Амартола и частью дополнялъ, частью же заміняль отрывками изъ нея тексть Малалы, господствую-

Византійскій Временникъ.

щій въ 1-й редакціи. Вся первая часть этой первоначальной редакціи, «наполненная греческими минами и баснями, подверглась исключенію и зам'єн'є библейскими книгами» (вып. 1-й, стр. 73).

Открытіе двухъ новыхъ списковъ Еллинскаго лѣтописца въ значительной степени измѣнило приведенные выводы. Во 1-хъ, въ Каталогѣ славяно-русскихъ рукописей Д. В. Пискарева ¹) (М. 1871) появилось описаніе, составленное А. Е. Викторовымъ, рукописи 1485 г., которая оказалась спискомъ 2-й редакціи Еллинскаго лѣтописца, въ значительной, впрочемъ, степени отличающимся въ своемъ началѣ отъ того единственнаго списка этой редакціи, который сохранилъ первую часть Еллинскаго лѣтописца, т. е. отъ Кириллобѣлоз. № 1 ³). Въ заключеніи своего описанія А. Е. Викторовъ говоритъ: «Есть даже причины думать, что эта редакція (т. е. рукопись 1485 г.) появилась ранѣе такъ называемаго Еллинскаго лѣтописца (т. е. 1-й его редакціп), и слѣдовательно, представляеть, можеть быть, первую самостоятельную на славянскомъ языкѣ попытку составить выборку всемірноисторическихъ разсказовъ изъ бывшихъ доступными собирателю источниковъ».

Во 2-хъ, въ бумагахъ покойнаго А. Н. Попова нашлось описаніе рукописи XV в. Чудовского монастыря за № 51/853. Изъ этого описанія, обнародованнаго М. Н. Сперанскимъ въ Библіографическихъ Матеріалахъ, собр. Л. Н. Поповымъ (Чт. Общ. ист. и др. росс. 1889 г., кн. III), видпо, что названная рукопись, «по палеографическимъ признакамъ писанная въ половинъ XV въка», признана ученымъ изслъдователемъ за Еллинскій лѣтописецъ. Редакція этого памятника по Чудовскому списку въ значительной степени отличается отъ всъхъ другихъ списковъ: но въ существенныхъ чертахъ она сходится съ такъ называемою 2-ю редакцісй Еллинскаго летописца. Воть почему Поповъ, замѣтивъ нѣсколько особенностей, сближающихъ Чудовской списокъ съ 1-ю редакціей, призналь его древнимъ видомъ 2-й редакціи Еллинскаго літописца. Въ виду времени написанія Чудовского списка, происхождение 2-й редакціи должно быть изъ XVI в. перенесено къ половине XV века. «Такимъ образомъ, продолжаетъ изследователь, вторая редакція сохранилась въ спискъ старъйшемъ, чымъ

<sup>1)</sup> Рукописи эти поступили въ Румянцовскій музей.

<sup>2)</sup> Списки Синод. № 86, Толст. № 819, Новг.-Соф. № 1520 начинаются съ Александріи, при чемъ только въ Толст. сп. сохранились отрывки предшествующихъ статей (видънія Даніила прор.).

первая. Но отсюда ни въ коемъ случав нельзя заключать, чтобы редакція эта была старве, т. е. была не второю, а первою». Главнымъ основаніемъ, почему 1-я редакція признается древнве 2-й, выставляется Поповымъ то, что текстъ Малалы во 2-й редакція кратче, чвмъ въ 1-й. Возражая противъ приведенныхъ выше словъ Викторова (ср. соображеніе Сперанскаго въ Поправкв къ описанію Попова, Библ. мат. 1882 г., с. 61), Поповъ указываетъ, что въ Пискаревск. сп. 1485 г. все начало взято изъ Амартола, и выводитъ отсюда, что Синод. № 280 и Чудовской списки не могли произойти изъ Пискаревскаго (такъ какъ въ нихъ начало составлено преимущественно по Іоанну Малаль).

«Если мы ограничимся однимъ Іоанномъ Антіохійскимъ Малалою, продолжаетъ Поповъ, то изъ сличенія оказывается, что Чудовская рукопись могла быть составлена по 1-й ред., но ни въ какомъ случаѣ изъ Чудовской рукописи не могла произойти 1-я редакція». И такъ, выводъ о взаимныхъ отношеніяхъ объихъ редакцій, высказанный въ 1866 г., кажется Поповымъ не опровергнутымъ обоими вновь найденными списками: но одинъ изъ нихъ—Чудовской — оказывается по составу своему промежуточнымъ между списками 1-й и 2-й редакціи, почему онъ и признается имъ древнѣйшимъ видомъ 2-й редакціи.

Истринъ въ своей Александріи русскихъ хронографовъ (М. 1893) долженъ былъ коснуться литературной исторіи объихъ редакцій Еллинскаго л'ьтописца: въ своихъ замечаніяхъ онъ следуеть вполне выводамъ Попова, высказаннымъ въ Обзоръ хронографовъ и въ посмертномъ изданіи его описанія хронографовъ Чудовского монастыря. Первая редакція Еллинскаго літописца возпикла, по его мибнію, въ XIV—XV в. (с. 128), а вторая произошла изъ первой путемъ чисто механической работы не поэже половины XV в. Истринъ указываетъ десять дополнительныхъ источниковъ, откуда редакторъ вставилъ въ свой оригиналъ (т. е. въ 1-ю редакцію Еллинскаго летописца) боле или менте общирныя статьи, не подвергая труда своего предшественника внутренней переработки (с. 241-243). Въ виду этихъ соображеній, онъ признаеть, вопреки Попову, что вторая редакція Александріи (читаемая во 2-й редакціи Еллинскаго літописца) составлена не собирателемъ 2-й редакцін Еллинскаго літописца, а другимъ лицомъ, переработавшимъ въ XIV-XV в. (с. 214, прим.) первую редакцію Александрін, извлеченную изъ первой редакціи Еллинскаго літописца. Следовательно, вторая редакція Александрів найдена уже готовою

составителемъ 2-й редакціи Еллинскаго лѣтописца, замѣнившимъ ею Александрію своего оригинала (т. е. 1-й ред. Еллинск. лѣт.).

Прежде чёмъ перейти къ разсмотрёнію отдёльныхъ списковъ и редакцій Еллинскаго лётописца, я хочу обратить вниманіе на нёкоторыя слабыя стороны въ выводахъ Попова и Истрина.

1) Относя Еллинскій летописець 1-й редакцій къ XV веку, Поповъ въ 1866 году руководствовался, кажется, только тъмъ соображеніемъ, что эта хронографическая компиляція древиве Хронографа редакціи 1512 года; относя эту редакцію къ XIV-XV в., Истринъ, очевидно, имъль въ виду большую древность ея сравнительно со 2-ю редакціей Еллинскаго летописца, известною по спискамъ XV в.; относя эту 2-ю редакцію къ XV в'єку, и Поповъ и Истринъ основывались только на времени написанія списковъ этой редакціи, при чемъ древнъйшій списокъ — Чудовской восходить къполовинь XV въка. Врядъ ли можно признать правильнымъ такой пріемъ изслёдованія времени происхожденія памятника: онъ определяеть лишь те крайніе пределы, поэже которыхъ не можеть быть допущено появление пямятника, нисколько не заботясь отбхъ предблахъ, раньше которыхъ опъ не могъ возникнуть. Ни Поповъ, ни Истринъ не указали основаній, почему 2-ю редакцію Еллинскаго літописца нельзя было бы отнести къ XIII или XIV вѣку, а 1-ю редакцію къ XI или XII в. Внутреннихъ основаній противъ отнесенія 1-й редакців Еллинскаго літописца къ XI или даже къ Х-му въку мы, дъйствительно, не находимъ, почему и останавливаемся съ недоумъніемъ передъ выводомъ, относящимъ этотъ памятникъ къ XV или къ XIV въку. Что касается 2-й редакціи Еллинскаго летописца, то составъ ея прямо указываетъ на то, что она не могла появиться ранће XIII века, такъ какъ во всехъ спискахъ ея содержится повъсть о взятім крестоносцами Царяграда, возникшая не ранъе 1204 года. Извъстные намъ списки этой редакціи, въ отношеніи къ последнимъ статьямъ ея, можно разделить на два разряда: къ первому относится Чудовской списокъ, оканчивающійся названною повъстью и представляющій передъ нею перечень византійскихъ императоровъ до Алексъя Дуки Мурцуфла, ко второму — относятся списки Пискаревскій и Синодальный № 86, продолжающіе тексть Еллинскаго льтописца впесеніемъ въ него (за повыстью о взятіп Царяграда): 1) перечня византійскихъ императоровъ отъ Алексія Ангела до Мануила Палеолога, 2) повъсти о Козаринъ и его женъ. Въобоихъ спискахъ перечень императоровъ оканчивается словами: «маноуилъ палеодогъ сынъ его (т. е. Іоанна) лето православенъ». Не имеемъ ли мы въ этомъ обстоятельствъ указаніе на то, что общій оригиналь списковъ Пискаревскаго и Синодальнаго № 86 составленъ во второй годъ царствованія Мануила Палеолога, т. е. въ 1392 году? Подтвержденіемъ такого предположенія можетъ служить то, что въ Пискаревскомъ спискъ въ помъщенномъ за Еллинскимъ лътописцемъ перечнъ византійскихъ императоровъ, последнимъ названъ также Мануилъ, который «начять несарствовати в лъто 6899». И такъ, протографъ списковъ второго разряда можно относить къ 1392-му году, а протографъ перваго разряда (Чудовского списка), гдв перечень императоровъ доходить до Алексия V (1204 г.), къ XIII-му вику. Устраняя такимъ образомъ какія бы то ни было хронологическія грани для возникновенія Еллинскаго лътописца (въ древнъйшей его редакціи) старше XIII въка, мы можемъ разсматривать отдёльныя его редакціи какъ памятники первыхъ въковъ нашей письменности, тъмъ болъе, что ръшительно не видимъ основаній думать, почему въ XIV или XV вв. подобная хронологическая компиляція могла возникнуть у насъ на Русилегче, чёмъ въ XI - XII вв.

2) Ни Поповъ, ни Истринъ не дали точнаго опредъленія, какой же именно памятникъ слъдуетъ назвать 2-ю редакціей Еллинскаго льтописца, каковъ былъ объемъ и составъ этого памятника — протографа дошедшихъ до насъ списковъ. Поповъ призналъ Чудовской списокъ древнъйшимъ видомъ 2-й редакціи Еллинскаго льтописца. Сльдовательно, намъ придется допустить, что первая часть Еллинскаго льтописца, точно переданная въ Чудовскомъ спискъ, замънена обширными выписками изъ Амартола составителемъ Пискаревскаго списка, библейскими книгами составителемъ Кириллобълоз.-Синод. списковъ. Но Истринъ, на сс. 241 и 242 Александрій русск. хроногр., замѣну всего начала Еллинскаго льтописца (первой редакціи) библейскими книгами относить на счеть автора второй редакціи Еллинскаго летописца, а не на счетъ составителя одного изъ ея списковъ. При ближайшемъ изученіи отдёльныхъ списковъ 2-й редакціи Еллинскаго лётописца, оказывается, что во всёхъ нихъ, въ противоположность первой редакців, находится книга Даніила пророка (съ толкованіями): отсюда, дъйствительно, можно вывести заключение, что составитель второй редакціи им'єль въ виду ввести въ составъ Еллинскаго л'єтописца библейскія книги, но остается неяснымъ, почему мы находимъ эти книги только въ одномъ спискъ этой редакціи, между тымъ какъ

остальные списки не только не ввели ихъ въ составъ Еллинскаго лѣтописца, но даже исключили изъ него III и IV книги Царствъ, помѣщенныя въпредполагаемомъ оригиналъ ихъ-первой редакціи Еллинскаго льтописца? Находя такимъ образомъ, что самое понятіе о 2-й редакціи Еллинскаго літописца еще не вполит выяснено изследователями, я нахожу, что имъ не следовало спешить ни съ опредъленіемъ взаимныхъ отношеній ея списковъ, ни также съ противопоставленіемъ этой второй редакціи первой. Дійствительно, вполнъ возможно, что памятникъ, къ которому восходять всъ извъстные намъ списки Еллинскаго летописца 2-й редакцій, долженъ быть поставленъ на ряду съ 1-ю редакціей Еллинскаго летописца и вместь съ нею возводиться къ общему оригиналу и источнику, совершенно независимо отразившемуся, съ одной стороны, въ такъ называемой 1-й редакціи, а съ другой, въ такъ называемой 2-й редакціи Еллинскаго летописца. Въ виду этого и во избежание всякихъ недоразуменій, я заміняю въ дальнійшемъ изложеніи слово «редакція» словомъ «видъ» и говорю о первомъ и второмъ видахъ Еллинскаго летописца; витсть съ тыть, сообразуясь съ указанными выше двумя разрядами списковъ Еллинскаго летописца 2-го вида, я говорю объ отдельныхъ редакціяхъ этого вида, не предрѣшая при этомъ вопроса о взаимномъ отношеній ни этихъ редакцій, ни также обоихъ видовъ Еллинскаго лътописца.

3) И Поповь и Истринъ считають возможнымъ появление на Руси такихъ новыхъ редакцій какъ компилятивныхъ сочиненій (подобныхъ Еллинскому летописцу), такъ и отдельныхъ произведеній (подобныхъ Александрія), которыя отличаются отъ редакцій первоначальныхъ рядомъ дополненій и вставокъ, основанныхъ при этомъ не на одномъ и не на двухъ источникахъ, а на целомъ десятке и боле памятниковъ самаго разнообразнаго содержанія. Такъ, Истринъ насчитываетъ болье десяти источниковъ, послужившихъ при передълкъ первой редакціи Еллинскаго лътописца во вторую, и въчислъ ихъ находимъ: Амартола, Меюдія Патарскаго, сказаніе объ отпаденіи латынъ отъ православной вёры, библейскія книги, русскую літопись и др. На переработку Александрін первой редакцін во вторую повліяло, по указанію того же изслібдователя, болъе пятнадцати сочиненій, каковы напр. творенія Епифанія Кипрскаго, Физіологъ, Пчела, хроника Малалы, Прологъ и друг. (с. 239). Пользованіе десятью-пятнадцатью источниками при литературной работ' предполагаеть, ми кажется, совершенно иную обстановку, чыть та, среди которой работаль русскій книжникь: врядь ли ему могло быть одновременно доступно такое книжное богатство, а если и было доступно, то врядь ли онь сумыть бы въ немъ разобраться и цылесообразно употребить обильный и разнородный матеріаль. Истринь, кажется, предвидыть возможность такого возраженія и, можеть быть, подъ вліяніемъ этого допустиль промежуточную редакцію между обыми редакціями Александріи, извыстными по Еллинскому лытописцу. Но, какъ увидимъ ниже, такое предположеніе почтеннаго изслыдователя должно быть признано совершенно пеудачнымъ: его трудно между прочимъ согласовать и съ тою характеристикою, которую Истринъ даеть на сс. 239—241 второй редакціи Александріи, называя ее стройнымъ цылымъ, свидытельствующимъ о начитанности ея редактора и умынь пользоваться прочитаннымъ.

Въ виду этихъ соображеній, нельзя спѣшить съ опредѣленіемъ взаимныхъ отношеній редакцій Еллинскаго лѣтописца и Александріи, признавая болѣе полныя и распространенныя происшедшими изъ болѣе краткихъ; возможно допустить во 1) что обѣ редакціи — краткая и распространенная — восходятъ къ третьей, еще болѣе полной редакціи, во 2) что распространенныя редакціи, напр. такого памятника, какъ Александрія, соединили особенности краткихъ редакцій съ особенностями другихъ редакцій, появившихся въ нашей литературѣ уже въ готовомъ видѣ.

4) Поповъ и Истринъ не привлекли при опредълени редакцій Еллинскаго летописца всёхъ известныхъ списковъ его. Истрину хорошо знакомы рукописи Ундольск. собр. № 1 (гдв находится одинъ пзъ полнайшихъ переводовъ библ. книгъ) и Троице-Сергіев. лавры № 728: на сс. 248—249 Александріи русск. хроногр. онъ подробно говорить объ оригинальной редакціи Александріи, находящейся въ обоихъ этихъ спискахъ, а въ приложенномъ къ изследованию издании текста онъ печатаетъ главы III, 5 — III, 23 первой редакцій и приводить варіанты къ Александрін второй редакцій по списку Ундольскаго. При этомъ Истринъ не обратилъ вниманія на то, что общій оригиналь обоихъ указанныхъ списковъ представляется своеобразвымъ изводомъ Еллинскаго летописца. Ниже я помещу краткій обзоръ содержанія этого извода, а здёсь ограничусь указаніемъ на то, что весь (или почти весь) матеріаль, въ немъ содержащійся (не исключая и библейскихъ книгъ), находится въ различныхъ своеобразныхъ комбинаціяхъ въ отдільныхъ спискахъ II вида и въ спискахъ I вида Еллинскаго лѣтописца. Въ виду этого, считаю существенно необходимымъ, при изслѣдованіи литературной исторіи Еллинскаго лѣтописца, привлечь къ сравненію съ прочими редакціями и изводами списки Ундольск. № 1 и Троицк. № 728.

Изъ предъидущаго ясно, почему мы должны различать среди многочисленныхъ списковъ интересующаго насъ памятника три главныхъ вида 1), не стоящихъ при томъ въ прямой другъ отъ друга зависимости. Первый видъ, представленный Синод. № 280 и Погод. № 1437, отличается отъ всёхъ остальныхъ, какъ совершеннымъ отсутствіемъ русскихъ летописныхъ статей, такъ и темъ, что содержить такую редакцію Александрів, гдё статья Палладія о Рахманахъ еще не внесена въ текстъ Псевдокаллисоена. Второй видъ отличается внесеніемъ русскихъ льтописныхъ статей изъ Повъсти временныхъ льтъ, а также присоединеніемъ повъсти о взятіи Царяграда; Александрія читается здісь, сравнительно съ первымъ видомъ, въ значительно распространенной редакціи: сюда относятся списки Чудовской № <sup>51</sup>/<sub>3кв</sub>, Пискаревскій, нынѣ Румянц. музея № 597, Кириллобѣлоз. № 1/6 и Синод. № 86, Толст. I № 319 (Публ. библ. F IV № 91) и Новгор.-Соф. № 1520. Третій видъ содержить лишь двів небольшія літописныя замѣтки о русскихъ событіяхъ въ самомъ концѣ намятника, а тексть Александрів въ первой половинь ея сходится съ текстомъ второго вида, во второй же половинъ съ текстомъ перваго вида. Сюда относятся списки Ундольск. № 1 и Троицк. № 728.

Разсмотрю отдѣльно нѣкоторыя изъ особенностей каждаго изъ этихъ трехъ видовъ и попытаюсь опредѣлить взаимныя отношенія миогочисленныхъ списковъ второго вида.

І. Первый видъ Еллинскаго лѣтописца 2) останавливаетъ вниманіе изслѣдователя прежде всего несоотвѣтствіемъ заглавія памятника его содержанію. Въ заглавіи, напечатанномъ въ 1-мъ вып. Обзора хроногр. русск. ред. (с. 3—4), указывается, что въ составъ памятника входятъ заимствованія изъ книгъ Ездры, Есеири (Истирии), Пѣспи Пѣсней (отъ азматъ азматьскыхъ); между тѣмъ ни эти книги, ни заим-

<sup>1)</sup> О четвертомъ видѣ, скажу ниже.

Изъ двухъ списковъ этого вида полонъ только Синод. № 280, а Погод. № 1487 доходитъ только до смерти имп. Максиміана (включительно).

ствованія изъ нихъ не вошли въ этоть видъ Еллинскаго летописца. Кромь того, здысь же указано на то, что въ эту компиляцію входять заимствованія изъ всёхъ четырехъ книгъ Царствъ (отъ четырехъ царствии): между тымъ, въ спискахъ Синод. № 280 и Погод. № 1437 сохранились только часть III книги и вся IV книга Царствъ. Уже это обстоятельство, т. е. внесеніе въ памятникъ не всего Тетровасиліона, а лишь части его, даеть основание предполагать, что въ первомъвидъ Еллинскаго летописца мы имеемъ дело съ сокращениемъ, выборкой изъ памятника, болбе обширнаго и цбльнаго по своему объему: въ оригиналь Еллинскаго льтописца читался полный Тетровасиліопъ, въ немъ находились книги Ездры, Есоири и Пъсни Пъсней. Если же мы вспомнимъ, что эти книги вощли въ составъ нѣкоторыхъ списковъ II вида и списковъ III вида Еллинскаго летописца (кроме книги Ездры), то предположение наше окажется обоснованнымъ и съ другой стороны. Воть почему съ самаго начала должна быть отвергнута мысль, будто списки І вида представляють древнъйшую, первоначальную редакцію Еллинскаго летописца, которая лежить въ основаніи остальныхъ списковъ его. Я не стану останавливаться на обзоръ содержанія І вида Еллинскаго летописца, такъ какъ онъ достаточно изследованъ Поповымъ (вып. 1-й, с. 3—72). Напомню только, что непосредственно за IV книгою Царствъ помъщена вставка, представляющая изъ себя хронологическій перечень болгарскихъ князей съ древнійшаго времени до Умара: эта статья является весьма въскимъ доказательствомъ въ пользу болгарскаго происхожденія первоначальной, до насъ не дошедшей редакціи Еллинскаго льтописца.

II. Списки второго вида Еллипскаго лѣтописца несомнѣнно предполагають одинъ общій для всѣхъ нихъ оригиналъ: дѣйствительно, отличаясь между собою только въ начальныхъ частяхъ своихъ, они почти тожественны между собою, начиная съ книги пророка Даніила. Но такимъ оригиналомъ не могъ быть Чудовской списокъ, какъ это думалъ Поповъ, не могъ уже по той простой причинѣ, что совокупныя указанія Кириллобѣлоз. сп. № 1 и списковъ ІІ вида, равно какъ приведенныя выше данныя списковъ І вида, заставляютъ предполагать, что библейскія книги (которыхъ нѣтъ въ Чудовскомъ спискѣ) находились какъ въ первоначальной редакціи Еллинскаго лѣтописца, такъ и въ основномъ для списковъ ІІ вида оригиналѣ. Въ виду того, что списки Чудовской, Синод. № 86, Кириллобѣлоз. № 1, Толст. І № 319 и Новгор.-Соф. № 1520 подробно описаны Поповымъ (въ

Digitized by Google

Библіогр. мат. и въ 1-мъ вып. Обзора хроногр.), я не стану останавливаться на обзор' ихъ состава 1). Скажу лишь нісколько словъ о менье извъстномъ спискъ Пискаревскомъ 1485 года, съ которымъ я познакомплся сначала поверхностно, а потомъ обстоятельно, благодаря подробному описанію его, любезно сообщенному мн В. К. Поржезинскимъ. Первая часть Еллинского летописца, занятая въ Кириллобѣлоз. № 1 библейскими книгами, замѣнена здѣсь текстомъ Амартола и содержить первыя 87 главъ (по счету греч. изданія Муральта), включительно до статьи о царствін Осін. Съ 98-го листа начинаются видынія пророка Даніила (стго пррка даніила сусань. и ина прочьства его), причемъ отсюда начинается почти полное сходство Пискаревскаго списка съ Кириллобълоз. № 1 и Синод. № 86; онъ оканчивается, такъ же какъ Синод. № 86, перечнемъ византійскихъ императоровъ, доведеннымъ до Мануила Палеолога, и повъстью о Козаринъ и женъ его. — Сравнительное изучение списковъ II вида Еллинскаго летописца приводить изследователя къ двумъ различнымъ по времени редакціямъ: одна редакція болье древняя — судя по тому, что перечень императоровъ доведенъ въ ней только до начала XIII въка — представлена Чудовскимъ спискомъ; другая болье поздняя возникла въ 1392 году, на второй годъ царствованія Мануила: она представлена Кириллобѣлоз. № 1 и составляющимъ его продолженіе Синод. № 86, а также Пискаревскимъ спискомъ<sup>2</sup>). Протографъ этой второй редакців содержаль библейскія книги, какъ это ясно изъ приведенныхъ выше соображеній; следовательно, замена библейскихъ



<sup>1)</sup> Отмѣчу только, что Поповъ упустилъ изъ виду, что въ Кириллобѣлоз. спискѣ за IV книгой Царствъ помѣшена книга Есепрь (лл. 758—770) въ древнемъ переводѣ, содержавшемъ девятъ первыхъ главъ и начало десятой главы. Въ числѣ русскихъ дополненій Поповымъ не отмѣчено, что въ Толст. I № 319 турки Амартола, въ разсказѣ его о нападеніи ихъ (т. е. угровъ) на византійскую имперію въ 934 г. (еd. Muralt, р. 840), приняты за русскихъ, вслѣдствіе чего здѣсь повѣствуется о первой войнѣ Игоревой на грекы априля мѣсяца индикта 7-го. Въ связи съ этимъ, въ Чудовскомъ сп. и въ Синод. № 86 второй походъ Игоря (о которомъ говоритъ подъ 943-мъ г. Пов. вр. лѣтъ) относится къ априлю мѣсяцу, но не 7-го индикта (т. е. не 934 г.), а 1-го (т. с. 943 г.). Кромѣ того, имъ не отмѣчено, что въ Чудовскомъ спискѣ, вопреки Синодальному сп. № 86, читается о призвании Рюрика.

<sup>2)</sup> Неясно, относятся ли къ этой же редакціи Толст. І № 319 и Новгор.-Соф № 1520, т. к., во-первыхъ, они частью не содержатъ (№ 1520), частью не сохранили (№ 319) начала памятника, а, во-вторыхъ, частью не содержатъ (№ 1520), частью же не сохранили (№ 319) послъднихъ статей его. Новгор.-Соф. № 1520 начинается съ Александріи и оканчивается царствованіемъ Тита, а Толст. І № 319, начинаясь отрывкомъ изъ видъній Даніила, утратилъ послъдніе листы, гдъ помъщены были русскія дополненія.

книгъ хроникой Амартола принадлежитъ редактору Пискаревскаго списка. Но тѣ же библейскія книги входили въ составъ протографа объихъ редакцій — XIII в. и 1392 г., следовательно, замена ихъ заимствованіями изъ Іоанна Малалы и апокрифическихъ сказаній принадлежить редактору Чудовского списка. Но отсюда неминуемо слыдуеть, что уже въ протограф В ІІ вида Еллинскаго летописца было дано основаніе для заміны послідующими редакціями библейскихъ книгъ, съ одной стороны, отрывками изъ Малалы, а съдругой-хроникой Амартола. Не следуеть ли признать такимъ основаниемъ то обстоятельство, что въ этомъ протографѣ могли находиться не только библейскія книги, но и хроника Амартола и отрывки изъ Малалы? Последующимъ редакторамъ предоставлялось выбрать, для помещенія въ пачало памятника, тв или другія или, наконецъ, третьи статьи и книги. Редакторъ Чудовского списка выбралъ ту часть своего оригинала, гдё приводились заимствованія изъ Малалы, въ связи съ вставленными въ статьи этой хроники апокрифическими сказаніями, редакторъ Пискаревскаго списка ограничился внесеніемъ начала хроники Амартола и, наконецъ, редакторъ Кириллобълоз. списка предпочель остановиться на библейскихъ книгахъ. И такъ, сравнительное изученіе однихъ только списковъ II вида Еллинскаго л'етописца приводить къ предположению, что протографъ этого вида, а следовательно, въроятно, также и первоначальная редакція нашего памятника, содержали рядъ статей и книгъ, отпадавшихъ при составленіи позднійшихъ изводовъ; существующіе изводы-это обрывки, осколки той обширной энциклопедіи, каковою мы должны призпать первоначальную редакцію Еллинскаго летописца. Въ XIII, и даже поздиве-въ конце XIV века, были еще извъстны обширные изводы этой энциклопедіи, но до насъ дошли лишь сокращенные списки редакцій XIII в. (Чудовской) и конца XIV в. (Кириллобълоз. № 1—Синод. № 86 и Пискаревскій).

III. Третій видъ Еллинскаго л'єтописца представленъ, какъ мы виділи, двумя списками — Ундольск. № 1¹) и Троицк. № 728. Оба эти списка восходять къ одному общему протографу, полн'є отразившемуся въ Ундольск. № 1, чёмъ въ Троицк. № 728. Этотъ посл'єдній списокъ во 1) сокращенно передаеть н'єкоторыя изъ библейскихъ книгъ: такъ, въ немъ IV книга Царствъ приведена только до 24-го стиха XIII главы;

<sup>1)</sup> Пользуюсь случаемъ поблагодарить А. В. Михайлова за приславное имъ миѣ описаніе сп. Ундольск. № 1.

такъ, многія міста въ книгахъ Царствъ и въ предшествующихъ имъ книгахъ переданы короче, чёмъ въ полномъ ихъ переводе; во 2) онъ вовсе не содержить ибкоторыхъ изъ книгъ, помъщенныхъ въ сп. Ундольск. № 1, какъ то книги Есопри, книгъ Соломоновыхъ (съ толкованіями); въ 3) онъ утратиль начало, въ которомъ, судя по списку Ундольск. № 1, заключалось Моисеево пятикнижіе: дъйствительно, Троицк. № 728 начинается съ книги Іисуса Навина (Сі книги Іисуса Навгіина). Но и эта книга не сохранилась вполит въ первоначальномъ своемъ видь: первые четыре листа рукописи содержать тексть первыхъ шести главъ книги Іисуса Навина (отъ словъ: «И бысть по скончаніи моустовт раба Господня» и до словъ: «и на меншемъ своемъ поставить и врата его»), тожественный не съ Библіей, а съ Толковой Палеей<sup>1</sup>). Очевидно, утрачено было не только пятикнижіе Моисеево, но и начало книги Іисуса Навина (первыя шесть главь); для возстановленія этого начала, собственнику списка пришлось (еще въ XV в.) прибъчь къ Толковой Палев, очевидно, по непивнію подъ руками текста Библіп<sup>2</sup>). Такимъ образомъ, связь Троицк: № 728 съ Палеей совершенно случайная: она возникла благодаря реставраціи рукописи поздивишимъ ея владъльцемъ.

Конечно, указанныя отличія Тровцк. № 728 не позволили бы выводить его изъ одного общаго оригинала съ Ундольск. № 1, если бы иы не находили въ объихъ рукописяхъ нъсколько совершенно тожественныхъ между собой частей. Начиная со словъ: «по гофоліи же цръствова имасъ. снъ охозиинъ сыи лътъ ко (Ундольск. № 1, л. 317; Троицк. № 728, л. 254), видимъ здъсь почти вполнъ тожественный

<sup>1)</sup> Ср. соотв. мѣсто Толковой Пален по сп. 1406 г., изд. учен. Н. С. Тихонравова, столо. 648—662.

<sup>2)</sup> Надо при этомъ имъть въ виду, что первые 23 листа рукописи писаны другой рукой и на другой бумагъ, чъмъ непосредственно за тъмъ слъдующая часть рукописи; имъя же въ виду, что между концомъ 23-го и началомъ 24-го л. нътъ полнаго соотвътствія, причемъ тексты ихъ связываются между собой довольно общирною припиской на верхнемъ полъ 24-го л.,—припиской, принадлежащею той самой рукъ, которою писаны первые 23 листа рукописи. Слъдовательно, изслъдуемый памятникъ утратилъ нъкогда свое начало; въ середивъ XV в. лицо, пожелавшее привести его въ должный порядокъ, нашло возможнымъ собрать его листы только съ 24-го листа; нъкоторые изъ предыдущихъ листовъ сохранились, но, очевидно, они были испорчены, почему могли послужить лишь для возстановленія предшествующаго текста: на сохранившихся листкахъ уцълъть текстъ, начинаясь только съ VII гл. книги Іисуса Навина и кончаясь Суд. III, 29; вслъдъ за шестью первыми главами, заимствованными изъ Толковой Палеи, списанъ текстъ сохранившихся листковъ, но онъ не умъстился весь на 23 приставныхъ листахъ и часть его (Суд. III, 25—29) должна была перейти на верхнее поле слъдующаго 24-го листа.

тексть, обнимающій въ Ундольск. № 1 сто два листа, а въ Троицк. № 728 (до конца рукописи) сто тридцать восемь листовъ. Въ этой части общаго для разсматриваемых списков протографа находились: книга Данінла съ толкованіями Ипполита (сохранившаяся въ другомъ извлеченіи во II вид'є Еллинскаго л'єтописца) 1); дал'єє Александрія въ весьма оригинальной редакціи, въ первой половинъ своей (до 21-й главы II-й книги включительно) тожественной со второю редакціею (Елл. летописца II вида), а во второй тожественной съ первою редакціею (Елл. летописца І вида); за Александріей следоваль хронографъ, положившій въ основаніе хронику Амартола, но дополнившій ее выписками изъ другихъ памятшиковъ и статей, каковы, напр., апокрифическое Денніе ап. Петра и Павла, обзоръ языческихъ пророчествъ, относящихся ко Христу, разсказъ о семпдесяти толковникахъ, о рожденіи Константина Великаго, о построеніи храма св. Софіи и др. 2). Этотъ любопытный хронографъ въ обоихъ спискахъ, а, следовательно, и въ протограф вихъ, оканчивается двумя дополнительными русскими лѣтописными статьями, а именно, послѣ разсказа о смерти Романа въ 946 году, читаемъ краткія изв'єстія о поход'є Олега на Царьградъ и о крещеніи Владимира. Весьма в'вроятно, что этими именно извъстіями оканчивался общій для Ундольск. № 1 и Троицк. № 728 оригиналь: это видно, какъ изъ того, что ими оканчивается второй изъ указанныхъ списковъ, такъ и изъ того, что въ первомъ изъ нихъ за этимъ читается слово «аминь», почему следующія за симъ статьи, подробно перечисленныя въ описаніи Викторова, надо признать поздивишими дополненіями. — Опредвляя время возникновенія того общаго оригинала, съ котораго списаны Ундольск. № 1 и Троицк. № 728, мы должны принять во вниманіе, что первый изъ этихъ списковъ, какъ это предполагалъ и Викторовъ, возникъ въ 1423 году<sup>8</sup>); а второй списокъ, какъ это мив обязательно сообщилъ

<sup>1)</sup> Въ эту книгу внесенъ рядъ статей изъ другихъ частей Еллинскаго лѣтописца; между прочимъ здѣсь (Ундольск. № 1, л. 329; Троицк. № 728, л. 274) находился разсказъ о смерти Даніила, несходный съ разсказомъ ІІ вида Еллинскаго лѣтописца (ср. Истринъ, Александрія русск. хроногр.).

<sup>2)</sup> Любопытно, что Ундольск. № 1 и Тронцк. № 728 представляютъ въ этой части своей одинаковые пропуски, восходящіе, очевидно, къ общему ихъ оригиналу: такой пропускъ находится передъ царствованіемъ Константія Хлора, начивающимся словами: «по диоклитнанѣ и максимианѣ царствова коста зеленыи», причемъ выше ве читается ни о Діоклитіанѣ, ни о Максиміанѣ.

<sup>3)</sup> Викторовъ основывался на стать в объ избраніи епископсковъ, гд в приводится 1423-й годъ; можно указать еще и на то, что въ перечив императоровъ последнимъ названъ Мануилъ Палеологъ, скончавшійся въ 1425 году.

Н. П. Лихачевъ, по палеографическимъ признакамъ относится къ началу XV въка. И такъ, протографъ обоихъ списковъ врядъ ли былъ моложе XIV въка; но весьма въроятно, что онъ, или вообще первоначальный оригиналь III вида Еллинскаго летописца, быль гораздо старше XIV въка: я не нахожу затрудненій для того, чтобы возникновеніе его отнести къ первымъ вѣкамъ нашей письменности. Особеннаго вниманія заслуживаеть то обстоятельство, что о поході Олега здъсь говорится послъ смерти Романа, при чемъ разсказъ вводится словами: «и придоша по семь роусь на цръградъ». Не следуетъ ли отсюда, что русскія событія внесены въ ІІІ видъ Еллинскаго літописца изъ такой летописи, въ которой разсказъ, по крайней мере въ древнъйшей части, не быль еще разбить на года? Еслибы составитель III вида Еллинскаго л'атописца пользовался Пов'астью временныхъ леть, где походъ Олега отнесень къ 907 году, онъ не могь бы помъстить его послъ извъстія 946 года о смерти императора Романа.— Предыдущихъ указаній, думаю, вполи достаточно для признанія общаго оригинала Ундольск. № 1 и Троицк. № 728 однимъ изъ видовъ Еллинскаго летописца: первую часть этого памятника составляють библейскія книги, которыя почти всь (кромь книгъ Соломоновыхъ) читаются и во II видѣ Еллинскаго лѣтописца — почему ихъ необходимо возводить къ первоначальной редакціи этого літописца. Вторую часть составляють виденія прор. Данінла съ толкованіями Ипполита и внесенными между отдельными виденіями вставками изъ Амартола и другихъ источниковъ: но тъ же видънія и тъ же вставки находимъ во всёхъ спискахъ II вида Еллинскаго летописца<sup>1</sup>). Въ третьей части нашего памятника находилась Александрія, однородная съ Александрією об'єму предакцій» Еллинскаго літописца: любопытно, что во II видѣ Еллинскаго лѣтописца Александрія, такъ же какъ въ III видѣ, слъдуетъ за книгой прор. Даніила, но непосредственно ей предшествуютъ выписки изъ Малалы и Амартола (о началѣ Рима), между тѣмъ какъ въ III видъ тъ же выписки помъщены вслъдъ за Александріей. Наконецъ, въ четвертой части протографа Ундольск. № 1 и Троицк. № 728 историческій разсказь доведень, такъ же какъ въ I видѣ Еллинскаго л'втописца, до смерти Романа, при чемъ какъ главное осно-

<sup>1)</sup> Въ III видъ помъщены слъд. главы изъ книги Даніила: II. III, IV, VII, V, IX—XI, XIV; а во II видъ главы: XIII, I, II, III, IV, V, VII, VIII, VI, X—XI, XIV: очевидно, составители обоихъ видовъ Еллинскаго лътописца дълали самостоятельно одинъ отъ другого выборку изъ общаго оригинала.

ваніе разсказа (Амартоль), такъ и вставныя статьи (напр., разсказь о взятіи Византіи Константиномъ Великимъ, сказаніе о созданіи св. Софіи въ царствованіе Іустиніана и пр.) общи со ІІ видомъ интересующей насъ компиляціи. Въ виду этого, я нахожу, что протографъ Ундольск. № 1 и Троицк. № 728 съ такимъ же правомъ можетъ быть названъ Еллинскимъ дѣтописцемъ, какъ, напр., Погод. № 1437, Чудовской № 51/353 или Кириллобъл. № 1/6.

IV. Въ видъ предположенія я допускаю еще четвертый видъ Еллинскаго летописца и отношу къ нему знаменитый хронографъ 1262 года, отразившійся въ двухъ спискахъ XV віка — Архива Мин. Иностр. Д. и Виленск. Публ. библ. Подробныя описанія этого хронографа, сделанныя ки. Оболенскимъ и затемъ Истринымъ, не оставляють сомный въ томъ, что почти весь матеріаль, послужившій при его составленій, могъ быть извлечень изъ того первоначальнаго вида Еллинского летописца, существование которого ясно доказывается сравнительнымъ изученіемъ разсмотрівнныхъ выше трехъ видовъ (изводовъ) этого памятника. Главными источниками хронографа 1262 года были хроника Іоанна Малалы и хроника Георгія Амартола, а также библейскія книги (пятикнижіе Моиссево, Інсусъ Навинъ, Судей, Русь, четыре книги Царствъ). Но не тѣ же ли книги составляли содержаніе Еллинского летописца? Въ числе другихъ источниковъ находимъ: 1) Александрію, но вѣдь мы находимъ ту самую редакцію этого романа, которая читается въ хронограф в 1262 г., въ І вид в Еллинскаго лътописца; 2) отрывки изъ книги прор. Даніила 1) со вставками пзъ Амартола — но тѣ же отрывки и тѣ же вставки читаются во II и III видахъ Еллинскаго летописца; 3) статью Палладія о Рахманахъ, но эта самая статья читается въ І и ІІ виде Еллинскаго летописца, при чемъ во II-мъ виде она занимаеть то же место (въ Александріи), какъ въ хронограф в 1262 года. Правда, мы не находимъ въ дошедшихъ до насъ спискахъ Еллинскаго лътописца указаній на то, чтобы въ первоначальной редакціи его находились Іудейскія древности Іосифа Флавія<sup>2</sup>) или Шестодневъ Іоанна экзарха болгарскаго, по съ большою въроятностью можно допустить, что составитель хронографа пользовался, кром'в Еллипскаго л'етописца, и другими, впрочемъ, весьма неиногочислениыми источниками: къ числу ихъ можно отнести Іосифа

<sup>2)</sup> Мић неясно отношеніе статьи «О взятіп Іерусолимоу третье Титово» по ІІ виду Елл. льтописца къ разсказу Іоспфа Флавія.

Флавія съ тімъ большимъ віроятіемъ, что переводъ Іудейскихъ древностей, по основательному предположенію Срезневскаго 1), сділант на Руси, а не въ Болгаріи, гдѣ составился Еллинскій лѣтописецъ. Какъ бы то ни было, я считаю гораздо болье близкимъ къ истинъ архим. Леонида, признавшаго хронографъ 1262 года Еллинскимъ летописцемъ болгарской редакціи, чемъ Истрина, предположившаго, что редакторъ хронографа задался целью дать подробное изложение еврейской исторіи съ сотворенія міра до разрушенія Іерусалима, почему этоть хронографь названь почтеннымь изслёдователемь-іудейскимь хронографомъ XIII в. Одно изъ возраженій, которое можно сдёлать Истрину, состоить въ томъ, что мы, на основани Архивскаго списка, не можемъ съ увъренностью сказать, какъ именно оканчивался хронографъ 1262 года, и прекращался ли опъ, дъйствительно, послъ разсказа о паденіи Іерусалима. Правда, Истринъ, на с. 132—133, по тому витинему виду, который въ Архивскомъ спискт имтетъ последняя глава Виленского списка, остроумно заключиль, что та же глава была последнею и въ общемъ ихъ оригинале, но этимъ вовсе не исключается возможность предположенія, что указанною главой оканчивался только одинъ изъ томовъ хронографа 1262 года, продолжавшагося п далье, до того времени, до котораго доведень разсказъ Еллинскаго летописца, т. е. до 948 года. Можно доказать, что лътописный сводъ, отразившійся въ спискахъ Ипатьевскомъ и сходныхъ съ инмъ и составленный въ XIII въкъ, пользовался однимъ общимъ источникомъ съ хронографомъ 1262 года: но такъ какъ мы находимъ въ Ипат. сводъ мъста, восходящія къ XVII и XVIII книгамъ Малалы, въ спискахъ же Архивскомъ и Виленскомъ сохранился текстъ лишь первыхъ десяти книгъ хроники Малалы, то отсюда выводимъ, что оригиналъ хронографа 1262 г. во всякомъ случат оканчивался не тамъ, гдт предполагаетъ Истринъ. За чтмъ же было бы составителю хронографа 1262 г. сокращать свой оригиналь? Въ виду всъхъ приведенныхъ соображеній, я нахожу возможнымъ признать хронографъ 1262 года IV-мъ видомъ Еллинскаго л'етописца.

Оставляя пока въ сторонѣ IV-й видъ Еллинскаго лѣтописца, такъ какъ составитель его во всякомъ случаѣ внесъ въ него значительныя, противъ основного своего источника, дополненія, видимъ, что три вида его, три извода легко возводятся къ одному общему оригиналу.



<sup>1)</sup> Свъд. и зам. № LXXXIV.

Ни одинъ изъ дошедшихъ до насъ изводовъ не можетъ быть признанъ основнымъ по отношению къ другимъ: всё они представляють своеобразныя компиляціи того матеріала, который находился въ общемъ ихъ источникъ, при чемъ отдъльныя книги и статьи, читавшіяся въ подлинникъ въ цъльномъ и отдъльномъ другъ отъ друга видъ, смъшивались и соединялись составителями трехъ разсмотренныхъ нами изводовъ. Такъ, изъ замътки, находящейся въ І-мъ видъ Елл. лътописца въ концѣ послѣдней статьи, взятой изъ Малалы, — «а се иного гранографа конець», Поповъ справедино заключиль, что составитель этого извода «върно отличалъ авторовъ, положенныхъ въ основание своего труда, — Іоанна Антіохійскаго Малалу и Георгія Амартола». Такъ, библейскій тексть во II и III видахъ Еллинскаго летописца не смешивается съ другими статьями, между темъ какъ I-й видъ помещаетъ III и IV книги Царствъ среди отрывковъ, восходящихъ къ Малалъ, Амартолу и другимъ источникамъ, а IV-й видъ (хронографъ 1262 г.) вносить въ текстъ книги Бытія не только историческіе отрывки изъ Амартола, но даже баснословія, содержащіяся въ 1-й книгѣ Малалы, и кром' того русскую глоссу о ереси Совія. Тексть Малалы наибол' е исправно переданъ І-мъ видомъ Едлинскаго летописца: И-й видъ делаеть въ него вставки изъ Амартола; при этомъ любопытно, что III-й видъ въ техъ же местахъ ограничивается текстомъ Амартола.

Такія вставки изъ Амартола въ текстъ Малалы отмечены Поповымъ для II-го вида Еллинскаго летописца въ разсказахъ о царствованіяхъ Юліана, Маркіана и Зинона (Обзоръ, вып. І-й, стр. 86, 87); III видъ представляетъ при этомъ тотъ самый текстъ Амартола, которымъ дополненъ во II видъ текстъ Малалы 1). Поповъ, а за нимъ Истринъ нашли возможнымъ выводить II-го видъ Еллинскаго летописца изъ I-го. Опредъляя же отношенія ІІІ-й вида къ обоимъ остальнымъ, не находимъ возможнымъ возводить его ни ко II-му, ни къ I-му виду, хотя бы потому, что Александрія въ первой своей половинъ следуетъ II-му, а во второй І-му виду; но невозможно допустить, чтобы составитель III-го вида руководствовался и I-мъ и II-мъ видами Еллин-

<sup>1)</sup> Ср. Троицк. № 728 о царствованіи Юліана, л. 372: по костлитинів же цітвова ноульань престоупникь. Тв. б. и поль ть дерхноу й. йдоль капища шверхе. й скверный слоужбы творахоу.... блоудащимь воёмь й гыблющемь собрітоша оульмна. ница лежаща. внеданоу копие послано нань.... и погребоша н. въ двері, й йдвержень бій.

скаго лѣтописца: дѣйствительно, при такомъ предположеніи было бы совершенно неясно, какъ могъ составитель этого ІІІ-го вида извлечь изъ текста Малалы въ соединеніи съ Амартоломъ текстъ Амартола, котя бы въ указанныхъ разсказахъ о царствованіяхъ Юліана, Маркіана и Зинона. Очевидно, пришлось бы признать еще самостоятельное пользованіе имъ хроникою Амартола, но странно было бы допустить такое множество источниковъ для составителя компиляціи, стремившейся къ сокращенной передачѣ хронографическаго матеріала. Кромѣ того, библейскія книги въ другихъ видахъ Еллинскаго лѣтописца не представлены такъ полно, какъ въ ІІІ видѣ, что также доказываеть независимость этого вида отъ нихъ.

И такъ, возвращаюсь къ сдѣланному выше выводу о томъ, что всѣ три вида Еллинскаго лѣтописца представляются компиляціями общаго матеріала, содержавшагося въ основномъ первоисточникѣ ихъ. Къ этому же первоисточнику возводится и IV видъ Еллинскаго лѣтописца, дополнившій однако свой оригиналъ на основаніи еще другихъ матеріаловъ.

Нашъ выводъ встрѣчаетъ однако рядъ видимыхъ затрудненій. Могъ ли одинъ и тотъ же памятникъ заключать столько разнообразнаго и разнороднаго матеріала, какой представляютъ въ своей совокупности дошедшіе до насъ изводы Еллинскаго лѣтописца? Могли ли совмѣщаться въ одномъ памятникѣ пятикнижіе Моисеево, 1-я книга хроники Іоанна Малалы и начало хроники Амартола? Могли ли читаться здѣсь, и при томъ не въ сліянномъ, а въ отдѣльномъ видѣ, хроники Амартола и Малалы? Можно ли допустить одновременное существованіе въ такомъ памятникѣ двухъ редакцій Александріи—одной, отразившейся въ І-мъ, и другой, отразившейся въ ІІ-мъ видѣ Еллинскаго лѣтописца? Могъ ли, наконецъ, одинъ памятникъ совиѣщать подъ однимъ переплетомъ и библейскія книги, и хронику Малалы, и хронику Амартолы, и толкованія Ипполита на книгу Даніила, и многіе другіе статьи и отрывки?

Думаемъ, что изученіе дошедшихъ изводовъ Еллинскаго лѣтописца заставляеть утвердительно отвѣтить на эти вопросы. Убѣдительное доказательство даетъ разсмотрѣніе одной изъ наиболѣе изслѣдованныхъ (благодаря труду Истрина) частей Еллинскаго лѣтописца—Александріи. Сравнительное изученіе ея по четыремъ видамъ нашего памятника показываетъ, что въ первоначальной редакцій Еллинскаго лѣтописца находились два извода этого романа, при чемъ ни одинъ

изъ четырехъ видовъ не представляетъ этихъ двухъ изводовъ въ ихъ первоначальной редакцій: дошедшія до насъ редакцій Александрій представляются смѣшанными, при чемъ каждая изъ нихъ совмѣщаетъ особенности того и другого изъ этихъ изводовъ. Для доказательства этихъ положеній, следуеть принять во вниманіе особенности, характеризующія извістныя намъ по Еллинскимъ літописцамъ редакціи Александрій. Въ I-мъ вид'в Еллинскаго летописца находимъ такъ называемую 1-ю редакцію Александріи, весьма близкую ко 2-й греческой редакціи Псевдокаллисеена (обозначаемой буквою В'); но цілый рядъ особенностей славянского перевода отличають его оть дошедшаго до насъ списка этой редакціи (Истринъ, Александрія русск. хроногр., стр. 87). Во многихъ чтеніяхъ первая редакція Александрій, отличаясь отъ редакціи В', сходится съ другими редакціями: такъ, напримъръ, разсказывая два раза о взятій Ойвъ, наша Александрія вполнъ совпадаетъ съ кодексомъ L; равнымъ образомъ ее сближаетъ съ указаннымъ кодексомъ отсутствіе въ ней разсказа о заключеніи Александромъ нечистыхъ народовъ въ горахъ; передавая то мъсто, гдъ говорится о подаркахъ, сдёланныхъ Александру царицею Кандакіею. нашъ переводъ, отличаясь отъ кодеска В (основного для редакців В'), сходится съ кодексами А, С и L. Истринъ приводитъ рядъ мъстъ, гдь славянскій переводь соотвытствуеть какому-либо одному изъчетырехъ извёстныхъ (изданныхъ) кодексовъ и рядъ другихъ мёстъ. уклоняющихся отъ чтенія всёхъ извёстныхъ ему списковъ Псевдокаллисоена. «Относительно многихъ изъ этихъ случаевъ несоотвътствія перевода какому-либо изъ четырехъ кодексовъ Псевдокаллисоена, заключаеть изследователь (стр. 105), нельзя съ уверенностью сказать, быль ли подъ руками у переводчика такой кодексъ, который въ данныхъ случаяхъ расходился съ извёстными намъ кодексами, или самъ переводчикъ допускалъ нъкоторое уклонение отъ оригинала». На вопросъ, имъемъ ли мы право возстановлять на основани славянскаго перевода Александрій такой греческій подлинникъ, который совмѣщаль бы вст его многочисленныя особенности, думаю, должно отвттить отрицательно. Во 1-хъ, въ числъ этихъ особенностей есть такія, которыя ни въ коемъ случат не могутъ восходить къ греческому оригиналу: такъ, въ 46-й главъ І-й книги разсказъ о вторичномъ взятін Өнвъ не оконченъ, между тъль во второй редакціи Александрін мы находимъ его окончаніе; віроятно, слідовательно, что въ первую и вторую редакцію Александрін онъ попаль изъ одного общаго источ-

ника, отдёльнаго отъ основного ихъ оригинала и, въ данномъ случат, болье полно переданнаго второю редакціей, чымъ первою. Во 2-хъ, мы въ первой редакціи Александріи находимъ добавленіе, внесенное въ текстъ Псевдокаллисоена, во всякомъ случать, составителемъ именно этой редакцін-это эпизодъ о посъщеніи Александромъ Іерусалима, эпизодъ, взятый изъ хроники Амартола по готовому славянскому переводу и помъщенный вслъдъ за 35-й главой І-й книги; то же добавленіе, но въ другомъ мѣстѣ, находится и во второй редакціи Александрін; им'єя же въ виду, что вторая редакція не д'елала вообще перестановокъ въ текстъ самой Александріи, заключаемъ, что составители первой и второй редакцій - оба самостоятельно дополняли свой основной оригиналь изъ другого источника; въ данномъ случав источникъ извъстенъ, но въ виду приведеннаго выше разсказа о взятіи Оивъ, можно допустить существование еще третьяго источника въ видъ особенной редакціи Александріи. Въ 3-хъ, мы находимъ въ І-мъ видѣ Еллинскаго льтописца, передъ текстомъ Александріи, статью Палладія о Рахманахъ: нельзя не согласиться съ темъ, что эта статья занимаетъ здъсь совершенно не подобающее ей мъсто; напротивъ, во второй редакціи Александріи она читается приблизительно тамъ же, гдѣ ее помѣщаетъ одинъ изъ греческихъ кодексовъ, а именно послѣ 4-й главы III книги 1). При этомъ, однако, «порядокъ совершенно перебитъ: статья перепуталась съ текстомъ собственно Александрін и получила не мало вставокъ» (Истринъ, 204). Но замъчательно, что расположение главъ Псевдокаллисеена и Палладія во второй редакціи Александрін, равно какъ и вліяніе на Палладіеву статью со стороны Амартола. сближають эту вторую редакцію Александріи съ среднев ковою греческою поэмой Βίος Άλεξάνδρου (Истринъ, 211). Не следуетъ ли видеть въ этомъ указаніе на то, что об'є редакцій, независимо одна отъ другой, сблизили Палладіеву статью съ Александріей, причемъ первая редакція соединила Александрію и эту статью лишь вишинимъ образомъ, а вторая, сливъ Палладіеву статью съ текстомъ Александріи, руководствовалась готовою редакціею Александрін, гдф уже сдфлано было такое соединение? Но отсюда было бы видно, что составитель первой редакціи могь и въ другихъ случаяхъ заимствовать въ тексть Александрін чтенія и особенности другихъ источниковъ и между прочимъ



<sup>1)</sup> Въ кодексѣ А Палладіева статья помѣщена за 6-ю главою той же книги (Истринъ, 122).

той особенной редакціи Александріи, о которой мы только что упомянули.

Въ IV-мъ виде Еллинскаго летописца находимъ ту же редакцію Александрін, какъ и въ І-мъ. Но зам'вчательно, что зд'єсь, такъ же какъ во II-мъ видъ, вслъдъ за 4-й главой III книги прерывается текстъ первой редакціи Александріи: во II вид'є за 4-й главой III книги читаемъ начало Палладіевой статьи, а въ IV-мъ за той же главой читаемъ середину той же статьи (конецъ 11-й главы III книги по изданіямъ Мюллера и Истрина). Очевидно, мы имфемъ дело съ пропускомъ (Истринъ, 121); но ясно, что пропускъ этотъ вызванъ именно тъмъ, что составителю IV-го вида Еллинскаго летописца пришлось въ этомъ мъсть обратиться къ другому своему источнику-Палладіевой статьъ. Не ясно ли отсюда, что составители II-го и IV-го вида Еллинскаго льтописца руководствовались какою-то общею причиной, указывавшею на необходимость вставить Палладіеву статью именно посл'є 4-й главы III книги. Но такая общая причина могла быть дана только въ готовой редакціи Александріи, уже соединившей Александрію съ Палладіевою статьей именно въ указанномъ мѣстѣ 1).

Во ІІ-мъ видѣ Еллинскаго лѣтописца находимъ тотъ же переводъ Александріп, какъ въ I-мъ и IV-мъвидахъ, но онъ обосложненъ и распространенъ цёлымъ рядомъ вставокъ изъ весьма разнообразныхъ источниковъ, которыхъ Истринъ (стр. 239) насчитываетъ более пятнадцати. Выше были указаны затрудненія, которыя порождаются предположеніемъ о томъ, что вторая редакція Александрів составлена изъ первой русскимъ книжникомъ, дополнившимъ ее на основании многочисленныхъ намятниковъ болбе или менбе однороднаго содержанія. Но такому предположенію противорічить въ особенности то обстоятельство, что источникъ многихъ изъ вставокъ не можетъ быть указань, а источникомъ другихъ оставалось бы признать, вслёдъ за Истринымъ, какія-то извъстныя на Руси народныя сказанія объ Александръ. Только такимъ путемъ возможно объяснить «совпаденіе второй редакціи Александріи съ другими Александріями, не находившимися съ нею въ непосредственной связи». Такъ, по митнію Истрина, авторъ второй Александріи зналь изъ устныхъ легендъ «желаніе



<sup>1)</sup> Пропускъ последнихъ трехъ главъ Палладіевой статьи и следующихъ за ними 17—22 главъ III книги Псевдокаллисоена, вероятно, объясняется еще для оригинальнаго списка IV-го вида (хронографа 1262 г.) выпаденіемъ нёсколькихъ листовъ (Истринъ, 127).

Александра найти себъ безсмертіе и зналъ также эпизодъ съ источникомъ съ безсмертной водой, и распространилъ первую редакцію» (стр. 199). Эпизодъ съ камиями, найденными въ пустыняхъ, сближаетъ вторую редакцію Александріи съ разсказомъ Фирдоси: Истринъ выводить отсюда, что этоть эпизодъ «принадлежить къ разряду ходячихъ сказаній и легендъ, попадающихся повсюду» (стр. 200). Къ этому же разряду вставокъ относятся Истринымъ легенды о восхожденіи Александра на небо, объ испытаніи имъ морской глубины (стр. 214 и сл.) и нък. др. Мнъ кажется, что включение въ Александрію русскимъ книжникомъ, дополнявшимъ ее по письменнымъ источникамъ, народныхъ сказаній представляется совершенно нев'троятнымъ; кром'т того, надо еще доказать, что на Руси существовали народныя сказанія объ Александръ. Изслъдованіе Истрина показало, что сама Александрія не была особенно распространена въ древнерусской письменности; неужели же можно думать о распространенности сказаній и легендъ объ Александръ въ народной словесности? Кромъ этихъ эпизодовъ, Александрія второй редакціи сближается съ другими Александріями еще цёлымъ рядомъ другихъ мёстъ: такъ, Истринымъ указано нъсколько эпизодовъ, общихъ нашей второй редакціи Александріи и сербской Александрін; сюда относится, напримітрь, эпизодь о взятомь въ пленъ Александромъ юноше. Не обращая вниманія па то, что тоть же эпизодь, по указанію А. Н. Веселовскаго, находится въ греческой народной книгь Λόγοι 'Αλεξάνδρου, Истринъ считаеть возможнымъ признать заимствованіе его второю редакціей изъ Пчелы (стр. 204). Онъ упустиль при этомъ изъ виду возможность заимствованія Пчелою эпизода о юнош'є изъ Александріи, а также и то, что этоть эпизодь въ сербской Александріи читается въ томъ же мѣстѣ, что во второй нашей редакціи. Легенда объ испытаніи морской глубины, занесенная въ нашу вторую редакцію, нашла отзвукъ и въ сербской Александріи (Истринъ, 215); равнымъ образомъ въ послѣдней отразилась легенда о камияхъ, найденныхъ въ пустынъ (Истринъ, 200). Эпизодъ съ поваромъ во второй редакціи Александріи ближе къ сербской Александріи, чёмъ къ первой редакціи (и тутъ и тамъ смёшаны два источника-съ живой водой и съ безсмертной, ср. Истринъ, 198). Вторая редакція, такъ же какъ сербская и вопреки первой редакціи, говорить о юношів-тезкі Александра (Истринъ, 238) и о плачъ Олимпіады надъ тъломъ Александра (Истринъ, 238). Мнъ кажется, указанныхъ совпаденій вполнѣ достаточно для того, чтобы

задуматься надъ причинами близости сербской Александріи и нашей второй редакціп. Конечно, предположеніе о вліянія сербской Александрін на вторую редакцію русской должно быть отвергнуто. Слёдовательно, приходится остановиться на другомъ предположении: русская вторая редакція пользовалась, кром'є первой, такою Александріей, которая во многихъ чтеніяхъ совпадала съ сербскою. Это предположеніе подтверждается цёлымъ рядомъ другихъ соображеній. Такъ, для доказательства его, по моему мевнію, вполні достаточно привести указаніе Истрина на то, что авторъ второй редакціи Александріи сдіблаль оть себя въ 30-й главь III книги «добавленіе, вполнъ совпадающее съ одной редакціей Псевдокаллисоена» (съ кодексомъ С; Истринъ, 235): не следуеть ли отсюда, что составитель второй редакціи быль знакомъ не только съ первой редакціей Александрів, но еще съ другой редакціей, до насъ не дошедшею? «Второй случай соотв'єтствія нашей второй редакціи кодексу С Псевдокаллисоена» указывается Истринымъ въ 31-й главъ той же ІІІ книги (стр. 236): вторая редакція, въ числь приближенных Александра, называеть Селевка, Филиппа. Димитрія и Антигона, имена которыхъ не приводятся ни первою редакцією, ни греческими кодексами А и В, но (кром'в Димитрія) они есть въ кодексъ С, и въ виду этого не вижу необходимости допустить, чтобы въ нашу вторую редакцію они попали не изъ Александріи (особой редакціи), а изъ хроникъ Амартола и Малалы, какъ это дёлаеть Истринъ. Пользованіемъ въ видѣ источника какою-то особою редакціей Александріи можно объяснить и то, что въ нікоторыхъ случаяхъ наша вторая редакція сближается съ упомянутымъ выше Віос Адеξάνδρου, напр., въ разсмотрънной выше вставкъ Палладіевой статьи, при чемъ, какъ въ нашей второй редакціи, такъ и въ этой греческой поэмь, 5-я и 6-я главы III книги помъщены посль 11-й главы; равнымъ образомъ только это предположение можетъ разъяснить, почему во второй редакціи Александріи находятся (даже въ ненародныхъ легендахъ) мъста, общія, напр., съ еврейскою Александріей (Истринъ, 192), или вставки, которыхъ никакъ нельзя объяснить начитанностью русскаго книжника, какъ, напр., добавленіе «Ареи же ахатисъ» въ перечисленій планетъ на дощечкъ Нектанава (Истринъ, 147). Еще болье утверждаеть меня въ мысли о томъ, что второй редакторъ дополняль основную редакцію на основаніи не собственных домысловъ и не самостоятельно собранныхъ имъ знаній, та характеристика, которую Истринъ даеть труду его. «Редакторъ сознательно относился къ

своему труду... Весь романь дли редактора раздёлялся на три части: 1) детство Александра и завоеванія его до борьбы съ Даріемъ, 2) борьба съ Даріемъ и 3) хожденіе Александра на дальній востокъ и смерть его».... «Авторъ второй редакціи, распространяя описаніе похода (Александра на востокъ), вставляя отовсюду чудеса, старался вести рѣчь.... отъ имени Александра, что удается не всегда: часто онъ забывается, ссылается на пов'єствовательную форму, такъ что висчативніе получается такое, какъ будто опъ самъ участвоваль въ походъ и разсказываетъ отъ себя все, что видълъ. То же встричаемъ и въ пространной редакціи Historia de preliis...» (с. 189). «Въ обрисовкъ характера Александра наша Александрія стоить нисколько не ниже западныхъ Александрій... Александръ не вышелъ изъ рамокъ, очерченныхъ ему оригиналомъ нашего романа. Это особенно сказывается въ томъ, что на Александра въ нашемъ романъ не легла ни одна черта христіанства: покорность судьбѣ уже намѣчена въ его оригиналь, и авторъ романа только попаль въ топъ и провель его съ последовательностью» (с. 240). Все это заставляеть Истрина признать вторую редакцію Александріи стройнымъ цельниъ, свидетельствующимъ о начитанности ея редактора и уменье пользоваться прочитаннымъ (с. 241). Неужели, спросимъ мы, могло возникнуть такое изъ ряду вонъ выдающееся произведение на Руси XIV-XV в. (время составленія второй редакціи по Истрину)? Если бы даже допустить возможность компиляціи на основаній двухъ десятковъ литературныхъ источниковъ, то невъроятно предположить, чтобы русскій начетчикь могъ дать своей компиляціи опредёленную физіономію, выдержать особенный тонъ въ разсказъ, предложить напр. ръчь Дарія въ художественномъ исполнении, представивъ въ ней вмъстъ съ тъмъ очень реально мысль о суеть міра (Истринъ, 240). Такимъ образомъ, и внъшнія и внутреннія основанія не позволяють намъ согласиться съ Истринымъ и признать вторую редакцію Александріп самостоятельнымъ произведениемъ нашей литературы. Для насъ эта вторая редакція представляется довольно искуснымъ, но все таки механическимъ соединеніемъ первой редакціи, положенной въ основаніе, и другой редакціи, представлявшей изъ себя переводъ какой-то готовой греческой редакціи романа объ Александръ. При такомъ объясненіи намъ пе для чего предполагать, что вторая редакція Александрій явилась независимо отъ Еллинскаго летописца и уже въ готовомъ виде внесена во второй изводъ этого памятника (такъ думаетъ Истринъ, обра-

тившій вниманіе на различіе редакторскихъ пріемовъ составителя «2-й редакцій» Еллинскаго летописца и 2-й редакцій Александрій). Напротивъ, въ самомъ Еллинскомъ летописце должно было произойти сближеніе объихъ переводныхъ редакцій Александріи, и результатомъ этого сближенія явились, съ одной стороны, первая редакція, а съ другой, вторая редакція этого романа: об'є редакціи находились въ энциклопедіи, называвшейся Еллинскимъ и римскимъ летописцемъ, и сближеніе ихъ, взаимное ихъ вліяніе было неизбъжно. Само изслъдованіе Истрина даеть основанія для опроверженія его мивнія, будто 2-я редакція Александріи представляєть изъ себя стройное цівлое, созданное талантливымъ русскимъ редакторомъ. На с. 247 мы читаемъ: «принимая во вниманіе характеръ второй редакція Александрін и особенности списка Синод. № 154, я прихожу къ тому заключенію, что между первою и второю редакціей Александріи существовала переходная ступень, можеть быть, даже не одна». Одною изъ такихъ ступеней Истринъ признаетъ этотъ самый списокъ XV въка Синод. № 154, представляющій «то первую редакцію, то вторую: пногда цёлыя главы сходны съ той или другой редакціей, а иногда половина главы даеть одну редакцію, половина — другую». Указанная особенность текста Александріи въ этомъ спискъ и дала основаніе предположить, что мы имбемъ въ немъ переходную ступень отъ первой редакціи ко второй. Д'єйствительно, ее нельзя объяснять, напр., какъ результать произвольнаго сокращенія второй редакціи: относительно большихъ отрывковъ можно было бы допустить, что случайное опущение и которыхъ изъ нихъ приблизило редакцію Синод. сп. № 154 къ первой редакціи, но этого никакъ нельзя сказать о тёхъ незначительныхъ добавленіяхъ, отличающихъ вторую редакцію отъ первой и вмёстё съ тёмъ опущенныхъ въ Синод. № 154; опущеніе ихъ не могло быть результатомъ сокращенія. Но эту особенность Синод. № 154 нельзя объяснить и такъ, что составитель оригинала этого списка, им'ья подъ руками об'ь редакціи, д'ьлаль заимствованія то изъ одной, то изъдругой: «это, говоритъ Истринъ, можно бы сказать относительно большихъ отрывковъ, а относительно мелкихъ нельзя». Вполнъ соглашаясь съ необходимостью отказаться отъ обоихъ объясненій, отвергнутыхъ Истринымъ, я не могу, однако, принять и его толкованія, по которому оригиналъ списка Синод. № 154 представлялъ изъ себя переходную ступень отъ первой редакція ко второй. Во-первыхъ, намъ пришлось бы допустить, что составитель оригинала сп. Синод. № 154.

сокращенно отразившагося въ этомъ спискѣ, обладалъ тою самою обширною начитанностью, которую Истринъ приписываеть составителю второй редакціи: д'ыствительно, въ Александріи по Синод. № 154 мы находимъ заимствованія изъ Пролога (въ гл. ІІ, 17), Откровенія Менодія Патарскаго (напр., ІІ, 32; ІІІ, 4), твореній Епифанія Кипрскаго (II, 17), слова Кирилла Александрійскаго (II, 17), сказанія объ Индійскомъ царствѣ (напр., III, 21 в 28), Хожденія трехъ иноковъ къ Макарію (II, 41), Пчелы (III, 3) и т. д., слідовательно, изъ вспых з указанныхъ Истринымъ на с. 239 источниковъ; равнымъ образомъ, составитель этой переходпой редакціи быль знакомъ съ народными сказаніями, какъ видно изъ отрывка, содержащаго испытаніе высоты небесной и глубины морской. Что же остается на долю составителя второй редакціи, очевидно нашедшаго весь матеріаль уже собраннымь въ предшествующей — переходной редакція? Повидимому, ему осталась только задача литературно обработать матеріалъ своего оригинала для того, чтобы сдёлать изъ своего труда стройное цёлое (ср. Истринъ 247). Но какъ же помирить это съ утвержденіемъ Истрина, будто составитель второй редакціи «проявиль въ ней большую начитанность: ему извъстна была и историческая, и поучительная, и апокрифическая литература» (с. 239)? Во-вторыхъ, совершенно невъроятно допустить, чтобы второй редакторъ дополниль свой трудъ изъ тёхъ самыхъ источниковъ, которые уже послужили составителю переходной редакцін: а между тыпь необходимо сдылать такое предположеніе, — и не только для того, чтобы отстоять фактъ начитанности этого редактора, если вследъ за Истринымъ признать, что вторая редакція составлена на основаніи оригинала списка Синод. № 154. Такъ, разсказъ о тезкі Александра, отсутствующій въ Синод. № 154 (III, 32), очевидно, внесенъ во вторую редакцію независимо отъ переходной редакціи — изъ Амартола (какъ думаетъ Истринъ), но вставки изъ Амартола попадаются и въ переходной редакціи, напр., въ 17-й главѣ ІІ книги (описаніе Вавилона); равнымъ образомъ въ 36 гл. ІІ книги паходимъ во второй редакців заимствованіе изъ Хожденія трехъ пноковъ къ Макарію, отсутствующее въ редакціи переходной, несмотря на знакомство составителя последней съ этимъ Хожденіемъ. Въ-третьихъ, мы видели выше, что некоторыя вставки и добавленія второй редакціп Истринъ объясилетъ опредъленными цълями, которыя преслъдовалъ редакторъ (ср. разсужденія автора на с. 191), или тою особою концепцією романа, которая проглядываеть въ иныхъ мѣстахъ (ср. с. 189):

но оказывается, что эти вставки и добавленія сдѣланы уже въ переходной редакціи. Что же остается на долю составителя второй редакціи? Очевидно, ее придется признать простою компиляціей собраннаго уже раньше матеріала. Но пе такой же ли характеръ, и еще въ больтей степени, имѣетъ Александрія по списку Синод. № 154?

Въ виду указанныхъ соображеній, я отказываюсь отъ признанія оригинала списка Синод. № 154 переходною редакцією между второю и первою. Мит представляется гораздо болте втроятнымъ допустить, что это такая же смішанная редакція, какъ первая и вторая, которыя мы признали выше составленными на основаніи двухъ переводныхъ Александрій. Первая редакція, положивъ въ основаніе одинъ изъ этихъ переводовъ, близкій къ греческой редакціи В', лишь въ неиногихъ мъстахъ дополнила его по другому переводу (напр., разсказомъ о второмъ взятій Өйвъ); вторая редакція, положивъ въ основаніе тотъ же переводъ, значительно дополнила его вставками, крупными и мелкими, по второму переводу; наконецъ, редакторъ Синод. сп. № 154 нин его оригинала поступилъ такъже, какъ составитель второй редакцін, но совершенно независимо отъ него: воть почему его компиляція сходна, но не тожественна съ компиляціею ІІ вида Еллинскаго літописца. Не следуеть ли отсюда съ очевидностью, что обе Александріи помъщались въ одномъ памятникъ, въ одной книгъ и что отой книгой была первоначальная редакція Еллинскаго летописца?

Редакція Александрін по III виду Еллинскаго летописца еще болье утверждаеть меня въ основательности сдъланнаго мною вывода. Какъ извъстно, списки этого вида (Упдольск. № 1 и Троицк. № 728) въ первой половинъ Александріи (до 21 гл. ІІ кн.) слъдують второй ея редакціи, а во второй половинь (съ 22-й гл.) — первой. Истринъ (стр. 249) эту особенность оригинала обоихъ названныхъ списковъ объясняеть темъ, что его составитель имель въ виду две готовыя редакціи Александрій; при этомъ, списавъ часть Александрій по второй редакціи, онъ со второй половины оставиль ее и взяль первую. Выше было указано, что предположение о пользовании составителемъ III вида двумя редакціями Еллинскаго літописца представляется невъроятнымъ въ виду: во 1) того, что въ этомъ видъ мы находимъ рядъ лишнихъ противъ I и II вида Еллинскаго летописца статей, во 2) того, что по характеру своему III видъ представляется сокращенною компиляціей, скорфе всего указывающею на одинъ только общій оригиналъ компиляціи, чемъ на цельій рядъ источниковъ. Въ виду этого

и невозможности принять объясненіе Истрина <sup>1</sup>), я признаю редакцію Александрій, находящуюся въ ІІІ видѣ Еллинскаго лѣтописца, смѣ-шанною редакціей сходнаго происхожденія со смѣшанными редакціями, выше разсмотрѣнными. Очевидно, составителю ІІІ вида пришлось работать надъ такимъ экземпляромъ Еллинскаго лѣтописца, который легъ въ основаніе и ІІ вида этого лѣтописца. Въ немъ уже произошло взаниное сближеніе двухъ Александрій, сказавшесся, вѣроятно, частью въ маргинальныхъ отмѣткахъ къ тексту перваго перевода Александрій, а частью въ различныхъ ссылкахъ и указаніяхъ на текстъ второго перевода, вставленныхъ въ текстъ перваго перевода. Воспользоваться этими ссылками было легко именно потому, что оба перевода Александрій помѣщались въ одной книгѣ и, можетъ быть, даже рядомъ.

И такъ, дошедшія до насъ редакціи Александріи всѣхъ четырехъ видовъ Еллинскаго лѣтописца, а также Синод. сп. № 154, свидѣтельствують о существованіи въ нашей древней литературѣ двухъ переведенныхъ съ греческаго Александрій. Нѣкоторыя указанія на вторую Александрію, дошедшую до насъ лишь въ видѣ дополненій къ первой, можно найти и въ другихъ, кромѣ Еллинскихъ лѣтописцевъ, памятникахъ. Такъ, напримѣръ, въ Ипатьевскомъ и сходныхъ спискахъ лѣтописи сохранился подъ 1110 годомъ отрывокъ, очевидно, восходящій къ Александріи, но не встрѣчающійся въ дошедшихъ до насъ редакціяхъ. Этотъ отрывокъ содержить Іерусалимскій эпизодъ, переданный въ редакціяхъ Еллинскихъ лѣтописцевъ по хроникѣ Амартола. Отрывокъ этотъ, начинающійся словами: «Олександру Макидонь-

<sup>1)</sup> Этому объясненю противорѣчить и то обстоятельство, что мѣстами Александрія Упд. списка подробите второй редакціп Александрія и слѣдовательно не могла быть составлена на основаніи ел. Ср. добавленіе, касающееся дочери царя Фола въ гл. 33-й І кпиги (изд. Истрина, стр. 152 и отвровеніе Мев. Патарскаго); въ Тропцк. сп. въ началѣ 44-й гл. І книги читаемъ: «приде двѣма дйьма в толию и въ селоунеть и новелавъ (sic) сю стороноу хальдѣнскоую. а ближимы ногоуби (и сетоудъже приде на евъскымоу рѣкоу)» (ср. Истринъ, стр. 141). Послѣдняя вставка въ 33-ю главу І книги (Истринъ, 157) читается въ Тропцк. исправите, чѣмъ во ІІ видѣ Елл. лѣтописца: «и пакы поиде на дарйа александръ и жиды съ собою поимъ, иде на дарйы, и въ лъ пртва свое и побъди и въ перьсѣ у градъ» (въ Елл. лѣтописцѣ ІІ вида: въ лъ и побъди вса грады); послѣ сето въ гл. 33-й І ки. (Истринъ, 154) въ Тропцк. читается: [роусъ есть]. А рядомъ съ этимъ въ Тронцк. оказывается опущеннымъ эпизодъ съ Мосомахомъ (Истринъ, 157), который есть и въ первой и во второй редакціяхъ, далѣе здѣсь сокращена первая половина 13-й главы ІІ книги и нѣк. др.

скомоу ополчившю на Дарья, и пошедшю и побидившю землю всю отъ выстокъ и до западъ», свидетельствуетъ, между прочимъ, о томъ, что въ той особенной Александріи, которая не дошла до насъ въ цъльномъ видъ, посъщение Герусалима было помъщено послъ разсказа о Египетскомъ походъ; ср.: «и поби землю Егупетьскую, и поби Арама (очевидно, вм. Арсама), и приде в островы морьскыя; и взрати лице свое взыти въ Ерусалимъ, побидити Жиды». Очевидно, составитель 1-й редакцій, пом'єстивъ Іерусалимскій эпизодъ за походомъ на Египеть, могь руководствоваться планомъ второй переводной Александрія 1). Въ другомъ мѣстѣ я поставлю въ связь этотъ отрывокъ изъ Александрін съ другими заимствованіями, сдёланными русскою льтописью изъ Еллинскаго льтописца: а здъсь ограничусь выводомъ, что Ипат. и сходные списки свидетельствують о существовании второй, до насъ не дошедшей, переводной Александріи. Сходное свидътельство представляють посланіе митрополита Климента къ Оом'в XII в. и тъ первоисточники его, на которые указалъ Н. К. Никольскій (О лит. тр. митроп. Климента Смолятича, с. 13), гдв, между прочимъ, читаемъ: ни гриппъ алексайрова въздухохожениа, С египетьскых жатвы. в халдбискуй Аму скоростію принесе пррка пита. А гриппъ довется нф. иже алексанрова въддухохожениа. елиньская писания скадають (изд. Никольского, с. 133). На это мёсто обратило мое вниманіе изследованіе Истрина (Александрія, с. 214), который совершенно основательно сопоставиль его съ легендою о воздушномъ полеть Александра для испытанія высоты небесной, - легендою, вставленною во вторую редакцію Александрія<sup>2</sup>). Но онъ не сдѣлалъ отсюда напрашивающагося само собой вывода о томъ, что этотъ эпизодъ во-

<sup>1)</sup> Следуеть иметь въ виду, что разсматриваемый отрывовъ изъ Александріи сохранился въ Ппат. и сходныхъ списвахъ не въ полномъ виде; конецъ его, находящійся въ Летописце Переяславск.-Сузд., опущенъ. Тамъ мы читаемъ: «И вед две дщери Дариевы, а Дариы оуби, а своима рукама ширата. Реша другі емоу: ожениса прю, се в. дщери Дариеві, възми за са. шиже не восхоте ихъ и видети вса дни, гла, не воинъ шженивый. И съгран шлексанрию, ш Вавилона Персъ, и престависа пртвовавъ ві леть а ві-ти нача воевати» (изд. Оболенскаго, с. 52). Очевидво, всятадъ за вставкой цельпаго отрывва, находимъ сокращенную передачу некоторыхъ эпизодовъ изъ Александріи: дошедшія до пасъ редакціи пе знають двухъ дочерей Дарін и не передають отвёта Александра друзьямъ.

<sup>2)</sup> Ср. 11-я глава III кн.: имѣаше бо и звѣри крилаты, наоучены летати по анероу.... звѣріе, по шбычаю зряще на мяса (которое Александръ держалъ върукахъ), возношахоуть и (изд. Истрина, с. 203).

шелъ какъ въ посланіе Климента (въ его первоисточники), такъ и во вторую редакцію Александріи, изъ особой переводной Александріи, помѣщавшейся въ Еллинскомъ лѣтописцѣ, который и разумѣется, повидимому, подъ названіемъ «елиньскаа писаніа».

Главнымъ результатомъ предыдущаго изследованія надо признать следующій выводъ: въ памятнике, называвшемся Еллинскимъ летописцемъ, были помещены две переведенныя съ греческаго языка Александріи. Въ скоромъ времени, оставаясь въ томъ же памятнике, оне начали сближаться любознательными читателями и искусными книжниками: въ основаніе была положена Александрія, близкая ко второй греческой редакціи, при чемъ дополненія къ ней изъ второй Александріи вносились въ виде маргинальныхъ примечаній и руководящихъ ссылокъ на соответствующія места второй Александріи.

Составители I и IV вида Еллинскаго летописца мало обратили вниманія на эти дополнительныя вставки и указанія: они передали лишь основной тексть своего подлинника. Но кое-что, какъ мы видели, было внесено въ него и изъ второй Александріи. Кром'в того, они сбливили свой текстъ Александріи съ Палладіевою статьей, при чемъ составитель IV вида внесъ ее, очевидно, сообразуясь съ даннымъ при самомъ текстъ указаніемъ, въ III книгу. Составитель III вида Еллинскаго летописца сначала сталь вносить въ текстъ Александріи всё добавленія и поправки своего чернового оригинала, но, очевидно, наскучивъ этой работой, онъ съ 22 главы II книги рышился держаться только основного текста, не обращая уже вниманія ни на ссылки, ни на маргинальныя отмътки. Боле последовательна работа составителя сп. Синод. № 154, но въ его задачу не входило дать полный текстъ Александріи: «повъсть назначалась для чтенія къ вопиствомъ оустремляющимся и сообразно съ этимъ назначеніемъ сильно сокращена....» (Истринъ, 246): вогъ почему въ его текстъ не попали всѣ дополненія и отмътки, сближавшія первую Александрію со второю, а только нъкоторыя изъ нихъ. Но поливе всего переданъ весь матеріалъ, сгруппировавшійся при тексть первой Александріи и самый этоть тексть, въ трудъ составителя И вида Еллинскаго лътописца: онъ внесъ въ свой сводный текстъ не только соответствующія места второй Александріп, по и Палладіеву статью, которую распространиль опять таки на основаніи второй Александріи.

Но если Еллинскій літописець въ первоначальной своей редакціи заключаль дві Александріи, если совокупныя указанія всіхъ видовъ

этого памятника приводять къ тому, что тамъ читались хроники Амартола и Малалы, если I, II и IV виды свидѣтельствують о томъ, что тамъ же находилась Палладіева статья о Рахманахъ, а всѣ четыре вида доказываютъ, что въ общемъ ихъ подлиниикѣ содержались книги Царствъ — не ясно ли, что Еллинскій лѣтописецъ представлялъ обширную энциклопедію, гдѣ могли найти себѣ мѣсто не только названныя книги, но и многія другія, съ ними однородныя?

Вотъ почему, отвѣчая на поставленные выше вопросы, мы должны признать, что предположеніе такой энциклопедіп, гдѣ, рядомъ съ Амартоломъ и Малалой въ полномъ объемѣ ихъ хроникъ, уживались библейскія книги историческаго и пророческаго содержанія, а также апокрифическія сказанія и повѣсти, — становится неизбѣжнымъ слѣдствіемъ сравнительнаго изученія различныхъ видовъ Еллинскаго лѣтописца.

Прежде чемъ коснуться более или менее точнаго определенія состава Еллинскаго лътописца, отмъчу, что изучение Александріи дало приблизительное понятіе о томъ, какъ еще въ древности сближались между собою отдельныя, однородныя по содержанію, части названной энциклопедіи. Читатели скоро зам'єтили, что въ разныхъ м'єстахъ памятника говорится объ однихъ и тахъ же событияхъ: въ хроникъ Амартола, въ хропикъ Малалы, въ отдъльныхъ сказаніяхъ, наконецъ, въ Александріи. Это побудило ихъ дёлать на поляхъ памятника ссылки, облегчавшія подысканіе сходныхъ или тожественныхъ мість. Кроміь того, последовательность хронологического разсказа резко нарушалась присутствіемъ въ названной эщиклопедіи нісколькихъ разнородныхъ частей: читатели стремились установить общій планъ для всего историческаго матеріала обширнаго памятника. Это достигалось опять таки ссылками, сносками и разными маргинальными приписками: возможно даже, что та же работа вызвала составление по особенному плану оглавленія, которымъ руководились читатели. Тѣ же ссылки и то же оглавленіе легли въ основаніе труда поздивіншихъ редакторовъ Еллинскаго летописца, которые не решались давать необработанныя копін съ ихъ оригинала. Выше было указано, что, въ результать, въ различныхъ компиляціяхъ достигалась однородная обработка, напр., Александрін: ср. І и IV видъ Еллинскаго літописца, съ одной стороны, И и III видъ его, съ другой. То же видимъ и по отношению къ составу другихъ памятниковъ и въ особенности по отношенію къ тому місту, которое они или отрывки изъ ипхъ запимаютъ въ отдћльныхъ видахъ

Еллинскаго летописца. Такъ, напримеръ, во II и III видахъ книга пророка Даніила занимаеть приблизительно сходное місто послів книгь библейскихъ: но во II видъ опущены, между прочимъ, толкованія на IV. а также на X—XI главы (тексть этихъ главъ приведенъ); напротивъ, въ III видъ приведено толкование на IV главу (а текстъ опущенъ), виъстъ съ темъ опущены и текстъ и толкованія I, VI, VIII, X и XIII главъ. Въ IV-мъ видъ книга Даніила, какъ и въ III-мъ, слъдуетъ за 4-ю книгою Царствъ (неоконченною въ ІІІ-мъ видѣ), но толкованія всѣ опущены, опущена также вся XIII и почти вся XIV глава. Слово о созданіи Рима изъ Малалы въ I, II и IV видахъ помъщается передъ Александріей, а въ III видъ послъ нея. Въ разсказахъ о Зинонъ и другихъ византійскихъ императорахъ въ І видъ находимъ текстъ Малалы, не соединенный съ Амартоломъ, въ III видѣ-текстъ Амартола, а во II-мъ тексть Малалы со вставками изъ Амартола и т. д. И такъ, отдъльные виды Еллинскаго летописца более или менее своеобразно группирують тотъ общирный матеріаль, который заключала возстановляемая при сравнительномъ ихъ изученіи энциклопедія.

Въ составъ этой энциклопедіи входили: 1) Отдёль ветхозавётныхъ книгъ, весьма общирный, судя по ІІІ-му и некоторымъ спискамъ II вида Еллинскаго летописца; онъ заключаль въ себе Пятикнижіе Монсеево, книги Інсуса Навина, Судей, Русь, Тетровасиліонъ, Есопрь, а изъ пророческихъ книгъ: Песни Песнемъ съ толкованиемъ (ср. Унд. сп. ІІІ-го вида и оглавленіе І-го вида), Екклисіасть съ толкованіемъ (Унд. сп. Ш-го вида), Притчы Соломона (тамъ же), отрывки изъ Премудрости Соломона (тамъ же), книгу пророка Даніила съ толкованіями Ипполита 1). 2) Хроника Іоанна Антіохійскаго Малалы. 3) Хроника Георгія Амартола. 4) Александрія въ переводъ, близкомъ ко второй греческой редакців. 5) Александрія въ другомъ переводъ по редакція значительно обосложненной. 6) Статья Палладія о Рахманахъ. 7) Деннія апостоловъ Петра и Павла (III видъ), сказаніе о созданій церкви св. Софій въ Константинополів (Ш и Ш видъ), сказаніе о рожденіи Константина великаго и о некоторых в событіях в его царствованія (ІІ и ІІІ видъ), апокрифъ о Іереміи пророкѣ и Варухѣ (III видъ, ср. Троицк. № 728, л. 260 и сл.) и нѣк. др.



<sup>1)</sup> Тожественна по переводу и составу съ «Книгами Данила пророка видънію Ипполита. епископа папы римскаго тлъкованіе. сказаніе о Христъ и о антихристъ», помъщенными въ рукописи Моск. Дух. Ак. 1519 г., о которой подробно говоритъ И. И. Срезневскій въ «Сказаніяхъ объ Антихристъ въ слав. переводахъ» (Отчетъ о Уваровск. нагр.).

Гдъ же и при какихъ условіяхъ могла возникнуть подобная энциклопедія? При рішеніи этого вопроса весьма важно иміть въ виду, что въ одномъ изъ ея изводовъ, а именно въ 1-мъ виде Еллинскаго льтописца, находится перечень болгарскихъ князей отъ Авитохола до Умара. Понятно, что перечень этоть, написанный на половину на непонятномъ для другого славянина языкъ, могъ быть вставленъ въ историческую компиляцію только въ Болгаріи, где еще въ IX в. понимали древній языкъ тюркскихъ болгаръ. Въ виду этого можно не сомнъваться въ томъ, что Еллинскій летописецъ составленъ въ Болгарін. Важно также установить связь этой энциклопедін съ другой, взвестной на Руси по списку 1073 года, -со сборникомъ болгарскаго царя Симеона (892—927). Въ Архивскомъ спискъ XV въка, гдъ находится списокъ съ хронографа 1262 года, т. е. съ IV-го вида Еллинскаго летописца, читается известное оглавленіе, содержащее названія болье 780 статей. Изъ нихъ сохранилась въ рукописи только часть статей, и при томъ далеко не большая; вся часть, следовавшая за лътописью Переяславля Суздальскаго, утрачена, а въ ней находилось болье 450 статей духовно-нравственного содержанія. Оказывается, что эта часть обширнаго цамятника была почти вполнъ тожественна съ Сборникомъ 1073-го г.: въ этомъ легко убъдиться изъ сопоставленія заглавій Архивскаго списка и содержанія (частью также заглавій) статей Сборника 1073 г. А именно сходство, м'ёстами же полное тожество, начинается съ 334-й статъи Архивскаго сборника: «съборъ ф многофць толкованіа», соответствующей первой стать в Сборника 1073 года. Имёя въ виду, что почти все содержание Архивскаго сборника (=хронографа 1262 г.) восходить къ Еллинскому летонисцу, что некоторыя и изъ не сохранившихся въ сборнике, но извъстныхъ по его оглавленію статей, имьють ближайшее отношеніе къ некоторымъ изъ видовъ Еллинскаго летописца, каковы, напр., статьи: «Сповъдание въкратить коего ради дъла Флоучиный Фий Латина» и «Ф Иманна Златооустаго w Латинахъ когда Флучища Ф Грекъ»1), я считаю возможнымъ допустить, что въ составъ разсматриваемой древнеболгарской энциклопедіи могь входить и сборникъ статей духовно-

Византійскій Временникъ.

<sup>1)</sup> Павловъ въ рецензіи на соч. А. Попова Ист.-лит. обз. др.-русск. полемическихъ сочиненій противъ Латинянъ (Отч. о девятнадц. присужд. нагр. гр. Уварова, с. 261 и 265) отожествляетъ эти статьи съ извъстными повъстями о Латынахъ, а вторую статью именно съ той, которая читается во ІІ-мъ видѣ Еллинскаго лѣтописца.

нравственнаго содержанія, сохранившійся, между прочимъ, въспискъ 1073 г. и въ недошедшемъ спискъ 1262 г. Но отсюда необходимо слъдуетъ, что остальныя части этой энциклопедіи были тожественны по происхожденію съ указаннымъ сборникомъ, т. е. что онъ составлены также при царъ Симеонъ въ Болгаріи.

И такъ, мы видимъ уже въ самомъ началѣ древне-славянской письменности стремленіе объединить въ формѣ одной обширной энциклопедіи почти всю переводную литературу того времени: такая энциклопедія могла занимать тома три или четыре, и составленіе ея, конечно, было возможно только благодаря щедрости царя Симеона.

Въ составъ этой энциклопедін входиль, между прочимь, Никифоровъ летописецъ, что видно изъ его постоянной связи съ Едлинскимъ льтописцемъ: ср. тожественное содержание въ изложении данныхъ о поздивищих византійских императорахь между ивкоторыми списками Никифорова летописпа и списками И вида Еллинскаго летописца. Но древититія редакціи Никифорова літописца доводять перечень византійскихъ императоровъ только до Льва. Александра и Константина (сына Львова) 1). Не следуетъ ли отсюда, что Симеонова энциклопедія составилась до 920 года (года вступленія на царство Романа)? Если это такъ, то очевидно, что въ первой, древнъйшей своей редакціи Еллинскій летописець не заключаль хроники Амартола, переведенной по списку, доведенному продолжателемъ до 948 г. (года смерти Романа). Весьма въроятно, что въ ней могли отсутствовать и другія статым и сказанія: но они съ теченіемъ времени присоединя лись къ тому обширному основанію, которое заложено было еще при Симеонъ.

Признавъ связь между Сборникомъ 1073 г. и Еллинскимъ лѣтописцемъ, мы съ увѣренностью можемъ сказать, что энциклопедія Симеона стала извѣстной на Руси уже въ XI вѣкѣ.

Повторю вкратит главные выводы предыдущаго изследованія: , Въ X веке въ Болгаріи была составлена общирная энциклопедія изъ почти всей имевшейся къ тому времени въ наличности переводтной литературы. Въ Россіи эта энциклопедія появилась не поэже XI века, при чемъ она произвела рядъ компиляцій, известныхъ частью подъ именемъ Еллинскаго и Римскаго летописца, а частью и подъ другими названіями. Можно указать на четыре главныхъ вида

<sup>1)</sup> Напр., въ Кормч. 1282 г., въ Никон. лът. и др. То же въ Архив. сб. XV в., гдъ находится IV видъ Едлинскаго лът. (ср. Срезн. Св. и Зам. № LXXXIV).

такихъ компиляцій, которыя мы условно признали отдёльными видами или изводами Еллинскаго летописца.

Въ ближайшемъ будущемъ я надъюсь представить изслъдование о томъ вліяніи, которое оказали на наше лътописание древне-болгарская энциклопедія и ея русскія передълки.

А. Шахматовъ.

## Замътки о памятникахъ Равенны.

I.

## Церновь св. Аполлинарія Новаго 1).

Изв'єстно, какъ велики бывають наслоенія почвы въ дельтахъ. Естественно поэтому, что таковыя им'єются и въ Равенн'є, н'єкогда окруженной лагунами.

Такимъ образомъ, какъ показываютъ нѣкоторые факты, какъ, напр., нахожденіе позади абсиды церкви св. Аполинарія мозанки VI вѣка—на глубинѣ 2½ м., почва указанной церкви поднялась болѣе чѣмъ на два метра. Поднятіе почвы подтверждается и документами, которые скоро будутъ изданы К. Руччи. G. Rohault de Fleury, которому послѣдній указалъ на нихъ, пользуясь въ то-же время наблюденіями лицъ, знакомыхъ съ равеннскими памятниками, сообщаетъ, что для поднятія колоннъ изъ наросшей почвы и установки ихъ основанія на послѣдней—въ началѣ XVI в. въ церкви св. Аполлинарія была отрѣзана въ среднемъ Нефѣ частъ стѣны болѣе чѣмъ на два метра, той, что шла надъ аркадами; при этомъ древнія аркады, бытъ можетъ украшенныя стукомъ, погибли, но древнія колонны со своими базами, капителями — сохранены въ неприкосновенности; что же касается мозаикъ, идущихъ поверхъ аркадъ, то онѣ также были не тронуты.



<sup>1)</sup> Cm. статью Rohault de Fleury, Note sur Saint Apollinaire de Ravenne et les reprises en sous-oeuvre du XVI siècle (Rev. de l'art chrét. IX, 1898), 197—201.

#### II.

#### Усыпальница беодориха.

О построеніи Өеодорихомъ усыпальницы для погребенія въ ней себя им'єются указанія у Анонима Валезія, говорящаго 1): «se autem vivo fecit sibi monumentum ex lapide quadrato et saxum ingentem, quem superponeret, inquisivit»; и зат'ємъ у Агнелла 2): «sepultusque in Mausoleum, quod ipse aedificare iussit extra Portas Artemetoris (теперь Porta serrata) quod usque hodie vocamus ad Farum, ubi est Monasterium S. Mariae, quae dicitur ad memoriam Regis Theodorici».

Не смотря на эти указанія, ясно опредѣляющія время и назначеніе памятника, онъ довольно долго вызываль споры въ литературѣ о своемъ происхожденіи. Въ XVIII в. даже собиралась коммиссія 13 ученыхъ, которая, по большинству голосовъ, рѣшила, что «зданіе, судя по структурѣ и величію — римскаго происхожденія»<sup>в</sup>).

Въ настоящее время относительно происхожденія памятника нѣтъ никакого сомнѣнія. Онъ дѣйствительно времени Өеодориха. Ни одинъ изъ памятниковъ равеннскихъ, какъ кажется, не пользуется такой извѣстностью, какъ этотъ. Онъ издается и описывается въ иллюстрированныхъ исторіяхъ нѣмецкаго народа и нѣмецкаго искусства; ибо усыпальница, по словамъ Грегоровіуса — по нравственному праву — нѣмецкій памятникъ 1). Въ немъ впервые отмѣчается вліяніе германскаго духа на искусство, правда въ незначительной части своей — орнаментаціи гзымзы, о которой скажемъ ниже.

Өеодорихъ умеръ въ 526 году. Такимъ образомъ, усыпальница должна была быть построена ранъе этого года. Она находится, какъ уже указано, за Porta Serrata, въ четверти часовомъ разстояніи отъ нихъ, на дорогь, ведущей къ знаменитой Пинеть и гавани.

Усыпальница, какъ и большинство зданій восточныхъ (напр., центральной Сиріи) того-же назначенія— двухъэтажная. А потому нужно полагать, что и она, подобно этимъ <sup>5</sup>), не имѣла лѣстницъ, ведущихъво второй этажъ: дошедшія до нашего времени, какъ извѣстно, по-

<sup>1)</sup> Zirardini, Degli antiqui edifizi profani di Ravenna. Faenze. 1762, p. 159.

<sup>2)</sup> Agnellus, Lib. Pontif. Vita Iohannis XX, cap. III. Migne, Patr. lat., t. 106, p. 536.

<sup>3)</sup> Tarlazzi, Memorie sacre di Ravenna. Ravenna 1852, p. 356.

<sup>4)</sup> Gregorovius, Wanderjahre in Italien. Leipzig 1871. IV, 22.

<sup>5)</sup> Holtzinger, Die altchristliche Architektur. Stuttgart 1889, S. 248.

строены лишь въ 1780 году. Если изследователи видять въ усыпальнице — повторение въ основномъ плане памятника Адріана, усыпальницы Елены — въ Риме 1, т. е. зданій — вне всякаго сомненія — римскаго происхожденія, то въ виду указаннаго, можеть быть, не будеть невероятнымъ прибавить — она повторение римскихъ зданій, но ране явившихся на восточной почве. Принимая же во вниманіе неоспоримые элементы въ немъ византійскаго вліянія, трудно, полагаемъ, согласиться съ фонъ-Квастомъ, видящимъ въ немъ — подражаніе римскому зданію и созданіе мастеровъ, вызванныхъ строителемъ изъ Рима 2). Правда, онъ еще не отмечаеть этихъ византійскихъ элементовъ, и лишь въ некоторыхъ деталяхъ — все въ томъ-же орнаменте — «элементы перваго вліянія германской жизни на искусство». Но Ранъ 3), вследъ за Гюбшемъ 4), отмечаеть византійскіе элементы, тёмъ не мене все же повторяеть положеніе фонъ-Кваста, что въ общемъ своемъ плане усыпальница — римскаго происхожденія.

Нижній этажъ зданія представляєть въ своемъ основаніи десятиугольникъ, въ крестовомъ расположеніи внутри и съ коробовымъ сводомъ <sup>5</sup>). Снаружи — углубленныя въ стёны арки, опирающіяся на угловые столбы съ гзымзами античнаго характера, весьма сходны съ сперва появившимися въ позднее римское время и затёмъ часто встрёчающимися въ византійскомъ искусствъ <sup>6</sup>).

Камни, изъ которыхъ сложено зданіе—желтый подъ мраморъ известнякъ съ далматскаго берега. Они приложены одинъ къ другому въ высшей степени аккуратно, особенно камни-клинья въ круговыхъ аркахъ.

Верхній этажъ снаружи, въ нижней части, также — десятиугольникъ, но внутри представляеть собою кругъ; въ западной части маленькая прямоугольная надстройка.

Первая — нежняя часть верхняго этажа заканчивается пояснымъ гзымзомъ, а затъмъ начинается собственно вторая половина его, круглая, имъющая небольшія окошечки съ круглыми сводами. Эта половина въ свою очередь заканчивается вънечнымъ гзымзомъ, а надъ

<sup>1)</sup> Rahn, Ravenna. Leipzig, 1869, S. 39.

<sup>2)</sup> Die altchristlichen Bauwerke von Ravenna. Berlin, 1842, S. 26.

<sup>8)</sup> Ravenna. Eine kunstgeschichtliche Studie. Leipzig, 1869, S. 42 m 44.

<sup>4)</sup> Die altchristlichen Kirchen. Karlsruhe, 1862, p. 65.

<sup>5)</sup> Cm. D'Agincourt, Architectur, Atlas, Taf. XVIII, Fig. 1 m y Hübsch'a Atlas, pl. XXI, fig. 7.

<sup>6)</sup> V. Quast, Ravenna, S. 25.

нимъ уже, ув'єнчивая все зданіе, лежитъ плоскій куполъ, образованный изъ одного камня, им'єющаго въ діаметріє 11 метровъ и въ высоту 2, 5 м., в'єсу же — по однимъ — 9000 центнеровъ (Ранъ), по другимъ 9400 (v. Quast), или даже 8000 (Dohme) 1). Дв'єнадцать надставокъ въ видіє ручекъ идуть по краю купола, служившихъ, можеть быть, для поднятія его.

Наружныя стёны верхняго этажа расчленены на каждой сторон'в десятнугольника на два поля, прямоугольныхъ, углубленныхъ въ стёнъ, образующихъ родъ ниши; между каждымъ — выступъ въ видъ пилястра, а надъ каждымъ — фронтонообразный полукруглый щитъ.

{ Ниже этого щита, въ каждомъ пилястрѣ находится небольшая выемка, служившая, очевидно, для вставки сюда конца балки или консоля. Дѣйствительно, недалеко отъ усыпальницы (называемой также по своей формѣ—ротондой) найдена одна консоль, украшенная богатой листвой и палочкой съ перлами (см. 17 рис. у Рана); найдены также шесть двойныхъ капителей колоннъ (см. 16 рис. у Рана), три столба колоннъ, базы съ аттическимъ профилемъ.

Весьма вѣроятна догадка Рана, что всѣ эти архитектурные члены принадлежали къ украшенію верхняго этажа, составляли одно цѣлое съ нимъ. Въ виду того, что высота колоннъ вмѣстѣ съ капителями всего 3′3″, а разстояніе отъ консоли до полу 7′3″²), нужно полагать, что эти колонны имѣли постаменты. На послѣднихъ такимъ образомъ стояли колонны; на капителяхъ же колоннъ лежали балки, идущія отъ консолей; между постаментами могли быть мраморныя балюстрады. Обходящій вокругъ зданія периптеръ долженъ былъ имѣть, судя по фронтообразнымъ сводчатымъ щитамъ, коробовое покрытіе, б. м. изъ мѣди, благодаря цѣнности которой периптеръ и могъ быть разрушенъ хищниками въ вънествъ украшенія дверей и особенно въ вѣнечномъ гзымзѣ, что ниже купола.

Орнаменть дверной рамы и вѣнечнаго гзымза въ видѣ трехчетвертныхъ валиковъ и желобковъ 4), равно грецизированные листья



<sup>1)</sup> Die Deutsche Baukunst (въ изд. Geschichte der Deutschen Kunst). Berlin 1887, р. 4.

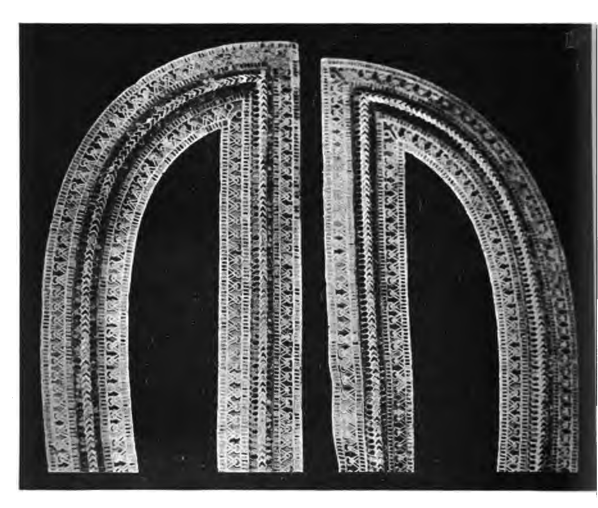
<sup>2)</sup> Rahn, p. 41.

<sup>3)</sup> Догадка Рана о матеріал'й покрытія подтверждается разсказомъ Альберти, приводимымъ у Тарлацци, р. 855.

<sup>4)</sup> Hübsch, p. 10: «Thürgestell. Wie das Kranzgesims ganz dieselben Dreiviertels-Rundstäbe und Hohlkehlen, wie sie sich an den Zierprofilen der Sophien-Kirche und an den byzantinisch profilirten Thürgestellen von S. Apollinare in Classe finden»...

на консоляхъ и форма двойныхъ капителей — имѣютъ себѣ аналогіи въ памятникахъ византійскаго искусства и явились, очевидно, подъвліяніемъ послѣдняго.

Иного рода орнаменть въ вънечномъ гзымат, имтющий въ формъ



Орнаменть въ вънечномъ гзымзъ усыпальницы Өеодориха.

сходство съ щипцами, ручки которыхъ въ видё трехъ линій идуть внизъ, а головка въ видё круга вверху, съ кнопкой въ серединё; отъ каждой изъ ручекъ внизу идутъ линіи, образующіяся въ завитки, послёднія дають кругъ, образованный изъ концентрическихъ круговъ; этотъ орнаментъ, безъ завитковъ, въ немного измёненномъ (см. рис. у Рана fig. 18 аb) видё, повторяется въ нёкоторыхъ частяхъ верхняго этажа, напр. въ прямоугольныхъ нишахъ.

Разсматриваемый орнаменть, по мижнію Рана<sup>1</sup>), не представляєть собою подражаніе античнаго — въ вид'є валика съ овами, но оригинальный, находящій себ'є аналогію, по словамъ того-же Рана, въ многочисленныхъ памятникахъ древне-германскаго происхожденія, и потому, какъ и посл'єдніе, запечатл'єнный вліяніемъ древне-германской традиціи <sup>3</sup>).

Но изъ этихъ «многочисленныхъ памятниковъ» Ранъ указываетъ лишь на одинь — остатки такъ называемаго вооруженія (кирасы) Одоакра или самого Осодориха<sup>3</sup>). Вооруженіе это, найденное во время раскопокъ канала Корсини въ 1854 г., представляетъ собою несколько жусковъ золота съ красными камнями и стекляной массой, заполняюждей ячейки въ золоть (эмалью). Эти куски золота раздылены на ивсколько рядовълинейнымъ орнаментомъ въ различныхъ комбинаціяхъ, одинъ изъ которыхъ представляетъ сходство съ разбираемымъ орнаментомъ: здъсь видимъ вверху кругъ, отъ котораго идуть направо и на лево по две линіи. Но вооруженіе — памятникъ, по словамъ Рана, XI въка, да кътому-же онъ не даетъ полной аналогіи въ формъ орнамента, такъ что говорить о томъ, что здёсь первое вліяніе германской традицін — полагаемъ, имъется мало основанія; прибавимъ къ этому, что некоторую аналогію орнаменту находимъ и въ египетскихъ памятникахъ<sup>4</sup>), а затъмъ въ коптскихъ тканяхъ<sup>5</sup>). Въ этихъ же тканяхъ находятся аналогіи орнаменту въ видѣ сердечка 6), а равно въ жапителяхъ (см. рис. у Рана, f. 20) колонны такъ называемаго дворца **Осодориха въ Равенић**<sup>7</sup>).

Ротонда уже весьма рано обращена была въ церковь, такъ какъ по словамъ Аньелла, слъдовательно въ половинъ IX в., здъсь былъ монастырь, называвшійся del Faro, della memoria del Re, S. Maria



<sup>1)</sup> Ravenna, р. 43. Мивніе его принимается и другими маслідователями, какънапр. Schnaase, Geschichte der bildenden Künste im Mittelalter. I², Düsseldoff 1869, ср. 514.

<sup>2)</sup> Это мивніе повторяєтся всёми. См. въ нов'вйшемъ труд'я Zimmermann, Kunstgeschichte des Altertums und des Mittelalters (въ Allgem. Kunstgeschichte над. Кнакфуса, Leipzig 1896, I, 361).

<sup>3)</sup> См. итальянскую дитературу у Ricci, Guida di Ravenna p. 170. По мивнію накоторыхъ — вооруженіе воина изъ фамиліи Полентани.

<sup>4)</sup> Указано D'Ag incourt, Sammlung von Denkmälern der Architectur, Sculptur u. Malerei. I Abth. Architectur, Text, p. 18; Atlas, Taf. XVIII, Fig. 18. Berlin. 1870.

<sup>5)</sup> Gerspach, Les tapisseries coptes. Paris 1890, fig. 80 u 140.

<sup>6)</sup> Ibid., fig 42, 53, 92.

<sup>7)</sup> Rahn, Fig. 12.

della Rotonda 1). Извѣстно также, что она служила хоромъ для церкви S. Maria della Rotonda, уничтоженной въ 1719 году 2). Относительно



«Кираса Өеодориха».

мъста погребенія Өеодориха ничего не извъстно достовърнаго, кромъ легендъ, передаваемыхъ всъми описателями памятника <sup>8</sup>).

Е. Ръдинъ.

<sup>1)</sup> Tarlazzi, p. 357.

<sup>2)</sup> Ricci, p. 229.

<sup>8)</sup> Cm. y Gregorovius, Wanderjahre etc., p. 19.

# Άναστάσιος χοιαίστωρ ὁ μελωδός.

Ἐπ' ὀνόματι μελφδοῦ τινος Ἀναστασίου φέρεται παρὰ τῷ Πιτρᾶ κανών τις ἀσματικός και ἔτερός τις ἐκκλησιαστικός υμνος¹), ὁ δὲ Krumbacher ἀπλῶς ὑποθετικῶς ἀνέγραψε τὸν Ἀναστάσιον τοῦτον ὡς μελωδόν της έβδόμης έκατονταετηρίδος<sup>2</sup>). άλλ' έπειδη τὰ παρά τῷ Πιτρᾳ ποιήματα αύτοῦ συνήθως ὑπάρχουσιν ἐν τοῖς Τριφδίοις, καὶ τούτων τὸ ἕτερον πάλιν (κῶδιξ 613 Πάτμου) ἀναγράρεται ὡς «ποίημα 'Αναστασίου κοιαίστορος» 3), εύρον δὲ κάγὼ πολλὰ όμοῦ ἐκκλησιαστικὰ ἄσματα ἐπ' ὀνόματι ὡσαύτως «Άναστασίου χοιαίστορος», εύλογον έντεϋθεν είναι νὰ παραδεχθώμεν, ότι xal ὁ παρὰ τῷ Πιτρᾳ xal τῷ Krumbacher μυστηριώδης Άναστάσιος είναι αύτὸς οὐτος ὁ Άναστάσιος χοιαίστωρ. Άλλὰ πότε ἔζη οὐτος ὁ χοιαίστωρ; \*Έχω πεποίθησιν ότι ούτος είναι αύτος έκεϊνος, ού μίαν έπιστολήν πρός **Λέοντα μάγιστρον τον Χοιροσφάκτην εξέδωκεν Ἰωάννης ὁ Σακκελίων \*)\*** αύτη δὲ ἡ ἐπιστολή ἐγράφη, καθὰ φαίνεται, ἔτει 907-φ, ὅτε ὁ Χοιροσφάχτης ἀπεστάλη ὑπὸ τοῦ αὐτοχράτορος Λέοντος τοῦ Σοφοῦ εἰς Συρίαν. ἀναστάσιος οὐτος ὁ χοιαίστωρ είναι χαὶ συγγραφεὺς ἐγχωμίου τινὸς «εἰς τὸν άγιον μεγαλομάρτυρα Άγαθόνικον» 5).

'Αλλ' ἐκτὸς τοῦ ἐγκωμίου τούτου καὶ τῶν παρὰ τῷ Πιτρᾳ ἀσμάτων ὁ ἀναστάσιος ἐποίησε καὶ εἰρμοὺς διὰ πέντε λειτουργικὰς ἀνάγκας τῆς Ἐκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως. Τοὺς εἰρμοὺς τούτους, ἀντιπροσωπεύοντας

<sup>1)</sup> J. B. Pitra, Juris ecclesiastici Graecorum historia et monumenta. Romae 1868,  $\tau$ . 2,  $\sigma$ . 280—287.

<sup>2)</sup> K. Krumbacher, Geschichte d. byz. Litteratur 2, σ. 673.

<sup>8) 1.</sup> Σακκελίωνος Πατμιακή βιβλιοθήκη. Άθήνησιν 1890, σ. 249.

<sup>4)</sup> Δελτίον τῆς ἱστορικῆς καὶ ἐθνολογικῆς ἐταιρίας, τ. 1, σ. 407.

<sup>5)</sup> Κώδ. Μόσχας 26 (Βλαδιμίρου άριδ. 384), φύλλ. 255—266. Ἡ τοῦ ἐγχωμίου ἐπιγραφὴ ἔχει οὕτως: «Ἀναστασίου ταπεινοῦ ἐγχωμιον εἰς τὸν ἅγιον μεγαλομάρτυρα ஃγαδόνικον». Ἄνωδεν ὅμως τοῦ αταπεινοῦ» εἶναι γεγραμμένον τὸ ακοιαίστωρος». Ἡ τοῦ ἐγκωμίου ἀρχὴ ἔχει οὕτω· αΛαμπρὰ μὲν τὰ τῆς ὑποδέσεως διηγήματα, λαμπρότερα δὲ καὶ τῆς
καταὐτὴν θείας πανηγύρεως τὰ προβλήματα (ἀδλοφορικὰ γὰρ τὰ ἀνδραγαδήματα), καὶ
ταῦτα οἶα καὶ λόγος γάννυται διηγούμενος» κτλ.

πέντε ἀσματιχούς χανόνας, ὧν ἦτο ποιητής αὐτός οὖτος ὁ Ἀναστάσιος, ἀλλ' ών τὸ χείμενον είναι μέχρι τοῦδε ἄγνωστον, εὐρον ἐγὼ ἔν τινι χειρογράφφ Είρμολογίω, γραφέντι μέν περί το τέλος της 10-ης έχατονταετηρίδος υπό τινος Γρηγορίου, νον δε ευρισχομένω εν τη βιβλιοθήχη της λαύρας του όσίου Άθανασίου του Άθωνίτου (χώδ. Β-32). Οι πρώτοι τών είρμών τούτων (φ. 102 -103) άναφέρονται είς την έορτην της Υπαπαντής, είναι δὲ πεποιημένοι κατ΄ ἦχον τρίτον καὶ διαιροῦνται εἰς ἐννέα ψδάς. καὶ ὁ μὲν τῆς δευτέρας ώδῆς είρμὸς είναι «χαταλογάδην» έρρυθμος, οι δὲ τῶν λοιπῶν ώδων είρμοι πάντες ιαμβικοί. Έν τῷ κανόνι τούτφ σημειώσεως άξιον είναι τὸ φαινόμενον, ὅτι κατ' ἐξαίρεσιν μόνον ὁ τῆς 2-ας ψδῆς εἰρμὸς ἀφέθη «καταλογάδην». - Οι δεύτεροι είρμοι, ίαμβικοι ώσαύτως ὄντες, άναφέρονται είς την έορτην των Βαίων. είναι δε ούτοι μεμελισμένοι κατ ήχον τέταρτον (φ. 133 -135). - Οι τρίτοι είρμοί, ἰαμβικοί και οὐτοι καὶ κατ' ήγον πλάγιον 2-ον πεποιημένοι, άναφέρονται είς την γέννησιν του. Προδρόμου (φ. 216\*-217\*) - Οι τέταρτοι είρμοι άναφέρονται είς τὸν μεγαλομάρτυρα Άγαθόνικον (φ. 217° — 218°), ον δ Άναστάσιος κοιαίστωρ, ώς ελέχθη, κατ' εξαίρεσιν ένεκωμίασε καί διά λόγου τύποις έτι άνεκδότου. Ἐποίησε διὰ τὸν Ἁγαθόνιχον καὶ κανόνα ἀσματιχόν, οὐ ἡ πρώτη φδή ήτο κατά τον δυθμόν τοῦ «Κύματι θαλάσσης», ή τετάρτη φδή κατά τὸ «Τὴν ἐν σταυρῷ σου θείαν καίνωσιν», καὶ ἡ ἔκτη κατὰ τὸ «Συνεσχέθη άλλ' οὐ κατεσχέθη»  $\delta$ ιὰ τὰς λοιπὰς δὲ ψδὰς  $(\beta', \gamma', \epsilon', \zeta', \eta', \delta')$  ἐποίησεν αὐτὸς οὖτος ὁ τοῦ χανόνος ποιητής πέντε εἰρμούς, μελίσας χαὶ τονίσας αύτους είς ήχον πλάγιον δεύτερον. — Οι πέμπτοι είρμοι άναφέρονται είς κανόνα άναστάσιμον (φ. 261b-262b)· είναι δὲ καὶ οὐτοι ἰαμβικοί, άλλὰ μεμελισμένοι χατ' ήχον βαρύν.

Πάντες οὐτοι οἱ εἰρμοὶ ὑπάρχουσιν ἐν τῷ ῥηθέντι Εἰρμολογίφ μετὰ τῆς παλαιᾶς ἡ ἀρχικῆς αὐτῶν παρασημάνσεως, ἐν δὲ τῷ σήμερον ἐν χρήσει Εἰρμολογίφ (Βενετία 1888, σ. 108) εἰς καὶ μόνος εἰρμὸς τοῦ Ἀναστασίου, καὶ οὐτος ἀνώνυμος, εἰρίσκεται εἶναι δὲ οὐτος ὁ τῆς ὀγδόης ψδῆς τῆς εἰς τὸν ἄγιον Ἀγαθόνικον ἀκολουθίας.

Έχτὸς τῶν ἐν τῷ Εἰρμολογίφ Β—32 τῆς λαύρας τοῦ ἀγίου ἀθανασίου τοῦ ἀθωνίτου εἰρμῶν εὐρον ἐγὼ τοῦ ἡμετέρου ἀναστασίου χοιαίστορος καὶ κανόνα ἰαμβικὸν εἰς τὴν ἑορτὴν τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόχου ἔν τινι κώδικι τῆς δεκάτης ἐκατονταετηρίδος, ἐμπεριέχοντι μηναῖα δύο (Μάρτιον καὶ ἀπρίλιον) καὶ εὐρισκομένφ πρότερον ἐν ταῖς συλλογαῖς τοῦ μαχαρίτου ρώσου ἀρχιμανδρίτου ἀντωνίνου¹), νῦν δὲ ἐν τῆ Αὐτοχρατορικῆ Δημο-

<sup>1)</sup> Περί του χώδιχος τούτου δρα τινάς εἰδήσεις ἐν τῷ ἡμετέρφ Σχεδιάσματι περί τῶν λειτουργιχῶν Μηναίων. Ἐν Πετρουπόλει 1894, σ. 10—19, 21.

σία βιβλιοθήχη της Πετρουπόλεως. ὑπάρχει δὲ ὁ κανών οὐτος μεταξύ τῶν φύλλων 27 -29 τούτου τοῦ χώδιχος άλλ' ἐπειδή μετά το 29-ον φύλλον εύρΙσκεται μικρόν εν τῷ κώδικι χάσμα, δυστυχώς ὁ τοῦ Άναστασίου κανών είναι διὰ τοῦτο χεχολοβωμένος, χαὶ ἐπὶ δέχα ήδη ἔτη μάτην ήλπισα έξ έτέρου τινός άντιγράφου νά συμπληρώσω αυτόν. 'Ο είς τόν Ευαγγελισμόν τῆς Θεοτόχου κανών είναι πεποιημένος κατά τὸ μέτρον καὶ τὸν τόνον τοῦ εἰς τὴν Πεντηχοστὴν ἰαμβιχοῦ χανόνος Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ. ώς δὲ φαίνεται καὶ ὁ εἰς τὰ Βαΐα κανών, οὐ ἐσώθησαν ἄχρις ἡμῶν μόνον οί είρμοί. 'Αλλ' ὁ 'Αναστάσιος είχε συντάξει καὶ κανόνας ἰαμβικούς είς ήχον τρίτον, εἰς ἡχον πλάγιον δεύτερον και εἰς ἡχον βαρύν (Υπαπαντή, γέννησις του Προδρόμου και κανών άναστάσιμος). Βεβαίως και τούτων τά μέτρα και τον τόνον εμιμήθη εξ άλλων τινών παλαιοτέρων ιαμβικών κανόνων άλλ' ήμεζς άγνοοϋμεν αὐτούς, ἐπειδή τρεζς καὶ μόνοι περιεσώθησαν άχρις ήμων, αυτοί δηλαδή οί του Ίωάννου του Δαμασχηνού ἰαμβιχοί χανόνες 1). και έπειδή τούτου οι τοιούτοι κανόνες έχρησίμευον ώς προπλάσματα έν τοῖς ὑστέροις χρόνοις παρὰ τοῖς συντάκταις διαφόρων ἰαμβικῶν κανόνων, δὲν είναι παράλογον νὰ ὑποτεθή ἐντεῦθεν, ὅτι ἐν τοῖς χρόνοις τοῦ ᾿Αναστασίου χοιαίστορος ἐσώζοντο χανόνες ἰαμβιχοί Ἰωάννου τοῦ Δαμασχηνοῦ όχτω μάλλον ή τρεζς, πεποιημένοι δηλαδή κατά τους όχτω της έχχλησιαστιχής μουσιχής ήχους.

Ίδου το χείμενον χαι των είρμων χαι του χανόνος.

1.

Έτερα ἀχο(λου)θ(ία) 'Αναστασίου χυέστορος.
"Ιαμβοι εἰς τὴν αὐτὴν ἐορτῆν (= Ὑπαπαντήν).
'Ήχος γ΄.
'Ωδὴ α΄.

Ο πρίν τεμών ἄτμητον ὑγρὰν ἐνθέως σώσας τε λαὸν Ἰσραηλίτην λόγος, φανεὶς καθ ἡμᾶς νῦν σαώζει τὴν κτίσιν. "Ασωμεν αὐτῷ ἄσμα καινὸν σὺν πόθῳ, ἐφυμνίοις κροτοῦντες, ὡς εὐεργέτῃ.

<sup>1)</sup> W. Christ et M. Paranicas, Anthologia graeca carminum christianorum. Lipsiae 1871, σ. 205—217. Iohannis Damasceni canones iambici cum commentario et iadice verborum ex schedis Aug. Nauck editi. St.-Pétersbourg 1894. Πρβλ. K. Krumbacher, Gesch. der byz. Litteratur <sup>2</sup>, σ. 674 xi.

<sup>5</sup> χῶδ. πρὴν || ἄτμιτον. — 7 χῶδ. φανεῖς χαθημᾶς νῦν σαόζει. — 8 Ψαλμ. λβ', 8 || χῶδ. ἄσμα χ. συνπόθω. — 9 χῶδ. ἐφυμνεῖοις χρ. ὡσευεργέτη.

10

15

20

25

'Ωδή β'.

\*Ωτα χαρδίας ἄνοιξον\*, παγγενές βρότιον, χαὶ ἄχουε θεοῦ μεγαλουργίαν, πῶς τε τοῦ πρεσβύτου Συμεὼν ό τῆς παρθένου υἰός\* ἀγχάλαις ἐνθρονίζεται ὡς βρέφος τεσσαραχονθήμερον χαὶ τῶν δεσμῶν\* τοῦδε τοῦ σαρχίου ἀπολύει αὐτόν, χαὶ δῶμεν μεγαλωσύνην αὐτῷ.

'Ωδή γ'.

Γέγηθεν "Αννα τον Σαμουήλ παιδίον όρῶσα βλαστόν τῆς ἀκάρπου νηδύος" νῦν δὲ προφῆτις "Αννα τέρπεται, βρέφος ὅτι βλέπει γηραιῷ ἡγκαλισμένον, στήριγμα πιστῶν, τὸν πρὸ πάντων κύριον.

 $^{\prime}$ Ωδη δ $^{\prime}$ .

Έχστὰς προείδεν Άμβαχούμ μυστήριον το νῦν τελεσθέν τοῦ θεανθρώπου λόγου ἡλθεν γὰρ αὐτὸς ἐχ Θαιμάν, ὄν Συμεὼν ρύστην ἀνυμνεί χαὶ βοῶν ἀγάλλεται «ἄναρχε, δόξα τῷ χράτει σου, χύριε».

'Ωδη ε'.

Νῦν, Ἡσαΐα, χαῖρε νῦν μέγα κρότει ἐσχεν γὰρ υἰὸν παρθένος θεοῦ λόγον, γέρων δὲ τοῦτον Συμεὼν ἐν ἀγκάλαις χαίρων ἰδοὺ τῷ θεῷ καὶ πατρὶ φέρει, λύοντα κόσμον νυκτὸς ἐκ καχεσπέρου.

'Ωδης'.

'Απήμονα πριν ο προφήτην έγκάτων ἄξας Ίωνᾶν θηρός ἐκ θαλαττίου

<sup>2</sup> κῶδ. "Οτακ. ἄνυξον. Σημειωτέον, ὅτι ὁ εἰρμὸς οὖτος δἐν εἰναι ἰαμβικὸς, ἀλλ' ἀπλῶς ἔρρυθμος καὶ καταλογάθην, καὶ τοῦτο διότι Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνός, ὡς εἰς πάντας αὐτοῦ τοὺς κανόνας, οὕτω καὶ εἰς τοὺς ἰαμβικοὺς δὲν εἰσήγαγε τὴν δευτέραν ὑδήν ἐπομένως ὁ ἀναστάσιος δὲν εἰχεν ὑπ' ὄψει του πρωτότυπον δευτέρας ὑδῆς εἰς μέτρον ἰαμβικόν. — 10 κῶδ. Γέγειθεν. — 11 κῶδ. ὀρῶσα || νιδύως. — 12 κῶδ. προφήτης. — 13 κῶδ. γειραιῶ ἡγκαλησμένον. — 14 κῶδ. στήρηγμα. — 16 κῶδ. ἐκστᾶς πρὸ ἔδεν ἀμβακοῦμ. — 18 ἀμβ. γ' 8 || κῶδ. θεμὰν ὅν. — 20 κῶδ. κράτι. — 22 κῶδ. κρώτι. — 24 κῶδ. γέρον δ. τ. συμεῶν ἐναγκάλαις. — 25 κῶδ. χαῖρων. — 26 κῶδ. λύωντα || ἐκκακοσπέρου. — 28 κῶδ. ἀπεῖμονα πρῆν ὀπρὸ φήτην. — 29 Ἰωνᾶ γ', 1—11 || κῶδ. θατείου.

ρύστης προήλθεν μητρικαῖς ἐν ἀγκάλαις, τὸν πρωτόπλαστον νήπιον δεδεγμένος ἴνα προσάξη γαστρός ἐκ βροτοκτόνου.

#### 'Ωδή ζ΄.

Η τρισσότης ώς είδε παίδων έστῶσα γήθουσαν μορφὴν ἀγγέλου μέσον φλογός ἔχαιρεν. Συμεών δὲ τόν θεοῦ λόγον νεψ βλέπων φανέντα καὶ σκιρτῶν πόθφ ἔψαλλεν. «Χαῖρε, σῶτερ: εὐλογητός εἶ».

'Ωδή η'.

10

15

20

25

Πάλαι κατείδεν Μωϋσῆς ἐν τῆ βάτφ ἀφλεκτον ὄντα τὸν τόκον τῆς παρθένου ραϊον δὲ τούτου πρέσβυς ἐμφαίνει βρέφος θεὸν γεραίρει, «Εὐλογείτε νῦν» βοῶν λευχειμονοῦσα ἡ κτίσις τὸν κύριον».

'ωδη θ'.

Μετ' ἀγγέλων σχιρτώμεν ἀνθρώπων γένος, ἄληχτον αἶνον σοὶ φέροντες ἀξίως: ἰδοὺ γάρ, ὧ δέσποινα, τὸν θεοῦ λόγον σαῖς ἀγχάλαις ὁρῶμεν ἔνθεον βρέφος, γέρας νέμοντα τοῖς πόθφ ὑμνοῦσίν σε.

2.

Έτέρα ἀχολ(ου)θ(ία) εἰς τ(ἀ) Βαΐα. ἀναστ(ασίου) χυέστ(ορος) ἴαμβοι.

'Ηχος δ'.

'Ωδή α'.

Νεϋσον πρός ήμᾶς, Ἰσραήλ σου τὸν νέον, ὡς τὸν παλαιόν, Χριστέ, νῦν διεξάγων

<sup>1</sup> χώδ. πρό ήλθεν μ. ἐναγχάλαις. — 2 χώδ. πρό τόπλαστον νεῖπιον δεδειγμένος. — 3 χώδ. πρόσ ἄξει. — 5/7 Δανιὴλ γ΄, 12—28. — 5 χώδ. ἡ τρισσῶ τησ ὡσ ίδε παῖδων ἐχτῶτι. — 7 χώδ. συμεῶν. — 8 χωδ. νέων || σχηρτῶν. — 9 χώδ. ἔψαλεν. — 11 χώδ. μωυσὶς. — 18 χώδ. ράον || ἐμφαῖνει. — 14 χώδ. γεραῖρει. — 15 χώδ. λευχημωνο ῦσα. — 17 χώδ. μεταγγέλων σχηρτῶμεν. — 18 χώδ. ἄλιχτον α. σὐ. — 20 χώδ. ὀρώμεν. — 21 χώδ. γερας ναίμωντα τ. π. ὑμνούσιν σε. — 26 χώδ. νεύσον πρὸσἡμᾶς: τηλ. — 27 χώδ. ὡστον || διἐξάγων.

10

15

20

25

της του νοητου Φαραώ τυραννίδος. ἀσμα χροτουμεν, ύμνον, ώς εὐεργέτη, βαίσις τὰ σύμβολα.

## 'Ωδη γ'.

Στείρα σχυθρωπή, τό πρὶν ἡτεχνωμένη, γαίρε βλέπουσα πολλά νῦν τὰ τέχνα σου ἐξησθένησε καὶ γὰρ ἡ πολύτεχνος θεοῦ παρόντος ἐν Σιὼν πώλφ νέφ, ἐν ἡ πεποιθώς ἐνθέως στηρίζομαι.

## ' $\Omega$ $\delta$ ', $\delta$ '.

Γήρυν κραταιὰν ἡήξον ἐκ Σιὼν ὅρους, ἐν Ἱερουσαλήμ τε καὶ κύκλφ βλέπων θεὸς γὰρ ήκεν, Ἰσραήλ, ὁ δεσπότης, «Ὠσαννὰ» παίδες ψ βοῶντες σὺν κλάδοις κροτοῦσιν «δόξα τῷ κράτει σου, κύριε».

## 'Ωδη ε΄.

Μετὰ κλάδων σκιρτῶντες οἱ θεόφρονες «Ἡ τοῦ θεοῦ» μέλψωμεν «εὐφραίνου πόλις δόξα προσλάμπει καὶ γὰρ ἐν σοὶ κυρίου, ἐν Ἰσραὴλ νέμοντος εἰρήνης κλέος, χάριν τε θείαν ἐν Σιὼν τοῖς ἔθνεσιν».

# 'Ωδης'.

Ο τὸν προφήτην τῶν ἐνύγρων ἐγκάτων λώβης ἄνευθεν ἐκφορήσας δεσπότης όχήματι προῆλθεν σήμερον ξένφ. νέοι δὲ προστρέχοντες «'Ωσαννὰ» κλάδοις φέροντες ἦδον, «σῶτερ ὧ παντοκράτορ».

<sup>1</sup> χῶδ. τοὐνοητοὺ φαραὼ τυρανίδος. — 2 χῶδ. ἄσμα χροτούμενοίμνονὧσευεργέτη. — 3 χῶδ. χαρὰς φ. βαοίοιστα. — 5 χῶδ. στήρα σχυθρωπη τὸ πρην ήτεχνομένη. — 7 χῶδ. πολλύτεχνος. — 8 χῶδ. πόλω. — 9 χῶδ. ἐνῶ πεποιθῶς. —
11 χῶδ. γήρυν χ. ρίξων — 12 χῶδ. ἐνιερουσαλημ. — 18 χῶδ. ὀδεσπ. ὡσαννᾶ. —
14 Ματθ. χα΄, 8, 9, 15 || χῶδ. ὀβοῶντες συνχλάδοις. — 15 χῶδ. χροτούσιν || χράτι. —
17 χῶδ. μεταχλάδων χηρτόντες οἰ. — 18 χῶδ. τοὺ || εὐφραῖνου. — 19 χῶδ.
πρὸσλάμπει || ἐνσοῦ. — 20 χῶδ. ἐνιηλ || χλέως. — 21 χῶδ. θεῖαν ἐν σιῶν. —
28 χῶδ. ὀτὸν || Ἰωνᾶβ΄. — 24 χῶδ. λόβεις ἄ. ἐχφορίσας. — 25 χῶδ. ὡχήματι πρὸηλθεν. — 26 χῶδ. πρὸσ τρέχοντες. — 27 χῶδ. ήδον.

## 'Ωδή ζ΄.

"Ον παίδες οι τρείς εὐλόγουν θεόν πάλαι, πυρός φλόγα τρέψαντα θείαν εἰς δρόσον, α Ωσαννὰ» πληθὺς νηπίων μετὰ κλάδων νῦν ἐν Σιὼν ὑμνεί, σὲ Χριστὲ παντάναξ. αεὐεργέτα τοῦ παντός, εὐλογητὸς εἶ».

#### 'Ωδή ή.

Πώλφ βεβηχώς Χριστός, εἰσάγων ἔθνη, «Ωσαννά» παισὶ συμβοήσωμεν πόθφ, μετὰ χλάδων νῦν εὐλογοῦντες τὸν χύριον.

#### 'θ ή3Ω'.

Άγαλλιῶσα χαῖρε, μῆτερ χυρίου ἰδοὺ γάρ, ὅνπερ ἔσχες ἐν μήτρα λόγον, ἰδοὺ κλάδοις αἰνοῦμεν αὐτοῦ τὸ κράτος, ἰδοὺ προσφέροντες ὕμνον εὐγαριστίας.

3.

Έτέρα ἀχολουθ(ία).

20 'Αναστ(ασίου) χυέστ(ορος) ἴαμβοι.
(Εἰς τὴν γέννησιν τοῦ Προδρομου)

Ήχος πλάγιος β΄.

# 'Ωδη α΄.

"Ηνοιξε Μωσῆς 'Ισραηλίταις πάλαι νεύσει παναλχεῖ πυθμένας θαλαττίους: βυθόν δὲ χλύσας τοὺς διώχτας χυχλόθεν

10

15

<sup>2/8</sup> Δανιὴλ γ', 19—26. — 2 χῶδ. ὀν π. οἰ τρῖς. — 8 χῶδ. θεῖαν. — 4 χῶδ. ωσαννᾶ π. νηπειῶν μεταχλάδων. — 5 χῶδ. σιῶν ὑμνεῖ σε. — 8/9 Ματθ. χα', 1—11. Μάρχ. ια', 1—11. Λουχᾶ ιδ', 29—46. — 8 χῶδ. βεβειχῶς. — 9 χῶδ. πρὸ ἡλθε χ. παντὸ χράτορ. — 10 χῶδ. λαοῖ χροτίται πάσα δὲ σχήρτα. — 11 χῶδ. ωσαννᾶ. — 12 χῶδ. μεταχλάδονῦν εὐλογούντες. — 15 χῶδ. ὄνπερ. — 17 χῶδ. αὐτοὺ. — 18 χῶδ. πρὸσ φέροντες ὕμνον εὐχαρηστεῖας. — 19 χῶδ. ἐτέρα. — 24/25 Ἐξόδ. ιδ', 21—31. ιε', 1—19. — 24 χῶδ. ἡνυξε. — 25 χῶδ. παναλχῆ πυθμένων θαλαττεῖων. — 26 χῶδ. διῶχτας χυχλῶθεν.

5

15

20

25

ἄρδην ἔχρυψεν, καί θεῷ τὰς αἰνέσεις σκιρτῶν ἔμελπεν, ὡς χραταιῷ δεσπότη.

## 'Ωδή γ'.

Έχ της ἀχάρπου χαρπὸς ὥφθη νηδύος νέος προελθών ὁ βλέπων ἐνόημίαν ἔνθους Σαμουὴλ τοῦ πρὸ αἰώνων λόγου ηπερ πέφυχεν ἐξ ἀχράντου παρθένου στηριγμός ἡμῖν χαὶ βάσις της πίστεως.

## 'Ωδή δ'.

10 Θεόν προελθεῖν ἐξ ὄρους τῆς παρθένου ἐχστὰς ἔφριττεν ᾿Αμβαχοὺμ προμηνύων λαοῖς γὰρ ὤφθη Χριστὸς εἰς σωτηρίαν, ξένην πορίζων τοῖς πάλαι καὶ νῦν τρίβον, ἄγουσαν εἰς εὕχλειαν ἐνθέου χράτους.

#### 'Ωδη ε'.

'Ο φως έφαπλων και σκεδάζων το σκότος άναρχον ών φως, Χριστέ, του πατρός λόγε, μείωσον άχλυν της έμης βάθυμίας' άκτισιν αυγασόν με σων προσταγμάτων άκτισιν αυγασόν τε σων προσταγμάτων

# 'Ωδη ς'.

Ήν τῷ προφήτη πόντιος τάφος λέων σῶον δὲ τοῦτον εἰς τύπον σοῦ τοῦ πάθους οἰον καθεῖρξεν, ἐκφέρειν τριέσπερον λαοῖς ὑπεμφαίνοντα σῆς τριημέρου βάθους θεουργῶν, Χριστέ, τῆς ἐγέρσεως.

<sup>2</sup> χώδ. σχηρτών... ὡς χρ. δεσπότι. -4 χώδ. ὡρθη νιδύως. -5 χώδ. πρό ἐλθών. -6 χώδ. σαμουήλ τοὺ πρ. αἰῶνων. -7 χώδ. είπερ π. εξαχράντου. -8 χώδ. στηρηγμός. -10 χώδ. πρό ἐλθεῖν ἐξόρους || ἐξ ὅρους || ¾μβ. || γ΄, | 3. -11 χώδ. ἐχστᾶς ἔφρηττεν ἀμβαχοϋμ πρό μεινοίων. -12 χώδ. ὧφθη. -14 χώδ. εϋχλιαν -17 χώδ. ὄν. -18 χώδ. μεῖωσον... ἐμής. -19 χώδ. πρόσταγμάτων -20 χώδ. ράον δ. τᾶς. -22/24 Ἰωνᾶ β΄, 1-11. Ματθ. ιβ΄, 40. -22 χώδ. Ἦν τ. πρό φήτι... λέον || πόντιος τάφος λέων || πρβλ. Ἰωάν. Δαμ. II, | | 11 «ἐχ ποντίου λέοντος ο τριέσπερος» χτλ. -28 χώδ. τούτον... σοὺ τοὺ. -24 χώδ. οἴον χαθήλξεν. -25 χώδ. ὑπεμφαῖνοντα σ. τρὶ ἡμέρου.

'Ωδη ζ'.

Τους πατδας εδρόσιζε πῦρ εξ ἀνθράχων έντὸς ψεχάζον τῆς χαμίνου τῶν ὅρων ροίζω ρλογὸς δὲ τοὺς πέριξ χαταφλέγον πείθει βοᾶν τύραννον «εὐλογητὸς εἶ ἡ τρισσοφεγγής πανσθενής θεαρχία».

'Ωδη η'.

Θηρών ἔφραττεν Δανιὴλ τὰ χάσματα, ἐσβέννυον πυρὸς δὲ βροντώδη φλόγα νεανίαι τρεῖς ἀγγέλου παρουσία, οῖ εὐλογοῦσαν νῦν παρῆγον τὴν κτίσιν, νεουργὸν αὐτῆς εἰδότες καὶ κύριον.

10

'Ωδή δ'.

Έν σοὶ τελεϊται θαϋμα, παρθένε, ξένον τῶν πατρικῶν κόλπων γὰρ οὐκ ἐκστὰς όλως ἔνσαρκος ἐκ σοῦ, διπλόμορφος τἤ φύσει, ρύστης θεὸς προῆλθεν ἄμφω καὶ βροτός, ἡμῖν χάριν, δέσποινα, δοὺς τὴν ἔνθεον.

4

Έτέρα ἀχολουθ(ια). 20 Τοῦ αὐτ(οῦ) εἰς τ(ἐν) ἄγιον Ἀγαθόνιχον.

`Ωδη α΄.

Κύματι θαλάσσης: :: ::

'Ωὸἡ β'.

"Ιδετε, ίδετε\*, ότι έγώ είμι ό θεός ύμῶν 25 ὁ ἐν ἐρήμῳ ξένον λαόν\* καὶ φυγάδα διαθρέψας καὶ νόμον δοὺς\* πρός βίου τελείωσιν

<sup>2/6</sup> Δανιήλ γ΄, 20 xέ. -2 χῶδ. ἐξανθράχων. -3 χῶδ. ἐντῶσψεχάζων.... τῶνόρων. -4 χῶδ. ρύζο... χαταφλέγων. -5 χῶδ. πίθει βοὰν τύρανον εὐλογειτοσεῖ. -6 χῶδ. ἡτρισσωφεγγεῖς πανσθενεῖς. -8/10 Δανιήλ g', 16-22. γ΄, 25-8 χῶδ. δανιήλ τᾶ χάσματα. -9 χῶδ. ἐσβέννυων.... βροντόδη. -11 χῶδ. ὄνεὐλογούσαν ν. παρήγων. -12 χῶδ. νεουργῶν α. ἰδῶτες. -14 χῶδ. τελείτε 9αύμα. -15 χῶδ. οὐχεχστᾶς ὄλως. -16 χῶδ. ἐχσού. -17 χῶδ. πρὸ ἥλθεν. -18 χῶδ. χᾶρην δ. δοῦς. -19 χῶδ. ἐτέρα. -20 χῶδ. τουαυτ(οῦ)... ἄγιον. -22 χύματι] Anth. gr. carm. christ., σ. 196. -28 χῶδ. ώδῆ. -24 χῶδ. ἐγῶ εἰμὶ... ὑμῶν. -25 χῶδ. ἐνερίμω. -26 χῶδ. δοῦς π. β. τελίωσιν.

καὶ τὴν σκιὰν εἰς ἀλήθειαν\* διὰ τῆς χάριτος μεταμφιάσας\* τῆ ἰσχύι μου.

'Ωδή γ΄.

Πέτρας ἐξ ἀχροτόμου \* τῶν θηλασάντων οι ἀπόγονοι μέλι \* ὑπὸ πέτραν ἐσφραγίσαντο σὲ τὸν θησαυρὸν τῆς ζωῆς \* τῶν ἀπάντων. ὑπὸ τρόμῳ ἐχραύγαζεν. ὑπὸ τρόμῳ ἐχραύγαζεν.

'Ωδή δ΄.

Τὴν ἐν σταυρῷ σου θείαν καίνωσιν: ::• ::•

'Ωδη ε΄.

Ο πρό έωσφόρου ἄδυτος ἥλιος

έχ πατρός ἀνατείλας\*, ὡς τὸ ἀρχέγονον σχότος,

τὸν τῆς ψυχῆς μου\* διασχέδασον ζόφον

καὶ τῷ φωτί σου τῶν προσταγμάτων

κατεύθυνόν μου τὰς τρίβους\*, υἱὲ θεοῦ καὶ λόγε,

ἵνα ὀρθρίζων δοξάζω σου\* τὸ ἀνέσπερον τῆς θεότητος.

'Ωδης'.

Συνεσχέθη\*, άλλ' οὐ κατεσχέθη: :: ::

'Ωδή ζ'.

Έν δε.... τἢ καμίνω δροσίζει παΐδας ὁ κτίστης καὶ ποιητὴς τοῦ παντός, ὑμνον ἀναβοῶντας «Θεὸς ὁ τῶν πατέρων ἡμῶν, εὐλογητὸς εἰ».

25

20

10

<sup>1</sup> χῶδ. σχιᾶν ε. ἀ. διατῆσχᾶριτοσ. — 2 χῶδ. εἰσχύει. — 4/5 Δευτ. λβ΄, 13 ||
4 χῶδ. ἐξαχροτόμου. — 5 χῶδ. οἰἀπ. . . . ὑποπέτραν ἐσφραγεῖσαντο. — 6 χῶδ.
ἀπάντων. — 7 χῶδ. ὧν. — 8 χῶδ. ὑποτρόμω. — '9 χῶδ. οὐχέστιν ἄγιος. —
11 Anthol., σ. 197 || χῶδ. θεῖαν. — 18 χῶδ. ἐοσφόρου. — 14 χῶδ. ἀνατήλας. ὡσ
τὸ ἀρχέγωνον. — 16 χῶδ. πρόσταγμάτων. — 17 χῶδ. χατεύθυνῶν. — 18 χῶδ.
ἰνα ὀρ. δοξάζο. . θεότιτος. — 20 Anthol., σ. 198 || χῶδ. ἀλλου. — 22 χῶδ. Ἐνδεηρᾶ] πιθανῶς Ἐν δροσερᾶ. — 24 χῶδ. ποιητῆς τοὺ. — 25 χῶδ. ὕμνον ἀναβοώντας. —
26/27 Προσ. Αζαρίου 2. — 27 χῶδ. εὐλογητόσεῖ.

' $\Omega$ δή η'.

Τυράννου χρυσοχώνευτον στήλην ώς άντίθεον ἄγαλμα οὐ προσεχύνησαν παΐδες οἱ Σιωνῖται, άλλὰ θεοφορούμενοι \* τὴν περσιχὴν ἀνθραχιὰν • ώσπερ λειμῶνα ἡγοῦντο χαὶ τὴν φλόγα \* ὡς ψεχάζουσαν νεφέλην καὶ χορεύοντες ἔψαλλον \* «Εὐλογεῖτε, τὰ ποιήματα πάντα, τὸν χύριον».

ιΩδή δ΄.

Παρθενίας \* σεμνότατον ἄγαλμα και άγνείας \* κειμήλιον πάντιμον, άπορρήτως τεκούσα και μητρικάς ώδινας φυγούσα, σύ άναδέδειζαι \* άζιοχρέως ' ἄσμασιν όθεν σε μεγαλύνομεν.

5.

Έτέρα ἀκολουθία. "Ιαμβοι Άναστασίου κυέστορος. 'Αναστάσιμος. 'Ηχος βαρύς.

20

10

15

Yad bubad

' $\Omega\delta\dot{\eta}$   $\alpha'$ .

Ερρηξεν ράβδος του προφήτου Μωσέως χέρσον τελουσα την θάλασσαν τοις πάλαι. Χριστός δὲ σάρκα προσλαβών ἐκ παρθένου ροὴν ἀφείλεν καὶ φθορὰν βροτησίαν, πάντας ελκύσας πρὸς ὑψος ἀκήρατον.

'Ωξη γ'.

'Ρῦσαί με, σωτήρ, ἐχ φθορᾶς ἀμαρτίας, ὁ παντεπόπτης καὶ φιλάνθρωπος φύσει'

<sup>2</sup> χωδ. τυράνου || στήλιν. — 3 χωδ. ώσαντίθεον. — 4 χωδ. προσεχύνισαν π. οἰ σιωνίτε. — 5 χωδ. άλλαθεοφ. τῆν περσιχήν. — 6 χωδ. ὤσπερ λιμῶνα ἡγούντω. — 7 χωδ. τῆν φλ. ώσ. — 8 χωδ. ἔψαλων. — 10 χωδ. ώδῆ. — 12 χωδ. ἀγνίας. — 13 χωδ. ἀπορρίτως τεχούσα. — 14 χωδ. μητριχάς ἀδήνας φυγούσα. — 15 χωδ. ἀξιωχρέως. — 22/23 Ἐξόδ. ιδ', 16, 21. — 22 χωδ. Ἔρριξεν. — 28 χωδ. τελούσα τῆν.— 24 χωδ. δεσάρχα πρόσλαβων. — 25 χωδ. ρωῆν || βροτισίαν. — 26 χωδ. ἀχείρατον.— 28 χωδ. Ρύσαι || φθορὰς. — 29 χωδ. παντεπώπτης.

10

15

νευρωσον έν σοι καρδίας μου τον τόνον, έν τῆ πέτρα σῶν έντολῶν ἐφεδρύνας δύστης γὰρ ἡμῶν ὡς θεὸς καὶ κύριος.

'Ωδη δ'.

Συνείς ὁ θεῖος `Αμβακούμ τῷ πνεύματι
γένους βροτείου τὴν ἀνάπλασιν γράφει·
ἀΕκ Θαιμὰν ἥξει Χριστὸς ὁ κτίστης πάντων,
ὅρους προελθών σαρκικῶς τῆς παρθένου».
Σεπτῶς ἄπαντες τοῦτον αἴνοις ἄσατε.

'Ωδη ε΄.

Νῦν, Ἡσαία, γήθει καὶ σκίρτα βλέπων ἢν ἐτράνους ἔγερσιν εἰς σωτηρίαν: μέλψον σὺν ἡμῖν τὸν θεὸν καὶ δεσπότην ἐκ νυκτὸς ὁρθρίζουσιν μυστικωτάτως, ῥώμης τυχοῦσι, φωτοειδοῦς πίστεως.

'Ωδη ς'.

Ως τὸν προφήτην ἐκ βυθοῦ κατωτάτου νεύσει μόνη σου πανσθενῶς ἀνήγαγες, σῶσόν με, σωτήρ, ἐκ βάθους ἀμαρτίας, ος μόνος ζωὴν βρύων, τὸν πρὸς σὲ κραυγάζοντα πίστεως λόγοις.

'Ωδη ζ΄.

Σύμφωνον φόλην μουσικής μελφδίας, ἄπαυστον αίνον, ἐν πυρὶ φλογός νέοι 35 θεηγοροῦντες ἐξέλυσαν ἐμφρόνως, ἄδοντες εὐχάριστον ῦμνον τῷ λόγῳ. «Νεουργὲ τοῦ σύμπαντος, εὐλογητός εἶ».

'Ωδή η'.

"Εθραυσαν όρμὴν τοῦ πυρός τοῦ παμφάγου, 
δο ἄνωθεν ὄντος, τὴν δρόσον δεδεγμένοι

<sup>4</sup> χῶδ. ἀδη. — 5 χῶδ. Συνεῖς ὁ θ. ἀμβαχοῦμ. — 6 χῶδ. βροτίου την. — 7 ἀμβ. γ΄, 8 || χῶδ. θεμᾶν. — 8 χῶδ. πρό ἐλθῶν — 9 χῶδ. ἄπ. τούτον αῖνοις. — 11 χῶδ. Νὺν || σχήρτα. — 12 χῶδ. ην. — 18 χῶδ. συνήμῖν. — 14 χῶδ. μυστηχοτάτως. — 15 χῶδ. ρῶμης τυχοῦσαι. — 17 χῶδ. ἀΩς || βυθού. — 18 χῶδ. μόνίσου. — 19 χῶδ. ἀμαρτίας. — 20 χῶδ. μαχρώθυμος ὡς μ. ζωην. — 22 χῶδ. ὡδη. — 23 χῶδ. Σύνφωνον ὡδην μ. μελοδίας. — 25 χῶδ. θεῖγωρούντες. — 26 χῶδ. εὐχᾶριστον ὅμνον. — 27 χῶδ. τοὺ || εὐλογειτόσεῖ. — 28 χῶδ. ὡδη. — 29 χῶδ. ὀρμην τοὺ. — 80 χῶδ. τῆν.

οι εὐσεβεῖς φρόνημα καὶ θεῖον πόθον· ἴσταντο δὲ κράζοντες ἐν παρρησία· «Δυνατὲ Χριστέ, σὲ τρέμει πᾶσα κτίσις».

'ωδή θ'.

Τὴν παρθένον καὶ μητέρα Χριστοῦ πόθφ λαὸς αἰνέσωμεν νῦν ὁ χριστώνυμος· καύχημα γὰρ πέφηνε τοῦ βροτῶν γένους, λύσις φθορᾶς τε καὶ βλύσις σωτηρίας, ἢν δοξάζομεν ἐνθέοις τοῖς ἄσμασιν.

6.

10 "Ετερος κανών είς τὴν αὐτὴν ἐορτήν [== τοῦ Εὐαγγελι- σμοῦ], οὐ ἡ ἀκροστιχίς ἡρφελεγεῖον:

"Αγγελος οὐρανόθεν πολυήρατον ἄρτι καταπτὰς παιδοφόρον Μαρίη φθέγξατο γηθοσύνην" η δ' ὑποκυσσαμένη θεὸν ἄμβροτον εἰς φύσιν ἀνδρὸς παρθενικῷ τοκετῷ κοσμοχαρῶς ἐχάρη.
'Αναστα(σίου) κοιαίστο(ρος).

'Ωδή α΄.

15

<sup>5</sup>Ηχος δ΄ πρός τὸ «Θείφ καλυφθείς».

"Απλουν \* 'Ερυθρᾶς ὑγρογείτονα τρίβον

10 Γεωστράτευτος 'Ισραήλ ὡδοιπόρει"

Γαστήρ δὲ \* μὴ χρανθεῖσα ῥύποις

Εἰς μεῖζον ἔργον \* τοῦ μεγίστου θαύματος

Λόγφ χυίσχει \* τὸν λόγον σαρχούμενον.

Ότε \* πρός όργην το βροτήσιον γένος
Σχυθρωπότητος έξεληλαται λόγοις,
΄Ο τοῦτο \* πρός το κρεῖττον ἄρρητος λόγος
΄Υπερβιβάζων \* χαρμονῆς προσρήματι
΄Ρεῦσαι το χεῖρον \* εὐδόκησε σήμερον.

<sup>1</sup> χῶδ. οἰ εὐσεβαῖς φρόνιμα. — 2 χῶδ. εἴσταντο. — 8 χῶδ. πάσα. — 5 χῶδ. ὸ χριστόνοιμος. — 7 χῶδ. πέφεινε τοὺ. — 8 χῶδ. φθορὰς τὰ. — 10 Κῶδιξ Πετρουπ., φύλλ.  $27^{b}$ —29 $^{b}$ . — 11 ἡ λέξις «ἡρωελεγεῖον» εἶναι γεγραμμένη δις ἐν τἢ ιμ. — 14 ἣ] χῶδ. ἡ. — 16 τὸ ὄνομα τοῦ ποιητοῦ ἐν τἢ ζα || χῶδ. χοιαίστω(ρος).

5

10

20

25

"Αρχων \* πονηρός τῆς προμήτορος πλάνος, Νυμφοστόλος δὲ Γαβριὴλ τῆς παρθένου. 'Ο πρῶτος \* ἐξ αἰῶνος ἐν τοῖς ἀγγέλοις' Θεός γὰρ οΰτως \* ἐντέχνως θαυμάζεται, 'Εναντιώσας \* ταῖς νόσοις τὰ φάρμαχα. Θεοτοχίον.

Νίκην \* ἐναργῶς τοῖς κακῶς ἡττημένοις Πρὸς τὴν ἄμυναν ἐξεγείρει τὴν φύσιν, Οὐκ Εὔαν \* ἐξ ὧδίνων ἀλλὰ παρθένον Λαβὼν ὁ πλάστης \*, ἡδονῶν καὶ θλίψεων ὑπεκτυγοῦσαν \* τὴν πάλην ἐν σώματι.

'Ωδη γ' πρός το «Έρρηξε γαστρός».

Ήστραψεν η πρίν \* έχτυπουμένη χάρις '
'Ροπη γάρ η στείρωσις \* είς το παρθένον Αυτη Σαμουηλ \* σπαργανοί τον οίχετην,
Τοῦ δὲ προφήτας \* βλαστάνοντος δεσπότου 'Ο χαιρετίζων την χόρην άρχάγγελος.

Νόμος γυναιζί \* μηδὲ τὴν πρώτην ἔχειν 'Ανώδυνον σύλληψιν \* ἤ που τὸν τόχον' Ρᾶον γὰρ οὐδὲν \* εἰς γενέθλιον βίαν' Ταύτην ἀλύπως \* Γαβριὴλ τὴν παρθένον 'Ιδεῖν τὸ «χαῖρε» φησίν ἐγγυώμενος. Θεοτοχίον.

Κέχληχε λοιπόν \* ὁ σχιόγραφος νόμος.
Αὐγὴ γὰρ ἐξέλαμψε \* πραχτιχωτάτη.
Τίχτουσι πολλαὶ \* δυστοχοῦσαι γαστέρες.
"Αχραντος ἄρτι \* τὸν θεὸν συλλαμβάνει
Πρὸ τοῦ σπαρῆναι νηδὺς ἀειπάρθενος.

'Ωδη δ΄ πρός τὸ «''Αναξ ἀνάκτων».
 Τρόμον προφήταις \* καὶ ταραγμὸν ἰσχύος ''Ακουσμα φρικτὸν \* δημιουργῶν εἰργάσω'
 Σὺ γὰρ θεὸς ζωῆς τε \* πηγὴ τυγχάνων Παθητὸς ἐβλάστησας \*, ἐμψυχωμένος, ''Ανθρωπος ἔννους \*, εἰς ὄρος κατάσκιον.

<sup>34</sup> όρος κατάσκιον] Άμβ. γ', 3.

"Ινα κρατήση \* τῆς ἀηττήτου μάχης, Δούλοις ἐαυτὸν \* συντεταγμένος φέρων 'Ο τοῦ θεοῦ τοῦ ζῶντος \* υἰὸς καὶ λόγος Φῶς ἐν σκότει κάτεισιν \* εἰς τὸ σαρκίον, "Ομβρος γαλήνης \* ἐν πόκω κενούμενος.

'Ράβδος φυείσα \* τὴν χλοηφόρον φύσιν
''Ομως ἐνεργεῖ \* καὶ τὸ βλαστάνειν ἔχει:
Νῦν δὲ φθορὰν λαθοῦσα \* γαστὴρ παρθένου,
Μυστηρίων δήλωσιν \* ἐντελεστέραν
''Ανθος γλυκάζον \* Χριστὸν ἐγκυίσκεται.
Θεοτοκίον.
''Ρίζαις ἀνίκμοις \* οἰχ ὑποστρέφειν κλάδους,
''Τσις δὲ μαγροῖς \* οἰχ ὑποστρέφειν κλάδους,

10

25

"Ισως δὲ μακροῖς \* οὐχ ὑπεσχέθη χρόνοις.

'Η δὲ σπορὰν μὴ γνοῦσα \*, τόν θεῖον λόγον

Φορητὸν εἰς σάρκωσιν \* ἐγκολπουμένη,

Θέαμα πάντων \*, θαυμάτων ὑπέρτερον

'Ωδή ε΄ πρός τὸ «Λυτήριον κάθαρσιν».

'Ελθεῖν μὲν εὐδόκησας\*, ἀλλ' ἐκ παρθένου Γεννήσεως ἄρρητον\* ἔσχηκας λόγον,

20 Ξένην τε τὴν σύλληψιν\*, ὧ παντοκράτορ:
Αὐτὸς γὰρ ἔδρας\* εὐφυῶς ὑπὲρ φύσιν,
Τὴν πατροκοσμόγαρτον\* εἰρήνην φέρων.

«Οὐκ ἔσχον, οὐκ ἔγνωκα \* τῆς ὁμοζύγου Γονῆς περισπούδαστον \*, ἄγγελε, τρόπον», Ἡ ζῶσα καὶ τίκτουσα \* οησὶ παρθένος. «Θεὸν δὲ πῶς μοι \* καὶ τεκεῖν καὶ βαστάσαι, "Ον ἄγγελοι φρίττουσιν \*, αὐτὸς εἰσάγεις»; Θεοτοχίον.

«Συλλήψεως ἔννοια \* μὴ ταρασσέτω 30 Υίος γὰρ ὑψίστου σε \* χρήζει μητέρα, Νύμφη θεοσφράγιστε \* καὶ γὰρ ἀσπόρως Ἡ σὰρξ ἐκείνου \* συμπαγήσεται νόμοις Νῦν, ὡς ἐπιπνεύσειε \* τὸ πνεῦμα, ξένοις». 5

10

'Ωδής' πρός τὸ «Ίλασμός ήμῖν, Χριστέ».

Ή συμφέρουσα τῷ γένει σωτηρία
Δεδειγμένη πάρεστιν ἐν τοῖς ἐγκάτοις,
Ύπό προφήτου \* παντὸς εἰκονισμένη
Πλὴν οὐκ Ἰωνᾶς \*, ἀλλ' ὁλόκληρος βιος
Οἶδεν λυτρωθείς \* τὴν χαράν τῆς παρθένου.

Κατεπλάγη σε, Χριστέ, τῆς εὐσπλαγχνιας Υπερτέρα σύμπασα ταξιαρχία: Σοῦ γὰρ θεᾶσθαι \* μηδὲ τὴν τῆς οὐσίας Στέγουσα μορφὴν \* ἐν χαρᾳ διεσκόπει "Ανθρωπον ἀρχαῖς \* μητρικαῖς πεπλασμένον. Θεοτοκίον.

«Μετὰ τρόμου σοι φρικτός, ἀλλ' ὑπηρέτης Ἐντυγχάνω, δέσποινα, τῶν ἀρχαγγέλων, Νυμφοστολῶν σε» \*, φησὶν ὁ πρωτοστάτης: «Ἡ τῆς παλαιᾶς \* ἐκτομἡ τυραννίδος Θάρσει γυναικῶν \* εἰς χαρὰν κεκλημένη».

'Ωδή ζ' πρός το «Σύμφωνον έθρόησεν».

Έβλυζεν ἡ κάμινος \* εἰς φλόγα δρόσον,
 Όπως ὁ τρισμέγιστος \* ἄσπορος τόκος
 Νόμοις ὑπογράφοιτο \* μὴ πεπραγμένοις
 Αὐτὸν θεὸν γὰρ \* συλλαβοῦσα παρθένος
 Μήτηρ διεκράτησεν \* οὐκ ἐφθαρμένη.

Βάτος μὲν εἰς ἄπειρον \* ἐκπυρουμένη,

'Ρεϋσιν δὲ μὴ πάσχουσα \*, μὴ κεκαυμένη,

'Οραμα τὴν πρόγνωσιν \* δψεσθαι μέγα

Τῶν σῶν ἐφεῖλκε \* τὸν θεόπτην θαυμάτων,
Οἰς τὸν θεὸν τίκτουσα \* παρθένος μένεις.

Νόμος μὲν οὐχ εὕρηχεν \* ἀφθόρους πλάχας, 30 "Εχεις δὲ τὴν ἄχραντον \* αὕτη γαστέρα. Ἰσον γὰρ οὐ πέφυχε \* γράψαι δαχτύλφ

<sup>9</sup> θεᾶσθαι] χῶδ. θεᾶσ/:///σθαι.

#### А. П.-КЕРАМЕВСЪ: АНАСТАСІЙ КВЕСТОРЪ ПВВЕЦЪ.

Συνουσιούσθαι \* τὸν θεόν τε, παρθένε, Φορούντα τὴν πρόσληψιν \* ἐκ σῶν αἰμάτων. Θεοτοχίον.

Υδωρ μὲν εἰς ἔκκαυσιν \* Ἡλίας χέων,

Σχίζων δὲ τὴν θάλασσαν \* ἄλλος εἰς τρίβον,

Ἰδον σε προγράφοντες \*, ὥστε τὴν κτίσιν
Νικῶσα τέξη \* τὴν ἀνίκητον φύσιν

᾿Ατρεπτον εἰς σύμπαντας \* αἰώνων δρόμους.

'Ωδή η΄ πρός τὸ «Λύει τὰ δεσμά».

10 Νέων τὸ τρισσὸν τῆς τετάρτου γνησίας.

Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς.

# Еще о времени мозаикъ св. Софіи Солунской.

Въ пятомъ томѣ «Византійскаго Временника» (1898 года, стр. 365—396) я писалъ о времени мозаикъ св. Софіи Солунской, въ шестомъ томѣ напечатана (стр. 370—379) статья Е. К. Рѣдина о мозаикѣ въ куполѣ этого храма, сопровождаемая наконецъ автотипическимъ изданіемъ этого монументальнаго произведенія византійской декоративной живописи (табл. XII—XVI); уважаемый авторъ опровергаетъ предложенную Ј. Laurent'омъ и принятую, было, и мною датировку мозаики этой 645-ымъ годомъ и предлагаетъ иную, значительно позднѣйшую, дату: XI—XIII вѣкъ (см. стр. 376).

Да будетъ мит поэтому позволено здёсь вернуться къ вопросу, который я счелъ, было, окончательно решеннымъ, принять поправку Е. К. Редина въ отрицательной ея части, обсудить предлагаемую имъ датировку, самому-же исправить при этомъ случат и некоторыя иныя совершенныя мною въ прежней статът ошибки и пополнить некоторыя упущенія.

I.

Начиная съ мозанкъ вимы доставлю себё удовольствіе сообщить, что основательность наблюденій монхъ надъ замёною большого креста, украшавшаго первоначально алтарную конху, фигурою Божіей Матери, подтвердили мнё и Е. К. Рёдинъ и О. Ө. Вульфъ, посётившій Солунь въ прошедшемъ году.

Въ хронологическихъ разсужденіяхъ монхъ о времени древнѣйшей части мозанкъ вимы оказываются излишними и ошибочными, хотя и не мѣняющими сущности дѣла,—соображенія о 785 годѣ, заключающіяся во фразѣ (Виз. Врем. V, стр. 380), будто бы «именемъ. Өсофила указывается 785 годъ, ранѣе котораго надпись не могла быть сдѣлана, такъ какъ въ этомъ году солунскій архіспископъ Өома возведенъ былъ въ патріархи Александріи (Muralt., стр. 377)».

Туть я, во первыхъ, невърно передаль слова Муральта, который говорить о назначении Оомы лишь представителемъ александрійскаго патріарха на предполагавшійся уже тогда VII-й вселенскій соборь: патріархомъ же (православнымъ) въ Александріи былъ тогда Политіанъ (768-813). Во вторыхъ-же утвержденіе Муральта, якобы этоть Оома быль передъ тымъ солунскимъ архіепископомъ, оказывается по проверке невернымъ, такъ какъ соответственная фраза источника 1), не смотря на недостаточную опредъленность ея, все же такъ понимаема быть не должна, какъ это соображаль еще и Le Quien (Oriens Christianus, II р. 390). Тотъ же самый Оома былъ представителемъ александрійскаго престола и на никейскомъ соборъ 787 года и подписывался тамъ «iepomonaxomъ, игуменомъ монастыря св. Арсенія, что въ Египть, выше Вавилона» 2). Очевидно, что онъ на солунской каоедръ былъ преемникомъ, а не предшественникомъ Өеофила, имя котораго вибстб съ именами императорскими и остается такимъ образомъ единственнымъ, хотя и вполнъ достаточнымъ, указателемъ на время украшенія вимы св. Софіи Солунской мозаиками.

Предложенное же чтеніе мозаичных надписей вимы можно считать окончательнымъ, такъ какъ оставшееся неразобраннымъ въ моей стать чтеніе монограммъ въ 1859 году архим. Порфиріемъ Успенскимъ, — который «полагалъ, что онъ суть сокращенныя названія солунскихъ гражданъ: Кондури, Константинида, Дестонга» , — явно произвольно и ошибочно. Приведенное же мною извъстіе объ открытіи въ алтаръ св. Софіи «посвященія, датированнаго 535 годомъ» (Виз. Врем., V, стр. 368), оказывается неимъющимъ никакого отношенія ко времени мозаикъ, такъ какъ оно касается лишь вложенной въ

<sup>1)</sup> Theophanis Chronographia, ed. de Boor, vol. I p. 461... καὶ ἤνεγκαν... καὶ Θωμᾶν Αλεξανδρείας, ἄνδρα ζηλωτὸν καὶ εὐλαβέστατον, ὅστις καὶ ἀρχιεπίσκοπος τῆς ἐν τῷ Ἰλλυρικῷ μεγαλοπόλεως Θεσσαλονίκης γενόμενος διέπρεψεν.

<sup>2)</sup> Hardouin. Acta Conciliorum. IV. Col. 268, 457.

<sup>3)</sup> Востокъ Христіанскій. Путешествіе въ метеорскіе и осоолимпійскіе монастыри въ бессаліи архимандрита Порфирія Успенскаго въ 1859 году. СПБ. 1896, стр. 13. Прим. 1. Копін надписей на боковыхъ стѣнахъ вимы и общій рисунокъ ея (о. с., стр. 12) далеко не точны; нашъ почтенный путешественникъ задолго ранѣе Пападимитріу (см. Виз. Врем. V, стр. 374) прочелъ всю надпись на наличникѣ конхи, хотя и съ ошибкою въ первомъ словѣ: πλησθήσονται вмѣсто πλησθησόμεθα.

полъ алтаря надгробной плиты нѣкоей Юліаны, которую считаютъ, но едва ли основательно, за дочь Велизарія 1).

Я должень еще исправить свое сообщение (Виз. Врем., V, стр. 368), якобы чертежи В. Н. Боброва представлены были имъ въ Императорскую Академію Художествъ въ качествъ «отчета»: по полученному изъ авторитетныхъ устъ свъдънію профессора архитектуры чертежей его не видали вовсе.

#### II.

Переходя къ мозанкъ купола слъдуетъ пополнить указанныя въ статьъ моей описанія ея соотвътственнымъ мъстомъ изъ только что упомянутаго дневника архим. Порфирія (о. с. стр. 13—15).

Онъ списалъ, кромѣ большой надписи: ἄνδρες Γαλιλαίοι и пр. также и отрывокъ, приведенный мною (Виз. Врем., V, стр. 386), прочтя его полнѣе: ΔЄНСІС ТОΥ ΔΟΥΛΟΥ ΤΟΥ ΘЄОΥ, но ошибочно назвавъ надпись эту мозаичною. Неясно, о какой надписи упоминаетъ онъ въ словахъ: «на кольцѣ купола, ниже правой ножки Богоматери, видна другая малая надпись, составленная изъ золотистой иусіи на черномъ полѣ; но я никакъ не могъ прочесть ее, потому что она сдѣлана сокращенно съ титлами (стенографически); да и буквы въ ней весьма тонки».

Въ указываемомъ имъ мѣстѣ теперь такой надписи не видно; исчезнуть же безслѣдно, не оставивъ послѣ себя хотя бы щербины, мозаическая надпись не могла; на этомъ мѣстѣ видна (на моей фотографіи) какъ будто буква Є, предшествующая слову ΔЄНСІС только что упомянутой надписи, начертанной поверхъ мозаики красною краской. Не имѣлъ ли въ виду архим. Порфирій первой изъ хронологическихъ надписей купола, которая дѣйствительно мозаичная и написана свѣтлыми (хотя и не золотистыми) тонкими буквами на темномъ фонѣ? Но эта надпись приходится подъ правою ногою лѣваго ангела, а не Божіей Матери, а кромѣ того въ ней нѣтъ лигатуръ.

О времени же мозаикъ архим. Порфирій судилъ такъ: «Полагаю, что всё мозаическія изображенія, о коихъ была рёчь, произведены въ царствованіе Іустиніана (527—565 гг.) или послё него, но въ шестомъ вёкё; а полагаю такъ потому, что онё сходствуютъ съ рим-

<sup>1)</sup> Надинсь эта издана Mordtmann'омъ Παράρτημα του Ι΄ τόμου του Έλληνικου Συλλόγου 1891, σ. 28; она будеть издана вновь по новой копіи въ Извістіяхъ Русскаго Археологическаго Института въ Константинополів.

скими мозанками сего времени. Въ чемъ же сходство? Въ помъщении апостоловъ въ шев купола, въ рисовки буквъ на одежди ихъ, въ постановкъ пальмовыхъ деревьевъ между ними, въ ангелахъ, летящихъ плашия, и въ алгарномъ изображени Богоматери, весьма похожемъ на ликъ Ея, что на стеклянной кубышкъ для елея, нарисованной у Мартиньи въ ero Dictionnaire des antiquités chrétiennes. Paris. 1865 г., стр. 202» (о. с. 15).

Такимъ образомъ, и архим. Порфирій принадлежалъ къ тому же сонму лицъ, относившихъ мозанки къ VI въку, — согласно ни на чемъ не основанной традиціи о юстиніановскомъ происхожденіи церкви, — противъ которыхъ выступиль теперь Е. К. Радинъ. Но аргументы архим. Порфирія никакой критики не выдерживають 1), а последній изъ нихъ теперь, когда доказано, что фигура Божіей Матери въ алтарной конхѣ исполнена послѣ конца VIII вѣка, теряетъ всякое значеніе; впрочемъ, и прежде это общее сходство двухъ сидящихъ фигуръ особой хронологической важности им вть не могло.

Е. К. Рединъ въ своей статъе вполне основательно желаетъ получить отвёть на вопрось о времени мозаики купола оть нея самой: оть ея стиля и композиціи. Однако, относительно перваго мы особыхъ разсужденій въ стать его не находимъ: быть можеть тому вина лежить въ порче мозаикъ турецкой замазкою, которая позволяетъ судить о стиль лишь «до нъкоторой степени»; аргументація почти ограничивается сравненіями композиціи солунскаго изображенія Вознесенія Христова съ иными памятниками XI—XVII въковъ. Приведенныя указанія вполнѣ убѣждають, что солунская мозаика стоить по своей композиціи гораздо ближе къ этимъ памятникамъ эпохи поздньйшаго процвытанія византійскаго искусства, нежели къ палестинскимъ ампуламъ и сирійскому евангелію 586 года; поэтому я охотно признаю свою вину въ томъ, что слишкомъ поспѣшно и легкомысленно принялъ датировку этой мозанки 645 годомъ, предложенную Laurent'омъ. Е. К. Рединъ вполне правъ говоря, что «если найдется другой Павель оть болье поздняго времени, то недостающія [въ над-

<sup>1)</sup> Среди римскихъ мозаикъ VI въка изображенія апостоловъ на шеъ купола не имћется: архим. Порфирій имћать въ виду, въроятно, равеннскіе баптистеріи; буквъ на одеждахъ апостоловъ я не замътиль, хотя и искаль ихъ; изданныя Е. Ръдинымъ Фототиціи не даютъ также подтвержденія показанію архим. Порфирія (о. с. 14): якобы «на одеждахъ ихъ видны буквы, напримъръ АГ, означающія евангелиста Луку». Обычная поза парящихъ ангеловъ хронологическимъ критеріемъ быть не можетъ.

писи первой, см. Виз. Врем. V, стр. 383] цифры можно подыскивать къ его времени».

Но никакъ нельзя согласиться со следующей за темъ фразою: «что препятствуеть отнести дату ко времени построенія церкви, а не мозанки, притомь той, что въ настоящее время имется въ куполе»? Противъ первой возможности говорено было въ предыдущей статье (ibid. 390), вторая же возможность, — что бы стали выламывать и заменять новой всю громадную мозанку, сохраняя неприкосновеннымъ лишь узкую нижнюю полосу каймы, — представляется мне крайне не вероятной. Вне всякаго сомненія имя солунскаго епископа Павла остается датою для всей мозанки купола, но Павель, упоминаемый подъ 649 годомъ, искомымъ Павломъ быть не можеть: такъ какъ композиція мозанки указываеть, какъ доказаль Е. К. Рединъ, скоре на эпоху вторичнаго процветанія византійскаго искусства, т. е. на вторую половину ІХ-го и следующія два или три столетія.

Какъ разъ изъ этой эпохи извъстенъ намъ другой Павелъ, архіе-пископъ Солунскій  $^1$ ).

На Конствитинопольскомъ соборѣ, созванномъ послѣ смерти патріарха Игнатія, послѣднимъ изъ митрополитовъ въ І-мъ засѣданіи (ноябрь 879 года) подписался Өеодоръ Солунскій, въ VI-мъ же засѣданіи (въ мартѣ 880 г.) на высшемъ мѣстѣ находится подпись Павла Солунскаго, поставленнаго и возвышеннаго, по предположенію Hergenröther'а 2), патріархомъ Фотіемъ. Этому же Παύλφ, ἀρχιεπισχόπφ Θεσσαλονίχης, адресовано одно изъ писемъ Фотія, изданныхъ недавно А. Пападопуло-Керамевсомъ, какъ любезно указалъ мнѣ почтенный издатель, который относить это письмо къ 882 или 885 году 3). Этому же именно Павлу принадлежить, судя по сходству ея съ иными печатями ІХ-го вѣка, и свинцовая печать, упомянутая нами въ предыдущей статьѣ (Виз. Врем., V, стр. 385 4).

Такимъ образомъ оказывается в роятнымъ иное возстановление трехъ недостающихъ цифръ въ мозаичной надписи купола св. Софіи

<sup>1)</sup> Cm. Le Quien. Oriens Christianus. II, p. 46.

<sup>2)</sup> Photius, II стр. 522 прим. 22.

<sup>3)</sup> Записки Историко-Филологическаго Факультета Императорскаго СПБ. Университета, часть XLI — Святьйшаго патріарха Фотія архіепископа Константинопольскаго XLV неизданныхъ писемъ. По авонскимъ рукописямъ издалъ А. Пападопуло-Керамевсъ. СПБ. 1896. Письмо 21-ое, стр. 19; о времени см. стр. III и XIII.

<sup>4)</sup> Лучшій, чёмъ у Ficoroni (I piombi antichi. I. tav. IX, n. 1), рис. ея см. у Sabatier. Iconographie d'une collection choisie de cinq mille médailles romaines, byzantines et celtibériennes. St.-Pétersbourg. 1847. Plombs et sceaux titrés. Pl. II, fig. 20.

Солунской: ближайшимъ IV-мъ годомъ индикта къ годамъ 880, 882 и 885 былъ 886-ой, следовательно вмёсто S [PN $\Delta$ ] следуетъ возстановлять S [TS $\Delta$ ].

При такой датировкъ мозанки купола исторія св. Софін Солунской приметь естественный порядокъ: построение самого здания не будеть нужды отодвигать многимъ ранте, чтмъ украшение алтаря храма мозанчной росписью въ концъ VIII въка (около 787 года); сходство зданія съ церквами въ Анкиръ, Миръ, Кассабъ, Эфесъ (западная часть), относимыхъ къ той же эпохѣ 1) и со св. Ириною Константинопольской (см. Виз. Врем. V, стр. 374), подтверждаетъ мивніе Цахаріз-фонъ-Лингенталя о сооруженіи церкви этой «послів Юстиніана» (см. Виз. Врем. V, стр. 365). Черезъ сто леть после того (въ 886 г.) украсили мозаичною росписью и куполь, который ранбе того, какъ показали наблюденія В. Н. Боброва (см. Виз. Врем. V, стр. 390), украшенъ былъ фресками. Естественно предположить, что одновременно съ этими мозаическими работами и крестъ въ абсидъ замъненъ былъ изображеніемъ Божіей Матери на тронь; но, конечно, доказано послыднее премположение можеть быть лишь посл'в промывки этой фигуры и сравненія ея стиля и работы съ мозанкой купола.

Въ добавленіе къ детальнымъ свёдёніямъ, сообщаемымъ Е. К. Рёдинымъ о мозаикѣ, позволимъ себё привести еще слёдующія наблюденія, сдёланныя нами передъ мозаикой. Лице Христа разрушено, сохранились лишь брови и лобъ, хитонъ Его золотой съ краснымъ контуромъ, подъ ногами Его другая меньшая радуга и особое полукруглое черное съ золотымъ кружкомъ и тремя лепестками подножіе (земля?), поддерживаемое парящими ангелами. Формы буквъ большой надписи на золотомъ фонѣ: ἄνδρες Γαλιλαίοι хτλ. показались мнѣ недопускающими возможности принадлежности мозаики къ VI вѣку. Къ тому же заключенію приводили меня тогда и сохранившіяся лица Б. М., ангела (влѣво отъ Нея) и нѣкоторыхъ апостоловъ ихъ безобразіемъ, блѣднымъ тономъ и плохимъ рисункомъ, особенно поражающимъ въ лицѣ повернутомъ профилемъ вверхъ. Весьма неизящно и опибочно изображенъ мускулъ на шеѣ Б. М. Для моделлировки тѣла весьма часто употреблены зеленые кубики, столь обычные въ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cm. H. Hübsch. Monuments de l'architecture chrétienne. Paris. 1866, pl. V. 11; XXXI. 9; XXXV, 4, 5—9; Holtzinger. Die altchristliche Architectur in systematischer Darstellung. 1889, Fg. 83, 84, 85; ero жe, Die altchristliche und byzantinische Baukunst. 1899, crp. 154 cx.

византійских в мозанках XI — XIII вв., но неизв'єстные мозанчестамь V—VI вв., которые для оживленія лиць пользовались яркими оранжевыми кубиками. Зд'єсь же для этой же, очевидно, ціли въ волоса, а иногда даже и въ лица, вставлены містами золотые кубики. Руки и ноги у всіхъ фигуръ окаймлены красными контурами. Одежды апостоловъ біловатыя, повидимому серебряныя; на фонів этомъ складки обозначаются темными извилистыми чертами, направленіе которыхъ иногда вовсе не соотв'єтствуєть естественному направленію складокъ.

Разница въ пріемахъ исполненія и достоинств'є рисунка между солунской мозаикой и изв'єстными мні мозаиками VI-аго и даже VII-аго (капелла Венанція въ Латеранскомъ баптистеріи) въка столь велика, что я вполить соглашаюсь съ Е. К. Рединымъ относительно невозможности относить ее къ VII-ому въку. Напротивъ того, мозаики IX-аго въка также стоять въ художественномъ отношении весьма низко. Сохранившіеся намъ въ Рим'є образцы ихъ копирують по большей части композиціи болье древнія, а потому достаточно характерными примьрами искусства мозаичистовъ ІХ-аго въка быть не могутъ. На Востокъ же изъ этого времени сохранились, какъ извъстно, только мозаики въ Св. Софін Константинопольской, но онъ теперь невидимы, рисунки же судить о стиль и работь ихъ не позволяють. Всь же прочія многочисленныя, по литературнымъ о нихъ свидетельствамъ, мозанки этого времени на Востокъ, кажется, погибли 1). Солунская мозанка явится, такимъ образомъ, если только она будеть когда либо надлежащимъ образомъ промыта, драгоценнымъ образчикомъ искусства византійскихъ мозаичистовъ конца ІХ-аго вѣка.

Е. К. Рединъ считаетъ, однако, мозанку купола принадлежащей боле позднему времени: «если относить солунскую мозанку, — говорить онъ (Виз. Вр. VI, стр. 378), — по композиціи къ XI—XIII в., то по этому образу (Б. М.) ее можно было бы отнести къ концу XII-аго века». Но мие кажется, однако, что композиція сама по себе можеть быть критеріемъ лишь весьма неточнымъ, приблизительнымъ, особенно же для этихъ позднихъ временъ, когда прочно установились уже



<sup>1)</sup> Къ общензвъстнымъ свидътельствамъ о нихъ слъдуетъ прибавить арабскія извъстія о мозаичной росписи абсиды (Б. М. на тронъ съ Христомъ, Младенцемъ на рукахъ съ апостолами около нея), исполненныя въ 813—817 гг. въ греческомъ монастыръ Коссейръ, близъ Каира. См. Abu Salih'a, переводъ Buttler'a и Evett'a въ Anecdota Oxoniensia. Semitic Series. Part. VII. 1895, р. 148. Разсказамъ о необычайной красстъ Б. М. на этой мозаикъ, конечно, особенно довърять нельзя.

традиціонные типы. Важнѣе было бы стилистическое и техническое сравненіе солунской мозаики съ многочисленными византійскими мозаиками XI—XIII вв., представляющими между собою повсюду столь сильное сходство.

Однако, въ солунской мозаикѣ такого сходства съ ними мы не видимъ; самъ Е. К. Рѣдинъ признаетъ (Виз. Вр. VI, стр. 377), что она «исполнена хуже извѣстныхъ намъ мозаикъ..... XI—XII вв., напр., Св. Софіи Кіевской, св. Марка въ Венеціи, Монреалев. Поэтому-то и нельзя относить солунской мозаики къ XI—XIII вв., такъ какъ она имѣла бы въ такомъ случаѣ болѣе стилистическаго и техническаго сходства съ прочими поздними византійскими мозаиками. Нигдѣ ни среди нихъ, ни среди иныхъ памятниковъ того-же времени не найдемъ мы такихъ оригинальныхъ деревьевъ, какъ на солунской мозаикѣ, или столь характерной передачи почвы, на которой стоятъ апостолы.

Цвъточная гирлянда, тянущаяся по низу, здъсь, какъ и въ римскихъ мозаикахъ IX-аго въка, является остаткомъ классическихъ еще декоративныхъ пріемовъ и мы не припоминаемъ подобныхъ гирляндъ среди мозаичныхъ и иныхъ росписей XI—XIII вв. Наконецъ, самая грубость и несовершенство ея въ сравненіи съ мозаиками XI—XIII вв. можетъ объясняться, именно, принадлежностью ея еще къ началу вторичнаго расцвъта византійскаго искусства.

Такимъ образомъ, стиль и техника мозаики вполиб позволяютъ принять для нея предлагаемую нами теперь дату: 885-ый годъ; сходствоже по композиціи съ памятниками XI—XIII вв. нисколько въ виду повторяемости традиціонныхъ типовъ этому не противорѣчитъ. Н. П. Кондаковъ, основываясь лишь на таблицѣ Тексье и Пуллана, по которой можно судить лишь о композиціи, относилъ 1) эту мозаику къ IX—X вѣку. Мы рады, что теперь это миѣніе можетъ быть подтверждено эпиграфическимъ свидѣтельствомъ, и весьма благодарны Е. К. Рѣдину, убѣдившему насъ въ ошибочности прежняго миѣнія.

Надѣемся, что выставляемую теперь дату измѣнять уже не прійдется, такъ какъ появленіе еще третьяго солунскаго епископа Павла, котораго также можно было бы узнавать въ надписи купола, оказалось бы мало-вѣроятной ироніей судьбы.

Я. И. Смирновъ.

Май 1899 г.

<sup>1)</sup> Histoire de l'art byzantin. Vol. II, 1891, p. 12.

## Патмоская писцовая книга.

Десять лътъ тому назадъ появился шестой томъ извъстнаго изданія Миклошича и Мюллера (Acta et diplomata graeca medii aevi), въ которомъ заключается 114 византійскихъ документовъ, извлеченныхъ изъ архива монастыря св. Іоанна Богослова на островѣ Патмосѣ. Этотъ новый и чрезвычайно важный матеріаль не обратиль на себя вниманія ни западныхъ, ни русскихъ ученыхъ и остается до сихъ поръ не разработаннымъ. А между темъ въ помянутомъ томе помещены двъ писцовыя книги XI въка, которыя и по своей древности, и по своему содержанію представляють выдающійся интересъ. Одна изъ нихъ, которую я называю Патмоской (р. 4-15) по м'єсту ея нахожденія, будеть предметомъ моей статьи, другая же, которой мнь почти не придется касаться, составлена въ 1087 году и содержить опись острова Липсо и двухъ имбий на островъ Леросъ, подаренныхъ царемъ Алексвемъ Комниномъ Патмоскому монастырю. Во второй писцовой книгь особенно интересна следующая строка: «оказалось, что островъ Липсо имбетъ пахатной земли перваго, второго и третьяго качества 400 модіевъ (р. 41)».

Когда Ө. И. Успенскій напечаталь найденную имъ запись помінцика 1) мы въ первый разъ получили положительное свидітельство, что въ Византійской имперіи земля ділилась по качеству на три разряда, лучшую, среднюю и худшую; прежде мы только предполагали это по аналогіи съ порядками Римской имперіи. Въ шестомъ томі Аста дгаеса находимъ въ первый разъ оффиціальное подтвержденіе этому факту. Но есть и нікоторая разница между писцовой книгой и записью поміщика. Въ писцовой книгі на три разряда ділится пахатная земля (γη σπόριμος) и затімъ прибавлено: «остальная же земля го-

<sup>1)</sup> Византійскіе землемівры. Одесса, 1888 г.

риста, камениста, подъ пастбищами и лѣсами». А помѣщикъ въ своей записи говорить о землѣ орошаемой, воздѣланной и не воздѣланной, при чемъ подъ послѣднюю категорію подходить, повидимому, каменистая и гористая земля, пастбища и луга. Такимъ образомъ, если по записи помѣщика считать три разряда земли, то по писцовой книгѣ ихъ выйдеть четыре. Впрочемъ, въ концѣ той же записи, напечатанной Ө. И. Успенскимъ, въ мѣстѣ очевидно испорченномъ, гдѣ рѣчь идетъ о податяхъ (стр. 35), можно насчитать даже больше четырехъ сортовъ земли.

Во второй писцовой книгѣ есть еще одно любопытное указаніе, наводящее на нѣкоторыя соображенія. Въ имѣніи Теменія (προάστειον τὰ Τεμένια) довольно подробно описана усадьба и хозяйственныя постройки. И здѣсь между конюшней и амбаромъ упомянуть домъ, гдѣ живутъ парики. Само собою напрашивается мысль, что это были особаго рода крѣпостные, не имѣвшіе ни земли, ни собственныхъ домовъ, и жившіе въ помѣщичьей усадьбѣ, нѣчто въ родѣ нашихъ дворовыхъ. О подобнаго рода крѣпостныхъ до сихъ поръ не было рѣчи въ изслѣдованіяхъ, посвященныхъ византійскому крестьянству.

Первая писцовая книга настоящій кладъ для византиниста; тутъ находится множество данныхъ для исторіи византійскаго землевладівнія. Составитель Патмоской писцовой книги не ограничился указаніемъ границъ земли и перечисленіемъ париковъ; онъ оставилъ намъ подробное описаніе церкви и усадьбы и сохранилъ драгоцівныя свідівнія объ обложеніи крестьянъ и о доходности помістій.

I.

Патмоская писцовая книга возникла по следующему поводу. Патрикій и великій экономъ богоугодныхъ заведеній (μέγας οἰχονόμος τῶν εὐαγῶν οἰχων) Мапуки получилъ отъ царя Михаила Дуки высочайшее повеленіе следующаго содержанія, написанное въ форме питтакія: «Царственность моя дала хрисовуль господину протопроедру, протовестіарію и великому доместику Андронику на именія, взятыя изъ округа Алопеконъ (ἡ ἐπίσχεψις τῶν ἀλωπεκῶν), которыя подведомственны твоему приказу и державой нашей подарены ему въ полную и неотъемлемую собственность, пожертвовавъ ему и всё доходы съ этихъ именій, начиная съ начала настоящаго ХІ-го индикта, и царственность моя повелеваеть тебе включить этоть хрисовуль въ твои приказныя хартіи.

Царственность моя повельваеть тебь тотчась же отдать ему, если ты что успыть получить изъ поступленій съ помянутыхъ инвній, начиная съ настоящаго XI-го индикта, а также послать кого-нибудь изъ подчиненныхъ тебь приказныхъ, который совершиль бы передачу этихъ имьній въ собственность протопроедра и протовестіарія, кромь того снять копію съ этого питтакія, подписать ее вмьсть съ подчиненными тебь приказными и дать ее въ видь удостовъренія протопроедру. Февраль XI-го индикта».

Въ мартѣ XI-го индикта 6581 года (1073 г.) Мапуки даетъ слѣдующее приказаніе Адаму, патріаршему нотарію и доместику приказа богоугодныхъ заведеній Востока: «Согласно съ таковымъ царскимъ и божественнымъ повелѣніемъ (передъ этимъ выписанъ вышеприведенный питтакій), такъ какъ ты уже посылался и совершалъ передачу Милетскаго округа, недавно подареннаго державнымъ и священнымъ царемъ нашимъ этому самому протопроедру, протовестіарію и великому доместику, господину Андронику Дукѣ, тебѣ надлежитъ отправиться и передать ему же усадебное имѣніе Варисъ съ остальными имѣніями, выдѣленными изъ округа Алопеконъ казначеемъ въ столбцѣ имъ подписанномъ, который скрѣпленъ печатью и настоящимъ приказомъ и данъ тебѣ.

«Тебѣ надлежить придя туда взять у Никиты, іерея и протокуратора этого округа, писцовую книгу, которая есть копія вполнѣ точно снятая съ оригинала, подписанная и скрѣпленная нами, и совершить передачу выдѣленныхъ имѣній согласно съ тѣмъ, какъ это сказано въ столбцѣ и скрѣплено даннымъ тебѣ приказомъ, именно совершить передачу всѣхъ означенныхъ въ столбцѣ париковъ, сѣмянъ, зевгарей (т. е. паръ воловъ), земледѣльческихъ орудій и прочаго инвентаря 1), скота, людей и остального, исключая лошадей, (передать все это движимое имущество) въ собственность господину нашему пресвѣтлѣй-шему протопроедру, протовестіарію и великому доместику, возлюбленному двоюродному брату державнаго и священнаго царя нашего 2).

<sup>1)</sup> Τακъ не τουμο перевожу я слова χουφοτελών αὐτουργίων χαὶ λοιπῆς ἀπάσης ἐνθήχης. Чτο значить χουφοτελών αὐτουργίων, я не понимаю.

<sup>2)</sup> Рѣчь идетъ, конечно, о сынѣ кесаря Іоанна Дуки, брата Константина X Дуки, отца Миханла VII. Этотъ Андроникъ Дука прималъ участіе въ послѣднемъ походѣ омана Діогена и погубилъ его. Изъ исторіи Вріеннія извѣстно, что онъ былъ протовестіаріемъ въ царствованіе Миханла VII; а изъ исторіи Атталіата, что онъ имѣлъ чинъ протопроедра и должность доместика Востока. Скабалановичъ. Визант. государство и церковь, стр. 102 сл., 172, 328.

«Тебѣ надлежить передать и все недвижимое имущество этихъ имѣній, чтобы оно безъ всякихъ измѣненій составляло такую же собственность владыки нашего, протопроедра господина Андроника, какъ раньше составляло собственность казны. Произведи разслѣдованіе и относительно поступленій этого года, и если ты найдешь, что часть поступленій взыскана протокураторомъ, отдай ее протопроедру и протовестіарію согласно съ повелѣніемъ державнаго царя нашего. Надлежить тебѣ составить двѣ описи (πρακτικά ἐκθέσθαι δύο τῆς παραδόσεως) этой передачи (или двѣ писцовыя книги), и одну отправить въ приказъ, подписанную и скрѣпленную печатью, а другую передать великому доместику».

Изъ приведеннаго начала Патмоской писцовой книги можно составить себ' н' вкоторое представление о д'влопроизводств в византійскаго приказа. Царь издаеть высочайшее повеление, скрепленное золотой печатью, въ силу котораго казенное имъніе Варисъ должно быть отчуждено и отдано въ собственность Андронику Дукъ. Для того, чтобы этотъ хрисовуль не оставался мертвой буквой, пишется новое высочайшее повельніе, называемое питтакіемь, и отправляется въ соответствующій приказъ, ведающій данное казенное именіе. Въ силу этого питтакія Андроникъ Дука долженъ быть введенъ во владъніе подареннымъ ему имъніемъ. Въ приказъ записывають въ надлежащее мъсто и хрисовуль, и питтакій; съ последняго снимають копію и выдають ее въ видъ оправдательного документа Андронику Дукъ, чтобы онъ могъ требовать ввода во владеніе. Казначей пишеть бумагу, въ которой подробно объяснено, какія отчуждаются имінія; документь этотъ скрыпляется печатью и подписью завъдующаго приказомъ. Затъмъ послъдній пишеть новую бумагу и приказываеть своему подчиненному отправиться на место и ввести во владение Андроника Дуку.

Царскій питтакій быль написань въ февралі 1073 г., приказъ Адаму отдань въ марті, а писцовая книга помічена іюнемъ, такъ-что фактически Андроникъ Дука могь вступить во владініе подареннымъ ему имініями только черезъ пять місяцевъ.

Изъ прежде изданныхъ документовъ, Патмоская писцовая книга похожа на опись земель Лемвійскаго монастыря (Acta et diplom. IV, 4—18), которая тоже должна быть названа писцовой книгой <sup>1</sup>). Когда



<sup>1)</sup> Этотъ документь самъ себя называетъ практикомъ. IV, 5. αναθεωρήσαντες πάντα τὰ προσόντα τῆ διαληφθείση μονῆ κτήματα πεποιήκαμεν αὐτῆ διὰ τῆς παρούσης

Θ. И. Успенскій отыскиваль сліды писцовых книгь въ Византіи (Журн. Мин. Нар. Просв. 1884 г. январь и февраль, 1885 г. іюль), онь довольствовался Хиландарскимъ практикомъ, т. е. сербской книгой, и окладнымъ листомъ города Лампсака, написаннымъ по латыни и составленнымъ во время Латинской имперіи, и почему-то упустилъ изъ виду писцовую книгу на греческомъ языкѣ, напечатанную уже въ то время. Это тімъ боліве удивительно, что Ө. И. Успенскій ошибочно полагаеть, будто «терминомъ никогда не теряющимъ своего спеціальнаго значенія нужно признать для писцовой книги πрахтіхо̀ν или πрахтіха́, практикъ» 1).

Лемвійская опись 1235 г. представляєть полную аналогію съ Патмоской писцовой книгой; она тоже составлена по приказанію царя. Въ декабръ 8-го индикта 6743 года (1235 г.) стратопедархъ Өракисійской оемы и Филадельфіи Михаилъ Фока получиль следующее высочайшее повельніе: «Царственность моя, считая необходимымъ водворить Лемвійскій монастырь во владеніе принадлежащимъ ему имуществомъ при помощи письменной описи (διά περιόρου έγγράφου) и возстановленія границь (καὶ ἀποκαταστάσεως), дабы подвизающіеся въ немъ монахи имъли полное спокойствіе, повельваеть тебь (осмотрыть) принадлежащее этому монастырю имущество, виноградники, поля, деревья, мельницы и самихъ париковъ, все что царственность моя подарила этому монастырю, что пріобрёль игумень этого монастыря и что закръщено за помянутымъ монастыремъ по купчимъ и дарственнымъ. Тебъ надлежить собрать свъдънія обо всемъ этомъ имуществъ, сдълать на мъсть опись и помъстить въ нее все принадлежащее этому монастырю имущество, составить этому монастырю писцовую книгу

έγγράφου πράξεως περίορον καὶ πρακτικόν. ΙV, 18 τῆς τοιαύτης οὖν ἐγγράφου ἀποκαταστάσεως καὶ πράξεως παρ' ἡμῶν γεγονυίας τῆς καὶ ἀρκεῖν ὀρειλούσης τῆ τοιαύτη μονῃ ἀντὶ πρακτικοῦ καὶ περιόρου.

<sup>1)</sup> Записки Новороссійскаго университета т. 38., стр. 1. А на самомъ дѣлѣ πραχτικόν значить опись; когда рѣчь идеть о земельной описи нашъ терминъ «писцовая книга» оказывается подходящимъ, но встрѣчаются выраженія «практикъ церковныхъ сосудовъ» или «практикъ расходовъ», и въ такомъ случаѣ слово врактикъ никакъ нельзя переводить словами писцовая книга. Въ одномъ монастырскомъ уставѣ говорится, что сосудохранительница должна хранить священные сосуды, переданные ей по практику, т. е. по описи (Acta gr. V, 349. Σχευοφυλάχισσαν.... ήτις ὀφείλει φυλάττειν τὰ ἰερὰ σχεύη.... παραδιδόμενα ταύτη δι' ἐγγράφου τῆς παραδόσεως πρακτιχού). Въ Пирѣ практиконъ встрѣчается въ смыслѣ смѣты расходовъ (XV, 5 ὅτι ἐχ τῆς βίας τοῦ σεισμοῦ χαταπεσόντος γηροχομείου χαὶ ἀχινήτου μέλλοντος ἐχποιεῖσθαι εἰς ἀνοιχοδομὴν τούτου χαὶ ὧρισε τὸν ἀγοραστὴν παρεῖναι τῆ χαταχενώσει τοῦ τιμήματος χαὶ ἐπιβλέπειν καὶ πραχτιχὸν ποιήσασθαι τῆς ἐξόδου).

(πρακτικόν), и послѣ этого отослать эту опись и писцовую книгу къ моей царственности».

Содержаніе писцовой книги, составленной стратопедархомъ Фокой, слідующее: Границы Лемвійскаго монастыря, имітіе Сфурна, метохій Пантелеймона, масличныя плантаціи, поля, метохій св. Георгія Эксокастрита, поле, границы Палатійскаго участка, подареннаго царемъ, границы имітія Асана, границы остальныхъ полей и луговъ въ окрестностяхъ Палатійскаго участка, селеніе Вари, перечисленіе париковъ, приписанныхъ къ этому селенію, границы селенія, метохій св. Георгія съ виноградникомъ, двіт церкви, границы рыбной ловли, виноградникъ, освобожденіе монастыря отъ ніткоторыхъ податей.

А содержаніе Патмоской писцовой книги таково: Описаніе имѣнія Вариса, доходы его, перечисленіе париковъ имѣнія Вариса и приписанныхъ къ нему имѣній, границы имѣнія Вариса, имѣніе Меланій, парики его и границы, границы имѣнія Мандракла, границы имѣнія Прина, границы имѣнія Галаидэ.

Такимъ образомъ, въ объихъ писцовыхъ книгахъ идетъ по порядку описаніе земель, принадлежащихъ въ одномъ случат Андронику Дукт, въ другомъ Лемвійскому монастырю.

Всё извёстныя намъ писцовыя книги не полны и не содержать всёхъ данныхъ, которыя мы ожидали бы и которыя насъ интересуютъ. Въ Лемвійской писцовой книге указаны только границы монастырскихъ владеній, но не приведено точныхъ земельныхъ измёреній, какъ въ Патмоской, а въ Хиландарской нётъ ни того, ни другого. За то въ последней точне перечислены крестьянскія хозяйства, указаны подворные участки и занесены всё подати, падавшія на крепостныхъ. Въ Патмоской писцовой книге отмечены по всей вероятности не всё подати, а если всё, то крестьяне отъ некоторыхъ были освобождены, что въ нашемъ документе не оговорено. Въ Лампсакской писцовой книге нётъ ни точныхъ указаній границъ, ни подробнаго перечисленія крепостныхъ.

Въ виду того, что до насъ дошло слишкомъ мало документовъ подобнаго рода, невозможно сказать, какова должна была быть византійская писцовая книга, каковъ былъ ея типъ. По всей в'єроятности, туть допускалось разнообразіе, смотря по цёли, съ какой д'єлались описи.

### П.

Царь Михаиль Дука подариль своему двоюродному брату Андронику усадебное имѣніе (οἰχοπροάστειον) Варись, въ черту котораго входили кромѣ самого Вариса имѣнія (προάστεια) Олинеъ, Гамма и Вервулиди, затѣмъ имѣнія Меланій, Мандраклъ съ Приномъ и Галандэ. Андроникъ Дука получилъ изъ казны свыше 7300 модієвъ (588 десятинъ) пахатной земли 1).

Писцовая книга начинается съ описанія Вариса. Тутъ находилась пом'єстительная церковь съ куполомъ, подпираемая 8 колоннами, съ неполоманной оградой, съ нартексомъ и хорами, съ мраморнымъ поломъ. Въ ней им'єлись три м'єдныхъ креста, икона Распятія въ золотой ризѣ, находившаяся въ нишѣ в), 5 большихъ иконъ въ золотыхъ ризахъ и 7 маленькихъ иконъ тоже въ золотыхъ ризахъ, м'єдный потиръ и м'єдный же дискосъ, литыхъ паникадилъ на 11 подсвѣчниковъ 8, паникадилъ на 10 лампадъ 7, желѣзныхъ круговъ на 11 свѣчей 8, паникадилъ на цѣпяхъ в) на 8 свѣчей 5, два желѣзныхъ подсвѣчника, изъ которыхъ одинъ поломанъ, еще два маленькихъ подсвѣчника, употребляющіеся при выходахъ ), два котла 5), дверная завѣса маленькая, старая одна, алтарныхъ покрова старыхъ два.

Въ церкви хранились слъдующія книги, употреблявшіяся при богослуженіи: Евангеліе простое, маленькое, древнее одно; Четвероевангеліе древнее, простое одно; октоихъ, пророки, Апостолъ, Тріодь.

<sup>1)</sup> Сказать въ точности, сколько земли было отведено Андронику Дукв, невозможно, потому что одно имвніе, именно Принъ, не было измврено. Изъ нашего документа видно, что οίχοπροάστειον значить имвніе, въ которомъ находилась господская усадьба. Въ Пирв объ этомъ терминв сказано (XXXVI, 15): Τὸ δὲ ἐποίχιον ὁ μὲν Κύριλλος χαὶ Θεόφιλος χώμην έρμηνεύουσι, τουτέστιν οίχοπροάστειον. Терминъ οίχοπροάστειον соотвътствуетъ латинскому термину saltus, въ который тоже входили отдёльные fundi. Модій составляетъ 193, 179 кв. саж., нѣсколько меньше 1/12 десятины.

Καμαρωτή въ словарѣ Леграна affecté dans sa toilette ou dans ses manières, vouté.

<sup>3)</sup> А́ді́ чаі въ словарѣ Софондеса ἀβη̈ чаі отъ habena. Въ описи имущества монастыря Ксилургу упомянуты поликандилы μετὰ τῶν ἀβινῶν (Акты русскаго на Аеонѣ монастыря, стр. 54). Соединеніе многихъ кандилъ, говоритъ проф. Голубинсків, устроядось или посредствомъ подвѣшиванія ихъ къ кругамъ или посредствомъ навѣшиванія ихъ на протянутыя цѣпи (Исторія русской церкви II, 241).

<sup>4)</sup> Μανουάλια τῆς εἰσόδου, переносные подсвѣчники, по объясненію проф. Голубинскаго, происходить оть manus и значить ручной подсвѣчникь.

<sup>5)</sup> Μιλιάρια встрѣчается въ вышеупомянутой асонской описи. У Дюканжа подъ этимъ словомъ приведена слѣдующая цитата: Athenaeus lib. 3 τὸ μιλιάριον καλούμενον ὑπὸ Ρωμαίων εἰς θερμοῦ ὕδατος κατεργασίαν κατασκευαζόμενον.

Кромѣ церкви въ имѣніи Варисѣ стоялъ барскій домъ обширныхъ размѣровъ съ куполообразнымъ потолкомъ, опиравшимся на четыре колонны, вокругъ дома была некрытая терраса; полы и въ домѣ, и на террасѣ были мраморные. Тутъ же стояла помѣстительная баня, покрытая мѣстами сплошнымъ мраморомъ, а переносная печь (таганъ) во время составленія писцовой книги находилась въ усадьбѣ Алопеконъ и должна была быть возвращена.

Хозяйственныя постройки, находившіяся близь барскаго дома, оказались разрушенными; сохранился однако домъ для рабочихъ продолговатый 1), помъстительный, крытый черепицей, безъ двери.

Другая писцовая книга, содержащая описаніе островка Липсо, даетъ нѣкоторое представленіе о томъ, какія хозяйственныя постройки могли быть у византійскаго помѣщика. Въ имѣніи Теменія (VI, 38) упомянуты слѣдующія зданія: 1) Амбаръ, большая постройка съ дверью, состоявшая изъ двухъ этажей 2), подземелья служившаго подваломъ для вещей подверженныхъ порчѣ и помѣщенія, возвышавшагося надъ землей, куда складывали хлѣбъ. 2) Каменное зданіе, крытое черепицей, куда ссыпали мякину и складывали солому. 3) Конюшня, выстроенная изъ кирпича, крытая тростникомъ. 4) Маленькій домъ каменный, крытый тростникомъ, для рабочихъ. 5) Такой же каменный домъ съ тростниковой крышей, въ которомъ жили крѣпостные. 6) Еще четыре зданія, каменныя съ тростниковыми крышами, служившія хлѣвомъ и амбарами.

Въ имѣніи Варисѣ находились сады, частью запущенные. Такъ возлѣ дома былъ прежде садъ, превратившійся въ лугъ, на которомъ стояли два фиговыхъ дерева и одна груша. Садъ, называвшійся Паксимади, вспахали и превратили его въ поле. Тутъ же былъ садъ съ масличными деревьями, называвшійся Филопотіемъ, и въ томъ же мѣстѣ находился запущенный виноградникъ. Передъ усадьбой въ Варисѣ былъ лугъ величиной въ сорокъ модіевъ.

Въ Варист найдено было зерна, отложеннаго на поствъ: пшеницы 260 модіевъ, ячменю 150 модіевъ, бобовъ пять модіевъ, льну пять модіевъ; кромт того оставался еще следующій запасъ хлеба: пшеницы 124 модія, ячменю 60 модіевъ, льнянаго стмени 8 модіевъ.



<sup>1)</sup> VI, 6 οσπήτιον μακρωνάριον надо неправить на μακρυνάριον продолговатый; μακουνάρι въ современномъ языкъ значить корридоръ.

<sup>2) &#</sup>x27;Ο σπήτιον δίρρυτον είς δύο άνωγαια κατώγαια, χρηματίζοντα ώρεῖον καὶ ἀποθήκη. Geopon. 9, 22, 2. Εἰδέναι δὲ χρή, ὡς κᾶν ἔλαιον τηρήσεις μᾶλλον ἐν κατωγείω τόπω. Geopon. 2, 27, 1. καλῶς ἀποκλείεται σῖτος ἐν ἀνωγέοις τὸ φῶς ἀπὸ ἀνατολῆς ἐχούσης.

Инвентарь быль крайне ничтожень, двѣ пары буйволовь, на которыхь повидимому пахали, и одна пара воловь, два плуга и мѣдный модій съ желѣзными обручами (μόδιος γαλχοῦς σιδηρόδετος).

Въ имѣніи Меланів не было усадьбы, и оно состояло исключительно изъ пахатной земли (VI, II οἰχήματα δεσποτικὰ οὐκ ἔχει). Тоже самое говорится и объ имѣніи Мандракла (VI, 12 ἐκκλησία ἐν αὐτῷ οὐκ ἔστιν, οὔτε οἰκήματα δεσποτικά). Въ имѣніи Принѣ, принадлежащемъ къ Мандраклу, кромѣ земли указаны 90 маслинъ и 42 дуба. Въ имѣніи Галаидэ стояла церковь во имя Богородицы каменная, крытая черепицей, и тутъ же находились три дома съ подвалами, выстроенные изъ кирпича (ὀσπήτια ἀναγεωκάτωγα), и имѣлись маслины и другія фруктовыя деревья. Лѣсъ упоминается только въ имѣніи Олинов, входившемъ въ черту усадебнаго имѣнія Вариса.

Составители Патмоской писцовой книги оставили намъ точныя данныя о землѣ, подаренной Андронику Дукѣ, по которымъ видно какъ поступали византійскіе землемѣры.

«А границы усадебнаго имѣнія Вариса таковы (VI, 9), говорится въ нашемъ документъ. Начинается граница отъ большой дороги, идущей съ вершины холма Птелака, гдѣ стоитъ каменный пограничный столбъ, пересѣкаетъ поле Протоспаварен и другую дорогу, идетъ прямо по рву къ сѣверу, затѣмъ по поставленнымъ пограничнымъ столбамъ до пограничной отмѣтки, стоящей на границѣ Варвары Петровой, сокаріевъ 29, оргій 3; поворачиваетъ къ востоку и доходитъ до древняго рва сокаріевъ 7, оргій 2 и т. д.».

Такихъ измѣреній сдѣлано 13 и затѣмъ сказано: «Итого ширина, т. е. стороны сѣверная и южная, сокаріевъ 158, половина ихъ сокаріевъ 79; востокъ и западъ сокаріевъ 282, модіевъ 5609».

Следовательно при составленіи Патмоской писцовой книги земля измерялась веревками, называвшимися сокаріями. Сокаріи были двухъродовъ, въ 12 оргій и въ 10 оргій. По правилу Ирона пахатную землю следовало измерять сокаріємъ въ 10 оргій 1).

Такъ какъ въ данномъ случат приводятся границы поля, землемъръ долженъ былъ пользоваться меньшей веревкой, но дъйствительно ли онъ такъ поступалъ, нельзя было бы сказать на основани цифръ

<sup>1)</sup> Μετὰ τοῦτο ὀφείλεις ποιῆσαι σχοινίον ἥγουν σωχάριον δεκαόργυιον καὶ οὕτως μετρεῖν ον μέλλεις μετρῆσαι τόπον. Τὸ γὰρ σωχάριον τῆς σπορίμου γῆς δέκα ὀργυιὰς ὀφείλει ἔχειν, τοῦ δὲ λιβαδίου καὶ τῶν περιορισμῶν ιβ΄. (Metrologicorum scriptor. rel. ed. Hultsch, vol. I, 189). Оргія составляєть 0,98 сажени.

въ описаніи имѣнія Вариса. За то изъ описи имѣнія Меланія ясно слѣдуетъ, что землемѣръ Патмоской писцовой книги измѣрялъ пахатную землю сокаріемъ въ 10 оргій <sup>1</sup>).

Приступая къ изм'вренію пахатной земли въ им'вніи Варис'в, землеибръ откладываль веревки по 13 различнымъ направленіямъ, другими словами начертиль на земль 13 угольникъ. Надо думать, что онъ не умъль высчитать площадь многоугольника, но онъ конечно зналь, каквиъ образомъ найти количество модіевъ въ прямоугольникъ, стороны котораго извъстны. Въ напечатанномъ О. И. Успенскимъ геометрическоиъ трактать читаемъ: «Данное мьсто имьеть въ вершинь 1 веревку, въ основании 1 веревку, всего двѣ веревки, а половина будетъ 1 веревка. Одна сторона имъеть 2 веревки, другая тоже 2, всего 4 веревки, половина же будеть 2. Теперь помножь 2 веревки двухъ сторонъ на одну вершины и основанія, сказавъ: дважды одна два, половина двухъ одна. Данное мъсто будеть заключать 1 модій земли» 2). Следовательно практическое правило для измеренія земли было таково: сумму двухъ противоположныхъ сторонъ прямоугольника надо было раздълить на два, затъмъ помножить частное на половину суммы двухъ другихъ сторонъ, полученное произведеніе раздѣлить на два; отъ этого последняго деленія и получалось количество модіевъ въ данномъ прямоугольникъ.

Нашъ землемъръ превращаетъ 13 угольникъ въ четыреугольникъ и говоритъ: итого ширина или стороны съверная и южная составляютъ 158 сокаріевъ, а длина или стороны восточная и западная 284 сокарія. Далье онъ выводитъ окончательную ширину (158: 2)—79 сокаріевъ и окончательную длину (284: 2)—142 сокарія. Помноживъ 79 на 142 онъ получаетъ 11218, раздъливъ это произведеніе на 2 находитъ 5609 модіевъ. Въ этихъ ариометическихъ дъйствіяхъ нътъ ошибки, но въ предшествующихъ цифрахъ есть описки или опечатки.

Сумма 13 изм'єреній, приведенных въ писцовой книг'є, составляєть 510 сокарієвъ, а сумма сторонъ четыреугольника, выведен-



<sup>1)</sup> Въ полъ Каламно ширина 2 сок. 4 орг., длина 5 сок.; 6 модієвъ, какъ сказано въ писцовой книгъ, получается, если 2,4, а не  $2^{1}/_{3}$  помножимъ на 5 и потомъ раздълитъ на 2. Въ полъ Ородафии ширина 10 сок., потому что 10 сок. 8 орг. (востокъ) + 9 сок. 2 орг. (западъ) = 20 сок., которые надо раздълить на 2; при веревкъ въ 12 орг. ширина поля была бы не 10 сок., какъ сказано въ писцовой книгъ, а  $19^{5}/_{6}$ :  $2=9^{11}/_{12}$  (VI, 12).

<sup>2)</sup> Византійскіе землем фры, стр. 19.

наго изъ тёхъ же 13 измёреній, равна 442 сокаріямъ. Среди этихъ 13 измёреній приведены и два частныхъ итога 1), изъ которыхъ первый также не соотвётствуетъ предыдущимъ цифрамъ, 180 вмёсто 189; если мы будемъ руководствоваться этой ошибочной цифрой, все же получимъ 501 вмёсто 442 сокаріевъ.

Мы знаемъ, что по правиламъ Ирона надо было вычитать изъ полученнаго количества веревокъ одну десятую часть<sup>2</sup>). Хотя это указаніе относится кажется къ измѣренію цѣлаго помѣстья въ томъ случаѣ, когда землемѣръ отводитъ и неудобную землю, можетъ возникнуть вопросъ, не происходитъ ли несоотвѣтствіе въ вышеуказанныхъ цифрахъ отъ этой причины? Если мы изъ суммы 501 вычтемъ десятую часть, то получимъ все таки 450, а не 442 сокарія. Кромѣ того изъ многихъ мѣстъ Патмоской писцовой книги видно, что тутъ приводится окончательное количество сокаріевъ; изъ нихъ уже вычена десятая часть или же вообще въ данномъ случаѣ такого вычета не дѣлалось.

Подобныхъ неточностей вообще не мало въ Патмоской писцовой книгѣ. Въ имѣніи Меланіѣ перечислены 15 полевыхъ участковъ, изъ которыхъ каждый имѣетъ свое названіе, Алоніонъ, Кампосъ, Эксолампонъ, Эхендра, Каламно, Касара и т. п. Обо всѣхъ участкахъ сказано, сколько въ каждомъ сокаріевъ въ длину и ширину и сколько это составляетъ модіевъ. Въ двухъ случаяхъ количество модіевъ не соотвѣтствуетъ длинѣ и ширинѣ 3), и мы не имѣемъ возможности поправить ошибку. Всего пахатной земли въ имѣніи Мелакіѣ было 708 модіевъ.

<sup>1) 29</sup> сок. 3 орг., 7 сок. 2 орг., 26 сок., 22 сок. 5 орг., 20 сок. 30 сок., 54 сок. (посать этого частный итогъ о́µой 180 сок. витето 189 сок.), 20 сок., 19 сок., 20 сок., (правильный частный итогъ 59 сок. но передъ словомъ σωχάρια νθ очевидно пропущено о́µой), 41 сок., 120 сок., 101 сок.

<sup>2)</sup> Πλήν οἱ βραχύτατοι καὶ πεδινοὶ τόποι μετὰ τοῦ δεκαοργυίου σχοινίου ὀφείλουσι μετρεῖσθαι· οἱ δὲ περιορισμοὶ τῶν προαστείων καὶ τῶν χωρίων τῶν ὁλογύρως μετρουμένων μετὰ τοῦ δωδεκαοργυίου σχοινίου διὰ τὸ εὐρίσκεσθαι ἔσωθεν τῶν περιορισμῶν αὐτῶν πολλάκις ξηροχειμάρρους καὶ ῥύακας καὶ λόχμας καὶ ἀχρήστους τόπους ᾶν δὲ καὶ μετὰ τοῦ δεκαοργυίου σχοινίου μετρηθῶσιν, ὀφείλουσιν ὑπεξαιρεῖσθαι εἶτε ἀπὸ τοῦ ἀναβιβασμοῦ τῶν σωκαρίων κατὰ ι'σωκάρια σωκάριον α΄, εἶτε ἀπὸ τοῦ μοδισμοῦ κατὰ δέκα μόδια μόδιον ἕν (Metrolog. script. I, 190).

<sup>8)</sup> Въ первомъ полѣ Алоніонѣ (VI, 11) ширина опредѣлена въ 2 сок. 9 орг., длина въ 4 сок. 7 орг., а модіевъ показано  $6^{1}/_{2}$ , что приблизительно вѣрно (точиѣе 6,81 мод.) при данной ширинѣ и длинѣ; но тутъ же сказано, что сѣвервая сторона имѣетъ 5 сок. 6 орг., южная 4 сок. 3 орг., слѣдовательно ширина почти 5 сок., восточная 8 сок., западная 5 сок., слѣдовательно длина  $6^{1}/_{2}$  сок., тогда модіевъ выходитъ $16^{1}/_{4}$ . Во второмъ участкѣ не къ мѣсту стонтъ  $\mu$ ηҳоς σωхάρια  $\beta$ ′, вмѣсто πλάτος σωхάρια  $\delta$ ′. Въ участкѣ Скинаріѣ ширина 3 сок., длина 6 сок., а модіевъ тоже 6, вмѣсто 9.

Нѣкоторая путаница замѣтна и въ описаніи имѣнія Мандракла. «Границы пахатной земли этого имѣнія таковы, говорится въ писцовой книгѣ. Начинается граница отъ великой рѣки Меандра, идеть къ востоку вдоль по рву, служащему границей имѣнія монастыря Орова и доходить до другого большого рва, обозначающаго границу имѣнія Катаплинеіи Мангинской епископіи, имѣеть 9 сокаріевъ и т. д.».

Всего въ восточной сторонъ 601/2 сокаріевъ 1), въ западной 59 сок.; длина составляеть 59 сок. 2 орг., ширина 6 сок. 2 орг., модіевъ выходить 185 и 5 литръ. Если перемножить данныя цифры, раздъливъ ихъ потомъ на 2, получимъ 188 модіевъ и 20 литръ. Ошибка заключается въроятно въ неточномъ умножени; по крайней мъръ цифра 185 мод. 5 литръ подтверждается следующими строками. «Теперь оказывается земли (т. е. пахатной) 36 модіевъ, остальную же землю находящуюся по ту сторону загубила река, разливаясь по ней, и она поросла тамарисомъ. Измерена и земля по ту сторону реки Меандра близъ ръки Гирокома и оказалось на съверной сторопъ 15 сокаріевъ, на западной 25 сок., на южной до ръки 7 сокаріевъ; итого ширина 17 сокаріевъ, длина 15 сокаріевъ, модіевъ 2121, безъ пахатной земли загубленной рекой и поросшей тамарисомъ, вмёстё съ которой выходить 361 мод. 25 литр. <sup>2</sup>). Дъйствительно, если вычесть изъ 185 мод. 5 литр. выше указанные 36 мод., получимъ 149 мод. 5 литр., что вмёстё съ 2121/ мод. составляеть 361 мод. 25 литр. Но въ полѣ не могло быть 2121/2 мод., если длина его составляла 15 сок., а ширина 17 сок.; витсто 15 здёсь надо читать 25 °). Изъ этихъ данныхъ слёдуетъ, что въ имъніи Мандракла было 2481/2 модіевъ пахатной земли, если предполагать по аналогіи съ предъидущимъ, что помянутые  $212^{1}/_{3}$  модієвъ были полемъ  $^4$ ).

Имѣнія Принъ, входившее въ черту Мандракла, и Галанда представляютъ исключеніе въ томъ отношеніи, что они не описаны такъ



<sup>1)</sup> Раньше даны четыре измёренія 9,80,  $2^{1}/_{2}$ , 22, сумма которых составляють  $63^{1}/_{2}$  сокарія, а не  $60^{1}/_{2}$ . Но если примемъ цифру  $63^{1}/_{2}$ , длина будеть не 59,2 сок., а 61,2.

<sup>2)</sup> Напечатано (VI, 13) μοδίων τζα' очевидно вмѣсто τξα'.

<sup>3)</sup> Восточная сторона не отмінена, она вітроятно равна была западной и длина будеть 25 сок. Но ширина не 17 сокарієвъ, а 12, если на сівері 15 сок., а на юзі 7.

<sup>4)</sup> Въ другомъ мѣстѣ сказано, что аренда съ полей Мандракла составляетъ 14 номизмъ. Если предполагать, что вся пахатная земля была сдана въ аренду по указанной въ писцовой книгѣ цѣнѣ (номизма съ 10 модіевъ), мы можемъ сдѣлать зажлюченіе, что поля въ имѣніи Мандракла было только 140 модіевъ.

точно, какъ остальныя. Очень подробно указаны границы имѣнія Прина и затѣмъ прибавлено, что въ этихъ границахъ есть пахатная земля и луга, которые не измѣрены. О Галаидэ наоборотъ говорится слѣдующее: «границы этого имѣнія не указаны въ писцовой книгѣ, и тамъ находится только его измѣреніе, именно во всемъ имѣніи 762 модія 10 литръ. Измѣривъ это имѣніе, мы нашли въ немъ столько же модіевъ, согласно съ опредѣленіемъ писцовой книги нашего приказаъ. Нотарій Адамъ не сообщаетъ причины, почему онъ не нашель нужнымъ измѣрить землю въ Принѣ; вѣроятно онъ только провѣрилъ писцовую книгу, составленную раньше, и счелъ возможнымъ удовольствоваться общими указаніями тамъ, гдѣ и до него не было точныхъ цифръ.

За то онъ сообщиль намъ любопытныя подробности при описи имѣнія Вариса. «Въ границахъ имѣнія Варисъ, говорить онъ, есть земля, которой незаконно завладѣлъ монастырь Оровонъ, какъ утверждають парики, пресвитеръ Мосхъ и протокураторъ имѣнія Вариса, и которая нами не измѣрена; надо произвести разслѣдованіе и пройти по этому мѣсту съ честнымъ крестомъ и передать и эту землю господину нашему (т. е. Андронику Дукѣ), какъ намъ приказано».

По всей въроятности письменныхъ документовъ на спорный участокъ не было и поэтому кром' свид' тельских в показаній приб' в гли къ доказательству, называвшемуся крестопрохождениемъ. Описание этого способа находимъ въ одномъ авонскомъ документъ. Когда возникъ споръ между монастыремъ св. Пантелеймона и монастыремъ св. Никона, было постановлено, чтобы игуменъ перваго монастыря Митрофанъ завърнаъ присягою, что оспариваемое поле принадлежитъ обители св. Пантелеймона. «И было страшно видеть то, что произошло, а именно: мужъ глубочайшей старости, уже около 70 льтъ, помянутой обители канигуменъ, благоговъйнъйшій монахъ, господинъ Митрофанъ, держа при персяхъ святое Евангеліе, и два другіе старца, также почтенные съдиною и добродътелью, изъ коихъ одинъ держаль на плечахъ честный кресть, а другой пречистую и божественную икопу, размежевывали мъсто. У всъхъ насъ стали дыбомъ волосы, когда мы это увидели. Однако-же съ такой страшной клятвой спорное это мѣсто было размежевано 1).



<sup>1)</sup> Акты русскаго на Авонѣ монастыря, стр. 34—35. При спорѣ, возникшемъ у .Лемвійскаго монастыря, 80 лѣтній старикъ пошелъ съ крестомъ въ рукахъ и укаваль старые пограничные столбы, сдѣлавшіеся мало замѣтными отъ времени. Васильевскій. Матеріалы для внутренней исторіи византійскаго государства (Ж. М. Н. Пр. 1880 г., іюль, стр. 161).

Въ Варисѣ, описанномъ особенно тщательно, указаны границы не только полей, но и луговъ и гористой земли. Изъ этого послѣдняго описанія (VI, 11) узнаемъ, что на границахъ царской земли ставились камни съ надписью: ὄρος βασιλικός, царская граница.

## Ш.

Въ Патмоской писцовой книгѣ перечислены и парики, жившіе въ имѣніяхъ, подаренныхъ Андронику Дукѣ. Именно, записаны имена крѣпостныхъ и ихъ семейства, скотъ, разрядъ къ которому они принадлежатъ (зевгаратные, вондатные, актимоны), подать, какую они платятъ. Записывались они вѣроятно въ томъ порядкѣ, какъ жили, а я размѣщаю ихъ здѣсь по разрядамъ, чтобы удобнѣе было дѣлатъ выводы изъ этихъ данныхъ.

## Имъние Варисъ.

- 1) Анна, вдова Хасана, имѣетъ дочь Марію, зятя Льва, зевгарій одинъ, лошадь одну, номизмы 3.
- 2) Михаилъ Хинарій, имѣетъ жену Анну, зевгарій одинъ, три коровы, лошадь одну, осла одного, свиней 14, номизмы 3, миліарисієвъ 10.
- 1) Өеодуль, имбеть жену Марію, дочь Анну, актимонь, полномезмы.
- 2) Георгій Тсикъ, им'ьетъ жену Анну, сына Іоанна, актимонъ, полномизмы.
- 3) Варда, сынъ Георгія Мизотера, имѣетъ жену Ирину, актимонъ, полномизмы.
  - 4) Киріакъ, сынъ вдовы Өсофано, актимонъ, полномизмы.
- 5) Мосхъ, сынъ Маруладены, имѣеть жену Марію, актимонъ, подымнаго (καπνικόν) полномизмы.
- Вдова Өеохаристина, имѣетъ сына Никифора, подымнаго полномизмы.
- 7) Георгій Аркудъ, имъетъ жену Марію, актимонъ, подымнаго полномизмы.
  - 8) Іоаннъ Мармара, имбетъ дочь Анну, подымнаго полномизмы.
- 9) Калла, жена Константина Калла, актимонъ, подымнаго полномезмы.

Византійскій Временника.

6

- 10) Вдова Ософано Спанагудена, имбеть дочь Марію, подымнаго полномизмы.
- 11) Киріакъ Псалидъ, имъетъ жену Өеопемпту, подымнаго полномизмы.

Итого париковъ зевгаратныхъ два (όμου πάρειχοι ζευγαράτοι δύο), актимоновъ 12 (ἀχτήμονες ιβ΄), платящихъ, какъ показываеть выше приведенный столбецъ каждаго (τέλουντες χαθώς ἄνωθεν ὁ ἐχάστου στίχος δηλοί), номизмъ 13, миліарисіевъ 8; зевгаратикій (поземельная подать ζευγαρατίχιον) миліарисія 2, фоллъ 12 1).

#### Имъние Олиноъ.

- 1) Марія, жена Іоанна Сапуны, им'єсть сына Миханла, зевгарій одинь, номизмы 3, миліарисія 3, фолль 12.
- 2) Георгій, сынъ его (т. е. Іоанна Сапуны), имѣетъ жену Ирину, дочь Марію, зевгарій одинъ, (номизмы 11/2) 3).
- 1) Киріакъ Орофилакъ, имѣетъ жену Ирину, сына Георгія, воль одинъ (βοίδιον εν), подымнаго полномизмы.
- 2) Николай, сынъ Самоны, имъетъ жену Елисавету, волъ одинъ, полномизмы.
- 3) Стратигъ пресвитеръ, имъетъ жену Ирину, сына Мосха, волъ одинъ, подымнаго полномизмы.
- 4) Георгій Фантеринъ, имѣетъ жену Анну, волъ одинъ, полномизмы.
- 1) Вдова Марія Зимидена, имбетъ сына Михаила, антимонъ, подымнаго полномизмы.
- 2) Іоаннъ, сынъ Василія Орофилака, имѣетъ сына Киріака, свиньи двѣ, актимонъ, подымнаго полномизмы.
  - 3) Георгій, сынъ Орофилака, актимонъ, подымнаго полномизмы.
  - 4) Константинъ Селивиръ, актимонъ, подымнаго полномизмы.

Итого париковъ зевгаратныхъ два, вондатныхъ четыре и актимоновъ четыре (όμοῦ πάροικοι ζευγαράτοι δύο, βοιδατικοί δ' καὶ ἀκτήμονες

<sup>1)</sup> Этотъ итогъ не соотвътствуетъ повидимому приведенному перечисленію, актимоновъ названо не 12, а 11. Но сумма подати, выведенная въ итогъ (13 ном. 8 мил.), больше той, которая получается, если сложимъ отдъльныя цифры въ каждомъ столбцъ (получится 13 ном. 4 мил.). Отсюда какъ будто слъдуетъ, что не пропущенъ не одимъ крестьянинъ. Можетъ быть во второмъ столбцъ (Георгій Тсикъ и сынъ его Іоаннъ) поименованы два актимона вопреки общему правилу, тъмъ болъе что и подать здъсь тройная противъ остальныхъ актимоновъ.

<sup>2)</sup> Въ греческомъ текстъ въ этомъ мъстъ поставлено нъсколько точекъ; изъ общаго итога легко вывести, что Георгій платиль 1½ номизмы.

τέσσαρες), платящіе, какъ показываеть вышеприведенный столбецъ каждаго, номизмъ 8 съ половиной, миліарисія 3, фоллъ 12; зевгаратикій миліарисіевъ 12, фоллъ 12.

#### Имънів Гамма.

- 1) Вдова Стратиго, имѣетъ сына Георгія, дочь Анну, зевгарій одинъ, номизмы 3, миліарисія 4.
- 2) Калія, вдова Фотина, им'єсть нев'єстку Анну, сына Іоанна, зевгарій одинъ, три коровы, муль одинъ, свиней 10, номизмы 4, миліарисій 1.
- 1) Ирина, вдова Карамаллина, имбетъ сына Михаила, вола одного, подымнаго полномизмы.
- 1) Елена, вдова Гоніата, им'єсть сына Іоанна, актимонъ, полномезмы.
  - 2) Анна вдова, актимонъ, полномизмы.
- 3) Георгій, сынъ Ирины вдовы Катсарадины, имѣетъ жену Ирину, актимонъ, подымнаго полномизмы.
- 4) Стефанъ Птелантъ, имбетъ жену Адріану, подымнаго полно-

Итого париковъ зевгаратныхъ два, воидатныхъ (βοιδάτοι) одинъ и актимоновъ 4, платящихъ, какъ указывають вышеприведенные столбцы каждаго, номизиъ  $9^{1}$ <sub>2</sub>, миліарисіевъ 5; зевгаратикій миліарисіевъ 5.

#### Имъніе Вервулили.

- 1) Іоаннъ Скринъ, имѣетъ жену Анну, сыновей Льва и Василія, зевгарій одинъ, двѣ коровы, лошадь одну, мулъ одинъ, свиней 10, номизмъ 3, миліарисія 2.
  - 2) Анна Цаминена, зевгарій одинъ, номизмъ 3, миліарисія 4.
- 1) Іоаннъ Цамъ, имѣетъ жепу Анну, воидатный (βοιδάτος), полномезмы.
- 1) Агапитъ, сынъ Грамматика, имѣетъ жену Ирину, актимонъ, подымнаго полномизмы.
- 2) Константинъ, имъетъ жену Марію, актимонъ, подымнаго полномизмы.

Итого париковъ зевгаратныхъ два, вондатный одинъ и актимоновъ два, которые платятъ, какъ показываютъ вышеприведенные столбцы каждаго, номизмъ  $7\frac{1}{2}$ , миліарисіевъ 6.

### Имъніе Галандо.

- 1) Георгій Фостиръ, имѣетъ жену Агавію, зевгаратный (ζευγαράτος), номизмы 3.
- 2) Константинъ, его зять, имъетъ жену Ирину, зевгарій одинъ, номизмы  $2^{1}/_{2}$ .
- 3) Іоаннъ Агурицъ, имъстъ жену Анну, сына Константина, зевгарій одинъ, свиней 3, номизмъ 3, миліарисій 1.
- 4) Петръ Туфаосъ, имѣетъ жену Калію, сына Іоанна, зевгарій одинъ, номизмъ 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub>.
- 5) Георгій Сидера, имѣетъ сыновей Льва и Іоанна, зевгарій одинъ, номизмъ 3.
  - 6) Іоаннъ пресвитеръ, сынъ Пецула, зевгарій одинъ, номизмъ  $2^{1}/_{2}$ .
- 7) (Имя не разобрано) имъетъ жену Ирину, сына Василія, зевгарій одинъ, лошадь одну, номизмъ 3, фоллъ 12.
- 8) Левъ, братъ Сидеры, имѣетъ жену Ирину, зевгаратный ( $\zeta$ ευγα- $\rho$ άτος), номизмы 3.
- 9) Георгій Маврогеоргъ, им'єстъ жену Өпріану, сыновей Льва и Георгія, зевгарій одинъ, коровы дв'є, номизмы 3, миліарисій 1.
  - 1) Георгій, сынъ Харокопины, актимонъ, полномизмы.
  - 2) Софія, вдова Никифора, актимопъ, полномизмы.
  - 3) Михаилъ, сынъ Аспидены, актимонъ, полномизмы.

Итого париковъ зевгаратныхъ 9 и актимоновъ 3, которые платять, какъ указывають вышеприведенные столбцы каждаго изънихъ номизмъ 27, миліарисіевъ 2, фоллъ 12.

Въ имѣніи Меданіѣ записано два парика: 1) Георгій, имѣетъ жену Анну, сына Іоанна, зевгаратный. 2) Петръ Калавръ, имѣетъ жену Өеопемпту, дочь Анну, зевгаратный. Что было въ документѣ послѣ словъ зевгаратный, издатели не могли разобрать и остается неизвѣстнымъ, какую подать платили эти крестьяне.

Въ имѣніи Мандракла значится одинъ парикъ безъ обозначенія подати: Никифоръ, сынъ Саракина, имѣющій жену Киссіану, дочь Марію, зятя Льва, зевгарій одинъ, осла одного.

При описаніи имѣнія Мандракла отдѣльно упомянуть виноградный садъ (ἀμπελοχήπιον) въ 30 модіевъ подъ названіемъ Миктиринъ; садъ этотъ не весь быль засаженъ виноградникомъ, туть было 4 модія пахатной земли и туть сидѣлъ парикъ Георгій Аменотриха, имѣвшій сына Михаила, дочь Анну, зятя Іоанна.

Въ концѣ Патмоской писцовой книги говорится слѣдующее: итого оказалось париковъ въ усадебномъ имѣніи Варисѣ и во всѣхъ помянутыхъ имѣніяхъ, дизевгаратныхъ (διζευγαράτοι) ни одного, монозевгаратныхъ (μενοζευγαράτοι) 18, воидатныхъ 6, капникаріевъ (хаπνιхάριοι) 25.

Изъ этихъ словъ мы узнаемъ совсѣмъ новый фактъ, что въ Византіи существовали крестьяне, называвшіеся дизевгаратными, т. е. получавшіе двойной надѣлъ, двойной зевгаратъ. Ихъ не оказалось въ имѣніяхъ, подаренныхъ Андронику Дукѣ, и обстоятельство это отмѣчается въ писцовой книгѣ конечно потому, что такіе дизевгаратные крестьяне встрѣчались по сосѣдству. Названные поименно парики принадлежатъ къ тремъ разрядамъ, извѣстнымъ намъ изъ другихъ источниковъ; это зевгаратные, воидатные и актимоны. Капникаріи, о которыхъ говорится въ концѣ писцовой книги, только другое названіе для актимоновъ. Какіе были надѣлы у крѣпостныхъ и были-ли у нихъ подворные участки въ родѣ упоминаемыхъ въ Хиландарскомъ практикѣ, въ Патмоской писцовой книгѣ не сказано. Актимоны значитъ неимущіе и повидимому они не даромъ такъ назывались; у нихъ не было скота и по всей вѣроятности не было земли.

Послѣ перечисленія париковъ въ каждомъ имѣніи говорится, что зевгаратныхъ было столько-то, воидатныхъ столько-то; а въ отдѣльныхъ столбцахъ крестьяне только два раза названы зевгаратными и только разъ воидатными. Во всѣхъ остальныхъ случаяхъ о зевгаратныхъ крестьяпахъ сказано, что они имѣютъ одинъ зевгарій (т. е. одну пару воловъ), а о воидатныхъ, что они имѣютъ одного вола. Такимъ образомъ по даннымъ Патмоской писцовой книги зевгаратный крѣпостной это тотъ, кто имѣетъ пару воловъ, воидатный тотъ, кто имѣетъ одного вола. Мы должны однако предполагать, что зевгаратнымъ было дано болѣе земли чѣмъ воидатнымъ, и въ этомъ случаѣ величина надѣла соотвѣтствуетъ количеству рабочаго скота.

Такое соотвётствіе наблюдается далеко не вездё. Изъ Хиландарской писцовой книги видно, что всё крестьяне, владёющіе подворными участками въ 100 и 70 кобловъ, имёютъ по парё воловъ, но изъ 20 крестьянъ, владёющихъ участками въ 50 кобловъ, 12 имёютъ по парё воловъ, а 8 по одному волу. Далее зевгарій встречается неоднократно у крестьянъ, обладающихъ ничтожнымъ надёломъ, напр. только виноградникомъ въ 4, 2, 1½ и даже 1 коблъ; наконецъ названо 9 безземельныхъ крестьянъ, у которыхъ все таки было по парё воловъ. Въ Хи-

ландарской писцовой книгѣ крѣпостные не названы ни зевгаратными, ни воидатными, ни актимонами, и если бы мы пожелали подвести ихъ подъ эти разряды, то должны были бы руководствоваться ихъ подворными участками, а не словами «зевгарій» или «волъ одинъ», встрѣчающимися въ отдѣльныхъ столбцахъ 1).

Въ концѣ Патмоской писцовой книги сказано, что дизевгаратные и монозевгаратные крѣпостные платять подымнаго и подати именуемой συνωνή по одной номизмѣ (τελοῦντες οἱ μὲν διζευγαράτοι καὶ οἱ μονοζευγαράτοι ὑπὲρ συνωνῆς καὶ καπνικοῦ αὐτῶν ἀνὰ νομίσματος ἐνός), вондатные по полномизмы, капникаріи (или актимоны) имѣющіе ословъ по полномизмы, какъ освобожденные отъ нѣкоторыхъ повинностей (ὡς ἐξκουσσάτοι), а неимѣющіе ословъ по 3 миліарисія з); актимоны обѣихъ категорій платять пастбищнаго за крупный скоть по 1 миліарисію съ штуки, а за овецъ каждый актимонъ платить согласно пропорціи по 1 номизмѣ со ста, напр. за 50 овецъ полномизмы.

Изъ отдельныхъ столбцовъ крепостныхъ, жившихъ въ Варисе и

<sup>1)</sup> Зевгарій записанъ у крестьянъ съ высшимъ наділомъ въ 100 кобловъ, со среднимъ въ 50 кобловъ, съ ничтожнымъ надъломъ въ 2 кобла виноградника и даже у нѣкоторыхъ крестьянъ, совсвиъ не имъющихъ подворнаго участка. О. И. Успенскій въ изданіи Хиландарской писцовой книги сдёлаль изъ этого такой выводъ: «Есть вевгари съ 70 коблами, есть съ 50, наконецъ, встречаются вевгари и безъ падотной земли. Изъ этого вытекаетъ, что въ повятіе о зевгаръ не входить необходимо опредъленный надълъ землей, зевгарь есть административно податная квалификація крестьянской стаси (стр. 25)». Впосл'ядствіе О. И. Успенскій зам'ятиль свою оппибку и исправилъ ее такими словами: «слово зевгарь должно быть толкуемо въ простомъ непереносномъ смысят; въ столбцт является зевгарь, если у козяина была пара воловъ и наоборотъ записано волъ, когда въ хозяйствъ нътъ пары, а одинъ только быкъ (Ж. М. Н. Пр. 1885 г., іюль, стр. 20)». Следовательно таблица вевгарей, составленная О. И. Успенскимъ и приложенная къ изданію Хиландарскаго практика (стр. 27), представляеть списокъ воловъ по селамъ; изъ нея узнаемъ, что въ Градцѣ было 38 паръ воловъ, а въ Лужьцѣ три; начинающіе ученые придутъ вѣроятно въ ивкоторое смущеніе отъ того, что волы подвлены здвсь на церковныхъ, помъщичьихъ и свободныхъ, хотя мы ничего не знаемъ объ этихъ трехъ породахъ. Но даже опытный ученый недоумъваеть, при видъ слъдующаго факта. О. И. Успенскій признаеть, что зевгарь въ Хиландарскомъ практикѣ значить пара воловъ, но въ той же статьъ пишетъ: «Общее число описанныхъ дворовъ 127, между ними меньше половины полныхъ хозяйствъ, именно только 49: 27 зевгарей у церковныхъ крестьянъ, 20 у проніарскихъ и 2 у свободныхъ (стр. 8)». Слѣдовательно здѣсь авторъ причиеляеть къ полнымъ козяйствамъ (иначе зевгаратамъ) и нъкоторые безземельные дворы, ва томъ основаніи, что у нихъ есть пара воловъ.

<sup>2)</sup> Мѣсто это не совсвиъ ясно, по всей въроятности его надо понимать такъ: актимоны, имъющіе ословъ, платятъ вдвое больше противъ актимоновъ, не имъющих ословъ, но за то первые освобождены отъ какихъ-то повинностей, по всей въроятности это повинность, называвшаяся ἀγορὰ ὀνοχηλωνίων, ὀνοθηλειῶν (Act. gr. VI, 20, 22, 27, 47). Σνυωνή натуральная повинность, обязательная поставка хлѣба по пониженной цѣвѣ, которая здѣсь обращена въ денежную.

приписанныхъ къ нему имѣпіяхъ, видно, что актимоны платять всѣ за единственнымъ исключеніемъ і) полномизмы, хотя и не отмѣчено, чтобы они имѣли ословъ. Точно также и въ столбцахъ воидатныхъ значится у всѣхъ по полномизмѣ. При актимонахъ въ 15 случаяхъ изъ 24 подать въ отдѣльныхъ столбцахъ названа подымнымъ, а въ 9 случаяхъ поставлена цифра безъ обозначенія подати. Въ столбцахъ воидатныхъ 3 раза изъ шести платимая ими подать названа подымнымъ. Мы конечно въ правѣ заключить, что въ столбцахъ крѣпостныхъ воидатныхъ и актимоновъ записана подать, называвшаяся подымнымъ.

Но просмотрѣвъ списокъ зевгаратныхъ крестьянъ, мы замѣчаемъ, что они платятъ въ большинствѣ случаевъ 3 номизмы и 3 номизмы съ дробью, въ одномъ случаѣ свыше 4 номизмъ, въ одномъ 1½ номизмы и въ одномъ случаѣ 2½ номизмы. Между тѣмъ въ концѣ той-же Патмоской писцовой книги сказано положительно, что зевгаратные крѣпостные платятъ 1 номизму подымнаго. Слѣдовательно въ ихъ столбцы вписана не одна подымная подать, и дѣйствительно въ строкѣ зевгаратныхъ ни разу не стоитъ слова хатихо́у. Какая-же другая подать могла быть тутъ присчитана, и почему зевгаратные платятъ не поровну, какъ воидатные и актимоны?

Ответить на этоть вопрось было-бы легче, если-бы въ какойнибудь книге можно было найти обстоятельныя сведенія о византійскихъ податяхъ. Довольно значительный матеріаль заключается въ Хиландарской писцовой книге, но къ сожаленію онъ остается не разработаннымъ и издатель этого важнаго памятника О. И. Успенскій сделаль немного для разъясненія напечатанныхъ имъ цифръ 2). Въ виду этого мнё приходится прежде всего напечатать списки крёпост-

<sup>1)</sup> Это единственное исключеніе Георгій Тсикъ въ Варисѣ, о которомъ сказано ало воїо́хтою ахт $\eta$ ию». Можно предполагать, что здѣсь подъ однимъ столбцомъ записано два актимона, такъ какъ мтогъ не вѣренъ, и затѣмъ одинъ изъ нихъ какъ будто былъ прежде вомдатнымъ, но всетаки подать съ обовхъ должна была бы составлять 1 номизму, а не  $1^{1}/_{2}$  номизмы.

<sup>2)</sup> Особенно неудачны его попытки объяснить некоторые менонятые имъ термины взъ славянскаго языка, тогда какъ терминологія Хиландарской писцовой книги вообще греческая. О. И. Успенскій старается объяснить абелопахто темъ, что тутъ будто бы выпало начальное з и нужно читать забелопахто, а въ древних памятникахъ встрёчается забёль. Однако абелопахто есть несомнённо греческое ἀμπελόπατον, — терминъ, встрёчающійся въ одномъ греческомъ хрисовулё Стефана Душана (Акты Русскаго на Авонё монастыря св. Пантелеймона, стр. 290).

Далье Ө. И. Успенскій утверждаеть, что строеніе слова икомоде очень странное; есля производить изъ греческаго, то представляется чуждымъ греческому языку та-

ныхъ, обложенныхъ всего сильнѣе, отъ 1½ иперпировъ до 5 иперпировъ. Я располагаю ихъ въ каждомъ разрядѣ по нисходящему порядку; первымъ поставленъ тотъ, кто имѣетъ самый большой подворный участокъ, последнимъ тотъ, у кого всего меньше земли 1).

# І. Дань въ 5 иперпировъ.

1) Василій, жена Стасія, сестры Ирина и Стаматихія, за Стаматихіей зять Янъ.

Земли 125 кобловъ, виноградника 6 кобловъ.

Зевгарь, 5 коровъ, 8 ульевъ, 10 свиней.

2) Ц. . ка, жена Калія, сыновья Иванъ и Өедоръ, дочь Анна.

Земли 100 коб., виноградника 8 коб.

Зевгарь, 4 коровы, 2 свиныи.

3) Өедөръ, жена Марія, братья Михаиль и Василій.

Земли 100 коб., виноградника 4 коб.

Зевгарь, 3 коровы, конь, осель, 20 свиней.

# II. Дань въ 4 иперпира.

1) Василій Апостать, жена Зоя, сыновья Иванъ и Өедоръ, дочери Хрисія и Марія, мать его Драгана.

Земли 100 коб.; виноградника 4 коб.

Зевгарь, 4 коровы, 20 овецъ, кобыла съ жеребенкомъ, 20 свиней.

кое напр. слово οίχομοδη или οχομοδο или η χομόδη; пришлось бы предположить перестановку слоговъ и видѣть въ славянскомъ написаніи испорченное чтеніе, напр. виѣсто οίχοδομή или οίχονομία (стр. 44). Поэтому авторъ ищетъ объясненія этого термина въ славянскихъ словахъ комать, комадъ, комидъ, изъ которыхъ первыя два не подходятъ по значенію, а третье неизвѣстнаго происхожденія и значенія. Но разсужденіе θ. И. Успенскаго опровергается греческими документами, въ которыхъ встрѣчается терминъ οίχόμοδον. Не разъ говорится, что монастырь Іоанна Богослова освобождается отъ разныхъ податей, въ томъ числѣ и отъ подати, называвшейся οίχόμοδον (Acta graeca VI, 20, 21, 27, 47).

<sup>1)</sup> При составленіи этой таблицы я считаль, что земля подъ виноградникомъ стоить въ 10 разъ дороже, чёмъ пахатная земля, что слёдовательно 1 кобль виноградника все равно что 10 кобловъ пахотной земли. Разсчеть мой не произволень, а основань на самой Хиландарской книге, гдё сказано, что за 50 кобловъ поля аренды платится 1 иперпиръ, а за 5 кобловъ виноградника тоже 1 иперпиръ. Ө. И. Успенскій не замётиль этого указанія и высчитывая надёлы крёпостныхъ, внесенныхъ въ Хиландарскую книгу, принимаеть, что «виноградная плантація считалась теоретически въ 8 разъ выше и доходнёе пахотной земли средняго качества», т. е. руководствуется данными Сирійскаго Законника V вёка (Ж. М. Н. Пр. 1885 годъ, іюль, стр. 30). Крестьявъ, которые названы елевтери, я не помёщаю въ своей табляцё, потому что терминъ этоть не истолкованъ, хотя думаю, что елевтери были тожо крёпостными.

2) Михаиль, жена Марія, сынъ Іоаннъ.

Земли 100 коб., виноградника 4 коб.

Зевгарь, 4 коровы.

3) Коста, жена Іоанна, сыновья Георгій и Михаиль, дочь Ирина, за Георгіємъ сноха Марія.

Земли 100 коб., виноградника 4 коб.

Зевгарь, 3 коровы, 4 свиныи.

4) Георгій, жена Зоя, сынъ Өеотокій, дочь Анна.

Земли 100 коб., виноградника  $3\frac{1}{2}$  коб.

Зевгарь, 3 коровы, осель, 6 свиней, 30 овець.

5) Димитрій, жена Ирина, сынъ Янъ, дочери Калія и Анна.

Земли 100 коб., виноградника 3 коб.

Зевгарь, 2 коровы, 20 овецъ, оселъ, 6 свиней.

## III. Дань въ 3 пиерпира.

1) Михаиль Лимлянинь, брать Іоаннь, сестра Марія.

Земли 100 коб., виноградника 7 коб.

Зевгарь.

2) Куманъ, жена Өеодора, братья Өедоръ и Динтрій.

Земли 100 коб., виноградника 6 коб.

Зевгарь, 3 коровы, 20 овецъ, 10 свиней.

3) Михаилъ Акритинъ, жена Калія, сыновья Николай и Георгій, дочери Марія и Зорана.

Земли 100 коб., виноградника  $2^{1}/_{3}$  коб.

Зевгарь, 2 коровы, 30 оведъ.

4) Вдовица Марія, сынъ Коста, дочь Ирина, племянникъ Георгій, племянница Калія.

Земли 50 коб., виноградника 7 коб.

Волъ, 2 коровы, 15 овецъ, 4 свины.

5) Янъ, жена Калія, сынъ Өедоръ.

Земли 100 коб.

Зевгарь, 4 коровы.

6) Янъ, сынъ Христодуловъ, жена Марія, сыновья Добромиръ, Георгій, Өедоръ, дочь Костадія.

Земли 50 коб., виноградинка 2 коб.

Зевгарь.

7) Василій, жена Аретія, сыновья Коста и Янъ, дочь Өеодора. Земли 50 коб., виноградника 1½ коб. Зевгарь, 25 овецъ.

# IV. Дань въ 21/2 иперпира.

1) Янъ, сынъ Фруга Христодула, жена Калія, дочь Зоя.

Земли 70 коб., виноградника  $4^{1}/_{2}$  коб.

Зевгарь, 2 коровы, 10 овець, 5 ульевъ.

2) Доброта, двое младенцевъ.

Земли 70 коб., виноградника 3 коб.

Зевгарь, 4 коровы, 10 овецъ, 5 ульевъ, 4 свиныя.

3) Коста, жена Фотинія, дочь Зоя.

Земли 70 коб., виноградника  $2\frac{1}{2}$  коб.

Зевгарь, 3 коровы, 10 овецъ, 6 свицей, 5 ульевъ.

4) Вдовица Анна, сыновья Коста и Өедоръ, дочери Марія, Калія, Хрисія, зять Янъ, внучка Марія.

Земли 50 коб., виноградника 4 коб.

Зевгарь, 5 коровъ, 6 свиней.

5) Попъ Георгій, сынъ Димитрій.

Земли 50 коб., виноградника 4 коб.

Зевгарь, 2 коровы, 4 свиньи.

6) Димитрій, жена Георгія, сыновья Николай и Георгій.

Земли 50 коб., виноградника  $3\frac{1}{2}$  коб.

Зевгарь, 12 коровъ, конь, 25 ульевъ, 10 свиней.

7) Михаилъ, жена Зорана, сыновья Димитрій и Николай, дочь Калія.

Земли 50 коб., виноградника 31/2 коб.

Зевгарь, 20 свиней, 20 ульевъ.

8) Мануилъ, жена Ирина, сыновья Димитрій, Өедоръ, Янъ.

Земли 50 коб., виноградника 11/2 коб.

Зевгарь, 3 коровы.

9) Василій, жена Марія, сыновья Өедоръ и Янъ, дочь.

Земли 50 коб., виноградника 1 коб.

Зевгарь, 2 коровы, 4 свины, 20 ульевъ.

# V. Дань въ 2 иперпира.

1) Вдовица Өеодора, сыновья Куманъ и Панагіотъ.

Земли 50 коб., виноградника 51/2 коб.

Волъ, оселъ, 5 свиней.

2) Вдовица Ирина, сынъ Михаилъ, дочь Зоя, за ней зять Василій. Земли 50 коб., виноградника 5½ коб.

Зевгарь, 2 коровы, 4 свиньи.

3) Георгій, жена Марія, сынъ Димитрій, дочь Калія, сестра Анна. Земли 50 коб., виноградника 4 коб. Воль.

4) Вдовица Өеотокія, сынъ Іоаннъ, дочери Калія и Еморфія.

Земли 50 коб., виноградника 3 коб.

Зевгарь, 3 коровы.

5) Вдовица Анна, сыновья Іоаннъ и Оедоръ.

Земли 50 коб., виноградника 3 коб.

Волъ, 2 коровы, 4 свиньи.

6) Вдовица Зоя, сынъ Николай и сноха за нимъ Анна.

Земли 50 коб., виноградника 2 коб.

Волъ, 2 коровы, 4 свиньи.

7) Костадинъ, жена Ирина, сыновья Лукишъ и Марко.

Земли 50 коб., виноградника 2 коб.

Волъ, 2 коровы, 4 свиньи.

8) Коста, жена Пепанія, сынъ Янъ, дочь Калія.

Земли 50 коб., виноградника  $1\frac{1}{2}$  коб.

Зевгарь, 4 коровы.

9) Георгій, жена Ирина, сынъ Іоаннъ.

Земли 50 коб., виноградника 1/2 коб.

Зевгарь, 2 коровы.

10) Янъ Моровундинъ, жена Калія, дочь Зоя, ея мужъ Өедоръ, внуки Іоаннъ и Димитрій, сестры Зена и Марія.

Виноградника 5 коб.

Зевгарь, 3 коровы, 15 овецъ, 4 свиныи.

11) Николай Даміанъ, жена Зоя, сыновья Миханлъ, Янъ и Василій, дочь Ирина.

Виноградника 4 коб.

Зевгарь, 3 коровы, 6 свиней.

12) Димитрій Парцаловъ сынъ, жена Калія, сыновья Михаилъ, Іоаннъ, Георгій, дочь Марія, за Іоанномъ сноха.

Земли 13 коб., виноградника 2 коб.

Зевгарь, 20 оведъ, 4 свиньи.

13) Димитрій Кукулель, жена Марія, сыновья Георгій и Михаиль, дочь Калія.

Виноградника 2 коб. Зевгарь, 2 коровы.

# VI. Дань въ 11/2 иперпира.

1) Коста, сынъ Николая, жена Стана, сыновья Георгій, Янъ, Киріакъ, дочери Өеодора и Марія.

Земли 50 коб., виноградника  $2^{1}/_{2}$  коб.

Волъ, 2 коровы, 3 свиньи.

3) Коста, сынъ Михаила, жена Станула, сынъ Михаилъ, дочь Ирина, сынъ Янъ и сноха за намъ Анна.

Земли 50 коб., виноградника  $2^{1/2}$  коб.

Волъ, 2 коровы.

3) Вдовица Зоя, дочь Ирина, за ней зять Георгій, внукъ Димитрій.

Земли 25 коб., виноградника 4 коб.

Волъ, 3 свиньи.

4) Василій, жена Марія.

Земли 50 коб.

Воль, 30 овецъ.

 Димитрій Фруговъ, жена Анпа, сыновья Василій и Янъ, дочери Калія и Марія.

Виноградника  $4^{1}/_{2}$  коб.

Зевгарь.

6) Димитрій попъ, жена Ирина, сынъ Николай, дочь Марія. Виноградника 4 коб.

Зевгарь, 25 овецъ, оселъ, 4 свиным.

7) Янъ Клобучаръ, жена Евдокія, сынъ Стаматъ, дочь Калія.

Виноградника 4 кобла.

Зевгарь.

8) Василій, жена Өеодотія, сыновья Михаиль и Николай.

Виноградника 3 коб.

Корова.

9) Никифоръ, жена Анна.

Виноградника  $2\frac{1}{2}$  коб.

Волъ, 20 овецъ.

10) Коста, сынъ Михаила Лимленина, жена Марія, сынъ Александръ.

Виноградника 2 коб.

Зевгарь, 2 коровы.

Изъ 27 нариковъ, платящихъ дань въ 1 иперпиръ, только два имъютъ и пахатную землю, и виноградникъ:

- 1) Киріакъ, жена Марія, земли 50 коб., виноградника 1 коб., волъ.
- 2) Янъ, жена Зоя, сыновья Димитрій и Георгій, земли 25 коб., виноградника 1/2 коб.

Одинъ имѣетъ 25 кобловъ земли безъ виноградника, 13 имѣютъ только виноградникъ (одинъ 4 кобла, одинъ 3 кобла, трое по 2 кобла, трое по  $1^{1}/_{2}$  кобла), 11 не имѣютъ подворныхъ участковъ.

Изъ 6 париковъ, платящихъ  $\frac{2}{8}$  иперпира, у двухъ отмѣченъ виноградникъ (у одного 3 кобла, у другого  $\frac{1}{2}$  коб.), у остальныхъ нѣтъ подворныхъ участковъ.

Париковъ, платящихъ пол-иперпира, всего 24, изъ нихъ 7 имѣютъ маленькіе клочки виноградника (въ  $\frac{1}{2}$ , 1 и  $1\frac{1}{2}$  коб.), у остальныхъ нѣтъ подворныхъ участковъ. У 10 имѣется по одному волу, а у одного пара воловъ (зевгаръ).

Трое париковъ обложены данью въ  $\frac{1}{8}$  иперпира, изъ которыхъ одинъ имѣетъ виноградникъ въ одинъ коблъ. Одинъ парикъ, вдовица Силигнія платитъ всего  $\frac{1}{4}$  иперпира.

Въ Хиландарской писцовой книгъ денежная повинчость, внесенная въ отдельные крестьянскіе столоцы, называется данью, что соответствуетъ греческому термину τέλος и означаетъ подать вообще. Въ концѣ писцовой книги приведены еще нѣкоторыя подати, которыя не расписаны по отдільнымъ крестьянскимъ дворамъ, ирь (άεριχόν или άήρ), хиродакатія (десятокъ со свиней), десятокъ пчелиный, ономія (ἐννόμιον пастбищное). По аналогіи съ Патмоской писцовой книгой мы въ правъ предполагать, что подъ данью скрывается прежде всего подыиное, хапикой. Даже былый просмотры приведеннаго мной списка убъждаетъ насъ въ томъ, что количество земли не служило единственнымъ мариломъ дани. Конечно крестьяне, имающие въ подворномъ участке 100 кобловъ земли, платятъ вообще больше, чемъ имеющіе 50 кобловъ, точно также, какъ съ зевгаратныхъ по свидътельству Патмоской писцовой книги взыскивается вдвое больше подымнаго, чемъ съ воидатныхъ. Но вместе съ темъ крепостные, постаменные мной последними въ каждомъ разряде, могли бы быть и первыми въ следующемъ разряде. Почему напримеръ три крестьянскихъ двора, им $\frac{1}{2}$  по 70 кобловъ земли и отъ  $2^{1}$ , кобловъ виноградника (IV разр. № 1-3), платять 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> иперпира, а два крестьянина, имъющіе только 50 кобловъ земли и 11/,-2 кобловъ виноградника (III разр. № 6 и 7), т. е. люди повидимому менѣе состоятельные, платять 3 иперпира? Происходить это можеть быть потому, что у двухъ последнихъ домохозяевъ имеются два и три сына, а у платящихъ  $2^{1}/_{2}$  иперпира всего по одному работнику въ дом'в. Но вотъ есть семейства, у которыхъ тоже по 50 кобловъ земли и виноградника 2, 3 и даже 5 кобловъ и которыя платять не 3 и даже не 2¹/2, а только 2 иперпира. Все это вдовы (№ 1, 2, 4, 5, 6 V разряда), а судя по некоторымъ даннымъ къ вдовьему хозяйству имели снисхожденіе, особенно, когда во вдовьемъ дворѣ было мало рабочихъ рукъ. Сведение это напечатано не такъ давно восисивиъ монахомъ Александромъ; правда, что рѣчь идетъ не о подати, а объ оброкъ и притомъ въ XV-мъ веке, но всетаки при скудости матеріала и этотъ поздній документъ пріобретаеть некоторую важность. Въ описи именій, принадлежащихъ Аоонской лавръ, говорится, что такъ какъ кръпостные не несуть барщины, они должны платить монастырю оброкъ, именно зевгаратные по 4 иперпира, воидатные по три иперпира, вдовы по 1 иперпиру <sup>1</sup>). Быть можеть при обложении крестьянских дворовъ принимались во вниманіе и женщины, и мы видимъ, что указанныя семейства, обложенныя  $2^{1}/_{2}$  иперперами, малочисленные семействы, обложенныхъ 3 иперпирами. Въ первомъ случат 3 души (1 мужская, 2 женскія), 1 душа (муж.) и 3 души (1 муж., 2 жен.), во второмъ 6 душъ (4 муж., 2 жен.) и 5 душъ (3 муж., 2 жен.).

Одинъ крестьянскій дворъ, имѣющій всего 4 кобла виноградника (V разр. № 11), платитъ 2 иперпира, въ то время какъ вообще дворы съ такими ничтожными надѣлами платятъ 1 иперпиръ. Надо думать, что въ данномъ случаѣ имѣла значеніе многочисленность семейства, состоящаго изъ 6 душъ (4 муж. и 2 жен.). Точно также и другой дворъ съ еще пѣсколько меньшимъ надѣломъ обложенъ тоже 2 иперпирами (V разр. № 12), и тутъ мы насчитываемъ 7 душъ (4 муж. и 3 жен.). Въ двухъ случаяхъ крестьяне при 4 коблахъ виноградника платятъ 1½ иперпира; въ обоихъ дворахъ по 2 мужскія души (VI разр. № 6—4 души, № 7—5 душъ).



<sup>1)</sup> Этогъ документь отъ 1420 г. напечатанъ въ изданія Константинопольскаго Силюга, т. 25, стр. 167—168.

Однако такая же вдовица Анна (IV разр. № 4), какъ и вышеупомянутыя должна отдать сборщику податей не 2, а  $2^{1}/_{2}$  иперпира. Очень въроятно, что туть не было несправедливости; вдовица Анна располагала значительнымъ количествомъ рабочихъ рукъ, въ ея дворъ записаны два сына, три дочери и зять (3 муж. души, всего 7 душъ). У вдовицъ же, платившихъ два иперпира, было по одному и по два работника (3 души, 4 души, 4 души, 3 души, 3 души).

Почему Куманъ (III разр. № 2), имѣющій 100 кобловъ земли и 6 кобловъ виноградника, платитъ 3 иперпира, тогда какъ вообще дворы съ 100 коблами земли и виноградниками отъ 3-4 кобловъ обложены 4 иперпирами? По всей в роятности потому, что онъ былъ единственнымъ работникомъ, а упомянутые братья его были малолътними; изъ Хиландарской писцовой книги видно, что взрослые братья большей частью не жили вмёстё. Конечно мы не можемъ доказать, что во всёхъ случаяхъ обложение зависёло отъ платежной силы семьи; легко подсчитать, сколько записано мужских душъ въ каждомъ дворѣ, но невозножно сказать, сколько было вэрослыхъ работниковъ. Однако, если не думать, что обложение было крайне неравномърнымъ и не-, справедливымъ, надо предполагать, что при назначени дани, упомянутой въ Хиландарской писцовой книгѣ, принималась во вниманіе не только величина надъла, но и составъ семьи. Другими словами въ дань эту входила подымная подать и подать поголовная, едва ли отивненная. Въ документахъ XII-го въка говорится на ряду съ нодымнымъ и пастбищнымъ о хефадатіхюм, и въ этомъ терминъ нельзя не видёть capitatio humana римскихъ временъ 1).

Существованіе поголовной подати въ Византіи болье чымъ правдоподобно, не смотря на противоположное мижніе Цахаріз <sup>3</sup>). Но мы не знаемъ, были ли обложены одни мужчины или также и женщины, какъ



<sup>1)</sup> Монастырь Авинской Божіей Матери διορίζεται διὰ τοῦ παρόντος χρυσοβούλλου λόγου ἐξχουσσεύεσθαι τοὺς τοιούτους παροίχους ἀπὸ ἐννομίου, συνωνής, κεραλατικίου, ἀερικοῦ, καπνικοῦ (Acta graeca VI, 121). ἀλλ' οὐδὰ ἐννομίου δόσει ἢ κεραλαιογράφου ἢ ἐτάρου τινὸς κεφαλαίου (Ib. IV, 318). Въ вышеупомянутомъ документѣ, напечатанномъ въ Константинополѣ, говорится также о подати хераλιάτικον.

Византійскіе юристы XI въка персводять датинское capitatio терминомъ хефидатию. Zachariā von Lingenthal. Zur Kenntniss des römischen Steuerwesens (Mémoires de l'Académie Imp. des Sciences, t. VI, p. 12).

<sup>2)</sup> В. Г. Васильевскій доказываль, что поголовная подать существовала въ Византів, а Цахаріз дуналь, что ее зам'єниль χαπνιχόν. Можеть быть посл'єдній быль вравь въ томь смысл'є, что поголовная подать высчитывалась вм'єст'є съ подымнымь и въ писцовую книгу вписывалась общая сумма.

въ Римской имперіи <sup>1</sup>). Если им'єло м'єсто посл'єднее, то разм'єръ дани, приведенной въ Хиландарской писцовой книг'є, завис'єль не только отъ количества мужскихъ работниковъ, но и отъ величины семейства вообще <sup>2</sup>).

Въ Патмоской писцовой книгѣ, въ столбцахъ зевгаратныхъ крестьлнъ подать никакъ не называется, и мы въ правѣ предполагать, что тутъ могло быть поставлено слово τέλος, дань, какъ въ Хиландарской писцовой книгѣ. Нельзя думать, что подъ не обозначенной податью подразумѣвали поземельную, зевгаратикій упомянутъ и высчитанъ отдѣльно в). Невольно обращаетъ на себя вниманіе тотъ фактъ, что столбцы отличаются другъ отъ друга небольшими частями номизмы: 3 номизмы 12 фоллъ, 3 номизмы 1 миліарисій, 3 номизмы 2 миліарисія, 3 номизмы 3 миліарисія 12 фоллъ, 3 номизмы 4 миліарисія. Очень вѣроятно, что тутъ присчитано пастбищное, составлявшее именно миліарисів и фоллы. Тогда объяснялось бы, почему въ концѣ писцовой книги говорится, что актимоны платятъ столько-то пастбищнаго, а объ остальныхъ крѣпостныхъ неупомянуто, какъ будто съ зевгаратныхъ пастбищнаго не взыскивали; разъ эта подать была



<sup>1)</sup> Есть указаніе, что въ Римской имперів поголовную подать платили мужчины съ 14 лёть, женщины съ 12 лёть и вплоть до 65-го года. О. Seeck. Die Schatzungsordnung Diocletians. Zeitschrift für Social u. Wirthschaftsgeschichte 1896 T. IV p. 816).

<sup>2)</sup> О. И. Успенскій высказаль предположеніе, что при взысканіи дани принимался въ разсчетъ не только земельный надблъ, но и количество скота. (Журн. Мин. Н. Пр. 1885 г. іюль, стр. 24). Въ подтвержденіе своей мысли онъ приводить только одинъ прижѣръ (III разр. № 4 и № 1). «Первая стась, говорить онъ, имѣетъ земли вдвое меньше, чёмъ вторая, виноградника у обоихъ домохозяевъ одинаковое количество, а между тъмъ объ стаси приравнены и обложены одинаковой податью и конечно на томъ основаніи, что въ первомъ хозяйств'в есть коровы, овцы и свяньи, которыхъ во второмъ нѣтъ». По моему предположенію основаніе здѣсь иное: въ первомъ хозяйствъ 5 душъ, во второмъ 3 души. За рогатый скотъ, за овецъ, даже за свиней платилась отдъльная подать. Предполагая, что при обложении крестьянскаго двора еще разъ принималось въ разсчетъ количество скота, мы должны прійти къ заключенію, что въ Византіи одинъ и тотъ же предметь облагался два раза, а это невъроятно. · Вышеприведенный мной примъръ прямо противоръчить предположенію О. И. Успенскаго. Три крестьянскихъ двора (IV разр. № 1—3), имѣющихъ 70 кобловъ земли и отъ  $2^{1}/_{2}-4^{1}/_{2}$  кобловъ виноградника, платятъ  $2^{1}/_{2}$  иперпира, а два двора, у которыхъ меньше и земли, и виноградника, платять 3 иперпира. По предположенію Ө. И. Успекскаго у последнихъ должно быть больше скота; на самомъ же деле какъ разъ наоборотъ, у сильнъе обложенныхъ не только меньше земли и виноградника, но и меньше скота. Изъ платящихъ 3 иперпира у одного даже совсћиъ нѣтъ скота, кромѣ пары воловъ.

<sup>3)</sup> Изъ записаннаго въ трехъ имѣніяхъ зевгаратикія трудно дѣлать какіе-нибудь выводы. Если предположить, что поземельную подать платили только зевгаратные и воидатные и первые вдвое больше вторыхъ, то въ Варисѣ на зевгаратнаго падаетъ 1½ миліарисія, въ Олинеѣ больше 3 миліарисіевъ, въ Гаммѣ 3 миліарисія.

присчитана къ другимъ, можно было и не упоминать о пастбищномъ съ зевгаратныхъ. Принимая во вниманіе, что обложеніе крупнаго рогатаго скота составляло по миліарисію съ штуки, мы во многихъ случаяхъ можемъ отнести отъ 12 фоллъ до 6 миліарисіевъ на долю пастбищнаго и окажется, что (безъ пастбищнаго) изъ 17 зевгаратныхъ крестьянъ 12 платили приблизительно 3 номизмы, трое  $2^{1}/_{2}$  номизмы, одинъ больше  $3^{1}/_{2}$  номизмъ. Вычтя по 1 номизмѣ на подымное, на долю остальной подати останется двѣ номизмы въ большинствѣ случаевъ и  $1^{1}/_{2}$  ном. въ видѣ исключенія. По аналогіи съ Хиландарской писцовой книгой мы можемъ сказать, что этой неизвѣстной податью была поголовная, такъ называемый хефалитіхюч. Но Патмоская писцовая книга составлена довольно не аккуратно и невозможно объяснить нѣкоторую впрочемъ небольшую разницу въ обложенів, тѣмъ болѣе что намъ неизвѣстенъ возрасть плательщиковъ.

#### IV.

Въ Патмоской писцовой книгѣ приведены и доходы, получавшіеся съ имѣній, подаренныхъ Андронику Дукѣ. Въ началѣ ея послѣ описанія Вариса поставлено такое заглавіе: Денежные доходы усадьбы Вариса и доходы съ остальныхъ поступленій (VI, 6 εἴσοδος τοῦ αὐτοῦ cἴχου λογαριχὴ καὶ τῶν λοιπῶν προσόδων) 1). Тутъ перечислены прежде всего разныя арендныя статьи.

| Съ пастбища на горѣ св. Иліи | 2  | номизмы. |
|------------------------------|----|----------|
| Съ дубовой плантаціи         | 2  | »        |
| Съ масличной плантаціи       | 12 | »        |
| Съ церковнаго сада           | 1  | » (      |
| Съ сада Филопотія            | 1  | w        |
| Съ сада въ Олинов            | 1  | »        |
| Съ сада въ имѣніи Принѣ.:    | 10 | »        |

<sup>1)</sup> Εἴσοδος λογαρική доходъ, получаемый деньгами въ противоположность доходу, получаемому натурою. Это ясно видно изъ устава монастыря Богородицы Благодатной. Λογάρια противополагается γεννήματα. Τὰ δὲ λογάρια εἰσκομίζεσθαι τῆ μονῆ καὶ παρουσία τοῦ οἰκονόμου ταῦτα παραδίδοσθαι τῆ καθηγουμένη καὶ τῆ δοχειαρία, говорится въ 14-й главѣ (Асta gr. V, 345), а въ главѣ 24-й дѣлается ссылка на это мѣсто: περὶ δὲ τῆς τῶν νομισμάτων εἰσόδου τε καὶ ἐξόδου ἤδη λεκτέον (Ib. V, 351). Слѣдовательно εἴσοδος λογαρίων или εἴσοδος λογαρική все равно что εἴσοδος τῶν νομισμάτων. Это подтверждается слѣдующимъ текстомъ: οὐκ ἔχομεν τὴν οἰανοῦν ἢ νομισματικὴν εἴσοδον (Acta gr. VI, 131).

Византійскій Временникъ.

Digitized by Google

| Плата (ἐπιτελεσμός) деревня Вер-                |                  |          |
|-------------------------------------------------|------------------|----------|
| вила Пандизіева                                 | . 1              | номизмы. |
| Плата (ἐπιτελεσμός) за имѣніе                   |                  |          |
| Елевнику                                        | 11/2             | D        |
| Плата за имћије Арувала                         | 11/2             | D        |
| Плата деревин Олиноа                            | 2                | <b>»</b> |
| Плата Өеодота                                   | 1                | <b>»</b> |
| Аренда съ имѣнія Меланій (ἀπὸ                   |                  | ,        |
| πάκτον προαστείων $\mathbf{M}$ ετανίων $)^1$ ). | $137\frac{1}{2}$ | »        |
| Съ полей Мандракла (апо хоро-                   |                  |          |
| πάχτου τῶν χωραφίων τῆς Μαν-                    |                  |          |
| δράκλου)                                        | 14               | n        |
| Аренда съ пахатной земли, ока-                  |                  |          |
| завшейся излишней, за 500 мо-                   | `                |          |
| діевъ (ἀπό χωροπάχτου τῆς                       |                  |          |
| εύρεθείσης χατὰ περίσσειαν γῆς                  |                  |          |
| ὑπέργου)                                        | 50               | »        |

Кром'ть того перечислены и такія статьи дохода, которыя совс'ть прекратились и которыя въ годъ составленія писцовой книги поступили не полностью. Въ числ'ть первыхъ упомянуты:

За страннопріимницу вмісто 6 номизмъ ничего.

Арендной платы (ἀπό χωροπάκτου) съ новаго парика Іоанна Діаксина Θеологита за отведенные ему 230 модієвъ вмісто 24 номизмъ ничего, потому что онъ отказался и этотъ кусокъ вновь присоединенъ быль къ остальной землі, оставшись не выділленнымъ.

За аренду пастбища Ахлады, такъ какъ лугъ превращенъ въ поле, вмѣсто 7 номизмъ ничего.

Въ числъ вторыхъ находимъ слъдующія:

За аренду пастбища въ лесу Олиноа, такъ какъ лесъ сталъ полемъ, вместо 14 номизмъ 5 ном.

Съ монастыря Наматскаго (τῶν Ναμάτων) за поле въ  $95\frac{1}{2}$  модіевъ 4 номизмы, котя эта земля сдэна на тѣхъ же условіяхъ, какъ и вся земля, входящая въ черту Вариса, и должна приносить аренды по номизмѣ за 10 модіевъ, т. е.  $9\frac{1}{2}$  номизмъ.

Всь эти арендныя статьи отделены отъ другихъ поступленій, записанныхъ такъ: денежный доходъ съ Вариса, Олинеа, Гаммы п

<sup>1)</sup> Η απο μοπραθμτε ἀπό πάκτου προαστείου τοῦ Μελανίου.

остальныхъ имѣній, приписанныхъ къ Варису, виѣсто  $57\frac{1}{3}$  номизмъ 37 номизмъ. Трудно сказать, какой доходъ тутъ разумѣется.

Въ концъ нашей писцовой книги отмъчено, что кръностные платять аренды за землю, находящуюся въ пользованіи у каждаго изъ нихъ, по одной номизмѣ за 10 модіевъ (ύπερ χωροπάκτου τῆς κατεγομένης πας έχάστου αυτών γής). Эта норма арендной платы подтверждается приведенными данными. Н'есколько больше долженъ былъ платить (если это не описка) вышеупомянутый парикъ Іоаннъ Діаксинъ; за 230 модіевъ съ него хотели взять не 23 номизмы, какъ бы следовало, а 24 номизмы. Другимъ исключениемъ является имение Меланій, съ котораго поступаеть аренды 1371, номизмъ. Цифра арендной платы повторена два раза въ писцовой книгъ (VI, 7 и 12) и нъть основанія сомніваться въ ея вібрности. Между тімь, если подсчитать отдъльные участки, изъ которыхъ состоить это имфніе, получается всего 708 модіевъ. Слідовательно арендная плата составляеть 1 номизму съ 5, 149 модіевъ (приблизительно 5 рублей 50 коп. съ клочка меньше 1/2 десятины). Въ такой высокой плате позволительно сомневаться и предполагать, что въ писцовой книгъ записаны не всъ участки им'внія Меланія.

Арендная плата и такъ достаточно высока; приблизительно 7 рублей за нашу десятину. Хиландарскому монастырю крестьяне платили по номизмѣ за 50 кобловъ т. е. въ нять разъ меньше, если считать, что коблъ равенъ модію; къ сожалѣнію однако мы не знаемъ величины кобла 1). Намъ извѣстепъ одинъ случай, когда 12 модісвъ

Въ рукописномъ Патерикъ Синайскомъ XI въка (т. е. переводъ Луга Духовнаго Іоанна Мосха) коблъ поставленъ вмъсто греческаго модія (Матеріалы для словаря древне русскаго языка И. И. Срезневскаго). Въ словаръ Востокова приведена слъ-

<sup>1)</sup> О коблѣ О. И. Успенскій сказалъ слѣдующее: «такъ называется въ практикъ мъра пахотной земли, садовой и виноградной. Какой именно мѣры коблъ, это до нѣкоторой степени можно опредѣлить на основаніи мѣры греческаго модія, съ которымъ онъ повидимому сходенъ (Записки Новороссійск. Унив. т. 38, стр. 50). Если коблъ соотвѣтствуетъ модію, величину его можно опредѣлить не только до нѣкоторой степени, но и вполнѣ точно. Вопросъ заключается въ томъ, равенъ ли коблъ модію пли нѣтъ? Хотя коблъ не разъ встрѣчается въ сербскихъ грамотахъ и какъ мѣра сыпучихъ тѣлъ и какъ земельная мѣра, нѣтъ точныхъ указаній, по которымъ можно было бы судить о его величинѣ. Въ сербскомъ словарѣ Даничича сказано: всличине за сада не познате. Слово коблъ по всей вѣроятности не славянское, а германское. Въ нѣмецкомъ словарѣ Миклошича находимъ: кабоја, schacht, tasche, vergl. das deutsche Kobel, art fass. Изъ славянскаго словаря Миклошича узнаемъ, что кобломъ переводнии различныя греческія мѣры: медимнъ, модій и хиникъ (хоїчіѣ). Но медимнъ равенъ 12 модіямъ и 48 хиникамъ, слѣдовательно словомъ коблъ передавали въ одно и то же время медимнъ и мѣру въ 12 и даже въ 48 разъ меньшую.

были отданы за номизму, но на основаніи этого единственнаго документа нельзя утверждать, какъ это дёлаетъ Ө. И. Успенскій, что «средней нермальной платой за арендное содержаніе былъ одинъ перперъ за 12 модіевъ» 1).

Если подсчитать всё выше перечисленныя поступленія, въ итоге получится  $283\frac{1}{2}$  номизмы. А на последней странице писцовой книги значится следующее: «итого весь доходь съ этихъ именій за 307 но-

дующая выписка изъ толковаго Евангелія XVI в.: «Якожъ и мы нарицаемъ нѣкоа мѣры коблъ или копанѣ (χοίνιχας η δεκαλίτρα)». Хиникъ дѣйствительно равенъ 10 литрамъ или четверти модія, и если бы можно было вполнѣ довѣрять этому точному указанію, мы должны были бы считать коблъ въ смыслѣ земельной мѣры равнымъ четверти модія или 48,8 кв. саж.

Обративъ вниманіе на нъкоторыя подробности Хиландарской писцовой книги, не трудно убъдиться, что (принимая коблъ-модію) у крестьянъ, принадлежавшихъ Хиландарскому монастырю, было больше земли, чёмъ они могли обработать. У крестьянъ села Градца, насчитывавшаго 71 дворъ, находилось въ пользованіи 10160 модієвъ, слъдовательно на каждый дворъ приходилось 143 модія, по 48 мод. въ пол'є (по 4 десятины), предполагая трехпольную систему. По словамъ Колумеллы одинъ мужчина можетъ обработать 7 іогеровъ (или 21 модій). См. вышеуказанную статью Зека, стр. 289. Значитъ для обработки двухъ третей поля, отведеннаго Градцу, потребовалось бы 322 человѣка, на самомъ же дѣлѣ въ селѣ Градцѣ не могло быть больше 145 мужчинъ, предполагая, что записаны только взрослые. Въ двухъ другихъ сслахъ положеніе было еще затруднительнъс. Въ Муньзенякъ 9 дворовъ (18 мужскикъ именъ) и 2100 модієвъ поля, сл'ёдовательно на дворъ приходится 233 модія, около 20 десятинъ или свыше 6 десятинъ въ полъ. Съ такимъ количествомъ немыслимо справиться малочисленному крестьянскому хозяйству, состоявшему не больше какъ изъ двухъ человъкъ. По свъдъніямъ Колумеллы для обработки двухъ третей 2100 модієвъ потребовалось бы 66 взрослыхъ работниковъ, вчетверо больше, чѣмъ ихъ было въ Муньзеняхъ. Въ Лужьцъ земли еще больше, на 9 дворовъ 2230 модіевъ (приблизительно 185 десятинъ). Если подъ землей, находившейся въ подворныхъ участкахъ, понимать поле, то земля, находившаяся въ общемъ пользованіи, была тоже полемъ, такъ какъ въ обоихъ случаяхъ употребляется тотъ же терминъ. При такомъ пониманіи, мы должны сказать, что коблъ не равенъ модію, а значительно его меньше. Допустимъ, что переводъ толковаго Евангелія вполнъ точенъ и коблъ равенъ хинику, т. е. 1/4 модія. Тогда въ 1) въ Муньзеняхъ было приблизительно наибольшее количество пахатной земли, которую могли обработать перечисленные тамъ 9 дворовъ; во 2) арендная плата Хиландарской писцовой книги (1 перперъ за 121/2 модіевъ) совпадаетъ съ вышеуказаннымъ документомъ и подходитъ къ арендной платъ Патмоской писцовой книги. Возможно конечно еще другое предположеніе. Когда мы читаемъ «земле обладающу тому саму Градцу 8 хиніадъ особь отъ париченихъ стасей», подъ землей надо понимать не только пахатную, но землю вообще, поля, луга и даже неудобную. При такомъ пониманіи не возможно сказать, сколько нужно было рабочихъ рукъ и какова могла быть арендная плата.

- 1) Ж. М. Н. Пр. 1885 г. іюль, стр. 47. Второй случай, приведенный Ө. И. Успенскимъ, не представляетъ обычной аренды. Митрополитъ Смирнскій отдаетъ монаху Каллинику въ полную собственность поле въ 3 модія съ тѣмъ, чтобы онъ платилъ церкви ежегодно четверть иперпира (Acta graeca IV, 85).
- 2) Очень въроятно, что тутъ надо читать не των αυτών προαστείων, а сообразно съ напечатаннымъ нъсколькими строками выше τοῦ τοιούτου προαστείου, т. е. имънія Варисъ.

мизмъ, изъ которыхъ надо вычесть мѣстный расходъ въ 3 номизмы, остается чистаго дохода 300 номизмъ (ὁμοῦ πᾶσα ἡ εἴσοδος τῶν αὐτῶν προαστείων νομίσματα τζ΄, ἀρ' ὧν ἡ τοπιχὴ ἔξοδος νομίσματα γ΄ καὶ λοιπὰ πάντα τ΄)». Въ приведенныхъ словахъ явная ошибка, чистый доходъ долженъ былъ бы составлять 304 номизмы, при расходѣ въ 3 номизмы. Близкій къ этому итогъ получимъ, если возьмемъ полностью доходы, которые могли поступать, именно прибавимъ къ  $283^{1}/_{2}$  ном. 5 ном., которыхъ пе доплачивалъ мопастырь, и 20 номизмъ, не внесенныхъ изъ такъ пазываемаго денежнаго дохода; тогда итогъ составить  $309^{1}/_{2}$  номизмъ.

Не смотря на положительныя слова писцовой книги представляется нев роятнымъ, чтобы доходъ съ такого крупнаго имънія составляль всего 300 номизмъ. Больше 7300 модіевъ пахатной земли при выше-указанной арендной платъ должны были давать свыше 730 номизмъ.

Имѣнія Принъ и Галандэ несомнѣнно приносили какой-нибудь доходъ, по не вошли въ вышеупомянутый списокъ; внесенъ только ничтожный доходъ съ сада въ Принѣ. Послѣ описанія отдѣльныхъ участковъ, составлявшихъ имѣніе Меланій, прибавлено: «аренда же съ этого имѣнія, какъ видно изъ писцовой книги приказа, приписана къ доходамъ усадебнаго имѣнія Варисъ». Можетъ быть поступленія съ имѣній, не входившихъ въ черту Вариса, были записаны еще въ какомъ-то другомъ мѣстѣ. По видимому не упомянута сумма, поступавшая съ крѣпостныхъ, за пользованіе землей.

Въ самомъ дёлё послё отмётки о величинё подати въ писцовой книге говорится, что крыпостные платять аренды (ὑπὲρ χωροπάκτου) по номизмё за 10 модієвъ земли. Терминь πάκτον 1) не позволяеть намъ сомиёваться, что рёчь идеть объ арендной плате, вносившейся землевладёльцу, а не о подати 2). Съ пакотной земли, вкодившей въ черту Вариса т. е. съ 5676 модієвъ доходу означено только 59 номизмъ вмёсто ожидаемыхъ 567. Очевидно, что значительную часть этой ожидаемой суммы должны были выплачивать крёпостные.



<sup>1)</sup> Τέλος постоянно отдъляется отъ πάχτον, это подать и оброкъ по терминологіи Московскаго государства, подать и арендная плата. У Дюканжа можно прочесть ствдующее: παχτώνειν, παχτεύειν praedia elocare, εχμισθούν τὰ χτήματα. Mich. Attal. in Synopai cap. 13. έστι δὲ ὅταν τις οἶχον ἴδιον ἢ ἀγρὸν παχτεύση πρός τινα, ἐφ' ῷ λαμβάνειν ἐτήσιον πάχτον.

<sup>2)</sup> Въ Хиландарской писцовой книгъ напечатано: земле обладающу тому селу Градпу восемь сотъ (должно быть: восемь) хиліадъ особь отъ паричскихъ стасей, и пакь този место 160 перп. (стр. 20). Слъдовало напечатать и пакьто за место 160 перп.

Въ Патмоской писцовой книгъ говорится и о расходъ, именно слъдующее: Мъстный расходъ этого имънія таковъ: кураторъ полу-

Здёсь рёчь идеть о та́хто объ арендной плате, которая и въ Хиландарскомъ практике отдёляется отъ дани. А Ө. И. Успенскій смёшиваєть эти основныя понятія, подать и арендную плату, отчего получается не малая путаница. Въ своемъ комментаріи къ Хиландарскому практику (стр. 29) онъ подсчитываеть дань, записанную при каждомъ крестьянскомъ дворе (178 перп.), разныя другія податныя статьи (390 перп.) и въ итоге получаеть 568 перп. Но въ практике сказано: то все купно сложено перперамъ 402. «Появленіе этихъ чиселъ, говоритъ Ө. И. Успенскій, мы объясняемъ слёдующимъ образомъ. Никакъ нельзя думать, что подать съ помёщичьихъ крестьянъ идетъ въ пользу церкви (слёдовало бы сказать въ пользу Хиландарскаго монастыря), и такъ слёдуеть вычесть изъ общаго итога 568

- а) подать въ пользу проніаровъ  $62^{1}/_{2}$  перп.
- b) подать со свободныхъ крестьянъ 11 перп.

Далъе, многія (почему не всъ?) податныя статьи должны быть признаны государственными, напр. офелія, хиродокатія и т. под., на государственные сборы должно быть отнесено около 93 перп. Такимъ образомъ изъ суммы 568 должны быть отняты 166 (62—11—93) перп., остатокъ же и будеть составлять поступающую въ пользу Хиландарскаго монастыря сумму».

Прежде всего замѣтимъ, что въ писцовой книгѣ совсѣмъ не сказано, будто 402 перп. поступаютъ въ пользу Хиландарскаго монастыря; далѣе, это можетъ быть вторымъ частнымъ итогомъ, не совсѣмъ точнымъ (402 вмѣсто 390). Первый частный итогъ тоже не точенъ 178 вмѣсто 173 $^{1}$ / $_{2}$  перп., и слѣдовало бы сказать, что общая сумма даетъ не 568, а  $564^{1}$ / $_{2}$  перп. То, что  $\theta$ . И. Успенскій называетъ государственными сборами, даетъ въ итогѣ не 93, а 92 перпера, и слѣдовательно получается всетаки  $399^{1}$ / $_{2}$ , а не 402 перп.

Этими мелочами не стоило бы заниматься, если бы все разсужденіе  $\theta$ . И. Успенскаго не страдало коренными ошибками и если бы онъ не внесъ всей этой путаницы въ свои статьи «Слёды писцовых» книгъ».

Само собою разумѣется, что подать съ помѣщичьихъ крестьянъ не идетъ въ пользу церкви; подати всегда и вездѣ поступали въ казну. Удивительно не это, а то что подати поступаютъ въ пользу проніаровъ, т. е. помѣщиковъ, и то, что Ө. И. Успенскій усмотрѣлъ помѣщиковъ на землѣ, принадлежавшей Хиландарскому монастырю.

Почтенный издатель Хиландарскаго практика нашель въ немъ церковныхъ крѣпостныхъ и помѣщичьихъ и даже дѣлить ихъ на церковныхъ жителей и проніарскихъ, представляющихъ разное состояніе (стр. 27). «Все населеніе упомянутыхъ селъ, говоритъ онъ въ своемъ изслѣдованіи о писцовыхъ книгахъ, доходитъ до 482 душъ. Изъ общаго числа въ зависимости отъ церкви находится 252 души; это суть церковные парики. Очень значительное число крестьянъ, именно 170, зависитъ отъ помѣщиковъ, по тогдашнему выраженію находится въ проніи. Самая крупная цифра зависящихъ отъ одного помѣщика крестьянъ выражается въ числѣ 67, самая меньшая въ числѣ 5. Въ одномъ селѣ Градцѣ владѣють проніей шесть помѣщиковъ (на всѣхъ приходится 146 крестьянъ), въ томъ же селѣ за церковью считается 115 душъ (Ж. М. Н. Пр. 1885 г. іюль, стр. 5—6)».

Хиландарскій практикъ въ томъ видѣ, какъ онъ дошелъ до насъ, есть ничто иное, какъ списокъ крестьянъ, зависимыхъ отъ Хиландарскаго монастыря. Слѣдовательно всѣ перечисленные тутъ крѣпостные должны быть названы монастырскими. Правда, въ нѣсколькихъ мѣстахъ сказано «отъ проніи такого-то», но смыслъ этихъ словъ яссвъ. Нѣкоторые крестьяне находились прежде въ проніи у такихъ-то лицъ, а затѣмъ отошли къ монастырю. Въ одномъ случаѣ прямо сказано, что крестьяне по по-

чаетъ въ годъ руги двѣ номизмы и хлѣбнаго (υπὲρ δὲ ἀνόνας) вмѣсто 12 модіевъ пшеницы одну номизму; обычной платы епискептиту (ὑπὲρ συνηθείας τοῦ ἐπισχεπτίτου) съ 10 номизмъ одну номизму.

Ο кураторѣ болѣе ничего не говорится въ Патмоской писцовой книгѣ, но раньше упоминается протокураторъ округа Алопеконъ священникъ Никита (πρωτοχουράτωρ τῆς τοιαύτης ἐπισχέψεως Νιχήτα καὶ ἰερεὺς) и протокураторъ имѣнія Вариса 1). По всей вѣроятности это одно и тоже лицо; мы знаемъ, что у него хранилась писцовая книга и что къ нему поступали доходы съ имѣнія (ποίησον δὲ καὶ ἔρευναν περὶ τῆς προσόδου τῆς τοιαύτης ἐγχρονίας, καὶ εἴ τι ἄν εὐρήσης ἀπαιτηθὲν παρὰ τοῦ πρωτοχουράτορος). Можетъ быть и кураторъ, получавшій съ имѣнія ничтожную ругу въ 3 номизмы, былъ этимъ самымъ Никитой и только для краткости не названъ здѣсь протокураторомъ, а можетъ быть онъ былъ чиновникомъ, подчиненнымъ протокуратору. Во всякомъ случаѣ послѣдній является въ Патмоской писцовой книгѣ мѣстнымъ казначеемъ 2).

велѣнію царя выдѣлены изъ проніи такого-то (стр. 19). Въ селѣ Градцѣ О. И. Успенскій причисляєть къ церковнымъ крестьянамъ тѣхъ, кто записаны цервыми (стр. 9—11), забывая, что тутъ обозначено: Въ жупѣ Струмсцѣй село Градецъ прежде державшому е Вардану Георгие. Значитъ и эти крестьяне были прежде помѣщичьими. Слѣдовательно въ моментъ составленія писцовой книги въ селѣ Градцѣ было не шесть помѣщиковъ, а всего одинъ именно Хиландарскій монастырь, и ни о какой подати въ пользу проніаровъ не можетъ быть рѣчи, тѣмъ болѣе что подати вообще едва ли шли въ пользу помѣщиковъ.

Стараясь опредълить ценность военно-податного участка, О. И. Успенскій говоритъ: «Сумма дохода съ участка можетъ быть расчитана или по аналогіи съ обычной арендой, одинъ перперъ на 12 модієвъ, или по аналогіи съ обычной податью на пахатную землю, установленную Хиландарскимъ практикомъ, по которому подать на земию распредвияется несколько благопріятиве, чемъ при отдаче въ аренду, а именно идеть 1 перперъ на 18 кобловъ (Ж. М. Н. Пр. 1885 г. іюль, стр. 50)». Все это разсужденіе основано на смёшеніи подати и арендной платы. О. И. Успенскій подсчитываетъ, сколько въ селъ Градцъ было земли въ подворныхъ участкахъ и сколько поступало дани, и находить, что пахотной земли было 2160 кобловъ (или модіевъ), а дани собирали 120 перп., следовательно за 18 модіевъ платили 1 перперъ. При этомъ онъ забываетъ, что въ Градцъ имълось еще 150 кобловъ виноградника (равныхъ по моему счету 1500 кобламъ пахотной земли), и что самъ онъ ставитъ дань въ зависимость отъ имъвшагося у крестьянъ скота. Если бы онъ продолжаль свой разсчетъ, то увидёль бы, что въ Муньзеняхъ 1 перп. приходился съ 28 коб., въ Лужив съ 19 коб., а въ Коньдогрице съ 2 кобловъ. Какая же была обычная подать, установденная Хиландарскимъ практикомъ, 1 перперъ съ 23 кобловъ или съ 2 кобловъ? Съ тъмъ, что О. И. Успенскій называеть обычной арендой, можно сравнивать только арендную же плату Хиландарской книги, т. е. 1 перп. за 50 кобловъ.

1) VI, 10 πρωτοχουράτωρ της οίχου της Βάρεως, οίχου все равно что οίχοπροαστείου.

2) Β το σποβαρ Ε Ποκαμκα ποχ το σποβαικό κουράτωρ γοβορμέτος: κουράτωρες praeterea appelati qui ἐπίτροποι τῶν βασιλικῶνοἴκων dicuntur. Agathias lib. δ. ἄνδρα τῶν τε τῶν ὑπάτων ἀξίας τετιμημένον καὶ πρός γε τὸ φροντίδα τίθεσθαι καὶ ἐπιμέλειαν τοῦ βασιλέως

Епискептить-терминъ встръчающійся довольно редко въ источникахъ и не объясненный. Онъ несомивно находится въ связи съ словомъ έπίσχεψις, употребляющимся двояко въ смысле управленія и округа 1). Въ Пирѣ говорится, что епискептитъ протоспаварія Романа Склира самовольно отдаль некоторые участки и скоть крестьянь; здѣсь очевидно рѣчь идеть объ управляющемъ помѣщика Склира<sup>2</sup>). Епискептить Патмоской писцовой книги повидимому человъкъ, завъдывавшій хозяйственнымъ округомъ Алопеконъ и управлявшій казепными именіями; поэтому онь за свои труды получаль 10 процентовь чистаго дохода съ казенныхъ имбній, входившихъ въ его округь. Самый округь имыть какой-то центральный пункть, гдв жиль епискептить и стояла усадьба, называвшаяся усадьбой Алопеконъ. Надо полагать, что она находилась по близости отъ Варійской усадьбы, иначе едва ли ея обитатель (епискептить) взяль бы на время тагань изъ Вариса. А тамъ жилъ, по всей въроятности, протокураторъ и священникъ Никита.

#### ٧.

Въ имѣніи, подаренномъ Андронику Дукѣ, хозяйничать было пе трудно. Оно лежало въ плодородной мѣстности, въ провищци Каріи, выражаясь по древнему, въ Өракисійской оемѣ, по византійскому дѣленію, неподалеку отъ Милета. Туть имѣлось не только поле, но и достаточное количество луговъ и даже небольшіе лѣса. Двѣ рѣки, извѣстный Меандръ и неизвѣстный Гирокомъ, обильно орошали почву, и въ рабочихъ рукахъ недостатка пе ощущалось; на это указываетъ высокая арендная плата. Что округъ Алопеконъ находился не въ глу-

οἴκων τε καὶ κτημάτων ἀρχὴν εἰληχότα, κουράτωρας δὲ τούτους καλοῦσι 'Ρωμαΐοι. У Θεο-Φαπα встрѣчается κουράτωρ τῶν βασιλικῶν οἴκων.

Кураторія, о которой говорится въ одномъ документѣ 1259 г., по всей вѣроятности округъ казенныхъ имѣній, терминъ однозначущій съ ἐπίσκεψις. Μετόχιον τὸ
εἰς τὸ θέμα τοῦ Ἁλμυροῦ καὶ εἰς τὴν κουρατορίαν τοῦ Βελεστίνου (Acta graeca, V, 12). Упоминаются ἔφοροι τῶν βασιλικῶν κουρατοριῶν (Ibid. V, 9). Βασιλικὴ ἐπίσκεψις несомнѣнно
округъ церскихъ имѣній. Ἐπέκτητο γὰρ (Патмоскій монастырь) μέρος ἀναψυχῆς ἀπὸ
τῶν ἐπτακοσίων μοδίων τῶν διδομένων αὐτῆ ἀπὸ τῶν κατὰ τὴν Κρήτην βασιλικῶν ἐπισκέψεων (Acta gr. VI, 181).

<sup>1)</sup> Въ смыслѣ попеченія, управленія: ἡ ἐφορὶα καὶ ἐπίσκεψις τῆς μονῆς (Act. gr. V, 117). Ἡ μέντοι τῶν κτημάτων ἔπίσκεψις καὶ διοίκησις, говорится въ монастырскомъ уставѣ, написанномъ Атталіатомъ, ἀνδρὶ δικαίω ἀνατεθήσεται (Act. gr. V, 308).

<sup>2) &</sup>quot;Ότι τοῦ πρωτοσπαθαρίου 'Ρωμανοῦ τοῦ Σκληροῦ ἐπισκεπτίτης αὐτονόμως παραδέδωκε τόπια τινων χωριτῶν καὶ ζῶα καὶ κινητή πράγματα πρός ἐτέρους (ΧΕΗ, 18).

хой м'єстности, видно также изъ другихъ указаній Патмоской писдовой книги. Среди земли, принадлежавшей им'єнію Варису, стоялъ ставропигіальный Наматскій монастырь, и еще одна обитель (τῶν ᾿Ορόβων) находилась по сос'єдству.

Какимъ же образомъ велъ хозяйство управляющій этимъ казеннымъ имѣніемъ, раньше чѣмъ оно перешло къ Андронику Дукѣ? Не подлежить сомнѣнію, что большая часть полей сдавалась въ аренду крѣпостнымъ и другимъ неизвѣстпымъ памъ лицамъ, но часть земли обработывалась повидимому хозяйственнымъ способомъ. На такое соображеніе наводять нѣкоторыя подробности Патмоской писцовой книги. «Рабовъ нѣтъ, читаемъ мы въ этомъ документѣ, потому что они умерли (VI, 6)». Конечно ихъ было не много, но во всякомъ случаѣ это интересное указаніе на то, что даже въ XI-мъ вѣкѣ въ деревняхъ существовали рабы, зегуї гизтісі римскаго времени. Фактъ этотъ подтверждается Пирой, гдѣ говорится, что при залогѣ имѣнія, въ которомъ живутъ рабы, надо оговорить, что въ залогъ отдаются и послѣдніе 1).

Въ усадьбѣ найденъ былъ и нъкоторый, правда ничтожный инвентарь и сѣмена, хранившіяся для предстоящаго посѣва. Такъ какъ модій въ смыслѣ земельной мѣры равнялся такому полю, на которое высѣвался σπόριμος μόδιος (модій какъ мѣра сыпучихъ тѣлъ), сѣменами найденными въ усадьбѣ Вариса можно было засѣять приблизительно 420 модіевъ.

На долю хозяйственной обработки приходилось 420 модіевъ, 95 модіевъ было сдано Наматскому монастырю, 500 модіевъ неизвістнымъ намъ лицамъ, изъ 5676 модіевъ пахатной земли принадлежавшей Варису оставалось 4661 модій, которые очевидно распреділены были между крібпостными. Общиннаго владінія туть повидимому не было, каждому крестьянину выділялся извістный участокъ 2), за который онъ вносиль арендную плату. Крібпостнымъ, жившимъ въ селі Градці, трудно было обработывать кромі своихъ подворныхъ участковъ 8000 модієвъ 8), по 48 семействъ, входившихъ въ черту



<sup>1)</sup> Ius Greco-Romanum I, 12.

<sup>2)</sup> На это указывають слова: τῆς κατιχομένης παρ' αὐτῶν γῆς (VI, 15), а также выраженіе τῆς γῆς τῆς τυπωθείσης αὐτῷ (VI, 7) о новомъ парикѣ Іоаннѣ, собиравшемся поселиться на вемлѣ Варійской.

<sup>3)</sup> Но не 800 тысячъ, какъ напечатано въ хиландарской писцовой книгѣ. Не мыслимо, чтобы въ пользованіи у крестьянъ было 66 тысячъ десятивъ (даже 16 тысячъ, считая коблъ равнымъ четверти модія); ошибка легко исправляется на основавіи арендной платы въ 160 перперовъ. Такъ какъ съ 50 кобловъ взимали 1 перп.,

Вариса, должны были справляться съ 4661 модіями, потому что на крестьянскій дворъ приходилось 97 модієвъ (приблизительно 8 десятинъ, по  $2^{2}/_{8}$  дес. въ полѣ).

Въ случат, мой предположительный разсчеть втренъ, помъщикъ Варійскаго имънія долженъ быль имъть еще 459 номизмъ дохода, не внесеннаго въ писцовую книгу. Кромт того онъ могъ получать съ имънія Галандэ 76 номизмъ. Весь доходъ его (не считая неизмъреннаго имънія Прина и виноградника Миктирина) долженъ былъ составлять не менте 836 номизмъ, а за вычетомъ десятины свыше 750 номизмъ (4185 нашихъ теперешнихъ рублей 1).

Патмоская писцовая книга указываеть на одинь путь, какимъ создавались латифундіи. Царь подариль своему двоюродному брату цівлый Милетскій округь, но и этого показалось мало; онъ приказаль отвести родственнику еще другія казенныя имівнія. Такъ обогащались высокопоставленныя лица, которымъ покровительствовали монархи; о другомъ пути къ округленію помістій краснорічиво говорять намъ извістныя повеллы X віка.

По даннымъ Патмоской писцовой книги можно нарисовать маленькую картину помъщичьяго быта. Въ ней много неясныхъ выраженій и словъ, не занесенныхъ въ словари. Далеко не все удалось мнѣ разъяснить и по всей въроятности нѣкоторыя мѣста поняты мной ошибочно. Но мнѣ хотълось обратить вниманіе ученыхъ на важный источникъ и побудить другихъ заняться документомъ, который на двѣнадцати страницахъ заключаетъ больше матеріала для внутренней исторіи, чѣмъ обширныя византійскія лѣтописи.

у села Градца было 8 тысячъ кобловъ земли. Эта явная ошибка не исправлена  $\theta$ . И. Успенскимъ и въ стать $\delta$  о писцовыхъ книгахъ. «Одно село Градецъ, говоритъ онъ, влад $\delta$ етъ площадью неразд $\delta$ вльной земли въ 800 хиліадъ, т. е. 800,000 кобловъ, между т $\delta$ мъ какъ въ подворномъ влад $\delta$ вніи у него всего 2160 кобловъ, т. е. мен $\delta$ е 40% (сл $\delta$ довало сказатъ: бол $\delta$ е  $\delta$ 1% процента) всей земли (Ж. М. Н. Пр. 1885 г. іюль, стр. 7). Черезъ пять л $\delta$ тъ  $\delta$ . И. Успенскій зам $\delta$ тилъ свою ошибку и сказалъ: «мы скор $\delta$ й склонны объясвить д $\delta$ ло ошибкой въ текст $\delta$ , или въ нашемъ чтеніи. Нужно читать не восемьсотъ хиліадъ, а восемь хиліадъ, что и правдоподобн $\delta$ й (Византійскіе землем $\delta$ ры, стр. 44)».

<sup>1)</sup> По разсчету проф. И. И. Кауфмана, имъ не опубликованному, но любезно мив сообщенному, номизма = 5,58 рубля. Гульчъ говорить, что въ номизмв VII въка было 4,4 гранма чистаго золота; 1гр. чистаго золота = 129,16 коп.

По вычисленію Гульча 1 модій =839,42 кв. метрамъ (Hultsch, Griechische und römische Metrologie p. 617). Слѣдовательно модій составляєть 193,179 кв. сажени, нѣсколько меньше  $^{1/}_{12}$  десятины.

II. Безобразовъ.

# Славянское слово "плотъ" въ записи Византійцевъ.

Знаменитый Шафарикъ въ своихъ «Славянскихъ Древностяхъ» выставиль положеніе, что въ труд' современника Аттилы историка Приска были записаны два славянскихъ слова: меду и страва. Первое изъ нихъ сохранилось въ подличномъ текстъ Приска: ἀντί δὲ τοῦ οίνου ὁ μέδος ἐπιγωρίως καλούμενος (frg. 8, Dindorff, Hist. gr. min. I р. 300), второе — у историка, пользовавшагося Прискомъ черезъ посредство Кассіодорія, Іордана, писавшаго свою исторію Готовъ въ 551 rogy: stravam super tumulum eius quam appellant ipsi ingenti commissatione concelebrant (Get. § 258, p. 124 Mommsen). Въ настоящее время приходится однако отказаться отъ славянства словъ: медъ и страва. Если нашъ маститый историкъ Д. И. Иловайскій и досель въритъ, что мы здъсь имъемъ подлинныя славянскія слова, и пользуется этимъ положениемъ, какъ однимъ изъ аргументовъ въ доказательство своей теоріи славянства Гунновъ купно съ ихъ героемъ Аттилой; то, по всей въроятности, большинство русскихъ ученыхъ стоитъ на сторонь его противника, недавно почившаго академика В. Г. Васильевскаго. На страницахъ «Журнала Министерства Народнаго Просвъщенія» за 1882 годъ, іюль, стр. 149 и сл. п 1883 г., апрёль, стр. 352 и сл. — Васильевскій отстанваль положеніе, что слово «медъ» Прискъ слышаль въ устахъ кельтскихъ туземцевъ Панноніи, а слово «страва» принадлежить готскому языку. Еще Гриммъ сближаль записанное у Іордана слово strava съ готскимъ straujan, греч. στρωννύναι, и гернанскіе ученые, до Моммзена включительно, стоять на этомъ толкованім 1). Отказываясь и съ своей стороны отъ славянства словъ: медъ

<sup>. 1)</sup> Примъчаніе Моммаена въ его изданіи Іордана (Berolini, 1882), стр. 198, s. v. Strava. — Главнымъ основаніемъ для такого словопроизводства служить одно мъсто изъ комментарія Лактанція Плацида къ Онвандъ Стація. Время Лактанція

и страва—не абсолютно, а лишь въ записи Приска, —позволимъ себъ указать на одно мъсто въ текстъ византійскаго памятника конца VI въка, а именно «Стратегики» Маврикія, въ которомъ дана, какъ намъ думается, запись славянскаго слова, перешедшаго въ качествъ термина въ оборотъ военныхъ людей того времени, охранявшихъ имперскую территорію отъ постояннаго врага на нижнемъ теченіи Дуная.

Въ XI книгѣ своей «Стратегики» Маврикій обозръваеть способы веденія войны съ разными народами, съ которыми приходилось въ ту пору въдаться византійской армін, а именно: Персы «Скиоы, т. е. Авары, Турки и остальные народы того же образа жизни», «русые народы, т. е. Франки, Лонгобарды и другіе»; и, наконецъ, Славяне и Анты. Среди живыхъ и интересныхъ подробностей о характеръ, нравахъ и обычаяхъ, а также и странъ, занятой Антами и Славянами (для Маврикія, какъ и для Прокопія, Славяне и Апты суть два имени одного и того же народа), подробностей, которыя обличають близкое и непосредственное знакомство съ пими, Маврикій ділаеть, между прочимъ, такое наставленіе командиру отряда, которому придется вести войну на вражеской территоріи. По изданію Шеффера (Upsaliae. 1664), мѣсто это (стр. 277) читается такъ: Καί γεφυρώματα κατασκευάσαι, εί δυνατόν, τας λεγομένας πλωτάς, ώστε άσχόπως τας διελεύσεις των ποταμῶν γίνεσθαι πολλῶν ὄντων δυσβάτων ἐν τῇ χώρα αὐτῶν καὶ κατὰ τὸ Σκυθικόν σγήμα, τους μέν γεφυρούν, τους δέ ποπλιτούν, — τ. e. «Надлежить также изготовить, если возможно, мосты, такъ называемые ПЛШТАІ, для того чтобы устраивать внезапно переправу черезъ ръки, а въ ихъ странѣ много рѣкъ, которыя нельзя перейти въ бродъ; [при этомъ нужно д'ыйствовать] по скинскому обычаю: одна половина отряда должна наводить мость, другая - сражаться съ врагомъ».

Ученый издатель Маврикія сдѣлаль къ слову πλωτάς такое примѣчаніе: Hoc vocabulum nemo adhuc exposuit. Ego arbitror, significare id genus, quod ultro aquis innatat. Cuiusmodi ex cuppis utribusque conficitur. Quin imo πλωτάς referri puto ad subintellectum

Плацида определяется какъ V—VI векъ. Въ пояснение къ стиху—Hostiles super ipse it victor acervos — Плацидъ пишетъ: acervos, exuviarum hostilium moles. Exuvias enim hostium exstruebant regibus mortuis pyra: quem ritum sepulturae hodie quoque barbari servare dicuntur, quem Strabas dicunt lingua sua. — Смыслъ слова Strava въ этомъ объяснения вноянъ подходитъ къ тексту Гордана. Для пониманія слова Strava, какъ словянскаго, нужно, чтобы оно было синонимомъ къ commissatio, чего вовсе нътъ въ текстъ Гордана.

γέφυρας, ut sit γέφυρα πλωτή pons natans, qui navigii instar huc illucque, quoquo exigit necessitas, potest deduci, quales hodieque aliquando ex ratibus solis construuntur.

Въ объяснени смысла термина πλωταί Шефферъ, конечно, правъ, такъ какъ изъ контекста совершенно ясно, что Маврикій разумбетъ пловучіе мосты. Въ самомъ словъ плотаї Шефферъ видить имя прилагательное и къ словамъ τάς λεγομένας πλωτάς считаетъ нужнымъ дополнить—γεφύρας. Его не останавливаеть нескладность выраженія: γεφυρώματα.... τὰς λεγομένας πλωτάς (γεφύρας), a pabho и то, употреблялось ли у византійскихъ писателей слово πλωτός въ смыслѣ «пловучій». Если признать то и другое несущественнымъ, но въ текстъ Маврикія все ясно и просто, непонятно даже, зачёмъ понадобилось объяснение и что тутъ нужно объяснить. Совершенно излишнимъ, далье, является упоминаніе въ примьчаніи Шеффера о мьхахъ, какъ способъ устройства переправы. Дъло въ томъ, что самъ Маврикій говорить о мехахъ отдельно, непосредственно вследь за приведеннымъ **μέστομ**τ: "Εγειν δὲ καὶ ἀσκούς βοεινούς 1) ἡ αίγείους, ώστε δι' αὐτῶν σγεδίας γίνεσθαι και εν τοῖς αἰφνιδίοις καταδρομαῖς και διαβάσεσι κατά των έχθρων έν καιρώ θέρους νήγεσθαι δι' αὐτων τοὺς στρατιώτας (p. 278). Итакъ, мѣха составляють другой, отличный оть πλωταί, способъ переправы. Впрочемъ, быть можетъ, Шефферъ, поминая бочки и мѣха, разумћать свою современность, какъ ее онъ разумћеть п въ концѣ своего примъчанія. Прибавимъ къ слову, что римскіе военные инженеры умъли съ давнихъ поръ наводить мосты на понтонахъ, и на рельефахъ колонны Траяна отлично сохранились изображенія такой переправы, какъ эпизодъ войны съ Даками. Военное искусство византійцевъ времени Маврикія было традиціей римскаго и вся команда велась на латинскомъ языкѣ (см. III гл. 2, 3, 4, 5, стр. 79 и сл.)<sup>2</sup>). Въроятно, военные инженеры и въ ту пору не забыли способовъ наводить мосты, но мы, къ сожальню, не знаемъ, какимъ терминомъ такой мость обозначался. Позволяемъ себъ однако думать, что если то былъ терминъ, то онъ оставался латинскимъ и въ ту пору и не могъ звучать: πλωτή γέφυρα, какъ думаетъ Шефферъ.

<sup>1)</sup> Βοείους?

<sup>2)</sup> Largiter ambula. Ad latus stringe. Silentium (=смирно). Sta. Cursor festina. Cum ordine sequere. Torna. Despone sinistra и т. под.—Съ теченіемъ времени латинскій языкъ быль устраненъ изъ команды, и въ пору Льва Мудраго была уже греческая команда, см. его «Тактику».

Наше разногласіе опирается на следующія соображенія.

Во первыхъ, если бы существовало въ обиходѣ древней стратегіи выраженіе πλωτή γέφυρα, то Маврикій не имѣлъ бы повода поставить впереди слово γεφυρώματα; во вторыхъ, если бы это выраженіе было просто и ясно по непосредственному смыслу слова πλωτή, то авторъ не имѣлъ бы надобности прибѣгать къ оговоркѣ τὰς λεγομένας.

Имя прилагательное πλωτός существуеть въ греческомъ языкъ. Оно есть уже у Гомера, Од. 10, 3, и применено въ качестве эпитета къ острову; у позднъйшихъ писаталей классическаго времени оно прилагается къ словамъ: звъри, рыбы и значить: плавающій, а также къ морю, ръкамъ-въ значеніи: открытый для плаванія. Но въ византійскій періодъ греческаго языка это слово вышло, повидимому, изъ оборота. Въ словарѣ Дюканжа, Glossarium mediae et infimae Graecitatis, его вовсе нътъ. Въ новъйшемъ словаръ-Sophocles, Greek Lexicon of the roman and byzantine periods (New York. 1888) подъ этимъ словомъ читается слъдующее: «incorrect for ἀπλωτός. Mal. 124, 12. 2. Substantively, ή πλωτή, float, raft. Socr. 824 B, incorrectly πλατή. Mauric. 11,5». — Обращаемся къ провъркъ указанныхъ мъстъ. Въ тексть Малалы читается слъдующее: Πρίαμος επεσεν είς τους πόδας αύτου πλωτός ίχετεύων. — Совершенно непонятно, что можеть здёсь значить слово πλωτός. Если върить, что здъсь нъть порчи текста, то ему придется дать какое нибудь другое значеніе, совершенно отличное отъ того, какое имъло это слово въ классическую пору языка. Софоклисъ полагаетъ, что читать следуетъ απλωτός, но такого слова нътъ вовсе ни въ его словаръ, ни въ другихъ. Что касается до текста Сократа, то въ немъ стоитъ слідующее: Ναυς άχθοφόρος μεγίστη, ή τοὺς μεγάλους χομίζουσα χίονας, πλατὴν αὐτὴν ὀνομάζουσι, νεωστί χατεσχεύαστο εν τῷ τῆς Τρωάδος αἰγιαλῷ (Migne, ser. gr., t. 67, p. 824).— Намъ совершенно неясно, почему Софоклисъ считаетъ возможнымъ конъицировать витсто πλατή — πλωτή. Такъ какъ всякое судно можеть именоваться «пловучимъ», то и по существу слово это не могло быть терминомъ. Если бы слово πλατή было намъ не понятно, то отсюда никакъ еще не следуетъ, что дело уяснится, если мы допустимъ конъектуру πλωτή. Но дело обстоить иначе и слово πλατή намъ совершенно понятно. — Сократь даеть намъ здёсь мёстный терминъ для большихъ грузовыхъ судовъ, и терминъ этотъ въроятно латинскій, что вполнъ возможно, такъ какъ ръчь идеть о городъ, въ который была въ свое время выведена римская колонія (Alexandria Troas,

при Августь, Plin. h. n. 5, 124). Въ средне-въковомъ датинскомъ языкъ существовало слово plata, какъ терминъ для большаго грузоваго судна. См. словарь Дюканжа, т. VI, стр. 359, средній столбець: Plata. Platta. Navis planae species, unde vocis origo (далъе слъдуеть пълый рядъ цитать изъ средне-въковыхъ памятниковъ 1). — Въ виду такого положенія дёла ни Малала, ни Сократь не служать намъ инстанціей употребленія слова πλωτός, какъ прилагательнаго и существительнаго, и остается лишь одинь несомнынный случай употребленія этого слова, т. е. наше місто у Маврикія. Софоклись подводить его подъ вторую изъ устанавливаемыхъ имъ категорій, т. е. въ значенін имени существительнаго жен. р. Съ этимъ готовы вполнъ согласиться и мы. Въ противоположность Шефферу мы думаемъ, что контексть и способъ выраженія у Маврикія никоимъ образомъ не **ΠΟΒΒΟΙЯЮΤЬ ДΟΠΟΙΗЯΤЬ ΥΕΦΌΡΑς ΚЪ СЛОВАМЪ: τὰς λεγομένας πλωτάς, н** что Маврикій называль рекомендуемый имъ наводной мость словомъ: πλωταί. Если это такъ, то сама собой напрашивается догадка, что предъ нами здёсь славянское слово плоть, усвоенное византійскими военными людьми въ качествъ термина.

Маврикій описываеть территорію Славянь и Антовь, куда приходилось ділать набіти пограничнымь византійскимь войскамь, какъ страну болотистую и изрізанную множествомь рікь. Онь приписываеть имь удивительное умініе приспособляться къ такой природі страны и, между прочимь, мало віроятный способь спасаться оть вражескаго нашествія, ныряя въ воду и дыша черезь трубку камыша 2). По свидітельству другого византійскаго писателя, Оеофилакта Симокатты, Славяне являются на службі у Аваровь, какъ спеціалисты устранвать переправы и строить мосты 3). Факты, о которыхъ говорить Оеофилакть, относятся къ тому времени, когда Маврикій быль императоромь, значить, они почти одновременны показаніямь «Стратегики». Свою умілость и искусство въ устройстві переправь свидітельствовали славяне предъ византійцами уже самыми вгорженіями въ

<sup>1)</sup> Приводимъ страницу по изданію 1883 г.

<sup>2)</sup> p. 274 Scheffer. Έν πείρα δὲ εἰσὶν καὶ τῆς ποταμῶν διαβάσεως ὑπὲρ πάντας ἀνθρώπους, καὶ γενναίως ἐγκαρτερούσι τοῖς ὕδασιν (дамѣе идеть повѣствованіе объ ихъ искусствѣ скрываться въ водѣ).

<sup>8)</sup> Theophyl. Sym. VI 2,9. Κεὶ οὖν Χαγάνος τοῖς Σκλαυηνοῖς προστάττει ἀκατίων πλήθη τεκταίνεσθαι, ὅπως πρὸς διάβασιν σχοίη τὸν Ἰστρον πειθήνιον.—VI 8,4. Καὶ οὖν ὁ Χαγάνος.... πλήθη τε Σκλαυηνῶν ξυλουργεῖν παρεσκεύαζεν, ὅπως τὸν ποταμὸν τὸν λεγόμενον Σάον ναυτιλλόμενος διανήξηται.

предълы имперіи черезъ Дунай; еще къ началу правленія Юстиніана они сумъли разрушить множество пограничныхъ укръпленій, надъ возстановленіемъ которыхъ, по свидътельству Прокопія, много потрудился этотъ императоръ 1). Намъ думается, что то безумно дерзкое морское предпріятіе на плотахъ изъ камыша, о которомъ разсказываетъ Агаеія въ подробномъ описаніи нашествія Забергана на Византію въ 558 году, должно быть отнесено никакъ не на счетъ Кутургуровъ, кочевыхъ конниковъ, проводившихъ жизнь въ степи: его слъдуетъ приписать той славянской массъ, которую увлекъ вмъстъ съ собой Заберганъ въ предълы имперіи въ своемъ смъломъ набътъ въ самыя ея пъдра и къ стънамъ столицы 2).

Ведя пепрестанную войну со славянами на нижнемъ теченіи Дуная, то отражая ихъ вторженія, то предпринимая экспедиціи на ихъ территорію, византійскія пограничныя войска могли позаимствовать у нихъ тотъ или иной изобрѣтенный Славянами способъ переправы черезъ рѣки и усвоить слово, какимъ они его обозначали. Пловучій мость могъ носить названіе плота, и это именно слово, думаемъ мы, слѣдуеть видѣть въ выраженіи τὰς λεγομένας πλωτάς въ текстѣ «Сратегики» Маврикія.

Юліанъ Кулаковскій.

Кіевъ, 15 сентября 1899 г.

<sup>1)</sup> Ppocop., De aedif.

<sup>2)</sup> Agath. V 21 (Dindorf, Hist, gr. min. II p. 385). Καὶ τοίνων καλάμους ὡς πλείστους άθροίσαντες ευμήχεις τε άγαν και ές ότι στερρούς και παχίστους, και τούτους επ' αύτοις εναρμοσάμενοι καί ξυγδήσαντες καλωδίοις τε καί τολύπαις κώμυθας πολλάς ἀπειργάσαντο. Τότε δὲ ζύλα ἰθυτενή καθάπου ζυγά καὶ ἐγκαινίδας ϋπερθεν κατὰ τὸ ἐγκάρσιον ἐνθέντες, οὺ διὰ παντὸς, ἀλλὰ μόνον ἀμφὶ τὰ ἄχρα χαὶ τὸ μεσαίτατον, χαὶ μείζοσι δεσμοῖς -περισφίγξαντες ξυνήπτον άλλήλαις αὐτὰς καὶ ξυνεμίγνυον, λίαν ἐν χρῷ πεπιεσμένας, ὡς τρεῖς τυχόν ἢ καὶ πλείους ἐς μίαν ἀποτελεῖσθαι σχεδίαν, εὖρος ἔχουσα ἀρκοῦν πρός ἀνδρῶν τεττάρων υποδοχήν και επίβασιν, και τῷ βάθει εἰς τοσοῦτον διικνουμένην ες όσον φέρειν βεβαίως τὰ ἄχθη καὶ τῆ λεπτότητι μή καταδύεσθαι. «Набравъ множество камыша, подлиневе и какъ можно потверже и потолще, собравъ его и связавъ канатами и бичевками, они понадълали много пуковъ. Положивъ затъмъ сверху бревна на перекрестъ. на подобіе поперечныхъ балокъ и боковыхъ скрѣпленій въ кораблѣ, не сплошь, а только по концамъ и черезъ середину пуковъ, и скръпивъ ихъ надежной связью. они прикрѣпляли ихъ другъ къ другу и соединяли, крѣпко сжавъ ихъ, такъ что три или четыре образовали одинъ плотъ такой ширины, что онъ могъ принять на себя трехъ или четырехъ человъкъ, и погружавшійся на столько въ глубину, чтобы безопасно выносить грузъ и не затонуть, благодаря своей легкости».

## ОТДЪЛЪ ІІ.

## 1. Критика.

L. K. Goetz. Geschichte der Slavenapostel Konstantinus (Kyrillus) und Methodius. Quellenmässig untersucht und dargestellt. Gotha, Andreas Perthes 1897. VIII — 272 стр. 8°. Цена 4 м.

Книга Гетца вызвала нѣсколько рецензій въ славянскихъ журналахъ. Такъ вскорѣ послѣ ея выхода, въ Český časopis historický (1897 г., I книжка) въ статъѣ: Nova kniha o době cyrillomethodějské, представляющей рецензію на сочиненіе Лапотра, проф. Пастрнекъ помѣстилъ о ней первую критическую замѣтку. Затѣмъ въ журналѣ Časopis českého Museum 1897 г. вып. IV въ статъѣ: Novějši práce o činnosti Slovanských apoštolů sv. Cyrilla a Methoda проф. Вондракъ на ряду съ трудами проф. Фридриха и Лапотра разсматриваетъ и сочиненіе Гетца. Наконецъ, въ Агснічъв проф. Ягича т. ХХ ч. І помѣщена большая рецензія на ту же книгу г. Нахтигаля 1).

Такое вниманіе объясняется полнымъ сочувствіемъ славянской науки тому интересу, который обнаруживается въ последнее время къ вопросу о Кирилле и Мееодіи въ западно европейской литературе. Сравнительно въ короткій срокъ явились изследованіе проф. Фридриха объ открытомъ имъ письме Анастасія библіотекаря, прямо касавшееся Константина философа въ 1892 г., сочиненіе Лапотра L'Europe et le saint Siège à l'époque carolingienne въ 1895 г., въ которомъ несколько главъ посвящено славянамъ, и въ следъ за ними въ 1897 г. выходитъ названная выше книга Гетца. Последній является въ своемъ труде продолжателемъ проф. Фридриха, которому онъ считаетъ себя обязаннымъ какъ за выборъ темы, такъ и за указанія при ея исполненіи и потому посвящаетъ свою книгу. Къ сожаленію, Гетцу остался неизвестнымъ разборъ изследованія проф. Фридриха, написанный академикомъ И. В. Ягичемъ въ

Византійскій Временникъ.

Мы въ своей стать будемъ пользоваться многими замъчаніями рецензентовъ, при чемъ оговариваемся, что быть можеть не всегда нами будеть указана та или другая статья. Знакомые съ этими рецензіями, разумъется, въ случав нужды разберуть, кому что принадлежитъ.

54 том'в Сборника Академіи Наукъ, знакомство съ которымъ должно было остановить автора отъ ошибокъ своего учителя. Нельзя не удивляться, какимъ образомъ самъ проф. Фридрихъ не обратилъ вниманія Гетца на эту статью И. В. Ягича. Но и помимо того, авторъ новаго изследованія вообще относится съ несправедливымъ пренебреженіемъ къ предшествующей литературъ, находя, что она «отчасти одностороння, отчасти покоится на ложномъ основаніи», что «соответствующаго истине образа жизни и дъятельности славянскихъ апостоловъ мы до сихъ поръ еще не имъемъ» (стр. 2). Не имъя возможности, не зная славянскихъ нарвчій, читать изследованія славянских в ученых въ подлиннике и знакомый лишь съ нъкоторыми изъ нихъ по рецензіямъ въ Архивъ проф. Ягича, Гетцъ не съумълъ одънить ихъ важность. Онъ обвиняетъ православныхъ и католическихъ авторовъ въ въроисповъдномъ пристрастіи, обобщая зам'вчаніе, сдівланное въ этомъ смыслів въ Архивів Ягича о нъкоторыхъ статьяхъ о Кириллъ и Менодіи, вышедшихъ въ 1885 г., и относя его къ большей части этихъ трудовъ. Благосклониве относится онъ къ изследователямъ протестантамъ, которые въ его глазахъ «естественно болье безпристрастны», какъ, напр., Дюмлеръ и Бертгольцъ, но недостатокъ ихъ работы видить въ томъ, что они признавали папскія посланія, которыя должно считать подложными. Считая самымъ важнымъ пунктомъ критику источниковъ, послъ которой только и можно приступить къ изложенію исторіи д'вятельности славянскихъ первоучителей, авторъ подраздъляеть свой трудъ на двъ части, изъ которыхъ въ одной разсматривается достоинство источниковъ, въ другой идетъ изложеніе фактовъ на ихъ основаніи. Пересмотръ источниковъ привелъ автора къ убъжденію въ томъ, что ніжоторые изъ нихъ, до сихъ поръ признававшіеся важными, должны быть вычеркнуты изъ числа подлинныхъ документовъ. Въ проведении критики источниковъ на новыхъ началахъ авторъ и видитъ отличіе своей книги отъ трудовъ предшественниковъ. Въ противоположность славянскимъ изследователямъ онъ отдаетъ предпочтеніе латинскимъ источникамъ, какъ болье безпристрастнымъ, находя, что они будто бы менъе впутаны въ борьбу того времени и потому более свободны отъ религіозной и церковно-политической тенденціи въ сравнении съ славянскими. «Ближе входить во вст подробности прежнихъ изследованій, въ различные пути, пройденные критикой источниковъ, въ заключенія, которыя были изъ нея выводимы, авторъ не находить нужнымъ, разъ некоторыя мненія после публикаціи профессора Фридриха и после доказательствъ подложности папскихъ посланій, представленныхъ въ его собственной книгъ, потеряли всякое значеніе». Наконецъ г. Гетцъ заявляетъ, что во второй части своего изследованія онъ старался возможно тесне придерживаться темы и не привлекаль ничего, что прямо къ ней не относится. Поэтому во всъ филологическіе вопросы, относящіеся къ исторіи славянскихъ апостоловъ, онъ не входилъ. Нисколько не удивительно, что при такомъ самоувъренномъ

взглядъ на върность началъ, положенныхъ въ основу критики источниковъ, при явно пристрастномъ предпочтеніи источникамъ славянскимъ датинскихъ документовъ, при небрежномъ отношеніи къ предшествующей ему литературъ и, наконецъ, при непониманіи важности знакомства съ выводами славянской филологіи для правильнаго объясненія нъкоторыхъ сторонъ дъятельности славянскихъ первоучителей, новое изслъдованіе оказалось полно недостатковъ и ошибокъ, которые и пришлось отмътить критикъ.

Остановимся прежде всего на первой части книги Гетца, посвященной критикъ источниковъ. Всъ источники въ ней подраздъляются на первичные, вторичные и позднъйшіе. Къ первой группъ относятся письмо Анастасія библіотекаря, translatio Гаудериха, подлинныя посланія папъ, conversio Bagoariorum et Carantanorum и письмо баварскихъ епископовъ Іоанну ІХ въ 900 г., ко второй группъ—житіе Месодія и Константина в, наконецъ, къ третьей, житіе Климента и младшія легенды.

Письмо Анастасія библіотекаря, открытое проф. Фридрихомъ, Гетцъ считаеть самымъ важнымъ источникомъ, который служить меркою ценности и достовърности всъхъ другихъ: только на основании этого письма можно построить правильное, соотвётствующее фактическому ходу вещей изложение жизни Константина. Важное само по себъ, оно не менъе важно и потому, что имъ подтверждается подлинность и достоверность такъ называемой Итальянской легенды. Всв ранве выставленныя критнкою мевнія о позднемъ ея происхожденіи, о зависимости ея отъ славянскихъ источниковъ после публикаціи проф. Фридриха оказываются несостоятельными. Далъе Гетцъ обращается къ разсмотрънію вопроса, на сколько Итальянская легенда, какъ она сохранилась, представляеть первоначальный тексть Гаудериха. Первыя три главы после введенія о лице и вности Константина основаны, главнымъ образомъ, на сообщенномъ Анастасіемъ разсказ'в Митрофана въ пов'вствованіи объ обр'втеніи мощей св. Климента, а также и на собственномъ сочинении Константина, переведенномъ Анастасіемъ на датинскій языкъ. Начиная со словъ quadam autem die третьей главы и оканчивая пятой главою. Итальянская легенда налагаетъ историческое сочинение Константина, о чемъ, и помимо прямого свидетельства Анастасія объ авторстве Константина, можно было бы заключать по выраженіямъ, указывающимъ на очевидца (на это уже было указано еще въ 1858 г. Викторовымъ: Кирилло-Меоодіевскій сборникъ, стр. 408-410). Главы 6-9 составлены на основани собственныхъ свъдъній Гаудериха. Въ отличіе отъ проф. Фридриха, который предполагаеть двв передваки Итальянской легенды: одну, въ которой прибавлены главы 1-я и 6-я и во второй главъ свъдънія объ изученіи Константиномъ въ Херсонъ еврейскаго языка, -- и другую, въ которой прибавлены главы 10-12, благодаря чему легенда объ обретени мощей обратилась въ легенду о Константинъ,-Гетцъ допускаетъ только одну последнюю переработку легенды. Что же касается первыхъ девяти главъ,

то, по его мивнію, онв представляють Translatio въ первоначальномъ видь. Свыдыня о Кирилль, предшествующія разсказу объ обрытеніи мощей св. Климента, должны были находиться въ редакціи Гаудериха. Различіе обработки темы у Гаудериха и Анастасія зависить отъ различія задачи. Матеріаль, полученный отъ Анастасія, Гаудерихъ иначе группироваль и распространяль его, дополняя собственными свъдъніями. Въ рецензіи Нахтигаля указано, что поправки къ мивніямъ Фридриха относительно первой и шестой главы, а также относительно времени открытія мощей Климента, предложены уже проф. И. В. Ягичемъ. Равнымъ образомъ, рецензенть находить болье справедливымь взглядь И. В. Ягича, согласно которому седьмая глава translatio всего вфроятиве не принадлежить первоначальному тексту. Окончательную оценку этихъ двухъ источниковъ, письма Анастасія и Translatio, Гетцъ формулируеть въ слвичощихъ словахъ: «въ письм'в Анастасія и въ Итальянской легени'в мы имъемъ два вполет достовърные и надежные источника приблизительно одинаковой цінности, которые прежде всего носять на себів черты фактичности и объективности. Съ полнымъ правомъ изложение жизни Константина прежде всего будеть основываемо на этихъ двухъ источникахъ. Рядомъ съ этими абсолютно върными первоначальными источниками можно и должно пользоваться и другими второстепенными источниками.—Какъ общее основаніе для пользованія позднійшими. источниками для исторіи Константина можно установить сл'вдующее: «Всв позднайшіе источники сладуеть опредалять ва иха отношеніи и согласін съ Анастасіемъ и Гаудерихомъ. По скольку они согласны съ этими двумя источниками, они являются вполнъ достовърными; что служить дополнениемъ этихъ обоихъ и укладывается въ ихъ рамки, можетъ быть принимаемо какъ въроятное, но что прямо противоръчить обоимъ, должно быть отвергнуто». Справедливо возражаетъ по этому поводу г. Нахтигаль, что въ Итальянской легенде Константинъ и Месодій выставлены только какъ переносители мощей св. Климента, что же касается важнейщаго момента ихъ деятельности среди славянь, въ этомъ пункте она не даеть намъ никакихъ свъдъній. Такой взглядъ высказанъ быль еще А.В. Горскимъ въ словахъ: «сія легенда есть собственно пов'єствованіе о перепесеніи мощей св. Климента, а не о д'яніяхъ Константина». Еще въ большей степени это замвчание можетъ быть отнесено къ translatio Гаудериха. Поэтому такой источникъ не можетъ быть пробнымъ камнемъ для житія Константина, авторъ котораго ссылается на два сочиненія самого Константина (Архивъ, 129).

Въ главѣ о папскихъ посланіяхъ Гетцъ признаетъ подложными письма Адріана 869 г. и Іоанна VIII 880 г. Составителемъ посланія 869 г. Гетцъ считаетъ одного изъ послѣдователей Менодія въ борьбѣ за славянскую церковь противъ франкской. Будучи грекомъ, онъ опирался на авторитетъ Рима, чтобы выставить миссіонерскую дѣятельность своего учителя и употребленіе славянскаго языка въ богослуженіи законно

признанными со стороны Рима. Составленіе этого подложнаго посланія Гетцъ относить ко времени вскор'в посл'в смерти Менодія, когда его сторонники были приведены въ затрудненіе посланіемъ папы Стефана и признаніемъ Вихинга преемникомъ Менодія.

Возраженія Гетца противъ подлинности этого письма далеко не новы и не убъдительны, и быть ножеть получили бы иной характеръ, если бы автору была извъстна статья Рачкаго въ Arkiv za povjestnicu jugoslavensku, написанная въ опровержение Гинцеля. Отвъть на нихъ можно найти какъ въ этой статъв, такъ и въ другихъ сочиненіяхъ общирной литературы по вопросу о Кирилл'в и Менодіп. Напр., что касается употребленія оборотовъ, несогласныхъ съ римской офиціальной терминологіей, то уже Вороновъ отметиль, что если исправить выраженіе «рабъ божій» на «рабъ рабовъ божінхъ» и вивсто «Менодія сына нашего» читать «Менодія брата нашего», то никакого несогласія съ принятыми терминами не будетъ. Въ примъчании къ переводу житія въ христоматіи проф. Виноградова мы указали, что сходство формы родит. падежа множест. числа съ именит. въ древнемъ спискъ особенно легко могло повести къ опущенію этой тождественной формы позднівними переписчиками, которымъ и самый терминъ servus servorum dei былъ врядъ ли известенъ 1). Что же касается выраженія сына нашего вмёсто брата, то нельзя не обратить вниманія, что въ глав'в XII того же житія находимъ вполнъ правильно брать нашь Меводій. А въ такомъ случать возникаетъ вопросъ, следуетъ ли въ главе VIII въ выражения сына видеть неправильность? Въдь мы не должны забывать, что согласно житію Менодія последній посвящень быль въ Риме только во священника: «на поповыство», глава VI, и уже после пріезда въ Римъ во второй разъбыль рукоположенъ во епископа, а обращение брато употреблялось только по отношенію къ епископамъ: Innocentius episcopus etc.... venerabilibus fratribus.... Tiniensi et.... Scardonensi episcopis et dilecto filio.... abbati Traguriensi, salutem etc. Vet. Mon. Slav. Merid. t. I, p. 8 2). Такимъ образомъ разница въ терминологіи съ точки зрвнія автора житія становится понятной. Напротивъ проф. Вороновъ указываетъ явные следы первоначальнаго датинскаго оригинада въ выраженіяхъ: "яко о васъ духовная слышахомъ» (spiritualia), «кромъ канона не сотвористе ничесо же», мша =



<sup>1)</sup> Въ похвальномъ словъ дат. множ.: рабо въспъть рабомъ бживемъ, въ чемъ уже нътъ никакого противоръчія термину стр. 21 нашего изданія Житія Меводія. Москва. 1899 г.

<sup>2)</sup> Такъ, по нашему мивнію вполив основательно, объясняль это місто житія П. А. Лавровскій въ сочиненіи «Кирилль и Меводій какъ православные пропов'ядники у западныхъ славянь» стр. 328. Въ похвальномъ словів, правда, стоить выраженіе брать: сълюмо брата нашею чьстьнаю меводим сщена на архиспівство, но, здісь говорится о его назначеніи епископомъ, хотя въ то же время выше сказано: постави блаженаю меводим на презвоутерьство, стр. 21 нашего изданія. И помимо этихъ отступленій содержаніе посланія передано здісь очень коротко сравнительно съ житіемъ.

missa 1). Что же касается такихъ примъровъ, какъ употребленіе слова аминь (Ворон., ib.), то проф. Вороновъ съ полнымъ правомъ могъ принять объясненіе, по которому въ славянскомъ текств видять «не буквальный переводъ папскаго посланія, но нівсколько измівненный саминь авторомь житія, частію, быть можеть, поздивишими переписчиками». На счеть такого измѣненія и можеть быть отнесена прибавка «аминь». Далве текстомъ Gloria in excelsis, какъ указалъ Лапотръ, начинаются и другія посланія папы Адріана. Странная для Гетца въ папскомъ посланіи форма Святополкъ вместо Zventapolc является вполне естественной въ документъ, сохранившемся только на славянскомъ язывъ. Что же касается того, что върнъе: упоминание ди въ папскомъ послания двухъ, или трехъ князей, то достаточно сослаться въ этомъ случав на старшій списокъ житія Меоодія XII в. (см. въ напечатанномъ нами недавно отдівльномъ оттискъ изъ Чтеній, стр. 9), въ которомъ стоять три имени Святополка, Ростислава и Коцела витесто двухъ последнихъ въ списке, изданномъ Шафарикомъ. Въ томъ, что въ посланіи Константинъ и Месодій выставляются посланными греческимъ императоромъ, которому придается епитеть pius, и съ другой стороны они являются уполномоченными на свою деятельность напой, Гетцъ усматриваеть двойственность направленія. Но уже Рачкій, возражая Гинцелю, вполев справедливо заметиль, что папа, упоминая о томъ, что Константинъ и Месодій были посланы императоромъ Михаиломъ, сказалъ полную истину и не могъ сказать ничего другого. Примъненіе къ императору Миханлу прилагательнаго pius, указывающее, по мивнію Гетца, на фальсификатора грека, оправдывается такими же мъстами въ посланіяхъ папы Николая: piissimo et gloriosissimo delecto filio Michaeli magno imperatori. Г. Нахтигаль предпочитаеть предложенный Рачкимъ переводъ слова благовърный латинскимъ gloriosus по нашему мевнію напрасно, потому что это прилагательное въ греческихъ текстахъ чаще спответствуетъ εύσεβής. Наравне съ посланіемъ Адріана 869 г. Гетцъ признаетъ подложнымъ и посланіе Іоанна VIII 880 г. Сравнивая его съ посланіемъ папы Стефана V (VI) 885 г., онъ находить, что не въ отдёльныхъ только частяхъ, какъ предполагалъ проф. Фридрихъ (стр. 59, примъчаніе), а въ пъломъ посланіе 880 г. есть поддёлка посланія 885 г. То, что въ этомъ последнемъ сказано о Вихингъ, въ посланіи 880 г. отнесено къ Месодію. Гетцъ приписываеть эту поддёлку Горазду и относить ко времени вскор'в посл'в смерти Месодія. Въ рукахъ учениковъ Месодія она была орудіємъ въ борьбъ съ Вихингомъ. Съ другой стороны поддълка 880 г., по мижнію Гетца, въ отдъльныхъ пунктахъ могла имъть въ основъ подлинное по-



<sup>1)</sup> Поясненіе этого термина словомъ служба безъ сомийнія есть поадивйшая глосса. Попавъ на болгарскую почву мила сейчасъ же было замінено славянскимъ словомъ служба, какъ можно судить по его употребленію въ церковномъ сказаны, труді одного изъ учениковъ Месодія, епископа Константина. Смотри нашу статью Значеніе слав. текстовъ, изданныхъ Н. О. Красносельцевымъ.

сланіе папы къ Святополку отъ того же года, о которомъ упоминаніе находимъ въ посланіи 881 г. Это посланіе, оригиналь котораго былъ уничтоженъ противниками Менодія, могло иміться у него въ копіи, которую онъ могъ получить въ Римв. Замвнить это послание другимъ, прибавивъ въ немъ разрѣшеніе славянской литургіи, было главною цѣлью подлога. Такимъ образомъ, по взгляду Гетца, подлинное посланіе папы Іоанна VIII отъ 880 г. вызвало дей поддёлки: противниковъ Месодія и его сторонниковъ, Здёсь мы прежде всего замётимъ, что, по справедливому замъчанію Малышевскаго, «Месодій самъ получиль на руки папское посланіе и тотчась вручиль его Святополку» (Тр. Кіев. Дух. Акад., окт. 1885 г., стр. 290), на что ясно указано въ письмъ папы къ Месодію 23 марта 881 г., гдъ папа ссылается на посланіе къ славному князю Святополку, «которое ты, какъ увъряешь, передалъ ему» (ib., стр. 299). Поэтому предполагать, что Менодій получиль въ Рим'в копію этого посланія, какъ это дівлаеть Гетцъ, намъ кажется, нівть основанія. Рецензенты на книгу Гетца не замедлили поставить на видъ произвольность его подозрвній и съ чисто формальной стороны. Нахтигаль въ Архивв напоминаеть, что, какъ уже было указано проф. Ягичемъ въ разборъ изследованія проф. Фридриха, еще Блюмбергеръ сомневался въ подлинности посланій Іоанна VIII, но когда Палацкій и Пертцъ напіли въ Ватикан'в старую пергаменную рукопись, по письму относящуюся къ концу X или началу XI в., онъ взялъ свое мете назадъ. Последнее время Лапотромъ достаточно разъяснено, что въ этой рукописи, принесенной въ Римъ изъ Монте-Кассино, мы имвемъ двло съ копіей оригинальнаго экземпляра, который въ свое время быль похищенъ изъ папскаго архива приверженцами папы Формоза 1). Такимъ образомъ, сомивніе въ подлинности посланія 880 г. встрівчаеть формальное препятствіе. Больше затрудненій представляеть примиреніе противорічня между посланіями Іоанна VIII и Стефана V (VI), которымъ славянское богослуженіе было запрещено. Было предложено нёсколько попытокъ для объяспенія этого противорічія. Малышевскій обвиняль папу Стефана VI во лжи. И. В. Ягичъ указываль на то место посланія папы Іоанна VIII, въ которомъ позволялось совершать литургію на латинскомъ языкъ, если бы князь или его подданные того пожелали. Это ограничение доставляло Месодію много затрудненій, имъ безъ сомнівнія пользовались противники славянскаго богослуженія. Оно и дало Стефану VI поводъ окончательно запретить славянскую литургію. Иное объясненіе предложиль Лапотръ. Онъ полагаетъ, что подлинное посланіе папы Іоанна VIII 880 г., попавшее въ ту часть папскихъ регестъ, которая была похищена изъ Ватикана Формозомъ и его сторонниками и отнесена въ Монте-Кас-



<sup>1)</sup> Гетцъ (стр. 67—68) и рецензентъ въ Архивѣ (стр. 132) по недоразумѣнію позагають, что Лапотръ считаетъ Монте-Кассинскую рукопись оригиналомъ папской канцеляріи. На ошибочность такого заключенія указано проф. Вондракомъ (см. Časoрів Česk. Mus. 1897 г., стр. 345).

сино, не было изв'естно пап' Стефану VI. Оно было зам'внено подд'елкой Вихинга, въ которой славянское богослужение запрещалось. Жертвой этой подделки и сделался папа Стефанъ VI. Рецензентъ Архива отдаетъ предпочтеніе объясненію И. В. Ягича, оговариваясь вивств съ нимъ, что тъмъ самымъ еще не устранены всв затрудненія; намъ кажется, что наилучшимъ было бы толкованіе Лапотра. Какъ бы то ни было, нельзя не повторить еще разъ справедливаго замъчанія проф. Ягича о томъ, что «едва ли могуть быть оправданы попытки тёхъ ученыхъ (къ нимъ, вивств съ Фридрихомъ, принадлежить и Гетцъ), которые, не допуская возможности неравномърнаю и непослъдовательнаю отношенія панскаю престола не славянскому боюслужению, устраняють или отрицають всё тё мъста въ славянскихъ, греческихъ и латинскихъ источникахъ и даже всв тв документы, которые стоять поперекь дороги къ возстановленію идеала, на дълв не существовавшаго». Мы закончимъ вопросъ о подлинности обоихъ посланій напоминаніемъ тонкихъ соображеній А. В. Горскаго, по нашему мивнію, и до сихъ поръ сохраняющихъ глубокій смыслъ: «Тонъ эпистоліи славянской приличенъ лицу римскаго первосвященника. Сочинитель умпеть обращать въ свою пользу и невыгодных для него обстоятельства, какъ, напр., требованіе переводчиковъ изъ Константинополя. Пиша тогда, когда еще не быль известень отказь относительно Болгаріи посл'в собора, Адріанъ не ссорится съ Константинополемъ, отзывается объ императоръ, который очень много надълаль непріятностей римскому двору при Николав, благосклонно. Зная о переводв, зная, что только изъ за сего перевода князья и сносились съ Константинопольскимъ дворомъ, отказать въ употребленіи сего перевода, не упрочивъ своего вліянія на церковь Моравскую, значило подать славянамъ поводъ къ совершенному отложенію отъ Римскаго престола. Правда, такъ и сдівдалъ было папа Іоаннъ, но не зная хорошо обстоятельство (такъ точно объясниль это и Рачкій въ первомъ пункте своего ответа Гинцелю Archiv, стр. 288-289); и какъ скоро вникнулъ въ дело, посоветовавшись съ самимъ Менодіемъ, то и перемпния образь дъйствій».

Переходя къ источникамъ второстепеннымъ, Гетцъ находитъ, что житіе Меоодія проникнуто той же тенденціей, какъ и подложныя посланія папы Адріана 869 г. и папы Іоанна VIII 880 г. Его цѣль, представить Меоодія какъ одного изъ библейскихъ героевъ, какъ человѣка равнаго по духу великимъ свѣтиламъ христіанской церкви, а его дѣятельность выставить исполненною по порученію папы, въ силу полномочія, отъ него полученнаго. Авторъ житія былъ современникъ Меоодія, быть можетъ раздѣлявшій борьбу его и его учениковъ. Онъ не Грекъ, не Мораванинъ, но всего скорѣе паннонскій Славянинъ. Написано житіе вскорѣ послѣ смерти Меоодія; оно преслѣдовало ту же цѣль, какъ и подложныя посланія 869 г. и 880 г., служить орудіемъ въ борьбѣ съ Вихингомъ. Посланіе Адріана 869 г., по мнѣнію Гетца, возникло независимо отъ житія, авторъ котораго имъ воспользовался, чтобы придать папскую

санкцію литургической д'вятельности Менодія. Что касается Translatio, то боле вероятно, что оно не было известно автору житія Менодія. Только въ одномъ мъстъ житія, въ посланіи папы Адріана есть слъды знакомства его составителя съ Translatio; конечно, оно могло бы быть извъстно и автору житія, но, съ другой стороны, онъ могъ знать о перенесеніи мощей изъ прямыхъ разсказовъ Меоодія, или же вмёстё съ нимъ присутствовать въ Римъ. Никакихъ другихъ слъдовъ отношенія житія къ Translatio нътъ, потому что у автора житія, изображавшаго, главнымъ образомъ, деятельность Менодія послё смерти Константина, не было точекъ соприкосновенія съ Translatio сверхъ главъ 4-6. Если же въ 6-й главъ житія о славянскомъ языкъ говорится больше, чъмъ у Гаудериха, это зависить отъ тенденціи житія. Житіе Константина, по мивнію Гетца, находится въ зависимости отъ Translatio. Глава 8-я житія и 1-я Translatio часто дословно совпадають; хронологическая последовательность въ томъ и другомъ одинакова: въ обоихъ обретение мощей прелшествуеть прибытію къ Хазарамъ. Разсказъ въ главъ 9-й, благодарственное письмо Хазаръ къ императору, упоминание о дарахъ, предложенныхъ Константину и имъ испрошенныхъ, совпадаетъ часто дословно съ 6-й главой Translatio. Если бы вместе съ профессоромъ Фридрихомъ предполагать, что главы 1-я и 6-я не принадлежать Гаудериху, но представляють поздивищую переработку, то она должна была возникнуть ранве, чвиъ авторъ житія пользовался Translatio. Изъ Translatio отчасти дословно заимствована въ житіи, въ главе 14-й, просьба Ростислава и Константина. Независимо отъ Translatio составленъ разсказъ объ изобрѣтенін славянскихъ письменъ и діятельности Константина въ Моравіи и о путеществи въ Римъ, такъ какъ Константинъ, по Гаудериху, слъдуетъ призыву папы, а по житію Константина, по доброй воль отправляется въ Римъ. Напротивъ въ началъ главы XVII авторъ житія, разсказавъ про диспутъ изъ за славянскаго языка въ Венеціи, вдругъ снова повидимому придерживается Translatio и заставляеть папу вызывать Константина въ Римъ. Изъ этой же главы, по мивнію Гетца, следуетъ, что житіе Константина находится въ зависимости отъ житія Менодія, что оно его моложе. Все мъсто о призвании Константина въ Римъ совпадаеть съ соответствующимъ местомъ въ житіи Менодія. Дальнейшій разсказъ о пріем'є обоихъ славянскихъ апостоловъ въ Рим'є, о санкціи церковно-славянского языка, о чудесахъ отъ останковъ Климента имфетъ источникомъ Translatio и Vita Methodii. Изъ общихъ оборотовъ въ другихъ мъстахъ Гетцъ заключаетъ о зависимости житія Константина отъ житія Меоодія: монашеская д'вятельность, подстрекательство злого духа. При вызовъ Константина въ Моравію дословно передана ръчь императора. Въ предсмертной молитвъ Константина (глава XVIII), гдъ идетъ ръчь объ освобождени учениковъ славянскихъ апостоловъ и объ искорененіи ереси, встрівчаются обороты, поразительно напоминающіе послівднюю главу изъ житія Меоодія. Такимъ образомъ житіе Константина

исчерпываеть Translatio и житіе Меоодія. Но, пользуясь этими источниками, авторъ житія допускаеть явныя преувеличенія. Житіе Константина у него является легендой св. Кирилла. Уже съ самого детства Константину приписывается великая мудрость; таковы разсказы объ его школьныхъ годахъ, беседахъ и диспутахъ, его учености. Не мене прославляется его благочестіе, скромность, равнодушіе къ почестямъ, повиновеніе, удаленіе въ монастырь и т. д., въ чемъ видна монашеская тенденція. Въ дальнъйшей дъятельности замътно стараніе какъ можно болье его прославить. Анастасій и Гаудерихъ знаютъ только путешествіе къ Хазарамъ, житіе Константина сообщаетъ сначала о подобной же его мисссіи къ сарадинамъ, чтобы увеличить его подвиги во славу Божію. Этой при соответствуеть подробное сообщение о диспутахъ и упоминаніе о письменной ихъ записи, сдівланной Менодіемъ, о которой мы ничего не знаемъ. И всв диспуты служать только для того, чтобы представить въ истинномъ свете все побеждающую мудрость Константина. Подобно второму Павлу Меоодій (гл. XIV его житія) преодольваеть всв опасности. Житіе Константина идетъ далве и въ этомъ случав: Константинъ является вторымъ Моисеемъ, и, чтобы вивств съ Меоодіемъ не подвергаться мученіямъ жажды, обращаеть горькую воду въ сладкую. Апостолъ нъщевъ Бонифацій, ниспровергая старый дубъ, сокрушаетъ язычество, то же делаеть и апостоль славянь Константинь (гл. XII). Желая какъ можно болве возвысить своего героя, авторъ не стыдился представить историческія событія иначе, чёмъ это позволяли его источники. Въ то время какъ борьба въ Моравіи началась посл'в смерти Константина, въ житін разсказъ о дівятельности Константина у Ростислава начинается словами: mox vero totum ordinem ecclesiasticum vertit и борьба переносится ко времени Константина. При этомъ обнаруживается тенденція прославить апостольскій образъ Константина и изобретеніе славянскихъ письменъ, а употребление церковнаго языка приписать внушению Божию-Поэтому какъ въ житіи Менодія защищается его правовое положеніе. такъ въ житіи Константина принимается подъ защиту отъ всякихъ нападеній славянское богослуженіе. Въ этомъ отношеніи житіе Константина идетъ гораздо далве житія Менодія: въ немъ въ защиту славянскаго языка въ литургіи приводится насса библейскихъ текстовъ, цівлый рядъ народовъ, пользующихся своимъ языкомъ для литургіи, причемъ не забыты и Готы; славянское богослужение освящается участиемъ въ немъ самихъ представителей римской церкви; отклоняется упрекъ въ томъ, что изобрътение письменъ ведеть къ ереси. Отсюда видно, что житіе Константина моложе, чъмъ житія Меоодія и даже Климента, которыя точно также говорять объ откровенномъ внушении славянскаго письма, но не въ такомъ полемическомъ тонъ. Въ житіи Константина проводится та же точка зрвнія на борьбу изъ за славянской литургін, какъ и въ посланіяхъ Іоанна Х: славянская литургія не считается уже болье, какъ было ранье, просто лишь недозволенной, такъ какъ варвар-

скимъ языкомъ профанируется святыня, но положительно еретической, какъ и ея изобретатель считается еретикомъ. На этомъ основании Гетцъ, считая авторомъ житія Константина болгарина, относить составленіе его ко времени около 925 г. и тъмъ самымъ отвергаетъ выводы Воронова объ единовременности составленія обоихъ житій Менодія и Константина и объ единствъ ихъ автора. Полагая, что свъдънія о принятіи Константиномъ монашества и монашескаго имени Кириллъ житіе почеримло изъ передълки Translatio, Гетцъ не находить возможнымъ относить эту передълку въ такому позднему времени, какъ это дълаетъ проф. Фридрихъ, и высказывается за то, что она явилась не поздиве житія Константина, т. е. около 925 г. Допуская перемену имени Константиномъ въ Кирила передъ его смертью, Гетцъ не находитъ нужнымъ предполагать, что XVIII глава въ житіи Константина позднівищее добавленіе. Перемівна имени незадолго до смерти объясняеть намъ, почему современники пользуются именемъ, которое онъ носилъ всю жизнь. Что житіе Месодія, составленное около 885 г., не знасть имени Кирилла, это неудивительно: очень возможно, что дополнение тогда еще не было присоединено къ Translatio. Вторая половина этой главы покрывается главами XI—XII Translatio. Вивств съ проф. Фридрихомъ Гетцъ полагаетъ, что авторъ житія Константина, будучи особеннымъ его почитателемъ, путешествовалъ въ Римъ, познакомился тамъ съ римскимъ преданіемъ о последнихъ дняхъ его жизни и о событіяхъ после его смерти и составиль его житіе; но римское преданіе онь уже нашель записаннынь въ той редакціи Translatio, которая заключала двё дополнительныя главы XI-XII. Надгробныя фрески, которыя изображають перенесеніе мощей св. Климента въ церковь съ надписью A Ciril на одной изъ нихъ, открытыя Росси и относимыя имъ къ Х в., подтверждали бы нареченіе имени Кирилла и древность XI—XII главъ Translatio. Допуская вивств съ Фридрихомъ, что житіе Константина не сохранилось до насъ въ первоначальномъ видъ, Гетцъ полагаетъ, что первоначально житіе было только легендой, преследовало лишь одну агіографическую цёль, позднев, подъ вліяність борьбы за славянскую литургію, оно было переработано въ оправдательный трактать за славянское письмо и литургію, какъ внушенныя Богомъ. Но никакихъ фактическихъ указаній на следы переработки житія Константина Гетцъ не находить, а потому и не придаеть значенія этимь гадательнымь соображеніямь. Общее заключеніе Гетца о житіи Константина таково: «Какъ уже призналь Фридрихъ, важность житія Константина для историческаго изложенія не особенно высока. Имъ должно пользоваться съ большою осторожностью. Какъ вторичный источникъ для біографіи Константина, рядомъ съ Translatio, она не имъетъ такого значенія, какое на ряду съ папскими письмами для біографіи Месодія имбеть житіе Месодія. Въ томъ и другомъ житіи должно отделить историческую истину отъ тенденціознаго представленія; но что особенно затрудняеть пользованіе житіемъ Константипаэто то обстоятельство, что въ немъ сравнительно съ житіемъ Месодія больше легендарнаго элемента. Поэтому всё извёстія, которыя въ житім Константина являются одинокими или расходятся съ другими источниками, должны быть принимаемы съ нёкоторымъ недовёріемъ или прямымъ сомнёніемъ. Положительныхъ данныхъ для житія Константина въ немъ немного».

Таковъ взглядъ Гетца на такъ называемыя паннонскія житія. При заранѣе предвзятой точкѣ зрѣнія по отношенію къ славянскимъ источникамъ вообще, съ признаніемъ единственнаго критерія ихъ въ письмѣ Анастасія и Translatio, и трудно было придти къ инымъ заключеніямъ.

Уже въ отвътъ проф. Фридрику И. В. Ягичъ выяснилъ, что не можетъ быть рвчи о какой либо взаимной зависимости легенды Итальяиской и житія Кирилла. Такъ, напр., въ разсказъ объ обрътеніи мощей св. Климента Итальянская легенда изобилуетъ подробностями, а Кирилловская очень коротка, ссылается на сочинение самого Кирилла. Напротивъ, въ разсказв о хозарской миссіи житіе Кирилла передаетъ пренія у Хозаръ съ большой полнотой, опять таки указывая важный источникъ, для скептическаго отношенія къ которому ніть никакихъ основаній, именно запись преній самого Кирилла и переводъ ихъ на слав. языкъ Меоодія. Въ Итальянской легендѣ обо всемъ этомъ нѣтъ ни малѣйшаго намека. Ясно, что оба источника не стоять въ какой либо зависимости другъ отъ друга, а напротивъ, брали матеріалъ изъ техъ же третьихъ источниковъ. Совпадая въ упоминаніи имени Кириллъ, об'в легенды опять расходятся объ епископствъ Кирилла, о которомъ говоритъ Итальянская легенда и умалчиваеть житіе Кирилла. Касаясь того же вопроса проф. Вондракъ высказываетъ мысль, что еслибы авторъ Итал. легенды имълъ передъ собой писанную на греч. языкъ легенду Кирилловскую, то онъ или просто перевель бы ее на латинскій языкъ, или сдівлаль бы изъ нея извлеченіе; но Итальянская легенда такимъ извлеченіемъ не является. Поэтому проф. Вондракъ допускаетъ только одинаковые для той и другой источники. Что касается вопроса о взаимномъ отношении житія Кирилла и житія Менодія, то и въ этомъ случав противъ Гетца могуть быть приведены тв возраженія, которыя были сделаны въ свое время проф. Фридриху. Считать житіе Кирилла поздевищимъ по происхожденію изъ за ея обширности несправедливо. Нужно прежде доказать, что эта обширность произошла въ ущербъ исторической правдѣ. Житіе Кирилла обвиняють въ томъ, что въ немъ подобраны всевозможные аргументы въ пользу славянскаго богослуженія, чтобы отразить папскія запрещенія IX и X в., но такой тенденціи оно не имфетъ. Константинъ не отклоняль отъ себя изобретение письмень, какъ заключаеть объ этомъ Гетцъ, следуя проф. Фридриху, изъ фразы: «кто можетъ на воду бесъду написати и еретичьско име обръсти», а потому невърно видъть въ этомъ мъсть легенды отражение упрека, сдъланнаго потомъ славянскому письму, что оно еретическое. Накопленіе цитать въ защиту слав. бого-

служенія не говорить въ пользу поздняго происхожденія легенды, а показываеть только особый учено-полемическій характеръ той среды, гдъ она написана. Цитатъ не меньше въ частяхъ не славянскихъ. Вообще Кирилловская легенда не придаетъ Константину односторонняго значенія апостола славянъ. Указывая на преувеличенія въ Кирилловской легендъ, Гетцъ какъ одинъ примъръ такого преувеличения приводить сарацинскую миссію, но рецензенть въ Архив'в (стр. 139), ссылаясь на Исторію Халифовъ Вейля, не находить въ разсказв о ней ничего противоръчащаго исторіи. Виъсть съ проф. Фридрихонъ отрицая изобрътеніе Кирилюмъ слав. письменъ и установленіе слав. богослуженія въ Моравіи, Гетцъ въ этомъ случай идетъ противъ показаній даже итальянской легенды, а сверхъ того дёлаеть еще болёе грубую ошибку, понимая мъсто житія: mox vero totum ordinem ecclesiasticum vertit такъ что Константинъ ниспровергаетъ весь существовавшій ранъе церковный строй!! и на этомъ основаніи обвиняя автора легенды въ извращеніи историческихъ фактовъ перенесеніемъ поздивишей борьбы съ нвиецкой іерархіей во время Константина. Здёсь авторъ достойно наказанъ за незнаніе слав. языка, безъ котораго нельзя правильно судить по крайней мере о такихъ пунктахъ деятельности слав. первоучителей, которые касаются вопросовъ филологическихъ. Еслибы только онъ заглянулъ въ славянскій тексть, то слова житія «выскорнь же весь церьковный чинь прпьложи и научи заоутреніи и годинамь, объдньи и вечерніи и повечерници и ташны слоужбы» указали бы ему, о чемъ здёсь идеть рёчь. Такую же опибку делаеть Гетцъ, вследъ за Ганушемъ повторяя, будто бы имя Cyrill значить изобрѣтатель письма.

Что касается техъ месть въ житіи Кирилла, которыя, по мненію Гетца, напоменають жетіе Месодія, то этоть пункть стоить въ связи со взглядомъ на происхождение житій и принадлежность ихъ изв'єстному автору. Большая часть рецензентовъ какъ на статью проф. Фридриха, такъ и на книгу Гетца раздъляютъ мивніе проф. Воронова, относившаго оба житія ко второй половин Хв. и указывавшаго на Болгарію какъ на ту страну, въ которой были написаны житія. Мы считаемъ не лишнимъ сделать по этому поводу несколько замечаній. Признавая оба житія произведеніями одной эпохи, мы не находимъ однако ничего невъроятнаго въ предположени, что житіе Константина могло быть составлено ранве житія Меоодія, быть можеть еще при жизни последняго: ведь авторъ его имъль подъ руками такіе источники, какъ сказаніе объ обрътеніи мощей св. Климента, пренія съ Хозарами въ перевод'в Месодія, посланіе императора Миханла князю Ростиславу, онъ собраль такія подробныя свъдънія о дътствъ и юности Константина, о его школьныхъ годахъ и первой поръ ученой и миссіонерской дъятельности, какія можно было почерпнуть только отъ самаго близкаго къ почившему человъка. Въ свою очередь и житіе Меоодія носить следы близкаго ко времени после его смерти составленія. Иначе думаль проф. Вороновъ: «Они составлены

были уже тогда, когда слава святости великихъ первоучителей славянства была общепризнаннымъ в врованіемъ болгарской церкви, когда д вло ихъ получило общеславянское значеніе, когда одинъ изъ источниковъ, бывшихъ у автора, составленный въ Херсон'в въ конц'в ІХ в., былъ уже значительно изв'ястенъ въ Болгарін, были написаны наконецъ посл'я завоеванія Моравіи Уграми и, какъ съ вероятностію можно полагать, уже тогда, когда въ Болгаріи возникла ересь богомиловъ. Кром'в того полемика за славянское богослужение позволяеть отнести наши житія къ эпохъ черноризца Храбра». Послъ открытія проф. Фридриха одинъ изъ важныхъ аргументовъ въ пользу такихъ соображеній, предполагаемый источникъ IX в., слово объ обрътеніи мощей с. Климента, устраняется, разъ мы знаемъ, что это слово произведение самого Константина. Разсказы обоихъ житій объ Уграхъ также не могуть быть отвергаемы, особенно послъ того, какъ проф. Малышевскимъ представлена попытка ихъ оправданія. Относить на счеть поздавищаго богомильства суевврія, указанныя въ XV главъ житія Константина, въ потворствъ которымъ авторъ обвиняеть датинское духовенство: «и иному бесчестію учааху, глаголюще, яко подъ землею живуть человъци велеглавы, и весь гадъ діаволя тварь есть. и аще кто убість змію, девять грізхь избудеть тос ради, аще человека убіеть кто, три месяцы да пість въ древене чаши, а стеклянъ да не прикасается. и не браняху жертвъ творити по первому обычаю, ни женитвъ безсчестныхъ» нётъ никакого основанія. Находя сходство между житіями и сказаніемъ Храбра въ полемикѣ за слав. богослуженіе, проф. Вороновъ считаетъ несостоятельной мысль о славянскомъ богослужения въ Болгарии въ ІХ в. и напротивъ считаетъ основательнымъ предполагать господство греческаго богослуженія въ этой странъ и въ началъ Х в. Указывая на сильное вліяніе Византіи на Болгарію, проф. Вороновъ не находить ничего удивительнаго, если и житія св. Кирилла и Меоодія были написаны на языкѣ греческомъ 1). Но если славянское богослужение не было введено въ Болгарии при Борисв и Симеонъ въ эпоху расцвъта болгарской литературы, когда мы знаемъ о дъятельности учениковъ Меоодія и ихъ ближайшихъ послъдователей, то оставалось бы допустить его введение въ періодъ упадка Болгаріи, когда при двор'в сказывалось сильное византійское вліяніе, а въ церковной жизни явилась смута, выразившаяся въ ученіи богомиловъ. Мы и сказаніе Храбра считаемъ необходимымъ отнести ко времени, когда славянское богослуженіе начинало вводиться въ Болгаріи. Въ одномъ изъ его списковъ вопросъ о славянскомъ письмъ дъйствительно ставится въ связь съ борьбой за права славянской литургіи противъ греческой. Ни единаго намека на отношеніе къ болгарскимъ дёламъ мы не находимъ



<sup>1)</sup> Возраженія противъ первоначальной греческой редакціи житій высказаны нами въ предисловіи къ изданію Поученій Климента Слов. Москва 1895. Тамъ нами указаны и некоторыя особенности въ языке житій, объясняемыя изъ вліянія нем. языке и западнослав. наречій, которыя естественнее могли явиться въ Моравіи.

въ защите слав. богослуженія въ житіи Константина. А потому мы не можемъ признать справедливость такого рода соображеній проф. Воронова: «Все это (а раньше ръчь шла о томъ, что изъ IX в. мы не имъемъ ни одного достовърнаго свидътельства о слав. богослужения въ Болгарии, что недаромъ авторъ житія св. Константина, перечисляя различные отдаленные народы, имфвшіе въ въкъ первоучителей богослуженіе на народномъ языкъ, не упоминаетъ о своихъ соотечественникахъ, что для введенія славянскаго богослуженія конечно требовались подготовленные люди, требовались, повидимому, независимо отъ принесенныхъ изъ Моравін, новые переводы священных и богослужбных книгь, а главноедля этого требовалось согласіе греческой церкви и греческаго духовенства, дъйствовавшаго въ Болгарін. Легко ли могло быть дано это согласіе? Не думаемъ и полагаемъ, что и греческая церковь въ данное время по отношенію къ Болгаріи не была свободна отъ упрека въ треязычной ереси... Не безъ борьбы уступая національному элементу въ церковномъ управленіи и въ вопросѣ о церковной независимости, она также повидимому неохотно допускала и славянское богослужение. Следы этой борьбы въ болгарской литературъ представляетъ намъ сочинение черноризца Храбра о письменахъ, важное, между прочимъ, и въ томъ отношенін, что оно написано именно въ западной части Болгаріи, тамъ, гдв подвизались вышедшіе изъ Моравіи ученики Кирилла и Меоодія и гдф поэтому особенно было сильно стремленіе къ духовной независимости славянства), по нашему мевнію, проливаеть достаточно свыта на одинъ веть вопросовъ внутренней жизни болгарской церкви Х в., чтобы поставить и житіе св. Константина въ связь съ этимъ вопросомъ и видёть въ этомъ произведеніи новый моменть въ борьбѣ за славянскую письменность въ Болгаріи. Нельзя не зам'єтить нівкотораго сходства въ возраженіяхъ противъ славянской письменности, какъ они изложены у Храбра съ одной и какъ представлены въ житіи св. Константина съ другой стороны». Разумбется, и мы вполиб согласны съ указаніемъ на это сходство, но мы иначе его объясняемъ, приписывая его вліянію на сказаніе о письменахъ житія Константина, какъ памятника старшаго, въ которомъ какъ въ другихъ пунктахъ, такъ и въ этомъ не находимъ ничего, указывающаго на Болгарію; будь это иначе, какъ предполагаетъ проф. Вороновъ, и въ житін Константина остались бы следы местных болгарских отношеній, какіе мы указываемъ въ одномъ изъ списковъ сказанія Храбра.

Гораздо болье основаній отстаивать другой выводъ Воронова объ единствь автора обоихъ житій, въ чемъ проф. Вороновъ совершенно согласень и съ А. В. Горскимъ, который въ свое время сдълалъ мъткое замъчаніе: «въ житіи Меоодія по большей части то опускается, что подробнье изложено въ житіи Кирилла» (Кир. Меоод. Сборн. 9) 1). Этому не проти-



<sup>1)</sup> Съ нѣкоторымъ ограниченіемъ принимаетъ тотъ же взглядъ рецензентъ книги Гетца въ Архивѣ Ягича: «Вороновъ старался доказать, что оба житія при-

ворвчать незначительныя, повидимому, разногласія между житіями тамъ, гдъ они касаются одного и того же предмета. Мы имъемъ въ виду возраженія проф. Вондрака. Они состоять въ следующемъ: «Въ VI главе житія Менодія говорится, что впервые въ Рим'в славянская литургія подверглась нападкамъ, между тъмъ какъ изъ житія Кирилла мы узнаемъ. что возраженія противъ слав. языка поднялись еще въ Моравіи до путешествія обоихъ апостоловъ въ Римъ. Поэтому быть можеть еще тогда отводилось извёстное мёсто слав. языку при богослуженія, даже весьма въроятно, что уже тогда объдню служили на слав. языкъ. Далъе, согласно житію Кирилла, въ Венеціи оба апостола на пути въ Римъ вели диспуть, въ которомъ они должны были защищать славянскую литургію. Объ этомъ житіе Меоодія также не говорить ничего. Не малозначительно и то обстоятельство, что, согласно главъ XVII житія Кирилла, оба епископа-Формозъ и Гаудерихъ-посвящають учениковъ Месодія въ Римъ. Согласно житію Мееодія (глава VI) папа поручаеть одному епископу сдълать это. Такимъ образомъ, здъсь уже остается неизвъстнымъ даже и то, что епископовъ было двое. Такіе факты говорять рівшительно противъ предположенія, что авторъ житій быль одно и то же лицо. ибо авторъ последняго быль менее хорошо осведомленъ. У автора житія Менодія повидимому уже не было подъ руками житія Кирилла, но существенные факты онъ, кажется, выставиль правильно». Но въдь дъло въ томъ, что разъ славянское богослужение встрътило возражения католическаго духовенства, то эти бозраженія, начавшись въ Моравін, продолжансь въ Венеціи, должны были раздаться и въ Римъ. Въ житіи Кирилла вполнъ естественно было говорить объ этихъ возраженіяхъ въ тъхъ главахъ (XV и XVI), гдъ о нихъ ръчь впервые. Въ этихъ главахъ мы находимъ и ответы на эти возраженія. Наоборотъ, въ главъ XVII ни слова не упомянуто объ этомъ пунктъ потому, что въ этой главъ все вниманіе обращено на подробное (сравнительно съ VI главой житія Месодія) изложеніе тіхь фактовь, въ которыхъ выразилось сочувстіе, какое встретило въ Риме дело славянскихъ первоучителей. Говоря о томъ же возможно короче, авторъ житія Меоолія въ VI глав'я въ свою очередь даеть намъ по отношенію къ вопросу о славянскомъ языкъ въ богослужения лишнее указание, а именно къ тому, что мы знаемъ изъ XV и XVI главъ житія Константина, прибавляеть, что возраженія противь слав. языка продолжались и въ Рим'в. Въ связи съ этимъ стоитъ и еще одна интересная подробность, а именно замвчаніе о томъ, что въ посвященіи учениковъ Мееодія принималь участіе одинъ епископъ, раздівлявшій мнівніе треязычниковъ; по этому, по напісму мивнію, туть ивть противорвчія, что указано на одного вмісто двоихъ, такъ какъ авторъ житія этимъ не исключаетъ другого, а лишь характеризуеть направление одного изъ рукополагавшихъ епископовъ.



надлежать одному автору. Какъ бы то ни было, во всякомъ случав не исключено то, что одно житіе было сочинено при знаніи другого». ХХ т., стр. 138.

Если т. о. до сихъ поръ далеко не согласны по отношенію къ вопросу о житіяхъ, ихъ происхожденій и взаимномъ отношеній славянскіе ученые, то нельзя особенно упрекать за тв или другіе выводы иностраннаго ученаго, каковъ Гетцъ. Неудивительно также, что онъ, замътивъ тотъ или другой фактъ, даеть ему, съ нашей точки зрвнія, неправильное объясненіе. Такъ, напр., Гетцъ изъ одинаковыхъ выраженій въ житіи Кирилла и Менодія заключаеть о зависимости перваго оть второго. Разумвется, для техъ, кто признаетъ одного автора обоихъ житій, замвченный Гетцемъ факть будеть отнесень на счеть одинаковости взгляда автора и его стиля. Раздёляя такую точку зрёнія, мы всего скорёе склонны были бы считать авторомъ житій Климента болгарскаго, еслибы препятствіемъ къ тому не служило отсутствіе его имени во всёхъ спискахъ того и другого житія, равно какъ и пространныхъ похвальныхъ словъ слав. первоучителямъ, не смотря на то что одинъ списокъ житія Менодія и похвальнаго слова обоимъ святителямъ относится къ XII— XIII в. Но за то въ похвальномъ словъ одному Кириллу, котораго принадзежность Клименту подтверждается и надписаніемъ 1) многихъ списковъ, иы имъемъ чрезвычайно важный памятникъ для опредъленія времени происхожденія такъ называемыхъ паннонскихъ житій. Намъ извъстенъ годъ смерти Климента 916, а тъмъ самымъ опредъляется и приблизительное время составленія житій обоихъ, если настанвать на тонъ, что Климентъ самъ былъ ихъ авторомъ, или же по крайней мъръ житія Кирилла, которымъ похвальное слово, безъ всякаго сомивнія, пользовалось: указанія на борьбу съ иконоборческой ересью, на пропов'ядь христіанства у Хозаръ и Сарацынъ, въ фоульсцѣ жзыцѣ. Вполнѣ сознавая чрезвычайную важность такого факта, Вороновъ категорически отрицаеть принадлежность этого слова Клименту: «признавая какъ житіе Менодія, такъ п житіе Кирилла произведеніями, написанными послѣ смерти св. Климента († 916), мы уже по этому самому не можетъ признать его авторомъ ни того, ни другого изъ похвальныхъ словъ, написанныхъ несомивнио позже паннонскихъ житій». Онъ не придаеть значенія надписанію, при чемь забываеть, что свид'втельство надписанія подтверждается полною близостію стиля этого похвальнаго слова съ другими словами Климента, для сомевнія въ которыхъ нътъ никакого повода. Мы посвятили этому пункту особенное вниманіе въ предисловіи къ выпущеннымъ нами несколькимъ словамъ Климента, печатаніе которыхъ было начато еще Ундольскимъ. Возраженія на приведенныя нами доказательства мы нигде не встретили и считаемъ поэтому принадлежность похвальнаго слова Клименту прочно установленной. Если вибств съ другими учеными, начиная съ Ундольскаго, счи-

Digitized by Google

Правда, списокъ Севастьяновскій XIII—XIV в. № 1467 и напечатанный Срезневскимъ западно-русскій текстъ XIV в. не вибють имени Климента. Но въ первомъ изъ нихъ кромѣ того есть и еще странность. Въ заглавіи стоять оба имени Кирилла и Месодія, а между тъмъ самое слово касается только одного Кирилла.

тать и похвальное слово обоимъ первоучителямъ принадлежащимъ Клименту, тогда по меньшей мъръ следуетъ признать не поздиве 916 г. оба паннонскихъ житія, такъ какъ въ немъ обнаруживается очевидная замисимость автора и отъ житія Меоодія, напр., въ извістіяхъ о его світской д'вятельности, собествованіяхъ съ владыками, о его воеводствъ и т. д. Но мы во всякомъ случав считаемъ необходимымъ отличать похвалу Кириллу отъ похвальнаго слова обоимъ первоучителямъ. Последнее слово безъ сомнънія позднъйшаго происхожденія, такъ какъ оно могло быть написано только после 885 г. Но первое похвала Кирилла безъ сомнънія относится ко времени раннему. Въ ней находимъ больше указаній на отношеніе св. Кирилла къ Риму. Такъ, напр., «гдѣ только онъ слышаль какую либо хулу на божій образь, какъ крылатый облеталь всв страны, ясными притчами искоренняя всв соблазны и научая истиной въръ, «павла останкъ наплимы». «Пръложивъ же весь церковный уставъ отъ греческаго языка въ словеньскъ и иде въ Римъ, ведый на свершение избранок си стадо. Изволи же Гаь Бъ тв въ Римъ причестному телу его почити». Проповедникъ не даромъ прославляетъ место упокоенія своего учителя: «Блажу пречестную ту церковь, въ неи же лежить многоразумный и богоглаголивый органь, блаженъ градь пріемый третіяго светиителя божію смотрънію: тою бо верховною свътилу останокъ исполнъя явился блаженный сей. Темже и съ нима повеле ему Господь Богъ пречестный покой пріяти». Въ словѣ обоимъ первоучителямъ нѣтъ подобнаго ивста; не потому ли, что изъ этого града, въ которомъ нашелъ упокоеніе св. Кприллъ, уже не исходила прежняя поддержка д'влу св. первоучителей. Кром'в того, въ одномъ изъ списковъ похвалы гораздо рельефите выступаетъ личное чувство автора, какъ видно изъ выраженій: «Блажу иногогласный твой языкъ, имже моему языку требезначальнаго божества зар'в всіявши мракъ грізховный отгна; блажу много прівстътлое лицо твое, озаршеся отъ святого духа, имже моему мицу богоразумный свъть всія и многобожная лесть искоренися. Блажу златозарнъи твои очи, имже моима очима слъпота неразумная отъята бысть.... Блажу пречестиви твои руцв, имаже сниде моему языку богоразумная туча; блажу богодвижныя твоя персты, ими же написася моему языку свобода отъ гръховнаго ига; блажу златозарную твою утробу, отъ нея же истече язику моему животная вода». Въ другихъ спискахъ того же слова эти выраженія или пропущены, или замівнены: «всівмъ странамъ». Невольно думается, что если даже и приписывать эти перемёны самому Клименту, останется очевиднымъ, что сильнъйшее выражение личныхъ чувствъ во всякомъ случав могло быть въ первоначальной редакціи похвалы. Такъ думаль и Срезневскій, поставившій вопросъ: «не заключается ли въ болгарскомъ сборникъ первообразъ сочиненія Климента послъ имъ самимъ исправленный». Въ похвальномъ словъ обоимъ первоучителямъ этого не находимъ. На основаніи выше сказаннаго мы не можемъ согласиться съ взглядомъ на отношеніе этихъ словъ, высказан-

нымъ проф. Вороновымъ: «Принадлежатъ ли оба похвальныя слова одному, или различнымъ авторамъ, решить трудно. По некоторому сходству въ пріемахъ ублаженія, въ воззреніяхъ и некоторыхъ выраженіяхъ. съ въроятностію можно допустить происхожденіе обоихъ словъ отъ одного автора. Взаимная связь обоихъ словъ по составленію ихъ видна изъ того, что въ похвальномъ словъ св. Кириллу вовсе не упоминается о Меоодіи (при нашемъ объясненін причина иная: Меоодій еще былъ живъ), что едва ли было бы возможно, еслибы не имълось въ виду парамельнаго слова св. Менодію. Впрочемъ, въ другомъ словъ обоимъ первоучителямъ — не исключительно или преимущественно ублажается Меоодій (какъ въ канонахъ), но въ равной степени оба св. брата. Это обстоятельство вижеть съ сравнительною краткостію похвалы св. Кириллу повидимому указываеть, что авторомъ сначала составлена была похвала обоимъ просептителямь, а потожь уже одному св. Кириллу». Мы остаемся при томъ убъжденів, что тъ ученые, которые составленіе панновскихъ житій во что бы то ни стало хотять отодвинуть ко второй четверти Х в., должны представить болье убъдительныя доказательства, что похвальное слово Кириллу не можетъ принадлежать Клименту. У Воронова такихъ доказательствъ не приведено. Если же онъ самъ склоненъ приписывать оба похвальныхъ слова одному автору, тогда его мевнію грозить еще большая опасность, такъ какъ тогда уже должно будеть приписать Клименту и оба паннонскихъ житія.

Мы значительно уклонились отъ разсмотрвнія книги Гетца, остановившись на вопрост о житіяхъ. Возвращаясь къ ней, мы должны были бы говорить о второй части, гдв авторъ излагаетъ двятельность св. Кирима и Менодія на основаніи источниковъ. Но мы ограничимся мишь немногими замъчаніями. Если бы Гетцъ следоваль только своимъ первичнымъ источникамъ, то эта часть его книги вышла бы очень бледной; но онь пользуется и вторичными источниками, каждый разъ это оговаривая, и оттого, разумбется, изложение выигрываеть. Въ этой части, которая стоить въ тесной зависимости отъ первой, есть такія главы, какъ минимое изобрътение слав, письма Константиномъ», въ которой авторъ утверждаетъ, что Константинъ не изобръталъ алфавита, а нашелъ его готовымъ, что онъ лишь перевелъ отрывки библіи и привезъ ихъ въ Моравію». Введеніе слав. литургія Гетцъ приписываеть Меводію. Въ введенів своей книги упрекая предшественниковъ въ въроисповъдномъ пристрастін, Гетцъ самъ впаль въ эту ошибку, отстанвая права баварскаго епископства и вообще нѣмецкаго духовенства. Оттого у него являются такія главы, какъ: Низложеніе Менодія на соборъ въ Регенбургъ осенью 870 г. и Возстановленіе Месодія Іоанномъ VIII. Насиліе и тиранія частнаго собранія німецких вепископовь прикрывается плащемь законности.

Нисколько неудивительно, что общій приговоръ рецензентовъ не въ пользу автора. «Мы съ радостью привътствуемъ всякое сочиненіе, въ которомъ нъмпы доказываютъ намъ, что справедливо обсуждаютъ наше

прошлое и съ интересомъ следять за нашимъ культурнымъ развитіемъ. Но въ настоящемъ случат мы очень обмануты. Гетцъ ръзко упрекаетъ своихъ предшественниковъ въ томъ, что они односторонне разсуждали о важномъ вопросъ, съ предвзятой мыслью, стоя одни на римской точкъ зрвнія, другіе на противо-римской. Но, къ сожальнію, ему самому не удалось сохранить безпристрастіе. Онъ взялся за трудную задачу; и спеціалисту, гораздо лучше вооруженному, приходится бороться съ трудными загадками, а Гетпъ хотвлъ шутя устранить всв эти препятствія! При немъ остается его добрая воля; но что онъ писалъ критику славянскихъ источниковъ и судилъ о ихъ достоверности, почти совсемъ ихъ не понимая, этой сиблости простить ему не можемъ. Наши апостолы положили начало славянской письменности: въ этомъ ихъ великая заслуга передъ всёмъ славянствомъ, которая всегда будетъ стоять на первомъ плане, и всякій, кто бы захотёль легкомысленно умалять эту заслугу, должень встретить решительный отпоръ» 1). Въ другой стать въ Архиве проф. Вондракъ высказываеть справедливое сожальніе, что славянскіе языки преподаются только въ трехъ немецкихъ университетахъ.

Покончивъ съ разборомъ книги Гетца, считаемъ не лишнимъ остановиться на стать в проф. Вондрака: «Несколько замечаній противь поддинности посланія папы Адріана II въ житіи Менодія», въ которой предложены возраженія противъ подлинности письма папы Адріана II 869 г. только съ иной точки эрвнія, чвиъ у Гетца. Вондракъ указываеть, что это посланіе, въ которомъ одобряется введеніе славянской литургін, возбуждаетъ сомивніе по той причинв, что не вполив можеть быть согласовано съ дъйствіемъ папы Іоанна VIII. Какъ извъстно, этотъ папа въ одномъ изъ недошедшихъ посланій чрезъ своего легата Цавла Анконскаго запретиль славянское богослужение. Какимъ образомъ спустя четыре года было запрещено то, что было разрешено Адріаномъ II. Полагають, что не безъ содъйствія Павла Анконскаго это запрещеніе не было проведено во всей строгости, и Менодій продолжаль славянское богослужение до конца 70-хъ годовъ. Вызванный въ Римъ въ 879 г. для оправданія противъ обвиненій въ дёлахъ вёры, онъ исполнель это съ успъхомъ и въ 880 г. папа разръщаетъ славянское богослужение. При этомъ папъ Іоанну VIII было всего естественнъе сослаться на позволеніе своего предшественника Адріана II и упомянуть, что здісь діло идеть не о чемъ либо новомъ, а лишь о возобновленіи ранте существовавшихъ отношеній, однако, ничего подобнаго нътъ. Рачкій и Вороновъ устраняли это затрудненіе, указывая, что папы часто не обращали вниманія на постановленія своихъ предшественниковъ; но дозволеніе славянскаго языка въ богослужении столь необычно, что требовало соображения съ ранними постановленіями. На этомъ основаніи Гинцель признаваль это посланіе подложнымъ. Ссылаться на примъръ папы Стефана VI нельзя, потому что

<sup>1)</sup> Č. Č. M. 1897. IV. 352.

этотъ последній, запрещая славянское богослуженіе, упоминаеть о клятве, данной Менодіемъ его предшественнику въ томъ, что онъ не будетъ болве совершать богослуженія на славянскомъ языкв. Здёсь Стефанъ VI ссылается на своего предшественника, чего Іоаннъ VIII въ своемъ посланіи не дълаеть, котя это было такъ естественно. Далъе, въ литературъ уже указывалось, что то мъсто въ посланіи Адріана, въ которомъ идетъ ръчь о допущении славянской литургии, родственно съ соответствующимъ ему въ посланіи папы Іоанна VIII. Въ дополненіе къ этому Вондракъ обращаетъ вниманіе, что въ посланіи Адріана мы находимъ тѣ же самыя ссылки на священное писаніе, какъ и въ посланіи Іоанна VIII, при чемъ овъ не имъютъ въ немъ такого прямого смысла, какъ въ послъднемъ. Текстъ «восхвалять господа» и т. д. подтверждаеть не то, что сначала нужно читать евангеліе по-латыни, а потомъ по-славянски, а то, что вообще можно читать на славянскомъ языкѣ. Поэтому цитаты должны стоять послё того мёста, въ которомъ разрёшается славянская литургія. Не допуская такого логическаго недосмотра папской канцеляріи, Вондракъ ставить его на счеть автора житія Менодія; а въ такомъ случать является вопросъ, имълъ ли передъ собою авторъ житія оригиналь посланія, или же только его копію. Какъ видно изъ житія, содержаніе посланія Іоанна VIII 880 г. было недостаточно изв'єстно его автору, и то, что онъ долженъ быль привести изъ него въ XII главе, где идетъ рвчь объ этомъ посланіи, именно разрвшеніе славянской литургіи, онъ приписываетъ папѣ Адріану II.

Въ XII главъ житія о разръшеніи славянской литургіи не говорится; да и не могло бы быть сказано, посл' того какъ это разрешение ране приписано Адріану II. Что посланіе Адріана хотя отчасти является отраженіем в посланія 880 г., за это говорить то м'есто, въкотором в идеть рвчь объ его испытаніи въ правоввріп. Къ чему это здісь? Не напоминаетъ ли это мъсто письмо папы Іоанна VIII 880 г., въ которомъ Менодій быль признань правов рующимь, после того какь онь въ 879 г. вызванъ быль для отвъта въ Римъ. Но если авторъ житія и не имълъ оригинала посланія, то, составляя его, онъ долженъ быль постараться составить его на сколько можно въ римскомъ дукт. Онъ усптав въ этомъ на столько, что письмо въ этомъ отнощении почти вполне соответствуетъ фактамъ. Чтобы устранить и малъйшее недоразумъніе, онъ говорить, что славяне сначала просили себъ учителей у св. престола. Но Римъ опоздаль удовлетворить эту просьбу (противъ обыкновенія, предупреждавшій другихъ, какъ указываеть его готовность исполнить просьбу болгарскаго князя Бориса) и императоръ Михаилъ прислалъ славянамъ учителей ранбе. Дело выходить невероятно, если ны примемъ во ввинаніе, какими мотивами руководился Ростиславъ, когда онъ обращался за славянскими учителями.

Возраженія Вондрака, какъ можно видъть, направлены не противъ посланія 869 г. вообще, а противъ той формы его, въ которой оно дошло



до насъ. Въ этомъ существенняя разница его взгляда отъ взгляда Гетца. Но зам'вчанія проф. Вондрака вызывають следующія возраженія: 1) Отсутствіе ссылки въ посланіи 880 г. Іоанна VIII удовлетворительно объясняется тёмъ, что незадолго до 880 г. запретивъ славянское богослуженіе, онъ не хотвів сознаться, что своимь запрещеніемь противорівчиль постановленію своего предшественника (Рачкій, стр. 290). 2) Въ томъ мъстъ, глъ говорится о чтеніи евангелія сначала на языкъ латинскомъ и потомъ на славянскомъ, въ посланіи 880 г. прибавлено sicut in quibusdam ecclesiis fieri videtur. Это прибавленіе даеть основаніе не только допускать, что такое же ивсто было въ буллв 869 г., но и заключать, что постановленіе Адріана II приводилось въ исполненіе (Бильбасовъ I стр. 8). 3) Что Меоодій передъ отъйздомъ къ Коцелу подвергался въ Римъ испытанію въ въроученій, на это мы находимъ указаніе въ посланіяхъ папы Іоанна VIII 879 г., гдв сказано: «мы очень удивились, услышавъ, что Менодій, вашъ архіепископъ, который былъ рукоположенъ и посланъ къ вамъ нашимъ предшественникомъ, именно папою Адріаномъ, иначе учитъ, чъмг онг исповъдываль устно и письменно предъ апостольским престоломь» (Труды Кіев. Дух. Акад. сент. 1885 г. Малышевскій, стр. 65). Тоже и въ письм'в къ Менодію, котораго папа вызываетъ явиться: «чтобы мы изъ твоехъ устъ услышали и узнали, такъ ли ты исповъдуешь, каки устно и письменно объщаль ты върить св. Римской иеркви, или нътъ, такъ чтобы мы точно познали твое ученіе» (ib., 64). Что же касается одинаковости текстовъ священнаго писанія, то едва ли можно придавать этому обстоятельству особое значение. Поэтому намъ кажется, что въ житін Мебодія д'виствительно недостаточно изложено посланіе 880 г., но это не говорить противь посланія 869 г., а убъждаеть лишь въ томъ, что по неизвестной намъ причине авторъ житія не имель въ рукахъ посланія 880 г.

П. Лавровъ.

Одесса, 25 февр. 1899 г.

Karl Buresch. Aus Lydien. Epigraphisch-geographische Reisefrüchte, hinterlassen von K. Buresch, herausgegeben von Otto Ribbeck. Mit einer von H. Kiepert gezeichneten Karte. Leipzig 1898. XV n 226 crp. 8°.

Книгу вмѣсто авторскаго предисловія начинаєть вышедшій изъ подъ пера Риббека чрезвычайно трогательный очеркъ жизни К. Буреша, скончавшагося въ началѣ полнаго расцвѣта научной дѣятельности, но уже успѣвшаго заявить о себѣ многочисленными изслѣдованіями, публикаціями и рецензіями (ихъ, по перечню на стр. 221 сл., насчитывается до 32 №№). Изъ этого очерка мы видимъ, какъ постепенно научные интересы Буреша сосредоточивались на всестороннемъ изученіи позднѣйшаго эллинизма въ его историческомъ развитіи и привели его къ систематическому изслѣдованію и изученію близкой, но мало извѣстной Лидів, ко-

торое ему не суждено было довести до конца. Кром'в болве или менве случайной повздки въ Малую Азію въ 1888 г., онъ совершиль три спеціальныхъ экскурсін по Лидін съ топографическими и эпиграфическими цълями: въ 1891 и 1894 годахъ на средства Лейпцигскаго университета, въ 1895 г. — съ поддержкой отъ Берлинской академіи наукъ. Краткіе отчеты о первыхъ двухъ экскурсіяхъ были напечатаны еще при жизни его (въ Berichte der K. Sächsischen Gesellsch. d. Wiss. за 1892 и 1894 гг. они перепечатаны въ настоящей книгъ на стр. 182-189 п 190-220). отчетъ-же о последнемъ путешествін (стр. 133-181) и обработка открытыхъ имъ лидійскихъ надписей (стр. 1—132) найдены были послѣ его смерти въ рукописи «vollständig ausgearbeitet» и появились въ печати только въ настоящемъ изданіи, которымъ хотёли уплатить дань памяти безвременно скончавшагося изследователя Риббекъ и Кипертъ при участін Ваксмута, Конр. Цихоріуса и студ. Гертеля (указатель). Византійскихъ изследованій эта книга касается лишь отчасти, но во всякомъ случав не лишена значенія и для нихъ со стороны исторіи греческаго языка и географіп.

Мы остановимся сначала и подробнъе на первой части книги, занятой почти исключительно новыми эпиграфическими текстами изъ Малой Азін съ разнообразными и часто очень общирными комментаріями Буреша (особенно къ №№ 1, 6, 13, 18, 25, 34, 39, 45, 46, — 17 стр., — 53, 63, 64), и постараемся свести нъкоторые итоги разсъянныхъ по отдъльнымъ текстамъ и замъткамъ данныхъ и выводовъ изслъдованія. Всвхъ текстовъ подъ отдвльными №М здвсь 64, но это, безъ сомевнія, не вся эпиграфическая добыча не щадившаго своей жизни Буреша. Во встхъ его отчетахъ указываются или приводятся въ извлечении еще иногія другія вновь открытыя или пров'тренныя имъ надписи, которыя въ настоящее изданіе не вощии. Издатели на стр. III делають оговорку, притомъ очень глухую, что въ подготовленномъ Бурешомъ собраніи надписей въроятно намъренно опущены нъкоторыя группы надписей изъ путешествій 1891 и 1894 гг., но они оставляють читателя въ полной неизвъстности относительно всей добычи 1895 г., тогда какъ самъ Бурешъ въ посабднемъ отчетв даже миноходомъ только, т. е. не имвя въ виду перечислять всёхъ эпиграфическихъ находокъ, упоминаетъ по крайней мърв о тридцати текстахъ, большею частью совершенно новыхъ (см. CTD. 134, 137, 138, 139, 140, 143, 145, 147, 152, 157, 159, 164, 169, 172, 176), а изъ нихъ въ изданное теперь собрание не вошелъ почти ни одинъ (только случайно на стр. 55 приводится надпись, упомянутая на стр. 145). Остались ли после Буреша копін этихъ надписей и будуть ли оне опубликованы и гдъ именно, остается неизвъстнымъ. Между тъмъ, если уже нздатели для полноты перепечатали прежніе топографическіе отчеты Буреша, то и для полноты, и для ясности было бы еще более необходимо присоединить хотя бы голыя копіи всёхъ надписей, найденныхъ или по крайней мъръ упоминаемыхъ Бурешомъ, - часто онъ существенно важны и для топографическихъ заключеній Буреша. Я уб'ёжденъ, что оставшаяся послё него обработка надписей еще не была vollständig ausgearbeitet, не предназначалась къ печати въ настоящемъ видъ (она даже найдена была на отдъльныхъ непагинированныхъ листахъ; самый характеръ обработки, какъ увидимъ, также можетъ говорить о незаконченности). Здёсь не имбеть значенія говорить о желательномъ отношенін къ остающемуся послів изслівдователей неопубликованнымъ ученому наследству, и я ограничусь только замечаніемь, что, при всемь своемъ очень рельефно выраженномъ сочувствін къ автору, издатели (а ихъ почти семь) отнеслись уже черезчуръ механически къ неприкосновенности его литературной собственности. Чтобы не быть голословнымъ, отмвчу, что, напр., къ № 56 на стр. 117 Бурениъ замвчаетъ, что эта надпись была уже имъ предварительно опубликована во II отчетв съ опечаткой въ годъ - 153 виъсто 193 г., между тъмъ издатели, перепечатывая этотъ отчетъ, сохраняютъ безъ всякой оговорки даже и эту опечатку (см. стр. 199). Или: посылая свои отчеты въ 1891 и 1894 гг., Бурешъ, конечно, не могъ опредъленно цитировать еще не опубликованныя имъ надписи и только такъ или иначе отмѣчалъ свои находки; теперь, когда въ началъ книги издана большая часть этихъ надписей, а въ концъ перепечатаны ссылающиеся на нихъ отчеты, кажется, естественнъе всего было бы представить при всъхъ ссылкахъ ММ надписей по настоящему изданію и тімъ, хотя бы ради памяти Буреша, облегчить для читателя трудъ разыскиванія, на діль же мы не встрівчаемъ ни одной такой ссылки, такъ что всякій читатель долженъ самъ продёлывать подобную нумерацію въ своемъ экземпляръ. Издатели не потрудились провести последовательность даже въ имеющихся ссылкахъ на места той же книги, указывая то страницы перваго изданія отчетовъ, то страницы настоящаго изданія. Посл'є этой небольшой оговорки по адресу издателей и въинтересахъ книги Буреша обратимся къ его собственному труду, помня, что по крайней м'тр въ эпиграфической части его нельзя считать вполив законченнымъ.

Отдёльные города или поселки Лидіи въ опубликованномъ небольшомъ собраніи представлены только небольшими группами надписей, иногда даже единицами, отчасти потому, что другихъ надписей Бурешъ не успѣлъ еще вовсе обработать, отчасти потому, что онъ обыкновенно не повторяетъ прежнихъ болѣе или менѣе удовлетворительныхъ публикацій. Онъ пользуется ими во всей ихъ разбросанной полнотѣ только для толкованія своихъ текстовъ. Изученіе всѣхъ лидійскихъ текстовъ въ ихъ взаимной связи и въ связи съ прочими малоазійскими памятниками пока еще дѣло будущаго, когда вся ихъ масса, обыкновенно не привлекавшая изслѣдователей, будетъ объединена въ Согриз'ахъ. Эго объединеніе позднихъ греческихъ надписей ожидается отъ австрійскаго археологическаго института (надписи М. Азіи) и отъ французской шволы въ Авинахъ (греческія христіанскія надписи), но дѣло находится еще почти въ зачаточномъ состояніи. Не только для объединенія, но и для сравнительнаго изученія подобныхъ надписей Бурешомъ въ настоящемъ изданіи сдёлано въ видё подготовительной работы не мало. Его тексты почти всё относятся ко времени по Р. Х., именно большею частью къ первымъ тремъ въкамъ; лишь изръдка попадаются надписи боле позднія и христіанскія (№№ 26, 49, 51 и одна при № 5; въ первой изъ нихъ: Мух, μίον Εὐνο | μονίου οἰχοδό | μου εἰποδρόμον, т. е. ἰπποδρόμων, лучше, можетъ быть, видёть пия не Εὐνομίου, какъ думаетъ Бурешъ, а Εὐγνωμονίου: это имя уже у Раре-Вепѕеler цитпруется изъ Phot. Bibl. р. 19, 10 Bekk. и CIG. IV, 9449; опущена-ли γ резчикомъ, или только Бурешомъ? см. ниже).

Для исторіи языка и ореографіи важно, что среди малоазіатскихъ надписей есть много точно датированныхъ. Сомнительной часто бываетъ только эра, принятая въ данномъ документв. Въ виду этого Бурешъ по поводу № 13 въ довольно обширномъ экскурс $\S$  (стр. 20-26, ср. 50-51) прочно устанавливаетъ тотъ фактъ, что въ Лидін употреблялась не одна только эра Суллы, или такъ называемая провинціальная т. е. (85)84 года до Р. Х., но что рядомъ съ нею употребительна была и эра актійская, т. е. (31)30 г. до Р. Х., и даже настолько, что при датированіи по ней обыкновенно обходились безъ прибавки опредъленія: του Σεβαστου или της του Σεβαστου (или του Καίσαρος) νίκης: есть надписи, датированныя сразу и по той, и по другой эрѣ (напр., № 29), въ другихъ случаяхъ актійская эра несомивина по даннымъ содержанія надинсей (напр., № 13 и др.). Большею частію при опредёленіи эры приходится, конечно, приб'вгать къ палеографическимъ указаніямъ, и Бурешъ старался, оставляя въ сторонъ надписи съ несомнънной эрой Суллы или вовсе не поддающіяся определенію, решить вопрось объ эре многихь отдельных текстовь, какъ вошедшихъ, такъ и не вошедшихъ въ его собраніе (результаты ножно было представить отчетливее, напр., въ виде таблицы). Если взять только первыя и следовать его соображеніямь, то мы имеемь у него тексты следующихъ летъ по Р. Х.: 37 (nº 29), 96 (nº 31), 102 (nº 11), 118  $(n^0 55)$ , 121  $(n^0 41)$ , 150  $(n^0 40)$ , 152  $(n^0 63)$ , 158  $(n^0 28)$ , 186  $(n^0 43)$ , 187 (n° 44), 190 (n° 27), 194 (n° 56), 202 (n° 30), 205 или 204 (n° 25, ср. стр. 22 п 43, и no 33) 215 (no 13) 1), 227 (no 32 и 34), 177 или 231 (nº 35), 250-270 (nº 46), т. е. почти треть изъ всего числа. Кромв того время иныхъ устанавливается иногда довольно прочно по содержанію и по языку, ореографіи и палеографіи при сравненіи съ датированными надписями тъхъже мъстностей (напр., I въка nono 6, 23, 61, II - nono 1, 50, 8, 2, III – nono 7, 48 и др.). Несомивно, что личное -знакомство со иножествомъ камней дало Бурешу большой палеографическій навыкъ въ предвлахъ надписей того періода, о шрифтв котораго большинство изследователей ограничивается огульной характеристикой въ роде: «шрифтъ поздней императорской эпохи» и т. п. Нельзя впрочемъ не напомнить,



<sup>1)</sup> W. Ruge въ N. Jahrbb. f. d. klass. Alterth. I (1898) p. 473 дёлаетъ детальную поправку къ вычисленію этой даты (214).

что по отношенію къ малоазійскимъ греческимъ надинсямъ императорскаго времени нужно особенно остерегаться возводить въ законы палеографическія наблюденія (см. Körte, Athenische Mittheilungen, XXII, стр. 37). Значительное число ценныхъ заметокъ по исторіи письма, которой Бурешъ никогда не опускалъ изъ виду, разсѣяно у него въ отдельныхъ заметкахъ (напр., на стр. 15, 20-25, 49, 78 сл., 95, - здесь, между прочимъ, и о переходной ступени къ письму византійскихъ надписей). Въ изданіи, которое пришлось выпускать другимъ, многія палеографическія частности остались, въроятно, недостаточно выраженными; во всякомъ случат, мы здесь всюду встречаемъ только более или мене обычный типографскій эпиграфическій шрифтъ, хотя и довольно тщательно подобранный, -- при немъ трудно передать всв особенности письма. Самъ Бурешъ, впрочемъ, повидимому, также не намъревался дать надписи въ факсимилированномъ видъ, такъ какъ ограничивался только коппрованіемъ ихъ, а не бралъ съ нихъ эстампажей или фотографій (даже, напр., съ такого важнаго для него текста, какъ № 46, у него не было эстампажа, п ему приплось имъть дъло съ varia lectio прежняго изданія). Кто знакомъ съ неудобствами, съ которыми сопряжено путешествіе эпиграфиста по большей части востока, особенно по мало изведаннымъ путямъ, которые избиралъ большею частію Бурешъ, тотъ, конечно, не ръшится упрекать его въ томъ, что онъ черезчуръ надъялся на свои копіи и освободиль себя отъ возни съ нетяжелымъ, правда, но всетаки очень неудобнымъ при верховой вздв багажомъ эстампажей. Упоминаю здёсь объ этомъ пробёлё лишь потому, что и у самого Буреща при кабинетной работъ надъ установленіемъ и разъясненіемъ текстовъ, даже при всей его ув ренности въ точности собственныхъ копій, всетаки нер'вдко являлось сомн'вніе въ посл'вднихъ, — чаще оно, конечно, не столько выражено Бурешомъ, сколько чувствуется читателемъ (см. стр. 12, 13, 15 къ № 12, 27 къ № 14, 39 къ № 23, 40 къ № 24, 57 къ № 33, 88 къ № 45, 124 къ № 62 — «wenn meine Abschrift hier nicht fehlerhaft ist», — и др.), такъ что и мы не лишены права подозрѣвать пногда описки или пропуски въ его копіяхъ (ср. выше объ Εύ(γ)νομονίου).

Въ текстахъ Буреша встрѣчается довольно много матеріала, интереснаго для исторіи новогреческаго языка, а въ примѣчаніяхъ по поводу отдѣльныхъ явленій этого рода онъ группируетъ соотвѣтствующіе матеріалы изъ другихъ близкихъ по времени эпиграфическихъ памятниковъ. Такъ, на стр. 23 и 186 онъ останавливается на явленіяхъ смѣшенія склоненій, въ родѣ γυνέκαν рядомъ съ 'Аμία = 'Αμμίαν (186 года) 1), или προερέσις = προαιρέσεως (217 или 271 года), πόλις = πόλεως, съ которыми онъ сравниваетъ τῆ πόλη, τὴν κρίσην. О смѣшеніи въ спряженіи онъ говоритъ на стр. 11, 22 и 24 по поводу формъ, какъ βουλευσο(=α)μένου второй

<sup>1)</sup> Ср. G. Meyer въ Indogerm. Forschungen, II (1893), S. 370.

половины II вѣка, συμβιώσο(=α)ντα 202 года, λαθαμένη 180 года, ср. σώ $σειες = σωσειας, εθοντο = εθεντο (ctp. 79), προνοήσαντος при женскомъ род<math>\dot{\mathbf{B}}$ (? стр. 58 сл.). О смъщени залоговъ и наклонений см. стр. 46 сл. по поводу πάθοιτο 190 года, περιπέσοιτο, έχοιτο и т. п. Обширный матеріаль собранъ у него о переход- сос и - сох въ - сс и -сх, какъ Лойжс,  $\Delta$ соνύτις, Σπέδις, Φλάβις, или φυλακτήριν, можеть быть, 95 года, "Αμιν="Αμμιον 150 г. (см. стр. 24, 51, 53, 73 сл., 84). Изъ области фонетическо-ореографической назовемъ нъсколько датированныхъ случаевъ: 102 года Αίλυος, συνζήσασαν (crp. 14), 118-ro ήαυτών—έαυτών, δαίρα—δαέρα (μ др., crp. 116), 180-το οίπό = ὑπό (μ μηστίε другіε, стр. 24), 202-το γεραι=γαίρε, κέ, σύτροφον, συνγενίς (ctp. 22), 205-ro γυνέκα, 'Αφιάδες έ(=αί) μάμμε(=αι), οι συνγενῆς, 'Αμαχιανή (πο Бурешу, τοже, чτο Εὐμαχιανή), κъ 'Αφιάδες cp. 'Αππία, 'Απφία, Άφφία, 'Αφία, Φάνφυλα η τ. π. (ctp. 43-45)1), 226 года ἀπειθήσι, δυνάμις, χοίριος, Διονοίσιος (ctp. 24), 230-το ἄσβυστος = ἄσβεστος (ctp. 22) и т. п. Бурешъ, впрочемъ, самъ отмъчаетъ, что при обращении съ этими мъстными языковыми данными требуется извъстная осторожность въ заключеніяхъ, въ виду возможности своеобразнаго развитія или уклоненій подъ вліянісиъ остатковъ прежняго языка. Въ лексикальномъ отношеніи останав**ливали** на себт вниманіе Буреша слова: ἀρτόχρεας въ смыслт раздачи хивба и мяса, безплатнаго угощенія, visceratio (стр. 10), αύθεντική (стр. 105), бойнос възначени домъ, общество, мъсто собраний общества, праздникъ общества и т. д. (? стр. 60 сл.) 2), λύτρον въ 🕦 45: Γαλλικώ Άσκληπιάς, Ικώμη Κερυζέων, Παβίσχη — (3 μδε vacat и интерпункція), Λιογένου | λύτρον (стр. 87 сл., — я предпочель бы вивств съ Цихоріусомъ читать παιδίσκη Λιογένου, даже Διογένου, такъ какъ Λ только «ohne Notiz in der Abschrift», и вм'єсто объясненія Буреша, можеть быть, лучше думать о простомъ посвященіи посл'в выкупа или освобожденія на волю рабыни Діогена); Σεβαστή въ смыслъ обозначенія недъльнаго дня, какъ ήμέρα 'Αφροδίτης μπα Κυριακή (стр. 49 сл.) 3), στηλογραφία (стр. 113), στιβάς стр. 61) 4),  $\sigma \tau \rho \acute{a} \pi \tau \omega$  (стр. 76 сл.), фідотіція какъ почетная должность, сопряженная съ расходами (стр. 19), и нѣкоторыя другія. Отмѣтимъ здісь же изъ надписей, цитируемыхъ только въ отчетв 1895 года, «не слыханное, очевидно варварское» обозначение родства την ρανατέρα (стр. 139, — въ перечић родныхъ предъ этимъ названа дочь, послѣ этого — сестра), a также ἐνατρί Βъ текстѣ: — 'Αλεξάνδρφ ἀδελφῷ καὶ Σαβεινιανή ενατρί (стр. 147), — Бурешъ привлекаетъ къ сравненію съ последнимъ одно место изъ Цепы, о которомъ я говорилъ по другому по-



<sup>1)</sup> Cp. Hatzidakis въ Zeitschrift Kuhu'a, XXXIV, стр. 107 сл., Kretschmer, Einleitung in die Gesch. der gr. Sprache, стр. 346 сл., Zimmermann въ Beiträge Bezzenberger'a, XXIII, стр. 268.

<sup>2)</sup> Cm. Solmsen Bb Zeitschrift Kuhn's, XXXIV, crp. 53.

<sup>3)</sup> См. Fränkel, Pergamenische Inschriften, № 374 и др., ср. стр. 264; Revue des études grecques, VI, стр. 161—165 сл.

<sup>4)</sup> Cp. Heberdey und Wilhelm, Reisen in Kilikien, Ne 13.

воду въ Ж. М. Н. П. 1898 г., янв., отд. класс. фил., стр. 70, полагая, что стоящее тамъ èvatýρων (род. пад.), заподозриваемое критикой, можетъ быть, имѣетъ право на существованіе. Изъ обозначенія степеней родства интересны по формѣ также о и́трων рядомъ съ оі πάτρως и ѝ πάτρα = πατραδελφή (въ № 25, см. подборъ параллелей стр. 45, тамъ же о значеніяхъ μάνμη и ті́д) 1). Ср. еще о позднѣйшихъ образованіяхъ въ родѣ ἀμοιβιμαῖος, стр. 11.

Изъ собственныхъ именъ Бурешъ въ виду ихъ варваризма или своеобразности этимологіи или просто р'єдкости употребленія отмінаєть, напр., слѣдующія: 'Аүа́тиµа № 29 (ein ebenso sinniger wie merkwürdiger Frauenname, p. 52), 'Αλμύρα № 29, Αύκτος № 29, Δράβων Η Δραϋκος № 31, Θηλυμίθρης № 32, Ιόρτη № 42, Ληνόδοτος № 6, Μουλιανός № 31, Νεικαγόρη № 29, Νεχτάνωρ № 12 ("soll ganz sicher sein"), "Ορος № 31, Τελέσειρα № 57, Тірохратіш № 37, Хето, № 29 и др. Можно однако отивтить, что, напр., имена на - μα въ родъ 'Αγάπημα встръчають не единственную, только указанную Бурешомъ, параллель въ томъ же имени въ надписи острова Опры (теперь въ Inscr. Gr. Insul. maris Aegaei III, № 887): то же имя повторяется въ надписяхъ этого острова еще въ № 886, 895, ср. еще въ дельфійскихъ y Collitz'a II, 1803 Δωρήματι, 2084 ύπερ Δωρήματος, ελευθέραν είναι Δώρημα, 1945 παρά Δώρημα, еще Ктяμα какъ винительный падежъ на Өврѣ (l. l. № 337), но Кти́рах въ Дельфахъ (Collitz II, 2156 в 2157) Не лишено значенія, что въ техъ, по крайней мере, случаяхъ, где есть основанія для сужденія, подобныя имена носять рабыни или вольноотпущенницы. Къ Θηλυμίθρης следовало отметить CIG. II, 3346 a Θηλυμίτρης изъ Смирны и Inscr. Gr. Sic. Ital. 1658 Оплорибория изъ-подъ Рима, — на нихъ обращено вниманіе уже у Bechtel-Fick Griech. Personennamen 2 p. 6 n 146 (offenbar ein Sklavenname, eine scherzhafte poëtische Umschreibung des Sklavennamens Φρύξ, «mit weiblicher Mitra angethan»). Κъ Αὖκτος ср. тоже имя въ Македоніи (у Димица Махев. № 446) и Віотіи (CIG Septentr., I, 1584). Число аноматологическихъ параллелей при нѣкоторыхъ поискахъ вообще можно было бы пополнить.

Перейдемъ къ realia. Въ примъчаніяхъ разсьяно достаточное количество интересныхъ замътокъ по исторіи религіи востока, напр., о Кивель, Артемидь, Аттись, Савазіи, Адонись, Минь, Зевсь и ихъ эпитетахъ (см. стр. 63—71, 74, 76 сл., 81, 87 сл., 89, 119 и др.). Иногда здъсь авторъ однако при обычномъ своемъ увлеченіи судилъ рышительнье, чыть это до сихъ поръ возможно, объ этнологическихъ и религіозныхъ связяхъ и отношеніяхъ населенія М. Азіи въ тотъ древныйй періодъ, къ которому онъ всегда старается восходить при объясненіи явленій поздняго времени. Отчасти та же излишняя аподиктичность сказывается и въ этимологическомъ сравненіи собственныхъ именъ, особенно географическихъ. Чрезмърно также, повидимому, онъ увлекался и въ производфическихъ. Чрезмърно также, повидимому, онъ увлекался и въ производфическихъ.



<sup>1)</sup> Cp. Heberdey und Wilhelm, указ. соч. стр. 182 и 164.

ствѣ эпитетовъ боговъ отъ именъ мѣстностей (изъ є̀дукх́ и δημοτικά): едва ли подлежитъ сомнѣнію, что обычай подобныхъ эпитетовъ былъ весьма распространенъ, — онъ, можетъ быть, оказалъ вліяніе и на позднѣйшее время, но Бурешъ былъ готовъ почти изъ всякаго эпитета боговъ выводить заключеніе о существованіи мѣстности, отъ которой онъ взятъ (стр. 28, 66, 74, 81—83, 88, 89, 125, 128, 143, 160, 181). Мы, впрочемъ, здѣсь не будемъ подробнѣе останавливаться на разборѣ его историко-религіозныхъ замѣчаній.

Интересны некоторыя частности провинціальнаго устройства, освёщаемыя текстами Буреша вивств съ прежде известными. Онъ всегда старается, иногда, впрочемъ, и при недостаточныхъ данныхъ, проводить различіе между сельскими общинами (κατοικία, κώμη, γῶρος, vicus) и городскими общинами ( $\pi$ о́хіс, civitas) или деревенскими союзами ( $\delta \tilde{\eta} \mu o \iota$ ) 1). Первыя иногда при весьма значительномъ благосостояніи и вижшнемъ блескі не иміли всетаки Stadtrecht и находились въ извістной зависимости отъ провинціальныхъ городовъ. По внутреннему строю замізчается однако большое сходство во всёхъ видахъ малоазійскихъ поселеній: въ деревняхъ часто встречаются тё же чиновники, какъ и въ городахъ, какъ-то: архонты (комархи), агораномы, стефанифоры, логисты, герусія, встрівчается и совъть, и народъ (общее собраніе), но у нихъ не было, напр., какъ въ городахъ, своего архива (хрусточ) и т. д. (стр. 96 слл., 2, 27, 38). Бурешъ пытался установить даже некоторую последовательность въ саныхъ формахъ собственныхъ именъ, коими назывались разнаго рода заселенные пункты, напр., Тетра $\pi$ ύργιον — цѣлая область, Тетра $\pi$ υργεї ται жители этой области, Тетрапоруваты бойнос — союзъ, ими образуемый, если таковой существоваль, наобороть Тетрапоруї а -- Ortsname, въ данномъ случай это — Тетрапорука и и хатокка (хори) и т. д. (стр. 96 сл.). Туть, впрочемь, и самъ авторъ не вполнъ быль увъренъ въ дъйствительности подобнаго соотвътствія формы имени и характера поселенія (онъ говорить: wenn diese Erörterungen zutreffend sind).

Много мѣста отведено разбору встрѣчающихся въ издаваемыхъ текстахъ и сопоставленію другихъ эпиграфическихъ данныхъ объ устройствѣ многочисленныхъ въ М. Азіи религіозныхъ кружковъ или обществъ, называвшихъ себя σπεῖραι, (ἰεραὶ) συμβιώσεις, χοινά, σύνοδοι, ἰεραὶ τάξεις, συναγαί, φράτραι, φράτορες, ὅσιοι ἀδελφοί, βουχόλοι (дѣленіе ихъ на διαζώσματα? стр. 12), имѣвшихъ обширную и по титуламъ въ разныхъ обществахъ неодинаковую, такъ сказать, нагистратуру: ἀγχωνοφόρος, ἄππας (? стр. 130), ἀρχιατρός, ἀρχιβουχόλος, ἀρχιμύστης, βραβευτής, γραμματεύς, ἐπιθέτης, ἱεροφάντης (стр. 13, 55), ἵπποι (стр. 56), ἱεροφύλαχες, νεανισχάρχης, νομοφύλαχες, πατήρ, προεστώτες, προφήτης, σπείραρχος, τριηράρχης, ὑμνητής, φιλάγαθος и др. (стр. 7—10, 12—13, 40—41, 54—56, 61, 129—132). Бурешъ находиль нужнымъ подбирать подобный матеріалъ, потому что



<sup>1)</sup> Cp. Schulten, Hermes, 1897, crp. 528-587.

писаль до выхода въ свъть хорошей книги о греческихъ обществахъ Erich Ziebarth'a Das griechische Vereinswesen (Leipzig, 1896, въ Preisschriften der Jablonowskischen Gesellschaft)

Солержаніе эпиграфическаго комментарія, конечно, далеко не исчерпывается указаннымъ. Даже однообразныя по общему характеру надписи (посвятительныя, почетныя, надгробныя) давали и всегда дають самый разнообразный матеріаль, а Бурешъ всегда (не только въ этой книгъ) старался выжать изънихъ все, что можно (иногда, пожалуй, даже больше, чёмъ можно). У него здёсь можно найти много относящагося лишь косвенно къ комментируемымъ текстамъ, - такого, что скорве должно было входить въ собственное изучение текстовъ последователемъ, а не въ самое изданіе ихъ. Можетъ быть, все это и попало сюда отчасти только потому, что обработка осталась после него не окончательно завершенной, хотя возможно, что и при собственномъ изданіи онъ ничего изъ имъющагося теперь не исключилъ бы, а прибавилъ бы еще иъсколько подобныхъ же косвенныхъ объясненій и заключеній (по крайней мъръ и въ его прежней работъ — Klaros, Untersuch. zum Orakelwesen des späteren Altertums, Leipz., 1889, замъчается подобная же черта). Въ связи съ этимъ въ его примъчаніяхъ, конечно, можно встретить вещи сомнительныя. Чтобы указать нёсколько частностей изъ разряда слабыхъ или не необходимыхъ догадокъ, отмъчу сомнительное соображение о времени надписи № 58 на основаніи отсутствія имени Аврелій (стр. 120), или о двоякомъ имени Юліана-Аврелія въ № 13 (стр. 18), или о причинахъ учрежденія общества Кесаріастовъ въ № 6 (стр. 8), объ отчествъ Линодота въ № 6 (стр. 9), о значеніи слова боброс № 34 по аналогіи (стр. 61), непрочныя этимологическія сопоставленія въ обоснованіе родства лидійской фамиліи съ греко-италійской (стр. 59, ср. 78), слишкомъ далекіе и широкіе выводы о культв и его предметв и характерв, основанные почти только на томъ, что неокоратъ въ культв 🔊 34 принадлежаль женщинь (ή ναυχόρος, стр. 65-71). Не следуеть также забывать, что дополненія надписей у него нередко предназначаются только для разъясненія предполагаемаго въ нихъ смысла (напр. № 17, 41, 62: Өгоφι[λογέ]νην?, στο[λ?]άς, wenn meine Abschrift hier nicht fehlerhaft ist, н др.). Иногда на основаніи сомнительныхъ или условныхъ дополненій текста делаются даже выводы, разумется, такого же достоинства, напр., изъ той надписи № 46 (стр. 91 с.ц.), по поводу которой я отмъчалъ выше отсутствіе эстампажа. Лишь очень рідко Бурешь отказывается оть дополненія текстовъ (напр., стр. 57 къ № 33, 121 къ № 60). Възаключеніе отивтимъ попадающіяся у него иногда цівнныя попытки исправленія или разъясненія литературныхъ текстовъ при помощи его позднихъ надписей (стр. 62 слл., 121, 126 и др.).

Разум'вется, и излишнее иногда само по себ' сопоставление сроднаго матеріала можетъ пригодиться для будущихъ изследователей, и интересующіеся позднейшей греческой эпиграфикой будутъ благодарны и за

то, что онъ оставиль, предоставивъ имъ довести его трудъ до конца. Пылкому, увлекавшемуся, энергичному и много потрудившемуся ученому можно простигь теперь обычную у него немного чрезмѣрную самоувѣренность и заносчивость и рѣзкость по адресу соизслѣдователей, сказывающіяся какъ въ этой части его книги, такъ п въ спеціально географической.

Всестороннее толкованіе открываемыхъ надписей представляло для Буреша, повидимому, наибольшій личный интересъ, но ближайшей и главной задачей его, для которой и отпускались средства германскими учеными учрежденіями, было всетаки географическое изследованіе Лидіп. Туть онъ являлся ближайшимъ сотрудникомъ Киперта и имълъ въ виду не одни остатки древности: даже изъ его краткихъ опубликованныхъ отчетовъ (дневники, въроятно, прямо перешли въ руки Киперта) видно, какъ онъ, слъдя за мъстностями, путями и поселеніями, принимаеть во вниманіе и современныя положенія, что вполив понятно «bei der zunehmenden Besiedelung Kleinasiens durch allerhand Einwanderer». Хотя ему и не пришлось завершить последовательное изучение, однако въ течение тъхъ приблизительно девяти мъсяцевъ, которые онъ провелъ въ М. Азія, онъ, стараясь вздить не по большимъ и протореннымъ дорогамъ прежнихъ путешественниковъ, открылъ поразительно много: въ десяткахъ случаевъ онъ совершенно заново устанавливаетъ или упрочиваетъ прежнія локализаціи древнихъ поселеній, въ другихъ десяткахъ отмівчаеть только существованіе до сихъ поръ неизвістныхъ руинъ, которыя пока не могуть быть названы опредёленными именами. Прежде извёстныхъ п вновь открытыхъ руннъ въ Лидін, на этомъ «dicht bestirnten Städtehimmel» (Klaros p. 3), имъ посъщено, въроятно, около двухсотъ. Перечень ихъ завелъ бы насъ слишкомъ далеко, а онъ имълъ бы значение только для спеціальнаго изследователя Лидіи, который во всякомъ случать, будеть ин изследовать на месте или въ кабинете, не можеть обойтись безъ настоящей книги Буреша, въ которой такъ удобно объединены всъ три его отчета. Для отдёльныхъ справокъ можетъ пригодиться приложенная карта Киперта, на которую теперь нанессны маршруты и важнъйшія открытія Буреша, и географическій указатель (стр. 223 сл.), составленный Гертелемъ. Следуетъ однако предупредить, что и Киперту не удалось воспроизвести на картъ всъ открытія Буреша, и въ особенности указатель далеко не отличается полнотой и исправностью относительно какъ доступныхъ отожествленію руинъ (греческая часть указателя), такъ и der nicht zu benennenden antiken Ortsanlagen (часть съ турецкими именами). Я не нашель, напр., ни въ той, ни въ другой части указаній на следующія рунны: Schahankaja (стр. 184), Gjördiz — Julia Gordos (184), Indshikler = Σαίτται (185), Gürned (185), Hammamlar (186), Davala = Tabala (186), Monamak (186), Tepekjöi (186), Jenikjöi (187), Aktscheschehir (188), Boz-kjöi (188), Balabanly (189), Manda (189), Lutbey-Jaila (189), Mendechora (194), Gürneitovassy (196), Sary-Mahalle (134),

Karabûz (180), Elbi (180), πιμ Τάζα, Ταζηνών κατοικία (82, 97 cl.). Ηαоборотъ, иныя мъстности указаны и среди поименованныхъ, и среди непоименованныхъ ('Адиопручой и Darmara, Доручой и Ewdshiler, Вдайбос и Bahtyly). Подъ иными именами отмъчено только одно мъсто упоминанія въ книгъ и опущены другія (подъ Татыхори не отивчены стр. 1 и 5, подъ Ίερόλοφος нітъ 184 и 190, подъ Τμώλος ніть 186, гді какъ разъ названа прежняя локализація, отличная отъ стр. 194). Словомъ, указатели (разумбю также и «общій» указатель на стр. 225 сл.) присоединены какъ будто только для вида. Между твиъ, полнота и точность въ нихъ была бы темъ более желательна, что въ книге мы имеемъ труды Буреша послъ каждаго изътрехъ путешествій, и взгляды его съ теченіемъ времени измінялись. Наибольшей основательностью отличается его отчеть послъ третьяго путешествія (1895). Однако, нужно имъть въ виду, что иногда даже тамъ, гдв онъ говорить увъреннымъ тономъ, выводы его не совствить прочны. Его главная заслуга — обогащение данными лидійской топографіи, а окончательное изследованіе придется делать другимъ. Нъсколько поправокъ и вопросовъ внесъ уже рецензентъ его книги въ N. Jahrbücher für d. klassische Alterthum I, p. 470-475, W. Ruge, который и самъ въ 1890 г. Тадилъ по Лидіи и кромт того пользовался появившимися уже послъ смерти Буреша работами Imhoof-Blumer'a (Lydische Stadtmünzen, 1897) и Anderson'a (въ Journ. of Hellen. Stud. 1897) 1).

Бурешъ, впознъ подготовленный къ малоазійскимъ изследованіямъ, конечно, не ограничивался одними прежде извъстными и вновь открываемыми эпиграфическими данными о поселеніяхъ Лидіи, но пользовался въ достаточной ибрв и литературными указаніями, напр., онъ постоянно имъеть въ виду данныя въ Hieroclis Synecdemus et notitiae gr. episcopatuum, ed. G. Parthey (Berl. 1866): «ein ebenso unentbehrliches als unbekanntes Buch», говорилъ онъ объ этой книгв уже въ 1889 г. (Klaros 79), и достаточно даже бъглаго ознакомленія съ этой книгой и работой Буреша, чтобы видеть, насколько одна взаимно помогала другой. Главное вниманіе онъ обращаль на болье древнія поселенія, но отивчаль и по возможности старался опредълять и византійскія (ср., напр., стр. 142 о Synaos, 148 и 152 Θεοδοσία, 152 и 154 объ 'Аδιοί или 'Аλινοί у Іерокла, позднихъ руннахъ 187 Bazar-Jeri, 184 Schahankaja, 186 Tavala. 188 и 136 Bojuk-Kadife, 189 Balabanly, 197 Körez, 200 Gjüri и др.). Въ некоторыхъ случаяхъ онъ старается провести географическія границы, начиная съ гомеровскихъ временъ до византійскихъ, такъ, напр., говоря о Мэоніи (еще въ эпиграфической части, стр. 98-101). Не лишено значенія довольно обстоятельное развитие методологического замечания (стр. 30-35).



<sup>1)</sup> Рецензія J. Partsch'a въ Berl. Philol. Wochenschrist 1898 г., стр. 715—720 ограничивается болье передачей фактической стороны книги Буреша; тамъ на стр. 717, между прочимъ, нъкоторый перечень открытыхъ и установленныхъ имъ древнихъ поселеній.

что изъ упоминанія изв'єстной м'єстности (или єдукобу) въ надписи еще нельзя прямо, механически заключать о положеніи данной м'естности въ пункть открытія той надписи (даже если этоть пункть установлень точно и несомивнио), что иногда даже совершенно наоборотъ, напр., изъ упоминанія въ надгробной надписи объ архив'в какого-либо города сл'вдуеть, что искать этоть городь нужно же въ мёстности постановки надписи: надпись оказывается на м'ест' хώμη (κατοικία), а называется архивъ соответствующаго города и т.п. Повторить это совершенно естественное само по себъ наблюдение было далеко не излишне въ виду повторяющихся ошибочныхъ локализацій на основаніи надписей, особенно, при случайныхъ находкахъ и изданіяхъ. Бурешъ подробиве останавливается на немъ и выставляеть его въ видъ «канона» въ связи съ ръзкими нападками на  $Radet^{1}$ ). Допустимъ, что самъ онъ въ этомъ отношения былъ осторожнее, однако и онъ былъ не вполнъ свободенъ отъ совершенно естественнаго увлеченія обозначать рунны опреділенными именами иногда по далеко недостаточнымъ эпиграфическимъ даннымъ. На стр. 27 онъ, напр., изъ своей копіи NIE. ТОХО старается вычитать  $(\grave{\epsilon})_{\gamma}$   $^{\varsigma}$   $I_{\epsilon}(\rho)_{\delta}(\lambda)_{\delta}[\phi_{\psi}]$  по поводу упоминанія Hierolophienses у Плинія. Безспорно аккуратить многихъ путешественниковъ онъ былъ въ томъ отношении, что почти всегда принималь возможныя міры для опреділенія міста дійствительнаго происложденія надписей, которыя въ М. Азіи оказываются гораздо чаще, чёмъ предполагалось, перевезенными съ одного мъста на другое (verschleppt). Къ сожалвнію, установленіе этого происхожденія, именно большею частію посредствомъ показаній старожиловъ, хотя бы и достойныхъ дов'врія, далеко не всегда возможно и не всегда достовърно, и Бурешъ иногда, можеть быть, вършть имъ больше, чъмъ следовало. Разумъется, въ этомъ отношеній онъ, влад'я вполн' ново-греческимъ и достаточно языкомъ турецкимъ, могъ достигнуть большихъ результатовъ сравнительно со многими англійскими и французскими путещественниками. То же обстоятельство давало ему возможность установить и сообщить въ боле правильномъ видъ современныя турецкія названія мъстностей. Въ предупрежденіе дальнівшей путаницы путешественникамъ по Турціи пора бы остановиться на какомъ либо однообразномъ способъ транскрипціи именъ такого малоизв'встнаго языка, какъ турецкій. На ділів мы даже въ настоящемъ изданіи встрівчаемся съ различной транскрипціей: одной въ книгъ, другой на картъ (см. примъчание на послъдней). Неизвъстно также, насколько далеко зашли «höchst dankenswerthe Verdienste» Киперта въ «Berichtigung der Orthographie türkischer Ortsnamen» (стр. III) въ текств самого Буреша. Что въ этомъ отношении издатели не довели дела до единства, видно изъ того, что встрвчается до четырехъ ореографій

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Radet принадлежать слъдующія работы, относящіяся къ М. Азіи: La Lydie et le mond grec au temps des Mermnades (687—546) въ Bibliothèque des écoles franç. d'Athènes et Rome, томъ LXIII; De coloniis a Macedonibus in Asiam cis Taurum deductis, Paris, 1892; Rapport sur une mission scientifique en Asie Mineure 1893, Paris 1895.

одного имени: Orghanly и Urghanly стр. 5, Orgamly 192, Urganlu 186. Я обращаю внимание на эту кажущуюся мелочь потому, что иногда при наличности другихъ косвенныхъ указаній и созвучіе современнаго времени съ древнимъ не лишено извъстнаго значенія для возстановленія древней карты, и самъ Бурешъ, какъ и другіе, пользовался иногда этимъ средствомъ, - всегда ин и всё ин съ достаточной осторожностью, конечно, другой вопросъ. Дъло въ томъ, что хотя и не подлежить сомнънію, что «многіе, особенно малоазійскіе, города переименовывались уже въ александрійское время, затёмъ въримское, наконецъ, цёлыми массами въвизантійское» (Buresch Klaros p. 3), темъ не мене некоторыя и при томъ довольно многія имена отличались такой живучестью, что сохранились, хотя и въ очень извращенномъ видъ, до нашихъ дней. Вотъ нъсколько приμτροβτι изъ данной книги: Μαγνησία = Manissa, Δίγδα (Δίγδης изъ Λίγδης исправляеть Бурешъ въ документв 1342 г. Acta et Dipl. I, p. 230) = Adigede (crp. 188), τὰ "Υπαιπα, τὰ 'παιπα = Tapaī или Tapeī (crp. 189), Νάη= Ineï (etp. 203), "Αγιος Θεόλογος = Ajasoluk Βτ 'Αρκαδιούπολις (? etp. 187), Σύναος = Simaw (crp. 142), Κέρυξα = Köres (crp. 88), Δόρα = Duras (crp. 195), Σαίτται, Σαέτται, Σέτται, Σίται, (Hierocl. cod.) = Sidas (crp. 195), Κάδοι = Gedis или Kêdis (стр. 156 сл.), 'Αετός = Aïdoz (стр. 207 и W. Ruge l. l. р. 474) и др. «Имя Toma (Doma), можетъ быть, позволяетъ думать объ извъстномъ только изъ монеть (Торарпубу) городъ Торара», говорить Бурешъ (стр. 193), — одно созвучіе, конечно, не доказательно.

Закончимъ пожеланіемъ, чтобы скорье явился продолжатель незаконченной работы Буреша, равный ему по подготовленности и энергіи. Онъ, безспорно, будетъ весьма благодаренъ издателямъ, принявшимъ насебя трудъ публикаціи въ настоящемъ сборникъ наслъдства Буреша 1)

A. Heketckiä.

Юрьевъ. Декабрь, 1898 г.

<sup>1)</sup> Отмѣчаю при корректурѣ еще рядъ отзывовъ и замѣтокъ о книгѣ Буреша: А. Котtе въ Götting. gelehrte Anzeigen, 1898, стр. 957—966; W. Ruge, Geograph. Zeitschrift, IV (1898), стр. 594; E. Meyer, Deutsche Litteratur-Zeitung, 1898, № 19; H. Zimmerer въ Beilage къ Мюнхенской Allgemeine Zeitung, 1898, № 184; К. К[rumbacher] въ Вуzant. Zeitschrift, VIII (1899), стр. 242 сл.; W. М. Ramsay въ The classical Review, XIII, № 2 (1899), стр. 140—144; J. V. Prášek въ Ceské Museum filologické, V (1899). При составленіи моего отзыва этотъ матеріаль быль мнѣ недоступень, отчасти недоступенъ и теперь. А. Коте еще смльнѣе, чѣмъ я, нападаль на издателей и позднѣе, въ Gött. gel. Апг. 1899 стр. 88, пишетъ, что по сообщенію Ваксмута ему принадлежитъ только просмотръ, приведеніе въ порядокъ и пагинація только эпиграфическаго манускрипта, а отчетъ 1895 г. онъ увидѣлъ только по напечатаніи, и что по сообщенію Цихоріуса послѣднему представляемы были для просмотра лишь отдѣльные листы, такъ что онъ не могь участвовать въ редактированів издавія.

L. (Talloczy), Magyar-Bulgár összeköttetések (Мадьярско-болгарскія отношенія), въ Századok. A magyar törtenelmi tarsulat közlönye. 1898 evi, II füzet (Въкъ. Органъ мадьярскаго историческаго общества. 1898 г., II вып.). Budapest.

Безъимянный авторъ, оказавшійся, какъ я узналь изъ достовърныхъ источниковъ, извъстный мадьярскій ученый Людовикъ Таллоци (Lajos Talloczy), представляеть въ своихъ Мадьярско-болгарскихъ отношеніяхъ три очерка: І Территорія мадьяръ и болгары (A honfoglalás s a bulgárok), ІІ. Арпадскій королевскій домъ и Болгарія (Az Arpádok kir. háza és Bulgária) и ІІІ. Людовикъ Великій и болгары (Nagy-Lajos és a bulgárok).

Въ первоиъ очеркъ авторъ говоритъ, что послъ гунновъ и аваръ на нижнемъ Дунав поселились славянскія племена, главнымъ образомъ, словене и анты, хотя онъ не объясняеть, кого онъ разумветь подъ этими славянами. Можно, однако, догадываться, что онъ здёсь разумёеть тё семь славянскихъ народовъ, о которыхъ говорять византійцы; ибо онъ говорить далёе, что эти славяне не были въ состояніи создать государства, пока не пришли болгары, --- народъ туранскаго племени, и не покорили этихъ славянъ и не основали въ VII в. государства съ аристократическимъ составомъ. Далее авторъ разсказываеть, что въ IX в. Михаилъ, первый князь болгарскій, приняль христіанство оть грековь и затімь сдълались христіанами всё болгарскіе славяне (852-888 гг.). Почему онъ считаетъ Михаила или Бориса первымъ княземъ болгарскимъ, также не объясняеть. По всей вероятности, онъ хотель сказать, что Миханль первый христіанскій болгарскій князь, хотя это будеть тоже несовсёмъ върно. Но за то онъ совершенно върно говоритъ, что подъ вліяніемъ Византіи христіанство взяло верхъ въ Болгаріи, хотя онъ объ этомъ говорить не вездъ опредъленно.

Послѣ этихъ предварительныхъ словъ авторъ переходитъ къ отношеніямъ мадьярско-болгарскимъ. Онъ говоритъ, что въ 893 г. мадьяры, какъ союзники Византіи, побѣдили болгарскаго царя Симеона и опустошили Болгарію. Вслѣдствіе этого Симеонъ, чтобы отомстить мадьярамъ, предпринялъ противъ нихъ походъ, одержалъ надъ ними полную побѣду и разорилъ ихъ становище въ Лебедіи (Ателкузумъ). Мадьяры принуждены были оставить Лебедію и двинуться на западъ, въ Паннонію или въ нынѣшнюю Венгрію, чтобы такимъ образомъ спасти свое племя отъ гибели. Къ югу отъ р. Мароша (нынѣшній торонтальскій комитатъ), послѣ исчезновенія аваръ, основано было болгарское княжество, простиравшееся даже до Видина, въ которомъ княжилъ болгарскій бояринъ Айтонъ (Ахтумъ), назвавшій себя ханомъ болгаръ и славянъ. Византійскій императоръ Василій ІІ покорилъ въ 1019 г. Болгарію и подчинилъ Византіи всѣ народы Балканскаго полуострова. Такимъ образомъ, мадьяры сдѣлались сосѣдями византійцевъ. Для мадьяръ было очень важно посл'є этого сломить Айтона, и, д'виствительно, они напали на него и Айтонъ посл'є долгаго сопротивленія принужденъ быль потерять свое княжество и самъ погибъ въ битв'є въ 1028 г., когда его влад'єнія сд'єлались достояніемъ мадьяръ.

Во второмъ очеркъ разсматриваются отношенія болгаръ къ мадьярамъ въ XI-XIV вв. и послъ. Въ XI и XIII вв. политика Арпадовскаго дома распространилась на западную часть Балканскаго полуострова; это произошло отъ того, что отъ устьевъ Дуная и Чернаго моря мадьяры были отръзаны Византією и ея союзниками, куманами (туранскаго племени) и печенъгами. Послъ смерти Мануила Комнина положение дълъ изм'внилось. Бела III, король Венгріи, занявъ Нишъ, Браничево и Софію, витсть съ сербами разориль крипости на сввери Византійскаго государства. Съ другой стороны болгары подъ предводительствомъ двухъ братьевъ Асвия и Петра, съ помощію кумановъ, вновь возстановили Болгарское парство въ 1186 г. Преемникъ Асвия, Калоянъ, вскорв завоеваль у Византіи Нишъ и Браничево, которые король Бела III отняль и отдаль въ приданое своему зятю, императору Исааку Ангелу. После этого, въ 1202 г. происходили постоянныя столкновенія между болгарами и мадьярами. Считая себя побъдителемъ, венгерскій король Эмерихъ приняль титулъ болгарскаго короля. Темъ не мене, Болгарія оставалась независимою. Однако, Колоянъ не могъ надвяться, что папа признаетъ его. Поэтому онъ обратился къ папъ, прося отъ него царской короны, и вивств назваль себя патриціемъ (1203 г.). Въ 1204 г. Константинополь паль и настало 60-летнее латино-франкское королевство. Латинскій императоръ Балдуннъ не признаваль притязаній Колояна, но папа Иннокентій III взяль Калояна подъ свое покровительство и послаль ему корону, а болгарскимъ епископамъ далъ разные титулы. Этимъ остались недовольны и мадьяре. Венгерскій король Эмерихъ пришель вслідствіе этого въ столкновение не только съ Калояномъ, но и съ папой. Папа однако не обратиль вниманія на недовольство Эмериха, лишь бы болгарскій владътель приняль католичество. Калояну послъ этого ничего не оставалось, какъ только вънчаться короною, полученною имъ отъ папы, и принять титуль болгарскаго царя. Тоже самое сдёлаль и болгарскій архіепископъ, принявъ титулъ примаса болгарскаго; другіе болгарскіе епископы также приняли титулы, данные имъ папою. Народъ же остался православнымъ. Но и Калоянъ съ своей стороны ограничился только твиъ, что поблагодарилъ папу и больше не заботился о католичествъ.

Преемникъ Калояна, Асвнь II, по отношеню къ папамъ следовалъ политикъ своихъ предшественниковъ. Въ свошенияхъ съ папой онъ притворялся католикомъ, оставаясь у себя дома православнымъ, и кромъ того терпълъ у себя богомиловъ. Папа Григорій воспылалъ гнъвомъ за это на болгарскаго царя; онъ предполагалъ даже поднять противъ Асвня крестовый походъ (въ 1238 г.) и даже назначилъ венгерскаго короля Белу IV предводителемъ похода. Бела изъявилъ готовность на это только подъ

тёмъ условіемъ, если папа отправитъ вмёстё съ нимъ въ Болгарію и своего легата, потому что при такомъ условіи болгары не будутъ думать, что мадьяры хотятъ ихъ покорить себё, ибо они отвращаются мадьяръ и такимъ образомъ многіе болгары, которыхъ онъ могъ бы привлечь на свою сторону безъ кровопролитія, возстали бы противъ мадьяръ и вели бы борьбу съ ними на смерть. Авторъ приводитъ слова посланія Белы къ папё о болгарахъ, — что «они, т. е. болгары, и безъ того упрекаютъ насъ (мадьяръ) и иныхъ христіанъ, что мы сдёлались рабами папы» (7 іюня 1238 г.). Какъ и слёдовало ожидать, изъ предполагавшагося крестоваго похода ничего не вышло. Татары воспрепятствовали въ этомъ мадьярамъ.

Послѣ смерти Асѣня (въ 1241 г.) мадьяры начали нападать на Болгарію, и король Бела IV съ 1255 г. принимаеть титулъ болгарскаго короля. Кромѣ того, въ 1257 г. домъ Асѣней прекратился и на престолъ болгарскій былъ возведенъ частію болгаръ зять Белы, Ростиславъ, который носилъ опять титулъ болгарскаго царя.

Съ 1260 по 1270 годъ между болгарами и мадьярами велась непрерывная борьба. Когда мадьярскій король Стефанъ овладѣлъ окраиною Сремскою въ 1260 г., его войска взяли вскорѣ Видинъ, Плевну и опустошил страну до г. Тернова. Авторъ при этомъ говоритъ, что придунайская Болгарія подчинилась Стефану, и деспотъ Яковъ Святославъ, шуринъ царя Константина, далъ клятву вѣрноподданности (1264—1266 гг.). Послѣ этого похода Стефанъ постоянно носилъ титулъ болгарскаго короля. Что дѣйствительно венгерскіе короли носили титулъ болгарскаго короля, это вѣрно и общензвѣстно; но откуда авторъ взялъ, что Яковъ Святославъ далъ клятву на вѣрноподданность венгерскому королю, этого онъ не указываетъ.

Дал'ве авторъ говоритъ, что въ XIII и XIV въкахъ поработили Болгарію куманы, изъ рода которыхъ произошелъ царь Тертерій; эти поработители впосл'єдствіи см'єшались съ балканскими восточными славянами, и это см'єшеніе оставило сл'єды и у сербовъ и босняковъ. И это свое положеніе авторъ ничёмъ не обосновываетъ.

Въ заключение этого очерка авторъ проводитъ такую мысль. Характерно въ исторіи южныхъ славянъ, что туранскіе болгары и куманы (куны) сділались сильными и независимыми, пока наконецъ не уничтожилъ ихъ независимость сербскій король Стефанъ Урошъ III (28 іюня 1330 г.) при Вельбужді. Мий кажется, что это мийніе г. Таллоци представляєть больше оригинальности, чімъ служить выраженіемъ положительныхъ фактовъ.

Въ первыхъ двухъ очеркахъ г. Таллоци излагалъ свои мысли безъ указанія своихъ источниковъ. Въ третьемъ же очеркъ онъ является болъ оригинальнымъ и почти вездъ указываетъ, откуда что беретъ. Въ виду этого я остановлюсь на этомъ очеркъ подробнъе, чъмъ на другихъ.

«Въ исторіи Венгріи и Балканскаго полуострова ученые еще не до-

стигли своей цёли, — ознакомиться съ историческимъ ходомъ дёйствій кумановъ», такъ начинаетъ авторъ свой очеркъ. «Это-общирная, необработанная нива для филолога и этнографа, говорить онъ далве. До тваъ поръ пока мы пе будемъ знать исторіи, состава и даже народности яссокумановъ по ихъ этнографическимъ чертамъ, мы должны будемъ для разъясненія отношенія угровъ и болгаръ всегда приб'ягать къ предположеніямъ. Намъ кажется, продолжаеть онь дальше, что куманы, поселившіеся на равнинахъ придунайской Болгаріи между 1229 и 1242 гг., потомками которыхъ (т. е. кумановъ) являются христіане-гагаузы, говорящіе по куманотурецки и до настоящаго времени, — были въ постоянныхъ сношеніяхъ съ венгерскими куманами. Намъ следуетъ искать причинъ завоеваній угровъ въ Болгаріи въ этихъ именно сношеніяхъ и тогда намъ будеть совсъмъ ясно, почему угры постоянно нападали на Видинъ. Въ Видинской крвпости и ея окрестностяхъ находились языческіе яссы, которые, какъ стражи дунайскихъ береговъ, постоянно нападали на угорскія окраины. Венгерскіе короли могли защищать Северинское банство только при помощи Видинской крипости. Основываясь на мистныя яссо-куманскія названія, г. Таллоци говорить, что эти яссо-куманы заселяли пространство между Видиномъ и Добруджей, и въ исторіи Болгаріи они имівоть такое же значеніе, какое им'вли венгерскіе куманы въ посл'яднія десятил'втія Арпадовскаго владенія при короляхъ Анжуйскаго дома. Къ какой партіи принадлежали куманы, та самая партія и господствовала въ Болгаріи. Этнографическій и географическій обликъ Болгаріи послужиль въ XIV в. причиною разложенія этой страны, которая по временамъ бывала и сильной. Видинъ сдълался главною опорою западной (лучше: свверо-западной) Болгарім. Здёсь зародилось начало дома Шишмановъ, которые, будучи куманскаго происхожденія, по крови были смёщаны съ болгаро-славянами. По смерти видинскаго деспота Шишмана, сынъ его Михаилъ сдълался царемъ Болгаріи (1323—1330 гг.) и основаль свое царство (вёрнёе: династію) съ центромъ въ Терновъ. При первомъ королъ Венгріи изъ дома Анжуйскаго, Карлъ Робертъ, интересы болгаръ и угровъ оказались тождественными, такъ какъ у нихъ былъ одинъ общій врагь: сербскій король Стефанъ Урошъ III. Какъ было уже замъчено, въ 1330 г. сербы нанесли поражение болгарамъ при Велбуждъ и болгарскій царь Михаиль паль на поль сраженія. Съ сербами долженъ быль начать борьбу въ томъ же году и венгерскій король Карлъ Роберть, чтобы защитить Мачву, на которую Стефанъ Урошъ заявлялъ поползновение еще съ 1319 г. Намъ кажется, прибавляеть г. Таллоци, что Карль Роберть своимъ походомъ въ Срвиъ заставиль сербскаго короля поставить на болгарскій престоль сына погибшаго Миханда, Шишмана II.

Сынъ Стефана Уроша, знаменитый Стефанъ Душанъ, умиротворилъ болгаръ. Молодого Шишмана II вскоръ изгнали, и на царскій тронъ вступилъ племянникъ царя Михаила, Іоаннъ-Александръ. Какъ извъстно, Александръ въ 1364 г. раздълилъ свое государство на двъ части: лю-

бимца своего, младшаго Пишмана, сдѣлалъ своимъ наслѣдникомъ на терновскомъ престолѣ, а старшему Страцимиру отдалъ Видинъ. До сего времени венгерскіе короли не касались непосредственно болгарскихъ внутреннихъ дѣлъ, потому что дѣйствіе Людовика Великаго простиралось на сѣверо-западную часть Балканскаго полуострова; Болгарія входила въ кругъ интересовъ могущественной Сербіи. Венгерскіе короли стали виѣшиваться во внутреннія дѣла Болгаріи по тому обстоятельству, что по смерти Стефана Душана (1355 г.) имперія послѣдняго стала разлагаться. «Не знаемъ, заявляєть авторъ, каковы были причины похода Людовика Великаго въ Болгарію; но этотъ походъ явно совпадаетъ съ раздѣленіемъ Болгаріи царемъ Александромъ на двѣ части. Причинъ этому раздѣленію едва ли можно искать въ чемъ-либо другомъ, кромѣ семейныхъ раздоровъ».

Я не буду приводить дальнайше выводы г. Таллоци, потому что онъ далее излагаеть факть общензвастный. Обращу вниманее здась только на накоторыя новыя подробности похода. Венгерскія войска шли по берегу Дуная; 26 апраля 1365 г. они дошли до Сланкамена (Сланный Камень), а 30 мая явились подъ Видинъ. Людовикъ разбилъ болгаръ и завоеванную часть Болгаріи присоединиль къ своему королевству, назначивъ въ ней управителемъ трансильванскаго воеводу Діонисія, а Страцимира заключилъ на четыре года въ крапость Гумникъ (Босильево, недалеко отъ Часмы). Такъ разсказываетъ г. Таллоци о событіяхъ изъ болгарско-мадьярскихъ отношеній на основаніи почти чисто мадьярскихъ источниковъ.

Такъ или иначе, но угры недолго пользовались спокойствіемъ въ Видинѣ. Воеводу Діонисія, «капитана Видина и окрестностей», вскорѣ замѣнилъ Филпёшъ, потомъ Петръ Гимфи (1367 г.) и затѣмъ Бенедиктъ Гимфи (1368 г.). Король Людовикъ, чтобы обезпечить свое новое пріобрѣтеніе, составилъ болгарское новое банство, къ которому присоединилъ города Оршову, Шебешъ и Темишваръ, и такимъ образомъ Мачвѣ принадлежали Срѣмъ и Валковъ для пополненія военныхъ отрядовъ.

Въ 1366 г. новое банство должно было служить пробнымъ камнемъ въ виду нападеній царя Шишмана, которыя оно должно было отражать. Далве г. Таллоци пов'вствуетъ, что въ недолговременное существованіе болгарскаго банства отличались и прославились оба Гимфи, Петръ и Бенедиктъ (1365 г.), какъ на государственной служб'в, такъ и при двор'в.

Въ 1367 г. императоръ греческій Іоаннъ V заключиль союзь съ царемъ болгарскимъ Александромъ съ цёлію изгнать угровъ изъ предёловъ Болгаріи. Іоаннъ V обязался способствовать какому-то Жайкуху деньгами, чтобы возвратить Болгаріи Видинъ. Съ своей стороны царь Александръ обёщалъ, что если ему удастся взять Видинъ при помощи императора, то уступить ему за это другой городъ. Положеніе Людовика становилось весьма труднымъ. При такихъ обстоятельствахъ онъ обратился къ одному болгарскому воеводѣ, который изъ личныхъ интересовъ завелъ сношеніе съ Людовикомъ. Людовикъ ему писалъ, что онъ

лично желаеть прівхать въ Видинъ (7 іюня 1366 г.). «Отсюда ясно, заключаеть г. Таллоци, что король Людовикъ уже желаль прівхать въ Болгарію (в'врибе сказать: въ болгарское банство) для возстановленія тамъ порядка. Но изъ этого ничего не вышло. Къ тому же противъ него возставаль и валашскій воевода Ласло (т. е. Владиславъ Бесарабъ, 1360—1375 гг.), который на границъ Трансильваніи разбиль венгерскія войска; только въ Северинской области устояль банъ Николай Гарай.

Только теперь Людовикъ вспомнилъ о заключенномъ въ Гумникъ паръ Страцимиръ, которымъ онъ, по всей въроятности, котълъ воспользоваться для удержанія своей власти въ Видинъ. Но православный народъ въ окрестностяхъ Видина былъ преданъ царю Шишману и валашскому воеводъ. Послъ этого не оставалось сомнънія, что венгерскія войска должны будуть удалиться изъ этого города, что и случилось. Въ 1369 г. Видинъ снова перешелъ во власть Страцимира, и такимъ образомъ положенъ былъ конецъ владънію и господству угровъ въ Видинъ и его окрестностяхъ.

Таково содержаніе интереснаго труда г. Таллоци. Несомивно, въ немъ есть нёкоторыя совершенно новыя данныя, относящіяся къ темному времени и къ событіямъ, мало выясненнымъ, —данныя, которыя онъ сообщаетъ ученому міру на основаніи мадьярскихъ источниковъ, и которыя до сего времени не были эксплуатируемы въ этомъ направленіи. Впрочемъ, у г. Таллоци есть кое-какіе пропуски, правда, иногда мелкіе; напр., онъ не упоминаетъ о заслугахъ нёкоторыхъ личностей изъ рода Гождъ, отличившихся во время походовъ въ Болгарію въ XIII в., хотя о нихъ существуютъ уже изв'єстія печатныя, и др. Главный недостатокъ труда г. Таллоци заключается въ см'єлости его сужденій и заключеній, которыя не всегда покоятся на твердыхъ основаніяхъ. Наконецъ, отм'ячу, что г. Таллоци совс'ємъ не цитируетъ статьи проф. Иречка: Българский царъ Срацимиръ (въ Периодич. Списание, кн. І, София).

Полихроній Сырку.

Будапештъ. 25 марта 1898 г.

Reinhold Röhricht. Regesta regni Hierosolymitani (MXCVII—MCCXCI). Oeniponti, Libraria academica Wagneriana, 1893, crp. II+523. 8°.

Reinhold Röhricht. Geschichte des Königreichs Jerusalem (1100 — 1291).

Innsbruck. Verlag der Wagner'schen Universitäts - Buchhandlung,
1898, crp. XXVIII + 1105. 8°.

Мы привели въ заголовкъ названія двухъ трудовъ Röhricht'a, изъ которыхъ первый появился еще въ 1893 году.

Имъ́я въ виду въ настоящемъ случат сказать нъсколько словъ по поводу новаго капитальнаго труда извъстнаго знатока эпохи крестовыхъ походовъ «Исторія Іерусалимскаго Королевства», мы ръшили упомянуть и о болъе раннемъ его трудъ, такъ какъ о немъ не было сдълано еще упоминанія ни въ одномъ изъ томовъ Византійскаго Временника; а между

тыть «Регесты Іерусалимскаго Королевства» послужили одной изъ главныхъ подготовительныхъ работъ къ написанію вышедшей въ прошедшемъ году исторіи Рёрихта.

Со времени появленія сдѣлавшаго въ свое время эпоху семитомнаго труда Фридриха Вилькена «Geschichte der Kreuzzüge» (Leipzig, 1807—1832) не было ни одного труда, если не считать общей исторіи крестовыхъ походовъ Куглера, который бы равнялся по богатству матеріала и по ученымъ достоинствамъ работѣ Вилькена.

Рёрихту бол'ве, чёмъ кому-либо другому, близка по изученію эпоха крестовыхъ походовъ. Стоитъ просмотрёть списокъ заглавій семидесяти семи его работъ, приложенный къ «Исторіи Іерусалимскаго Королевства» (S. 1097—1103), чтобы повять, какъ много онъ этимъ періодомъ занимался, и какія глубокія познанія должны быть у него для изученія этой эпохи; почти всё перечисленныя работы, за двумя-тремя исключеніями, имѣютъ своею темою вопросы, прямо или косвенно связанные со временемъ крестовыхъ походовъ. Къ Рёрихту неоднократно обращались съ различныхъ сторонъ, и оффиціально и частно, съ просъбами издать полную и связную исторію крестовыхъ походовъ. Но скромная и вмѣстѣ съ тѣмъ многотрудная должность преподавателя гимназіи, которую Рёрихтъ занимаетъ уже бол'ве тридцати лѣтъ, не оставляла достаточно времени для этого, и нужно только удивляться тому, какъ при подобныхъ неблагопріятныхъ для ученыхъ занятій обстоятельствахъ Рёрихтъ смогъ дать исторической наукѣ столь много цённыхъ трудовъ.

Цёль автора въ первомъ изъ отмёченныхъ выше трудовъ дать регесты для дипломатической исторіи Іерусалимскаго королевства на основаніи грамоть и писемъ папъ, патріарховъ, архіепископовъ, епископовъ, аббатовъ, магистровъ и братьевъ рыцарскихъ орденовъ, императоровъ, королей, князей, графовъ, консуловъ и т. д. Регесты іерусалимскаго королевства должны были занять въ исторической литературё то-же мёсто, какое занимаютъ въ германской исторіи регесты Фридриха Бёмера (Böhmer).

Рёрихтъ въ своей книгѣ слѣдуетъ чисто хронологическому порядку, помѣщая подъ каждымъ годомъ извѣстія изъ разнообразныхъ дипломатическихъ источниковъ безъ раздѣленія послѣднихъ по отдѣламъ, напр. на письма папъ, патріарховъ, императоровъ и т. д.

Авторъ пользуется въ своей книгъ латинскимъ языкомъ не столько потому, что грамоты и письма, по большей части, написаны полатыни, сколько потому, что ихъ содержание часто не можетъ быть переведено на другой языкъ съ достаточной точностью.

Въ этомъ трудѣ Рёрихта грамоты и письма не только извлечены съ большею тщательностью, чѣмъ то было сдѣлано во всѣхъ предыдущихъ работахъ, но и снабжены въ нужныхъ случаяхъ пояснительными примѣчаніями различныхъ ученыхъ. Надо замѣтить, что Рёрихтъ приводитъ въ своей книгѣ только тѣ извѣстія изъ грамотъ и писемъ, которыя сообщають болье или менье существенныя свыдынія, такъ какъ, если бы помыстить всы ты мыста, гды упоминается имя или какой-нибудь мыстности Святой Земли, или поставленнаго въ ней духовнаго лица или рыцаря, то, по словамъ автора, только одни письма папъ составили бы еще такой томъ, какъ изданный.

Кром'в того, авторъ д'яваетъ еще одно ограничение. "Pariter epistulas, quibus bella sacra ab occidentalibus peregrinis narrantur, et chartae, quae ad Cypri vel Armeniae vel privatam ordinum equestrium historiam attinent, aut plane omisimus, aut breviter annotationibus attigimus. (Praefatio, p. II).

Но во всякомъ случав все наиболе существенное и важное, не исключая неизданныхъ матеріаловъ, вошло въ составъ регестъ Рёрихта.

Книга заключаетъ въ себъ 1519 извъстій о событіяхъ времени съ сентября мъсяца 1097 года по 23 января 1292 года. Общирные указатели, — index personarum, locorum, rerum, — глоссарій болье ръдкихъ поздивішихъ латинскихъ словъ, abbreviationes, index operum, quae saeplus citantur, index corrigendorum et addendorum облегчаютъ пользованіе этою книгою.

Теперь уже для всёхъ крестовыхъ походовъ въ отдёльности мы имъемъ цёлый рядъ прекрасныхъ монографій; дипломатическая, торговая, церковная, культурная, правовая исторія латинскаго іерусалимскаго королевства также подверглась извёстной обработкъ. Но собственно политическая исторія іерусалимскаго королевства со смерти Готтфрида составляла до послёдняго времени предметъ насущной необходимости. Рёрихтъ и взялъ на себя трудъ удовлетворить этой ученой потребности и въ намъченныхъ имъ рамкахъ выполнилъ прекрасно свою задачу.

Рёрихтъ заранѣе поставилъ своему труду извѣстныя ограниченія; такъ, онъ на томъ основаніи, что для отдѣльныхъ крестовыхъ походовъ существуютъ хорошія монографіи, отъ изложенія ихъ событій совершенно уклонился; онъ о нихъ упоминаетъ только по стольку, по скольку они прямо касаются политической исторіи іерусалимскаго королевства. Далѣе, авторъ менѣе подробно касается исторіи атабековъ и халифовъ, Малой Арменіи и Кипра.

Всё доступные источники были приняты авторомъ въ расчетъ.

О н'вкоторыхъ отъ него независящихъ пропускахъ Рёрихтъ говоритъ въ предисловіи; они касаются пренмущественно восточныхъ писателей и часто объясняются незнакомствомъ автора съ арабскимъ языкомъ. Ему былъ изв'єстенъ только въ извлеченіяхъ, сд'вланныхъ Петерманномъ, далеко не полностью арабскій біографъ Саладина Имад-ад-Дин-ал-катиб-ал-Исфагани, жившій въ XII в'єк'є; арабскій текстъ его сочиненія о покореніи Сиріи и Палестины Саладиномъ изданъ Ландбергомъ (vol. I, Leyde, 1888). Одинаково только благодаря посредству изв'єстнаго французскаго оріенталиста Шефера Рёрихтъ могъ воспользоваться, и то только частью, переводомъ арабскаго историка XIII в'єка Абу-

Шама, написавшаго исторію султановъ Нуреддина и Саладина; между тѣмъ арабскій текстъ этого сочиненія изданъ въ двухъ томахъ въ Капрѣ въ 1287—88 году хиджры (1870—71 нашей эры). Предполагаемое г. докторомъ Zettersteen въ Лундѣ (Швеціи) изданіе разсказа одного изъ очевидцевъ взятія Акки въ 1291 году еще не окончено. Хранящіяся въ рукописи въ Мюнхенѣ депеши Кади-ел-Фадла еще, къ сожалѣнію, не обработаны.

Одинаково не достаетъ большей части въ высшей степени важныхъ для исторіи іерусалимскаго королевства папскихъ посланій, изданіе которыхъ французской школой въ Римѣ и Авинахъ подвигается впередъ медленно. Недостаетъ также продолженія превосходнаго труда Винкельманна по исторіи Фридриха II и третьяго тома «Хартулярія ордена Іоаннитовъ» Delaville le Rouls. Вторымъ томомъ послѣдняго труда, продолженіемъ хроники Кемал-ед-дина, изданнымъ въ Revue de l'Orient latin (IV, р. 145—225) и появившимися тамъ-же работами Rey Рёрихтъ также не могь воспользоваться въ виду того, что въ моментъ ихъ появленія печатаніе его исторіи іерусалимскаго королевства уже слишкомъ далеко подвинулось впередъ.

Но всё эти, можеть быть, иногда довольно досадныя упущенія не могуть повліять на умаленіе достоинствъ новой работы Рёрихта.

Сочиненіе излагаєть самымъ подробнымъ образомъ политическую исторію іерусалимскаго королевства съ 1100 по 1291 годъ, т. е. со времени смерти герцога Готтфрида (18 іюля 1100 г.) до окончательной потери Палестины крестоносцами.

Въ заголовкѣ каждой изъ сорока главъ книги стоятъ вмѣсто какогонибудь опредѣленнаго названія просто цифры тѣхъ лѣтъ, событія которыхъ въ той или другой главѣ излагаются. Подробное содержаніе каждой главы, помѣщенное въ началѣ сочиненія, очень облегчаетъ пользованіе имъ, одинаково какъ прекрасно составленные указатели личныхъ именъ, мѣстностей и предметовъ.

Безъ всякаго сомивнія, до сихъ поръ еще не появлялось ученаго труда по данному вопросу, который бы по богатству собраннаго матеріала могъ равняться новому сочиненію Рёрихта. Его книга должна быть настольною для всякаго, занимающагося вопросомъ владычества франковъ на востокв въ средніе ввка.

Можно не согласиться съ Рёрихтомъ въ томъ отношеніи, что онъ изложиль исторію іерусалимскаго королевства какъ бы внё связи съ крестовыми походами, — что онъ послёдніе игнорируетъ въ своемъ изложеніи. Но и того, что онъ сдёлаль, вполнё достаточно. Если кто въ будущемъ пожелаетъ написать общую связную, всестороннюю исторію крестовыхъ походовъ, въ чемъ безусловно существуетъ большая потребность, — для того трудъ Рёрихта послужитъ, безъ сомнёнія, однимъ изъ самыхъ главныхъ пособій. — Ср. рецензію Dr. Julius Gmelin въ Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 12, стр. 466—471.

А. Васильевъ.



Georges Testaud. Des rapports des puissants et des petits propriétaires ruraux dans l'empire bysantin au X siècle. Bordeaux 1898.

Roland Gaignerot. Des bénéfices militaires dans l'empire romain et spécialement en orient et au X siècle. Bordeaux 1898.

Профессоръ Монніэ, читающій курсъ римскаго права, не довольствуется классическимъ періодомъ и умѣеть заинтересовать своихъ слушателей византійскимъ правомъ и византійской исторіей вообще. Вотъ причина почему въ Бордо стали появляться диссертаціи по византиновѣдѣнію, написанныя молодыми учениками Монніэ.

И Тесто и Геньеро занялись вопросами очень важными и интересными, но для насъ русскихъ далеко не новыми. Тесто написалъ книгу о борьбъ властелей съ крестъянами въ Х въкъ, и разработалъ тотъ самый матеріалъ, съ которымъ впервые познакомилъ насъ В. Г. Васильевскій 20 лътъ тому назадъ. (Мъры въ защиту крестъянскаго землевладънія въ Жур. Мин. Нар. Пр. ч. 202). Геньеро сосредоточилъ свое вниманіе на воинскихъ участкахъ, которые также подвергались злоупотребленіямъ со стороны властелей и охранялись новеллами Х въка, иными словами написалъ вторую часть вышеупомянутой статьи В. Г. Васильевскаго. Къ сожальню, западные византинисты не знаютъ русскаго языка, и молодымъ французскимъ ученымъ пришлось съизнова дълать ту работу, которая давно сдълана опытной рукой нашего академика.

Диссертація Тесто ділится на двів части; въ первой онъ говоритъ о положеніи властелей и убогихъ, во второй о мірахъ, принимавшихся византійскими царями въ запінту крестьянскаго землевладінія. Первая часть—не самостоятельное изслідованіе, а компиляція, составленная главнымъ образомъ по Рамбо, Краузе, Шлумбергеру, Папаригопуло и страдающая тімъ существеннымъ недостаткомъ, что молодой авторъ чрезъмірно довіряєть избраннымъ имъ авторитетамъ и безъ всякой провірки выписываеть изъ разныхъ книгъ страницы, противорівчащія другъ другу.

Тесто пожелаль въ точности опредёлить, кого слёдуеть называть властелями. Онъ старается разъяснить одно мёсто новелы Романа Лакапина (934 г.), гдё подъ названіемъ властелей перечисляются магистры, патриціи, лица, почтенныя воеводствами, имёющія важныя гражданскія или военныя должности, провинціальные начальники, числящіеся въ синклить, митрополиты, епископы. Здёсь указаны главныя категоріи лицъ, которыхъ можно было называть властелями: лица, имёвшія важные чины (вообще всё причисленные къ синклиту) и важныя должности, столичныя или провинціальныя, а также высшее духовенство. В. Г. Васильевскій справедливо замётиль, что не эти только лица составляли сословіе властелей. Тесто приводить слёдующее мёсто изъ новельы 922 года: «Властелями надо считать всёхъ лицъ, которыя могуть наводить страхъ на крестьянъ, продающихъ землю, не только сами собою, но и

вся вся в наченія и силы другихъ, находящихся съ ними въ близкихъ отношеніяхъ, или же могуть действовать посредствомъ обещанія какоголибо благод вянія». Изъ этого видно, что людьми сильными, властелями (какъ принято у насъ переводить) византійскіе императоры называли всёхъ дицъ, которыя могли производить давленіе на крестьянъ и чиновниковъ, т. е. лицъ сильныхъ своимъ оффиціальнымъ положеніемъ и капиталомъ. сановниковъ и крупныхъ помъщиковъ. Говоря о мърахъ, принимавшихся византійскими императорами въ защиту крестьянскаго землевладівнія, совсёмъ лишнее перечислять всё чины и должности, какіе могъ имёть властель; это значило бы написать цёлое изслёдованіе о византійскомъ чиновничествъ. А такъ какъ Тесто, занятый крестьянскимъ вопросомъ, не нивль для этого достаточно времени, онъ ограничился краткимъ перечисленіемъ всевозможныхъ чиновъ и должностей и позаимствоваль у другихъ авторовъ нёкоторыя объясненія терминовъ магистръ, патрицій и т. п. Западные ученые не имъютъ до сихъ поръ надлежащаго представленія о византійской табели о рангахъ и у Тесто путаница не малая.

Сделавъ выборки изъ разныхъ, по его меннію, авторитетныхъ писателей, Тесто переводить целую главу изъ исторіи Папаригопуло, где говорится вновь о техъ же чинахъ и должностяхъ. О магистрахъ авторъ сообщаеть сначала рядъ невърныхъ мивній, не объясняя, кто изъ приводимыхъ писателей правъ. Магистръ это-первая степень знати послъ членовъ императорской фамилии. Магистръ-очень важный сановникъ, который часто является военноначальникомъ, иногда управляеть провинціями. Магистръ-старшій офицеръ. Магистръ - командующій генералъ (стр. 15-16). А затвиъ, когда приводится глава изъ Папаригопуло, оказывается, что магистръ въ ІХ и Х въкв не имълъ никакихъ опредъленныхъ функцій, что терминъ магистръ никогда не встрічается отдівльно. а всегда въ сопровождении какой-нибудь важной должности. Изъ этого сгедуеть, что магистръ быль не должностью, а чиномъ. Однако Папаригопуло сделаль иное заключение. Онъ утверждаеть, что магистръ считался первымъ лицомъ въ имперіи и чинъ этотъ давался самому знаменитому гражданину, обыкновенно одному и въ случав надобности двумъ. что были еще какіе-то другіе магистры. Тесто предоставляеть читателю разбираться въ этой путаницъ, какъ онъ знаетъ. Логоеетъ названъ сначала министромъ внутреннихъ дълъ, а потомъ первымъ министромъ.

Если бы французскимъ ученымъ были доступны русскія сочиненія, напр., изв'єстное изсл'єдованіе проф. Скабалановича, Тесто не повторилъ бы опибки Рамбо, будто всё губернаторы принадлежали къ тому же классу знати и им'єли тотъ же титулъ патриція аноппата; онъ не сказаль бы, что протасикрить быль директоромъ иностранныхъ д'єль (directeur des affaires etrangères), а препозить начальникомъ евнуховъ, главнымъ сановникомъ императорскаго гинекея.

Въ первой части своего труда Тесто упоминаетъ о томъ, что еще Юстиніанъ принималъ нікоторыя мізры, желая защитить крестьянъ отъ



раззоренія; запрещено было принимать подъ залогь скоть и земледѣльческія орудія и брать болѣе  $4^{1}/_{2}$  процентовъ деньгами и  $12^{1}/_{2}$  процентовъ, когда ссуда возвращалась натурой. Авторъ ссылается на Цахаріз (притомъ на первое изданіе его Griechisch-römisches Recht), подлинными новеллами не пользуется, и передаетъ Юстиніаново мѣропріятіе не полно и не дѣлая ему никакой оцѣнки.

Въ Юстиніановой новеллів, изданной въ 535 году (Nov. 32 ed. Schoel-Kroll) говорится, что по случаю неурожая нівкоторыя лица выдали крестьянамъ въ ссуду незначительное количество зерна, а когда тів не въ состояній были въ срокъ уплатить долгъ, присвоили себів всю крестьянскую землю, такъ что часть земленашцевъ біжала, часть погибла отъ голода и случилось біздствів нисколько не меньшее варварскаго нашествія (гующей біз тічес і тіт тіт є ітархіах іт археіх і тійнаху і тійнаху і тійнаху і тійнаху і тіт карой тіт с і тіт пробріт профріт пробріт пр

Въ новъйшемъ сочинени Биллетера (Geschichte des Zinsfusses im griechisch-römischen Altertum bis auf Justinian. Leipzig 1898) можно найти одънку этому мъропріятію Юстиніана. Получать деньги на льготныхъ условіяхъ было привилегіей знати, съ illustres запрещено было брать болье 4% деньгами и 12% натурой. Постановленіе Юстиніана было новшествомъ, потому что со всъхъ не illustres можно было брать до 8%. «Но очевидно это мъропріятіе не могло принести существенной пользы, говорить Биллетеръ. Что касается ссудъ зерномъ, то въ эпоху, предшествующую Юстиніану, обычной нормой было 50%; такъ какъ остальныя условія кредита не измънились, мы имъемъ право предполагать, что эта норма встръчалась такъ же часто какъ прежде. А денежныхъ ссудъ за 4%, выдававшихся только подъ самое върное обезпеченіе, эти бъдные крестьяне конечно никогда не получали, особенно въ неурожайные годы. Слъдовательно, имъ или совсъмъ больше не оказывали кредита или, что въроятнъе, законъ обходили (р. 342)».

Во второй части своей диссертаціи Тесто говорить о захватахъ властелями крестьянской земли и о мѣрахъ въ пользу крестьянскаго землевладѣнія, при чемъ довольно правильно излагаетъ трудныя по языку новеллы Х вѣка, не освѣщая ихъ однако при помощи другихъ источниковъ. Авторъ не пользуется ни Пирой, ни документами, напечатанными въ Аста graeca Миклошича и Мюллера, и не заглянулъ даже въ комментарій византійскаго юриста, напечатанный у Zachariä (Jus Graeco-готапит III 234—237).

Ученому, изучающему новеллы X въка послъ статей В. Г. Васильевскаго, слъдовало бы заняться двумя вопросами, изъ которыхъ первый до сихъ поръ не обращалъ на себя вниманія, а второй возбуждаетъ разныя недоумънія и различно толкуется. Кто продавалъ землю? Кто имълъ право преимущественной покупки?

«Изъ новеллъ, говоритъ О. И. Успенскій, выясняется съ полной убъдительностію то обстоятельство, что мелкое крестьянское землевладъніе было общиннымъ. Новелла Романа Лакапина 922 г. обезпечиваеть за общиной право на предпочтеніе при покупкъ недвижимой собственности (Ж. М. Н. Пр. 1883 г. февраль, стр. 323)».

Мить кажется, что этоть выводь не вполить правилень. Въ новеллть Романа Лакапина 922 г. говорится о лицахъ, желающихъ продать домъ, землю, виноградникъ или какое другое недвижимое имущество, составляющее ихъ личную собственность (εἴ τινες βουληθεῖεν ἐκποιῆσαι τὰ ἴδια κατὰ πρᾶσιν). Въ новеллт Константина Багрянороднаго 947 года сказано, что особамъ запрещено было покупать землю у сельской общины или у отдъльныхъ ея членовъ (Jus Gr.-rom. III, 253 ἀπὸ τῆς τῶν χωρίων ὁμάδος ἢ τοῦ καθέκαστον). Въ той же новеллт предусматриваются два случая, когда продавцомъ быль отдъльный крестьянинъ и когда продавцомъ являлась крестьянская община (III, 254 ὁ δὲ πωλήσας τῶν ἀπόρων ἐστιν... εἰ δὲ ὁμὰς ἦν ἡ πωλήσασα).

Следовательно, изъ новеллъ X века видно, что крестьянское землевладение было и личнымъ, и общиннымъ. Въ общемъ владении находились, какъ мы знаемъ изъ другихъ источниковъ, пастбища и леса, въ личномъ усадьбы, виноградники, частию поля. Такое смешанное землевладение соответствуетъ даннымъ, находящимся въ земледельческомъ законе.

Не смотря на увъреніе О. И. Успенскаго въ новелль Романа Лакапина 922 г. не говорится о правъ общины на преимущественную покупку земли. Тутъ перечисляются извъстныя категоріи лицъ, имъющихъ право на преимущественную покупку, и говорится между прочимъ, что кто въ продолженіи извъстнаго срока не выплатилъ цъны имънія или ранъе того отказался отъ покупки, тотъ утрачиваетъ право предпочтенія. Ръчь идетъ не о правъ общины, а о правъ отдъльнаго лица пріобрътать недвижимое имущество въ свою личную собственность.

Въ примъчании Тесто приводить изъ новеллы Романа Лакапина категоріи лицъ, имъющихъ право на преимущественную покупку и упомянутыхъ въ новеллъ Романа Лакапина, и говоритъ, что не будетъ настаивать на этомъ пунктъ. Однако термины, тутъ встръчающіеся, совсъмъ не такъ просты и, по своему значенію для крестьянскаго землевладънія, заслуживаютъ подробнаго объясненія, тъмъ болье, что два знатока (В. Г. Васильевскій и О. И. Успенскій) понимаютъ ихъ различно.

Въ новеллѣ 922 года говорится, что право на предпочтительную покупку имѣютъ слѣдующія категоріи лицъ въ такомъ порядкѣ: 1) οἱ ἀναμἰξ συγκείμενοι συγγενεῖς, 2) οἱ οὕτως συμπεπλεγμένοι κοινωνοὶ, 3) οἱ μόνον άναμεμιγμένοι, εἰ καὶ ξένοι πάντη τῷ ἐκχωροῦντι τυγχάναεν, 4) οἱ συμπαρακείμενοι ὁμοτελεῖς, 5) οἱ ἀπλῶς ἔν τινι μέρει συναπτῶς ἡνώμενοι.

Для объясненія этихъ терминовъ всего лучше пользоваться комментаріемъ анонимнаго византійца, напечатаннымъ Цахаріз въ примъчаніи къ помянутой новеля (Jus graeco-rom. III, 234—237). Первая категорія поясняется имъ следующимъ образомъ: «Мой и твой отецъ (речь идетъ о двухъ двоюродныхъ братьяхъ) умерли безъ завъщанія, наши родители не спъшили подълить между собой своей родовой собственности, мы въ свою очередь владвемъ этой собственностью, какъ то домами, виноградниками и т. п., нераздельно, смещанно и сообща; разъ я засеяль это поле, а ты другое, другой разъ я засъяль поле, которое ты прежде застивалъ, а ты, --- которое я застивалъ, или же мы сообща и смтианно засъивали одно и то-же поле. Мы сознательно владъемъ и распоряжаемся этимъ недвижимымъ имуществомъ смешанно. И если одинъ изъ насъ, владеющихъ такимъ образомъ, захочетъ продать свою нераздельную часть, другому отдается превмущественное передъ всёми остальными людьми право купить эту часть недвижимаго имущества, будеть ли то поле, виноградникъ или домъ».

Первая категорія совершенно ясна и не нуждается въ дальнѣйшихъ поясненіяхъ. Рѣчь идетъ о родичахъ, не подѣлившихъ родовой собственности и продолжающихъ владѣть ею сообща. Что на практикѣ такіе случаи встрѣчались довольно часто, видно изъ документовъ, напечатанныхъ въ извѣстномъ изданіи Миклошича и Мюллера.

Въ деревняхъ земля считалась принадлежащей всему семейству, поэтому запродажныя совершаются постоянно не отъ имени домовладыки, а отъ имени всего семейства, родителей и дътей. Михаилъ Кунари съженой Анной и сыновьями Константиномъ и Василіемъ продаютъ протовестіарію Георгію 8 модієвъ земли (VI, 162). Тому же протовестіарію продають девять модіевь земли Мануиль Кастръ съ женой Анной и дътьми Евдокіей и Николаемъ (VI, 164). Іоаннъ Ханде, жена Анна, сыновья Георгій, Михаиль, Василій, и дочери Марія и Кали продають священнику Іоанну Манкаф'в масличную плантацію (IV, 64). Это простійшіе случаи общей семейной собственности; когда, по смерти родителей, братья не дълятся между собой, является совладъніе дядей съ племянниками и двоюродныхъ братьевъ, какъ разъ случай, взятый для примера византійскимъ коментаторомъ. Въ 1213 г. Левъ Мандалъ съ женой Агаеьей, братомъ Николаемъ, и сыновьями Никитой и Георгіемъ продали протовестіарію Георгію 26 модієвъ земли, представлявшей ихъ родовую собственность (VI, 158). Василій Манкафа съ племянниками продаль доставшіеся ему по насл'ёдству 7 модіевъ земли (VI, 151). Семья увеличивалась не только по мужской, но и по женской линіи, когда въ домъ принимали мужа дочери. Такъ, одна купчая совершена отъ имени Ирины Ельпидены, зятя ея Никиты Коссифа, мужа дочери ея Маріи, другой дочери Ирины Евфимін и сыновей ся Никпты, Константина и Іоанна (VI, 160). Въ 1287 г.

продають землю монастырю Лемвіотисы Константинь Гавала, жена его Ксенія, д'єти Іоаннъ, Анна и Ирина, и теща Анна Главена (IV 228). Изъ нъсколькихъ документовъ видно, что земля находилась иногда въ общемъ владъние сильно разросшагося рода; степень родства не всегда опредълена, фамиліи у родичей разныя и въ некоторыхъ случаяхъ они повидимому разошлись довольно далеко, сохраняя общую собственность. Въ 1276 г. Николай Критикъ, сынъ его Константинъ, дочь Ирина, Георгій Замбикъ, жена его Ксенія и сыновья Іоаннъ и Осодоръ продають общее поле (IV, 174). Въ томъ же 1276 г. продали монастырю Лемвіотисы общее имъніе Кали Тирранина, дочь ся Марія Ангелина, сынъ Осдоръ Манкафа, Ксенія Діосорина, Іоаннъ Мономахъ, Георгій Калондасъ, Левъ Калондасъ, Левъ Севастъ (IV, 174). Водяная мельница, проданная за 6 номизмъ. принадлежала Іоанну Влаттеру съ сыновьями Стефаномъ и Константиномъ, Евдокіи Кутеловой съ сыновьями Константиномъ, Іоанномъ и Георгісмъ, Калін Стефановой съ сыновьями и зятемъ Іоанномъ, Евдокіи Пилатовой съ сыновьями (IV, 196).

Вторая категорія поясняется византійскимъ комментаторомъ сл'адующимъ образомъ. Два вышеупомянутые двоюродные брата продали третью часть своего общаго наследственнаго владенія двумь или тремь соучастникамъ, не приходящимся имъ родственниками, которыхъ дълають сособственниками, на равныхъ съ ними правахъ владъющими имъніемъ. Если одинъ изъ братьевъ будетъ продавать часть этого общаго имвнія, поле или виноградникъ, то преимущественное право купить имфетъ другой братъ; если же онъ откажется, одинъ изъ соучастниковъ не родственниковъ, такъ какъ онъ принадлежитъ ко второй категоріи.

Третья категорія поясняется на слідующемь примірів. Ківмь-нибудь продается имъніе; два человъка, составивъ сообщество, покупаютъ нераздвльно двв трети этого имвнія; остальную же треть покупаеть другое индо, являясь такимъ образомъ владёльцемъ смежнаго участка. Если одинъ изъ двухъ сособственниковъ захочеть продать свою часть, преимущественное право на покупку имбетъ другой сособственникъ, въ случаб же отказа последняго тотъ, кто владетъ смежнымъ участкомъ (о исочоч аламентумелос), хотя онъ и чужой человъкъ, и не родственникъ, и не совладълецъ.

Законодатель очевидно смотрить на дело съ хозяйственной точки эрвнія и отступаєть оть римскаго права. «Право, принадлежащее отдельному собственнику на общую вещь, есть право отчуждаемое: каждый изъ сособственниковъ и безъ согласія остальныхъ соучастниковъ можеть отчудить свою часть (partem alienare) постороннему лицу, при чемъ римское право не предоставляеть соучастникамъ ни права преимущественной покупки, ни права выкупа (В. фонъ-Зелеръ. Ученіе о прав'й общей собственности по римскому праву, стр. 105)».

Всякій деревенскій житель зналь, какъ неудобно, чтобы чужой человъкъ вторгался въ общую собственность, родовую или благо пріобретен-BREARTISCHIE BREMERRES.

11

ную. Поэтому въ случав продажи земли крестьяниномъ право преимущественной покупки давалось: 1) родственникамъ, нераздёльно съ нимъ владъющимъ общимъ имуществомъ, 2) его сособственникамъ, не родственникамъ, 3) лицамъ, владъющимъ смежными и черезполосными участками, составлявшими прежде одно имъне съ продающимъ.

Четвертую категорію лицъ законодатель называеть сосёдями соплательшиками. Византійскій комментаторъ поясняеть этоть терминъ слівдующимъ образомъ. Вышеупомянутое имъніе, купленное двумя соучастниками и третьимъ лицомъ, имветъ сосвда, земля котораго граничить съ землею этого именія; кроме того оба именія (и вышепомянутое, и соседское) вносять подати одному господину, напр., одной и той же архіепископін, или же они входять въ черту одного селенія (χωρίον), которое заключаетъ въ себъ много крестьянскихъ имъній. Если будетъ продаваться вышеупомянутое имъніе или часть его, имъеть преимущественное право купить: 1) родственникъ, 2) сособственникъ, 3) владелецъ смежнаго участка, 4) вносящій подати въ томъ же селеніи и имінощій съ продающимъ какіе-нибудь смежные пункты, дома, виноградники. Объясняя терминъ опотелеїс, византійскій комментаторъ говорить, что это во 1) имънія, подати съ которыхъ вносятся одному господину (τελούσι ύπό ένα δεσπότην) во 2) имбнія, входящія въ черту одного и того же селенія (χλείονται είς εν γωρίον). Въ первомъ случай онъ по всей вироятности разумиеть землю, населенную зависимыми крестьянами, а во второмъ случат говорить о свободныхъ крестьянахъ. Поясняя четвертую категорію предпочитае-ΜΕΙΧΉ ΜΗΙΉ, ΟΗΉ ΤΕΡΜΗΗΉ όμοτελής ЗΑΜΕ̈́ΗЯΕΤΗ CLOBOMΗ ὁ ὑπὸ τὸ αὐτὸ γωρίον τεдол. Следовательно, четвертая категорія лиць, имеющихъ преимущественное право на покупку, соплательщики, или однотяглые, какъ переводитъ В. Г. Васильевскій, это односельчане продавца.

Пятая категорія по объясненію анонимнаго комментатора это лицо, им'єніє котораго какой-нибудь частью соприкасается съ продаваемой землей, но лежить въ другомъ селеніи. Если понимать буквально эти слова, лиць пятой категоріи было очень мало, по крайней м'єр'є, среди крестьянства. Въ самомъ д'єл'є, земля почти вс'єхъ крестьянъ должна была граничить только съ землею ихъ односельчанъ, и по всей в'єроятности лишь очень немногіє крестьянь, жившіє на самомъ краю селенія, соприкасались съ влад'єніями крестьянъ сос'єднихъ селеній. Но если принять во вниманіе, что въ каждой деревн'є существовала общинная земля, мы въ прав'є подъ сос'єдями разум'єть жителей окрестныхъ селеній, входившихъ въ одну волость.

Такое толкованіе вышеупомянутых терминовъ подтверждается другими новеллами X вѣка. Въ новеллѣ Романа Лакапина отъ 934 г. (Jus Graeco-гот. III 248) говорится, что право выкупа крестьянскихъ земель, незаконнымъ образомъ пріобрѣтенныхъ властелями, принадлежитъ ихъ первоначальнымъ владѣльцамъ, или ихъ наслѣдникамъ и сродникамъ, или же въ случаѣ отсутствія таковыхъ ихъ соплательщикамъ (παρὰ τῶν

άλλως συντελούντων) или же общинь (παρά τῆς ὁμάδος). Въ началь той же новельы сказано: если кто пожелаетъ продать свое имъніе, пусть покупка будетъ предложена жителямъ того же селенія или жителямъ сосъднихъ селеній (III, 246 τοῖς οἰχήτορσιν τῶν αὐτῶν ἢ καὶ τῶν ὁμορούντων ἀγρῶν ἢ χωρίων). Здѣсь разумѣются четвертая и пятая категоріи: односельчане и крестьяне одной волости. Это съ очевидностью слѣдуетъ изъ новельы Константина Багрянороднаго отъ 947 года, которая позволяетъ отчуждать недвижимое имущество, но только односельчанамъ или, въ случав необходимости, селамъ, входящимъ въ составъ одной и той же волости (III, 256 μόνον πρὸς τοὺς συγχωρίτας ἢ ἐξ ἀνάγκης πρὸς τὰ ὑπὸ τὴν αὐτὴν μητροχωμίαν). Здѣсь сельская община отличается отъ волостной; точно также въ новель Романа II говорится о ὁμὰς τοῦ χωρίου (соотвѣтствуетъ деревнѣ хώμη) и ὁμὰς τῶν χωρίων (соотвѣтствуетъ волости, интрокоміи).

Тесто справедливо зам'вчаеть, что новелла 922 г. старается пом'вшать чужаку войти въ деревню и сделаться тамъ землевладельцемъ. Однако властель можетъ также быть призванъ по праву предпочтенія и купить землю убогаго, если онъ принадлежить къ одной изъ категорій, перечислениныхъ въ законъ (р. 133). Такъ какъ главнымъ признакомъ предпочтенія является смежность владінія, властель очень легко могь быть въ последней категоріи, простого сосёда, и новелла не говорить, что этотъ сосёдъ долженъ быть непременно крестьяниномъ. Въ XIII веке возникла следующая тяжба. Крестьянинъ Дермата продаль свою землю стратіоту Варихиру, но монастырь Лемвіотисы протестоваль противъ этой сделки, на томъ основаніи, что продавець нарушиль законь; онъ обязанъ былъ дать знать, о продажв лицамъ, имвющимъ право на преимущественную покупку и не сделаль этого. Къ такимъ лидамъ принадлежаль и монастырь, владенія котораго соприкасались съ проданной землей. Разбирая эту тяжбу, митрополить Смирнскій побудиль стороны покончить дело миромъ: монастырь получилъ въ силу правъ соседства (ώς ἀπό δικαίου πλησιασμού) незаконно проданную землю, а Варихиръ изв'єстную сумиу денегъ (Acta et diplom. IV, 155).

Мы видимъ изъ этого, что даже въ XIII вѣкѣ законодательство Х вѣка не было окончательно позабыто, хотя въ данномъ случаѣ изъ него извлекъ пользу властель, а не убогій.

Примѣнялись ли новеллы X вѣка и какъ долго они примѣнялись, вотъ важный вопросъ, которымъ занимается Тесто въ двухъ послѣднихъ главахъ своего сочиненія, но къ сожалѣнію онъ не приводитъ никакихъ фактовъ, довольствуясь общими мало доказательными разсужденіями. По словамъ французскаго ученаго законодательство X вѣка имѣло слѣдующія послѣдствія: «Крестьяне получаютъ вновь свои земли и не обращаются больше къ раtгосіпішт, ставшему безполезнымъ. Количество плательщиковъ податей увеличивается множествомъ пролетаріевъ, ставшихъ вновь землевладѣльцами. Агенты фиска становятся менѣе безжалостными по

отношенію къ бѣднымъ. Въ деревняхъ воцаряется вновь тишина и довольство; золото притекаетъ въ казначейство. Разбойничество пріостановлено, пираты усмирены, прекращаются даже нашествія варваровъ. Это для византійскихъ подданныхъ самая счастливая эпоха среднихъ вѣковъ (р. 144)».

Такая идилическая картина едва ли соответствуеть действительности и едва ли могла быть следствіемъ меръ въ защиту крестьянскаго землевладівнія, если бы даже новеллы Х візка неукоснительно приводились въ исполненіе. Стараясь доказать, что благосостояніе византійской имперіи находилось въ прямой зависимости отъ новелль Х въка и что сильные монархи должны были поддерживать крестьянское землевладъніе, авторъ путается въ противорівчіяхъ и отділывается пустыми фразами. «После Василія II, говорить Тесто, въ императорскихъ новеллахъ нъть болье ни одного постановленія, которое старалось бы сдержать злоупотребленія властелей. Это до того странно, что мы въ правъ спросить: почему цари византійскіе, которые могли ожидать хорошихъ результатовъ отъ македонскихъ законовъ, не старались удержать ихъ въ силъ? (р. 150)». На этотъ вопросъ Тесто отв'вчаеть: потому что вплоть до Алекс'вя Комнена на престолъ сидъли неспособные монархи. Но автору можно было бы заметить, что онъ задаеть очень странный вопросъ. По его же объясненію законодательство Х віжа привело къ блестящимъ результатамъ, дало византійцамъ золотой вѣкъ, новеллы не были отмѣнены и соблюдались, зачёмъ же нужно было царямъ XI вёка повторять ихъ? Алексвя Комнина нельзя назвать неспособнымъ монархомъ, а онъ тоже не издаль ни одной новеллы въ пользу крестьянъ. Чтобы объяснить этоть факть, Тесто пишеть: «Не смотря на постоянное брожение внутри и не прекращавшіяся войны, Алексью Комнину удалось укрыпить свой шатающійся тронъ, но онъ не им'віть времени заняться крестьянами и нелкимъ землевладеніемъ. Монархъ деятельный и умный, онъ понималь опасность, происходившую отъ все увеличивавшагося угнетенія убогихъ, но ему было достаточно дела съ внешними врагами и бунтовщиками. Онъ царствоваль на волканъ (р. 155)». Не смотря на увъренія Тесто. Алексви Комнинъ находиль время заниматься еретиками, податной системой и многими вопросами внутренней политики.

Вмѣсто пустыхъ фразъ, ровно ничего не доказывающихъ, кромѣ слабаго знакомства съ византійской исторіей, авторъ лучше привель бы нѣ-которые факты. Если бы онъ былъ знакомъ съ изслѣдованіемъ В. Г. Васильевскаго, онъ указалъ бы на то, что въ Пирѣ не разъ дѣлаются ссылки на новеллы Х вѣка и что судьи начала ХІ вѣка принимаютъ во вниманіе законодательство царей македонскаго дома. Далѣе, въ 1193 г., крестьяне Левъ Ставракіотъ и Константинъ Псилъ продали виноградникъ нотарію Льву Оресту. Въ купчей сказано, что они котѣли продать виноградникъ какому-нибудь лицу, имѣющему преимущественное право на эту покупку (ѝЭєхѝосимем блатрасси тойта трос тиха той айройнемом тѝм

τούτων ἐξώνησιν), но не нашли никого изъ ближнихъ и дальнихъ сосъдей (ώς δὲ μηδένα εὐρόντες τῶν τε πλησιαστῶν καὶ τῶν ἐκ μακρόθεν, т. е. жителей той-же деревни и той же волости), такъ какъ всѣ отказались, и продали виноградникъ нотарію Льву (Acta et diplom. gr. VI, 125). Наконецъ, Арменопулъ въ XIV вѣкѣ говоритъ, что новеллы X вѣка давно потеряли значеніе и не примѣняются.

Въ книгъ Геньеро русскій читатель найдеть довольно много ошибокъ и очень мало новаго. Молодой французскій ученый почти исключительно излагаеть новеллы Х въка, касающіяся воинскихъ участковъ и хорошо намъ извъстныя по статьъ В. Г. Васильевскаго. Но не всегда Геньеро точно передаетъ содержаніе византійскихъ законовъ, а въ нъкоторыхъ случаяхъ онъ совствить не понялъ греческаго текста. Вотъ тому два примера.

«Предисловіе къ новеляв Романа II (Zachariä J. Gr. R. III Nov. XV) представляется намъ очень любопытнымъ. Оно показываетъ, до какой степени темны были въ то время законы о военныхъ; сами судьи не всегда знали, какъ ихъ толковать и чтобы имъть спокойную совъсть, они должны были просить разъясненій въ священномъ дворцѣ; новелла, о которой мы говоримъ, представляетъ именно ответъ на полобный вопросъ. Провинціальный судья, подавшій поводъ къ ея возникновенію. получиль отъ редактировавшаго ее магистра Осодора Декаполита слъдующее внушение похожее на дерзость: «Мы отлично видимъ, что ты никогда ничего не понималь въ новыхъ законахъ; что они очень измёнялись и постоянно передълывались, это безспорно; но ты должень быль бы знать...» И беодоръ начинаетъ передавать вкратив предшествовавшее законодательство. Предисловіе къ новеля Романа ІІ находится въ поливищемъ противорѣчіи со всёмъ, что можно вывести изъ разныхъ законовъ той эпохи; можеть быть тексть дошель до нась въ неисправномъ видъ; несомивню, что если мы имвемъ передъ собой первоначальный текстъ. Өеодоръ вийсто того, чтобы разъяснить вопросъ, въ значительной степени способствоваль его затемненію и провинціальный судья можеть быть вдвойнъ пожальль о своей просьбъ (стр. 59).

Ничего подобнаго не замѣтилъ В. Г. Васильевскій, и французскій ученый просто оклеветаль Өеодора Декаполита, который совсѣмъ не былъ такимъ плохимъ юристомъ и особенно такимъ невѣжливымъ сановникомъ. Никакой путаницы въ помянутомъ предисловіи нѣтъ, а есть ссылка на недошедшую до насъ новеллу. Въ переводѣ В. Г. Васильевскаго указанное внушеніе читается такъ: «Докладъ твой, освященный господинъ, по царскому повелѣнію, переданъ былъ нашему смиренію. Мы думаемъ что ты и самъ знаешь силу новыхъ заповѣдей (οἰόμεθα, ὡς οἰθὲ αὐτὸς ἀγνοείς τὴν τῶν νεαρῶν διατάξεων δύναμιν). Хотя они имѣютъ разнообразное содержаніе и часто измѣнялись то въ томъ, то въ другомъ смыслѣ по требованіямъ времени, но вполнѣ ясно слѣдующее (τοῦτο δῆλον): ни бѣдные стратіоты, ни простые граждане никогда не получали и т. д. (стр. 200)».

Незачёмъ прибавлять, что переводъ нашего перваго византиниста совершенно точенъ.

Издагая новелу объ Армянахъ императора Никифора Фоки, Геньеро говоритъ: «если имънія были подарены въ видъ пожалованія и Лакапиномъ или къмъ-нибудь изъ хооратюрсіах (т. е. объясняеть онъ въ примъчаніи однимъ изъ регентовъ, управлявшихъ имперіей въ первую половину царствованія Константина VII), отсрочка дается на тридцать лѣтъ (р. 68)». На самомъ же дѣлѣ о Лакапинъ и регентахъ въ новеллѣ совсѣмъ не говорится. «Если же, переводитъ В. Г. Васильевскій, нъкоторыя изъ такихъ армянскихъ помѣстій отданы были парскому монастырю Лакапы (ті βασιλικі ττίς Λακάπης μονί) или пожертвованы въ другія кураторіи, или же подарены были какимъ властелямъ, не ради общеполезныхъ службъ, а въ видъ пожалованія и милости, то наслѣдники (удалившихся Армянъ) могутъ при возвращеніи своемъ обратно требовать свою собственность не только въ теченіе трехъ лѣтъ, но и въ теченіе тридцати лѣтъ (стр. 212)».

Молодымъ французскимъ ученымъ приходилось преодолѣвать немалыя трудности при чтеніи византійскихъ новеллъ и, не смотря на существенные недосмотры и промахи, они всетаки оказали нѣкоторую услугу западнымъ ученымъ, почти совсѣмъ не знающимъ соціальнаго строя Византіи; жаль только, что ихъ руководитель профессоръ Монніэ не заглянулъ въ исторію литературы Крумбахера и не указалъ своимъ ученикамъ на изслѣдованіе В. Г. Васильевскаго. Тогда они или пошли бы дальше по пути, проложенному нашимъ академикомъ, или разработали бы какіенибудь другіе вопросы внутренней исторіи Византіи, такъ нуждающейся въ молодыхъ изслѣдователяхъ.

II. Безобразовъ.

## 2. Бивлюграфія,

## РОССІЯ.

Епископъ Арсеній, Житіе и подвиги св. Осодоры Сомунской. Греческій тексть и русскій переводь. Юрьевъ. 1899. Стр. 79. — Новое изданіе епископа Кирилювскаго Арсенія заключаєть въ себѣ доселѣ въ полномъ видѣ неизвѣстное греческое житіе византійской подвижницы ІХ вѣка св. Осодоры Солунской. Это житіе извлечено почтеннымъ издателемъ изъ кодекса Московской Синодальной библіотеки за № 390, по каталогу архимандрита Владиміра. Упомянутый кодексъ нѣкогда быль описанъ покойнымъ нашимъ ученымъ, профессоромъ и академикомъ В. Г. Васильевскимъ (см. Журналъ Министерства Народнаго Просвѣщенія за 1886 г., ноябрь, стр. 65—106), который впервые ознакомилъ ученыхъ и съ житіемъ препод. Осодоры, здѣсь находящимся, представивъ его въ крат-

кихъ извлеченихъ и въ русскомъ изложени. Знаменитый нашъ византологъ называетъ житие св. Өеодоры «очень важнымъ въ историческомъ отношени» и говоритъ, что оно не только никогда не появлялось въ печати, но даже и совсвиъ не было извъстно Болландистамъ, которые издали въ латинскомъ переводъ и греческомъ подлинникъ лишь похвалу Өеодоръ Солунской, сочиненную Солунскимъ митрополитомъ XIV въка Николаемъ Кавасилою, и хотя догадывались о существовании полнаго жизнеописания св. Өеодоры, но цигдъ не могли отыскать его. Оно и оказалось въ упомянутомъ кодексъ Московской Синодальной библютеки, по которому теперь въ первый разъ и издано епископомъ Арсеніемъ. Русскій издатель, по своему обыкновенію, не только опубликовалъ греческій текстъ житія, установленный при содъйствіи извъстнаго нашего знатока греческо-византійской литературы Э. Г. Куртца, но и снабдиль его прекраснымъ русскимъ переводомъ.

Изъ житія видно, что прославляемая въ немъ византійская подвижница св. Осодора родилась въ 812 году (по изследованию В. Г. Васильевскаго) на островъ Егинъ, въ семьъ протопресвитера Антонія, который, по смерти своей жены, ущель въ монастырь и постригся, а дочь отдалъ на попеченіе одной своей родственницы и вибств съ твиъ крестной матери своей. Едва Осодора достигла семильтняго возраста, какъ была сосватана (въ 819 или 820 году) за одного изъ знатныхъ мъстныхъ жителей. Причиною ранняго ея замужества было, съ одной стороны, то, что отецъ хотвль освободиться отъ всякихъ заботъ относительно выбора жениха н устройства мірской судьбы дочери, а съ другой стороны выдающіяся достоинства и таланты юной нев'есты обращали на нее общее вниманіе, потому что она «изучила священное чтеніе и письмо и нѣкоторую часть псалтири» (гл. 5). Супруги начали вести жизнь согласную и добродътельную. Но въ 826 году на островъ Егину напали сарацины, многихъ изъжителей захватили въ пленъ, а некоторыхъ убили. Осодора и ся мужъ избавились отъ вражескаго меча, но, не вынося эрвлища ежедневно угрожающей опасности неожиданнаго нашествія язычниковъ, они рішились оставить родину и переселились въ городъ Оессалонику, подъ покровъ и зашиту великомученика Димитрія. У нихъ въ то время было уже трое дътей, изъ коихъ двое скоро умерли, а оставшаяся въ живыхъ дочь, шести гъть отъроду, была пострижена въ осссалоникійскомъ монастыръ апостола и евангелиста Луки, гдв и подвизалась подъ руководствомъ игуменіи Екатерины, сестры оессалоникійскаго митрополита и испов'ідника Антонія († 843 г.). По смерти мужа, Осодора и сама рішилась постричься въ монашество, имъя 25 лътъ отъ роду. Свое намъреніе она осуществила въ осссалоникійскомъ монастыр'в первомученика Стефана, въ пользу коего пожертвовала и все свое имущество. Дале въ житіи речь вдеть о подвигахъ св. Өеодоры, объ искупненияхъ, воздвигаемыхъ противъ нея дьяволомъ, нечистыми помыслами, нёжностью къ дочери, находившейся въ томъ же монастырв и осужденной переносить суровый и строгій образъ жизни, довольствоваться скуднымъ питаніемъ и рубищемъ витесто одежды. Преподобная Өеодора скончалась на 85 году жизни, 29 августа 892 года, посліт 55-ти-літияго подвижничества въ монастыріть. Посліт своей кончины она была прославлена многими чудесами; списатель житія быль очевидцемъ ніткоторыхъ изъ нихъ.

Кромѣ свѣдѣній о св. Өеодорѣ, во вновь изданномъ житіи ся содержатся историческія данныя и касательно другихъ лицъ. Таковъ, напримѣръ, длинный вставочный эпизодъ объ Антоніи Исповѣдникѣ, митрополитѣ Оессалоникійскомъ, обличившемъ императора Льва Армянина за иконоборство и подвергшемся за это изгнанію (гл. 10—19), а также—упоминанія объ Іоаннѣ, митрополитѣ Солунскомъ (гл. 45), Евеиміи, стратитѣ въ Седмивратныхъ Оивахъ (гл. 56), и др. Вообще, оригинальное житіе препод. Оеодоры Оессалоникійской довольно богато историческими данными. Почтенный его издатель оказалъ важную услугу византійской наукѣ, опубликовавъ его впервые въ полной редакціи и, при посредствѣ русскаго перевода, сдѣлавъ доступнымъ и для неспеціалистовъ. Текстъ житія предваренъ небольшимъ предисловіемъ и снабженъ указателемъ собственныхъ именъ.

В. З. Регель, Χρυσόβουλλα καὶ γράμματα τῆς ἐν τῷ Ἁγίφ Όρει Ἦθφ ἱερᾶς καὶ σεβασμίας μεγίστης μονῆς τοῦ Βατοπεδίου. Ἐν Πετρουπόλει. 1898. Σελ. VIII +82. — Настоящее изданіе составляеть небольшую часть обширнаго труда, предпринятаго В. Э. Регелемъ и имъющаго содержать въ себѣ хрисовуллы и грамоты всѣхъ монастырей на Святой горѣ Авонской («Χρυσόβουλλα καὶ γράμματα τῶν ἐν τῷ Ἁγίφ "Ορει Ἅθφ ἱερῶν μονῶν»). Здѣсь помѣщены хрисовуллы и грамоты только одного авонскаго монастыря, именно Ватопедскаго. Всего въ настоящемъ сборникѣ опубликовано 24 документа. Они расположены въ слѣдующемъ порядкѣ.

Подъ № I находится хрисовуллъ императора Андроника II Палеолога касательно владёній Ватопедскаго монастыря, данный въ 1292 году. Хрисовуллъ написанъ обычнымъ языкомъ офиціальныхъ византійскихъ грамотъ подобнаго рода: послё небольшого введенія, гдё императоръ выставляетъ на видъ свою преимущественную заботу о поддержаніи монастырей старыхъ и нуждающихся въ помощи (каковъ и монастырь Ватопедскій), а не о постройкѣ обителей новыхъ, перечисляются различныя владѣнія Ватопеда, а затѣмъ повелѣвается монастырю неотъемлемо и спокойно пользоваться ими.

Такого же рода и слѣдующій документъ (№ II), представляющій хрисовуллъ императора Андроника II Палеолога о владѣніяхъ Ватопедскаго монастыря, данный въ 1301 году.

Подъ № III помѣщенъ хрисовуллъ императора Андроника II Палеолога отъ 1324 года касательно независимости и свободы монастыря во имя Іоанна Предтечи, называвшагося Петра и находившагося въ городѣ Верріи. Этотъ монастырь былъ вновь воздвигнутъ щитоносцемъ царя Өеодоромъ Сарантиномъ, который, желая сдѣлать его свободнымъ и независимымъ, исхлопоталъ соотвътствующую грамоту у современнаго константинопольскаго патріарха, а затъмъ обратился съ подобною же просьбою къ императору Андронику II. Послъдній и выдалъ упомянутому монастырю свой хрисовуллъ на право независимости и владънія пожалованною монастырю землею.

Документъ № IV представляетъ собою хрисовуллъ о владеніяхъ Ватопедскаго монастыря, данный въ 1329 году императоромъ Андроникомъ III Палеологомъ; въ числё метоховъ монастыря здёсь упоминается и веррійскій монастырь св. Іоанна Предтечи, о которомъ говорится въ предыдущемъ документё.

Следующій документь (№ V) содержить хрисовулль императора Іоанна Палеолога оть 1344 года, данный монахине Ксеніи Султанине на право получать ежегодную аренду въ сто золотыхъ монеть (ὑπερπύρων), въ награду за службу ея покойнаго мужа.

Дагве (№ VI) пом'вщена копія съ хрисовулла сербскаго царя Стефана о владівніяхъ Ватопедскаго монастыря, отъ 1346 года; отрывокъ этого хрисовулла былъ раньше напечатанъ проф. Т. Флоринскимъ въ его «Афонскихъ актахъ» (СПБ. 1880, стр. 97—98).

Подъ № VII находится хрисовуллъ императора Іоанна Палеолога, данный Ватопедскому монастырю въ 1356 году на право владенія морскимъ судномъ, свободнымъ отъ разнаго рода повинностей.

Документь № VIII представляеть копію съ грамоты великаго доместика Алексвя Ласкаря Метохита относительно земли Святаго Маманта, или Стиларіонъ, которую онъ въ 1369 году пожертвоваль Ватопеду на поминъ своей души; кром'в того, жертвователь представиль въ кассу монастыря дв'всти золотыхъ монетъ, на тотъ случай, что, еслибы онъ захот'влъ въ старости поселиться въ Ватопедскомъ монастыр'в, посл'ёдній обязанъ былъ дать ему келлію и содержать его. Копія дарственной грамоты Алекс'вя Метохита подписана епископомъ Ериссо и Святой Горы Исаакомъ.

Следующій документь (№ IX) есть копія съ питтакія вселенскаго патріарха Антонія IV отъ 1395 года, даннаго монахомъ монастыря тії костуіт (по поводу спора между ними и иноками Ватопеда изъ-за мельницы на реке Панаксе: на этой реке уже находилась мельница Ватопедскаго монастыря, а монахи обители Косиницы построили здёсь и свою мельницу, вопреки запрещенію патріаршаго экзарха и митрополита Серрскаго; за это патріархъ Антоній лишилъ права священнодействія техь изъ иноковъ Косиницкаго монастыря, которые имели тоть или иной священный санъ, а простыхъ монаховъ отлучиль отъ церкви, до того времени, когда они уничтожать свою мельницу. Этотъ питтакій уже быль напечатанъ въ изданіи Миклошича и Мюллера «Аста et diplomata» (t. II, р. 240—241).

Подъ № X напечатана копія съ питтакія вселенскаго патріарха Антонія IV отъ 1395 года по поводу спора изъ-за мельницы между Ватопедскимъ монастыремъ и нѣкоей Софією, причемъ патріархъ признаеть правду на сторонѣ послѣдней и повелѣваетъ Ватопеду уступить. И эта грамота была раньше опубликована въ упомянутомъ изданіи Миклопича и Мюллера (t. II, р. 246—248).

Документъ № XI представляетъ собою грамоту великаго хартуларія Ласкаря Метохита отъ 1405 или 1420 года касательно земли Св. Маманта или Стиларіонъ, пожертвованной раньше Ватопедскому монастырю (см. № VIII); здѣсь точно указаны границы подареннаго имѣнія и сдѣлано его описаніе.

Слѣдующій документъ (№ XII) представляетъ копію сигилія того-же великаго хартуларія Ласкаря Метохита отъ 1406 или 1421 года касательно одного владѣнія, подареннаго Ватопеду и находившагося близъ земли Св. Маманта; и здѣсь указываются границы имѣнія и сдѣлано его описаніе.

Подъ № XIII помъщенъ хрисовуллъ императора Іоанна Палеолога отъ 1407 года. Въ этомъ хрисовудит предварительно говорится о гртхопаденіи человъка по навожденію діавола, о вочеловъченіи Сына Божія для спасенія людей, о почитаніи Его умомъ, словомъ и дівломъ и о долгів царей преимущественно предъ другими прославлять Бога за его особенное къ нимъ благоволеніе, а затёмъ сообщается, что императоръ Іоаннъ возобновиль ствну вокругь города Палины или Потиден на полуостровъ Кассандрскомъ, сдълавъ ее гораздо лучше и кръпче, чъмъ она была въ древности, соединиль каналомъ заливы Өермайскій и Торонайскій и такимъ образомъ превратилъ материкъ въ островъ; на этомъ островъ быль произведень посвые хлеба, десятину коего царь решиль отдать въ пользу монастырей. Въ настоящемъ хрисовулле онъ и определяетъ. чтобы десятина всего сбора хлеба на острове была разделена на 24 части. изъ коихъ четыре части должны поступить въ пользу монастыря во имя Христа Вседержителя (Пантократора) въ Константинополф, четыре — въ пользу Великой Лавры на Асонъ, четыре — въ пользу Ватопедскаго монастыря, пять частей — въ пользу царскаго монастыря Іоанна Предтечи въ городъ Осссалоникъ, четыре — въ пользу Ксиропотамскаго монастыря во имя Сорока Святыхъ и три части — въ пользу монастыря св. Павла на Асонъ. Такой порядокъ полученія десятины упомянутыми монастырями долженъ существовать во все время царствованія Іоанна Палеолога. Послъ же смерти царя, во владъніе этихъ монастырей долженъ перейти почти весь островъ съ его посввами, стадами пасущагося завсь рогатаго скота и живущими на землъ крестьянами, причемъ раздъленіе этого острова между монастырями должно быть произведено по аналогіи съ прежнимъ полученіемъ ими десятины зерноваго хлівба. Монастыри обязаны за это совершать поминовеніе жертвователя въ церквахъ за богослуженіемъ. Имъ дается хрисовулломъ право вѣчно и неотъемлемо пользоваться подаренными владеніями. Отрывокъ этого хрисовулла быль напечатанъ ранве епископомъ Порфиріемъ Успенскимъ въ его «Исторіи Аеона» (т. III, ч. 2, стр. 660-661; срав. ч. 1, стр. 179-180).

Дале (№ XIV) опубликованъ хрисовуллъ императора Мануила II Палеолога отъ 1414 года касательно участка Χαούλη на острове Лимносе, принадлежавшаго прежде родственнику царя Мирксе, а по смерти его подареннаго царемъ въ пользу Ватопедскаго монастыря, по просъбе его игумена Аванасія и на поминъ души прежняго его владёльца.

Документь № XV содержить грамоту римскаго папы Евгенія отъ 1439 года, которою давалось разрѣшеніе отъ грѣховъ всѣмъ поклонникамъ Ватопедскаго монастыря, прибывающимъ сюда для истиннаго покаянія и исповѣданія своихъ прегрѣшеній въ праздникъ Дѣвы Маріи. Этотъ документъ былъ ранѣе опубликованъ въ «Исторіи Аеона» епископа Порфирія Успенскаго (т. III, ч. 2, стр. 661—662, ч. 1, стр. 181—182).

Документь № XVI содержить грамоту царя Арагоніи и двухъ Сицилій Альфонса отъ 1456 года, коею царь об'єщаеть поддержку и помощь монастырю Ватопедскому и всей Святой Гор'є Авонской, въ виду завоевательныхъ нашествій турокъ, и обезпечиваеть безопасность отъ враговъ вс'ємъ авонскимъ учрежденіямъ и влад'єніямъ.

Слѣдующій документь (№ XVII) есть копія съ грамоты сербскаго деспота Георгія отъ 1485 года, гдѣ за Ватопедскимъ монастыремъ признается право получать изъ сербской казны ежегодно 60 литръ серебра и владѣть селомъ Копривницею; это право было дано монастырю еще отцемъ Георгія деспотомъ Стефаномъ и было вновь подтверждено Георгіемъ по просьбѣ ватопедскихъ иноковъ Даніила и Герасима.

Документъ № XVIII представляетъ грамоту русскаго царя Өеодора Іоанновича отъ 1589 года, данную Ватопедскому монастырю на право собирать въ Россіи милостыню въ пользу этого монастыря. Грамота дана по просьбѣ Ватопедскаго игумена Пахомія, приславшаго въ Москву своего екклисіарха Григорія. Она фотографически воспроизведена покойнымъ Севастьяновымъ и въ этой копіи хранится въ Московскомъ Румянцевскомъ музеѣ.

Далъе (№ XIX) опубликована грамота модавскаго воеводы Іоанна Іереміи Могилы отъ 1606 года, гдъ сообщается, что въ пользу Ватопедскаго монастыря пожертвовала церковь въ Яссахъ и многія свои владѣнія княгиня Анна съ сыномъ Михаиломъ, вдова Іоанна Голъи Логоеета, на поминъ души мужа и своихъ родственниковъ; Ватопедскій монастырь имъетъ право неотъемлемо владѣтъ подаренными ему участками земли, крестъянами и церковью, а взамѣнъ того обязанъ совершать поминальныя богослуженія о мужъ и родственникахъ княгини Анны, если же послъдняя окажется въ бъдности, то и содержать ее.

Слѣдующій документь (№ XX) содержить синодальный сигилій вселенскаго патріарха Кирилла Лукариса отъ 1622 года касательно метоха Просфорія. Изъ-за этого метоха произошель споръ между монастырями Ватопедскимъ и Иверскимъ, которые и обратились по этому дѣлу къ суду вселенскаго патріарха Кирилла Лукариса. Ватопедцы представили въ священный патріаршій синодъ хрисовуллъ императора Іоанна Палеолога и грамоту общаго авонскаго собранія, комми подтверждается, что
метохъ Просфорій издавна принадлежалъ Ватопедскому монастырю. Основываясь на этихъ документахъ, а также и на личныхъ показаніхяъ
нѣкоторыхъ монаховъ — ватопедцевъ, священный синодъ Константинопольской церкви, во главѣ съ патріархомъ вселенскимъ Кирилломъ и при
участіи патріарховъ — Антіохійскаго Кирилла и Іерусалимскаго Өеофана,
постановилъ, чтобы и впредь метохъ Просфорій принадлежалъ Ватопеду,
причемъ подробно указаны границы этого владѣнія.

Далъ́е (№ XXI) опубликована грамота русскаго царя Михаила Осодоровича отъ 1627 года, данная Ватопедскому монастырю по просъбъ игумена Игнатія на право сбора милостыни въ Россін. Грамота заимствована изъ собранія Севастьянова въ Московскомъ Румянцевскомъ музеъ.

Подъ № XXII находится грамота русскаго царя Алексвя Михайловича отъ 1656 года касательно пожертвованія Ватопедскому монастырю 1800 рублей. Въ грамотъ сообщается, что въ Москву прівзжаль игуменъ Ватопеда архимандрить Дамаскинъ и привезъ съ собою животворящій крестъ Господень и главу св. Іоанна Златоуста; эти святыни были оставлены царемъ въ Москвъ, а взамънъ ихъ монастырю посланъ былъ денежный даръ въ 1800 рублей. Грамота эта сфотографирована была покойнымъ Севастьяновымъ и хранится въ Румянцевскомъ музеть въ Москвъ.

Подъ № XXIII помъщено завъщание Роксандры Домны Хмельницкой, воеводянки и господаровны земель Молдавскихъ, относящееся къ 1667 году. Въ немъ сообщается, что Роксандра пожертвовала Ватопедскому монастырю Рашковскій монастырь св. Николая и три села — Климовцу, Снѣновку и Авксентіево. Копія сего завъщанія хранится въ русскомъ скитъ св. Андрея на Авонъ въ фотографіи, снятой Севастьяновымъ.

Наконецъ, документъ № XXIV представляетъ грамоту царей Іоанна и Петра Алексъевичей и паревны Софіи Алексъевны, данную Ватопедскому монастырю въ 1688 году на право получать изъ русской казны ежегодно по 500 рублей, взамънъ тъхъ святынь, которыя были привезены въ Москву при царъ Алексъъ Михайловичъ (см. № XXII), и на право пріъзжать въ Россію для сбора милостыни въ каждый четвертый годъ. Грамота выдана по просьбъ Ватопедскаго игумена Косьмы. Она была сфотографирована покойнымъ Севастьяновымъ и въ этомъ видъ хранится теперь въ московскомъ Румянцевскомъ музеъ и въ русскомъ скитъ св. Андрея на Авонъ.

Таково содержаніе документовъ Ватопедскаго монастыря, изданныхъ В. Э. Регелемъ. Мы разсмотрѣли ихъ лишь весьма кратко, но и такой обзоръ открываетъ ихъ высокую научную пѣнность. Византологія пріобрѣтетъ весьма дорогой даръ, когда В. Э. Регель издастъ полное со-

браніе хрисовулловъ и грамотъ всёхъ Асонскихъ монастырей, часть коихъ такъ удачно опубликована имъ въ настоящемъ изданіи Ватопедскихъ документовъ, исполненномъ по истин'в образцово.

Востокъ христіанскій. Александрійская патріархія. Сборникъ матеріаловь, изслыдованій и записокь, относящихся до исторіи Александрійской патріархіи. Томь І. Составлень епископонь Порфиріень Успенскинь. Изданіе Императорской Академіи Наукт подтредакцією Хр. М. Лопарева. С.-Петербургъ. 1898. Стр. СХХVII + 415 + 32. — Настоящій громадный томъ представляеть одно изъ посмертныхъ изданій многочисленныхъ ученыхъ трудовъ приснопамятнаго епископа Порфирія Успенскаго, нашего знаменитаго византолога-путешественника, поступившихъ, по завъщанію автора, въ рукописномъ видъ въ распоряжение Императорской Академіи Наукъ и теперь постепенно выходящихъ въ свёть подъредакціею уполномоченных академісю лиць. Томъ содержить матеріалы, изследованія н записки, касающіяся мало разработанной въ наук'в исторіи Александрійской церкви въ Египть, и состоить изъ предисловія, принадлежащаго редактору изданія Х. М. Лопареву, и восьми главъ матеріаловъ и изслівдованій, собранныхъ и составленныхъ епископомъ Порфиріемъ Успен-CREM'S.

Въ предисловіи г. редактора (стр. I—CXXVII) пом'вщенъ историческій очеркъ Александрійскихъ патріарховъ, начиная отъ перваго изъ нихъ, апостола Марка, и оканчивая скончавшимся 22-го августа 1899 г. патріархомъ Софроніемъ IV. Обыкновенно, г. Лопаревъ сообщаеть о каждомъ изъ патріарховъ все, что ему изв'єстно изъ различныхъ источниковъ, иностранныхъ и русскихъ, въ частности изъ новой книги епископа Порфирія, стремясь, по возможности, придать своимъ сообщеніямъ цвльность и законченность. Относительно ивкоторыхъ патріарховъ это ему удается и этюды о нихъ отличаются полнотою содержанія, о другихъ же сообщаемыя сведенія весьма кратки и даже лаконичны (стр. IV, XXXVI). Въ заключении предисловія г. Лопаревъ пишеть, что православный Александрійскій патріархать, какъ видно изъ обзора его историческихъ судебъ, имълъ чрезвычайно сложное прошлое, испыталъмного тяжелыхъ потрясеній. Основанный въ Египть, онъ, казалось, имъль задачею просвътить свътомъ христіанства всю Африку. Но съ первыхъ же въковъ христіанство подверглось здёсь преследованію язычества и хотя число новообращенных увеличивалось, предстоятели церкви должны были спасаться въ горахъ и пустыняхъ. Въ цвътущую пору патріархата, когда въ немъ насчитывалась будто бы до 150 епископій, появляются ереси въ самомъ сердцъ православія; епископы Александрія не безъ успъха борются съ савелліанствомъ, аріанствомъ, несторіанствомъ, но окончательной побёды не одерживають даже при помощи авторитета и вооруженной силы Византіи. Вибшательство греческой имперіи въ церковныя дёла Египта, напротивъ, содействовало еще большей розни въ населеніи. Діоскориты, казалось, навсегда отдёлились отъ православной



партін и, считая себя носителями истиннаго ученія Христова, образовали свою особую церковь — яковитскую. Взаимная борьба христіанъ-грековъ (мельхитовъ) съ христіанами-туземцами (яковитами, коптами), имъвшая перемънный успъхъ, также не могла содъйствовать процвътанію патріархата. Въ VII въкъ, когда Египетъ былъ занятъ магометанами, положеніе партій різко обрисовалось: мельхиты, не прерывавшіе связи съ Византією и оказавшіє сопротивленіе арабскому оружію, подверглись страшному преследованію, тогда какъ яковиты, перешедшіе на сторону мусульманъ, получили въ Египтв привилегированное положение. Православие около столетія не имело своихъ представителей и стояло на краю гибели; между твиъ яковитская перковь росла и крвпла: она распространила свое вліяніе на Эсіопію и подчинила ес своему духовному авторитету. Но и ея цвътущее состояние продолжалось недолго. Въ VIII въкъ православная церковь несколько оправилась. Взаимная борьба обемхъ партій подъ арабскимъ господствомъ не могла также содъйствовать процветанию патріархата. Съ XIII века замечается въ Египте латинское вліяніе, которому въ извъстной степени подпадаеть яковитская церковь, появляются латинскіе Александрійскіе патріархи. Православіе еще боле беднеть и слабъетъ. Въ XVI въкъ Египетъ былъ занятъ Турками. Положение патріархата еще болье ухудшилось. Продажность турецкихъ чиновниковъ дала мъсто всевозможнымъ интригамъ, и православные патріархи должны были многое переносить какъ отъ произвола самого правительства, такъ отъ богатыхъ датинянъ и яковитовъ. Чувствуя ненависть къ папизму и всячески противодъйствуя латинскому вліянію, Александрійскіе патріархи неожиданно нашли себъ новыя средства для борьбы — въ нъмецкой реформаціи; они стали противодействовать папизму теми же пріемами, что лютеране и кальвинисты, вышли изъ границъ православнаго ученія и впали въ крайность, усвоивъ въ своихъ сочиненіяхъ духъ протестантства. Наиболе рельефнымъ борцемъ съ кальвинистическою подкладкою является бичь папства, знаменитый Кирилль Лукарись. Къ счастью, опасность для православія миновала, какъ только прошелъ острый періодъ религіозныхъ споровъ, и уже патріархи второй половины XVII въка были строго православными. Получая сравнительно большіе доходы изъ своихъ угровлашскихъ имъній и щедро вспомоществуемый Россіею, патріархать немного оправился. Но учрежденіе въ XVIII віжь «палестинскихъ штатовъ» повело къ сокращенію доходовъ изъ Россіи, бъдственный 1821 годъ нанесъ ударъ доходамъ изъ Угровлахіи, а румынская секуляризація монастырскихъ имуществъ 1863 года въ корнъ подорвала матеріальныя средства Александрійскаго престола. Въ настоящее время канедра св. Марка занимаетъ самое скромное мъсто какъ по своему территоріальному объему (съ тремя митрополіями) и численности православной паствы, такъ и по своимъ денежнымъ средствамъ; но она есть одинъ изъ первостепенныхъ устоевъ, на которыхъ утверждена первымъ вселенскимъ соборомъ православная церковь, и потому заслуживаеть самой

мемчужину православія и ей же, по зав'тту знаменитаго епископа Порфирія Успенскаго, должна и въ будущемъ принадлежать забота объ интересахъ православной церкви въ Египт' (стр. СХХХVІ и СХХХVІ).

Въ главъ первой вновь опубликованнаго труда епископа Порфирія Успенскаго (стр. 1—13) помъщенъ такъ называемый Діонисіевскій каталогь Александрійскихъ патріарховъ. Этотъ каталогь быль составленъ для епископа Порфирія въ 1845 году въ Каир'в архидіакономъ Александрійскаго патріарха Іеровея Діонисіемъ, по имени коего и названъ Діонисіевскимъ. Списатель извлекъ его изъ стариннаго кодекса патріархіи. Въ этомъ каталогъ перечислены 113 Александрійскихъ патріарховъ, начиная съ Марка и оканчивая Іероосемъ (съ 1825 года), причемъ отмечены годы патріаршества каждаго изънихъ и сдёланы краткія замівчанія о дівятельности ихъ. Этотъ каталогъ не имбетъ важнаго значенія, потому что сообщаемыя здёсь свёдёнія о дёятельности патріарховъ слишкомъ недостаточны по своей краткости и лаконизму, да къ тому же хронологическія данныя каталога во многихъ случаяхъ ошибочны, какъ это было извъстно и самому епископу Порфирію, который имълъ въ виду впоследствін «сличить этотъ каталогь съ другими и исправить годы», но не усивыь этого сдвлать.

Во второй глав (стр. 13—15) находится такъ называемый Патріаршій каталогъ Александрійскихъ патріарховъ, извлеченный епископомъ Порфиріемъ изъ одного кодекса въ библіотек Александрійской патріаркій и содержащій въ себ краткія сообщенія о 19-ти Александрійскихъ патріархахъ, въ періоды отъ 1453 до 1825 года, т. е. отъ Іоакима Пани до Өеофила III включительно. И этотъ каталогъ имъетъ мало значенія, такъ какъ и небогатъ содержаніемъ, и касается лишь немногихъ патріарховъ.

Глава третья (стр. 15-66) содержить въ себъ выписки, относяшіяся до ніжоторых Александрійских патріарховь. Здівсь, прежде всего, пом'вщенъ большой разсказъ о патріарх в Іоаким в Пани (1486-1565), заимствованный епископомъ Порфиріемъ изъ одной греческой рукописи. Въ разсказъ сообщается объ избраніи Іоакима на патріаршую Александрійскую канедру, его добродівтельной жизни и благотворномъ нравственномъ воздъйствіи не только на христіанъ, но и на египетскаго правителя Мелекъ-Миназа, котораго онъ, посредствомъ чудесныхъ состязаній съ евреями о православной вірів, обратиль будто бы въ христіанство, — о ніжовить благочестивомъ мужів Симеонів, сотрудників Іоакима въ посрамленіи нев'єрныхъ, и о кончин'є Іоакима. Лал'єе сл'єдують выписки — о томъ же Іоакимъ и о патріархъ Сильвестръ и Кирилл'в Лукарисв, заимствованныя изъ «Турко-Греціи» Мартина Крузія и изъ «Церковной исторіи» асинскаго митрополита Мелетія. Следующій документь (§ 144) содержить краткое житіе патріарха Герасима Паллада (1688-1710), взятое изъ греческой рукописи въ Канрской патріаршей

библіотекъ. Здъсь разсказывается о происхожденіи Герасина, его обширномъ образованіи, полученномъ въ Венеціи, и о діятельности въ званіи Александрійскаго патріарха. Далье находится небольшое сообщеніе епископа Порфирія о патріарх в Самуни в Капасул в (1710-1723) и выписки изъ исторіи Аванасія Комнина о патріархахъ Космі II (1723—1737), Косм'в III (1737—1746) и Матее'в (1746—1766). Ко времени патріаршества последняго изъ нихъ, т. е. Матеея, относятся и другіе документы, опубликованные въ разсматриваемой книгъ. Таковъ, прежде всего, берать (§ 150), данный патріарху Матеею турецинь султаномы въ 1757 году, предоставлявшій патріарху много правъ, большой кругъ самостоятельности и гарантію его положенія. Берать пом'вщень въ греческомъ текств и русскомъ переводв. Онъ заимствованъ епископомъ Порфиріемъ изъ библіотеки Александрійской патріархіи. Остальные документы (§§ 155—164) изъ эпохи патріарха Матеся расположены въ следующемъ порядкъ: 1) грамота жителямъ Туниса отъ 1763 года о замънъ бывшаго у нихъ протосинкелла Серафима нѣкіимъ морейскимъ священникомъ; 2) посланіе въ Триполь отъ 1765 года по поводу заміны іеромонаха Хрисанов ісромонахомъ Агасангеломъ; 3) грамота отъ 1765 года, данная монастырю св. Саввы касательно замены игумена Матеея протосинкелломъ Леонтіемъ; 4) посланіе протосинкеллу Мисанлу, который въ 1765 году быль назначень патріаршимь епитропомь Рахити, взамінь коллегін локмадовъ; 5) посланіе къ Антіохійской пастві отъ 1766 года, извівщающее ее объ избраніи новаго Антіохійскаго патріарха, бывшаго Халеппскаго митрополита Филимона, и отправленное изъ Константинополя; 6) посланіе Александрійской паствъ отъ 1766 года, увъдомляющее ее о намъреніи патріарха Матеея отказаться отъ Александрійской каеедры и предизбраніи имъ своего преемника въ лицъ архимандрита Кипріана; 7) посланіе Александрійской паствы Константинопольскому патріарху Самунлу отъ 1766 года, въ которомъ александрійцы описывають біздственное состояніе своего престола и просять Самуила принять м'вры кътому, чтобы указанный Матесемъ кандидать безпрепятственно заняль Александрійскій престоль; 8) посланіе александрійцевь патріарху Матоею, проживавшему въ Константинополь, отъ 1766 года, гдв они выражають свое сожаление по поводу отказа Матеея отъ престола и свое согласіе на избраніе новаго патріарха въ лицъ архимандрита Кипріана. Слідующій документъ (§ 166) есть посланіе преемника Матеея, патріарха Кипріана, отъ 1766 года, отправленное протосинкему Мисанду въ Рахити съ извъщеніемъ о его вступленіи на Александрійскій престоль и съ предложеніемъ принять міры къ болье экономному веденію діль. Далье находится посланіе патріарха Герасима III отъ 1783 года, отправленное Іерскому епископу Авксентію на остров'в Критв, по поводу Александрійскаго метоха на этомъ островъ, отданнаго въ аренду упомянутому епископу по 40 гросіевъ ежегодно. Посл'єднія выписки разнаго содержанія (§§ 170-174) относятся ко времени патріарха Пареенія II (1787—1804).

Изъ обзора содержанія третьей главы въ книгѣ епископа Порфирія можно видѣть, что она имѣеть важное значеніе для исторіи Александрійской церкви. Нѣкоторые изъ документовъ, помѣщенныхъ здѣсь, опубликованы въ первый разъ, а именно: житіе патріарха Герасима Паллада, султанскій бератъ, данный патріарху Матеєю, всѣ остальныя грамоты изъ временъ этого патріарха и посланія Кипріана и Герасима III, разсказъ о патріархѣ Іоакимѣ Пани, хотя издается и не «впервые», какъ утверждаетъ г. Лопаревъ (стр. І), тѣмъ не менѣе очень важенъ, какъ неизвѣствая доселѣ редакція этого разсказа, представляющая нѣкоторыя любопытныя развочтенія; наконецъ, не безъ значенія и остальныя выписки изъ печатныхъ книгъ, помѣщенныя въ этой главѣ: онѣ даютъ возможность не обращаться къ рѣдкимъ и дорогимъ изданіямъ, не всегда доступнымъ для интересующихся читателей.

Глава четвертая (стр. 66—117) содержить въ себъ изслъдованія еписко па Порфирія о нъкоторых в Александрійских патріархахь. Изслъдованія произведены на основаніи трудовъ: Ренодота, Ванслеба, Іоанна Солерія, Елмачина, Макризи, Абуль-Фараджа, Геддеса, Лакроза, Евтихія, Евагрія и другихъ. Въ настоящей главъ авторомъ предварительно обозръваются труды перечисленныхъ писателей, а за тъмъ идутъ изысканія о патріархахъ: св. евангелистъ Маркъ, Аніанъ, Авиліи, Кердонъ, Примъ, Іустъ, Евменіи, Маркъ, Келадіонъ, Агриппинъ, Іуліанъ, Димитріи, Ираклъ, Діонисіи, Максимъ, Оеонъ, св. Петръ и Евлокіи. О нъкоторыхъ изъ нихъ (евангелистъ Маркъ, свв. Діонисіи и Петръ) изслъдованія отличаются обстоятельностью. Вообще, четвертая глава содержитъ немало интереснаго матеріала, тщательно обслъдованнаго и заботливо собраннаго изъразныхъ источниковъ.

Глава пятая (стр. 118—288) заключаеть въ себъ громаднъйшій и богатвишій матеріаль по вопросу о сношеніяхь Александрійскихь патріарховъ съ Россіею. Матеріалъ расположенъ по отділамъ, каждый изъ коихъ относится ко времени того или иного патріарха, и характеризуеть сношенія съ Россією следующих Александрійских владыкъ: Іоакима Пани, Сильвестра, Мелетія, Кирилла, Герасима І, Никифора, Іоанникія, Пансія, Пареенія, Герасима II, Самунла, Космы, Матеея, Іероеея I, Іероеся II, Каллиника, Іакова и Никанора; такимъ образомъ матеріалы третьей главы обнимають періодъ времени отъ 1533 до 1867 года. Матеріалы состоять изъ грамоть и посланій разнаго рода, коими обивнивались между собою Александрійскіе патріархи и русскіе цари и императоры. Эти документы представлены здёсь или въ греческомъ текств, ни же въ русскомъ переводъ и изложени. На основани ихъ можно нарисовать отчетливую, но вийстй съ тимъ и однообразную картину сношеній Александрійскихъ патріарховъ съ русскимъ правительствомъ. Посланія патріарховъ содержать въ себ'в преимущественно описаніе б'вдствій и нужды, кои удручають Александрійскій престоль, и всегда заканчиваются просьбою о милостынь: это основной мотивъ сношеній

Digitized by Google

Египта съ Россією. Посланія патріарховъ вполнѣ достигали своей цѣли, и русское правительство, какъ видно изъ нѣкоторыхъ отвѣтныхъ посланій, старалось дѣйствовать по отношенію къ Александрійскому престолу въ духѣ христіанской любви и милосердія.

Опубликованные въ главъ пятой разсматриваемой книги документы большею частью изданы въ первый разъ и имъютъ весьма важное значеніе для характеристики положенія Александрійской церкви въ Египтъ въ XVI—XIX въкахъ и ея сношеній съ Россією въ означенное время.

Въ главъ шестой (стр. 289-304) содержится матеріалъ касательно сношеній Александрійской церкви съ Англією въ періодъ отъ 1617 до 1764 года. Матеріаль и здёсь расположень по отдёламь, каждый изъ которыхъ относится ко времени следующихъ патріарховъ: Герасима I, Паисія, Самуила и Матеея. Изъ времени Герасима І зд'ясь пом'ящено посланіе этому патріарху нівкоего Антонія Легерда отъ 1629 года, имівющее цълью завязать религіозно-церковное сношеніе Александріи съ Англією; патріархъ Герасимъ отвітиль ему въ духів сочувствія и единенія. Ко времени патріарха Паисія относится грамота его къ англійскому пресвитеру Веніамину относительно религіознаго общенія, представленная здёсь въ русскомъ изложеніи. Патріархъ Самуилъ въ 1712 году написаль посланіе англійской королевъ Аннъ съ просьбою о помощи бъдствующему престолу (§ 293). Наконецъ, изъ времени патріарха Матоея здісь напечатаны --- его посланіе англійскому консулу въ Алжиръ отъ 1759 года касательно м'єстной православной паствы (§ 295) и два посланія въ Лондонъ отъ 1764 года по поводу желанія нікоторыхъ лондонскихъ жителей имъть у себя православнаго пастыря. Хотя нъкоторые изъ помъщенныхъ въ шестой главъ документовъ были и раньше напечатаны (§ 293 и 295), тъмъ не менъе, глава эта имъетъ свое значеніе, въ виду почти совершенной неизвёстности фактическихъ данныхъ по вопросу о сношеніи Александрійскихъ патріарховъ съ Англією.

Глава седьмая (стр. 304—314) описываеть сношенія Коптской церкви въ V—IX в'єкахъ съ антіохійцами, греками, абиссинцами, нубійцами и индійцами. Эти сношенія носили религіозно-церковный характеръ. Епископъ Порфирій описаль ихъ при пособіи "Historia Nestorianorum Mari Solomonis" и расположиль св'єдінія въ порядкі коптскихъ патріарховъ, которые вступали въ сношенія съ тіми или иными народами. Глава очень интересна, въ виду полной неразработанности предмета.

Наконецъ, въ главъ восьмой (стр. 314—415) содержатся приложенія разнаго рода. Они расположены въ слъдующемъ порядкъ: 1) «Сношенія Александрійской церкви съ Римскою по вопросу о кращеніи еретиковъ»,—самостоятельная работа; 2) «Александрійская школа», также самостоятельный трудъ; 3) «Посланіе Александра, епископа Александрійскаго, къ Александру, Константинопольскому епископу, по случаю появленія Аріевой ереси», — заимствовано изъ «Церковной исторіи» св. Феодорита, епископа Кирскаго; 4) «Епархіи Александріи по документамъ императора

Дьва Философа», на греческомъ языкъ, съ хронологической замъткой; 5) «Списокъ епархій Александрійскаго патріаршаго престола, составленный монахомъ Ниломъ Доксипатромъ въ 1143 году», извлеченный изъ іерусалимской и авонской греческих рукописей; 6) «Діонисіевскій каталогъ епархій Александріи», извлеченный изъ кодекса 1681 года, составденнаго, въ свою очередь, изъ древнъйшаго и обветшавшаго кодекса; 7) «Записка некоего Евстратія отъ 1751 года о состояніи Александрійской церкви въ XVIII въкъ», описывающая на греческомъ языкъ религіозно-нравственныя и матеріальныя нужды Александрійскаго престола, развитіе въ Египть иновърной пропаганды и мъры къ возвышенію нравственности въ народъ, предпринятыя со стороны нъкоторыхъ Александрійскихъ патріарховъ; 8) «Церковь святителя Николая въ Подкопаяхъ», въ Москвъ, поступившая въ 1855 году въ въдъніе Александрійскаго патріарха, по опред'вленію Св. Синода; 9) «Попытки въ англиканской церкви къ соединенію съ православною въ XVIII столетіи». — сообщеніе, составленное на основаніи книги объ этомъ англійскаго ученаго Thomas'a Lathbury; 10) «Лондонскій митингъ о соединеніи церквей» въ 1865 году, статья изъ «Съверной Почты» за этотъ годъ, № 268; 11) «Лондонскій митингъ по вопросу о соединеніи англиканской церкви съ православною», — письмо протојерея Попова къ оберъ-прокурору Св. Синода графу Д. А. Толстому; 12) «Записка о христіанахъ въ Египть, Абиссиніи, Индін и Месопотамін», составленная епископомъ Порфиріемъ и прекрасно знакомящая съ ісрархісй Египта въ 1845-1846 годахъ, его духовенствомъ, храмами, училищами, богоугодными заведеніями и монастырями; 13) «Записка о возсоединеній коптовъ съ православною церковію въ 1861 году», представленная епископомъ Порфиріемъ оберъ-прокурору Св. Синода графу Д. А. Толстому и прекрасно описывающая положение Коптской церкви въ текущемъ столетіи и весь ходъ переговоровъ нашего путешественника съ коптскимъ патріархомъ Кирилломъ о возсоединеніи ея съ православною церковью; 14) «Прибавки» разнаго содержанія, между прочимъ, «выметка» объ иконахъ изъ «Амфилохій» патріарха Константинопольскаго Фотія.

Къ новому произведенію епископа Порфирія Х. М. Лопаревъ приложиль полный и обстоятельный *указатель имень* (стр. 1—32), которымъ и заканчивается разсматриваемый сборникъ.

Безспорно, «Александрійская патріархія» приснопамятнаго русскаго византолога-путешественника, епископа Порфирія Успенскаго, займеть почетное м'єсто въ громадной библіотек' разнообразныхъ его трудовъ, въ ряду комхъ новый памятникъ удивительной учено-литературной д'яттельности нашего автора неизб'єжно будетъ поражать читателя обиліемъ и разнообразіемъ матеріаловъ, ихъ св'єжестью и оригинальностью, тщательнымъ критическимъ обсл'єдованіемъ доступныхъ автору источниковъ, его необыкновенною любовью къ правд'є и знанію, которою онъ пламенно гор'єль до конца своей жизни....

Льтопись историно-филологическаго общества при Императорскомъ Ногороссійскомъ университеть. VII. Византійское отдъленіе. IV. Одесса, 1899, стр. 402.

Въ составъ этого тома вошли следующія статьи византологическаго содержанія.

1. С. Пападинитріу, Өеодора Птохопродрома Манганскія стихотворенія (стр. 1-48). Статья г. Пападимитріу им'веть ближайшее отношеніе къ его изследованію «Оі Проброцов», пом'вщенному въ «Византійскомъ Временникъ» за 1898 годъ, (т. V, вып. 1 и 2, стр. 91-130). Она написана по поводу новаго списка пяти такъ-называемыхъ Манганскихъ стихотвореній Өеодора Птохопродрома, найденнаго въ одномъ венеціанскомъ кодексв (Codex Marcianus XI, 22) въ полномъ виде, тогда какъ раньше они были извъстны лишь въ отрывкахъ (въ трудахъ Карла Неймана и Э. Миллера). Стихотворенія названы Манганскими на томъ основанів, что всв они касаются одного событія въ жизни Өеодора Птохопродрома, именно его поступленія въ богадівльню (абекфатоу) при Манганахъ и проживанія здівсь до самой смерти. Г. Пападимитріу въ разсматриваемой стать в опубликоваль Манганскія стихотворенія въ подлинномъ ихъ текств и снабдиль примъчаніями. По его сообщенію, первое изъ Манганскихъ стихотвореній (Κλάδε βλαστού πορφυρανθούς....) обращено къ императору Мануилу Комнину, написано позже 1153 года и представляетъ собою первую просьбу Өеодора Птохопродрома о принятіи его въ богадівльню при Манганахъ. Второе стихотвореніе (Πορφύρας έγκαλλώπισμα...) написано, въроятно, въ томъ же самомъ году, къ которому относится и первое Манганское стихотвореніе, и притомъ, спустя нівсколько дней посл'в составленія перваго. Посл'в перваго прошенія императоръ Мануиль грамотой опредвлиль поэта въ Манганское братство, но старшій экономъ этого учрежденія, Кассіанъ, по неизвістной причині, отказался принять его. Въ виду этого поэтъ вынужденъ былъ повторить свою просьбу, въ которой обратилъ вниманіе императора на Кассіана, не исполнившаго царскаго приказанія, и требоваль новаго распоряженія относительно помъщенія его въ богадъльню. И третье стихотвореніе (Καὶ πάλιν ὁ πανατυχής...) написано предъ поступленіемъ поэта въ Манганскую богадельню, такъ какъ и здесь онъ жалуется на то, что его не принимають въ братство. Причина замедленія неясна, равно въ немъ нётъ никакихъ историческихъ намековъ на время его составленія. Четвертое стихотвореніе (Ἡδη πάντως ἀπηλλαγμαι...) написано, безъ сомивнія, послів вступленія поэта въ Манганское братство, такъ какъ оно и надписывается λόγος ευγαριστήριος, и своимъ содержаніемъ показываеть, что авторъ уже пользуется благами императорского дома; время его составленія съ определенностью также неизвестно. Наконецъ, пятое изъ Манганскихъ стихотвореній ("Ηδη που τρίτον ήνυσται...) написано после трехлетняго пребыванія поэта въ ствнахъ Манганскаго братства и, значить, моложе предыдущихъ, по крайней мъръ, на три года. Кромъ этихъ общихъ заивчаній о каждомъ Манганскомъ стихотвореніи Өеодора Птохопродрома, г. Пападимитріу сдвлаль къ нимъ въ разсматриваемой статьв комментаріи историческаго и филологическаго характера, въ нікоторыхъ случаяхъ довольно любопытныя, а въ особомъ приложеніи (стр. 207—210) помівтиль произведенныя имъ колляціи рукописи.

- 2. В. Истринъ, Греческие списки «Завъщания Соломона» (стр. 49-98). Работа г. Истрина исполнена по поводу вновь открытыхъ имъ греческихъ списковъ апокрифа «Testamentum Solomonis», разсказывающаго о сношеніяхъ Соломона съ демонами, главные изъ которыхъ — 'Орчіас, Βεελζεβούλ и Έφίππας — исполняють Соломону разныя порученія, а другіе, въ числь тридцати шести, повыствують ему о своихъ свойствахъ. До последняго времени этотъ греческій апокрифъ быль известень только въ одномъ спискъ, по которому и изданъ въ СХХІІ томъ Patrologiae graecae Миня. Нашему автору удалось найти еще три греческихъ списка «Завъщанія Соломона» котя и неполныхъ, но содержащихъ въ себъ данныя касательно состава этого апокрифа. Эти списки следующіе: 1) Авонскаго Андреевскаго скита № 73, XV въка, 2) Аоонскаго Діонисіатскаго монастыря № 132, XVI вёка и 3) Парижской національной библіотеки Supplém. grec № 500, XVII въка. Въ своей статъъ г. Истринъ занимается анализомъ содержанія вновь открытыхъ редакцій «Зав'вщанія Соломона», сравненіемъ ихъ между собою и съ напечатаннымъ у Миня, а въ заключени высказываетъ следующие общие выводы: а) три списка апокрифа — изданный въ патрологіи Миня, Парижскій № 500 и Андреевскій — представляють полную редакцію «Зав'єщанія Соломона», а Діонисіатскій — краткую; б) краткая редакція есть болье древняя; въ полной редакціи позднёйшимъ добавленіемъ является подробное описаніе явленія Соломону тридцати шести демонических существъ; в) полная редакція не образовалась изъ той краткой, которая находится въ Діонисіатскомъ спискъ, но ея оригиналъ не совпадалъ съ послъднимъ во всъхъ частностяхъ; г) въ первоначальномъ видъ «Testamentum Solomonis» не быль собственно завъщаніемь, а быль одной изъ многихь легендь, повъствующихъ о построеніи Соломономъ храма; «Завъщаніемъ» оно стало уже послів распространенія; д) дошедшій до насъ списокъ краткой редакціи не представляеть оригинала въ чистомъ видѣ: онъ получиль особое введеніе и потеривлъ нівсколько видоизмівненій. Въ приложеніи къ стать в г. Истринъ издаль сказаніе — 1) по рукописи Андреевскаго Аеонскаго скита, а недостающія въ немъ части восполниль спискомъ Парижской національной библіотеки, и 2) по рукописи Авонскаго Діонисіатскаго монастыря.
- 3. Н. О. Красносельцевъ, Addenda къ изданію А. Васильева: «Anecdota graeco-byzantina». Москва, 1893 (стр. 99—206). Въ богатой византійской литературѣ, пишетъ Н. О. Красносельцевъ въ предисловіи къ своему труду, рядомъ съ памятниками высокой цѣнности— произведеніями богословскими, историческими и философскими, составленными людьми высо-



кообразованными и талантливыми — отцами церкви, учителями и философами, имъется множество произведеній анонимныхъ и псевдонимныхъ, разсчитанныхъ на средній классъ читателей, и, повидимому, составленныхъ . людьми средняго образованія съ особою п'влью популяризировать перковныя и светскія знанія въ средней и малообразованной среде, действуя на нее занимательностью и оригинальностью формы изложенія. Въ емысле научной, богословской и философской доброкачественности они, конечно, весьма малоценны, но темъ не мене заслуживають прилежнаго и серьезнаго изученія, какъ памятники весьма сложной и вліятельной культуры. Въ нихъ мы, безъ сомивнія, найдемъ драгоцвиныя черты средневъковаго византійскаго міросозерцанія, въ которомъ на почвъ христіанства столкнулись между собою религіозно-поэтическія представленія, насл'ядованныя Византіей, съ одной стороны, отъ древнихъ восточныхъ, а съ другой, отъ западныхъ классическихъ народовъ, найдемъ указанія на сміну и борьбу различныхъ вліяній въ области идей, вращавшихся въ среднемъ византійскомъ обществъ, а главное, — найдемъ характеристику міросозерцанія средняго класса, полуинтеллигентной массы, всегда преобладающей. Англійскій ученый Робинсонъ (Texts and Studies. Cambridge. 1893) сравниваеть изученіе этого рода произведеній литературы сь путешествіемъ по проселочнымъ дорогамъ съ цізью изученія жизненной обстановки, общественнаго и частнаго быта провинціи и вообще народной массы. Но, не смотря на важность и интересъ изученія указаннаго рода памятниковъ, до последняго времени они почти вовсе не привлекали къ себъ вниманія ученыхъ византинистовъ. Это объясняется чрезвычайнымъ богатствомъ византійской литературы, изученіе коей естественно должно было начаться съ произведеній отцевъ и учителей перкви, историковъ, философовъ и другихъ писателей; въ виду обширности и разнообразія этихъ произведеній, ніть ничего удивительнаго въ томъ, что мелкія анонимныя и псевдонимныя сочиненія, наполняющія средневъковые греческіе кодексы, оставались въ сторонъ. Лишь въ самое поотвижилоп имкінадавкооп и соцільностини соціногу кмара эридіць рода. Впервые серьезное вниманіе обратили на нихъ русскіе ученые и именно историки русской литературы, которые на первыхъ же страницахъ этой исторіи встрічались съ вопросомь о вліяніи византійской литературы на русскую и, для изученія всёхъ подробностей этого вліянія, неизбёжно должны были заняться тщательнымъ обслёдованіемъ мелкихъ византійскихъ статей популярнаго и апокрифическаго характера, ихъ изданіемъ въ свёть и сличеніемъ съ памятниками древне-славянской книжной литературы. Одну изъ попытокъ въ этомъ направленіи сділаль г. А. Васильевъ, издавшій томъ византійскихъ произведеній апокрифическаго характера подъ заглавіемъ: «Anecdota graeco-byzantina» (Москва, 1893), въ который вошли 18 нумеровъ различнаго содержанія. Но преждевременная смерть пом'вшала этому ученому довести свое д'ело до конца. Н. О. Красносельцевъ, теперь также покойный, знавшій объ изъясненной научной потребности, во время неоднократныхъ своихъ повздокъ на Востокъ для занятія въ тамошнихъ библіотекахъ, не пропускалъ случаевъ извлекать изъ греческихъ рукописей такіе тексты, которые были пригодны для указанной цёли, и въ настоящемъ трудё и издалъ эти тексты.

Всв, изданные Н. О. Красносельцевымъ, тексты раздвляются на два отавла. Къ первому относятся тексты, служащіе оригиналами и источниками для нашей славяно-русской «Бесёды трехъ святителей», которая была занесена въ древне-русскій индексъ запрещенныхъ апокрифическихъ книгъ, но темъ не мене принадлежала къчислу особенно распространенныхъ въ древне-русской письменности, особенно любимыхъ и вдіятельныхъ сочиненій. Содержаніе «Бесёды» было основательно усвоено народомъ и она послужила главивишимъ источникомъ известнаго духовно-народнаго стиха «О голубиной книгв». Историки древне-русской литературы усердно занимались выясненіемъ происхожденія и исторіи этой «Беседы» и некоторые изъ нихъ были склонны думать, что «Бесъда» образовалась на русской почвъ, хотя и подъ византійскимъ вліяніемъ. Н. О. Красносельцевъ и раньше имъль случай высказать общій тезисъ о полной зависимости славяно-русской «Бесёды» отъ неизвестныхъ греческихъ оригиналовъ, но подробности исторіи «Бесёды» на славяно-русской и особенно византійской почей можно было уяснить лешь после изданія возможно большаго числа списковъ этого памятника какъ греческихъ, такъ и славянскихъ. Имъя въ виду оказать и свое содъйствіе въ ръшеніи этого вопроса, Н. О. Красносельцевъ издаль въ настоящемъ трудъ двънадцать новыхъ списковъ греческой Бесъды, собранныхъ имъ въ восточныхъ рукописныхъ библіотекахъ. Списки эти слёдуюшіе: 1-2) два списка изъ рукописи XV-XVI в'яка библіотеки лавры св. Аванасія на Авонт, 3) изъ рукописи Авоно-Пантелеимоновской библіотеки XVIII въка, № 779; 4) по рукописи Іерусалимской библіотеки св. Саввы, № 429, отъ XVI въка, сличенной съ рукописью Аеонской Кутлумушской библіотеки № 251, XVI въка, и дополненной переводомъ турецкой рукописи Пантелеимоновской библіотеки, XVIII въка; 5) по рукописи Авоно-Пантелеимоновской библіотеки XVII віжа, № 787, съ важивищими варіантами по рукописи XVI вѣка, № 824; 6) по рукописи Пантелеимоновской библіотеки № 824, XVI вѣка; 7) по рукописи той-же библіотеки № 317, XVI въка; 8) по рукописи той-же библіотеки XV въка, № 153; 9) по рукописи Ватопедской библіотеки XV вѣка, № 37; 10) по рукописи Іерусалимской библіотеки св. Саввы, № 697, XIII вѣка; 11) по рукописи Святогробской библіотеки въ Константинополѣ XVII вѣка, № 136; 12) по рукописи Неаполитанской библіотеки, XVI в'яка (Codex Borbonicus И. С. 34). Большая часть этихъ списковъ «Беседы» анонимна и помещена въ рукописяхъ или безъ заглавія, или подъ заглавіемъ: 'Ерωτήσεις..., Έρωταποκρίσεις..., Αποφθέγματα καὶ διηγήματα и т. п.; иные же списки исевдонимны и встречаются съ именами свв. Василія, Григорія и Аванасія, а также Льва мудраго, Солунскаго митрополита, современника патріарха Фотія. По поводу вновь опубликованныхъ греческихъ списковъ «Бесёды» Н. О. Красносельцевъ высказываетъ нёсколько цённыхъ сужденій объ этомъ апокрифів. Такъ, по вопросу о времени происхожденія «Бесёды» въ греческой литературів нашъ ученый высказываетъ предположеніе, что оно относится къ половинів V-го віка, а по вопросу о редакціяхъ греческой «Бесёды» полагаеть, что самая древняя, вполнів опреділенная и законченная редакція есть та, которая начинается словами: ερώτ. πότε επλασεν ὁ Θεός τὸν ᾿Αδάμ; ἀπόχρ. ὡς λόγος δημιουργίας εν εχτη ἡμέρα... и издана Н. О. Красносельцевымъ еще въ 1890 году въ брошюрів: «Къ вопросу о греческихъ источникахъ «Бесівды трехъ святителей» (Одесса); наконецъ, по вопросу объ основахъ и источникахъ греческой «Бесівды» нашъ авторъ утверждаетъ, что эти источники были многочисленны и разнообразны, и нівкоторые изъ нихъ онъ указываеть въ своемъ изслівдованіи.

Къ первому отдѣлу изданныхъ Н. Ө. Красносельцевымъ греческихъ списковъ «Бесѣды» онъ присоединилъ еще два, имѣющіе съ первыми много общаго, а именно: 1) Έρωτήματα διάφορα περὶ ἰερέων по рукописи Кутлумушской библіотеки на Аеонѣ № 178, XIII вѣка, гдѣ содержится краткое объясненіе различныхъ принадлежностей священнаго чина и церковной утвари, и 2) Прѣніе Панагіота съ Азимитомъ по рукописи той-же Кутлумушской библіотеки № 177, XVII вѣка.

Второй отдёль изданных проф. Красносельцевымъ памятниковъ содержить въ себё только три списка: 1) Διδασκαλία τῶν ἀγίων ἀποστόλων»... по рукописи библіотеки Афонскаго Андреевскаго скита XVI вѣка, № 96; 2) «Прόχλου ἀρχιεπισκόπου λόγος καὶ διάλυσις τοῦ ἀγίου Πάτερ ἡμῶν» по той-же рукописи и по рукописи Кутлумушской библіотеки № 177; 3) «Τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου λόγος .... περὶ τῆς ἀγίας Κυριακῆς καὶ τῆς θείας λειτουργίας» по упомянутой рукописи Андреевскаго скита. Κъ этимъ спискамъ добавлена статья изъ славянской рукописи Московской синодальной библіотеки XVI вѣка, № 318, подъ заглавіемъ: «Ображенія церковная». Всѣ перечисленные памятники второго отдѣла имѣють между собою много общаго и весьма близко примыкаютъ по своему содержанію и характеру къ извѣстному древнему апокрифу, называемому «епистолія о недѣлѣ».

4. В. Истринъ, Апокрифическое мучение Никиты (стр. 211—304). Изслѣдованіе составлено по поводу открытыхъ авторомъ новыхъ списковъ апокрифическаго мученія Никиты, какъ греческихъ, такъ и славянскихъ, изъ которыхъ имъ были приняты во вниманіе слѣдующіе списки: 1) Вѣнской Придворной Библіотеки codex historicus № 126, въ которомъ не достаетъ начала, дополненнаго изъ списка Парижской Національной Библіотеки Suppl. gr. № 126; 2) Вѣнской Придворной Библіотеки соdex historicus № 57, XIII—XIV вѣка; 3) Парижской Національной Библіотеки Fonds grecs № 769, XIII вѣка; 4) Венеціанской Библіотеки Св.

Марка Арр. Class. II, сод. XC, XII вѣка; 5) славянскій списокъ Церковноисторическаго музея при Кіевской Духовной Академіи 1489 года (Четья); 6) Аоонскаго Хиландарскаго монастыря № 75, XV вѣка (славянскій); 7) Ундольскаго № 1296, XVI вѣка, также славянскій, и другіе. Всѣ означенные списки въ общемъ сходятся между собою, но въ частностяхъ различаются. Г. Истринъ въ своемъ изслѣдованіи и занимается сравненіемъ, со стороны текста и содержанія, всѣхъ этихъ списковъ, положивши въ основаніе Вѣнскій 57, при чемъ разсматриваетъ существенныя части «Мученія» Никиты въ слѣдующемъ порядкѣ: исторія увѣрованія Никиты въ истиннаго Бога, перечисленіе его мученій, эпизодъ съ дьяволомъ въ темницѣ, сказаніе о смерти и заключеніе. Въ приложенія къ изслѣдованію изданы въ подлинномъ текстѣ списки «Мученія» — Вѣнскій № 57, Вѣнскій № 126, Парижскій № 769, Хиландарскій № 75, Ундольскаго № 1296, Кіевскій духовно-академическій 1489 года.

- 5. П. Лавровъ, Дамаскинъ Студить и сборники его имени «Дамаскины» въ юю-славянской письменности (стр. 305-384). Дамаскинъ Студитъ принадзежить къ числу извъстныхъ греческихъ писателей XVI въка. Онъ родился въ Оессалоникъ, былъ сперва здъсь иподіакономъ, потомъ епископомъ литскимъ и рендинскимъ въ митрополіи сервійской и, наконецъ, митрополитомъ навпактскимъ и артскимъ. Ему принадлежитъ цёлый рядъ историко-литературныхъ сочиненій, а более всего онъ известенъ какъ популярный проповедникъ и авторъ составленнаго имъ сборника проповедей подъ заглавіемъ «Θησαυρός». Этоть сборникъ быль неоднократно напечатанъ на греческомъ языкъ, получилъ широкое распространеніе въ юго-славянской литературів и извівстень также въ русско-славянскомъ переводъ. Причина общирной извъстности Θησαυρός а заключается въ томъ, что помъщенныя здъсь проповъди пріурочены къ годовому кругу церковной службы, отличаются значительными достоинствами въ расположении матеріала, въ драматизмъ изложенія, въ обильномъ пользованіи святоотеческой и иной литературою и написаны на простонародномъ греческомъ языкъ, который былъ вполнъ доступенъ и духовенству южныхъ славянъ. Не касаясь вопроса о характеръ проповъдей Дамаскина Студита и оцънки его проповъдническаго искусства, г. Лавровъ излагаетъ въ своей статъй судьбу сборника «Өпохоро́с» на славянскомъ югй. Данныя для изследованія онъ почерпаеть изъ 28 известных ему списковъ этого сборника, некоторыя изъ коихъ (рукописи Народной Библіотеки въ Бѣлградѣ №№ 318 и 129, рукопись г. Михайловскаго или Нѣжинскій Дамаскинъ, рукопись библютеки Книжовнаго Дружества въ Софіи, рукопись Болгарскаго Министерства Народнаго Просвъщеніц) онъ кратко и описываетъ, сравниваетъ ихъ между собою, делить на группы и высказываеть тв или иныя филологическія о нихъ сужденія. Въ приложеніи пом'вщены отрывки изъ рукописи Дамаскина Студита № 50 (1480) 16 собранія Севастьянова въ Румянцевскомъ музеть.
  - 6. 'Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Είς και μόνος Θεόδωρος Πρόδρομος



(стр. 385—402). Въ этой статъв, написанной по-гречески, А. И. Пападопуло-Керамевсъ доказываетъ, что византійскій писатель XII въка, извъстный съ именемъ Феодора Продрома, былъ только одинъ, а не два, какъ полагаетъ г. Пападимитріу, отличающій Феодора Продрома отъ Феодора Птохопродрома, а тъмъ болѣе — не три, какъ допускаетъ г. Хаджидакисъ, который съ двумя писателями съ именемъ Феодора Продрома отождествляетъ и третьяго, по имени Иларіона. Вопреки последнимъ двумъ ученымъ, А. И. Пападопуло-Керамевсъ, на основаніи анализа содержанія нъкоторыхъ стихотвореній, показываетъ, что Феодоръ Продромъ былъ одинъ и только одинъ; это онъ подтверждаетъ и эпитафіей, написанной Феодору Продрому, въ монашествъ Николаю, нъкіимъ инокомъ Петромъ и открытой нашимъ ученымъ въ кодексъ XIV въка изъ библіотеки православной патріархіи въ Каиръ.

Творенія Оригена, учителя Александрійскаго, въ русскомъ переводъ. Изданіе Казанской Духовной Академіи. Выпускъ І. О началахъ (съ введеніемъ и прим'вчаніями). Казань, 1899 г., стр. XLVIII-+386-+LXII.--При Казанской Духовной Академіи предпринято изданіе въ русскомъ переводъ произведеній духовно-христіанской святоотеческой письменности III въка, которыя большею частью неизвъстны въ русскомъ переводъ или же существують въ переводахъ старыхъ и мало-удовлетворительныхъ. Между прочимъ, Казанскою Академіею изданъ уже въ русскомъ переводъ капитальный трудъ знаменитаго Александрійскаго учителя Ориreна — «О началахъ — Пері фрубу», представляющій первый опыть научносистематическаго изложенія христіанскаго въроученія. Это замъчательное произведение до последняго времени было известно русскимъ читателямъ только въ отрывкахъ или же въ свободномъ переложении. Теперь оно сдълялось доступнымъ русской публикъ во всемъ его объемъ, въ хорошемъ переводъ, исполненномъ по тексту въ изданіи Миня (т. XI). Переводъ предваренъ прекраснымъ введеніемъ, гдв изложено содержаніе сочиненія «Пері фрубіч», оцівнено его научное значеніе и разсказана его историко - литературная судьба. Къ переводу приложены примъчанія реально-филологического содержанія.

Творенія Святого Ипполита, епископа Римскаю, въ русском переводю. Изданіе Казанской Духовной Академіи. Выпускъ І. Толкованія на книгу пророка Данінла. Казань. 1898 г., стр. LVII—170. Выпускъ ІІ. О Христѣ и антихристѣ. — О кончинѣ міра, объ антихристѣ и второмъ пришествіи Христовомъ. — Противъ Ноэта. — Слово на день Богоявленія. Казань. 1899 г., стр. 130 — ХХVІ. — И настоящее изданіе относится къ той серіи произведеній древне-христіанской святоотеческой письменности ІІІ вѣка въ переводѣ на русскій языкъ, опубликованіе которой предпринято Казанской Духовной Академіей. Въ упомянутыхъ двухъ выпускахъ твореній Св. Ипполита, епископа Римскаго, кромѣ перечисленныхъ въ заглавіи его произведеній, предложенныхъ въ русскомъ переводѣ, помѣщенъ обстоятельный очеркъ его жизни и литературной дѣятельности,

сдѣланы историко-библіографическія предисловія къ каждому произведенію и приложены реально-текстуальныя примѣчанія. Переводъ твореній Св. Ипполита исполненъ по новѣйшему ихъ изданію Ахелиса въ трудѣ, предпринятомъ Прусской Академіей Наукъ, подъ заглавіемъ: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte. Leipzig. 1897.

Василій Нарбеновъ, Номоканонъ Константинопольскаго патріарха Фотія съ толкованіемь Вальсамона. Часть І. Историко-каноническое изл'бдованіе. Часть ІІ. Русскій переводъ съ предисловіемъ и примівчаніями. Казань. 1899 г., стр. XIV + 249 + X + 578 + L. - Главная цель настоящаго труда состоить въ томъ, чтобы представить русскій переводъ знаменитаго канонико-юридическаго памятника — Номоканона Фотія съ толкованіемъ Вальсамона, им'вющаго весьма важное значеніе въ наук'в права перковнаго и гражданскаго, византійскаго и русскаго. Этому переводу профессоръ Нарбековъ, въ интересахъ читателей византійскаго намятника, предпослаль историко-критическое о немъ изследованіе, въ которомъ поставилъ задачею показать, какихъ результатовъ въ новейшее время достигла наука церковнаго права въ ръщении тъхъ или другихъ вопросовъ касательно Номоканона Фотія съ толкованіемъ Вальсамона и, гдъ можно, высказать свое собственное суждение или, по крайней мъръ, мнънія мало-обоснованныя подтвердить и твердо обосновать документальными данными, добытыми путемъ непосредственнаго изученія самаго памятника, дабы читатель даннаго памятника могъ найти въ этомъ изследованіи, если не положительное, то, по крайней мере, более въроятное ръшеніе тъхъ или другихъ касательно него вопросовъ. Этой исторіи Номоканона Фотія съ толкованіемъ Вильсамона и посвящена первая часть труда г. Нарбекова. Въ заключени ея (стр. 247-249) приводятся следующіе выводы, къ коимъ пришель почтенный изследователь на основаніи тщательнаго изученія Номоканона патріарха Фотія и литературы о немъ.

- 1) Около 580 года въ Константинополѣ неизвѣстнымъ авторомъ былъ составленъ канонико-юридическій сборникъ, извѣстный подъ именемъ «Синтагмы въ XIV титулахъ».
- 2) Сборникъ этотъ въ своей первоначальной редакціи состоялъ изътрехъ частей: первая часть заключала въ себѣ только цифровыя цитаты церковныхъ правилъ, безъ свѣтскихъ законовъ, распредѣленныя систематически на главы, съ особыми надписями, въ XIV титулахъ; вторая часть заключала въ себѣ текстъ церковныхъ правилъ, расположенныхъ въ хронологическомъ порядкѣ; третью часть составлялъ систематическій сборникъ церковно-гражданскихъ постановленій, дошедшій до насъ, по общепринятому мнѣнію ученыхъ канонистовъ, въ повднѣйшей уже передѣлкѣ въ сборникъ, извѣстномъ теперь подъ названіемъ Collectio constitutionum ecclesiasticarum.
  - 3) Въ VII въкъ (между 629 и 640 годами) юристъ, извъстный подъ



именемъ Анонима Энантіофана (или Анонима младшаго) обработалъ первую часть Синтагмы въ XIV титулахъ въ Номоканонъ, а именно подъ церковныя правила, процитованныя здёсь только цифровыми знаками, подставилъ соотвётствующіе гражданскіе законы, заимствовалъ ихъ главнымъ образомъ, исключая новеллъ, изъ третьей части Синтагмы или Collectio constitutionum ecclesiasticarum, послё чего третья часть, какъ уже излишняя, естественно должна была отпасть, о чемъ и свидётельствуютъ сохранившіяся рукописи.

- 4) Кром'в Collectio constitutionum ecclesiasticarum, источникомъ гражданской части Номоканона, а именно извлеченій, недостающихъ въ Collectio, послужнии сочиненія тіхъ самыхъ юристовъ, которыя послужнии источникомъ и для Collectio constitutionum ecclesiasticarum, а именно: извлеченія изъ Институцій, недостающія въ Collectio, заимствованы изъ извістной Summa institutionum; извлеченія изъ Дигестъ, недостающія въ Collectio constitutionum ecclesiasticarum, заимствованы изъ комментарія Анонима старшаго, который служиль источникомъ и для текста Василикъ; извлеченія изъ Кодекса, недостающія въ Collectio constitutionum ecclesiasticarum, заимствованы изъ сокращеннаго текста Кодекса проф. Стефана; извлеченія же изъ новелль всі заимствованы, помимо Collectio, изъ особаго Еріtome novellarum, сліды котораго сохранились въ Еріtome ad Prochiron mutata (Cod. Bodlej. 3399 и Marc. 579) и въ Еріtome Marciana (Marc. 172).
- 5) Номоканонъ въ XIV титулахъ въ своей первоначальной редакціи имѣлъ большое употребленіе въ восточной деркви, сравнительно съ другими дерковно-практическими сборниками, а въ XI вѣкѣ онъ вошелъ въ большое употребленіе и въ русской деркви.
- 6) Въ IX въкъ (въ 883 году) Номоканонъ въ XIV титулахъ обработалъ константинопольскій натріархъ Фотій, главнымъ образомъ въ канонической части, дополнивъ ее цифровыми цитатами правилъ VI и VII вселенскихъ соборовъ и двухъ помъстныхъ такъ называемаго Двукратнаго 861 года и Софійскаго 879 года.
- 7) Съ X-го въка, со времени возстановленія въ греческой церкви памяти патріарха Фотія, Номоканонъ его получилъ самое широкое употребленіе по всему востоку, не только въ церковныхъ, но и въ гражданскихъ учрежденіяхъ византійской имперіи. А въ XIII въкъ, со времени полученія у насъ митрополитомъ Кирилломъ II болгарской Кормчей, Фотіовъ Номоканонъ сдълался извъстнымъ въ славянскомъ переводъ и въ русской церкви.
- 8) Съ XII въка, благодаря знаменитому комментарію Өеодора Вальсамона, Номоканонъ Фотія получилъ еще большее практическое значеніе, которое и упрочилось за нимъ въ греческой церкви даже до сихъ поръ.
- 9) За Номоканономъ Фотія съ комментаріемъ Вальсамона нужно признать важное историко-каноническое значеніе и не менте важное научно-юридическое значеніе.

10) Въ настоящее время Номокановъ Фотія съ комментаріемъ Вальсамона имъетъ для насъ главнымъ образомъ значеніе историческое, какъ историческій источникъ права, но въ то же время нельзя отрицать за нимъ и практическаго значенія, подтвержденіемъ чего служатъ, между прочимъ, факты нашей русской церковно-практической правовой жизни.

Вторая дасть труда профессора Нарбекова содержить въ себъ русскій переводъ Номованона патріарха Фотія съ толкованіемъ Вальсамона, предваренный предисловіемъ и снабженный примівчаніями. Переводъ исполненъ по изданію Ралли и Потли (Σύνταγμα των θείων καὶ ίερων κανόνων, t. I), новъйшему и лучшему, при чемъ въ сомнительныхъ и недоумънныхъ мъстахъ собственно Номоканона г. переводчикъ обращался за справками къ изданію его у Питры (Juris ecclesiastici graecorum historia et monumenta, t. II. 1868), а также нервдко сносился и съ изданіемъ Велля и Юстелля (Bibliotheca juris canonici veteris, t. II, 1661). Слъдуя изданію Ралли, г. Нарбековъ на первомъ місті своего перевода помъстилъ героическіе стихи Өеодора Вальсамона о толкованіи его на Номоканонъ, гдф церковныя правила и гражданскіе законы поэтически уподобляются неподвижнымъ звъздамъ и планетамъ, освъщающимъ пути вселенной, гдё восхваляются за свои труды по кодификаціи церковнаго и гражданскаго законодательства Фотій, «патріархъ во вселенной прославленный», и Левъ Премудрый, «могучій властитель надъ міромъ широкимъ». За этими стихами помъщены стихи того-же <del>О</del>еодора Вальсамона ко вселенскому патріарху Георгію Ксифилину, въ которыхъ Вальсамонъ, составившій комментарій на Номоканонъ Фотія, сравниваеть себя съ гостемъ Аскрейскимъ, прошедшимъ Харибду, и съ древнимъ израильтяниномъ, перешедшимъ Чермное море, приписываетъ честь исполненія этого подвига охранъ патріарха Георгія и просить его быть какъ-бы облачнымъ столпомъ его книги, недруговъ египтянъ попалить и не оставить его и въ будущемъ своимъ руководительствомъ на спасительномъ пути. После этихъ стиховъ, въ переводе следуетъ двойное предисловіе къ Номоканону Фотія, затвиъ индексъ того, какіе соборы и лица и сколько ихъ правиль вошли въ составъ настоящей Синтагмы, и индексъ XIV-ти титуловъ Номоканона. Наконепъ, следуетъ самый Номоканонъ Фотія съ толкованіемъ Вальсамона, которому предпосылается предисловіе Вальсамона. Переводъ памятника снабженъ многочисленными примъчаніями. Такъ какъ цифровыя указанія разныхъ законовъ въ Номоканон'в Фотія н въ толкованіяхъ Вальсамона очень часто расходятся съ позднавшими изданіями правовыхъ сборниковъ, то г. Нарбековъ въ подстрочныхъ примъчаніяхъ, прежде всего, указываеть соотвътствующія цитаты гражданскихъ законовъ, помъщенныхъ въ Номоканонъ и толкованіи, по современнымъ изданіямъ правовыхъ сборниковъ, дабы читатель легко могъ отыскать ихъ въ этихъ последнихъ, при чемъ указываеть въ Василикахъ Хеймбаха мъста многихъ изъ тъхъ постановленій, которыя отмъчены у Вальсамона, какъ непринятыя въ Василикахъ, и наоборотъ, от-

мѣчаетъ, какъ отсутствующія въ Василикахъ Хеймбаха, нѣкоторыя изъ такихъ постановленій, которыя обозначены у Вальсамона, какъ принятыя, и такимъ образомъ до некоторой степени восполняетъ издание Хейибаха. Въ примъчаніяхъ г. Нарбековъ восполняеть также и нъкоторыя недомольки Вальсамона, указывая источникъ нѣкоторыхъ постановленій тамъ, гдф у Вальсамона нфть такихъ указаній, и вообще указанія источниковъ, сдёланныя Фотіемъ или Вальсамономъ довольно неопредёленно, восполняеть, гдв нужно, подробностями, отмвчая главы и даже параграфы новелль, или фрагменты и параграфы Дигесть и т. п., чего часто нътъ у Фотія и Вальсамона, такъ что читатель выдержки изъ законовъ легко можеть найти въ подлинникъ. Кромъ того, г. переводчикъ въпримѣчаніяхъ указываеть по позднъйшимъ сборникамъ и цитаты помъщенныхъ въ комментарін Вальсамона новеллъ византійскихъ императоровъ и постановленій константинопольских патріарховь, пользуясь для сего изданіями Бонефидія, Леунклавія, Разли и Цахаріз, а также приводить цитаты и церковныхъ правилъ по Книгв правилъ, если гдв нибудь встрвчается въ этомъ разнорвчие. Въ этихъ же примвчанияхъ по мвстамъ отмъчаются и явныя, по мнанію г. переводчика, ошибки въ цитатахъ и даже въ самомъ текств, иногда двлаются пояснительныя добавленія къ тексту на основаніи подлиннаго текста законовъ или же на основаній схолій Василикъ, указываются параллельныя м'еста въ византійскомъ гражданскомъ законодательствъ и объясняются непонятные или малопонятные юридическіе термины и древнія названія разнаго рода, причемъ авторъ пользовался трудами Азаревича, Митюкова, Боголепова, Победоносцева, Дыдынскаго, Дюканжа, Рейске и другихъ. Наконецъ, съ цёлью показать отношеніе Номоканона Фотія къ нашей печатной Кормчей и облегчить пользованіе, въ нужныхъ случаяхъ, этою послівднею, отличающеюся иногда темнотой и неудобопонятностью, а иногда и неправильностью перевода византійскихъ гражданскихъ узаконеній на славянскій языкъ, г. Нарбековъ въ примічаніяхъ указываеть и соотвітствующія цитаты гражданских законовь по нашей печатной Кормчей книгъ; при этомъ, въ виду того, что текстъ печатной славянской Кормчей есть въ некоторомъ роде святыня, ныне къ тому же малодоступная, г. Нарбековъ приводитъ даже целикомъ славянскій тексть соответствующихъ церковно-гражданскихъ законовъ по Кормчей книге на ряду съ своимъ русскимъ переводомъ этихъ законовъ по Номоканону Фотія или комментарію Вальсамона, а также и съ греческимъ текстомъ по изданію Ралли. При переводъ византійскаго памятника профессоръ Нарбековъ старался по возможности соблюдать точность и върность подлиннику и избъгалъ перифраза, а свои пояснительныя добавленія заключиль въ скобки. Въ приложеніи къ переводу (стр. I-L) пом'єщены три указателя: 1) зако-. новъ изъ Corpus juris civilis, которые приводятся въ Номоканонъ Фотія съ толкованіями Вальсамона, 2) новелль византійскихъ императоровъ после Юстиніана и постановленій Константинопольских патріарховъ,

встръчающихся въ томъ же памятникъ, и 3) юридическихъ терминовъ и разныхъ древнихъ названій, находящихся тамъ же.

Трудъ казанскаго профессора В. А. Нарбекова представляеть замѣчательное явленіе въ наукъ церковнаго права. Въ первой части этого труда почтенный авторъ прекрасно исполнилъ взятую имъ на себя задачу -- подвести итогъ научно-литературныхъ изысканій о Номоканон в патріарха Фотія съ толкованіемъ Вальсамона и представиль здёсь весьма пенное изследованіе исторіи этого памятника и его значенія въ области права. Онъ весьма тщательно изучиль всю иностранную и русскую литературу предмета и въ своихъ научныхъ выводахъ стоитъ вполив на высотв современныхъ научныхъ возэрвній по вопросу о Номоканов Фотія. Но выше этого изследованія стоить вторая и основная часть труда г. Нарбекова — переводъ Номоканона Фотія съ комментаріемъ Вальсамона. Почтенный ученый единолично исполниль здёсь весьма трудную задачу, потому что для осуществленія этого труда автору недостаточно было знать византійскій греческій языкъ, но необходимо было изучить искусственный юридическій грекоримскій языкъ среднев вковой Византіи и въ совершенств в усвоить его спеціальный смысль и употребленіе. Но нашь ученый не ограничися однимъ переводомъ Номоканона, но снабдилъ этотъ переводъ иногочисленными и разнообразными примъчаніями, стоившими автору, безспорно, весьма упорнаго, кропотливаго и продолжительнаго труда, но сделавшими его работу весьма интересною и полезною. Словомъ, профессоръ Нарбековъ преодолель большія трудности и издаль въ свътъ замъчательную работу, которая служитъ прямымъ дополненіемъ другого сочиненія нашего автора «Толкованіе Вальсамона на Номоканонъ Фотія» (Казань, 1889), а также давно изданнаго громаднаго труда Московскаго общества любителей духовнаго просвъщенія подъ заглавіемъ: «Правила свв. Апостоловъ, вселенскихъ и поместныхъ соборовъ и святыхъ отцевъ съ толкованіями Зонары, Вальсамона и Аристина». Вполнъ справедливо, поэтому, Казанская духовная академія удостоила нашего автора за разсматриваемое сочинение ученой степени доктора церковнаго права.

А. П. Лебедевь, Исторія раздъленія церквей въ ІХ, Х и ХІ въкахъ. Съ подробнымъ указателемъ русской литературы, относящейся къ этому предмету, съ 1841 по 1900 10дъ. Москва, 1900 г., стр. VIII—415.—Новая книга профессора А. П. Лебедева представляетъ пятый томъ полнаго собранія его церковно-историческихъ сочиненій, изданіє коихъ предпринято авторомъ по поводу исполнившагося въ 1895 году 25-ти-лътія его ученолитературной дъятельности. Она обозръваетъ исторію взаимныхъ отношеній и споровъ византійской и римской церквей въ ІХ—ХІ въкахъ, приведшихъ къ ихъ раздъленію. Книга состоитъ изъ трехъ отдъловъ, въ каждомъ изъ которыхъ обозръвается исторія сношеній Византіи и Рима въ тотъ или другой въкъ.

Въ отдълъ первомо ръчь идеть о сношеніяхъ Византіи и Рима въ де-

вятомъ въкъ. Отдълъ состоитъ изъ введенія и восьми главъ изслъдованія. Во введеніи (стр. 1-34) почтенный ученый выясняеть происхожденіе въ ніздрахъ византійской церкви партій игнатіанской и фотіанской и дълаетъ ихъ характеристику. Для уясненія этого вопроса онъ обращается ко временамъ патріарховъ Тарасія, Никифора и Менодія и ставить происхожденіе партій игнатіанской и фотіанской въ связь съ твии разногласіями и спорами, какіе имвли мвсто въ византійской церкви при указанныхъ патріархахъ по поводу такъ называемый оіхочодія въ отношенін къ законамъ и канонамъ. По воззрвнію профессора Лебедева, партія патріарха Игнатія по своимъ стремленіямъ, идеаламъ и дівятельности примыкала къ темъ церковнымъ партіямъ, которыя заявили себя противодъйствіемъ патріархамъ Тарасію, Никифору и Месодію, проводившимъ въ жизнь принципъ оіхочомія, а партія Фотія представляла собою какъ бы продолжение дъятельности и стремлений, кажими были одушевлены упомянутые три патріарха въ борьбѣ съ протестовавшими противъ нихъ лицами. Характеристика этихъ двухъ партій и стоявційхъ во глав'й ихъ патріарховъ Игнатія и Фотія, сдівланная умівлою рукою профессора Лебедева, вполнъ подтверждаеть этоть его взглядъ.

Въ следующихъ за введеніемъ восьми главахъ перваго отдела подробно излагается исторія патріарха Фотія, описываются обстоятельства его двукратнаго патріаршества и столкновеніе съ патріархомъ Игнатіємъ, а главнымъ образомъ повъствуется о его борьбъ съ римскими папами въ защиту самостоятельности восточной церкви и въ посрамленіе гордыни Рима. Въ частности, въ главъ первой (стр. 35 – 51) описываются сношенія Византіи п Рима отъ начала патріаршества Фотія (857 г.) до собора 861 года, выразявшіяся въ столкновеніи Фотія съ римскимъ папою Николаемъ I. Во второй главъ (стр. 51-64) ръчь идетъ о константинопольскомъ соборв 861 года, именуемомъ Перво-вторымъ или Двукратнымъ, на которомъ былъ осужденъ патріархъ Игнатій. Глава третья (стр. 65-103) описываеть борьбу папы Николая I съ патріархомъ Фотіемъ съ 861 по 867 годъ, во время которой папа не только лишилъ Фотія патріаршаго и епископскаго достоинства, но и званія простого клирика, требоваль, чтобы Фотій и Игнатій прибыли въ Римъ на судъ папы, и объявиль, что Фотій никогда не дождется снятія съ него запрещенія въ священнослужении и утверждения въ патріаршемъ достоинствъ; лишь смерть папы Николая въ 867 году прекратила дальнъйшую его борьбу съ Фотіемъ, а на Константинопольскомъ соборъ того же года папа былъ осужденъ. Въ главъ четвертой (стр. 104-126) разсказывается о начальныхъ годахъ (867-869) второго патріаршества Игнатія, оказавшихся весьма благопріятными для папства въ смысл'в осуществленія требованій къ восточной церкви со стороны папы Николая. Въ главъ пятой (стр. 127-200) описывается Константинопольскій соборъ 869-870 года, признаваемый на западъ VIII вселенскимъ соборомъ; этотъ соборъ имълъ десять засъданій, которыя подробно и разсматриваются здівсь, и осудиль па-

тріарха Фотія; однако этотъ соборъ, по словамъ Гергенретера, вскоръ быль «совсемь забыть, остались безь употребления и его правила, ни одинъ греческій канонисть не комментируеть этихъ правиль, ни одинъ юридическій сборникъ не приводить ихъ текста, они какъ будто бы сквозь землю провалились и только немногія греческія рукописи сохранили сокращенный тексть актовъ этого собора» (II, 510). Въ главъ шестой (стр. 201-233) річь идеть о нестроеніяхь второго патріаршества Игнатія, о занятіи Фотіемъ, посл'в смерти Игнатія, константинопольской патріаршей каоедры и объ отношеніи къ нему папъ Адріана II и Іоанна VIII, изъ которыхъ последній призналь уже Фотія законнымъ патріаркомъ. Въ главъ седьмой (стр. 234-298) разсказывается о константинопольскомъ соборъ 879-880 года, именуемомъ Софійскимъ и признаваемомъ иногда на Востокъ VIII вселенскимъ; этотъ соборъ состоялся при участін папскихъ легатовъ и уполномоченныхъ отъ всёхъ восточныхъ патріарховъ, имѣлъ семь засѣданій, которыя, по словамъ Гергенретера, прославлениемъ Фотія открылись и этимъ же прославлениемъ закрылись (П, 524), и имъть весьма важное значеніе для византійской церкви, такъ какъ положилъ конецъ смутамъ, возникшимъ здёсь съ 869 года, и нанесъ ударъ папскому авторитету. Наконецъ, въ главъ восьмой (стр. 298 — 301) описывается новая и последняя борьба противъ Фотія папы Іоанна VIII, который остался недоволень константинопольскимъ соборомъ 879 года и сталь требовать отъ византійских властей передачи болгарской церкви въ въдъніе римской канедры; получивъ въ этомъ отказъ, онъ въ 881 году произнесъ анаеему на Фотія. Въ 886 году патріархъ Фотій вынуждень быль оставить Константинопольскую канедру; онъ скончался 6 февраля 891 года.

Отдёль второй, состоящій изъ одной главы (стр. 302—320), обозрёваеть взаимныя отношенія византійской и римской церквей при Константинопольскомъ патріархё Николає Мистикі (906—925 г.). Эти отношенія, по характеру непріязненныя, возникли по поводу четвертаго брака императора Льва VI Мудраго, противъ котораго возсталь патріархъ Николай, но который быль признанъ правильнымъ со стороны римскаго папы Анастасія III, вибіпавшагося въ дёла византійской церкви. Патріархъ Николай за свой протесть быль лишенъ каоедры и удаленъ въ изгнаніе, однако впослідствій онъ быль возвращенъ на престоль и даже вибстів съ римскими легатами, прибывшими въ Константинополь, предаль проклятію соблазнъ, произведенный на Востоків четвертымъ бракомъ императора Льва VI.

Въ третъемъ отдълъ, посвященномъ XI въку, описывается окончательное раздъление перквей въ 1053—1054 году (стр. 321—342). Оно состоялось при константинопольскомъ патріархъ Михаилъ Керуларіи и римскомъ папъ Львъ IX и вызвано ближайшимъ образомъ обличеніемъ заблужденій западной перкви въ письмъ патріарха Михаила къ епископу Іоанну Транійскому; папа отвътилъ на это письмо раскрытіемъ ученія о

Digitized by Google

главенств'в римской церкви и уничижительнымъ отзывомъ о церкви константинопольской, а папское посольство, во глав'в съ Гумбертомъ, прибывшее въ Константинополь для политическихъ переговоровъ съ императоромъ Константиномъ Мономахомъ, не встр'втило въ патріарх'в желанія соотв'єтствовать видамъ и нам'вреніямъ папы и, въ своей надменности, дошло до того, что 16 іюля 1054 года анавематствовало константинопольскую церковь съ ея патріархомъ, который 20 іюля того же года отв'єтилъ римской церкви и пап'в т'ємъ-же.

Въ общемъ заключеніи (стр. 342—344) своей книги профессоръ Лебедевъ пишетъ, что дъйствительный посодъ къ окончательному раздъленію церквей дала церковь римская, которая, какъ положившая начало раздоровъ, должна и нести отвътственность за печальныя ихъ слъдствія предъсудомъ исторіи.

Въ приложени (стр. 345—415) помѣщенъ критико-библіографическій обзоръ русской литературы, относящейся къ исторіи раздѣленія церквей въ ІХ—ХІ вѣкахъ. Здѣсь обозрѣваются труды: А. Н. Муравьева («Правда вселенской церкви о римской и прочихъ патріаршихъ каоедрахъ». Спб. 1841), Анонима («Михаилъ Керуларій, патріархъ константинопольскій». Кіевъ, 1854), Волкова («Николай Мистикъ....» 1861), проф. А. С. Лебедева, проф. И. М. Добротворскаго, митрополита Герасима Яреда, проф. А. П. Лебедева, проф. Скабалановича, Платонова, Преображенскаго, проф. А. М. Иванцова-Платонова и епископа Іоанна Митропольскаго.

С. Терновскій, Очерки изъ церковно-исторической неографіи. Области воеточных патріархов православной церкви до ІХ вика. Съ литографированною картою для изученія древней церковной исторіи. Казань, 1899 г., стр. 334. — Очерки изъ церковно-исторической географіи профессора С. А. Терновскаго составлены въ виду того, что географическія познанія совершенно необходимы для пониманія исторических событій. Еще первый церковный историкъ Евсевій, епископъ кесарійскій, и знаменитый толкователь священнаго писанія, блаженный Іеронимъ, считая знаніе библейской географіи необходимымъ для надлежащаго пониманія священной исторіи и священнаго писанія, оставнии намъ сочиненія по библейской географіи. Теперь прошло много віковъ со времени Рождества Христова, было и много важевищихъ событій въ исторіи новозавётной христіанской церкви. Для пониманія ихъ необходимо им'єть подъ руками трудъ по церковной географіи. Между тімь такого труда у нась ніть. Тв географическія свідівнія, которыя пріобрітаются изъ существующихъ учебниковъ географік, совершенно недостаточны для изучающихъ церковную исторію, такъ какъ для нихъ необходимы особыя, спеціальныя географическія познанія. Для нихъ не такъ важно знать о столицахъ, промышленныхъ центрахъ, внёшнемъ благосостояніи жителей извёстной страны. Имъ нужно знать о пустыняхъ и монастыряхъ, о храмахъ и благочестін жителей, о м'естностяхь, часто весьма незначительныхь, но прославленныхъ теми или иными церковно-историческими событіями. Въ

виду этого, профессоръ Терновскій и взяль на себя задачу составить рядь очерковь изъ церковно-исторической географіи. На первый разъ онъ описаль области восточныхъ патріарховъ православной церкви, ограничившись данными для изученія только древней церковной исторіи (до ІХ-го вѣка) и притомъ только важнѣйшихъ церковно-историческихъ событій. Свой трудъ г. Терновскій составиль на основаніи сочиненій — Вильтша, Бингама, Лекіена, Моритца, Рера, Олесницкаго, Норова, епископа Порфирія Успенскаго, Петрова, Дмитріевскаго и другихъ. Онъ состоить изъ шести отдѣльныхъ очерковъ.

Въ первомо очеркъ (стр. 5-114) описывается патріархать ісрусалимскій. Здёсь сначала разсказывается о постепенномъ возвышеніи Іерусалима и его епископа и полученіи последнимъ правъ патріарха на Халкидонскомъ соборъ 451 года. Въ составъ јерусалимскаго патрјархата, по римскому дівленію, входили три провинціи: 1) Палестина первая, заключавшая въ себв часть Галилен, всю Самарію и всю Іудею и Идумею, 2) Палестина вторая, заключавшая въ себъ большую часть Галилеи и почти всю Заіорданскую страну, и 3) Палестина третья, въ которую входило очень большое, но почти не заселенное пространство къ югу отъ Мертваго моря до Синайскаго полуострова. Естественными границами патріархата были на съверъ Ливанскія горы, на югъ Синай и Аравійскій заливъ, на западъ Средиземное море, Египетъ и Героополитскій заливъ, а на востокъ Пустынная Аравія и заливъ Эланитскій. На этомъ небольшомъ пространствъ въ V-VI въкахъ было до 50 епископій, въ числъ конхъ было 25 митрополій. Посл'в этихъ общихъ зам'вчаній, авторъ переходить къ обзору замъчательныхъ мъстностей въ каждой изъ провинцій іерусалимскаго патріархата. Описывая Палестину вторую, онъ предварительно ведеть рвчь о Галилев, говорить о ея территоріи, плодородін, населенін, его нравахъ, религін и языкв, а затвиъ подробно обозрвваеть следующія Галилейскія местности, ознаменованныя теми или иными перковно-историческими событіями: Назареть, Оаворь, Кану, Генисаретское озеро, Капернаумъ, Хоразинъ, Виосаиду, Магдалъ, Тиверіаду и Кесарію Филиппову; въ такомъ же порядкъ сдълано описаніе и Заіорданской страны или Переи и ся городовъ — Пеллы и Скисополя. Въ описаніи Палестины первой сдёланы предварительныя сообщенія о Самаріи, Іудев и Идумев, а затвиъ обозрвваются следующія въ нихъ города и **мъстности:** Самарія, Неаполисъ — древній Сихемъ, Косарія Палестинская, Іоппія или Яффа, Аскалонъ, Газа, Маюма Газская, Лидда или Діосполисъ, Іерусалимъ, горы Сіонъ, Акра, Моріа и Везета, Виелеемъ, лавра св. Саввы и киновія преподобнаго Өеодосія. Обозр'ввая примівчательныя мівстности Палестины третьей, профессоръ Терновскій описываетъ пустыню Форанъ и гору Синай съ ея монастыремъ.

Во *втором*ю очеркѣ (стр. 115—148) рѣчь идеть о патріархатѣ алевсандрійскомъ, въ составъ котораго входили весь Египеть, Ливія и Пентаполь. И здѣсь предварительно сообщается о распространеніи христіанства въ александрійскомъ патріархать, его постепенномъ возвышеніи, населеніи и его особенностяхъ, а затыть описываются слыдующіе города и м'юстности патріархата: Александрія и ея церкви — Бавкалійская въ честь апостола Марка, Кесаріонъ и св. Іоанна Крестителя, Тмуитъ, Пелузіумъ, Вавилонъ, Арсеноя, Нитрійская пустыня, Скитская пустыня, Оиваида, Ликополь, Комана, Писперъ, монастырь св. Антонія, Тавениа, Пентаполь, Кирена, Птолеманда, Мармарика, Абиссинія или Эсіопія и южная Аравія съ ся жителями Гомеритами.

Въ третьем очерк (стр. 149—220) описывается патріархать антіохійскій, въ составъ котораго входили римскія провинціи, лежавшія главнымъ образомъ между Средиземнымъ моремъ и Персією и называвшіяся восточными или востокомъ, а именно: Аравія, Финикія, Сирія, Киликія, Исаврія, Месопотамія и провинція Евфратская. Посл общихъ замвчаній о состояніи христіанства въ антіохійскомъ патріархат въ древнее время и о природ и населеніи каждой провинціи въ отдільности, профессоръ Терновскій описываетъ слідующіе города и містности: Бостру, Тиръ, Сидонъ, Берить — ныні Бейрутъ, Дамаскъ, Пальмиру, Емессу, Антіохію Сирійскую, Дафну, Селевкію Піерія, Лаодикею, Апамею, Тарсъ, Аназарбъ, Мопсуестъ, Селевкію Исаврійскую, Самосаты, Іераполь, Киръ, Германицію, Едессу, Амиду и Низибію.

Въ четвертомъ очеркъ (стр. 221—224) описывается церковь на островъ Кипръ съ его городами: Китіумомъ, Тримиеунтомъ, Саламиномъ-Констанціей и Арсиноею.

Въ пятомъ очеркъ (стр. 225—228) ръчь идеть о церкви въ Персіи, подъ именемъ которой разумъется громадная территорія, гдъ были древнія царства: ассирійское, вавилонское, мидійское и персидское. Въ очеркъ описываются слъдующія города персидской церкви: Вавилонъ, Ниневія, Экбатана, Персеполь, Селевкія и Суза.

Наконецъ, въ шестомъ очеркъ (стр. 229-334) описывается патріархатъ константинопольскій. Здісь сначала говорится объ основаніи Константинополя, состояніи въ немъ христіанства, постройк'в церквей и монастырей и объ учрежденіи константинопольскаго патріархата, окончательно состоявшемся на четвертомъ вселенскомъ — Халкидонскомъ соборъ 451 года, 28 правиломъ котораго въдънію константинопольскаго патріарха были подчинены діоцезы: понтійскій, асійскій и еракійскій, т. е. вся Малая Азія, за исключеніемъ Киликіи и Исавріи, и часть земель на Балканскомъ полуостровъ. Потомъ описывается провинція понтійскаго діоцеза съ ихъ городами, а именно: Каппадокія (Кесарія, Нисса, Назіанзъ, Тіана и Сасима), Арменія малая (Севастія и Кукузъ), Понтъ Полеманкусъ (Неокесарія, Комана и Трапезунть), Геленопонть (Амасія и Синопъ), Пафлагонія (Гангра и Амастрида), Галатія (Анкира), Виоинія (обители — Авксентіева, Олимпійскія и другія, Никомидія, Еленополь, Халкидонъ и Никея). Далее сообщается о діоцезе азійскомъ, въ составъ котораго входили провинціи: Гелеспонтъ (города Кизикъ и Троада), Азія (Пергамъ, біатира, Сарды, Филаделфія, Смирна, Ефесь, острова Патмось, Магнезія и Траллы), Фригія (Лаодикея, Іераполь, Колоссы, Пепуза и Дорилей), Карія (Милеть), Ликія (Мура и Патара), Цикладскіе острова, Памфилія (Атталія и Пергія), Ликаонія (Иконія, Листра и Дервія) и Писидія (Антіохія и Филомелія). Въ составъ оракійскаго діоцеза входили провинціи: Европа (городъ Ираклія), Оракія (Филиппополь), Гемимонть (Адріанополь), Родопъ (Траянополь), Скибія и Мизія нижняя (Маркіанополь, иначе Преслава).

Къ книгъ профессора Терновскаго приложена литографированная карта патріархатовъ: іерусалимскаго, антіохійскаго, александрійскаго, константинопольскаго и римскаго.

Сочиненіе г. Терновскаго отвівчаєть насущной ученой и учебной потребности и, въ силу этого, является весьма полезнымъ. Оно написано прекраснымъ популярнымъ языкомъ, живо и интересно и читается съ удовольствіемъ.

- А. П. Лебедевъ, Дерковно-историческія повыствованія общедоступнаго содержанія и изложенія. (Изъ давних времень христіанской церкви). Москва, 1900 г., стр. 340. Книга составляеть девятый томъ полнаго собранія церковно-исторических сочиненій профессора А. П. Лебедева. Въсоставъ ея вошли десять сл'ёдующих статей общедоступнаго содержанія изъ древней исторіи христіанской церкви, изложенных популярно.
- 1. Поучительныя черты домашней и семейной жизни древнихъ христіанъ (стр. 1—27). Здёсь разсказывается о томъ, какъ проводили время древніе христіане, какъ они молились, какую употребляли пищу и напитки, какъ относились къ дёвству и брачному состоянію, какъ воспитывали дётей и т. п.
- 2. Обращеніе императора Константина Великаго въ христіанство (стр. 28—49). По сообщенію автора, обращеніе Константина въ христіанство состоялось частію подъ вліяніемъ на него отца и знакомства съ христіанами, частью же по небесному призванію, выразившемуся въ видівній св. Креста.
- 3. Первый христіанскій императоръ на тронѣ римскихъ цезарей (стр. 50—82). Въ статьѣ характеризуется императоръ Константинъ Великій и на его примѣрѣ показывается, какое могущественное дѣйствіе имѣетъ христіанство на нравственное усовершенствованіе человѣка, какой коренной переворотъ производитъ въ его жизни, открывая для него благороднѣйшія цѣли и средства для ихъ осуществленія.
- 4. Язычество и христіанство по ихъ вліянію на питомпевъ греческихъ и латинскихъ школъ II, III и IV вёковъ (стр. 83—132). Въ этомъ историческомъ очеркѣ параллельно описываются языческія и христіанскія школы II—IV вёковъ въ отношеніи преподаваемыхъ въ нихъ наукъ, учителей, дисциплины и нравственнаго воздёйствія на учащихся, а вмёстѣ съ тѣмъ рѣшается и тотъ вопросъ, какимъ образомъ христіанскіе юноши, обучаясь въ языческихъ школахъ, выносили отсюда

все полезное и лучшее и отстранялись отъ всего вреднаго и худнаго. Причина заключалась въ глубокомъ религіозно-нравственномъ вліяніи на дѣтей христіанской семьи и въ особыхъ правилахъ, коими христіанскіе юноши руководились въ отношеніи къ языческой наукѣ и учителямъ во все время своего обученія въ языческихъ школахъ.

- 5. Церковные доходы въ первые въка и ихъ употребление на дъла благотворительности (стр. 133—151). Здъсь сообщается, что въ древнее время почти всъ церковные доходы, состоявшие изъ обыкновенныхъ добровольныхъ сборовъ, начатковъ и десятины отъ стяжаний, прибыли отъ недвижимыхъ имуществъ и чрезвычайныхъ сборовъ, или на дъла благотворительности, которая въ древности была организована систематически и правильно.
- 6. Соборъ при «Дубѣ» (403 г.) или тяжкое испытаніе въ жизни св. Іоанна Златоуста (стр. 152—182). Разсматривается о несправедливомъ осужденіи св. Іоанна Златоуста его врагами на соборѣ «при Дубѣ» въ 403 году и удаленіи его въ изгнаніе, изъ котораго однако невинно осужденный страдалецъ вскорѣ былъ возвращенъ и опять занялъ константинопольскую каеедру.
- 7. Паломничество въ Святую Землю во времена древней церкви (стр. 183—222). Въ очеркъ ръчь идеть о томъ, какія лица путешествовали въ Палестину въ періодъ до ІХ въка и по какимъ побужденіямъ они совершали это паломничество, какія мъста преимущественно 
  обозръвали во Святой Землъ и какія выносили впечатльнія отъ этого 
  путешествія, какъ смотръли на этотъ благочестивый обычай отцы и 
  учители церкви ІV и V въковъ и какія произошли въ немъ перемъны 
  подъ вліяніемъ магометанскаго владычества въ Палестинъ въ VII въкъ; 
  при этомъ въ очеркъ представленъ анализъ нъкоторыхъ произведеній 
  паломнической литературы до ІХ въка.
- 8. Разсказы изъ исторіи христіанской аскетической жизни.
  1) Аскетическія пощенія и 2) Аскетическія лишенія въ одеждѣ и жилищѣ (стр. 223—251). Рядъ историческихъ примѣровъ аскетическихъ подвиговъ, вызванныхъ соотвѣтствующими нравственно-аскетическими воззрѣніями.
- 9. Публичныя зрёлища и голосъ древней христіанской церкви по поводу нихъ (стр. 252—298). Описываются различные виды публичныхъ зрёлищъ въ древнее время (театральныя представленія, гладіаторскія игры и конскія ристалища) и приводятся сужденія противъ нихъ отцевъ и учителей церкви, постановленія соборовъ и распоряженія императоровъ.
- 10. Борьба христіанской церкви древних временъ противъ увлеченія азартными играми (стр. 299—324). Описываются виды азартных в игръ въ древности и раскрывается отрицательное къ нимъ отношеніе со стороны церкви.

Наконецъ, въ приложении помъщенъ этюдъ подъ заглавіемъ: Про-

исхожденіе монашества (стр. 325—340), въ дополненіе къ статъй восьмой. Здівсь сообщается, что христіанское монашество не есть явленіе оригинально-церковное, а принадлежить къ кругу обнаруженій общерелигіознаго или религіозно-философскаго характера. Но оно отличается оть языческаго аскетизма по идей, такъ какъ въ христіанскомъ монашестві преобладаетъ принципъ нравственный, принципъ борьбы духа съ плотію въ видахъ самоусовершенствованія, а въ аскетизмів языческомъ преобладаетъ принципъ метафизическій: здівсь плоть презирается какъ продуктъ злого начала, матеріи, препятствующей сліянію съ Единымъ. Монашество появилось прежде всего въ Египтів по той причинів, что здівсь преимущественно были развиты идеи аскетизма.

Ю. Кулановскій, Аланы по свидиніями классическихи и византійскихи ви сателей. Кіевъ, 1899 г., стр. III + 72. - Въ этой брошюръ профессоръ Ю. Кулаковскій тщательно собраль свіддінія классических и византійскихъ писателей объ аланахъ, предкахъ ныибшнихъ осетинъ, обитавшихъ въ южно-русскихъ степяхъ и на сврерномъ Кавказв. Сначала онъ приводить свёденія о населеніи южно-русских степей у Геродота и Страбона, которые называють его Скиевами и Савроматами или Сарматами и вообще довольно противоречиво говорять относительно территорін этихъ народовъ. Имя аланъ впервые упоминается во времена Нерона у писателей Сенеки младшаго и Лукана, изъ коихъ первый называетъ аланъ какъ враговъ имперіи на нижнемъ Дунав, а второй пом'вщаетъ ихъ въ страпахъ прикавказскихъ. Точное пріуроченіе имени аланъ къ обитателямъ степей передняго Кавказа дано у Іосифа Флавія, колорый въ описанів событій іудейской войны сообщаеть о страшномъ нашествік съ съвера, которому подверглась въ 72 году нашей эры Арменія и Мидія, при чемъ варваровъ, совершившихъ это нашествіе, онъ называеть аланами, прибавляя въ поясненіе, что это «Скиоы, обитающіе около Танапса и Мэотійскаго озера». Объ этомъ нашествіи говорить также Тапить. Въ 133 году аланы сдёлали опустопительное нашествие на Арменію и Мидію и дошли до Каппадоків. Ихъ призваль на помощь царь Иверін, Фарасманъ II, въ своихъ столкновеніяхъ съ пароянами. Царь последнихъ Вологезъ III откупился отъ насильнековъ щедрыми подачками, а римляне предприняли противъ нихъ военныя действія изъ Каппадоків, гдв въ ту пору состояль преторомъ Арріанъ, который написаль объ этомъ спеціальное сочиненіе подъ заглавіемъ: «'Αλανική ιστορία». На основаніи сохранившихся скудныхъ фрагментовъ этого сочиненія и свидътельства Іосифа Флавія можно пріурочить имя аланъ къ той части сарматскаго племени, которая занимала въ первые въка нашей эры съверные предгорья средняго Кавказа и степныя пространства къ свверу до береговъ Моотійскаго озера и теченія ріжи Танаиса. Въ конці ІІ віжа нашей эры, подъ вліяніемъ переселенія готовъ, часть аланскаго племени придвинулась къ границамъ имперін и, сохраняя свою національную особность, была во враждебныхъ къ ней отношеніяхъ. Въ 242 году близъ Филиппополя императоръ Гордіанъ III наткнулся на аланскій отрядъ, потерпъть отъ него поражение и быль убить. Позднъе съ ними имъль военное дело императоръ Авреліанъ. Подъ вліяніемъ того же нашествія готовъ, аланы проникли и на территорію Крыма. Въ концѣ IV вѣка въ южно-русскія степи явились съ востока новые завоеватели гунны, которые подчинили себъ аланъ. О намествіи гунновъ сообщаеть писатель Амміанъ Марцеллинъ, который въ свое сочиненіе вставиль и экскурсь объ аданахъ; онъ помъщаетъ ихъ къ востоку отъ Моотиды и теченія ръки Танаиса, т. е. на исконной ихъ территоріи, и описываетъ какъ племя дикое и воинственное. Будучи подчинены гуннами, аланы принпмали (съ 371 г.) непосредственное участіе во всёхъ дальнейшихъ завоеваніяхъ своихъ поб'єдителей. Съ ними вм'єсть они разрушили державу Эрманрика остготскаго, участвовали въ натискъ гунновъ на вестготовъ (375 г.) и совершали набъги на греко-римскую имперію при императорахъ Валентъ, Граціанъ и Өеодосіи. При императоръ Граціанъ аланы были уже на службъ имперіи и составляли отдъльный отрядъ въ числъ полковъ римской армін. Аланскій полкъ существовалъ и при преемникахъ Граціана. Въ началь V выка другая часть аланъ винств съ вандалами, къ коимъ она примкнула, подъ вліяніемъ напора готовъ выселилась въ Галлію. О судьбів ихъ въ Галлін профессоръ Кулаковскій также сообщаеть свъдънія на основаніи западныхъ писателей, а въ заключеніи пишеть (стр. 45), что аланы подверглись здёсь культурному вліянію имперіи, слились съ остатками туземнаго романизованнаго населенія и потеряли свою національность. Но та часть племени, которая осталась на родинъ, сохранила свою политическую и національную самостоятельность и имъла свою дальнъйшую исторію. Первое упоминаніе объ аланахъ на ихъ прикавказской родинъ (послъ Анміана Марцеллина IV в.) принадлежить современнику Юстиніана, Прокопію, который въ описаніи войнъ этого императора неръдко говоритъ и объ аланахъ. Въ 576 году аланы, по сообщенію Менандра, были разгромлены турками. Віроятно, при император'в Ираклін (610-646) аланы были покорены хазарами, такъ какъ за цівое столітіе оть конца VI до конца VII віска у византійских в писателей и тътъ никакихъ упоминаній объ аланахъ. Въ самомъ началъ VIII въка объ аланахъ упоминаетъ Ософанъ, разсказывающій одинъ эпизодъ изъ жизни императора Льва до вступленія его на византійскій престоль. Изъ подробностей этого эпизода можно заключить, что аланы въ ту пору жили подъ управленіемъ національныхъ царей, принимали участіе въ международныхъ отношеніяхъ вполев независимо отъ хазарскаго хана и хранили память о своихъ исконныхъ дружескихъ связяхъ съ Византіей. Въ теченіе всего VIII въка опять нъть никакихъ упоменаній объ аданахъ въ византійскихъ источникахъ. Но, очевидно, сношенія съ Византіей не прерывались за это время, такъ какъ началу Х въка принадлежить событіе, свидітельствующее объ усиленіи вліянія Византів на этотъ народъ, а именно обращение аланъ въ христіанство, состояв-

шееся въ патріаршество Николая Мистика («Византійскій Временникъ», т. V. вып. 1-2, стр. 1-18). Съ ослаблениемъ хазаръ аланы пріобреди большее значение въ кругозоръ византийской политики. Они были дружественнымъ христіанскимъ народомъ въ дальнихъ стверныхъ странахъ, на который могла опереться Византія въ своихъ международныхъ отношеніяхъ. Такую именно роль и значеніе даеть имъ императоръ Константинъ Порфирородный въ сочинении De administrando imperio. Вообще въ Х въкъ аланы представляли значительную политическую силу, съ которою Византія находилась въ постоянныхъ дипломатическихъ сношеніяхъ и которою она пользовалась въ интересахъ своей политики. И въ последующее время сношенія Византіи съ аланами не прекращались до конца XII въка. Въ началъ XIII въка они подверглись нашествію татаръ, но послъ перваго натиска новаго врага аланы еще не потеряли своей самостоятельности, какъ свидетельствують венгерскій монахъ Юліанъ, посетившій Аланію около 1235 года, и аланскій епископъ Өеодоръ, около половины XIII въка отправившій посланіе константинопольскому патріарху (Визант. Врем., т. VI, вып. 1 и 2, стр. 235). Таковы же свидетельства путемественниковъ Плано Карпини и Рубруквисъ (1253 г.). Въ XIV въкъ аланы испытали новый погромъ отъ Тамерлана. Византійскій писатель XV века Даоникъ Халкондилъ говорить о храбрости аланъ, ихъ христіанствів и особомъ языків. Наконецъ, свіддінія объ аланахъ въ Крыму сохранились у епископа Өеодора, Георгія Пахимера, который сообщаєть объ участій алань въ событіяхь XIV віка на Балканскомъ полуостровъ, и у историка Дуки въ разсказъ о событіяхъ 1462 года.

Извъстія Русскаго Археологическаго Института въ Константинополь. IV. Выпускъ 1. Софія. Държавна печатница. 1899. Стр. 203.

Въ составъ выпуска вошли следующія статьи.

1. 6. И. Успенскій, Надпись царя Самуцла (стр. 1—4). Въ селенія Германъ, по близости отъ озера Преспы, гдё въ концё Х-го въ начатё ХІ-го въка былъ центръ славянской политической дёятельности и находилась столица царя Самуцла, имбется славянскій памятникъ первостепенной важности. Это — надгробная плита, найденная, какъ говорятъ мъстные жители, при постройкъ новой церкви въ 1888 году и имбющая славянскую надпись. Каменная плита имбетъ дл. 1,25 м., шир. 0,52 м. По продольной линіи плиты высъчены три креста, по бокамъ коихъ замётны пробоины, указывающія на то, что сохранившіяся нынё углубленія были сдъланы для металлическихъ крестовъ, прикрёпленныхъ къ плитё гвоздями. Надпись выбита не по всей плитё, а занимаетъ только верхній уголъ ея. Надпись заключаеть въ себё свидётельство касательно семейной усыпальницы Плишмановичей, и вполнё вёроятно, что скромная Германовская церковь скрываетъ подъ собою могилу и самого Самуила. Надпись заключаеть въ себё слёдующее чтеніе:

Въ има штьца и съина и с(ва)таго доуха а-



ЗЪ САМОНЛЪ РАБЪ БО(Ж)Н
ПОЛАГАЖ ПАМАТЬ (ШТЬЦ)
В Н МАТЕРИ И БРАТ(В И)
А КРЪСТВУЪ СИ(УЪ СИ)
ИМЕНА ОУСЪПЪЩ(ИУЪ НИ)
КОЛА РАБЪ БОЖИ (....)
В ДАВ(Ы)ДЪ, НАПИ(САВЪ)
ЛВТО ОТЪ СЪТВО(РЕННІМ МИРО)
У «ВЧА ИНЪДИ(КТЪ В)

Филологическій и историко-литературный интересь настоящей надписи должно оцвинвать съ той точки зрвнія, что это есть живой памятникъ славянскаго языка и письма той эпохи, отъ которой не сохранилось или по крайней мъръ до сихъ поръ не открыто памятниковъ. Поэтому настоящая надпись ставить на очередь новые вопросы по славянской палеографіи и филологіи, восполняя весьма существенный пробіль въ этомъ отношенін между языкомъ перевода священныхъ книгъ на славянскій языкъ и литературными памятниками XI—XII столетія. Независимо отъ того, надпись бросаеть некоторый светь на культурное состояніе этой совсёмъ темной эпохи славянской исторіи. Уже самое примененіе славянскаго языка къ такимъ обиходнымъ потребностямъ, какъ начертаніе надгробной надписи, есть факть весьма важный въ разсужденім эпохи царя Самуила, которая еще недостаточно разъяснена и опенена. Наконець, весьма дюбопытно и то обстоятельство, что царь Самуиль чтить здъсь память лишь трехъ членовъ своей семьи: отца, матери и брата Давида. Ясно, что всё эти лица были погребены въ одной усыпальнице, въ церкви св. Германа. Но здесь не упомянуты Монсей и Ааронъ, которыхъ въ 993 году повидимому уже не было въ живыхъ. Отепъ Самуила Шишианъ является здёсь подъ именемъ Николы, можетъ быть, монашескимъ. — Къ статъъ О. И. Успенскаго приложенъ и фотографическій снимокъ надписи съ эстампажа, а также и снимокъ самой плиты.

2. Т. Д. Флоринскій, Нюсколько замичаній о надписи царя Самуша (стр. 5—13). Въ стать сообщается, что надпись болгарскаго царя Самуша, о которой річь идеть и въ стать до. И. Успенскаго, есть древнійшій датированный памятникъ славянской письменности. Она старше знаменитаго Остромирова Евангелія (1056 г.) на 63 года. Значеніе ея увеличивается и вслідствіе того, что она ведеть происхожденіе изъ преділовь стараго Болгарскаго царства, изъ Македоніи, гді дійствовали ученики св. Менодія послів изгнанія ихъ изъ Велико-Моравскаго княжества. Одинъ изъ нихъ, св. Клименть, епископъ Біличскій, скончался въ 916 году, значить, всего 77 літь отділяють надпись Самуша отъ рукописной традиціи учениковь свв. Кирила и Менодія. Даліве г. профессорь Флоринскій приводить полный тексть надписи, какъ онь

ему представляется, и подробно разсматриваеть его въ палеографическомъ отношеніи, причемъ сообщаєть, что общій характеръ письменъ надписи тоть же самый, какой представляють южно-славянскія рукописи XI—XII въковъ: это — хорошо извъстный крупный уставъ, какой видимъ, напримъръ, въ Супрасльской рукописи или въ Слъпченскомъ Апостоль, или въ Струмницкомъ Октоихъ. Съ этими древнъйшими рукописями проф. Флоринскій и сравниваеть надпись Самуила въ палеографическомъ отношеніи.

Д-ръ Л. Милетичъ, Къмъ Самуиловия надпись от 993 година (стр. 14—20). Здёсь, на основаніи надписи болгарскаго царя Самуила 993 года, доказывается, путемъ историческихъ и палеографическихъ соображеній, древность употребленія кириллицы въ Болгаріи и особенно въ югозападной ея части.

3. П. Н. Милюковъ, Христіанскія древности западной Македоніи. По матеріаламь, собраннымь Русскимь Археологическимь Инспитутомь въ теченіе аптией экскурсіи 1898 года (стр. 21—151). Состоявшаяся въ 1898 году экскурсія Ө. И. Успенскаго и П. Н. Милюкова въ предёлы западной Македонім иміва главною своею задачею изслівдовать мівстныя церковныя зданія, фрески и надписи христіанской и особенно славянской эпохи. При обилін и разнообразін христіанскихъ памятниковъ Македоніи, при большомъ хронологическомъ періодів, который они обнимають (VII-XIX в.), не представлялось никакой возможпости сдёлать каждый памятникъ предметомъ спеціальнаго изследованія. Поэтому въ стать в г. Милюкова сообщается болье или менье полный матеріаль, который быль открыть и отчасти обсявдованъ упомянутою экскурсіей, но который въ будущемъ потребуеть болве спеціальныхъ знаній и болве тщательнаго изученія на мъстъ. Несомивнио однако, что описаніе Македопской старины, преддоженное въ статъв г. Милюкова, имветъ важное значение: въ виду полнаго отсутствія въ литератур'в подобныхъ сообщеній, оно послужить исходнымъ пунктомъ для всякой дальнъйшей работы въ отмъченномъ направленіи. Въ стать в описаны археологическіе памятники следующихъ городовъ и мъстностей: Солуни и ея окрестностей, горы Лазарицы, византійской крізпости «Авреть-Хиссара», Водены, села Германъ, острововъ Градъ и Аилъ, деревни Винени, острова «Малый градъ», южнаго побережья озера Преспы, долины Корчи, сель Дренова и Бобоштицы, города Охрида и побережье въ Охридскаго озера, Слимницкаго монастыря и окрестныхъ сель (въ свверо-восточной части Преспанскаго озера), монастыря «Слепче» близъ Битоля, Прилепа, монастыря Трескавецъ, Маркови кули (башни) близъ Прилена, села Варошъ, местечка Беловодица, Скопье, сель Любитень и Кучевиште, монастырей св. Архангела, Маркова и Нерешскаго. Въ заключеніи статьи (стр. 139-149) сдёлана слёдующая классификація матеріала, собраннаго экскурсіей. Наибол'є обильный матеріаль экскурсія дала относительно архитектурных памятниковь обследованнаго края. Въ ряду этихъ памятниковъ первыми стоятъ истори-

чески связанныя между собою соборныя церкви эпохи царя Самуила на островѣ Аилъ (Преспа) и въ городѣ Охридѣ. Первая такъ называемая «великая церковь» должна быть отнесена, по своимъ внутреннимъ признакамъ и по сопоставленію ихъ съ историческими данными, къ концу Х въка, а вторая, въ древнъйшей своей части, къ началу XI столътія. Объ построены въ формъ базиликъ и принадлежатъ (особенно «великая церковь») къ той группъ базиличныхъ церквей, которая характеризуется болье известными — никейской и месемврійской базиликой, а также сирійскими постройками этого типа. Ближайшей хронологически къ этимъ церквамъ будеть датированная 1164 годомъ церковь Нересскаго монастыря возлъ г. Скопья, построенная въ типично византійской формъ пятикупольнаго зданія, покоящагося на четырехъ массивныхъ колоннахъ. Следующая за нею по древности есть церковь св. Климента въ Охридъ, датированная 1295 годомъ; средній равноконечный крестъ этого зданія, крытаго однимъ куполомъ, возвышается значительно надъ угловыми болве низкими пристройками, не связанными органически съ главнымъ корпусомъ, какъ это необходимо при типъ нересской церкви; угловыя пристройки, крытыя на одинъ скатъ, не нуждаются въ купольномъ прикрыти, въ результать зданіе выигрываеть въ расчлененности своихъ частей, благодаря болье низкимъ угловымъ частямъ, и проигрываетъ въ оживленности прикрытія, благодаря отсутствію церковныхъ куполовъ. Къ этой группъ церквей можно отнести и церковь св. Наума въ Охридъ, въ которой только что описанный типъ осложняется присутствіемъ особой пристройки, крытой отдельнымъ вторымъ куполомъ, на оси всего зданія. Еще сложеве планъ церкви Тресковецкаго монастыря (конца XIII и начала XIV в.), осложненный, кром'в двухъ куполовъ на продольной оси, еще двумя боковыми, соответствующими боковымъ приделу и притвору. Наконецъ, ко второму типу церквей можно отнести и церкви — въ селъ Эмпоріи (1390 г.) и сел'в Герман'в. Третій типъ, въ совершенств'в представленный знаменитою церковью «Двенадцати апостоловъ» въ Солуни, соединяетъ преимущество двухъ предыдущихъ и является высшей ступенью, достигнутой мъстной церковной архитектурой. Расчлененность частей зданія совм'єщается зд'єсь съ старовизантійскимъ пятикупольнымъ покрытіемъ. Какъ бы стремясь устранить все излишнее, этотъ типъ сбрасываеть покрытіе по фронтовымъ скатамъ и карнизамъ, употребительное въ предыдущемъ типъ, и замъняетъ его покрытіемъ по круговымъ линіямъ самаго свода. Такимъ образомъ зданіе характеризуется необыкновенной прозрачностью своихъ конструктивныхъ частей: конструктивныя линіи, ничёмъ не маскируемыя, сообщають постройк характеръ простоты, легкости и изящества. Для усиленія впечатл'внія живописности. производимаго церквами этого типа, и самыя ствны покрываются кирпичнымъ узоромъ самыхъ разнообразныхъ рисунковъ. Этотъ типъ получиль широкое распространеніе въ Македоніи въ XIV въкъ, къ началу котораго (1312-1315 г.) можно отнести и постройку церкви «Двенад-

цати апостоловъ». Кромъ этой церкви къ разсматриваемому типу относятся также: церковь эпохи Стефана Душана въ сель Любитенъ, возлы Скопья, датированная 1337 годомъ, «Заклумской» Богородицы (1361 г.) на восточномъ берегу Охридскаго озера, церковь св. Атанаса въ прилепскомъ Варошъ, безъ даты, церковь Маркова монастыря (1345 г.), св. Спаса въ селъ Кучевиште, близъ Скопья, и въ селъ Винени; всъ эти церкви въ своемъ устройствъ имъютъ второстепенныя особенности, нъсколько отличающія ихъ отъ описанннаго типа. Гораздо чаще для церквей небольшихъ размеровъ употреблялась более простая форма — продолговатаго прямоугольника, крытаго коробовымъ сводомъ, на которомъ, въ свою очередь, лежала крыша въ два ската. Этотъ типъ иногда сближается съ предыдущимъ орнаментальной кладкой ствнъ изъ кирпича или пзъ чередующихся рядовъ кирпича и камня. Очень эффектный образчикъ орнаментальной кирпичной кладки представляеть церковь св. Николая въ прилепскомъ Варошъ, 1299 года, а образчикъ чередующейся кладки кирпича и камия представляеть церковь св. Іоанна Крестителя возл'в села Бобоштицы (у Корчи), начала XV въка. Церкви въ видъ прямоугольника съ коробовымъ сводомъ, не отличающіяся характерной кладкой XIV--XV въка, очень иногочисленны и изъ предъловъ этого хронологическаго періода переходять въ позднишее время. Древнишая изъ нихъ- перковь острова «Малый градъ», датированная 1369 годомъ, и церковь острова «Градъ», безъ даты; эта же форма оказалась наиболее удобной и для церквей, выдолбленныхъ въ скалъ; изъ нихъ церковь св. Марины (на западномъ берегу Преспы) относится, можетъ быть, къ концу XIV въка. Турецкое завоеваніе не прекращаеть строительства церквей, но развитіе церковной архитектуры останавливается въ срединъ XV въка. Поздиве этого времени встрвчается преимущественно воспроизвеление формы прямоугольнаго треугольника, крытаго коробовымъ сводомъ; такова, наприм'тръ, Слимницкая церковь, построенная въ 1607-1614 годахъ.

Экскурсія привела въ извъстность значительный матеріаль и изъ области церковной живописи, который расположень г. Милюковымь въ слъдующемь видъ. Къ XII въку относится часть фресовъ Нересскаго монастыря, именно тъ изъ нихъ, которыя написаны, можетъ быть, одновременно съ постройкой церкви въ угловыхъ куполахъ западной стороны; внъшнія ихъ отличія — большая густота и яркость красовъ и греческій языкъ надписей, замъненный впослъдствіи славянскимъ. Къ началу XIII въка относятся фрески мучениковъ въ боковыхъ камерахъ Трескавецкаго монастыря, гдъ есть также фрески и портреты ктиторовъ, относящіеся въ XIV въку. Къ XIV въку относятся и фрески Любитенской церкви (изображенія царя Душана, его жены и сына Уроша, причащенія подъ обоими видами съ двумя изображеніями Христа и др.), которыя свидътельствують о большой самостоятельности и свободъ со стороны живописца въ обработкъ традиціонныхъ сюжетовъ. Четырнадцатымъ

въкомъ могутъ быть датированы и фрески церкви «Заумъ» (1361 г.), «Малаго града» (1369), церкви Спаса въ селъ Эмпоріи (1390 г.), св. Марины, Маркова и Архангельскаго (около Прилепа) монастырей. В'Екомъ XV-мъ датированы фрески въ церкви св. Петра на Преспѣ (1410 г.), въ другихъ малыхъ церквахъ, а также, въроятно, на островъ Градъ. XVI-мъ въкомъ (1524) датирована богатая интересными деталями роспись церкви монастыря Богородицы на островъ Анлъ, а также старыя фрески церкви св. Спаса въ селе Кучевиште (1510 г.). Отъ XVII века сохранился очень интересный памятникъ иконографіи въ росписи Слииницкаго монастыря, изображающей евангельскія событія; къ тому же времени относится роспись церквей въ селахъ Арвати и Претора, Слецченскаго монастыря и св. Николая возле Бобоштицы. Въ XVIII векв реставрирована роспись церкви въ селъ Германъ и къ томуже времени относится роспись церкви Архангельского монастыря около села Кучевиште. Въ XIX въкъ поновлена роспись церкви монастыря св. Наума (1806) и трескавецкой церкви (1846 г.).

Изъ памятниковъ скульптурныхъ древнъйшимъ должна считаться капитель Воденской митрополичьей церкви, напоминающая подобныя капители въ Солунской базиликъ св. Димитрія, относимой къ VII въку. Слъдующее мъсто принадлежитъ остаткамъ старой мраморной алгарной преграды въ Нересской церкви. Однородны съ нею ираморныя плитывъ Трескавецкомъ монастырв, съ очень старымъ рисункомъ, и въ охридской св. Софін, съ византійскими двуглавыми орлами и съ типичнымъ переплетающимся бордюромъ. Нужно отметить также старую (Х-ХП в.) капитель церкви св. Наума. Далбе следують два родственныхъ по стило памятника византійской орнаментики XIII въка: салоникская плита, приспособленная для фонтана, и чрезвычайно эффектный амвонъ Софійской церкви въ Охрид'в (первыхъ годовъ XIV в.): стилизованные зв'ври, птицы, растенія, колонки съ перевязами, плетеный бордюръ-все это чрезвычайно типично для эпохи. Оригинальна и плита съ орнаментомъ въ Салоникахъ (XIII в.), любопытны и рельефное изображение Богоматери и эмалированная мраморная икона свв. Іакова, Филиппа и Луки.—Къ произведеніямъ деревянной скульптуры относится рельефное изображение св. Климента и ръзныя двери въ церкви Слепченскаго монастыря съ орнаментомъ (XIV—XV B.).

Изъ памятниковъ церковной утвари примѣчательны: паникадило—хоросъ съ надписью архіепископа Прохора (1549 г.) въ охридской церкви св. Климента и филигранный окладъ евангелія въ Воденской митрополіи. Особеннаго вниманія заслуживаетъ шелковая шитая плащаница съ именемъ Андроника Палеолога въ церкви св. Климента въ Охридѣ (XIII—XIV в.).

Для исторів костюма матеріалы содержатся въ изображеніяхъ ктиторовъ XIV въка, Остои (въ церкви св. Климента), въ фрескахъ Трескавецкаго (XIV в.) и Слимницкаго (XVII в.) монастырей.

Для греческой эпиграфики представляеть интересъ ранне-византійская надпись на башнѣ Скопскаго акрополя [νέαν πόλιν, ἄνθρωπε, θαυμάζεις, βλέπων, καὶ τερπνόν ἄβαισμα (sic) κοινου (?) Ρομαίων (?)... Ζητεῖς δὲ τίς ἤγειρε (?)] и загадочная надпись на берегу Преспанскаго озера. Для славянской эпиграфики наибольшій интересъ, кромѣ надписи Самуила, вмѣютъ — небольшое grafito Архангельской церкви въ прилепскомъ Вароптѣ (XI в.) и нѣкоторыя слимницкія надписи.

Наконецъ, экскурсія привела въ извъстность и нъкоторыя новыя историческія данныя, касающіяся епархій болгарской церкви, мелкихъ династовъ Македоніи предъ завоєванісиъ ся турками, духовныхъ лицъ, жертвователей и пр.

Изъ представленнаго обзора матеріала, собраннаго экскурсіей Русскаго Археологическаго Института въ Константинополь и описаннаго здъсь кратко, съ указаніемъ лишь важнъйшихъ его частей, видно, что экскурсія достигла весьма цінныхъ результатовъ. Но обработка этого матеріала есть діло будущаго. Г. Милюковъ оказаль важную услугу будущить изслідователямъ Македонской старины, тщательно описавъ многіе изъ ея памятниковъ и расположивъ ихъ по группамъ. Къ его стать приложены 32 цинкографіи, изображающія важнічніе патятники, описанные г. Милюковымъ.

- 4. Б. Фармановскій, Лесха книдянь во Дельфахь (стр. 152-185).
- Μ. Παρανίκας, Ἡ Τραπεζοῦς κατὰ τὸν ιδ' αἰῶνα (ctp. 186—203). Императоры Трапезунта (1204-1461 г.), говорить въ своей статъв профессоръ Параника, принадлежавшіе къ славному роду Комниновъ, были, между прочимъ, люди просвъщенные, высоко цънившіе науку и старавшіеся окружать себя мужами образованными, которые были имъ полезны въ управленіи государственными д'влами и необходимы для прохожденія различныхъ общественныхъ должностей. Это были преимущественно уроженцы Трапезунта и его окрестностей, а иногда и константинопольцы. Къ числу ихъ принадлежитъ и Ливадинъ, о которомъ собственно и ведетъ рвчь въ своей стать г. Параника на основани его разсказа (Άνδρέου Λιβαδηνού περιήγησις..., εκδοθείσα ύπο Μ. Παρανίκα εν Κ—πόλει 1874). Андрей Ливадинъ родился въ Константинополе въ начале XIV столетія. Онъ получиль хорошее образование въ одномъ изъ константинопольскихъ монастырей, гдф сперва изучиль элементарныя науки, а потомъ и средній ихъ курсъ; между прочимъ, онъ прекрасно ознакомился съ науками богословскими, которыя возбудили въ немъ сильное желаніе побывать въ Герусалим'в. Скоро случай къ этому представился. Византійскіе императоры Палеологи снарядили посольство въ Египетъ, въ составъ коего вошелъ, въ качествъ помощника секретаря (ὑπογραμματεύς), и Ливадинъ, имъвшій тогда лишь 12 леть отъ роду. Онъ, вместе съ посольствомъ, отправился въ Египетъ, а оттуда въ Герусалимъ, где осмотрелъ святыя места, и чрезъ Александрію возвратился въ Константинополь, гдё уже не засталь въ живыхъ свою мать, которая скончалась во время его путешествія



(отецъ Ливадина умеръ раньше). Возвратившись въ Константинополь, Ливадинъ снова занялся науками и достигь со временемъ такой извъстности, что по царскому приказанію вздиль описывать островъ Тенедосъ. Исполнивъ это дело, онъ прибылъ въ Константинополь и получиль новую, высшую должность. Но въ это время, изъ политическихъ мотивовъ, онъ перенесъ много страданій, о которыхъ однако умалчиваетъ, и решился удалиться изъ Константинополя въ Трапезунть. Съ этого времени начинается новый періодъ д'вятельности Ливадина. Тогда были частыя и разнообразные сношенія между Трапезунтомъ и Константинополемъ и Комнины находились (1350 г.) въ дружбъ съ Палеологами, посему многіе константинопольцы добровольно переходили на службу въ Трапезунть, какъ, напримъръ, Константинъ Лукить, Іоаннъ Евгеникъ и другіе. Ливадинъ, прежде чемъ отправиться въ Трапезунтъ, иного размышляль объ этомъ, советывался съ другими лицами, обращался съ молитвою къ Богу и только после многихъ благихъ предзнаменованій решился оставить Константинополь, имъя, между прочимъ, въ виду возможно лучше изучить на чужбинв астрономію, которая въ Трапезунтв преподавалась гораздо совершеннъе, чъмъ въ Константинополъ. На пути въ Трапезунтъ Ливадинъ посътилъ Аминсъ, гавани Платанъ и Дафны, гдъ быль гостеприино принять мъстнымъ священникомъ. Прибывщи въ Трапезунтъ, Ливадинъ былъ съ удовольствіемъ встрівченъ и посітиль прежде всего митрополита Григорія, который быль преемникомъ Варнавы. Ливадинъ впервые упоминаетъ о трапезунтскомъ митрополите Григорів, неизвъстномъ и Fallmerayer'у, который располагаеть митрополитовъ Трапезунта (XIV в.) въ такомъ порядкв: Варнава, Акакій, Нифонъ; теперь на основаніи разсказа Ливадина, ихъ следуеть такъ поставить: Варнава, Григорій, Акакій (о немъ Ливадинъ также упоминаетъ) и Нифонъ. Митрополитъ Григорій былъ человінь образованный и оказаль Ливадину въ его ученомъ стремленіи большую пользу. Ознакомившись съ городомъ, онъ полюбилъ его и въ своемъ описаніи хорошо отзывается о его положеніи, воздухів, водів, виноградникахъ и т. п., а жителей хвалить за благочестіе и гостепріимство. Спустя немного, онъ сділался извістень трапезунтскому императору Василію Комнину, сыну Алексівя, и пользовался его расположеніемъ за свой политическій опыть и знанія. Ливадинъ былъ полезенъ и трапезунтской митрополіи, гді исполняль обязанности хартофилакса и прототавулларія. Но въ 1340 году умеръ другъ Ливадина, императоръ Василій, и въ теченіе слідующихъ девяти лість быль местомь политическихь смуть и безпорядковъ, пока на престолъ не вступиль сынъ Василія Алексей III (1349—1390); въ теченіе этого тревожнаго времени Ливадинъ перенесъ много б'ядствій, которыя и описаль въ своемъ сочинении, гдф говорить о возстании въ монастыр'в св. Евгенія, о нашествіи варваровъ и пожар'в въ Трапезунтв, о своей бользии и лишении имущества, о неудачномъ побъгъ въ Константинополь. После вступленія на престоль Алексея III Ливадинь получиль

должность дикаста. Первые годы парствованія Алексівя против тревожно; Ливадинъ упоминаєть, между прочимъ, о бунтів противъ Алексівя въ Керасунтів, а также о волненія въ Кенхреяхъ; оба эти возмущенія были нодавлены силою. Ливадинъ былъ въ этихъ городахъ и возвратился въ Транезунтъ, гдів и сталъ жить спокойно. На этомъ прекращается анализируемый нашимъ авторомъ разсказъ Ливадина. Что касается самаго сочиненія Андрея Ливадина, то оно представляєть собою слово, обращенное къ образованнымъ слушателямъ, друзьямъ автора, которыхъ онъ вийлъ пізью ознакомить со своею жизнью; это слово было составлено въ первые годы парствованія Алексівя III, когда прекратились въ государствів народныя волненія и бізствія и когда самъ Ливадинъ пользовался благополучіємъ. Вообще, это произведеніе Ливадина вийетъ важное значеніе для исторіи Трапезунта, который изображаєтся здізсь какъ центръ просвіщенія и культуры, какъ значительный торговый пунктъ и очагъ добрыхъ народныхъ нравовъ и традицій.

Архимандритъ Инновентій, Постриженіе во монашество. Опыть истарико-литурическаго изслыдованія обрядовь и чинопослыдованій постриженія въ монашество въ ъреческой и русской церквахь до XVII выка включительно. Вильна. 1899. Стр. 351. — Предметомъ настоящаго изследованія служать обряды и чинопоследованія постриженія въ монащество православной восточной церкви, греческой до X-го въка и русской отъ X по XVII въкъ включительно. Задача его состоить въ историческомъ обзоръ этихъ обрядовъ и чинопоследованій съ тою целью, чтобы раскрыть постепенное образованіе чинопосл'ялованій постриженія въ монашество, появленіе 💵 установленіе въ нехъ основныхъ элементовъ, составляющихъ сущность обряда, осложнение ихъ молитвами, песнопеніями и мелкими обрядовыми принадлежностями въ греческой церкви, и указать, въ какомъ видъ приняла эти чинопоследованія отъ церкви греческой русская церковь, кажимъ изивненіямъ, сокращеніямъ и дополненіямъ подвергались эти чиноноследованія въ русской церкви до XVII века, подъ вліяніемъ русской богослужебной практики, при господств'й рукописныхъ богослужебныхъ книгъ. Въ виду этой цели, сочинение естественно делится на деж части, въ первой изъ коихъ обозрѣваются чинопослѣдованія постриженія въ монашество въ церкви греческой, а во второй-въ русской, причемъ эта часть составлена на основаніи рукописей Соловецкой библіотеки, находящейся нынъ въ Казанской духовной академіи. Планъ сочиненія историческій, а методъ изследованія обрядовь и чинопоследованій постриженія въ монашество — генетическій.

Первая часть разсматриваемаго изследованія состоить изъ пяти главъ. Въ главе первой (стр. 13—35) речь идеть объ основаніяхь христіанских аскетических обётовъ въ священномъ писаніи и въ твореніяхъ отцевъ церкви и объ осуществленіи ихъ христіанами первыхъ трехъ вёковъ, ногда существовали общества дёвственницъ. Отцы перкви въ своихъ твореніяхъ, носвященныхъ дёвственницамъ, побуждали ихъ держаться

Византійскій Временникъ.

аскетическаго пути, запов'вданнаго Христомъ, и не уклоняться отъ спасительнаго д'вла (Асанасій Александрійскій, Кипріанъ Карсагенскій и другіе). Въ твореніяхъ пастырей, писавшихъ наставленія д'вственницамъ, зам'вчаются и элементы постригательныхъ чиновъ, именно—требованіе произносить об'єть д'вства торжественно, въ слухъ вс'єхъ членовъ церкви. Съ теченіемъ времени, постепенно сформировался краткій по форм'є, но выразительный по существу обрядъ торжественнаго посвященія въ д'вственницы, прим'єнявшійся въ третьемъ в'єк'є; онъ состоялъ въ томъ, что вступавшая въ среду д'вственницъ громко произносила предъ лицемъ предстоятеля общины и христіанъ об'єть д'євства; предстоятель совершалъ благословеніе, а члены общины выражали д'євственницъ свое одобреніе; въ знакъ принятія об'єта, голову новопосвященной д'євственницы покрывали особымъ покрываломъ, отличнымъ отъ мірскаго.

Во оторой главъ (стр. 36-61) излагается судьба аскетических обрядовъ въ IV-иъ въкъ, когда собственно и появилось монашество, какъ особое учреждение. Здёсь говорится объ основании монашества и излагаются краткія біографическія свёдёнія о свв. Антоніи и Пахоміи Великихъ, св. Макаріи Египетскомъ и Василін Великомъ, разсказывается о распространеніи монашества въ Египтъ, Сиріи, Палестивъ и Греціи и описываются способы принятія въ иночество у различныхъ «отцевъ» монашества. При всемъ различіи этихъ способовъ, сущность ихъ сводилась къ строгому и продолжительному испытанію или искусу новопришедшаго, которое имъло цълью опытно убъдить братію монастыря въ искренности его побужденій и въ добровольности избранія подвига (уставъ Скитскихъ пустынь). Вивств съ твиъ «отцы» монашества стремились выработать и опредъленные уставы, съ цълью благоустройства внутренней жизни своихъ последователей. Въ ряду этихъ уставовъ особою законченностью и опредъленностью отличался уставъ св. Пахомія, имъвшій и впослъдствіи большое значеніе въ монашеской жизни Востока. Въ этомъ уставъ впервые появилось постановленіе — облекать новопринятаго въ особыя одежды, исключительно монашескія, а принесенныя имъ изъ міра од вянія повелівалось отдавать на храненіе въ монастырь. Совершеніе этого обряда происходило торжественно, въ присутствіи всей братіи монастыря; посл'в молитвы, новопринятый инокъ вручался для руководства опытному старцу и становился новоначальнымъ. Прочіе, сохранившіеся до нашего времени, монастырскіе уставы, держались такой же практики въ отношеній къ поступающимъ въ монастыри; лишь въ уставъ Скитскомъ предуказанъ другой главный и основной актъ обряда постриженія, а именно: открытое объщание поступающаго въ монастырь хранить объты монашества (послушаніе, самоотреченіе, добровольную нищету) и строго исполнять предписанія монастырскаго устава. Этоть торжественный акть произнесенія монашескихъ об'втовъ, нам'вченный въ Скитскомъ устав'вокончательно введенъ въ обрядъ принятія иноковъ св. Василіемъ Великимъ, въ уставъ котораго онъ получилъ опредъленную форму выраженія, близкую къ оглашенію въ современныхъ чинопосл'єдованіяхъ монашескаго постриженія: посл'є торжественнаго произнесенія об'єтовъ, производилось (по уставу св. Василія) ув'єщаніе или оглашеніе посвящаемаго, состоявшее въ подробномъ изображеніи трудностей монашескаго житія.

Въ сочиненіи «О церковной іерархіи», надписываемомъ именемъ апостольскаго мужа Діонисія Ареопагита, содержится уже п'вльный и вполн'в законченный обрядъ посвященія въ монашество, въ коемъ вышеуказанные основные акты соединены въ одно целое въ строгой последовательности. Объ этомъ обрядъ ръчь идеть въ претьей главъ разсматриваемой книги (стр. 62-102). Обрядъ носить наименованіе-«Тайнод'вйствіе монашескаго посвященія» и, кром'в своей древности, важенъ въ томъ отношеніи. что сдълался основой, на которой развились церковныя чинопослъдованія постриженія въ малую и большую схимы. «Тайнод виствіе» состоить наъ трехъ частей: произнесенія обътовъ монашества, одъянія посвящаенаго въ монашескія одежды и пострижевія его волосъ. Последнее действіе нужно признать особенностью «Тайнодівствія», отличающею его отъ иноческихъ уставовъ IV въка. Здёсь этотъ актъ получалъ сакраментальное значеніе, сдівлался символомъ жертвы, посвящаемой Богу. знакомъ отръшенія отъ міра. Въ такомъ именно значеніи дъйствіе постриженія волось удержалось въ чинопоследованіяхъ монашескаго посвященія и въ последующіе века. Получивши символическій характеръ. пострижение волосъ въ монастыряхъ Греціи перестало быть остриженіемъ ихъ наголо, какъ въ Египть (по уставу св. Пахомія) и впоследствін на Западъ, а лишь подстриженіемъ, причемъ, въ подражаніе ветхозаветному назорейству, въ восточномъ монашестве удержано долговласіе. ставшее принадлежностью всёхъ священныхъ степеней, какъ видимый знакъ посвященія Богу: длинные волосы были какъ бы діадемой, вънцомъ посвященія Богу, коего не могла касаться рука человіческая.— Особенное значение съ ранняго времени получили въ монашескихъ обрядахъ и чинопоследованіяхъ и монашескія одежды. Уже въ древнихъ уставахъ монашества содержатся ясныя указанія о томъ, что одежды ннока должны быть особыя, отличныя отъ мірскихъ. Въ нихъ облекался, по требованію уставовъ, поступающій въ монастырь. Историческая древность сохранила объ иноческихъ одеждахъ следующія сведенія. Головнымъ покровомъ подвижника IV въка былъ остроконечный кукуль съ наплечникомъ сзади, иногда съ изображениемъ креста. У египетскихъ подвижниковъ наплечникъ (έπωμάδιον, κατανώτιον, έγγείριον) назывался мафоріемъ. Левитонъ (λεβιτόν) или коловій (χολόβιον), похожій на безрукавую современную рубашку (у Египтянъ), хитонъ, туника, иногда и власяница (у Грековъ) были нижнимъ одъяніемъ инока. Поверхъ этихъ одеждъ, какъ египетскіе, такъ и греческіе иноки повязывали аналавъ (ἀναβολεύς, ἀναλάβος, ἀναβολή), состоявшій изъ двойныхъ перевязей въ видъ буквы х, а станъ стягивали кожанымъ поясомъ. Верхнею одеждой, безъ которой инокъ не могь выдти изъ келіи, въ Египтѣ была милоть,

а въ Греціи—мантія или длинный паллій, тащившійся по земль, похожій на греческій гиматій или римскую тогу, съ застежкой на лівомъ плечь. Ноги иноки обували въ Египтъ въ калиги, а въ Греціи-въ сандаліи, въ руки брали посохъ. Таково было одъяніе въ IV-V въкахъ иноковъ-киновіотовъ, анахореты же не имѣли однообразія въ одеждѣ; они носили власяницы, кентоны, синдоны и даже желёзныя цвии виесто аналава. Всв указанныя иноческія одежды уже въ самую раннюю пору монашества получили особый, символическій смысль (куколь означаль незлобіе, милоть-уничтоженіе плотских пожеланій и т. д.), который впоследствін былъ опредъленъ подробиве и ясиве.-Параллельно съ ростомъ обрядоваго строя въ мужскихъ монастыряхъ, развивалось иночество и среди женщинъ. Въ IV вък общества дъвственницъ преобразовались въ монастыри. Первыя правила для иноческихъ общежитій были даны св. Василіемъ Великимъ. Въ женскихъ монастыряхъ существовали опредёленныя правила и касательно лётъ посвящаемой, мёста и времени посвященія, лицъ посвящающихъ и д'виствій посвященія. Древній обрядъ «покрытія дівъ» увеличился произнесеніемъ посвящаемою иноческихъ обітовь, одъяніемъ ея и постриженіемъ волось, т. е. и въ практику женскихъ монастырей были внесены основныя действія «Тайнодействія монашескаго посвященія». Одеждами инокинь IV-V въковъ были: длинное покрывало, спускавшееся до земли, туника или черная мантія, кукуль и аналавь.

Въ главъ четвертой (стр. 103-129) излагается развитие въ Греців обряда постриженія въ монашество въ періодъ отъ V-го по IX в'якъ. Это время въ исторіи монашества было періодомъ его внутренняго устройства и упорядоченія. Монашество было принято подъ непосредственный надзоръ мъстныхъ епископовъ. Изъ пустынь и уединенныхъ мъсть монахи-анахореты были переселены въ монастырскія общежитія, которыя, по возэрвнію св. Василія Великаго, стоять выше одиночнаго подвижничества. Переведенные въ монастыри, иноки-отшельники образовали въ нихъ особую степень, чинъ, образъ, которому стало усвояться наименованіе «великаго ангельскаго образа» въ отличіе отъ киновіотовъ, получившихъ названіе иноковъ «малаго ангельскаго образа». Для первыхъ быль обязателенъ затворъ въ монастырѣ, который, замвнивъ древнее анахоретство, сталъ высшимъ пунктомъ иноческихъ стремленій. до извъстной степени замъняющимъ анахоретство. Церковными правилами были указаны опредёленные сроки перехода изъ общежитія въ затворъ, а равно изъ состоянія учениковъ или новоначальныхъ-въ общежительные иноки, съ постриженіемъ въ малый ангельскій образъ. Въ званіи новоначальнаго следовало находиться въ теченіе трехъ леть, прожить въ киновіи — четыре года, а послів этого времени можно было поступить въ затворъ; во всёхъ этихъ случаяхъ необходииъ былъ строгій искусъ со стороны опытныхъ въ подвижничествъ лицъ. Въ практику византійскаго монашества V-IX въковъ вошель обычай передавать новопостригаемаго для руководства опытному старцу; это отразилось и въ чинъ постриженія, куда введены были вопросы постригасмому о добровольности его постриженія, о пребываніи въ опредъленномъ монашескомъ чинъ до конца жизни и т. п., а также былъ внесенъ заключительный актъ передачи новопостриженнаго для руководства особому воспріемнику съ увъщаніемъ обоимъ со стороны игумена или постригающаго.

Къ началу IX-го въка, сообщается въ пятой главъ анализируемой книги (стр. 130-160), на Востокъ окончательно установилось дъленіе монашествующихъ на три степени: новоначальныхъ, малосхимниковъ и великосхимниковъ. Для каждой изъ степеней были усвоены къ тому же времени и особыя одённія; камилавка, хитонъ и поясъ стали обычною одеждою новоначальнаго инока; од вяніе въ мантію было преимуществомъ малосхимниковъ, а кукуль и аналавъ были знаками великосхимническаго достоинства или полнаго монашества. Въ Евхологіи Гоара, относящемся къ разскатриваемому періоду, содержатся уже отдёльные чины на постриженіе въ рясу и камилавку, въ мантію или малый ангельскій образъ и въ схиму или великій ангельскій образъ. Но самый древній списокъ посвященія (св. Марка, VIII въка) сохраниль лишь одинь чинь съ надписаніемъ «посл'єдованія схимы». Это ясно показываеть, что съ V по VIII въкъ существовало только одно чинопослъдование пострижения въ монашество, потому что еще не было разграниченія между малосхимниками и великосхимниками; оно, въроятно, походило на «Тайнодъйствіе монашескаго посвященія», пом'вщенное въ сочиненіи «О церковпой ісрархіи». Сопоставленіе чинопоследованій малой и великой схимы по спискамъ ІХ и X въковъ приводить къ мысли, что въ основу ихъ положено «Тайнодъйствіе монашескаго посвященія». Въ нихъ ті же три главные элемента, которые имъются и въ первомъ, только расширены рядомъ вопросовъ къ постригаемому и точнымъ перечисленіемъ одеждъ, съ указаніемъ ихъ символическаго значенія. Хитонъ, кукуль, аналавъ, поясъ, паллій (мантія), сандали возлагались, по чинопоследованию великаго ангельскаго образа, на великосхимника; хитонъ, поясъ, камилавка и мантія были принадлежностью налосхинника. Чинопоследование великой схины отличается также величественною стройностью и сложностью, сравнительно съ краткимъ и простымъ чиномъ на одъяніе въ мантію; общежительное, манатейное монашество было лишь приготовленіемъ къ уединенію и безмолвію великосхиминчества. Чинъ великаго ангельскаго образа, будучи въ существъ своемъ повтореніемъ основныхъ элементовъ чинопосл'ёдованія мантіи, въ своихъ подробностяхъ и обрядовыхъ действіяхъ распространенъ множествомъ трогательно умилительныхъ пъснопъній и молитвъ, ясно выражающихъ покаянную идею образа и возрождение постригаемаго въ жизнь новую, святую. Осложнение этого чинопоследования вызвано уподобленіемъ св. отцами и учителями церкви постриженія въ великую схиму, съ одной стороны, таинству крещенія, съ другой — таинству покаянія.

Во второй части книги о. архимандрита Иннокентія, состоящей изъ семи главъ (стр. 163—320), изслъдуются обряды и чинопослъдованія по-



стриженія въ монашество въ церкви русской до XVII въка включительно. Эта часть составлена на основаніи рукописнаго матеріала Соловецкой библіотеки, находящейся нын'в въ Казанской духовной академіи. Зд'ёсь разсказывается о появленіи монашества на Руси до св. Владиміра и о распространение его при св. Владимір'в и Ярослав'в, причемъ сообщается, что въ русскихъ монастыряхъ въ это время употреблялись служебники болгарскаго извода. Св. Антоній и св. Өеодосій, устроившіе Кіевопечерскую давру, введи въ употребленіе греческіе евхологіи въ сербскомъ изводъ. Въ XII, XIII и XIV въкахъ, темныхъ въ исторіи просвъщенія на Руси, господствовали въ богослужебной практикъ славяно-сербскія редакців, конми обильно снабжаль насъ Авонъ; въ техъ же редакціяхъ были и чинопоследованія постриженія въ мантію и схиму, причемъ первое значительно отличалось отъ греческаго оригинала. Общее литургическое движеніе, начавшееся на Руси съ XV віка, отразилось и въ чинопослівдованіяхъ постриженія. Чинъ на од'вяніе въ рясу и камилавку въ XV въкъ быль исправленъ и дополненъ по греческимъ оригиналамъ, въ XVI въкъ — нъсколько сокращенъ, а въ XVII — въ него была внесена одна молитва изъ древняго Барбериновскаго списка, въ виду попытки къ исправленію его. Чинъ «малаго ангельскаго образа» въ XV въкъ быль исправленъ по греческимъ евхологіямъ, такъ что оказался совершенно отличнымъ отъ чинопоследованія XIV века, въ XVI веке остался почти безъ всякаго изм'вненія, а въ XVII віжів сталь развиваться въ самобытно-русскомъ направленіи; въ него были введены — посл'ядованіе рясы и камијавки, оглашение великаго ангельскаго образа, разныя окончанія чина и т. п. Одежды русскихъ малосхимниковъ («свитка», камилавка, парамандъ, ряса) также отступаютъ отъ греческихъ оригиналовъ. Чинопоследованіе «великой ангельской схимы» въ XV веке осталось неизменнымъ въ своихъ существенныхъ чертахъ по спискамъ XIV въка, а равно н въ XVI въкъ. Въ XVII въкъ и этотъ чинъ развился въ самобытнорусскомъ направленіи, причемъ въ немъ это развитіе выразилось въ постепенномъ сокращение его до такой степени, что онъ терялъ право на богослужебное употребленіе. Это объясняется установившимся въ XVII въкъ воззръніемъ справщиковъ богослужебныхъ книгъ на монашеское постриженіе, какъ на второе крещеніе, а такъ какъ крещеніе не повторяется, то, по взгляду справщиковъ, нътъ нужды и въ особомъ чивъ великаго образа, представляющемъ собою лишь повтореніе чинопоследованія мантін; поэтому справщики, вм'ясто чина великаго образа, ввели у насъ такъ называемый «уставъ вкратцѣ», состоящій изъ молитвъ и пѣснопъній, коими чинъ великаго образа отличался отъчина малаго образа. Съ XV-го въка на Руси существовалъ особый чинъ постриженія женщинъ въ великій образъ, отличный отъ того же чина для мужчинъ; онъ сопровождался омовеніемъ ногъ великосхимницы со стороны игуменія въ притворъ храма, при чтеніи евангелія; въроятно этотъ обрядъ — юго славянского происхожденія.

Въ заключени книги архимандрита Иннокентія (стр. 321—340) изложены общіе выводы изследованія.

Книга о. Иннокентія любопытна по новости содержанія и документальности изсл'ядованія, при чемъ вторая ся часть производить лучшее впечатл'вніе, ч'ємъ первая.

Архимандритъ Палладій, Святый Пахомій Великій и первое иноческое общежитие. По новооткрытымь коптскимь документамь. Очеркь изъ исторін пастырства в монастыряхъ. Казань, 1899 г., стр. 201. — Египеть, говоритъ во введеніи къ своему сочиненію архимандритъ Палладій, есть колыбель монашества. Общежитіе монашеское впервые появилось также въ Египтъ, гдъ оно было основано св Пахоміемъ Великимъ, до котораго была лишь одна неудачная попытка нъкоего Аота или Аута устроить общежитие. Св. Пахомій учредиль первое иноческое общежитие въ Тавенниси. Устроеніе этого общежитія, его первоначальные порядки, быстрые успахи тавеннисіотовъ въ духовной жизни, многочисленные случан изъжизни св. Пахомія и его любимаго ученика и помощника препод. <del>Осодора Освященнаго, жизнь киновін вскор'в посл'я смерти Пахомія, —</del> все это любопытно и поучительно. Сочинение архимандрита Палладія и имъетъ въ виду разсмотръть происхождение и первоначальное устройство первой иноческой киновіи и жизнь первыхъ киновитовъ на основаніи древивиших источниковь, преимущественно коптскихь, причемь порядки киновіи онъ характеризуеть не отвлеченными правилами и общими определениями, а конкретными случаями изъ жизни св. Пахомія и его учениковъ и преемниковъ, особенно Осодора Освященнаго и Аввы Орсисія, которые были великими руководителями иноковъ на пути ко спасенію. Сочиненіе состоить изъ введенія, семи главъ изслідованія и заключенія.

Во введени (стр. 3-38), послъ уясненія цъли и задачи сочиненія, предложенъ критическій обзоръ источниковъ и пособій, на основаніи коихъ составленъ настоящій «очеркъ изъ исторіи пастырства въ монастыряхъ». Въ распоряжения автора были новъйшия издания коптскихъ памятниковъ французскаго ученаго Амелино — «Annales du Musée Guimet, (tome XVII. Paris. 1889) # «Mémoires publiés par les membres de la mission archéologique française au Caire» (tome IV, Paris. 1895), въ первомъ изъ коихъ помъщены — коптское житіе св. Пахомія, коптское житіе св. Өеодора Освященнаго, онвскіе отрывки житій и пространное арабское житіе Пахомія и Өеодора, съ обширнымъ введеніемъ издателя къ этимъ памятникамъ, а во второмъ находятся фрагменты житій св. Пахомія, св. Өеодора, первыхъ киновитовъ и другихъ подвижниковъ, съ краткими о нихъ замъчаніями Амелино. Кромъ того, авторъ пользовался следующими изданіями: Acta Sanctorum (maii tomus III, Parisiis. 1866), гдъ помъщены: греческое житіе свв. Пахомія и Өеодора, такъ называемыя Параденториема изъ ихъ житій, правила (56) Пахомія и письмо епископа Аммона о жизни Пахомія и Өеодора, и Patrologia latina Migne'я (tomi

LXXIII, XXIII и XXXIV), гдъ находятся: латинскій переводъ греческаго житія св. Пахонія, сдіванный въ VI віжів Діонисіемъ Малымъ, Іерониновскій сборникъ правиль св. Пахомія, въчислів 194, имівющій значеніе преимущественно для исторіи киновін послів смерти Пахомія, и греческій тексть Лавсаика. Авторъ въ введенія излагаеть исторію образованія «житій» Пахомія Великаго и Өеодора Освященнаго на основаніи указанныхъ источниковъ, причемъ въ одънкъ изданій Амелино отчасти основывается на поправкахъ профессора А. П. Лебедева («Богословскій Вістинкъ» за 1892 г., январь и апрель), отчасти высказываеть самостоятельныя сужденія, а также разсматриваетъ критически правила св. Пахомія, какъ источникъ для исторіи киновіи. Изъпособій онъ ведеть річь о трудать Тильмона (Mémoires pour servir à l'histoire ecclésiastique des six premiers siècles, tome VII. Paris. 1700), Вейнгартена (Der Ursprung des Mönchtums im nachconstantinischen Zeitalter. Gotha. 1877), Menepa (Die christliche Askese, ihr Wesen und ihre historische Entfaltung. Freiburg. 1894), Гарнака (Das Mönchtum, seine Ideale und seine Geschichte. Giessen. 1886), Грюцmaxepa (Pachomius und das älteste Klosterleben. Leipzig. 1896), Цеклера (Askese und Mönchtum), Tomaca (The monastic life... London. 1896), П. С. Казанскаго, А. В. Горскаго и А. П. Лебедева.

Первая глава изследованія (стр. 40—49) излагаеть жизнь св. Пахомія Великаго до смерти его аввы Падамона.

Во второй главъ (стр. 50—72) сообщается объ устройствъ св. Пахоміемъ общежитія на развалинахъ селенія Тавенниси къ югу отъ Шенесита, въ округъ Тентирскомъ, и излагаются правила его внутренней жизни.

Въ третьей главъ (стр. 73—76) ръчь идетъ объ основания и первоначальномъ устройствъ перваго женскаго общежития, возникшаго недалеко отъ Тавенниси, на другой сторонъ Нила, при участи сестры св. Пахомия, Маріи.

Въ главъ четвертой (стр. 74—96) разсказывается объ умножени монастырей Пахоміева общежитія, объ отношеніи этихъ монастырей къ главному монастырю, о заботахъ св. Пахомія о благоустройствъ общежитія и о монахахъ не коптскаго происхожденія, подвизавшихся въ монастыръ Пахомія.

Глава пятая (стр. 97—118) содержить свёдёнія о Өеодорё Освященномь, излагаеть его жизнь до поступленія въ обитель св. Пахомія, разсказываеть о его духовномъ возрожденій подъруководствомъ Пахомія по трудяхъ его въ качествё помощника Пахомія по управленію монастырями.

Въ главъ *местной* (стр. 119—162) характеризуется личность св. Пахомія, указываются его особыя духовныя дарованія, труды въ качествъ руководителя монаховъ въ духовной жизни и плоды этихъ трудовъ, описываются послъдніе дни его земной жизни и кончина.

Въ *седьмой* главъ (стр. 163—192) описывается дъятельность прееминковъ св. Пахомія по управленію Тавеннисійскимъ общежитіемъ — Петронія, Орсисія и Өеодора Освященнаго.

Въ закмоченіи (стр. 193—201) высказывается общій взглядъ на жизнь въ киновіи св. Пахомія и опредъляется вліяніе устава св. Пахомія на жизнь поздиъйшаго монашества.

Авторъ настоящей книги тщательно проштудировалъ новооткрытые контские документы касательно св. Пахомія Великаго и его общежитія въ Тавенниси и представилъ довольно цёльный и полный очеркъ внутренней жизни этого общежитія, дополнивъ въ нёкоторыхъ пунктахъ прежнія изслёдованія по этому вопросу.

Асонскій Патерикъ или осизнеописаніе святихъ, на святой Асонской юрт просіявшихъ. Части I и II. Изданіе седъмое, исправленное и переработанное. Москва, 1897 г., стр. XI — 558 — 486. — Въ предисловій къ этому изданію (стр. I—XI), послів краткаго указанія на весьма важное значеніе Асона, который быль во всів времена «оплотомъ, убіжищемъ и світочемъ православія, вертоградомъ, разсадникомъ, средоточіємъ православнаго монашества, училищемъ подвижничества», говорится о недостаточности иностранной и русской учено-исторической литературы объ Асонів, среди коей ніть и полнаго собранія жизнеописаній святыхъ отцевъ и подвижниковъ, просіявшихъ на этой Святой Горів. Въ восполненіе этого недочета и изданъ Асонскій Патерикъ, въ которомъ опубликованы житія немногихъ, наиболіве извістныхъ и славныхъ подвижниковъ Асона. Въ настоящемъ, седьмомъ изданіи этого Патерика житія Асонскихъ святыхъ расположены не въ хронологическомъ порядків, какъ было прежде, а но днямъ и місяцамъ на цілый годъ.

Въ первой части Авонскаго Патерика помещены следующія статьи: 1) житіе и страданіе святаго новаго преподобномученика Онуфрія (XIX в.), заимствованное изъ рукописи скита св. Предтечи; 2) краткое сообщение о преподобномученикахъ Ватопедскихъ — игуменъ Евоимии и двънадцати инокахъ (XIII в.); 3) житіе св. Евставія, епископа сербскаго (XIII в.), заимствованное изъ книги Ланичича: «Животи краљева и аріепископа серпскихъ» (Загребъ. 1866); 4) житіе, подвиги и чудеса св. Максима Кавсокаливита (XIV в.), взятое изъ книги «Néoy 'Ехдоукоу»; 5) житіе преподобнаго и богоноснаго отца нашего Саввы І, архіепископа сербскаго (XIII в.), составленное его ученикомъ Дометіаномъ, и уставъ св. Саввы, данный обители Хиландарской и келліи «Типикарницы» на Карећ; 6) сообщение о преподобномъ Ромиль, ученикъ св. Григорія Синанта (XIV в.), по книгъ архіепископа Черниговскаго Филарета: «Святые южныхъ славянъ» (1865 г.); 7) страданіе священномученика Дамаскина въ 1771 году, заимствованное изъ книги: «Νέον Μαρτυρολόγιον»; 8) краткое сказаніе о преподобномъ Неофить Ватопедскомъ, взятое изъ «Νέος Παράδεισος»; 9) житіе преподобнаго Максима грека (XVI в.), взятое изъ біографів его, составленной іеромонахомъ Харалампіемъ (Спб. 1886); 10) житіе преподобнаго Діонисія (XVI в.), подвизавшагося долгое время на Авонъ и скончавшагося на Олимпъ (изъ «Νέος Παράδεισος»); 11) страданіе св. Өеодора (XVIII в.), изъ «Νέον Μαρτυρολόγιον»; 12) страданіе св. Иліи Ардуниса (XVII в.), изъ «Néov Мартородо́уюу»; 13) память св. Саввы II, архіспископа сербскаго (XIII в.), по упомянутой выше княгі архіепископа Филарета; 14) житіе преподобнаго Симеона Неманя, ктитора Хиландаря, со словомъ о немъ св. Саввы, сербскаго архіепископа, по изданію Шафарика; 15) страданіе св. Романа (XVII в.), изъ «Néov Мαρτυρολόγιον»; 16) память препод. Даміана Есфигменскаго (XIII в.), взъ «'Αχολουθία τως άγιορειτων πατέρων»; 17) страданіе св. Даміана (XVI в.), изъ «Νέον Μαρτυρολόγιον»; 18) память препод. Агапія (неизв'єстнаго времени), изъ «Néos Парабентос»; 19) страданіе св. Іоанна болгарина (XVIII в.), изъ «Νέον Μαρτυρολόγιον»; 20) память препод. Иннокентія Вологодскаго (XVIII в.), изъ «Житій святых» Россійской церкви»; 21) житіе и страданіе св. новаго преподобномученика Евенмія (XIX в.), заимствованное изъ рукописи Авонскаго скита св. Предтечи; 22) страданіе св. Луки († 1802), изъ «Néov Лещоуарюч»; 23) страданіе св. Никиты (XIX в.), по письму проигумена Константія изъ г. Сереса въ Румелін; 24) память препод. Өеоны, митрополита Солунскаго (XVI в.), изъ «Ακολουθία των άγιορειτών πατέρων»; 25) житіе препод. Григорія Синанта (XVI в.), изъ «Νέον Έχλόуюу»; 26) память препод. Нила Сорскаго (XV в.); 27) житіе препод. Акакія новаго (XVIII в.), изъ Néov Мартородо́уюу»; 28) житіе препод. Симеона Босаго, новаго чудотворца (неизвъстнаго времени), извлеченное изъ греческаго описанія его подвиговъ, изданнаго въ Смирнъ въ 1646 г.; 29) житіе и страданіе св. Агаоангела Есфигменскаго (XIX в.), взятыя изъ рукописи Есфигменскаго монастыря; 30) житіе и страданія св. новаго преподобномученика Акакія (XIX в.), съ рукописи Асонскаго скита св. Предтечи; 31) память препод. Никифора (XIV в.), изъ «Фідокадія» и «Άκολουθία των άγιορειτων πατέρων»; 32) память препод. Никодима, архіепископа сербскаго (XIV в.), по упомянутымъ выше книгамъ архіепископа Филарета и Даничича; 33) память препод. Іоанна Иверскаго (Х в.), изъ «'Ακολουθία των άγιορειτων πατέρων»; 34) житіе преподобнаго и богоноснаго отца нашего Евеимія новаго, Иверскаго (XI в.), изъ «Νέον 'Εκλόγιον»; 35) житіе преподобнаго Георгія Иверскаго (XI в.), изъ «'Аходсовіа ты άγιορειτών πατέρων»; 36) страданіе св. Пахомія (XVIII в.), изъ «Νέον Μαρтυρολόγιον»; 37) память препод. Іоанникія, архіепископа сербскаго (XIII в.), изъ вышеуказанной книги Даничича; 38) житіе и страданіе св. новомученика Константина (XVIII в.), изъ «Néov Мартородо́усо»; 39) житіе препод. Петра (ІХ в.), изъ книги «Ο άπλους Έφραίμ»; 40) память препод. Арсенія Коневскаго (XIV в.), изъ «Житій святыхъ Россійской церкви»; 41) житіе препод. Нифонта (XIV в.), изъ «Νέον Ἐκλόγιον»; 42) память св. Ефрема, патріарха сербскаго (XIV в.), по книгамъ архіспископа Филарета и Даничича; 43) память св. Киллиста I, патріарха Константинопольскаго (XIV в.), — самостоятельное краткое сообщение объ этомъ патріарх'в; 44) житіе препод. Діонисія, ктитора Авонской обители въ честь Крестителя и Предтечи Іоанна (XIV в.), изъ «Néos Парабывос»; 45) страданісь св. Прокопія († 1810), изъ «Néov Λειμονάριον»; 46) память препод. Өеолипта, епископа Филадельфійскаго (XIII в.), и ніжоторых в других в авонских в подвижников в.

Во второй части Патерика опубликованы следующія статьи: 1) житіе преподобнаго и богоноснаго отца нашего Аванасія, основателя Авонской Лавры (X в.), заимствованное изъ книги монаха Агапія «Кадокаюмуй»; 2) страданіе св. Кипріана новаго (XVII в.), изъ «Νέον Μαρτυρολόγιον»; 3) житіе препод. Өеофила Муроточиваго (XVI в.), составленное по рукописи Пантократорской келліи св. Василія на Авон'і; 4) память препод. Антонія Печерскаго († 1073); 5) страданіе преподобномученика Никодима (XVIII в.), изъ «Néov Мартородоукоу»; 6) страданіе св. Нектарія († 1820), по рукописи скита св. Анны на Асовъ; 7) житіе препод. Павла Ксиропотамскаго, изъ «Néov 'Ехдоуюч»; 8) подвиги и страданія св. Космы Равноапостольнаго (XVIII в.), изъ «Néov Мартиродоукоч»; 9) житіе препод. Нифонта II, патріарха Константинопольскаго (XV в.), изъ «Νέον 'Εκλόγιον»; 10) житіе препод. Өеофана (XV в.), изъ книги о немъ, напечатанной въ Венеціи въ 1654 году; 11) житіе препод. Іеровея (XVII в.), изъ «Néov Έλλόγιον»; 12) страданіе св. Макарія († 1527 г.), изъ «Νέον Μαρτυρολόγιον»; 13) память препод. Кипріана, митрополита Кіевскаго и всея Россіи (XIV в.); 14) страданіе св. Иларіона († 1804), съ рукописи скита св. Анны; 15) житіе преп. Косны, отшельника Зографскаго (XIV в.), изъ «Néov Έκλόγιον»; 16) житіе препод. Іоанна Кукузеля (XII в.), изъ книги «'Αμαρτολών Σωτηρία»; 17) память препод. Григорія, доместика великой церкви (XIV в.), изъ «Чера каттутоц» (1861); 18) страданіе св. Георгія (XVIII в.) изъ «Νέον Μαρτυρολόγιον»; 19) обрвтение мощей препод. Евдокима Ватопедскаго (XVII в.), съ рукописи Ватопедскаго монастыря; 20) страданіе св. Макарія Новаго († 1590 г.), изъ «Νέον Λειμονάριον»; 21) страданіе 26 мучениковъ Зографскихъ — игумена Ооны и другихъ, при императоръ Миханив Палеологв, и повесть о нашествіи папистовъ на святую Аоонскую гору (по славянской рукописн въ Зографскомъ монастырѣ); 22) житіе препод. Евенмія Новаго Оессалоникскаго (IX в.), извлеченное изъ греческой рукописи; 23) житіе препод. Герасима Новаго (XVI в.), изъ «Néov Λειμονάριον»; 24) житіе и страданія св. Игнатія Новаго († 1814 г.), съ рукописи Авонскаго скита св. Предтечи; 25) житіе препод. Филовея (неизв'єстнаго времени), изъ «Νέος Παράδεισος»; 26) житіе препод. Аванасія I, патріарха Константинопольскаго (XIV в.), изъ «Νέος Παράδεισος»; 27) страданіе св. Тимовея Есфигменскаго († 1820 г.), съ рукописи Есфигменскаго монастыря; 28) страданіе св. Іакова и двухъ учениковъ его Іакова и Діонисія (XVI в.), изъ «Νέον Μαρτυρολόγιον»; 29) житіе преподобныхъ Евеннія и Неофита Дохіарскихъ (X в.), изъ «Проσκυνητάριον μοναστηρίου Δογειαρίου»; 30) житіе препод. Нила Муроточиваго (XVII в.), съ рукописи Лаврской на Асонъ келли Нила преподобнаго; 31) страдание св. Дамаскина († 1681 г.), изъ «Néov Мартиродо́уюу»; 32) житіе преподобнаго и богоноснаго отца нашего Григорія Паланы, архіепископа Оессалоникійскаго (XIV в.), изъ «Néov 'Екдобуюм»; 33) страданіе св. Константина Новаго († 1800 г.), изъ «Νέον Λειμονάριον»; 34) память св. Калиста II, патріарха Константинопольскаго (XIII в.), изъ синаксаря; 35) житіе препод. Нектарія, подвизавшагося въ скиту Карейскомъ, въ келліи Архангеловъ, именуемой Ягари († 1500 г.), изъ «Νέον 'Εχλόγιον»; 36) память препод. Григорія, ктитора обители Григоріатской (XV в.), съ рукописями; 37) житіе препод. Даніила, архіепископа сербскаго (XIV в.), изъ упомянутыхъ выше книгъ Даничича и архіепископа Филарета; 38) страданіе св. Константія Россіянина († 1743 г.), изъ «Νέον Μαρτυρολόγιον»; 39) житіе препод. Симона Муроточиваго (XIII в.), изъ «Νέον Μαρτυρολόγιον»; 40) страданіе св. Гедеона (XIX в.), извлеченное изъ книги о немъ, напечатанной въ Константинополъ въ 1840 году; 41) житіе препод. Саввы Новаго Ватопедскаго (XIV в.), заимствованное изъ книги епископа Порфирія Успенскаго «Исторія Афона» (ч. III); 42) житіе препод. Исаіи старца (XIV в.), составленное на основаніи извъстной теперь литературы о немъ, и—нъкоторыхъ другихъ Афонскихъ подвижниковъ.

Въ *приложеніи* пом'вщены — хронологическій указатель святыхъ, просіявшихъ на Аеон'в, и алфавитный указатель тёхъ изънихъ, которые упомянуты въ настоящемъ Патерик'в.

Такимъ образомъ, большая часть житій святыхъ, поміщенныхъ въ седьмомъ изданіи Асонскаго Патерика, заимствована изъ различныхъ греческихъ агіографическихъ изданій, въ коихъ эти житія представляють поздититую передтыку оригинальныхъ жизнеописаній святыхъ, — и дишь немногія житія абонских в подвижников в извечены изъ рукописнаго матеріала, въ изобиліи хранящагося въ монастырскихъ библіотекахъ Аоона. Даже появившіяся уже въ печати подлинныя житія ивкоторыхъ великихъ подвижниковъ Святой Горы (свв. Асанасія и Григорія Синанта), извъстныя издателямъ Авонскаго Патерика (предисловіе, стр. VIII), не вошли однако въ составъ этого полезнаго труда. Въ виду этого, Анонскій Патерикъ вънастоящемъ своемъ видъ пригоденъ только для популярнаго употребленія. Но онъ могъ бы имъть и научное назначеніе, еслибы въ немъ, витсто позднейшихъ переделокъ, были предложены въ русскомъ переводъ подлинныя житія авонскихъ святыхъ, хранящіяся, несомивнию, въ богатвишихъ монастырскихъ библіотекахъ Авона.

Константинопольское монашество ото основанія города (?) до кончини патріарха Фотія (330—898 г.). Извлечено изъ сочиненія Аббата Марена. Книги первая и вторая. С.-Петербургъ, 1899 г., стр. 163—175. — Въ этомъ изданіи предложенъ сокращенный русскій переводъ книги французскаго аббата Marin'a «Les moines de Constantinople depuis la Fondation de la ville jusqua' à la mort de Photius. Paris. 1897». Русскій переводчикъ сохраниль дёленіе и своей книги, по образцу оригинала, на пять отдёловъ, но внутреннее ихъ содержаніе представиль не въ той полноть, какая наблюдается у Магіп'а, а равно исключить изъ нея «весь ученый арсеналь» оригинала. Переводчикъ называеть книгу французскаго

ученаго «замѣчательной» и говорить, что аббать Магіп «всесторонне изучиль внутреннюю жизнь монаховъ» Византій, «сталь выше застарѣлыхъ предразсудковъ западныхъ ученыхъ» противъ сихъ монаховъ и «постарался въ своемъ обстоятельномъ изслѣдованіи пролить свѣть на интересный, хотя и сложный вопросъ о византійскомъ монашествѣ» (предисловіе, стр. 3—5). Повидимому, переводчикъ незнакомъ съ литературой, даже русской, о византійскомъ монашествѣ, поэтому допустиль въ своемъ переводѣ всѣ тѣ недостатки и ошибки, которыя встрѣчаются во французской книгѣ и уже отмѣчены въ ученой литературѣ (см. «Византійскій Временникъ», т. VI, вып. 3—4, стр. 601—602).

Еписнопъ Киріонъ, Депнадцативпковая ремигіозная борьба православной Грузіи съ исламомъ. Тифансъ, 1899 г., стр. 118. — Брошюра состоитъ изъ пяти главъ, въ коихъ описывается борьба Грузіи съ арабами, сельджуками, монголами, персами и турками-османами. Въ частности въ главъ первой (стр. 3-19) описывается состояніе востока и византійской имперіи до появленія арабовъ и сообщается о покореніи Грузіи арабами въ VII въкъ, о бъдствінкъ грузинскаго народа подъ игомъ арабскимъ и о новомъ порабощеніи страны въ 1064 году турками-сельджуками, со всіми его ужасными последствіями. Въ глане второй (стр. 20-43) сперва разсказывается о сверженіи ига сельджуковъ при грузинскомъ цар'в Давид'в III Агмашенебели (1089-1125 г.) и о продвѣтаніи Грузинскаго царства при паряхъ Давидъ III и Георгін III (1150—1174 г.) и парицъ Тамаръ (1172-1212 г.), а затемъ повъствуется объ опустопительномъ наществін на Грузію Хоросанскаго султана Джелаль-Эддина Макберни въ 1226 году, о покоренін ея монголами въ конц'я XIII в'яка и объ освобожденіи отъ ига монгольского при грузинскомъ царѣ Георгіи V Блистательномъ (1318-1346 г.), о новомъ завоевавіи ся Тимуромъ въ конц'в XIV въка и персами въ концъ XV въка, о состояни Грузіи подъ персидскимъ игомъ отъ времени завоеванія до конца XVIII въка и о бъдствіяхъ грузинскаго народа со стороны турокъ-османовъ. Глава третья (стр. 44-73) подробно описываеть бъдствія грузинь подъигомъ мусульманъ. Въ главъ четвертой (стр. 73-98) разсказывается о послъднемъ эпизодъ многовъковой борьбы Грузіи съ мусульманами — о разореніи грувинскаго парства персидскимъ ханомъ Ага Магометомъ въ 1795 году. Наконецъ, въ пятой главъ (стр. 99-113) сообщается о присоединенів Грузін къ Россіи и о взаниныхъ между ними отношеніяхъ. — Въ разсматриваемой брошюръ довольно подробно разсматривается исторія борьбы Грузін съ различными испов'єдниками ислама, при чемъ авторъ пользуется преимущественно грузинскими источниками.

Еписнопъ Киріонъ, Святый Або, мученикъ Тифлисскій. Тифлисъ, 1899 г., стр. 14. — Здісь разсказывается о жизни и подвигахъ св. Або, замученнаго арабами въ Тифлисъ въ 790 году.

**Епископъ Кирівнъ,** Повъствованіе о чудодъйственномъ благодатномъ камнъ Давидо-Гареджійской пустыни. Тифлисъ, 1899 г., стр. 15. — Раз-

сказывается эпизодъ изъ жизни препод. Давида, одного изъ тринадцати каппадокійскихъ отцевъ, просвътившихъ въ VI въкъ Грузію свътомъ христіанства, и основателя Гареджійскаго монастыря.

П. Карабеловъ, священникъ, Древній Анчисхатскій соборъ въ з. Тифлисъ. Историческій очеркъ. Тифлисъ, 1899 г., стр. 88. — Описывается Анчисхатскій въ Тифлисъ соборъ, построенный въ VII въкъ католикосомъ Вавиломъ. Въ этомъ соборъ находится Нерукотворенный образъ Спасителя, по мнънію автора, подлинный. Авторъ приводитъ въ своей брошюръ нъкоторыя соображенія въ пользу этого мнънія, а также отмъчаетъ надписи, встръчающіяся въ соборъ, описываетъ утварь церковную и иконы.

А. Васильевъ, Византійско-арабскія отношенія въ царствованіе Михаила III (842-867). (Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1899 г., іюдь, стр. 1—55).—Статья представляеть главу изъ приготовленной къ печати диссертаціи А. А. Васильева о византійско-арабскихъ отношеніяхъ за время аморійской династій. Въ этой стать товорится, прежде всего, о византійско-арабскихъ отношеніяхъ въ первые годы правленія Михаила III (842-845), къ коимъ относится неудачный походъ арабскаго начальника Аподинара на Константинополь, предпринятый въ 842 году съ большимъ флотомъ, и два похода, также неудачные, правителя византійскаго государства Осоктиста противъ арабовъ западныхъ, на Крить (843 г.), и восточныхъ. Далье разсказывается объ обижнъ плынныхъ между византійцами и арабами въ 231 году хиджры (7 сентября 845 — 27 августа 846), состоявшемся у береговъ Ламуса, по желанію дамасскаго халифа Ватика (842-847). После этого обмена Византія не имъла столкновеній съ восточными арабами до 851 года, но за то она съ 845 по 853 годъ непрерывно продолжала утомительную войну съ арабами въ Сицили, оказавшуюся для византійскаго оружія крайне неудачною. Арабы не ограничивались Сициліей и совершали свои нападенія и на Южную Италію и даже посягнули на священный Римъ, который они пытались ограбить въ 846 и 849 годахъ; поводъ вившиваться въ южно-итальянскія дёла и грабить страну давали арабамъ внутреннія смуты въ Италіи и раздоръ между различными итальянскими правителями. Въ 853 году греческій флотъ подвергь осад'в городъ Даміетту въ Египт'я; городъ былъ сожженъ и разграбленъ. Но следствиемъ нападения византійцевъ на Дамістту было появленіе египетскаго флота, нужду въ коемъ арабы почувствовали после неожиданнаго разоренія города византійскимъ флотомъ; арабскій флотъ впоследствін, во второй половине Х-го въка, получилъ весьма важное значение въ борьбъ съ Византией. Не смотря на успъхъ при нападеніи на Даміетту, византійцы не получили отъ этого желаемыхъ выгодъ. Дъла въ Сицили не улучшились, и война здёсь продолжалась, въ періодъ времени съ 853 по 861 годъ, попрежнему неудачно для грековъ. Одновременно съ сицилійскою войною съ 855 года открылись военныя действія и на восточной границе. Здесь

византійцы разрушили Аназарбу и взяли въпленъ поселенное здёсь цыганское племя Заттъ. Но это пограничное недоразумвніе не имвло временно серьезныхъ последствій и въ конце 855 года и въ начале следующаго произошель обивнь плвиныхь между Византіей и халифатомь, состоявшійся на берегахъ ріки Ламуса. Обмінь 856 года не даль ожидаемаго покон на восточной границъ. Здъсь въ томъ же году возобновились военныя действія, не вполет удачныя для византійцевъ, и продолжались въ 858 и 859 годахъ, а весною 860 года состоялся новый обивнъ пленныхъ между воюющими сторонами. Но уже летомъ 860 года снова началась ожесточенная борьба мусульманъ съ византійцами, усложненная для грековъ неожиданнымъ появленіемъ предъ Константинополемъ руссовъ. Огразивъ последнихъ, императоръ Михаилъ въ борьбе съ арабами потеривлъ страшное поражение. Въ 863 году арабы взяли городъ Амисонъ (Самсунъ), но византійскій стратегь Петронасъ въ томъ же году нанесъ имъ жестокое поражение, которое однако не удержало арабовъ отъ дальнъйшихъ нападеній на предълы Византіи (въ 864-867 г.), оказавшихся благопріятными для нихъ. Въ последніе годы правленія Михаила III (862-867) отношенія византійцевъ и къ арабамъ Крита, Сициліи и южной Италіи не отличались миролюбивымъ характеромъ. Происходившія здёсь военныя действія шли съ переменнымъ для византійцевъ успъхомъ.

**Ө. И. Успенскій,** Академикъ Василій Григорьевичъ Васильевскій. Обзоръ ыавныйших трудовь его по изучению Византіи (Журналь Министерства Народнаго Просвъщенія, 1899, октябрь, стр. 291—342). — «Покойный академикъ В. Г. Васильевскій, пишеть г. Успенскій, составляеть весьма крупное явленіе въ исторіи русской науки не только потому, что это быль ученый, оставившій послів себя ясно очерченный слівдь и хорошо опредълившееся направленіе, но и потому, что обладаль въ обширной степени даромъ ученой комбинаціи и любви къ избранному имъ предмету. Больше четверти стольтія онъ занималь, безспорно, первое мъсто и авторитетное положение въ области византиновъдъния, будучи мастеромъ и руководителемъ нъсколькихъ покольній молодыхъ людей и бодро стоя на стражъ того научнаго движенія, которое создавалось у нась и укръплялось въ послъдніе десятки льть благодаря его же, главнымъ образомъ, учено-литературной дъятельности. Слъдуетъ признать, что по мъръ появленія работъ Васильевскаго постепенно возрасталь у насъ интересъ къ византійскимъ занятіямъ, такъ какъ подъ его перомъ оживали и получали реальное значение или забытые, или недостаточно понятые тексты, и такъ какъ вследствіе его изученій обнаруживались новыя связи между древне-русской и византійской исторіей. Следящіе за развитіемъ въ Россіи историческихъ знаній и за новыми завоеваніями въ научной области не могли пропускать безъ вниманія его почтенныхъ трудовъ, направленныхъ къ освященію нашей съдой старины и къ выясненію средствъ и путей, которыми совершался обивнъ литературныхъ

панятниковъ и правовыхъ возэрвній между Византіей, южными славянами и Русью. Уже давно было отмечено, что сила Васильевского заключается столько же въ оригинальности ума и находчивости, сколько въ искусствъ вычитывать въ памятникахъ то, чего другіе не подозръвали или пропускали безъ вниманія». После этихъ общихъ замечаній о нашемъ знаменитомъ ученомъ, О. И. Успенскій обозрѣваетъ и оцфинваетъ его научные труды по следующимъ рубрикамъ: 1) общенсторическія темы въ связи съ изученіемъ Византіи, 2) русскія темы въ связи съ изученіемъ Византіи, 3) спеціальныя византійскія темы и 4) обработка агіографическихъ темъ. Въ заключеніи обзора ученыхъ трудовъ В. Г. Васильевскаго О. И. Успенскій такъ опениваеть его значеніе. «Никто еще у насъ, пишетъ онъ, такъ глубоко и съ такимъ успъхомъ не захватываль, византійскихъ темъ и никто не доходиль въ своихъ попыткахъ обнаружить зависимость изученія русскихъ историческихъ и литературныхъ сюжетовъ отъ византійскихъ до такихъ положительныхъ и поражающихъ своей наглядною реальностью выводовъ. В. Г. Васильевскому первону, следовательно, принадлежить та честь, что онъ сияль съ Византіи покровъ таинственности и нівсколько приблизиль ее къ понятію читателя, даже средняго образованія. Коснувшись всёхъ наиболее заманчивыхъ темъ, которыми занятія Византіей соприкасаются съ нашей національной исторіей, онъ способствоваль тому, что византійскія занятія стали понемногу входить въ нашъ обиходъ и интересовать часть образованнаго общества. Исходя, однако, изъ того убъжденія, что мы переживаемъ еще по отношенію къ византинизму періодъ собиранія и очистки матеріала, онъ никогда не брался за широкія темы, хотя по поводу отдельныхъ панятниковъ способенъ быль писать общирныя изследованія, захватывающія глубоко и широко разнообразные оттвики жизни эпохи. Особенно свойственная ему черта въ изследованіи — это наглядное изображение всей исторической обстановки, среди которой появился памятникъ, и проникновеніе въ психологію общества и настроеніе историческихъ дъятелей и писателей. Для этого, несомивню, требовалась громадная начитанность въ литературъ, широкая подготовка въ вспомогательныхъ для исторіи дисциплинахъ и беззавѣтная любовь къ изучаемому предмету. Въ первый разъ византійскія занятія въ Россів получили въ Васильевскомъ такого представителя, который быль въ состояние и дать имъ серьезное направленіе, и до изв'ястной степени обезпечить ихъ продолжение въ будущемъ, а равно и привлечь къ нимъ внимание своихъ университетскихъ слушателей. На обязанности тъхъ учрежденій, которыя своей ученой славой и авторитетомъ укращаль Васильевскій, будеть лежать, чтобы сдёланные имъ посёвы не заглохли и чтобы та область знаній, которую онъ такъ высоко поставиль, продолжала культивироваться въ Россіи и обратилась бы въ настоящую историческую школу, почернающую свои преданія отъ Васильевскаго». Наконецъ, О. И. Успенскій выражаеть желаніе, чтобы лучшія сочиненія В. Г. Васильевскаго

были вновь изданы отдёльнымъ изданіемъ и чтобы учено-литературная его дёятельность была оцёнена въ связи съ общимъ византологическимъ движеніемъ въ Россіи и въ Западной Европъ.

- Ив. Гревсъ, Василій Григорієвичь Васильєвскій, какт учитель науки. Набросокъ воспоминаній и матеріалы для характеристики (Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1899, августъ, современная лътопись, стр. 27—74). Въ этой, весьма искренно и тепло написанной, стать в предложена, на основаніи личныхъ воспоминаній, характеристика нашего знаменитаго византолога, какть университетскаго профессора. Указавъ на необходимость для слушателей и учениковъ покойнаго Василія Григорьевича запомнить его симпатичный профессорскій образъ, г. Гревсъ опредъляеть главный центръ его научныхъ занятій и основные признаки его ученой физіономіи, говорить объ отличительныхъ особенностяхъ метода его университетскаго преподаванія, о характерѣ его курсовъ, отношеніи къ студентамъ и ученикамъ, а въ заключеніе отмѣчаеть общія черты его умственнаго склада и нравственной личности.
- Н. Марръ, Къ вопросу о задачахъ арменовъдънія (Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1899, іюль, стр. 241—250). Въ этой стать в, представляющей рвчь предъ защитой магистерской диссертаціи «Сборники причтъ Вардана», выясняется значеніе этого сочиненія въ области арменовъдънія, какъ самостоятельной науки, задача которой состоитъ въ томъ, чтобы раскрыть условія сформированія армянской національности и выяснить въ исторической послъдовательности самобытныя ея проявленія на общемъ фонъ политической и культурной жизни, создавшейся подъ вліяніемъ и византійскаго воздъйствія.
- В. В. Латышевъ, Замптки по древней географіи спвернаго побережсья Чернаго моря. Объ островъ св. Эверія (Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1899, май, отдъль классической филологіи, стр. 73-87).-Константинъ Багрянородный въ сочинении «De administrando imperio», описывая «путь изъ Варягъ въ Греки», говоритъ, что россы, по соверщеніи обычныхъ жертвоприношеній на островъ св. Григорія, лежавшемъ на Дивиръ ниже пороговъ, продолжаютъ плаваніе четыре дня, пока не достигнутъ лимана, который составляетъ устье этой ръки и на которомъ **лежить** островъ св. Эверія (Аідеріос); приставъ къ этому острову, путники отдыхають на немъ два или три дня и приводять въ порядокъ свои «однодеревки» и т. д.... (сар. IX, р. 78. Bonn.). Островъ «святаго Ельферья» упоминается и въ известномъ договоре Игоря съ греками. Русскіе ученые, со времени Карамзина, отождествияють этоть островь съ островкомъ Березанью, лежащимъ прямо предъ входомъ въ Дивпровскій лиманъ. Академикъ Латышевъ, признавъ это отождествление неправильнымъ, предполагаетъ, что подъ островомъ св. Эверія у Константина Багрянороднаго следуетъ разуметь западную часть нывешняго Кинбурнскаго полуострова до Прогнойска, нѣкогда отдѣленную проливомъ.
  - **А. Бекштремъ,** Неизданные отрывки Руфа Эфесскаго (Журналъ Миниверантиский Времениясь.

стерства Народнаго Просв'ященія, 1899, марть, отд'яль классической филологіи, стр. 121—132). — Р'ячь идеть о четырехъ отрывкахъ изъ сочиненія по медицин'я византійскаго писателя Руфа Эфесскаго, находящихся въ рукописи Московской Синодальной библіотеки № 486, по каталогу архимандрита Владиміра (fol. 115).

И. Андреевъ, Св. Тарасій, патріархъ константинопольскій. Очеркъ ею жизни и дъятельности въ связи съ ходомъ иконоборческихъ смутъ (Богословскій В'єстникъ, 1899, іюнь, стр. 143—180, іюль, стр. 302—346. августь, стр. 459 — 504). — Указавъ источники свъдъній о жизни и діятельности патріарха Тарасія (784-806), г. Андреевъ излагаеть его біографію, причемъ говорить о происхожденіи и образованіи Тарасія, его службъ въ должности секретаря у императора-иконоборца Льва Исавра, о настроеніи общества, при которомъ Тарасій долженъ быль занять патріаршую канедру, созданномъ усиліями двухъ иконоборческихъ императоровъ Льва Исавра и Константина Копронима, объ отношении последнихъ къ монахамъ и другимъ иконопочитателямъ, о вступленіи на престолъ императрицы Иривы и о вліяніи этого событія на настроеніе общества, объ удаленіи съ патріаршей канедры Павла IV и объ избранів патріархомъ Тарасія, о д'ятельности Тарасія по вопросу о созванів новаго собора, о соборъ 786 года и характеръ его, о ходъ дъйствій на вселенскомъ соборъ 787 года и объ отношении Тарасія къ бывшимъ иконоборцамъ, о нравственныхъ качествахъ этого патріарха и о его кончинъ, послъдовавшей 18 февраля 806 года. Вообще г. Андреевъ въ настоящемъ очеркъ довольно полно и обстоятельно описалъ церковно-общественную діятельность патріарха Тарасія и охарактеризоваль его нравственную личность.

А.П. Лебедевъ, Греческая церковь и римскій катомицизмь. Изъ исторіи вреко-восточной церкви от паденія Константинополя въ 1453 году до настоящаю времени (Богословскій Вістникъ, 1899, іюль, стр. 347—376; августь, стр. 505-543). - Съ половины XV-го и до начала XIX-го стол'втія римскій католицизмъ, по словамъ профессора А. П. Лебедева, не имълъ почти никакихъ успъховъ въ средъ греко-восточной церкви. Этимъ счастливымъ результатомъ греческая церковь обязана не столько самой себъ, сколько турецкому правительству. Со времени странной попытки римскаго папы Пія II (1458—1464) обратить въ католичество султана Магомета II, турки имъли полное нерасположение къ римскому католицизму и католическимъ націямъкакъ по политическимъ причинамъ, такъ и вследствіе заговоровъ со стороны римско-католическихъ державъ противъ благосостоянія турецкой имперіи. Съ другой стороны, турки всегда предпочитали греческую церковь римско-католической; это выражалось въ международныхъ отношеніяхъ, въ явномъ стремленіи турокъ препятствовать римско-католической пропаганда на востока и въ борьба турецкаго правительства съ латинскими миссіонерами, въ частности съ іезунтами, въ содъйствіи грекамъ при занятіи св. мъсть въ Палестинъ,

въ ущербъ датинянамъ, и въ наказаніи константинопольскихъ патріарховъ, сочувствовавшихъ датинству. Такое отношевіе турецкаго правительства къ римскому католицизму имвло выгодныя для грековъ слвдствія въ борьб'в ихъ съ папизмомъ. — Во второй половин'в своей статьи профессоръ Лебедевъ даетъ свъдънія о системъ образованія и дисцицины въ такъ называемой греческой коллегіи, основанной въ 1577 году въ Римв при папв Григоріи XIII съ цвлью воспитывать грековъ въ дух в папских в стремленій и этимъ путемъ распространять на восток в вден католицизма. Образцомъ для этой коллегіи послужила такъ называемая германская коллегія, основанная въ 1552 году по мысли Игнатія Лойолы для обращенія къ католичеству протестантской Германіи. Греческая коллегія была устроена при содействіи предата Каспаро да Урбино, находилась потомъ подъ управленіемъ іезуитовъ и въ цветущую свою пору имъла до 65 учениковъ. Но греки скоро поняли значение этой коллегім и съ враждою относились къ соотечественникамъ, въ ней обучавшимся. Наиболье извъстными учениками греческой коллегіи Григорія XIII были: Петръ Аркудій, Левъ Аллацій и Пансій Лигаридъ. Въ концъ статьи речь идеть объ успехахъ католичества на востоке въ XIX веке.

Житів святаго отца нашего Никифора, архівпископа Константинограда и новаго Рима, списанное Игнатіємъ, діакономъ и скевофилаксомъ святьйшей великой церкви святой Софіи (Богословскій В'встникъ, 1899, октябрь, стр. 1—16, ноябрь и декабрь). — Приступая къ печатанію въ русскомъ перевод'в твореній св. Никифора, патріарха константинопольскаго (806—815 г.), редакція «Богословскаго В'встника» нашла необходимымъ преднослать имъ русскій переводъ и житія св. отца, написаннаго его ученикомъ, діакономъ Игнатіємъ.

Н. Марръ, Возникновеніе и расцепть древне-грузинской свътской литературы (Журналъ Министерства Народнаго Просвещенія, 1899, декабрь, стр. 223—252). — Въ статьё рёчь идеть о развитіи древне-грузинской (ХІ—ХІІ в.) свётской литературы подъ воздёйствіемъ отчасти литературы византійской, а главнымъ образомъ персидской, имёвшей сильное вліяніе на расцвёть грузинской литературы.

А. Бенштремъ, Деп рукописи Катоміомахіи Өеодора Продрома (Журналъ Министерства Народнаго Просвѣщенія, 1899, октябрь и ноябрь, отдѣлъ классической филологіи, стр. 22—51). — Г. Бекштремъ нашелъ двѣ до послѣдняго времени неизвѣстныя рукописи Катоміомахіи Өеодора Продрома, одна взъ коихъ хранится въ Московской Синодальной библіотекѣ подъ № 309 по каталогу архимандрита Владиміра, а другая находится въ вѣнскомъ кодексѣ Phil. Gr. 293; обѣ рукописи относятся къ XVI вѣку. Помѣщенный въ нихъ текстъ Катоміомахіи представляетъ не мало разночтеній и особенностей сравнительно съ печатнымъ изданіемъ этого византійскаго произведенія, сдѣланнымъ Герхеромъ (Lipsiae, Теиъп. 1873) по сод. Магсіапиз 524, лишь развіт advocatis сод. Neapolitano 96 II C 38 и Vindobonensi Philol. Gr. 293. Г. Бекштремъ въ своей статъв и отмвчаетъ эти разночтенія и особенности.

Е. Придикъ, Греческія заклятія и амулеты въ Южной Россіи (Журналь Министерства Народнаго Просв'єщенія, 1899, декабрь, отд'єль классической филологіи, стр. 115—124) — Въ стать в описываются пять свинцовыхъ табличекъ съ проклятіями, найденныхъ въ Южной Россіи и относящихся, в'єроятно, къ классической эпох'є, и три амулета, изъ коихъ одинъ нацарапанъ на серебряной пластинк одинъ на золотой, а третій написанъ на куск матеріи черною краскою. Вс вмулеты относятся къ христіанскому времени. Они уже были изданы В. В. Шкорпиломъ («Заниски Императорскаго Одесскаго Общества Исторіи и Древностей», т. ХХІ, 1898, вротоколы, стр. 8—11); г. Придикъ д'єлаєть къ этому изданію н'єкоторыя дополненія.

М. Крашенининовъ, Procopiana. Къ притикт текста V книги «Υπέρ τῶν πολέμων» Прокопія Кесарійскаго (Журналъ Министерства Народнаго Просвѣщенія, 1898, іюнь, отдѣлъ классической филологіи, стр. 121—148, 1899, сентябрь, стр. 127—144, октябрь, стр. 1—18). — Въ статьѣ сообщается рядъ конъектуръ автора ко второй тетради Ύπὲρ τῶν πολέμων» Прокопія Кесарійскаго, то-есть, къ такъ называемой Bellum Gothicum II. І—ІV, и по большей части безъ мотивировокъ, подобно конъектурамъ Брауна къ разнымъ сочиненіямъ того же историка. Текстъ Прокопія цитируется по изданію Компаретти.

\*\* Когда установлена была іерусалимская патріархія (Сообщенія Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества, 1899, январь—февраль, стр. 75—82). — Въ статъв сообщается, что іерусалимская патріархія признана самостоятельною церковною областью на Халкидонскомъ соборв 451 года; въ составъ ея входили провинціи—Палестина первая, Палестина вторая и Палестина третья, въ коихъ было 59 епископій.

## Рецензін появились на следующія книги.

- Ю. Кулановскій, Аланы по свёдёніямъ классическихъ и византійскихъ писателей. Кіевъ. 1899. Рецензія Σ. въ Историческомъ Въстникъ, 1899, декабрь, стр. 1211—1214.
- С. Терновскій, Очерки изъ церковно-исторической географіи. Области восточныхъ патріарховъ православной церкви до ІХ въка. Казань. 1899. Рецензія тамъ же, стр. 1221—1224.

Византійскій Временникъ, издаваемый при Императорской Академін Наукъ, подъ редакцією В. Э. Регеля. Томъ VI, выпуски 3—4. С.-Петербургъ. 1899. Рецензія г. В. Р-ва въ Историческомъ В'єстникъ, 1899, декабрь, стр. 1235.

**Еписнопъ Порфирій Успенсній,** Востокъ христіанскій. Александрійская патріархія. Сборникъ матеріаловъ, изследованій и записокъ, относящихся

до исторіи Александрійской патріархіи. Томъ І. Изданіе Императорской Академін Наукъ подъредакціей Хр. М. Лопарева. С.-Петербургъ. 1898. Рецензія г. Σ. въ Историческомъ В'Естник', 1899, іюль, стр. 304—309.

- A. H. Hore, M. A. Eighteen Centuries of the Orthodox Greek Church: Trinity College, Oxford. 1899. Рецензія г. В. Соколова въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ, 1899, № 27, прибавленія, стр. 1095—1097.
- А. А. Динтріевскій, Архіепископъ елассонскій Арсеній и мемуары его изъ русской исторіи по рукописи трапезунтскаго Сумелійскаго монастыря. Кіевъ. 1899. Рецензія г. Σ. въ Историческомъ Въстникъ, 1899, августъ, стр. 666—671.

Извѣстія Русскаго Археологическаго Института въ Константинополѣ. III. Софія. 1898. Рецензія г. С. С. въ Археологическихъ Извѣстіяхъ и Замѣткахъ, 1899, №№ 6 и 7, стр. 213—215.

А. П. Лебедевъ, Собраніе церковно-историческихъ сочиненій. Томы І— IV. Изданіе второе. Москва. 1896—1898. Рецензія г. Г. въ Церковномъ Въстникъ, 1899, № 24, стр. 898—900.

Василій Нарбеновъ, Номоканонъ константинопольскаго патріарха Фотія съ толкованіемъ Вальсамона. Часть І. Историко-каноническое изслѣдованіе. Часть ІІ. Русскій переводъ съ предисловіемъ и примѣчаніями. Казань. 1899. Рецензіи: И. В-снаго въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ, 1899, № 35, прибавленія, стр. 1417—1421, и профессора Н. Заозерснаго въ Богословскомъ Вѣстникѣ, 1899, октябрь, стр. 342—345.

**Геромонахъ Каллистъ**, Номоканонъ св. Фотія, патріарха константинопольскаго. Изслѣдованіе. Москва. 1899. Рецензія **И. В-скаго**, въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ, 1899, № 35, прибавленія, стр. 1417—1421.

Архісписнопъ Владимірскій Сергій, Святый Андрей Христа ради юродивый и праздникъ Покрова Пресвятой Богородицы. С.-Петербургъ. 1898. Рецензія С. въ Церковныхъ В'Едомостяхъ, 1899, № 35, прибавленія, стр. 1421—1424.

- П. А. Сырну, Къ исторіи исправленія книгъ въ Болгаріи въ XIV вѣкѣ. Томъ І. Выпускъ 1. Время и жизнь патріарха Евенмія Терновскаго. Спб. 1899. Рецензія: г. Σ. въ Историческомъ Вѣстникѣ, 1899, сентябрь, стр. 1002—1104 и г. В. И. Ламанскаго въ Журналѣ Министерства Народнаго Просвѣщенія, 1899, ноябрь, стр. 102—136, декабрь, стр. 312—362.
- Ed. Kurtz, Zwei griechische Texte über die hl. Theophano, die Gemahlin Kaisers Leo VI, въ Запискахъ Императорской Академіи Наукъ, VIII серія, по историко-филологическому отдѣленію, т. III, № 2, 1898. Рецензія Х. М. Лопарева въ Журналѣ Министерства Народнаго Просвѣщенія, 1899, октябрь, стр. 343—361.
- А. П. Лебедевъ, Исторія разд'єленія церквей въ ІХ, Х и ХІ в'єкахъ. Съ подробнымъ указателемъ русской литературы, относящейся къ этому предмету, съ 1841 года по 1900. Москва. 1900. Рецензія въ Историческомъ В'єстникъ, 1899, октябрь, стр. 325—329.
  - м. Чельцовъ, Церковь королевства Сербскаго со времени пріобрѣте-



нія ею автокефальности (1879—1896). Историко-каноническій очеркъ. С.-Петербургъ. 1899. Рецензія г. К. Х. тамъ же, стр. 329—332.

Х. М. Лопаревъ, Summa Rerum Romaeorrhossicarum. «Απαντα τὰ ዮωμαιορρωσσικά. Греки и Русь. С.-Петербургъ. 1898. Библіографическая замѣтка г. С. Смирнова въ Богословскомъ Вѣстникѣ, 1899, сентябрь, стр. 163—164.

Путешествіе антіохійскаго патріарха Макарія въ Россію въ половинѣ XVII вѣка, описанное его сыномъ архидіакономъ Павломъ Алеппскимъ. Переводъ съ арабскаго Г. Мурноса по рукописи Главнаго Архива Министерства Иностранныхъ Дѣлъ. Выпуски I—IV. Москва. 1897—1898. Рецензія г. С. Смирнова тамъ же, стр. 167—174.

- А. Кадлубовскій, Очерки по исторіи древне-русской литературы житій святыхъ. І. Къ вопросу о житіи преподобнаго Авраамія Ростовскаго. ІІ. Великомученикъ Меркурій Кесарійскій и мученикъ Меркурій Смоленскій. ІІІ. Св. Великомученикъ Никита, и св. Никита, столиникъ Переяславскій. 1897. Рецензія тамъ же, стр. 174—178.
- м. Сперанскій, Изъ исторіи отреченныхъ книгъ. І. Гаданія по псалтири. ІІ. Трепетники. Тексты и матеріалъ для объясненія. Спб. 1899. Рецензія тамъ же, стр. 178—181.
- А. П. Лебедевъ, Церковно-историческія пов'єствованія общедоступнаго содержанія и изложенія. Изъ древнихъ временъ христіанской церкви. Москва. 1900. Рецензія г. Σ. въ Историческомъ В'єстник'в, 1899, ноябрь, стр. 767—770.

Льтопись историко-филологическаго общества при Императорскомъ Новороссійскомъ университеть. Византійское отділеніе. IV. Одесса. 1899. Рецензія тамъ же, стр. 785—787.

И. Соколовъ.

#### ГЕРМАНІЯ.

"Byzantinische Zeitschrift", herausgegeben von K. Krumbacher, Band VIII Heft 4.

Въ первомъ отдёлё (стр. 613—681) помёщены изслёдованія:

Paolo Orsi, Nuove Chiese Bizantine nel territorio di Siracusa (стр. 613—642). — См. отдълъ «Италія».

H. Gelzer, Zu den Graeca Eusebii (стр. 643—644). — Возстановляется текстъ отрывка хроники Евсевія, передаваемаго Сипкелломъ (646, 17—647, 5), о разрушеніи Ісрусалима Титомъ, при помощи рукописей Синкелла Coisl. 133 и Palatinus 395 и изложенія Малалы (по Chronicon Paschale 461, 21).

Е. Kurtz, Zum Euchologion des Bischofs Serapion (стр. 645—646).—Н'всколько зам'втокъ по тексту «Евхологіона», напечатаннаго впервые А. Динтріевскимъ въ 1894 г. и вторично Г. Вобберминомъ въ «Техtе

und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Litteratur», N. F. II, 3. — Евхологіонъ Серапіона довольно подробно разбирается еще въ стать В Drews'a: Ueber Wobbermins «Altchristliche liturgische Stücke aus der Kirche Aegyptens», ч. I, въ Zeitschrift für Kirchengeschichte 20 (1899), 291—328. Изданіе г. Дмитріевскаго этому автору тоже неизв'ястно.

'Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, 'Ο πατριάργης Φώτιος ὡς πατηρ άγιος της 'Ορθοδόξου Καθολικης 'Εκκλησίας (ctp. 647-671). Авторъ сперва подробно обосновываеть свою датировку кончины Фотія (6 февраля 897 г.) разборомъ интерполированнаго письма папы Іоанна IX къ Сталіану Неокесарійскому, и затімъ приводить рядъ данныхъ въ пользу своей мысли, что Фотій быль признань восточной церковью святымъ не въ 1869 г., какъ стоить еще въ «Gesch. der byz. Litteratur» К. Крумбахера, а съ самаго дня свой смерти. Важнъйшія данныя суть: Синодикъ въ неделю Православія, Типиконъ Константинопольской Великой Церкви 950-956 года, житіе св. Евеннія солунскаго, письмо Аресы кесарійскаго πρός Άρμενίους, изображение Фотія съ нимбомъ святости въ рукописи «Амфилохій» Лавры св. Аванасія Авонскаго и пр. На соборъ 1156 года, цитовавшій впервые Фотія наряду съ св. отцами, уже указывалось ранъе. Синаксарь Сирмонда, также синаксари: Московской Синодальной Библіотеки 354 (листь 227) и Императорской Публичной 231 (листь 166\*), оба XIII въка, и многія евангелія и апостолы апракось называють Фотія въ числе святыхъ на 6 февраля. Въ заключеніе указываются следы почитанія памяти Фотія, принятія его собора 879 года и отверженья такъ называемаго 8-го вселенскаго противъ него собора (869 г.) въ латинской церкви въ IX-XI въкахъ.

- P. N. Papageorgiu, Zwei jambische Gedichte saec. XIV und XIII (стр. 672—677). Ново первое стихотвореніе въ 10 стиховъ, открытое авторомъ на пергаментномъ листкѣ, въ лавкѣ одного старьевщика въ Фессалоникѣ; авторъ и писецъ быль нѣкій Κρήτης πρόεδρος Νικηφόρος листокъ датированъ 12 августа 6825 (1318) г. Второй текстъ эмендированное авторомъ замѣтки стихотвореніе отъ лица имп. Михаила IX къ св. архангелу Михаилу, изданное М. Гедеономъ въ 1895 г. по рукописи типикона монастыря св. Авксентія (см. Вуз. Ztschr. V, 606).
- J. Strzygowski, Zwei weitere Stücke der Marientafel sum Diptychon von Murano (стр. 678—681). Дается описаніе и снимки двухъ боковыхъ сценъ, относящихся къ второй доскѣ извѣстнаго Равеннскаго диптиха, посвященной прославленію Богоматери. Эти части находятся въ коллекціи художника Боткина въ СПБ. и изображаютъ благовѣщеніе св. Анны и посѣщеніе Елизаветы. Средина и нижняя часть этой доски описаны и опубликованы уже г. Айналовымъ (см. Виз. Врем. т. ІV, стр. 128 и слѣд., т. V, стр. 153 и слѣд.); верхняя часть была вѣроятно тождественна съ тою же частью первой доски; такимъ образомъ теперь нехватаетъ только еще двухъ боковыхъ сценъ второй доски диптиха. Авторъ замѣтки надѣется доказать, что диптихъ сработанъ въ Өивахъ въ Верхнемъ Египтъ.

. Второй отдёль (стр. 682—690) состоить изъ рецензій на слёдующія книги:

Άντώνιος Μηλιαράκης, Ίστορία τοῦ βασιλείου τῆς Νικαίας καὶ τοῦ δεσποτάτου τῆς Ἡπείρου (1204—1261). Ἐν Ἀθήναις 1898.— Рец. J. Partsch (стр. 682—684).

Стојан Новаковић, Законик Стефана Душана цара српског 1349 и 1354. У Београду 1898. — Рец. М. Rešetar (стр. 684—686).

Patrum Nicaenorum nomina latine, graece, coptice, syriace, arabice, armeniace ediderunt H. Gelzer, H. Hilgenfeld, Otto Cuntz. Leipzig 1897 (= Scriptores sacri et profani, fasc. II). — Peu. E. von Dobschutz (crp. 686—688).

Ernst Sackur, Sibyllinische Texte und Forschungen. Pseudomethodius, Adso und die Tiburtinische Sibylle. Halle, Niemeyer 1898. — Реп. Frank Kampers (стр. 688—690). — См. также рецензію Bousset въ Theologische Literaturzeitung 1899, № 19, ст. 537—540.

Изъ третьяго отдъла заимствуемъ указанія редакціи на слъдующія новости германской ученой литературы по византиновъдънію:

## По литературъ:

K. J. Neumann, Ein neues Bruchstück aus Kaiser Julians Büchern gegen die Christen. Theol. Literaturzeitung 1899, № 10, ст. 298—304. — Авторъ даетъ свое возстановленіе отрывка Юліана изъ сочиненія Аревы противъ Юліана, изданнаго частью Bidez и Cumont.

Eduard v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik, I Teil. Bis Kant. Leipzig, Haacke, 1899. XV — 588 стр. 8°. — На стр. 176—202 рѣчь идетъ о школъ Плотина (Евномій, Григорій Нисскій, Проклъ, Діонисій), а на стр. 282—285 о возобновленіи неоплатонизма въ эпоху возрожденія.

Milan R. Dimitrijević, Studia Hesiodea. Lipsiae, Teubner 1899. 234 стр. 8°. — Дается м. пр. исторія рукописнаго преданія и комментированія «Трудовъ и Дней», съ подробнымъ анализомъ схолій Прокла, Цецы, Этимологиконовъ, Евстаеія, Зонары, Мосхопула и Іоанна Протоспаварія.

loannes Philoponus, De aeternitate mundi contra Proclum ed. Hugo Rabe, Leipzig, Teubner, 1899. XIV — 699 стр. — Объщана рецензія.

- С. de Boor, Zu Johannes Antiochenus. Hermes 34 (1899), 298—304 и 480. Подтверждается одной зам'яткой въ сод. Vatic. 96 мивніе Буассевэна, что такъ называемые Салмазіевы отрывки Іоанна Антіохійскаго не принадлежать ему, за исключеніемъ одного маленькаго фрагмента минеологическаго содержанія (изд. Крамера, стр. 383—386).
- A. Jahn, Michael Psellos über Platons Phaidros. Hermes 34 (1899), 315—319. Дается тексть Пселловой Έξήγησις τῆς Πλατωνικῆς ἐν τῷ Φαίδρῳ διφρείας τῶν ψυγῶν καὶ στρατείας τῶν θεῶν πο Monac. 98 и 435.
- W. Crönert, Zur Überlieferung des Dio Cassius. Wiener Studien 21 (1899), 46—79. Стр. 46 и след. говорять о схоліяхъ Цены къ Antehomerica;

разсѣяно много замѣчаній о вліяній на тексты древнихъ авторовъ византійскихъ формъ и ореографіи.

Wilhelm Bousset, Beiträge sur Geschichte der Eschatologie. Zeitschrift für Kirchengeschichte 20 (1899), 103—131. — На стр. 113 и слёд. рёчь идеть о псевдо-менодіевой легендё объ Александрё, гл. 8 латинскаго текста, изданнаго Саккуромъ. — Въ третьей книжкё Ztschr. f. Kirchengeschichte за 1899 г., стр. 261—290 явилось окончаніе статьи Буссе, все посвященное пророческимъ произведеніямъ византійскаго времени.

## По библіологін и исторін науки:

Alfred Rahlfs, Alter und Heimat der vaticanischen Bibel. Nachrichten von der Gesellschaft der Wissenschaft zu Göttingen, philol.-histor. Classe 1899 Н. 1, стр. 72—79. — Авторъ, на основаніи зависимости Сод. В отъ канона 39-го праздничнаго посланія св. Аванасія, относитъ эту рукопись къ годамъ отъ 367—400; она писана, по его мивнію, въ Египть и является представительницей рецензіи Исихія.

Carl Denig, Mitteilungen aus dem griechischen Miscellancodex 2773 der Grossherzoglichen Hofbibliothek su Darmstadt. Mainz 1899. — Среди данныхъ образцовъ колляцін нѣкоторые относятся къ византійскимъ авторамъ, напр. къ псевдо-Проклу, Іоанну Глики, Өемистію, псевдо-Діоскориду н т. д.; одинъ анонимный текстъ новъ (письмо, начинается: οἰον μὲν παρεσχον ἐμαυτόν).

Karl Mülner, Eine Rede des Ioannes Laskaris. Wiener Studien 21 (1899), 128—143. — Дается текстъ вступительной лекціи Іоанна Ласкариса, читанной въроятно во Флоренціи въ 1493 году, какъ введеніе въ курсъ о Демосфень и эниграмматистахъ, на латинскомъ языкъ, по ркп. Riccard. 3193.

# По языку, метрикъ и музыкъ:

Hubert Grimme, Nochmals zur syrischen Betonungs- und Verslehre. Zeitschr. der deutschen morgenländischen Gesellschaft 53 (1899), 102—112. — Возраженіе на критику Брокельманна. Далье замытка Franz Prätorius'а, указывающая, что А. Наһп уже въ 1819 г. въ монографіи о Вардесань высказался за тоническій принципъ въ сирійской метрикь и за ея связь съ ритмомъ древнехристіанскихъ греческихъ гимновъ.

Clemens Blume, Pia Dictamina. Reimgebete und Leselieder des Mittelaters. 2. Folge. Aus handschriftlichen Gebetbüchern herausgeg. von С. В. Leipzig, Reisland 1898. 240 стр. — На стр. 6—15 говорится объ акростих въ латинской богослужебной поэзін, что въ виду связи поэтическаго творчества обънкъ церквей небезъинтересно и для византиниста.

Digitized by Google

### По богословію:

Paul Wendland, Die Textkonstitution der Schrift Hippolyts über den Antichrist. Hermes 34 (1899), 412—427. — Указывается, что Ахелись въ своемъ изданіи Ипполита не оцённять ркп. Ebroicensis и Remensis и славянскаго перевода, и не использовать имъ-же самымъ собраннаго косвеннаго матеріала для установленія текста (напр. Sacra Parallela Іоанна Дамаскина).

Richard Pietschmann, Theodorus Tabennesiota und die sahidische Übersetzung des Osterfestbriefs des Athanasius vom Jahre 367. Nachrichten von der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, philol.-hist. Classe, 1899, вын. 1, стр. 87—104. — Доказывается по житію преемника св. Пахомія, Өеодора, что въ пахомієвыхъ монастыряхъ существовалъ коптскій переводъ 39-го праздничнаго посланія св. Аванасія, который приписывался Өеодору; опубликованные Шмидтомъ отрывки вѣроятно идутъ отъ этого перевода.

Adolf Harnack, Der Ketser-Katalog des Bischofs Maruta von Maipherkat. Leipzig, Hinrichs, 1899, 17 стр. (Texte und Untersuchungen, Neue Folge, IV, 1). — Сообщается въ нёмецкомъ переводё списокъ еретиковъ пзъ сочиненія Маруты о никейскомъ соборё, почти тождественный съ изданнымъ (въ переводё съ арабскаго) у Манси (Concil. II р. 1056 слёд.) каталогомъ. См. рецензію E. von der Goltz'a въ Theol. Literaturzeitung 1899, № 21, ст. 588.

Ed. Sachau, Studie zur syrischen Kirchenlitteratur der Damascene. Sitzungsberichte der königl. preuss. Akademie der Wissenschaften (philos. hist. Cl.), 1899, стр. 502—528). — Рядъ сообщеній о сирскихъ и арабскихъ переводахъ греческихъ минологіевъ, перковныхъ пѣсенъ и т. д. (изъ Іоанна Дамаскина всего болѣе; изъ другихъ пѣснотворцевъ упоминаются Іосифъ, Митрофанъ, Климентъ, Косьма, Стефанъ, Өеодоръ, Өеофанъ, Андрей Критскій, Іоаннъ Лѣствичникъ). Большинство взято изъ берлинскихъ рукописей.

Johannes Kunze, Glaubensregel, Heilige Schrift und Taufbekenntnis. Leipzig, Dörffling und Franke 1899. XII, 560 стр. — Интересны для насъ стр. 228—263 (развитіе summae fidei на востокѣ съ IV вѣка) и добавленіе на стр. 549—560 («Матеріалы для исторіи крещальныхъ вѣроизложеній въ восточной церкви съ IV вѣка»), гдѣ дается текстъ всѣхъ крещальныхъ символовъ, употреблявшихся на востокѣ въ IV—V вв., свидѣтельства о произнесеніи символовъ при крещеніи и символы, не засвидѣтельствованные какъ крещальные, но сходные съ крещальными по формѣ и составу. См. рецензію О. Zöckler'а въ Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 29, ст. 1131—1138.

K. F. Noesgen, Geschichte der Lehre vom Heiligen Geiste in zwei Büchern. Gütersloh, Bertelsmann 1899. — Стр. 41 и 71 трактують о развитій ученія о Св. Духв на востокв въ противовесъ аріанству; стр. 115—117 о различіи въ этомъ догмате между восточной и латинской церквами.

Funk, Zur Frage von den Katechumenatsklassen. Theol. Quartalschrift 81 (1899), стр. 434—443. — Доказывается противъ Юлихера, что φωτιζόμενοι («иже ко просвъщенію») — не подклассъ оглашенныхъ, а особый классъ, наряду и выше оглашенныхъ; между прочимъ разбираются подробно нъкоторыя мъста изъ св. Кирилла Герусалимскаго.

Die sogenannte Kirchengeschichte des Zacharias Rhetor. Deutsch herausgeg. von K. Ahrens und G. Krüger. Leipzig, Teubner 1899. — Объщана рецензія.

По исторіи вившней, внутренней, церковной, и хронологіи:

E. Gerland, Kreta als venetianische Kolonie (1204—1669). Historisches Jahrbuch 20 (1899), 1—24. — По сужденію К. К(румбахера) — краткій, но ум'вло и съ большимъ знаніемъ д'вла составленный и содержательный очеркъ.

Const. Jirecek, Die Bedeutung von Ragusa in der Handelsgeschichte des Mittelalters. Vortrag, gehalten in der feierlichen Sitzung der kais. Akademie der Wissenschaften am 31 Mai 1899. Wien, C. Gerold's Sohn 1899. 88 стр. — Ръчь даеть цълую исторію внутренняго управленія и торговли города Рагузы, отчасти на основаніи ненапечатанных данных м'єстнаго архива.

Stephan Schiwietz, Das ägyptische Mönchtum im vierten Jahrhundert. Archiv für katholisches Kirchenrecht 79 (1899), 272—290 и 441—450. — О топографіи и устройств'я нитрійскихъ и скетійскихъ монастырей, о аввахъ: нитрійскомъ (Аммун'я) и скетійскомъ (Макарій Великій) и пр.

По исторіи искусства, нумизматикі и эпиграфикі:

Dr. Heinrich Holtzinger, Die altchristliche u. bysantinische Baukunst (Handbuch der Architektur, 2-ter Teil, 3. Band, erste Hälfte). 2. Auflage. Stuttgart 1899. VIII — 172 стр., съ 278 рис. и 5 табл. — По сужденію референта Вуг. Ztschr. (Стржиговскаго) переработка Гольцингеромъ книги Эссенвейна послужила ей скоръе во вредъ, чъмъ на пользу. Авторъ обработки отсталъ отъ научнаго движенія относительно византійской архитектуры, и говорить здъсь почти только о церквахъ и гробницахъ; сила его — въ его познаніяхъ по западной и африканской архитектуръ.

Bruno Sauer, Das sogenannte Theseion und sein plastischer Schmuck. Berlin u. Leipzig 1899. XVI — 274 стр. 4°, съ 11 табл. и 36 рис. — Во «введеніи» описывается церковь св. Георгія 'Αχάματος, воздвигнутая внутри Тезеева храма.

Wilhelm Vöge, Über die Bamberger Domsculpturen. 1. Das ältere Atelier, sein Zusammenhang mit Bysans und die Besiehungen zu Frankreich. Repertorium für Kunstwissenschaft XXII (1899), 94—104. — По поводу работы

Веезе «Die Bamberger Domsculpturen», посвященной преимущественно раскрытію французскаго вліянія, Vöge указываеть, что и бамбергскія, и указанныя Веезе французскія скульптуры Лангедока и пр. зависять отъранне-византійскаго искусства.

Hans Graeven, Ein Reliquienkästchen aus Pirano. Wien 1899. 25 стр., съ 22 рис. и 2 табл. (Jahrbuch d. Kunsthist. Sammlungen des allerh. Kaiserhauses XX). — Сперва говорится о подражаніяхъ античнымъ серебрянымъ вещамъ въ Константинополъ въ средніе въка; затымъ положенія иллюстрируются описаніемъ ковчежца изъ Пирано, находящагося теперь въ Вънскомъ Придворномъ Музеь.

Онъ-же. Ein altchristlicher Silberkasten. Zeitschrift für christliche Kunst 1899. — Описаніе оригинальнаго во многихъ отношеніяхъ ковчега (или раки?), открытаго въ 1894 г. подъ главнымъ престоломъ St. Nazaro въ Миланв, и относящагося по вещамъ и по надписи, засвидвтельствованнымъ уже въ 1579 г., къ концу IV ввка. Изображенія очень своеобразны, и по темамъ, и по выполненію: на крышкв посрединв Христосъ среди корзинъ и сосудовъ; на оборотв поклоненіе волхвовъ, съ боку судъ Соломона и отроки въ пещи огненной; ниже, повидимому, судъ Даніила (исторія Сусанны). Фигуры волхвовъ, «четвертый» въ пещи и другія частности, а также и цвлыя сцены способны бы были возбудитъ подозрвніе, что весь ковчегъ — поддвльный, еслибы не свидвтельства отъ 1579 года.

По юриспруденціи, математикъ, естественнымъ наукамъ и медицинъ:

Franz Boll, Beiträge zur Überlieferungsgeschichte der griechischen Astrologie und Astronomie. Sitzungsberichte der philos.-philol. u. d. hist. Classe d. k. bayerschen Akad. 1899, Band I, стр. 77—140.—Объщана рецензія.

R. Kunze, Die anonyme Handschrift (Da 61) der Dresdener Königlichen Bibliothek. Hermes 34 (1899), 345—362. — Нёсколько новыхъ текстовъ о семи поясахъ, о планетахъ и т. д., безъ всякихъ попытокъ опредёлить ихъ происхожденіе.

# Рецензін появились на следующія книги:

- J. Bidez et Fr. Cumont, Recherches sur la tradition manuscrite des lettres de l'empereur Julien. Рецензія J. R. Asmus, Wochenschrift für klass. Philologie 1899, № 27, ст. 733—743.
- K. Krumbacher, Kasia. Рецензія Vilh. Lundström, Eranos 1898—1899, Appendix critica, стр. 20—22.
- Ed. Freiherr von der Goltz, Eine textkritische Arbeit des X, bezw. VI Jahrhunderts. Рецензія Th. Zahn, Theol. Litteraturblatt 20 (1899), № 16, ст. 177—181; Ph. Meyer, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 26, ст. 1024—1025.



- K. Dieterich, Untersuchungen sur Geschichte der griechischen Sprache. Рецензів F. Blass, Theol. Literaturzeitung 1899, № 12, ст. 363 и слёд.; Th. Preger, Blätter für das bayersche Gymnasialschulwesen 1899, стр. 504—506; W. Schmidt, Wochenschrift für klass. Philologie 1899, №№ 19 и 20, ст. 505—513 и 540—550; Ed. Schweizer, Berliner philol. Wochenschrift 1899, № 16, ст. 498—503.
- H. Reinholdt, De graecitate patrum apostolicorum. Peu. Ph. Weber, Neue philologische Rundschau 1899, № 8, crp. 174—176; K. Dieterich, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 21, cr. 822—824.
- Ed. Norden, Die antike Kunstprosa. Pen. G. Landgraf, Blätter für das bayersche Gymnasialschulwesen 35 (1899), crp. 618—620; E. Z., Litterarisches Centralblatt für Deutschland 1899, No 30, cr. 1033—1038.

Schmid, Der Atticismus in seinen Hauptvertretern. III. IV. u. V. Band. Pen. Ernst Maass, Deutsche Litteraturzeitung 1899, No 36, cr. 1380—1381.

A. Möhler, Die griechische, griechisch-römische und altchristlich-lateinische Musik. Röm. Quartalschrift. Supplementheft 9, 1898. Pen. Theodor Schmid, Stimmen aus Maria Laach 1899, cr. 565—574; Sextus, Katholik 79 (1899 I), crp. 455—463.

. Hippolyte Delehaye, S. J., Note sur la légende de la lettre du Christ tombée du ciel. Рец. W. Köhler, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 39, ст. 1465—1469.

Origenes' Werke, herausgeg. von Kötschau, I u. II. Pen. P. Wendland, Göttinger gelehrte Anzeigen 1899, № 4, crp. 276—304; E. Klostermann, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 26, cr. 1020—1024.

The ecclesiastical history of Eusebius in syriac edited from the Mss. by William Wright and Norman Mc. Lean. Peq. Erwin Preuschen, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 26, ст. 1018—1020.

Halmel, Die palästinensischen Märtyrer des Eusebius von Cäsarea. Рец. Schubert, Theologische Literaturzeitung 1899, № 19, ст. 533—535.

Conybeare, Dialogues of Athanasius and Zacchaeus and of Timothy and Aquila edited by C. Pen. Oscar v. Gebhardt, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 38, cr. 1435—1436.

Johannes Kunze, Das nicäno-constantinopolitanische Symbol. Реп. Ph. Meyer, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 21, ст. 813—814.

Butler, The Lausiac history of Palladius. Peq. Zöckler, Theologisches Litteraturblatt 1899, № 26, cr. 303—306; A. Hilgenfeld, Berl. philol. Wochenschrift 1899, № 29, cr. 901—903.

Geppert, Quellen des Kirchenhistorikers Sokrates Scholasticus. Peq. Fr. Kropatschek, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 36, cr. 1369—1371.

K. Krumbacher, Studien su Romanos. Pen. Анонимная, Litt. Centralblatt 1899, № 3, ст. 86 слъд.; С. Krug, Beilage zur Norddeutschen Allgemeinen Zeitung 1899, № 90; Joh. Dräseke, Theologische Literaturzeitung 1899, № 10, ст. 305—308; G. Wartenberg, Wochenschrift für klass. Philologie 1899, № 23, ст. 623—625; Th. Preger, Berliner philologische Wochenschrift

1899, № 21, cr. 643—647; Ph. Meyer, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 17, cr. 659.

- В. Истринъ, Откровение Меводія Патарскаю и апокрифическія видынія Даніила. Рец. Bousset, Theol. Literaturzeitung 1899, № 19, ст. 541—542.
- E. von Dobschütz, Christusbilder, I. Анонимная рецензія въ Analecta Bollandiana 17 (1899), стр. 180—182.

Acta apostolorum apocrypha edid. R. A. Lipsius et M. Bonnet. II. 1. Pen. A. H(ilgenfeld), Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 42 (1899), crp. 470—474.

K. Krumbacher, Eine neue Vita des Theophanes. Рец. A. Heisenberg, Litt. Centralblatt 1899, № 37.

Walter Norden, Der vierte Kreussug. Pen. Christian Leetsch, Historische Vierteljahrschrift 2 (1899), crp. 402—404; Walter Lenel, Deutsche Literaturzeitung 1899, № 36, cr. 1386—1387.

A. Ehrhard, Die orientalische Kirchenfrage. Wien 1899. Анонимная рецензія въ Historisch-Politisches Bl. 123 (1899), ст. 763—772.

Joseph Führer, Forschungen sur Sicilia sotterranea. Рец. Hans Achelis Theol. Literaturzeitung 1899, № 15, ст. 442—444.

Arthur Haseloff, Codex purpureus Rossanensis. Pen. Stephan Beissel, S. J. Stimmen aus Maria Laach 56 (1899), cr. 344—349.

Κ. Μ. Υαλλης, Περὶ μεταθέσεως ἐπισκόπων. Ρεπ. F. Kattenbusch
 Theol. Literaturzeitung 1899, № 14, ст. 416.

Б. Меліоранскій.

9 ноября 1899 г.

### ФРАНЦІЯ.

- E. Sonneville. Un passage de Plutarque utilisé par Julien dans le discours VIII. Напечатано въ Revue de l'instruction publique en Belgique. 42 (1899), р. 97—101. Авторъ этой статьи показываетъ на многочисленныхъ примърахъ, что Юліанъ усердно читалъ Плутарха и пользовался его сочиненіями. См. Вуг. Zeitschrift. B. VIII, Н. IV (1899), S. 691—692.
- E. Cosquin. Le livre de Tobie et l'histoire du sage Ahikar. Напечатано въ Revue biblique, 1899, p. 50—77.

Louis Leger. Études de mythologie slave. Les divinités inférieures. Напечатано въ Revue de l'histoire des religions. 38 (1898), р. 123—135.—По поводу одного м'єста изъ Прокопія (Bell. Goth. 3, 14) авторъ говорить о славянскихъ божествахъ судьбы, о вилахъ (водяныхъ божествахъ) и о соотв'єтствующихъ виламъ у русскихъ русалкахъ— См. Вуг. Zeitschrift. В. VIII, Н. IV (1899), S. 694.

Rubens Duval. La littérature syriaque. Paris, Lecoffre, 1899. XV—426 стр. 8°.—Подробную рецензію см. F. Nau въ Bulletin critique, 1899, Nr. 14 р. 266—273, гдѣ рецензентъ особенно подробно останавливается на астрологѣ Бардесанѣ.

Henri Omont. Inventaire sommaire des manuscrits grecs de la bibliothèque nationale et des autres bibliothèques de Paris et des départements. Tome IV. Introduction et table alphabétique. Paris, E. Leroux, 1898. 2 таблицы, СПІ, 383—407 стр., 3 таблицы, 1—230 стр., 1—22 стр. 8°. — Изв'встный французскій палеографъ Henri Omont выпустиль въ свёть столь давно уже ожидаемый съ нетерпеніемъ последній томъ каталога греческихъ рукописей во Франціи; онъ содержить въ себ' введеніе ко всей работв, алфавитный указатель и добавленія; ніжоторыя вещи назначены для вставки въ первый томъ. Изъ введенія мы узнаемъ, что національная библіотека въ настоящее время владветь почти 4800 греческихъ рукописси; если къ этому прибавить 193 греческихъ рукописей изъ провинцін, то въ общей сложности окажется, что Франція им'веть около 5000 греческихъ рукописей. Большую часть введенія занимаеть алфавитный указатель важивишихъ учрежденій, ученыхъ и другихъ лицъ, которые способствовали основанію и расширенію греческаго фонда Національной библіотеки; за этимъ слёдують перечии переписчиковь, датированныхъ греческихъ рукописей, разъясненія по поводу прежней и новой нумерацін и т. д. Главное значеніе новаго тома заключается въ алфавитномъ указатель къ первымъ тремъ томамъ, который ясно и наглядно даетъ понять, какими сокровищами греческой письменности владветь Національная библіотека. Чрезвычайно жаль, что подобная необходимая книга нздана только въ очень ограниченномъ количестве трехсотъ экземпляровъ; если же принять въ расчетъ, что и первые три тома каталога стали чрезвычайной редкостью, то мы вместе съ профессоромъ К. Крумбахеромъ отъ души желаемъ, чтобы правленіе Національной библіотеки позаботилось поскорбе о второмъ изданіи этого драгоповинаго труда знаменитаго французскаго палеографа. — См. Byz. Zeitschrift. B. VIII, H. IV (1899), S. 694-695.

Mgr. de Groutars. Les Italo-grecs. Напечатано въ Le Musée Belge, 3 (1899), р. 236—245. — Окончаніе уже ранте упоминаемой на страницахъ Византійскаго Временника статьи. См. Т. V, 1898, стр. 322 и 781—782; Т. VI, 1899, стр. 251.

D. Hugues Gaisser. Le système musical de l'église grecque. Напечатано въ Revue Bénédictine, 16 (1899), p. 220—234.— «Critique et reforme». См. Byz. Zeitschrift. B. VIII, H. IV (1899), S. 697.

Раш Allard. Saint Basile. Paris, Lecoffre, 1899. 2 таблицы, III—210 стр. 8°. — Книга эта входить въ составъ сборника «Les Saints»; матеріалами для нея послужили бол'є раннія, не разъ уже упоминаемыя на страницахъ Византійскаго Временника статьи того же автора о св. Василіи (см. Т. V, 1898, стр. 779—780; Т. VI, 1899, стр. 600); къ этому прибавлена глава о Василіи какъ оратор'є и писател'є. — См. Вуг. Zeitschrift. В. VIII, Н. IV, 1899, S. 699.

Pierre Batiffol. Une source nouvelle de l'Atercatio Simonis Iudaei et Theophili Christiani. Напечатано въ Revue biblique, 8 (1899), p. 337—345.—Эта статья имъетъ своею цълью показать, что въ принадлежащемъ V-му въку altercatio встръчаются завиствованія изъ «tractatus Origenis de libris scripturarum», изданіе котораго имъетъ въ виду Батиффоль.— См. Вуг. Zeitschrift. B. VIII, H. IV, 1899, S. 699.

Hippolyte Delehaye S. J. Note sur la légende de la lettre du Christ tombée du ciel. Bruxelles, Hayez, 1899. 45 стр. 8°. Bulletins de l'Académie royale de Belgique. Classe des lettres Nr. 2 (février), 1899, p. 171—213. — Поставленный въ заголовкъ этой статьи апокрифъ пользовался гораздо большимъ распространеніемъ на Западъ, гдъ онъ, по всей въроятности, и былъ составленъ, чъмъ на Востокъ; тъмъ не менъе автору статьи удалось указать кромъ пълаго ряда греческихъ текстовъ эсіопскія, арабскія, сирійскія и славянскія версіи этого апокрифа. Дополненія къ этой статьъ сдъланы G. Morin въ Revue Bénédictine, 16 (1899), р. 217 и Е. von Dobschütz въ Lit. Centralblatt, 1899, Nr. 25 Sp. 849—851. — См. Вуг. Zeitschrift. B. VIII, H. IV, S. 700.

P. Ladeuze. Les diverses recensions de la vie de S. Pakhome et leur dépendance mutuelle. Напечатано въ Le Muséon et la Revue des religions. 17 et 2 (1898), р. 378—395. — Эта статья является продолжениемъ уже ранбе отмбченной нами работы того же автора (см. Виз. Врем. Т. VI, 1899, стр. 601). Въ настоящей стать вавторъ изследуетъ арабскую и сирійскую версію и называетъ ее худою компиляціей изъ греческихъ и коптскихъ житій и другихъ источниковъ (Hist. Laus., Apophthegm.); последнія же житія суть не что иное, какъ переводъ напечатаннаго Болландистами подъ заглавіемъ «рагавіротепа» текста. — См. Вуг. Zeitschrift. В. VIII, H. IV, 1899. S. 701.

Јоверћ Viteau. La légende de Sainte Cathérine (Écaterine). Напечатано въ Annales de Saint-Louis des Français. 3 (1898), р. 5—23. — Авторъ изслудуетъ изданные имъ тексты (см. Виз. Временникъ. Т. V, 1898, стр. 568). Заключенія автора таковы: четыре разсказа о мученичеству св. Екатерины происходять одинъ отъ другого. Самая древняя редакція принадлежить не раньше, какъ ко второй половину VI столутія или, можеть быть, даже къ первой половину VII столутія. Большая часть разсказа баснословна; но тумъ не менуе возможно изъ него извлечь и болу древнія достовурныя данныя, которыя сводятся къ двумъ: 1) въ Александріи дуйствительно существовала молодая дувица по имени Екатерина дочь Коста или Конста; 2) она была обезглавлена за вуру въ субботу 24 ноября 305 года. — См. замутку, направленную противъ этихъ выводовъ, въ Analecta Bollandiana. Т. XVIII, 1899, р. 69—70.

Max Bonnet. Note sur les actes d'Apollonios. Напечатано въ Analecta Bollandiana, 18 (1899), р. 50.—Критическія зам'ятки къгреческому тексту.

J. Turmel. Histoire de l'Angélologie depuis le faux Denys l'Aréopagite. Organisation et nature des êtres angéliques. Напечатано въ Revue d'histoire et de littérature religieuses. 4 (1899), р. 217—238. — Авторъ говоритъ о вліяній ученія Ареопагита о д'вленій (на девять классовъ и три ісрар-

хіп) и чисто духовной природ'я ангеловъ на среднев вковую схоластику.— См. Вуz. Zeitschrift. B. VIII, H. IV, 1899, S. 702.

Léon Clugnet. Les offices et les dignités ecclésiastiques dans l'église grecque. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien. 4 (1899), р. 116—128.— Продолженіе уже ранъе отмъченной работы (см. Виз. Временникъ. Т. VI, 1899, стр. 253 и 602). Въ настоящемъ отдълъ авторъ разбираетъ шестую (1. о πρώτος όστιάριος. 2. о δεύτερος όστιάριος. 3. ο πρωτοπαπάς ή πρωτοιερεύς ή πρωτοπρεσβύτερος. 4. ο δευτερεύων τών ερέων. 5. ο δευτερεύων τών διακόνων), седьмую (1. о πρωτοψάλτης. 2. οι δύο δομέστικοι τοῦ πρώτου καὶ τοῦ δευτέρου χοροῦ. 3. ο λαοσυνάκτης. 4. ο πριμικήριος τών ταβουλαρίων. 5. ο άρχων τών κοντακίων), восьмую (1. ο πριμικήριος τών ἀναγνωστών. 2. ο νομοδότης ή νομικός. 3. ο πρωτοκανόναρχος. 4. ο ἔξαρχος. 5. ο ἐκκλησιάρχης) и девятую (1. ο δομέστικος τών δυρών. 2. ο χαρτουλάριος. 3. ο δεπουτάτος. 4. ο ἐπὶ τῆς ποδέας) группу церковныхъ служителей и дополняетъ данныя Кодина изъ работъ ієрусалимскаго патріарха Хризанов (συνταγμάτιον περὶ τών όρφικών etc. Венеція, 1778) и Гоара. — См. Вуг. Zeitschrift. В. VIII, H. IV, 1899, S. 702—703.

- F. Nau. Les Plérophories de Jean, évêque de Maiouma. Paris, Leroux, 1899. 2, 84 стр. 8°. Изданіе отд'яльною книгою уже ран'я отм'яченных в статей (см. Виз. Врем. Т. VI, 1899, стр. 252 и 601). Подробная рецензі і V. Ermoni. Bulletin critique, 1899, Nr. 16, p. 304—307.
- F. Nau. Sur un abrégé arménien des Plérophories. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien, 4 (1899), р. 134—135. Опубликованный французскимъ оріенталистомъ Nau текстъ служить къ исправленію переведеннаго Langlois (Венеція, 1869) армянскаго извлеченія изъ историческаго труда Михаила. См. Вуг. Zeitschrift. B. VIII, H. IV, 1899, S. 703.

Albert Dufourcq. Comment, dans l'empire romain, les foules ont-elles passé des religions locales à la religion universelle, le Christianisme? Папечатано въ Revue d'histoire et de littérature religieuses. 4 (1899), р. 239—269.— Эта статья представляеть изъ себя вступительную лекцію о gesta marty-rum первыхъ стольтій въ Ecole pratique des Hautes Études. Задача лекцій показать, что культь христіанскихъ мучениковъ, «qui participait à la fois aux cultes anciens par son caractère local, et, par son origine doctrinale, à la religion universelle», играль значительную роль въ дъль обращенія язычниковъ.—См. Вуг. Zeitschrift. В. VIII, Н. IV, 1899, S. 705.

I. M. Besse. L'enseignement ascétique dans les premiers monastères orientaux. Напечатано въ Revue Bénédictine. 16 (1899), р. 159—168.—Окончаніе уже ранте нами отмітченной статьи. См. Виз. Временникъ. Т. VI, 1899, стр. 601.

Siméon Vailhé. L'érection du patriarcat de Jérusalem, 451. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien. 4 (1899), р. 44—57. — Основанный въ 451 году іерусалимскій патріархать заключаль въ себъ 58 епископствъ, изъ которыхъ 32 приходились на Палестину I, 12 на Палестину II и 14 на Палестину III. — См. Вуг. Zeitschrift. В. VIII, Н. IV, 1899, S. 706.

Византійскій Временникъ

Raphael Proost. Le comput pascal. Напечатано въ Revue Bénédictine 16 (1899), р. 145—158.—Эта статья говорить о примъненіи правиль для опредъленія праздника Пасхи.—См. Вуг. Zeitschrift. B. VIII, H. IV, 1899, S. 707.

Gustave Schlumberger. Ivoire byzantin de l'ancienne collection Bonnaffe. Напечатано въ Monuments et Mémoires publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Letres. 1 fasc. du Tome VI (1898), p. 91—93 и таблица VII.—Первое изображеніе представляеть изъ себя распятіе, которое г. Шлумберже относить къ концу X-го или къ первой половинъ XI-го въка. Второе изображеніе представляеть изъ себя снятіе со креста.—См. Вуz. Zeitschrift. B. VIII, H. IV, 1899, S. 714.

A. Dieudonné. Monnaies ramaines et bysantines récemment acquises par le cabinet de medailles. Напечатано въ Revue numismatique, 4. série 3, 1899, р. 177—198.—Авторъ описываетъ подъ Nr. 33—42 монеты Константина, Флавія Виктора, Евгенія, Льва II и Зенона, Юстина I, Юстиніана II, Өеодоры (1051—1055) и Михаила VII.—См. Вуг. Zeitschrift, В. VIII, Н. IV, 1899, S. 715—716.

F. Nau. Le Traité sur l'astrolabe plan de Sévère Sabokt, écrit au VII e siècle d'après des sources grecques et publié pour la première fois d'après un ms. de Berlin par F. N. Напечатано въ Journal asiatique. N. S. 13 (1899), р. 56—101 и 238—303.—Рѣчь идетъ въ этой стать о Север Сабокт изъ Нисибиса, епископ Кенсерина (около половины VII столътія), который сообщиль арабамъ не только познаніе греческой философіи, но познакомиль ихъ съ astrolabium planisphaerium. — См. Вуг. Zeitschrift. В. VIII, H. IV, 1899 S. 716.

J. Pargoire, des Augustins de l'Assomption. Hiéria. Напечатано въ Извъстіяхъ Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ. IV, выпускъ II, Софія, 1899, стр. 9—78, съ планомъ. — Полуостровъ, расположенный къ юго-востоку отъ Кади-Кёй (древній Халкидонъ), на азіатскомъ берегу противъ Стамбула, носитъ теперь названіе отъ находящагося тамъ маяка Фанараки или Фенер-Бахче; прежде имя полуострова было Гіерія; здѣсь былъ въ византійское время выстроенъ дворецъ, куда нерѣдко наѣзжали византійскіе императоры. Авторъ задался цѣлью всесторонне разсмотрѣть вопросъ о Гіеріи и свести по этому вопросу источники. Статья распадается на шесть главъ.

Въ первой главъ «Identification de Hiéria» доказывается, что древняя мъстность 'Ηραία άκρα и византійская Ίέρεια есть не что иное, какъ современная мъстность Фанараки или Фенер-Бахче. Вторая глава «Оріпіоня contraires» занимается опроверженіемъ миъній, отрицающихъ это тождество. Въ третьей главъ «Noms de la presqu'île» авторъ разбираетъ вопросъ о томъ, какъ назывался полуостровъ прежде. Въ четвертой главъ идетъ рѣчь о «Localités homonymes». Пятая глава излагаетъ исторію Гіеріи (Histoire de Hiéria) и шестая описываеть ея настоящее положеніе (Situation actuelle). Важность этой добросовъстной, основанной на

прекрасномъ знакомствѣ съ источниками, статьи несомнѣнна: рядъ подобныхъ подготовительныхъ работъ по отдѣльнымъ небольшимъ мѣстностямъ можетъ дать новые результаты по вопросу общей топографіи Константинополя и его окрестностей. Статья Паргуара заслуживаетъ, по нашему мнѣнію, большого вниманія и позволяетъ ожидать отъ автора новыхъ интересныхъ работъ въ этомъ направленіи.

loannès Thibaut des Augustins de l'Assomption. Étude d'Hymnographie bysantine. Différentes attributions des tropaires. Напечатано въ Bessarione, Roma, № 37—38, 1899, р. 96—105. — На основаніи открытой авторомъ этой публикаціи рукописи XII вѣка въ библіотекѣ Метоха св. Гроба въ Фанарѣ (Константинополѣ) августинецъ Тибо, уже пріобрѣтшій себѣ большую извѣстность своими изслѣдованіями въ области византійской музыки, даетъ рядъ тропарей съ обозначеніемъ имени ихъ автора. Аналогичная рукопись находится также въ національной библіотекѣ въ Авинахъ (№ 883), но о ней нѣтъ подробныхъ извѣстій; интересно было бы сопоставить данныя этихъ двухъ рукописей. Г. Тибо перечисляетъ тропари за октябрь, ноябрь, декабрь и январь.

Charles-Félix Bellet. La Prose rythmée et la critique hagiographique. Nouvelle réponse aux Bollandistes, suivie du texte de l'ancienne vie de S. Martial. Paris, Picard, 1899, 50 стр. 8°. — Возраженіе на статью «Le Cursus dans les documents hagiographiques», пом'єщенную въ Analecta Bollandiana. T. XVII, р. 387—392.

Paul Allard. Études d'histoire et d'archéologie. Paris, Lecoffre, 1899, 12°, VIII — 436 стр. — Въ этомъ томъ авторъ соединилъ рядъ своихъ работь, помъщенныхъ въ различныхъ журналахъ и касающихся разнообразныхъ темъ; многія работы этого ученаго уже отмъчались нами раньше. Укажемъ на статью третью «Un livre sur le quatrième siècle», которая посвящена извъстному труду G. Boissier «La Fin du paganisme». См. Analecta Bollandiana. Т. XVIII, fasc. II, 1899, р. 182—183.

А. de P. Vidal. Autour du lac. Напечатано въ Echos d'Orient. 2 année, № 7, Juin—Juillet 1899, р. 268—275 (A suivre). — Продолжение уже ранее отмъченныхъ нами путевыхъ замътокъ отъ Тиверіады къ Іордану. См. Виз. Временникъ. Т. VI, 1899, стр. 606.

G. Rousseau. Les historiens musulmans, Eimad-Eddin-Ibn-Alatir-Boha-Eddin et la troisième croisade. Напечатано въ Echos d'Orient. 2 année, Juin—Juillet 1899, № 7, р. 287—296 (А suivre). — На основаніи трехъ вышеназванныхъ мусульманскихъ писателей авторъ въ настоящей стать ванимается разборомъ следующихъ четырехъ фактовъ, имъющихъ отношеніе къ третьему крестовому походу: 1) сраженіемъ при Хаттин въ 1187 году; 2) взятіемъ Іерусалима въ 1187 году и Саладиномъ; 3) приготовленіями къ третьему крестовому походу и взятіемъ Сен-Жан-д'Акры мусульманами и 4) первою осадою Сен-Жан-д'Акры Гвидо Лузиньяномъ.

Em. Legrand. Buondelmonti C. Description des îles de l'Archipel. Version grecque, par un anonyme, publiée d'après le manuscrit du sérail, avec une

traduction française et un commentaire par *Em. L.* I Partie (= Publications de l'école des langues orientales vivantes. Sér. IV, T. XIV). Paris, Leroux, 1897, XL + 260 стр. 52 карты. 8°.

Ernst. Chantre. En Asie Mineure. Cilicie. Напечатано въ Tour du monde, 1898, р. 145—180. — Популярный очеркъ.

G. Cousin. Voyage en Carie. Напечатано въ Bulletin de correspondance hellénique. XXII, p. 361—402.

(Gouyet). Voyage en Terre-Sainte et à Éphèse à la recherche de la maison et du tombeau de la très sainte Vierge. Découverte dans la montagne d'Éphèse de la maison, où la très sainte Vierge est morte, et fouilles à faire pour découvrir aussi le tombeau d'où elle s'est élevée au ciel. Paris, chez l'auteur, 7 rue Berthollet, 1898, XX - 408 crp. 8°.

J. Pargoire. Étienne de Bysance et le cap Acritas. Напечатано въ Echos d'Orient. 2 année, № 6, Avril—Mai 1899, р. 206—214. — Авторъ этой статьи занимается вопросомъ, чему соотвътствуетъ теперь упоминаемый у Стефана Византійскаго мысъ Акритасъ. Въ древности были извъстны два мыса съ такимъ названіемъ: одинъ на берегахъ Мессиніи, другой въ Астакскомъ заливъ Мраморнаго моря. Въ статъъ Паргуара ръчь идетъ о послъднемъ мысъ. Разсмотръвъ источники и литературу по этому вопросу, авторъ приходитъ къ заключенію, что мысъ Акритасъ есть современное Touzla-Bournou къ юго-западу отъ Touzla въ Астакскомъ заливъ въ Виеиніи, вопреки мнѣнію Гаммера, который видитъ этотъ мысъ въ Фенер-Бахче, или Киперта, который находитъ его въ Мальтепе (Маl-Tépé).

Romouald Sauarn. Un texte de Saint Épiphane. Напечатано въ Echos d'Orient. 2 année, № 6, Avril—Mai, 1899, р. 214—216. — Авторъ занимается толкованіемъ одного м'ёста изъ сочиненія св. Епифана о ересяхъ (Migne. Part. Gr. XLI, р. 1024), гдѣ говорится о возможности въ изв'ёстномъ случав вступить во вторичный бракъ.

S. Vailhé. L'ancien Patriareat d'Antioche. Напечатано въ Echos d'Orient. 2 аппée, № 6, Avril—Mai, 1899, р. 216—227. — Авторъ издагаетъ въ двухъ главахъ образованіе и составъ антіохійскаго патріархата и дізлаетъ обзоръ исторіи несторіанской и яковитской церкви, которыя причиняли большой ущербъ антіохійскому патріархату, отнимая у него цізлыя провинціи.

E. Lamerand. La légende de l'Aξιόν ѐστιν. Напечатано въ Echos d'Orient. 2 année, № 6, Avril—Mai, 1899, р. 227—230. — Авторъ разсказываетъ объ авонской легендъ, которая приписываетъ первую часть нъснопънія «Достойно есть, яко воистину» архангелу Гавріилу.

A. Hergès. Le monastère des Agaures. Напечатано въ Echos d'Orient. 2 année, № 6, Avril—Mai, 1899, р. 230—238. — Авторъ статън даетъ очеркъ исторіи монастыря Агавровъ (Евнуховъ; αὕγαρος, оттуда черезъ перестановку υ и γ — ἄγαυρος), расположеннаго около Бруссы въ Малой Азіи. Недавно изданный г. Пападопуло-Керамевсомъ текстъ житія св.

Евстратія, игумена этого монастыря, даеть данныя для его происхожденія. Авторъ разбираеть названіе монастыря, опредёляеть его м'єстоположеніе, говорить объ игуменахъ и монахахъ Агавровъ, ихъ занятіяхъ и о подворьяхъ монастыря, о состояніи монастыря при императорахъ-иконоборцахъ и императриціє Өеодоріє. Послідній изв'єстный о монастыріє фактъ относится къ 1318 году, когда константинопольскій патріархъ Іоаннъ XIII Гликисъ объявилъ монастырь подв'єдомственнымъ юрисдикціи брусскаго архіепископа Николая (1283—1327).

- F. de Mély. Reliques de Constantinople. La Sainte Couronne. (Suite). Напечатано въ Revue de l'Art chrétien. 1899, T. X, Mai, p. 208—212; Juillet, p. 318—324; Novembre, p. 478—490 (A suivre). Продолжение уже отмѣченной нами статьи о св. Вѣнцѣ и его терніяхъ. См. Виз. Временникъ. Т. VI, 1899, стр. 606.
- A. d'Avril. Relation de l'évêque de Sidon. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien. III, р. 200—216; 328—334. Статья говорить о религіозномъ состояніи яковитовъ, халдеевъ, армянъ и сирійскихъ грековъ въ концѣ XVI вѣка.
- A. de Barthélemy. Inventaires de maisons des Templiers de la Châtellenie de Vitry (Marne), réunies à l'ordre de Saint-Jean (1398). Напечатано въ Revue de l'Orient latin. VI, p. 144—155.
- R. de Boysson. Bertrand de Born et la troisième croisade. Напечатано въ Bulletin de la Société historique et archéologique du Périgord. XXIV, p. 145—174.
- Fél. Chambon. Un historien peu connu de la IV-me croisade. Robert de Clary. Напечатано въ Bulletin historique et scientifique de l'Auvergne, 1897, p. 264—277.
- A. Nicolaïdes. La Macédoine. La question macédonienne dans l'antiquité, au moyen-âge et dans la politique actuelle. Avec une carte ethnographique imprimée en couleurs. Berlin, 1899, VIII 267. Въ этой тенденціозно съгреческой точки эрізнія написанной книгіз (стоить взглянуть на карту, гдіз указаны границы господства греческаго языка въ Македоніи) можно найти самый краткій перечень событій изъ исторіи Македоніи въ Средніе Візка.

# Рецензи появились на следующия книги:

The ecclesiastical history of Evagrius with the scholia editet by I. Bidey and L. Parmentier. Реп. Paul Lejay въ Revue critique 1899, № 52, p. 510—512.

E. Marin. Les moines de Constantinople.—Рецензія Albert Henry Newman въ The American Journal of Theology. 3 (1899), p. 177—181.

A. Lapotre. L'Europe et le Saint-Siège à l'époque Carolingienne. — Подробная рецензія Kehr въ Gött. Gel. Anz. 1899, № 5, S. 377—384.

А. Васнавевъ.



#### ИТАЛІЯ.

Cam. Manfroni. Le relasioni fra Genova, l'impero bisantino e i Turchi. Отдъльный оттискъ изъ Atti della Società Ligure di storia patria. Vol. 28, 3. Serie 3. 284 стр. 80 — Содержаніе намъ неизвъстно.

С. А. Garufi. Di una pergamena bilingue del Monastero di Demenna, conservata nel Museo Nazionale de Palermo. Напечатано въ Archivio storico Italiano s. V t. 23 (1899), р. 13—144. — Изъ двухъ текстовъ, о которыхъ здёсь идетъ рёчь, греческій 1125 года является подлиннымъ, а латинскій — фальсификатомъ, появившимся послё 1145 года. — См. Вуг. Zeitschrift. В. VIII, Н. IV, 1899, S. 706.

Corrado Ricci. Ravenna e i Lavori fatti dalla Sovraintendenza dei Monumenti nel 1898. Bergamo, 1899. — Содержаніе намъ нензвъстно.

(H. Grisar). Della insigne tradisione romana intorno alla catena di S. Pietro nella basilica Eudossiana etc. Напечатано въ Civiltà cattolica, 1898, Archeologia, р. 94—97. — Цѣпи св. Петра, по словамъ легенды, были перенесены Евдоксіей въ Римъ. Но ни этотъ разсказъ не заслуживаетъ довѣрія, ни утвержденіе, что церковь ad vincula S. Petri была воздвитнута Евдоксіей, какъ это обыкновенно полагаютъ. Цервовь существовала и раньше, на что особенно указываетъ одно до сихъ поръ еще мало отмѣченное мѣсто такъ называемаго Іеронимовскаго Мартиролога.— См. Вуz. Zeitschrift. В. VIII, Н. IV, 1899, S. 708.

H. Grisar S. I. Delle antiche basiliche cristiane, loro architettura ed ornato. Conferenze tenute a Torino nell' esposizione di arte sacra per incarico del comitato. Estratti dalla Civiltà cattolica, 1898—99, Archeologia, p. 98—112, съ 10 изображеніями въ текств. — Въ своихъ предназначенныхъ для смъщанной публики лекціяхъ авторъ вкратцв излагаеть то, что можно сказать о базиликахъ и ихъ укращеніи. — См. Вуг. Zeitschrift. В. VIII, Н. IV, 1899, S. 709.

A. Venturi. L'Arco di Costantino. Напечатано въ Nuova Antologia, LXVII ser. IV fasc. del 1. febbr. 1897. Содержаніе намъ неизв'єстно.

(Н. Grisar). Della statua di bronzo di San Pietro apostolo nella basilica vaticana. Напечатано въ Civiltà cattolica, 1898, Archeologia р. 91—93. — Статья Гризара направлена противъ утвержденія Виккхоффа (Wickhoff), который бронзовую статую Петра въ храмѣ св. Петра относитъ къ XIII вѣку. На основаніи различныхъ соображеній Гризаръ высказывается вообще противъ среднихъ вѣковъ и дѣлаетъ предположеніе, что статуя была воздвигнута во время папы Симмаха (498—514). — Вуг. Zeitschrift, В. VIII, Н. IV, 1899, S. 710.

Corrado Ricci. Avori di Ravenna. Напечатано въ Arte italiana decorativa e industriale. VII, 1898, p. 42—43, 50—51. 3 таблицы и 5 изображеній въ тексть. — См. Вуг. Zeitschrift. В. VIII, Н. IV, 1899, S. 713.

Umberto Benigni. Una croce a traforo. Appunti sulla iconografia bizantina. Напечатано въ Miscellanea di storia ecclesiastica e studii ausiliari. IV, Roma, 1899. (Отдъльный оттискъ изъ Bessarione, Roma, 1899, III, vol. V) р. 1—26, двъ таблицы. — См. Вуг. Zeitschrift. В. VIII, Н. IV, 1899, S. 714—715.

De Feis. Del monumento di Paneas e delle immagini della Veronica e dell' Emoroissa. Напечатано въ Bessarione (Siena), anno II, 1898, р. 177—192.

Расіо Orsi. Nuove Chiese Bisantine nel territorio di Siracusa. Съ 12 изображеніями въ текстъ. Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. В. VIII, Н. IV, 1899, р. 613—642. — Экскурсіи Паоло Орси, директора Королевскаго Археологическаго Музея въ Сиракузахъ, въ провинціяхъ Сициліи, Катаніи и Кальтанисетты дали ему возможность открыть нѣсколько византійскихъ церквей. Въ своей статьъ, снабженной планами и рисунками, авторъ описываетъ: І. Читтаделла около г. Ното; ІІ. Церковь св. Петра около небольшого городка Бушеми (Визсеті); ІІІ. La Сира около Сиракузъ; IV. Небольшую церковь св. Фоки около деревни Пріоло.

I. Guidi. Le liste dei Metropoliti d'Abissinia. Напечатано въ Bessarione, Roma, Nn. 37—38, 1899, р. 1—16. — Въ бумагахъ покойнаго миссіонера Léon des Avanchers (— 1879 г.) нашелся списокъ абиссинскихъ митрополнтовъ, начиная со св. Фруменція и кончая нашимъ временемъ, снабженный датинскимъ переводомъ и примѣчаніями. Въ настоящей статъѣ знаменитый итальянскій оріенталистъ Гвиди издалъ эсіопскій тексть списка, датинскій переводъ и примѣчанія; послѣднія для насъ представляютъ извѣстный интересъ.

N. Festa. Lettera inedita dell' imperatore Michele VIII Paleologo al Pontefice Clemente IV. Напечатано въ Bessarione, Roma, Nn. 37-38, 1899, р. 42-57. — Интересное, впервые опубликованное итальянскимъ ученымъ Феста письмо императора Михаила VIII Палеолога къ пап'в Клименту IV должно относиться ко времени между январемъ и февралемъ мъсяпемъ 1267 года. Изъ отвътнаго письма папы, которое уже давно было извъстно, мы узнаемъ начало императорского посланія; оказывается, что въ издаваемомъ теперь текскъ этого посланія начало не таково. На основанін этого издатель д'власть предположенія, что въ копін, которою онъ пользовался для изданія, начало выпущено, или что въ окончательной редакціи были сдівланы нікоторыя добавленія; возможно также то, что императоръ, приготовивъ это посланіе, отправиль почему либо другое. Самъ издатель считаетъ наиболе вероятнымъ последнее предположеніе и предполагаеть въ автор'ї письма Мануила Олобола, византійскаго ученаго и писателя XIII въка. Въ настоящемъ нумеръ итальянскаго журнала изданъ текстъ письма съ приложеніемъ его латинскаго перевода, сделаннаго издателемъ, который расчитываетъ при первомъ случав дать объясненія по поводу содержанія издаваемаго императорскаго посланія. Главная цівль письма-возстановить миръ и согласіе между римской и византійской церковью. Комментарій къ этому документу очень желателенъ.

G. Cozza-Luzi. Velabrensia. Studio storico-critico sulla chiesa di S. Giorgio in Velabro, sue memorie ed epigrafi. Напечатано въ Bessarione, Roma, Nn. 37—38, 1899, р. 58—95. — Занимаясь различными вопросами, связанными съ исторіей церкви св. Георгія въ Велабро, авторъ доказываеть, что эта церковь была построена цри папъ Львъ II (682—683), приводитъ греческую надиись X въка съ именемъ папы Іоанна VIII (872—882) и разбираеть ея текстъ.

М. Rosi. L'Ambasceria di papa Giovanni I a Costantinopoli secundo alcuni principali scrittori. Напечатано въ Archivio della Società Romana di Storia Patria. Т. XXI, 1898, р. 567—584. — Вопросъ о поведеніи папы Іоанна І послів его посольства въ Константинополь въ 526 году до сихъ поръеще не выясиенъ. Въ источникахъ говорится какъ о требованіяхъ, представленныхъ папою императору Юстину отъ имени Теодориха Великаго, такъ и о фактів заключенія Теодорихомъ несчастнаго папы въ темницу; но тімъ не меніе источники неясны, иногда даже противорівчивы, что возбуждало споры и несогласія среди ученыхъ. Итальянецъ Рози, разсмотрівъ то, что говорять по этому вопросу его предшественники, принимаєть вполнів разсказъ Апопутив Valesianus и выясняєть образъ дівствій папы просьбою Теодориха относительно обращенныхъ аріанъ.—См. Analecta Bollandiana. XVIII, fasc. III, 1899, р. 285.

А. Васнаьевъ.

#### АНГЛІЯ.

- F. C. Conybeare, G. Rendel Harris and Agnes Smith Lewis. The story of Ahikar from the syriac, arabic, armenian, ethiopic, greek and slavonic versions. London, J. Clay, 1898. LXXXVIII, 162,74 стр. 8°. Съ этимъ изданіемъ мы незнакомы.
- E. A. Wallis Budge. The lives of Mabâ' Sĕyôn and Gabra Krĕstôs. The Ethiopic texts edited with an English translation and a chapter on the illustrations of Ethiopic Mss., 92 coloured plates and 33 illustrations. London, W. Griggs, 1898. (Печатано у W. Drugulin въ Лейппигъ). LXXXIII, 144 65 стр. 4° (= Lady Meux Manuscript № 1). Превосходно изданный томъ содержитъ въ себъ зеіопскій текстъ и англійскій переводъжизнеописанія аскета Маbâ' Sĕyôn и Gabra Krĕstôs, такъ называемаго сына римскаго императора Феодосія. Зеіопскій текстъ, въроятно, въ XVI въкъ переведенъ съ контскаго или съ арабскаго. Особенно важно это изданіе для исторіи византійскаго искусства, такъ какъ издатель приложилъ къ книгъ вводную главу «On the illustrations of Ethiopic Ma-

nuscripts» съ юдиостраціями изъ раздичныхъ рукописей, а къ переводу упомянутыхъ текстовъ прибавилъ превосходно выполненныя иллюстрацін самыхъ рукописей. — См. Вуг. Zeitschrift. B. VIII, H. IV, 1899, S. 694.

- W. A. Cox. Notes. Напечатано въ The Classical Review. 13 (1899), p. 135—136. Въ этихъ замъткахъ заключается объяснение одного мъста изъ Іоанна Златоуста (hom. 13 in. Eph. p. 830) См. Вуz. Zeitschr. B. VIII, H. IV, 1899, S. 699.
- J. Rendel Harris. The Homeric Centones and the Acts of Pilate. London, Clay and Sons, 1898, V, 83 стр. 8°. Содержание намъ неизвъстно.

Norman Mc. Lean. An eastern embassy to Europe in the years 1287—8. Напечатано въ The English Historical Review, 14 (1899), р. 299—318.— Авторъ занимается разборомъ посольства, отправленнаго монгольскимъ правителемъ Аргономъ и несторіанскимъ патріархомъ Mar Yabhalaha въ Европу, о чемъ говорить написанная посирійски исторія названнаго патріарха. — См. Вуz. Zeitschrift. В. VIII, Н. IV, 1899, S. 703.

Dan. Quinn. Education in Greece. United States Bureau of Education. Report of the Commissioner of Education for 1896—1897, Chapter VIII, р. 267—347. — Несмотря на то, что главное вниманіе автора статьи обращено на состояніе греческихъ школъ въ настоящее время, тёмъ не менте на стр. 280—292 можно прочесть довольно хорошо составленный очеркъ состоянія школъ и воспитанія грековъ въ византійское и турецкое время. — См. Вуг. Zeitschrift. В. VIII, Н. IV, 1899, S. 705.

- R. A. Stewart Macalister, M. A. A bysantine church at Umm-er—Ras. Напечатано въ Palestine Exploration Fund. Quarterly Statement, July, 1899, р. 200—204.—Въ Умм-ер-Русъ въ 1 1/4 милъ отъ Бейт-Неттифа открыта въ этомъ году небольшая церковь; на основании природы мъстности можно предполагать, что при дальнъйшихъ раскопкахъ будетъ найденъ цълый рядъ монастырскихъ зданій. Открытая церковь представляетъ изъ себя раннее византійское строеніе, состоящее изъ нартекса, нефа съ боковыми придълами и алтаря. Въ восточной сторонъ церкви найдено четыре надписи двъ сирійскихъ, одна еврейская и одна греческая. Къ описанію приложенъ планъ церкви и нъсколько изображеній.
- W. M. Ramsay. Through the Cilician gates to Tarsus: Travel II, p. 494-498.
- C. R. Beazley. Early Christian geography. Напечатано въ Transactions of the R. Historical Society. London, X, 1896, p. 85—109.

Clermont-Ganneau. The taking of Jerusalem by the Persians, A. D. 614. Напечатано въ Palestine Exploration Fund. Quarterly Statement. January, 1898, р. 36—54. — Это есть сдъланный съ разръщенія автора англійскій переводъ французской работы Клермон-Ганно изъ его «Recueil d'Archéologie Orientale» (Т. II, р. 137, livr. 9, Mars, 1897).

### Рецензіи появились на следующія книги:

Jannaris. An historical Greek grammar. — Рецензія J. P. Mahaffy въ The Annual of the British school at Athens, 3 (1896—1897), p. 215—220. Butler. The Lausiac history of Palladius. — Рецензія Ernst Cushing Richardson въ The American Journal of Theology, 3 (1899) p. 173—177; Zöckler см. выше стр. 237; A. Hilgenfeld см. выше стр. 237.

W. W. Hutton. The church of the sixth century. — Рецензія L. Bréhier въ Revue historique. 62, 1899, p. 134—141.

А. Васильевъ,

## ГРЕЦІЯ и ТУРЦІЯ.

Η. Γ. Πολιτης), Μελέται περί τοῦ βίου και τῆς γλώσσης τοῦ ἐλληνικοῦ λαοῦ. Παροιμίαι. Τόμος α΄. Ἐν Άθήναις 1899. 80, стр. π'+-600.-Анинскій профессоръ Ник. Г. Политись, спеціально занимающійся греческою археологією и изученіемъ народной жизни современныхъ грековъ, особое вниманіе, между прочимъ, обратилъ на греческія народныя пословицы. Въ этомъ отношеніи одинъ г. Политись сделаль то, что редко достигается даже обществами, спеціально для сего основанными. Онъ изучиль всв известные доселе сборники византійских пословиць, всв печатные сборники новогреческихъ пословидъ, многіе неизданные сборники и даже пословицы, приводимыя въ новогреческихъ книгахъ, изданныхъ съ XVI в. до сихъ поръ. Изъ всего этого матеріала г. Политисъ образоваль одинь громадный сборникь, состоящій, какь говорять, изъ шести томовъ, и заключающій въ себ'в всів новогреческія народныя пословицы. Сочинение г. Политиса является отнюдь не простымъ сборникомъ, а трудомъ филологическимъ и вмъсть съ тымъ философскимъ, обиаруживающимъ глубину и разносторонность мысли. Здёсь обращено должное вниманіе на сравненіе и сличеніе не только съ пословицами древнихъ грековъ, но и съ пословидами всехъ почти современныхъ народовъ, въ томъ числъ русскихъ и другихъ славянъ. Новое сочиненіе г. Политиса вполнъ справедливо можеть быть названо геркулесовою работою. Этотъ капитальный трудъ издается щедрымъ иждивеніемъ бывшаго Одесскаго городского головы Гр. Маразли; первый томъ его составляеть 5-ое приложеніе къ греческой «Библіотекъ Маразли».

Въ пространномъ предисловіи г. Политисъ прежде всего говорить о сборникахъ византійскихъ пословицъ, объ изв'єтныхъ изданіяхъ и рукописяхъ этихъ пословицъ и о хронологіи сборниковъ (стр. «'---хд'); даліве онъ подробно и обстоятельно касается бывшихъ до него собирателей

народных новогреческих пословиць и надлежащим образом характеризуеть трудь каждаго изъ нихъ въ научном отношени. Число всёхъ этихъ изданных сборниковъ пословиць доходить до 139 (стр. хє'—ξє'). Затёмъ г. Политисъ перечисляетъ извёстные ему неизданные сборники новогреческих пословиць, сообщенные ему разными лицами. Общее число этихъ рукописных сборниковъ—62 и въ нихъ содержится до 18.000 пословицъ; въ томъ числё одинъ профессоръ Гр. Бернардаки сообщилъ автору съ о. Лесбоса 3386 пословицъ (стр. ξє'— ξθ'). Вслёдъ затёмъ въ предисловіи приведены изданные на разныхъ языкахъ сборники пословицъ итальянскихъ, французскихъ, испанскихъ, румынскихъ, кельтскихъ, албанскихъ, голландскихъ, нёмецкихъ, болгарскихъ, сербскихъ, русскихъ и многихъ другихъ народовъ, въ томъ числё даже пословицъ японскихъ и лапландскихъ (стр. ξθ'—оє'). Г. Политисъ не только прочелъ всё эти пословицы, но и воспользовался ими надлежащимъ образомъ въ своемъ сочиненіи.

Послъ предисловія авторъ сообщаеть сборники византійскихъ пословицъ, предварительно исправивъ текстъ ихъ и отметивъ о всякомъ исправлении или разночтении въ рукописяхъ подъ текстомъ. Эти сборники пом'вщены въ следующемъ порядке: 1) сборникъ подъ заглавіемъ: «Αισώπου κοσμικαι κωμωδίαι κατ' άλφάβητον», 2) сборникъ подъ заглавіемъ: «Έπιβρήματα των άνθρώπων» съ именемъ Михаила Пселла, 3) сборникъ изъ рукописи № 779 Русскаго монастыря св. Пантеленмона на Авонъ, 4) сборникъ изъ рукописи 805 Авонскаго Иверскаго монастыря, 5) сборникъ изъ рукописи № 695 того же монастыря, 6) сборникъ изъ рукописи № 243 Дохіарскаго монастыря и изъ рукописи № 14 Кавсокаливскаго скита на Авонъ, 7) сборникъ Парвенія Капулиса изъ рукописи № 89 Крестнаго монастыря въ Герусалимъ. Всв эти сборники занимаютъ 132 страницы въ книгъ г. Политиса. — Затъмъ уже начинается настоящій трудъ г. Политиса: перечень и объясненіе новогреческихъ пословицъ и поговорокъ, следующихъ одна за другой въ алфавитномъ порядкв. Перечень начинается съ 135-й страницы со слова άβανιά и на 600 страницъ перваго тома кончается словомъ άλωνίζω. Такимъ образомъ въ этомъ томъ разсмотръна едва половина пословицъ, начинающихся буквою А. Для каждой изъ пословицъ авторъ следуетъ такому пріему: сначала онъ приводить тексть ея съ указаніемъ м'еста, гд'в пословица записана, и источникъ, откуда она взята; дале онъ даеть объяснение главнаго слова пословицы, смысла всей пословицы и употребленія ея. Авторъ приводить мъстныя лингвистическія варіаціи пословиць, извъстныхъ по записямъ изъ разныхъ мъстностей, а также сравниваетъ ихъ съ аналогичными пословицами другихъ народовъ.

Ό ἐν Κωνσταντινουπόλει Ἑλληνικός Φιλολογικός Σύλλογος. Άρχαιολογικόν δελτίον. Παράρτημα τοῦ ΚΔ'—ΚΣΤ' τόμου. Ἐν Κωνσταντινουπόλει 1896 [чит. 1899]. 4°, 180 стр. и 3 таблицы.—Это археологичесвій сборникъ Эллинскаго Филологическаго Общества въ Константинопол'в, составляющій приложеніе къ XXIV, XXV и XXVI томамъ Записокъ названнаго Общества. Въ этой книжкі содержится всего 27 статей, которыя всів почти касаются византологіи. Изъ нихъ 12 статей принадлежатъ г. Гедеону (стр. 19 — 114), остальныя статьи принадлежатъ г. Пантазидису, о. Александру Лаврскому, митрополиту Анеиму Алексудису, гг. G. Curtis, Андр. Копасису, В. Е. Мистакидису, А. Пападопуло-Керамевсу, Кс. А. Сидеридису, Леониду Зои и И. Мяліопулосу. О каждой изъ этихъ статей мы скажемъ особо въ настоящей библіографіи, передавъ вкратців ихъ содержаніе.

Дмитрій Таносъ (Δημήτριος Τάχος), Ήμερολόγιον τῶν Іεροσολύμων. Έτος πρῶτον 1899, τἢ εὐγενεῖ συμπράζει διαπρεπῶν λογίων. Έν Άθήναις 1899. 8°, стр. ζ'—383.—Въ этомъ календарѣ помѣщены статьи, относящіяся къ древностямъ и къ топографіи Палестины. О нихъ будетъ сказано здѣсь особо. Книга украшена фототипическими рисунками, о которыхъ, впрочемъ, не говорится въ самой книгѣ. Укажемъ на слѣдующіе рисунки: небольшой храмъ (безъ крыши) Галилейскихъ мужей на Елеонской горѣ, обитель преподобнаго Онуфрія близъ Іерусалима, Вознесенскій монастырь на Елеонской горѣ, монастырь преподобнаго Феодосія Киновіарха, снимокъ съ части пергаментной обертки (εἰλητόν) съ литургією св. Златоуста: хранящейся въ Іерусалимской патріаршей библіотекѣ (см. Ἱεροσολυμъ Віβλιοδ. т. ІІІ, стр. 169—175) и снимокъ со страницы изъ Планудіева сборника эпиграммъ, описаннаго нами въ Ἱεροσολυμъ Βιβλιοδήχη т. І, стр. 144—146.

Адамантій Н. Діамантопулосъ (Ά. Ν. Διαμαντόπουλος), Μάρκος ὁ Εύγενικὸς καὶ ἡ ἐν Φλωρεντία σύνοδος. Ἐν Άθήναις [чит. Σμύρνη] 1899. 8°, стр. 276.—Много написано до сихъ поръ о св. Маркъ Евгеникъ, митрополитъ Ефесскомъ, но никъмъ не сведены всъ данныя, полученныя изъ изслъдованій по сему предмету, п нигд'в не осв'вщены правильно отношенія его къ Ферраро-Флорентійскому собору. Изв'ёстно, что отказъ Марка подписать опредъленіе этого собора быль причиною безуспъшности соединенія восточной и западной церкви, предложеннаго въ XV въкъ. По убъжденію Марка, которому слъдуеть вся ісрархія восточной церквицерковь датинская-еретическая; всякая ея попытка къ соединеню церквей имветь цвлью не славу самого христіанства, а служеніе мірскимъ интересамъ п главнымъ образомъ величіе папства. Г. Діамантопулосъ, кандидать Кіевской духовной академін, вышеуказаннымъ сочиненіемъ свопиъ восполняетъ дъйствительный недостатокъ въ исторіи византійской литературы. Онъ впервые даеть намъ удовлетворительное сочинение о Маркъ Ефесскомъ, съ полнымъ знаніемъ извъстнаго доселъ матеріала. После введенія (стр. 11—39) авторъ перечисляєть имевшіеся у него подъ руками источники. Самое сочинение состоить изъ 4 большихъ главъ. Въ 1-й глав в описывается жизнь Марка со времени рожденія до рукоположенія и назначенія его митрополитомъ Ефесскимъ и участія его въ соборѣ въ Ферраръ. Во 2-й главъ изложена роль, которую Маркъ игралъ въ засъданіяхъ собора въ Феррар'в (стр. 67—152), а въ 3-й глав'в дается очеркъ участія его въ Флорентійскомъ собор'в (стр. 153—240). Наконецъ, въ 4-й глав'в говорится объ отъ взд'в Марка изъ Флоренціи, объ оц'внк'в православными архіереями тамошней д'вятельности его, о посл'єдствіяхъ безусп'єшности Флорентійскаго собора, о смерти Марка и о причисленіи его кълику святыхъ. Въ вид'в приложенія дается перечень всёхъ изв'єстныхъ автору литературныхъ трудовъ св. Марка.

Петръ Н. Папагеоргіу (II. N. Παπαγεωργίου), Κριτικόν παραχορήγημα είς Μιχαήλ Γλυκάν [Νέα Ἡμέρα, ΧΧV, 1899, № 1297 (2285)]. — Здѣсь рѣчь идеть о значеніи сочиненій Михаила Глики, писателя XII в., по поводу изслѣдованія о немъ г. Крумбахера (Michael Glykas. München 1895). При этомъ г. Папагеоргіу предлагаетъ нѣкоторыя поправки въ текстахъ Глики, помѣщенныхъ въ книгѣ г. Крумбахера, напр. въ ст. 36, 37 и 108 стихотворенія въ честь Мануила Комнина, а также во многихъ мѣстахъ посланія къ Өеодорѣ. Наконецъ, авторъ указываетъ на 6 словъ, найденныхъ имъ въ означенныхъ выше текстахъ Глики и но вошедшихъ въ словари.

- Хр. Папаіоанну (Χρ. Παπαϊωάννου), Γενναδίου του Σχολαρίου ἐπιτάφιος εἰς Θεόδωρον τὸν Σοφιανόν ['Εχκλησιαστική 'Αλήθεια, ΧΙΧ, 1899, стр. 24—28].— Хр. Папаіоанну, спеціально занимавшійся патріархомъ Геннадіємъ Сколаріємъ, сообщаєть неизданное досель надгробное его слово, произнесенное вмъ 28 сентября 1456 г. въ Ватопедскомъ монастырь на могиль племянника своего Өеодора Софіана. Слово издано по рукописи № 35 Святогробскаго Подворья въ Константинополь, описанной нами въ Ίεροσολ. Вιβλιοθήχη, т. IV, стр. 48—55.
- И. Аленсандридисъ (Ἡλίας Ἡλεξανδρίδης), Ἐπιστασίαι ἐπί τε τοῦ μαρτυρίου τῶν ἀγίων δέκα μαρτύρων καὶ ἐπὶ τῆς ἀνακομιδῆς τῶν ἰερῶν αὐτῶν λειψάνων [Ἐκκλησ. Ἡλήθεια, ΧΙΧ, 1899, стр. 131—133].— Въ этой статейкъ говорится о десяти Критскихъ мученикахъ, мученичество которыхъ помъщено нами въ Ἡνάλεκτα, т. IV, стр. 224—237. Разобравъ нѣкоторые другіе источники объ этихъ мученикахъ, авторъ доказываетъ, что изданное нами мученичество заключаетъ въ себѣ вѣрное и дѣйствительное преданіе.
- М. Г. Θεοτοκάς (М. Г. Θεοτοκάς), Τὰ κρατούντα περὶ μικτών γάμων ἐν τἢ 'Ορθοδόξω 'Ανατολική 'Εκκλησία Κωνσταντινουπόλεως ['Εκκλησ. 'Αλήθεια, XIX, 1899, стр. 242—245. 290—294].—Въ этомъ историческомъ очеркв законоположеній о смішанныхъ бракахъ православныхъ съ неправославными въ церкви Константинопольской особая глава посвящена вопросу о бракахъ православныхъ съ невірными и еретиками, другая вопросу о бракахъ съ раскольниками (схизматиками) и, наконецъ, третья глава вопросу о бракахъ съ католиками и протестантами. Эта послідняя глава относится къ рішенію нікоторыхъ спорныхъ вопросовъ о смішанныхъ бракахъ. Статья составлена со знаніемъ какъ византійскаго, такъ и позднійшаго законодательства, развивавшагося въ Константинопольскомъ патріархать до настоящаго времени.

М. І. Гедеонъ (М. 'І. Γεδεών), 'Επίσημα βυζαντινά γράμματα ['Εχκλησ. 'Aλήθεια, XIX, 1899, ctp. 155-158, 164-166, 183-186, 223-224, 229, 371-372]. - Подъ этимъ заглавіемъ г. Гедеонъ сообщаеть нівкоторые византійскіе документы, не обозначивъ источника, откуда онъ ихъ списаль. Первый документь представляеть собою хрисовуль 1396 г. Мануила И Палеолога объ имвніяхъ Святогорскаго Пантократорскаго монастыря на о. Лимносъ. Что же касается до имъній того же монастыря на о. Оасосъ, то къ нимъ относятся два слъдующихъ документа, изъ коихъ одинъ является хрисовуломъ 1357 г. императора Іоанна Палеолога, а другой сигиллономъ вселенскаго патріарка Нила 1386 г. Далее следуеть хрисовуль 1394 г. императора Мануила Палеолога объ имъніяхъ Пантократорскаго монастыря въ Македоніи и сигилліонъ патріарха Антонія о томъ же монастырв 1396 г. Всв эти документы взяты изъ частныхъ рукописей. Изъ рукописи № 731 Иверскаго монастыря на Авонъ списанъ хрисовуль импер. Іоанна Палеолога 1407 г. объ имвніяхь святогорскаго монастыря св. Павла въ Кассандръ.

іоанимъ Форопулосъ (Ἰωακείμ Φορόπουλος), "Εγγραφα τοῦ πατριαρχικοῦ ἀρχειοφυλακείου [Ἐκκλησιαστική ἀλήθεια. ΧΙΧ, 1899, стр. 22—24, 59—63, 99—102, 142—144, 186—189, 245—249, 294—298, 367—371].—Здѣсь помѣщенъ рядъ интересныхъ патріаршихъ сигиллійныхъ грамотъ, найденныхъ о. архимандритомъ Іоакимомъ въ рукописихъ управляемаго имъ Константинопольскаго патріаршаго архива. Всѣ изданные имъ сигилліоны и грамоты касаются монастырей и патріаршихъ экзарховъ на о. Хіосѣ. Древнѣйшій изъ этихъ сигилліоновъ относится къ 1605 г., а новѣйшій къ 1756 году. Продолженіе ихъ будетъ помѣщено въ послѣдующихъ нумерахъ Έκκλησ. Άλήθεια. До сихъ поръ напечатано 19 грамотъ, принадлежащихъ слѣдующимъ вселенскимъ патріархамъ: Кирилу І Лукарису, Анеиму ІІ, Діонисію ІІІ, Іакову І, Каллинику ІІ, Гавріилу ІІІ, Пансію ІІ, Неофиту VІ и Кирилу V.

Іоанинъ Форопулосъ (Ἰωχείμ Φορόπουλος), Ἰνάλεκτα ἐκ τῶν πατριαρχικῶν κωδίκων [Ἐκκλησ. Ἰλήθεια, ΧΙΧ, 1899, стр. 191—192, 263]. — Здісь помівщенъ тексть одной грамоты съ объясненіемъ, въ которой говорится о пожертвованіи въ 1662 г. вселенскимъ патріархомъ Діонисіемъ ІІІ подсвічниковъ патріаршему храму въ Константинополів. Затімъ сообщаются дві патріаршихъ грамоты 1856 и 1862 гг. о томъ же храмів.

М. І. Гедеонъ (М. І. Гεδεών), Αποσπάσματα τοῦ νομοκάνονός μου [Ехκλησ. Άλήθεια, XIX, 1899, стр. 192—194, 229—232, 261—263]. — Г. Гедеонъ говорить здёсь объ одномъ рукописномъ номоканонѣ, находящемся
въ его библіотекѣ и написанномъ въ XVIII в. Изъ него онъ печатаетъ
одинъ сигилліонъ вселенскаго патріарха Кирилла І Лукариса 1634 г.,
два вопроса игумена Филантронскаго монастыря Евфиміана съ синодальными ихъ рѣшеніями времени вселенскаго патріарха Луки и вопросы
князя Сербскаго съ отвѣтами вселенскаго патріарха Геннадія Схоларія.
Описаніе означеннаго номоканона пока не кончено.

**Πετρъ Η. Παπατεορτίγ** (Π. Ν. Παπαγεωργίου), Θεσσαλίας χειρόγραφα καὶ σημειώματα αὐτῶν [Νέα Ἡμέρα, XXV, 1899, № 1295 (2283)]. — Во время последней войны въ Оессаліи расхищено не мало древнихъ памятниковъ и рукописей. По словамъ г. Папагеоргіу, недавно одинъ турокъ предлагалъ въ Солуни для продажи печатныя книги и рукописи, большинство которыхъ принадлежали Діонисіеву Святотронцкому монастырю въ Өессалін на гор'в Олимп'в. При продаж'в ихъ одному еврею въ Солуни усп'вли купить ихъ какіе-то русскіе, которыхъ г. Папагеоргіу не называетъ, за исключениемъ одного пергаментнаго Евангелія, купленнаго однимъ грекомъ, котораго г. Папагеоргіу также не называетъ. Всехъ проданныхъ книгъ было 77, изъ коихъ 53 печатныя и 24 рукописныя; изъ числа последнихъ лишь две на пергаменте. Г. Папагеоргіу описываетъ одну изъ этихъ пергаментныхъ рукописей, а именно четвероевангеліе въ 40 нзъ 293 листовъ, написанное въ 1322 г. іереемъ и патриціемъ Георгіемъ. Что же касается до другой пергаментной рукописи, содержащей въ себъ аскетическія слова, то г. Папагеоргіу не иміль времени описать ее. Изъ бумажныхъ рукописей авторъ указываетъ одинъ стихирарь, написанный въ 1749 г. іеромонахомъ Германомъ; другой стихирарь съ изреченіями и подвижническими повъствованіями съ переводомъ монаха Агапія (XVII в.); третій стихирарь подъ заглавіемъ «Διηγήματα άββάδων», написанный вышеназваннымъ ісромонахомъ Германомъ въ 1755 г., и, наконецъ, четвертый стихирарь 1754 г.

θεομορο Αθαμαςίν (Θεόδωρος Άθανασίου), Περί τῶν ἐλληνικῶν σχολῶν ἐν Ρουμανία (1644—1821) και περι τῆς ἐπιρροῆς αὐτῶν ἐπι τοῦ τε θρησκευτικοῦ καὶ πολιτικοῦ ἐδάφους. Άθήνησιν, 1898, 8°, стр. 192. — Въ Румынін съ XVII в. до 1821 г. процвътали видныя греческія училища, управлявшіяся греческими учеными и находившіяся подъ покровительствомъ містныхъ князей. По словамъ автора вышеуказанной книги, Румынскаго протоіерея, получившаго образование въ богословскомъ факультет Абинскаго университета, эти школы въ значительной мъръ способствовали распространенію образованія въ Румыніи, въ особенности образованію и развитію румынскаго языка въ ущербъ славянскому языку, прежде господствовавшему въ качествъ литературнаго языка. Пользуясь разными греческими и румынскими источниками, авторъ въ своей книгъ сообщаетъ историческія св'єдівнія о греческих школах въ Румыніи, а также говорить о процевтавшихъ тамъ многочисленныхъ греческихъ ученыхъ XVII и XVIII вв. Матеріалы по этому предмету значительны, но они не изданы. Авторъ не занимался изследованіемъ рукописнаго матеріала въ библіотекахъ и въ своемъ сочиненіи ограничился лишь систематическимъ изложениемъ данныхъ, разсъянныхъ въ печатныхъ книгахъ.

М. Параникасъ (М. Παρανίκας), Είσαγωγή τοῦ χριστιανισμοῦ εἰς Τραπεζοῦντα καὶ Χαλδίαν [Έκκλησ. ἀλήθεια, ΧΙΧ, 1899, стр. 266—272]. — Это—публичная ученая рѣчь, сказанная директоромъ Трапезунтской гимназіи г. Параникою въ день торжественнаго ея праздника. Рѣчь касается исключи-

тельно мало извъстной древићишей исторіи христіанства въ епархіяхъ Трапезунтской и Халдійской. Наши Fontes historiae imperii Trapezuntini, заключающіе въ себъ тексты о священномученикъ Евгеніъ, дали поводъ г. Параникъ систематически изслъдовать эту исторію. Между прочимъ авторомъ сообщено много свъдъній о нъкоторыхъ мъстныхъ названіяхъ, упоминаемыхъ въ нашихъ Fontes.

Βιβλιογραφικά Λέσβου [Ταχυδρόμος (Константинопольская газета), 1899, ἀριδ. 430]. — Здёсь говорится о книгахъ и статьяхъ, написанныхъ въ XIX столётій и касающихся о. Лесбоса. Какъ геологъ, авторъ списка приводитъ главнымъ образомъ статьи, касающіяся природы Лесбоса, а потому не мало археологическихъ и историческихъ статей объ этомъ островё ему остаются неизвёстными.

**Χ. Папагеоргіадисъ** (Χ. Παπαγεωργιάδης), Περιγραφή τοποθεσίας καὶ σωζομένων ἀρχαίας Άμισοῦ (Καρὰ—Σαμσόν) [Κωνσταντινούπολις 1899, N 106, и 108]. — Авторъ вкратив описываетъ мвстоположеніе города Амисоса Малой Азіи, старое его кладбище, пещерообразные гробы и курганы въ окрестностяхъ города, совершенно умалчивая о надписяхъ.

Анениъ Алексудисъ ("Ανθιμος 'Αλεξούδης), Συνοπτική Ιστορική περιγραφή τῆς πόλεως 'Αμισοῦ [Αστήρ τῆς 'Ανατολῆς. 'Ημερολόγιον' ἔτος δεύτερον 1899 ὑπὸ Χρήστου Γ. Πανταζίδου. Έν Κωνσταντινουπόλει, стр. 33—38]. — Это — краткая исторія города Амисоса въ Малой Азіи, съ сообщеніємъ нѣкоторыхъ свѣдѣній о нынѣшнемъ его состояніп.

Е. Е. Поппескосъ (Ε. Σ. Ποππέσχος), 'Η πανήγυρις τῆς Σηλυβρίας ['Αστήρ τῆς 'Ανατολῆς 1899, стр. 130—143]. — Въ Өракійскомъ городѣ Силиврін на Мраморномъ морѣ существуеть древній византійскій храмъ пресвят. Богородицы, икона которой пользуется большой славой у нравославныхъ; въ честь ея ежегодно тамъ совершается торжественный праздникъ, для чего стекается множество поклонниковъ изъ многихъ мѣстъ. Г. Поппескосъ описываетъ путешествіе свое изъ Константинополя въ Силиврію, а также существующія въ послѣдней народныя вѣрованія объ иконѣ Богородицы . и особенно обычай богомольцевъ продавать себя Богородицѣ и считаться рабами ея.

Эммануилъ Т. Таваніотисъ (Ἐμμ. Τ. Ταβανιώτης), Μαρώνεια [Συμ. Ι. Μερσινόγλου καὶ Ἐμ. Ταβανιώτου, Τὸ πρωτοχρονιάτικο δῶρον. Ἡμερολόγιον τοῦ 1899. Ἐν Κωνσταντινουπόλει 1898, стр. 54—61]. — Здѣсь помѣщено краткое историческое описаніе города Мароніи во Өракіи.

Χαραπαμπίй Χρ. Лесіосъ (Χαράλαμπος Χρ. Λέσιος), Τοῦ 1899 ἐλληνικὸν ἡμερολόγιον «Ὁ Ἡπειρώτης». Ἐν Κ/πόλει 1898. 12°, стр. 160.—На стр. 41—121 помѣщена статья «Περὶ Ἡπειρωτῶν καὶ Ἡπείρου», гдѣ сообщены свѣдѣнія о главныхъ городахъ Эпира, въ особенности же описаны обычаи и предразсудки греческихъ его жителей.

Αнастасій М. Левидисъ (Άναστάσιος Μ. Λεβίδης), Αί ἐν μονολίδοις μοναὶ τῆς Καππαδοχίας καὶ Λυκαονίας. Ἐν Κωνσταντινουπόλει 1899,  $8^{\circ}$ , стр.  $\zeta' + 191 + \zeta' - \Gamma$ . Левидисъ извъстенъ намъ и по другимъ сочиненіямъ и

въ особенности по своей церковной исторіи Каппадокіп 1). Новая его книга состоить изъ введенія, гдв излагается исторія монашества въ Каппадовін, и изъ 6 главъ. Въ 1-й главъ говорится вообще о монастыряхъ Каппадокін. Во 2-й глав' сообщается о преподобныхъ п подвижникахъ изъ Каппадокіи. Въ 3-й главѣ описываются остатки монастырей первой Каппадокій, напр. монастырей въ горахъ Дидима и Аргея, монастырей близъ реки Онопникта, въ окрестностяхъ Кесаріи и пр. Въ 4-й главъ описываются остатки монастырей, находившихся во II Каппадокін, напр. въ окрестностяхъ Тіаны, Кивистры, Фавстинополя, Сасины. Въ 5-й главъ описываются монастыри III Каппадокіи, напр. монастыри вокругъ Мокисса, Ассуны, Назіанза, Колонів, Парнасса, Доары в пр. Наконецъ, въ последней главе описываются остатки монастырей Ликаоніи, напр. монастырей около Иконіи, Листры, Ларанды, Дервы, Савастры, Кадины, Перты, Мисеіи и др. Левидисъ лично посётилъ и видёлъ всё описанные имъ монастыри и мъста. Будучи основательно знакомъ съ древнегреческой и византійской литературой, а также съ современной номенклатурою, онъ въ точности опредвляеть упоминаемыя у писателей названія м'істностей. Большинство Каппадокійскихъ и Ликаонійскихъ монастырей были высъчены въ горахъ. Въ развалинахъ ихъ г. Левидисъ нашелъ, между прочимъ, и много византійскихъ надписей, помъщенныхъ въ его книгъ, но къ сожальнію изданіе ихъ не соотвътствуетъ требованіямъ науки. Равнымъ образомъ и описаніе развалинъ во многихъ мъстахъ неудовлетворительно, за неимъніемъ въ книгъ плановъ и снижовъ. Книга г. Левиди, богатая интересными археологическими свъдъніями, можеть служить руководствомъ для археологовъ, которые рашатся изследовать Каппадокію по следамъ нашего трудолюбиваго автора.

А. Е. Коπάσης), 'Η ἀρχαία Λύττος ['Ο ἐν Κ/πόλει Ἑλλην. Φιλολογ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ τ. XXIV—XXVI, 1899, стр. 119—128]. На о. Критв въ древности существовалъ городъ подъ названіемъ Литтосъ, изъ котораго сдвлались извъстными нъкоторыя надписи. Г. Копасись излагаеть исторію этого города, опредъляєть мъстоположеніе его и описываеть настоящее состояніе развалинъ его.

Α. Ε. Κοπάσης) 'Εκδρομή είς Φαλάσαρνα ['Ο εν Κ/πόλει Ελλην. Φιλολογ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ т. XXIV—XXVI, 1899, стр. 123—127].—Авторъ говоритъ здёсь о древнемъ городё Фаласарна на о. Крите, развалины котораго, на мёстё настоящаго Кутри въ Киссамскомъ округе, онъ посётилъ.

Χρύςτος» Γ. Παητασμας» (Χρήστος Γ. Πανταζίδης), Ίστορικαὶ καὶ τοπογραφικαὶ σημειώσεις περὶ τῶν ἐν Εὐξείνω Πόντω ἐλληνικῶν ἀποικιῶν ['Ο ἐν Κ/πόλει Ἑλλ. Φιλολογ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ τ. ΧΧΙV—ΧΧVΙ, стр. 1—

Византійскій Временникъ.

<sup>1)</sup> Ἱστορία της Καππαδοχίας. Τόμος πρῶτος, Ἐχχλησιαστική ἰστορία. Ἐν Ἀθήναις 1885, 80, crp. 324.

- 17]. Авторъ касается вопроса объ исторіи и топографіи городовъ Синопа и Амисоса въ Малой Азіп.
- G. Curtis, Τὰ ἐν ταῖς Βρεττανικαῖς νήσοις λείψανα τῶν ἐλληνικῶν μνημείων ['Ο ἐν Κ/πόλει Ἑλλην. Φιλολογ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ τ. ΧΧΙV—ΧΧΥΙ, стр. 117—118]. Здѣсь вкратцѣ приведены слова древняго языка въ Корнвалліи (Англія), которыя, какъ предполагаютъ, произошли отъ словъ греческихъ. При этомъ сообщаются нѣкоторыя свѣдѣнія о томъ, въ какихъ пменно мѣстахъ Англіи найдены греческіе христіанскіе памятники, напр. кресты и храмы.
- М. Хрисохо́осъ (М. Χρυσοχόος), "Ολυνθος (μεθ' ἐνὸς τοπογραφικοῦ χάρτου) [Φιλολογ. Σύλλογος «Παρνασσός». Έπετηρις III, стр. 142—151]. Эта статья, съ приложеніемъ карты, относится къ топографіи древняго города Олинеа на полуостровѣ Халкидикѣ въ Македоніи. Авторъ приводить какъ византійскія, такъ и современныя названія мѣстъ области, прилегающей къ Олинеу, а потому статья весьма полезна для издателей Авонскихъ хрисовуловъ и документовъ.
- Th. de Heldreich, Ἡ χλωρίς τῆς Θήρας [Φιλ. Σύλλ. «Παρνασσός». Ἐπετηρίς III, стр. 259—291]. Здѣсь рѣчь идеть о флорѣ острова Өиры (Савторинъ). Для изслѣдователей современнаго народнаго греческаго языка эта статья полезна потому, что г. Гельдрейхъ при научномъ названіи растеній часто приводить и современныя ихъ греческія названія.
- А. Миліаранись (А. Μηλιαράχης), Νησιογραφικά κατά την γεωγραφίαν τοῦ ἄραβος Ἐδριζί [Φιλολ. Σύλλογος Παρνασσός. Ἐπετηρίς. Ἔτος Γ'. Ἐν Ἀθήναις 1899, стр. 81-91]. Арабскій географъ XII в. Эдризи въ своей географіи говорить и о греческихъ островахъ Архипелага. Г. Миліаракисъ сообщаеть описаніе Эдризи названныхъ острововъ по французскому переводу Joubert'а и дѣлаетъ полезныя примѣчанія для объясненія греческихъ названій встрѣчающихся у Эдризи.
- С. П. Ламбросъ (Σ. II. Λάμπρος), Κατάλογοι κωδίκων ἐν ταῖς μοναῖς τῆς νήσου Ἄνδρου, Ἁγίφ Νικολάφ καὶ Παναχράντφ, καὶ ἐν τῆ βιβλιοθήκη τοῦ Ἑλληνικοῦ Σχολείου Κορθίου [Ἀπόσπασμα ἐκ τῆς Ἐπετηρίδος τοῦ «Παρνασσοῦ»]. Ἐν Ἀθήναις, 1899. 8°, стр. 52.—Здёсь сообщается каталогъ греческихъ рукописей на о. Андросѣ, а именно 45 рукописей монастыря Святаго Николая (стр. 1—24), 25 рукописей монастыря Пречистой (стр. 25—36), 12 рукописей въ библіотекѣ при школѣ мѣстечка Кореіонъ (стр. 37—49). Въ концѣ г. Ламбросъ сообщаетъ родословныя замѣтки о родѣ Маврокордатовъ, на основаніи записи, находящейся въ одной печатной Библія въ библіотекѣ Кореійской школы.
- Николай Г. Мистанидисъ (Νιχόλαος Γ. Μυσταχίδης), Θεσπρωτιχά. Σύντομος іστοριχή περιγραφή της ίερας μητροπόλεως Παραμυθίας [Έκκλησ. Άλήθεια, XIX, 1899, стр. 249—251, 261—263, 301—303].—Продолженіе и конецъ настоящей статьи по исторіи Параминійской митрополіи въ Эпир'є будуть напечатаны въ Έκκλησ. Άλήθεια до конца 1899 года.
  - ΕΒ. Ι. Αράκους (Εὐστράτιος Ἱ. Δράκος), Λεσβιακά τοπογραφικά καὶ ἐκκλη-

візстіка, йтсі оі Мітиййун кай Мубирун ізрархаі, оі бйроі Маубарабой кай Кайдору, аі єтархісі Модовой кай Σіруріой, рета той ромастиріой. Торос бейтерос. Адймуні 1899. 8°, стр. 32.—Г. Дракость составиль подробное описаніе о. Лесбоса въ двукъ томакъ. Въ вышедшемъ 1-мъ выпускъ второго тома заключается списокъ епископовъ и митрополитовъ Митилинскихъ съ 439 по 1899 гг. съ нъкоторыми біографическими о нихъ свъдъніями п списокъ архіереевъ Митилинскихъ. Оба списка составлены довольно хорошо, но, къ сожальнію, не указываются источники, откуда заимствованы имена архіереевъ и хронологія ихъ, а также не сообщаются біографическія свъдънія о нихъ. Мы желаемъ автору найти надлежащее сочувствіе и поддержку для продолженія печатанія труда его о Лесбосъ, который несомнънно будетъ далеко выше всего того, что написано объ этомъ островъ на греческомъ языкъ.

М. І. Гедеонъ (М. 'І. Γεδεών), 'Ενώπιον τῶν ἀκτῶν τοῦ 'Οψικίου ['Εκκλησ. 'λλήθεια, XIX, 1899, стр. 204-206, 210-212].—Г. Гедеонъ написаль эту статью 27-го мая 1899 г. на пароходѣ, на Мраморномъ морѣ. Въ ней онъ сообщаетъ свѣдѣнія о византійской оемѣ Опсикіонѣ.

Маргаритъ Е. Тумбалидисъ (Μαργαρίτης Ε. Τουμβαλίδης), Σημειώματα περί τῆς μπτροπόλεως Σισανίου [Έκκλησ. Άλήθεια, ΧΙΧ, 1899, стр. 148—151, 194—197, 252—253, 298—300].—Въ этой статъв, составленной на основаніи документовъ и надписей, авторъ подробно сообщаеть всв найденныя имъ до сего времени біографическія свъдвнія о митрополитахъ Сисанійскихъ въ Македоніи, причемъ нѣкоторые изъ документовъ онъ приводить цвликомъ. Хронологія Сисанійскихъ митрополитовъ опредвляется вачиная съ 1510 г. до настоящаго времени.

Леонидъ Х. Зоисъ (Λεωνίδας Χ. Ζώης), Αι èν Ζακύνθω μοναί ['Ο èν Κ/πόλει Έλλην. Φιλολογ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ τ. ΧΧΙV—ΧΧVI, 1899, стр. 140—172].—Это описаніе всёхъ находящихся на о. Закинов (Занте) монастырей. Послё длиннаго предисловія, относящагося къ исторіи всёхъ вообще Закиноскихъ монастырей, слёдуеть описаніе и частная исторія каждаго изъ этихъ монастырей. Древнійшимъ изъ нихъ является монастырь на Строфадскихъ островкахъ, интересный еще и по печальной судьбі его библіотеки. Затімъ слідуютъ монастыри Іоанна Предтечи, Св. Николая, Св. Георгія τῶν Κρημνῶν, Іоанна Предтечи въ Ланкаді, Богородицы Анафонитріи, Богородицы Скопіотиссы, Богородицы Николакадской и Богородицы Спилсотиссы. При составленіи этой монографіи авторъ имізть въ виду и непзданныя оффиціальныя грамоты, хранящіяся въ архиві о. Закиноа, причемъ тексть нікоторыхъ изъ нихъ онъ приводить цібликомъ.

Ε. І. Драносъ (Ε. Ί. Δράκος), Μοναί ελληνικαί. Ἡ εν Σαλαμίνι τῆς Φανερωμένης [Ίερὸς Σύνδεσμος V, 1899, стр. 68—69]. Ἡ εν Άθήναις τῶν Ἀσωμάτων τοῦ Πετράκη [танъ же, стр. 124—126]. Ἡ εν Αἰγίνη τῆς Θεοτόκου [тамъ же, стр. 138—140]. Ἡ εν Πόρω τῆς Ζωοδόχου Πηγῆς [тамъ же, стр. 152—154]. — Г. Дракосъ, нынѣ проживающій въ Авинахъ, занялся описаніемъ

современнаго состоянія монастырей въ Элладъ. У насъ подъ руками описаніе 4 монастырей, а именно монастыря Явленной (Фалерошейля) на о. Саламинъ, извъстнаго главнымъ образомъ съ XVII въка, монастыря Петракійскаго Безплотныхъ въ Абинахъ, основаннаго около 1673 г., монастыря Богородицкаго на о. Эгинъ, основаніе котораго относится къ XIII въку, и монастыря Живоноснаго источника на о. Поросъ, основаннаго въ XII в. Описывая эти монастыри, г. Дракосъ сообщаетъ виъстъ съ тъмъ текстъ находящихся въ нихъ надписей, а также свъдънія объ ихъ библіотекахъ и о хранящихся въ архивахъ ихъ патріаршихъ сигиліонахъ и грамотахъ.

\* Άπάντησις εἰς τὸ ὑπὸ τῆς ἐφημερίδος «Εἰδήσεις τῆς Πετρουπόλεως» ὑπὸ ἡμερομηνίαν 2-ας Ἰουλίου 1898 δημοσιευθὲν ἄρθρον περὶ τῶν ἐν Βεσσαραβία κτημάτων τῶν Ἁγίων Τόπων. 1899. 8°, стр. 54. — Въ «С.-Петербургскихъ Вѣдомостяхъ» (22 іюля 1898 г.) напечатана статья о Бессарабскихъ имѣніяхъ Святаго Гроба. Отвѣтомъ на эту статью служить настоящая брошюра. Мы здѣсь упоминаемъ о ней въ виду того, что въ ней заключается подробный списокъ владѣній Св. Гроба въ Бессарабін, начиная съ 1633 г., а также рядъ неизданныхъ сербскихъ и молдаво-сербскихъ княжескихъ документовъ объ этихъ пмѣніяхъ въ греческомъ переводѣ. Эти документы хранятся въ архивѣ Іерусалимской Патріархіи и древнѣйшій изъ нихъ относится къ 1570 г.

Μ. Ι. Γεμεομъ (Μ. Ἰ. Γεδεών), Θεόδωρος ὁ ἀρχαιότερος κτίτωρ τῆς μονῆς τῆς Χώρας ['Ο ἐν Κ/πόλει Ἑλλ. Φιλολ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ τ. ΧΧΙΧ-XXVI, 1899, стр. 19-23].—Авторъ сообщаеть содержание одного житія преподобнаго Өеодора, ктитора и нгумена монастыря түз Хюрхс въ VI въкъ. Эго житіе находится въ рукописи № 13 Авонскаго Пантократорскаго монастыря XII в. Объ автор'в житія г. Гедеонъ думаетъ, что онъ могъ жить или во время моноеелитовъ въ VII в., или же въ эпоху иконоборцевъ въ VIII в. (стр. 22); между твиъ съ другой стороны онъ думаеть, что составитель житія пользовался сочиненіемъ хронографа Өеофана въ началѣ IX в. (стр. 21). Разумъстся, что въ этихъ сужденіяхъ автора заключается прямое противоржчіе. Кром'в того, г. Гедеону неизвъстно, что списокъ сего житія, на два въка древите Пантократорской рукописи, хранится въ Женевъ (см. A. Ehrhard въ Centralblatt, für Bibliothekswesen 1893, Separatabdruck, стр. 21), а потому желающій оцънить историческое значеніе житін не можеть ограничиться только новвишимъ Авонскимъ спискомъ.

М. І. Гедеонъ (М. Ί. Γεδεών), Έλλογαὶ ἀπὸ τῆς βιογραφίας Μιχαἡλ τοῦ Συγκέλλου [Ο ἐν Κ΄πόλει Ἑλλ. Φιλολ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ τ. XXIV— XXVI, 1899, стр. 23—34]. — Въ рукописи № 13 Пантократорскаго монастыря на Авонѣ XII в. находится между прочимъ одно житіе преподобнаго Михаила Синкелла. Изъ этого житія г. Гедеонъ пздаетъ нѣсколько отрывковъ съ краткимъ предисловіемъ. Къ сожалѣнію, г. Гедеонъ не указываетъ, какъ именно озаглавлено житіе въ названной рукописи. Ему

также неизвъстно, что другой списокъ названнаго житія, двумя въками древнъе Пантократорскаго, находится въ Женевъ (см. А. Ehrhard въ Centralblatt für Bibliothekswesen 1893, Separatabdruck, стр. 21) и что житіємъ Михапла Синкелла часто пользовалась Өеодора Раулена Палеологина (см. наши Ауа́дехта, т. IV, стр. 187—199, 204—220).

М. І. Гедеонъ (М. 'І. Γεδεών), 'Εκλογαί έκ τῆς βιογραφίας Σάβα τοῦ Κοινοβιάρχου [ Ο ἐν Κ/πόλει Έλλ. Φιλ. Σύλλογος, Παράρτημα κъ τ. ΧΧΙΥ-ΧΧΥΙ, 1899, стр. 34-63]. - Житіе преподобнаго Саввы Богоносца, составленное въ VI в. Кирилломъ Скиеополитомъ, весьма известно. Въ X в. Симеонъ Метафрастъ сократилъ и несколько переделаль это житіе. После изданія подлиннаго текста Скинополита трудъ Метафраста оставленъ безъ вниманія и не признанъ достойнымъ печатанія. Однако въ интересахъ характеристики агіографическаго нетода Метафраста не было бы лишнимъ трудомъ заняться также изданіемъ всего текста житія преподобнаго Саввы по передълкъ Метафраста. Это можетъ осуществиться, когда будеть предпринято общее изданіе всёхъ агіографическихъ трудовъ Метафраста. При этомъ следуетъ заметить, что число списковъ этого житія весьма велико и для критическаго изданія его потребовалось бы сличеніе всівкь списковь или по крайней мізрів древнізішихь изъ никъ. Г-нъ П. А. Петридисъ списалъ несколько леть тому назадъ Метафрастово житіе преподобнаго Саввы изъ одной рукописи Иверскаго монастыря на Аоонъ. Г. Гедеонъ, не зная ни времени, ни № означенной рукописи, напечаталь на 28 страницахъ отрывки житія по списку г. Петридиса. Еслп бы мы знали по крайней мъръ, изъ какой рукописи эти отрывки заимствованы, то изданіе ихъ г. Гедеономъ могло бы послужить для будущаго критическаго изданія всего труда Метафраста, но въ настоящемъ видъ оно лишено серьезнаго значенія. Самъ г. Гедеонъ въ предисловін говоритъ, что цель изданія этихъ отрывковъ заключается въ предоставленін полезнаго пособія занимающимся церковной исторіей. Г. Гедеонъ знаеть Скинополита, но написанное последнимъ житіе преподобнаго Саввы ему неизвъстно. Это видно изъ предисловія къ изданію, гдъ г. Гедеонъ перечисияетъ Палестинскіе монастыри, а также имена нъсколькихъ историческихъ лицъ, которыя, по его мивнію, мы впервые узнаемъ изъ изданныхъ имъ отрывковъ Метафраста. Этимъ объясняется также замъчание г. Гедеона о томъ, что Метафрастъ основание монастыря Спудеевъ (των Σπουδαίων) впервые относить ко времени патріарха Іерусалимскаго Иліи, тогда какъ мы знаемъ о томъ же самомъ ранъе Метафраста отъ Скинополита.

М. І. Гедеонъ (М. І. Γεδεών), Βίος και πολιτεία τοῦ όσίου Μαρκιανοῦ ['Ο èν Κ/πόλει 'Ελλ. Φιλολ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ т. XXIV—XXVI, 1899, стр. 63-69]. — Въ своихъ Ανάλεκτα'хъ т. IV, стр. 258-270 (ср. также т. V, стр. 402-404) мы напечатали изъ рукописи монастыря св. Саввы  $\lambda$ è 242 житіе преподобнаго Маркіана, пресвитера и эконома Великой Константинопольской церкви. Существуютъ два списка этого житія въ Ві-

bliothèque Nationale въ Парижъ, а также и другіе списки въ разныхъ библіотекахъ, текстъ которыхъ намъ пока неизвъстенъ. Г-нъ Гедеовъ нашель другой списокъ житія преподобнаго Маркіана въ рукописи № 37 Кутлумущскаго монастыря на Авонъ. По мнънію г. Гедеона, Кутлумушскій списокъ общирнъе Саввантскаго, а потому наше изданіе не признаеть заслуживающимъ вниманія. Это доказываетъ, что г. Гедеонъ не знакомъ съ исторіей агіографическихъ текстовъ. Онъ именно не знаетъ, что житія одного и того же святаго, сколько бы они не были сходны между собою въ рукописяхъ, передаются въ разныхъ редакціяхъ. Тоже самое мы видимъ и въ Кутлумущской рукописи, гдъ житіе Маркіана является текстомъ особой редакціи, при томъ бол'ве общирной, чімъ въ Саввантскомъ спискъ. Кутлумущскій списокъ слъдовало бы издать цъликомъ, чтобы имъть возможность удостовъриться въ томъ, какая редакція находится въ Парижскихъ рукописяхъ, и древиће ли она или поздиће редакціи Савваитскаго списка. Кутлумушская рукопись относится къ XI в., а Саввантская къначалу Х в. Г. Гедеонъ не обратилъ на это вниманія и даже не пожелаль дать намъ полный текстъ Кутлумушскаго списка, но ограничился изданіемъ однихъ отрывковъ. Однако, и эти изданные имъ отрывки Кутлумушскаго списка, въ сравненіи съ Савантскимъ спискомъ, доказывають, что житіе преп. Маркіана въ Кутлумушской рукописи является другою редакцією. Оба текста происходять оть одного неизвістнаго намъ первоначальнаго текста, который впоследствія быль переделанъ. Въ краткомъ предисловіи къ изданію г. Гедеонъ старается преувеличить значеніе своей находки. Изъ последней главы Кутлумушскаго списка видно, что составителемъ житія Маркіана этой редакціи является нікій Сергій. Г. Гедсонъ считаетъ этого Сергія авторомъ первоначальнаго житія Маркіана, но въ этомъ ошибается. Укажемъ для примъра на изданіе Joseph Viteau (Passions. Paris 1897) трехъ трактатовъ о мученичеств в св. Екатерины, которые весьма сходны между собою, но представляютъ собою три редакціи одного неизв'єстнаго намъ первоначальнаго текста. Въ одной изъ этихъ редакцій, подобно редакцій житія Маркіана въ Саввантскомъ спискъ, авторъ ея не показанъ, но въ остальныхъ двухъ редакціяхъ авторы указываются: составителемъ одной изъ нихъ быль борзописецъ Аванасій, а авторомъ другой — борзописецъ Анастасій. Подобные примёры извёстны и относительно другихъ текстовъ. Тоже самое мы видимъ и относительно разныхъ редакцій житія Маркіана: составитель редакціи Саввантскаго списка неизв'єстенъ, составителемъ же Кутлумушской редакціп называется нікій Сергій. Въ предисловіи г. Гедеонъ говоритъ между прочимъ, что Кутлумушскій списокъ житія преп. Маркіана въ нѣкоторыхъ мѣстахъ испорченъ, а потому онъ пополнилъ эти мъста по мъръ возможности, обозначивъ ихъ скобками. Однако при сравненій этихъ мість съ нашими Άνάλεντα оказывается, что большинство изъ такихъ поправокъ не принадлежитъ г. Гедеону, а просто заимствовано имъ дословно изъ нашего изданія Саввантскаго списка!

- М. І. Гедеонъ (М. 'І. Γεδεών), Περίληψις ἀνεκδότων βιογραφιών τοῦ ὁσίου Αὐξεντίου τοῦ ἐν τῷ Βουνῷ [Ο ἐν Κ/πόλει Ἑλλ. Φιλ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ т. XXIV—XXVI, 1899, стр. 70—75]. Существують разныя житія преподобнаго Авксентія, относящіяся къ разнымъ временамъ; одно изъ нихъ издано, а остальныя не изданы. Списки двухъ разныхъ житій хранятся въ Авонской Лаврѣ св. Аванасія. Г. Гедеонъ даетъ здѣсь нѣсколько краткихъ отрывковъ изъ нихъ съ нѣкоторыми примѣчаніями.
- М. І. Гедеонъ (М. 'І. Γεδεών), Άνθολογία ἐχ τῆς βιογραφίας Στεφάνου τοῦ Νέου, τοῦ ἐν τῷ Βουνῷ Αὐξεντίου ['Ο ἐν Κ/πόλει Ἑλλ. Φιλ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ τ. XXIV—XXVI, 1899, стр. 76—79].— Житіе преподобнаго Стефана Новаго, изданное въ Analecta graeca (Parisiis 1688, стр. 396—531), весьма извёстно. Одна редакція его, остающаяся неизданной, принадлежить Симеону Метафрасту; въ библіотекахъ существуєть множество списковъ ея. Г. Гедеонъ извлекъ изъодного, сравнительно поздняго, списка Лавры св. Афанасія нісколько краткихъ отрывковъ и напечаталь ихъ здёсь. Нельзя не удивляться тому, что г. Гедеону неизвёстенъ составитель редакцій, которой онъ пользуєтся.
- М. І. Гедеонъ (М. 'І. Гедею́ν), Βίος του οσίου Θεοφάνους του έν τῷ Μεγάλφ Άγρῷ [Ὁ ἐν Κ/πόλει Ἑλλ. Φιλ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ τ. ΧΧΙΥ—ΧΧΥΙ, 1899, стр. 80-85]. — Г. Гедеонъ сообщаеть здёсь одно житіе пр.  $\theta$ еофана исповідника, начало котораго слідующее: «Έμπρακτον κάλλος». О текств этого житія г. Гедеонъ въ предисловін своемъ не говорить ничего, но останавливается здёсь главнымъ образомъ на житіи св. Өеофилакта Никомидійскаго, о которомъ уже сообщено Хр. М. Лопаревымъ (Визант. Временникъ, IV, стр. 354—355). Текстъ житія Өеофана, изданный г. Гедеономъ, существуетъ въ рукописи № 23 Кутлумуніскаго монастыря на Асонъ XII в.; онъ напечатанъ въроятно въ такомъ видъ, какъ онъ находится въ рукописи, и занимаетъ  $3^{1}/_{2}$  страницы печатныхъ in  $4^{\circ}$ . Между прочимъ г. Гедеонъ указываетъ на трудъ г. Крумбахера о преподобномъ Өеофанъ, но если бы онъ понималъ Крумбахера, то онъ увидъль бы, что начало изданнаго имъ текста то же, что и въ рукописи № 159 Московской Синодальной библіотеки и въ рукописи Иверскаго монастыря на Авонъ, а также онъ узналь бы, что авторомъ этого текста быль Константинопольскій патріархь Менодій въ IX в. (Krumbacher, Eine neue Vita des Theophanes Confessor. München 1897, crp. 371-373). Въ Синодальной рукописи названный текстъ не полонъ за недостаткомъ 16 листовъ; весь текстъ занималь здёсь 29 листовъ большого формата; если бы онъ быль издань полностью, то онъ заняль бы въ печати не 31/2 страницы in 4°, а гораздо больше. Такимъ образомъ Кутлумушскій списокъ, изданный г. Гедеономъ, является или неполнымъ, или же сокращеніемъ сочиненія патріарха Менодія. Если бы г. Гедеонъ обратился къ весьма изв'єстному Синаксарю Никодима Святогорца, то онъ узналь бы, что списокъ изданнаго имъ труда Месодія (у Никодима онъ называется, вёроятно по недосмотру, Михаиломъ) хранится въ Иверскомъ монастыр'в

на Авонв, и такимъ образомъ онъ имвъть бы возможность издать его въ полномъ видв, или же удостоввриться въ томъ, что Кутлумушскій списокъ не полонъ и представляетъ собою извлеченіе изъ сочиненія Меводія. Изданіе г. Гедеона нуждается въ исправленіяхъ. Напр. въ концв 2-ой главы (стр. 83) мы читаемъ: «хай та тері той тейои; айтой (—Овофана) просхерфичубей о нахарю; (—Григорій), нартиріхой айхабубабваї Етефачой той узаміси вітфи. о хай бийеру» и т. д. Здвсь г. Гедеонъ не понялъ текста, предположивъ, что вношею является нвито другой по имени Стефанъ, а не самъ Овофанъ. Мъсто это становится яснымъ слъдующимъ образомъ: «— нартиріхой айхабубабвай стефачой той узаміси зітфи. о хай бийерую и т. д. Къ концу 3-й гл. (стр. 83, столбецъ II) мы читаемъ «Н начоби вашасту Еїруул, тойтф уар ехдуют той ночабіхой йтобйба схупна, хадов; ойтф віфбабаба» и т. д. Очевидно, что слово тойтф должно быть исправлено въ ойтф.

- **М. І. Гедеонъ** (М. І. Γεδεών), Μαρία ή Νέα [Ο εν Κ/πόλει Έλλην. Φιλολ. Σύλλογος. Παράρτημα κτ τ. ΧΧΙΥ-ΧΧΥΙ, 1899, стр. 86-93]. - Βτ рукописи К'-81 Лавры св. Аванасія на Авон'в находится житів преподобной Маріи Новой, жившей въ Визін при император'в Василів Македонянныв и болгарскихъ царяхъ Симеонъ и Петръ. Этотъ текстъ весьма интересенъ главнымъ образомъ для исторіи Болгаръ въ ІХ въкъ. До настоящаго времени этогъ текстъ оставался неизданнымъ, нынѣ же г. Гедеонъ сообщаетъ намъ нъсколько отрывковъ изъ него. Какъ видно, житіе написано въ концѣ IX в. въ Визіи и представило бы не мало питереса для историка, занимающагося болгарской исторіей IX в. Г. Гедеону неизвітстно, что объ этомъ текств впервые упомянуто у Льва Алляція, который сообщиль о немъ несколько подробныхъ сведений (De Symeonum scriptis diatriba. Parisiis 1664, стр. 91—92), а затыть у Фабриція (Bibl. Graeca X, стр. 286 Harles). Г. Гедеону также неизвъстно, что второй списокъ житія преподобной Марін находится въ рукописи № 800 Ватиканской библіотеки (см. Catal. cod. hagiograph. graec. biblioth. Vaticanae, стр. 40).
- М. І. Гедеонъ (М. І. Γεδεών), Μιχαήλ ὁ Μαλείνος ['Ο ἐν Κ/πόλει Ἑλλην. Φιλολογ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ т. XXIV—XXVI, 1899, стр. 94—98].— Здѣсь г. Гедеонъ приводить нѣсколько отрывковъ изъ житія преподобнаго Михаила Малеина, извлеченные имъ изъ одной рукописи Кутлумушскаго монастыря на Авонѣ, относящейся къ 1549 г. Къ сожалѣнію г. Гедеонъ не указываетъ № рукописи, которымъ она отмѣчена въ библіотекѣ Кутлумушскаго монастыря. Болѣе древніе списки житія св. Михаила Малеина хранятся въ монастырѣ Ватопедѣ и въ Лаврѣ св. Аванасія на Авонѣ. Эти списки изслѣдовалъ уже г. Х. М. Лопаревъ, обстоятельно изложивъ содержаніе ихъ въ Византійскомъ Временникѣ (IV, 1897, стр. 358—363).
- М. І. Гедеонъ (М. І. Гεδεών), Κύριλλος ὁ Φιλεώτης [Ὁ ἐν Κ/πόλει Ἑλλην. Φιλολογ. Σύλλογος. Παράρτημα къ т. XXIV—XXVI, стр. 98—104].—Здѣсь помѣщено нѣсколько отрывковъ изъ житія преподобнаго Кирила Фи-

леота по рукописи Н'—191 Лавры св. Аванасія, относящейся къ концу XVIII вѣка. Другой списокъ не XVIII в., а 1341 г. находится въ рукописи № 42 Каракаласкаго монастыря на Авонѣ. Х. М. Лопаревъ ранѣв г. Гедеона весьма подробно и всесторонне изслѣдовалъ этотъ послѣдній списокъ и издалъ много отрывковъ изъ житія преп. Кирилла (Визант. Временникъ IV, 1897, стр. 378—401).

М. І. Гедеонъ (М. І. Гебею́ν), Βιογραφία των Όσίων των εν τῷ Χάσματι [Ο εν Κ/πόλει Έλλην. Φιλολ. Σύλλογος. Παράρτημα κτ τ. ΧΧΙΥ-ΧΧΥΙ, 1899, стр. 105-110]. - Послъ краткаго предисловія изъ 10 строкъ г. Гедеономъ помещенъ здесь текстъ одного житія 13 святыхъ, жившихъ въ IV въкъ въ одной весьма глубокой пропасти около Иконіи, празднованіе которыхъ совершается 28 октября. До настоящаго времени навъстенъ лишь одинъ списокъ этого житія XVI въка (не XVII в., какъ сказано у Lambros Catalogue, стр. 340) въ рукописи № 132 или 3666 Діонисійскаго монастыря на Авонъ. Въ 1895 г., во время пребыванія въ монастыр'в, мы получили полный и точный списокъ названнаго житія. Г. Гедеонъ впоследствии также досталь копію этого житія, которую послалъ ему архимандритъ Діонисійскаго монастыря Іаковъ. Издавая нынъ этотъ списокъ, г. Гедеонъ не сообщаетъ ничего ни о времени рукописи, ни о состояній текста въ немъ, а напечаталь его въ такомъ видь, въ какомъ онъ былъ ему посланъ. На основани имъющагося у насъ точнаго списка этого житія, мы можемъ съ увъренностью сказать, что изданіе г. Гедеона имветь много недостатковь, такъ какъ въ немъ не обозначены чтенія подлинной рукописи, а въ самомъ текств архимандритомъ Іаковомъ или г. Гедеономъ сделаны своевольныя измененія.

**М. І. Гедеонъ** (М. 'І. Γεδεών), Διορθώσεις καὶ συμπληρώσεις εἰς τὸ Βυζαντινόν 'Εορτολόγιον ['Ο εν Κ/πόλει 'Ελλην. Φιλολογ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ т. XXIV—XXVI, 1899, стр. 110—114]. — Г. Гедеономъ была составлена книга, первоначально напечатанная въ XXIV и XXV томахъ сборника Элинскаго Филологическаго Общества въ Константинополф и затриъ вышедшая отдельно въ 2 частяхъ. Въ этой книге подъ заглавіемъ «Воζαντινόν Έορτολόγιον» авторъ сообщаеть месяцесловъ Константинопольской церкви въ византійскія времена. Книга составлена при поверхностномъ знаніи подлинныхъ источниковъ, которые могуть служить основаніемъ для составленія мівсяцеслова Константинопольской церкви, а потому въ ней встръчается не мало существенныхъ ошибокъ и недоразуменій. Заслугою этого труда служить то, что въ немъ впервые надано нёсколько византійскихъ надписей изъ Константинополя, а также ньсколько отрывковъ изъ разныхъ житій святыхъ. Нынв г. Гедеонъ прибавляеть къ своему Византійскому Місяцеслову 29 примівчаній, въ томъ числё два применанія, взятыя имъ изъ книги Терободоцитих Утахоодоуѓа (см. стр. 112 и 114), автора которой онъ не называетъ. Очевидно, здесь инфются въ виду наши Άνάλεκτα Ίεροσολυμιτικής Σταγυολογίας.

**Кс. А. Сидеридисъ** (Ξενοφῶν Ά. Σιδερίδης), Ἐπιγραφαὶ ἀρχαΐαι καὶ βυζαν-

тічхі ['О èv К/πόλει 'Ελλην. Φιλολογ. Σύλλογος. Παράρτημα къ т. ХХІV— XXVI, 1899, стр. 133—139]. — Въ архивъ Элинскаго Филологическаго Общества въ Константинополъ ведется книга, въ которой въ теченіе иногихъ льтъ записываются надписи, сообщаемыя Обществу изъ провинцій Турецкой имперіи, а также изъ за-границы. Археологическая коммиссія Общества должна была издавать эти надписи своевременно, по мъръ поступленія ихъ, но это часто упускалось изъ виду. Въ послъднее время на надписи было обращено вниманіе, вслъдствіе чего членомъ названной коммиссіи г. Сидеридисомъ нынъ издано свыше 30 греческихъ надписей, изъ которыхъ часть относится къ византійскому періоду, при чемъ г. Сидеридисъ приложилъ также факсимиле ихъ на особой таблицъ (В'). Одна изъ этихъ надписей, найденная въ Ресафъ въ Сиріи, относится къ 1092 г. и указываеть на одного митрополита Сергія. Въ другой надписи, найденной въ томъ же мъстъ, упоминаются епископъ Сергій и хорепископъ Мароній.

- В. А. Мистанидисъ (В. А. Μυστακίδης), Σημειώσεις ἐκ Σαμοθράκης ['Ο ἐν K/πόλει Έλλην. Φιλολ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ τ. XXIV—XXVI, 1899, стр. 172—173]. Здѣсь сообщаются нѣкоторыя археологическія свѣдѣнія объ островѣ Самовракѣ, затѣмъ списокъ авторовъ, писавшихъ на новогреческомъ языкѣ объ этомъ островѣ, и замѣтка о мѣстоположеніи Эпирскаго монастыря Ве́ляни (Βέλιανι).
- М. І. Гедеонъ (М. 'І. Γεδεών), Βερροίας ἐπιγραφή χριστιανική ['Εκκλησιαστική 'Αλήθεια, XIX, 1899, стр. 173—174]. Г. Гедеонъ говорить здёсь о византійскихъ надписяхъ Македонскаго города Верріи, изъ которыхъ нѣкоторыя сообщены ему. Г. Гедеонъ издаетъ одну изъ этихъ надписей и старается объяснить ее. Къ сожалѣнію, автору неизвѣстны появившіяся до сего времени изслѣдованія о Веррійскихъ надписяхъ, а также онъ не знаетъ, что текстъ издаваемой имъ надписи давно уже извѣстенъ по точному снимку у Delacoulonche. См. М. Δήμιτσα, 'Η Μακεδονία. 'Εν Άθήναις, 1896, т. І, стр. 86, № 108.
- М.І. Гедеонъ (М. І. Γεδεών), Γράμμα περί τοῦ πατριαρχικοῦ ναοῦ [Εκκλησ. Άλήθεια, ΧΙΧ, 1899, стр. 175—176]. Здёсь издана грамота, посланная въ 1722 г. вселенскимъ патріархомъ Іеремією ІІІ на о. Закинеъ (Занте) относительно сбора съ жителей этого острова пожертвованій въ пользу возобновленнаго въ то время патріаршаго храма въ Константинополів.

Александръ Лаврскій (Άλέξανδρος Λαυριώτης), Έπιγραφαλ ἐν ἀγίῳ ὅρει Άθῳ [Ὁ ἐν Κ/πόλει Ἑλλην. Φιλολογ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ т. XXIV— XXVI, 1899, стр. 128—129 съ таблиц. А']. — Здѣсь сообщенъ текстъ 10 надписей, изъ которыхъ 5 относятся къ византійскому періоду. Изъ сихъ послѣднихъ 4 находятся на Авонѣ, а одна въ Никеѣ. Всѣ надписи какъ византійскія, такъ и древнѣйшія, извѣстны по другимъ спискамъ, и новый списокъ о. Александра можетъ служить лишь для провѣрки прежнихъ изданій.

- В. А. Мистанидись (В. А. Мистахіδης), Γράμμα δωρεᾶς μονῶν καὶ χωρίων [Ό ἐν Κ/πόλει Ἑλλην. Φιλολογ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ т. XXIV—XXVI, 1899, стр. 131—132]. Г. Мистакидъ помѣстиль здѣсь двѣ записи Критянъ Марка и Іоанна Морезино 1581 г. и одинъ документъ Критскаго митрополита Неофита 1654 г., въ которомъ перечисляются 6 древнихъ монастырей и нѣкоторыя деревни о. Крита, уступленныя названны мъ митрополитомъ вселенской патріархіи. Авторъ сообщаетъ нѣсколько зашѣтокъ объ этихъ монастыряхъ, при чемъ нѣкоторыя свѣдѣнія о нихъ онъ позаимствовалъ- нзъ Ἱεροσολ. Βιβλιοθήχη (т. І, стр. 207, 551, 739), не назвавъ однако автора ея.
- А. П.-Керамевсь (Ά. П.-Κεραμεύς), Σελινδηνῶν κατοικία [Ὁ ἐν Κ/πόλει Ἑλλην. Φιλολογ. Σύλλογος. Παράρτημα κъ т. XXIV—XXVI, 1899, стр. 127—128].—Здѣсь сообщается тексть одной греческой надписи, опредѣляющей мѣстоположеніе «поселенія Селиндиновъ», находившагося на равнинѣ городка Нимфея въ Малой Азіи. Къ сожалѣнію, тексть надписи не напечатань въ видѣ факсимилѐ, какъ онъ былъ посланъ нами Обществу нѣсколько лѣть тому назадъ, а обыкновенными большими буквами. Необходимо при этомъ замѣтить, что названіе  $\Sigma$ ελινδηνῶν съ правописаніемъ  $\Sigma$ αλινδηνῶν встрѣчается и въ другой надписи. Срвн. К. Вигезсh, Aus Lydien. Leipzig, 1898, стр. 215.
- \*\* Έχ τοῦ μουσείου τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς τῶν Ἱεροσολύμων [Ἡμερολόγιον τῶν Ἱεροσολύμων 1899, стр. 91—99]. Въ библіотекѣ богословской школы въ Іерусалимѣ существуетъ собраніе древностей, которое постепенно увеличивается главнымъ образомъ отъ приношеній отцевъ святогробцевъ. Въ настоящей статьѣ описываются нѣкоторыя изъ названныхъ древностей съ приложеніемъ снимковъ съ нихъ. Напр., есть снимки съ одного мѣднаго кадила съ надписью на немъ, изъ которой видно, что оно было пожертвовано святымъ Іереміи и Кирику нѣкоимъ Анастасіемъ, а также съ одного глинянаго сосуда съ надписью: «Εὐλογία τοῦ ἀγίου Μηνᾶ». Кромѣ того здѣсь есть снимки съ древностей дохристіанскаго времени, напр., съ одного мѣднаго Аписа, съ одной статуйки Адониса и др. См. фототипическіе рисунки на стр. 160—161, 176—177, 272—273.
- Г. Л. Арванитанисъ (Г. Л. Άρβανιτάχης), Τὰ μνήματα τῆς Νιχηφορίας [Ήμερολόγιον τῶν Ἱεροσολύμων 1899, стр. 129—146 и 2 таблицы]. Здёсь говорится объ открытіи одной погребальной пещеры, высёченной въ камнѣ въ скалистой мѣстности близъ Іерусалима, называемой Никифоріею. Видъ входа въ указанную пещеру изображенъ на стр. 241—242 Іерусалимскаго календаря.
- Г. Л. Арванитанисъ (Г. Л. Άρβανιτάκης), Ό εν Μαδηβα μωσαϊκός χάρτης των Άγίων Γραφων [ Ήμερολόγιον των Ίεροσολύμων 1899, стр. 263—298]. Въ этой стать о найденной въ Мадеб в мозаической карт в не сообщается ничего новаго, что было бы неизвъстно изъ другихъ новъйшихъ изслъдованій.
  - П. Каролидисъ (П. Καρολίδης), Τὰ ὀνόματα Σαλήμ, Ἱερουσαλήμ (ἢ Ἱερο-

σόλυμα) και Κουτούς (Κουτουσερίφ) [Ήμερολόγιον τῶν Ἱεροσολύμων 1899, crp. 299—306].

Ник. Спиридонъ (Νιχόλαος Σπυρίδωνος), Τά ύδατα τῆς πόλεως Ίερουσαλήμ [Ἡμερολόγιον τῶν Ἱεροσολύμων 1899, стр. 307—325]. — Это хорошая историческая статья о водопроводахъ г. Іерусалима.

- И. Дипъ (Ηλίας Δίπ), Περὶ τῆς γεφύρας Damié [Ἡμερολόγιον τῶν Ἱεροσολύμων 1899, стр. 220-222]. Здѣсь сообщается греческій переводъ съ неизвѣстной арабской рукописи, въ которой изложена исторія моста Damié на рѣкѣ Іорданѣ.
- Г. Л. Арванитанись (Г. Л. Άρβανιτάχης), 'Η στέρνα τῆς ἀγίας Ἑλένης ['Ημερολόγιον τῶν 'Ιεροσολύμων 1899, стр. 249—252]. Въ 1888 г. подъ Авраамскимъ монастыремъ въ Іерусалимѣ была открыта высѣченная въ скалѣ глубокая цистерна, очищенная впослѣдствіи въ 1895 г. Эту цистерну, которую мы видѣли въ 1888 г., нынѣ называютъ Свято-Еленинскою. Г. Арванитакисъ сообщаетъ нѣкоторыя свѣдѣнія, относяціяся къ измѣренію цистерны, съ довольно подробнымъ описаніемъ ея.
- Г. Л. Арванитанись (Г. Л. Αρβανιτάχης), Έλληνική ἐπιγραφή ἐν Καισαρείς Παλαιστίνης [Ήμερολόγιον τῶν Ἱεροσολύμων 1899, стр. 147—154]. Здёсь говорится о весьма извёстной греческой надписи пзъ Кесаріи Палестинской, гдё упоминается о графё Флавів Евелпидів. Г. Арванитанись печатаеть факсимиле ея и приводить мнёнія Germer-Durand, Lagrange и Миггау относительно чтенія надписи, причемъ старается дать болбе точное чтеніе ся. Очевидно, что г. Арванитанись заблуждается, когда вмёсто выраженія: Ἡλιοῦ λαμπρο(τάτου) πατρὸς τῆς πόλεως, онь предлагаеть: ἡλίου λαμπροτέρου πατρὸς τῆς πόλεως, а также, вмёсто правильно прочитаннаго имени Φλ(αουίου)—неосновательное: Φ(ι)λ (ίππου).
- Г. Л. Арванитанисъ (Г. Л. Αρβανιτάκης), Συμβολή εἰς τὴν μελέτην τῶν σεισμῶν Συρίας καὶ Παλαιστίνης [Ἡμερολόγιον τῶν Ἱεροσολύμων 1899, стр. 158—191]. Здѣсь говорптся о землетрясеніяхъ въ Спріи и Палестинѣ съ сообщеніемъ историческихъ о нихъ свѣдѣній.

А. Панадонуло-Керамевсъ.

## СЛАВЯНСКІЯ ЗЕМЛИ.

М. Ивановъ, Дель думи за първа Юстиниана (Два слова о первой Юстиніанѣ) въ Годишемъ отчетъ на варненската държавна мжжка гимназия «Фердинандъ I» за 1896—1897 учебна года (Годовой отчетъ варненской государственной гимназіи «Фердинандъ I» на 1896—97 учебный годъ). Варна. 1897 г., стр. 10—18, въ 8°.

Весьма небольшая замётка преподавателя варненской мужской гимназіп «Фердинандъ I», М. Иванова, о Первой Юстиніан'й представляеть весьма большой интересъ, если не во всемъ своемъ объем'й, то, главпымъ образомъ, въ последней своей части. Г-нъ Ивановъ начинаетъ свою замътку длиннымъ введеніемъ о Vita Iustiniani, изданной недавно англичаниномъ Брайсомъ (Bryce) 1) и отчасти разобранной на страницахъ «Византійскаго Временника» (т. I) г. Васильевымъ, при чемъ приводитъ и выводы последняго объ этой vita. Собственно говоря, сама vita не ниветь никакого отношенія къ выводамь г. Иванова, по крайней мъръ, изъ его изложенія это не видно; но г. Ивановъ заговориль объ этой vita для того, чтобы привести парамель, какъ онъ самъ выражается, къ вопросу о ней. «Вопросъ о мъсторождении Юстиніана и вмъсть съ тымъ вопросъ объ основанной пиъ архіепископіп, по его митию, являются сами по себь, какъ только будеть рычь объ его (Юстиніана) мысторожденія». Впрочемъ, самъ г. Ивановъ сознаетъ, что такою постановкою вопроса впадаеть въ нъкоторую неловкость, изъ которой онъ выходить, благодаря такому заявленію: «Говоря «параллель», мы не желаемъ сказать, что непремънно одинъ вопросъ пдетъ за другимъ и наоборотъ, пли что одинъ вопросъ не можетъ обойтись безъ другого. Это - два отдъльные вопроса, которые подлежать отдёльнымъ историческимъ изследованіямъ. Вопросъ возникаетъ, по нашему мивнію, самъ по себв: если разъ разрівшается вопросъ о происхожденін Юстиніана, то слідуеть знать и объ его м'єсторожденіи». Г-нъ Ивановъ въ то же время высказываетъ, что онъ занялся, главнымъ образомъ, «вопросомъ объ архіепископіи prima Iustiniana(sic) и вивств съ твиъ и вопросомъ о месторождении Юстиніана» не потому, что онъ считаеть этоть вопрось не «разр'єшеннымь», (т. е. не ръшеннымъ), или «что о немъ не было высказано до сего времени ничего; напротивъ, сообщаетъ г. Ивановъ, онъ (вопросъ), какъ и вопросъ о происхожденія Юстиніана, считается уже ръшеннымъ. Мы приведемъ, говоритъ далес г. Ивановъ, только мненія некоторыхъ авторовъ, которые писали по вопросу о мъсторождении Юстиніана пли только коснулись его, и къ этому прибавимъ некоторыя свои личныя наблюденія надъ містностію, которая, судя по разсказамъ современника Юстиніана, Прокопія, считается роднымъ містомъ перваго».

Я не буду здёсь долго останавливаться на разсужденіяхъ или зам'єткахъ г. Иванова о мн'єніяхъ разныхъ ученыхъ и путешественниковъ
о м'єстонахожденіи Первой Юстиніаны и приравниваніи первой къ различнымъ нын'єшнимъ городамъ Македоніи и западной части Болгаріи;
ибо эти зам'єтки нашего автора не везд'є ясны и не совс'ємъ опред'єлены
и даже далеко не полны. Здёсь я отм'єчу только, что, по мн'єнію однихъ,
Первая Юстиніана находилась на м'єст'є нын'єшняго Охрида, по мн'єнію
другихъ — на м'єст'є Скопін, по мн'єнію третьихъ — на м'єст'є Кюстендила и даже Софіи. Опровергая мн'єніе, что Охридъ не можетъ быть Первою Юстиніаною, авторъ сопоставляєть указанія на города по новеля'є
ХІ Юстиніана и изв'єстія Прокопія (въ сочиненіи: «О постройкахъ») о Бе-



<sup>1)</sup> Archivio della Reale societa Romana di storia patria, X, f. I—II, и The english historical review, II, № 8, oct.

деріанъ и Таврезін, гдъ рожденъ Юстиніанъ: τοῦ φρουρίου ἄγχιστα, ὅπερ Βεδεριανά ἐπικαλεῖται, γωρίον Ταυρήσιον ὄνομα ἦν, ἔνθεν Ἰουστιανός βασιλεύς ό τῆς οἰχουμένης οἰχιστής ώρμηται 1). Следуеть заметить, что г. Ивановъ приводить почему-то слова Прокопія въ латинскомъ переводів. По его мивнію водео относится къ Тапрублов, а не къ Вебергава. Далве г. Ивановъ весьма удачно объясняеть недоразуменія, вследствіе которыхъ произопып различныя пріуроченія Первой Юстиніаны. Онъ говорить: «Одною изъ причинъ, по нашему мивнію, что смешивають не только крепости, но и самыя провинціи, та, что въ новелл'в XI на первомъ м'єсть стоитъ Dacia, а у самого Прокопія стоять: европейскіе дарданы (èv Δ20δάνοις που ταίς Εύρωπαίοις). Новелла XI не должна приводить насъ въ заблужденіе, потому что Прокопій весьма ясенъ». Приводя місто изъ Прокопія, гді говорится, что въ землі европейских дардановъ находптся крипость Бедеріана, а по сосидству съ нею крипость Таврезій, откуда быль родомъ Юстиніанъ, онъ указываеть на основаніи того же Прокопія, что эту крѣпость Юстиніанъ укрѣпиль четвероугольными башнями, а близъ этого мъста онъ построилъ прекрасный городъ Первую Юстиніану, въ которую провель водопроводъ. Такимъ образомъ, на основаніи вышеизложеннаго, по мивнію г. Иванова, нужно нивть въ виду, что «1) крвиость Ταβρήσιον и Βεδεριανά были въ Дарданіи, 2) что онв находились недалеко отъмитрополіи Первой Юстиніаны п 3) что вътоть городъ, который быль митрополією, Юстиніанъ провель водопроводъ. Причиною тому, что некоторые считають Кюстендиль и Софію митрополією Первой Юстиніаны, служить то обстоятельство, что въ новеллів XI на первомъ мъстъ стоитъ Dacia. Но это никого не должно соблазнять, говоритъ г. Ивановъ. Прокопій, когда писаль исторію, по всей в'вроятности, не обратиль вниманія на оффиціальное, административное діленіе имперіи того времени; а чтобы быть болье точнымъ и опредъленнымъ, онъ указываетъ на область Дарданію, которая входила въ общирную тогда провинцію Дакію. Новелла же XI, какъ оффиціальный документь, пивла въ виду это именно двленіе». Такъ устраняетъ г. Ивановъ кажущееся противоръчіе въ извъстіяхъ Прокопія и Юстиніановой новеллы ХІ.

Самою интересною частію зам'ятки г. Иванова является посл'ядняя, гдів авторъ указываеть на нын'яшнія м'яста Таврезія и Бедеріаны, которыя, по сообщенію Прокопія, находились въ недалекомъ разстояніи другь отъ друга и стояли недалеко отъ города (т. е. Первой Юстиніаны). Въ настоящее время на ихъ м'яст'я, говоритъ г. Ивановъ, являются названія селъ Таваръ и Бадаръ. На ю.-в. отъ Скопіи, въ разстояніи около 4-хъ часовъ пути, между озеромъ, н'якогда называвшимся Елатіо, а нын'я Гьолъ (прудъ), между р'яками Вардаромъ и Пчинею (Пшиною), именно при сліяніи посл'ядней съ Вардаромъ, находится довольно обширная плоская

<sup>1)</sup> De aedific., edit. Bonn., crp. 266.

возвышенность, на которой расположены села: Таваръ, Пакашево, Блаце, Кожле, Ново-село и Бадаръ. Съ с. возвышенность граничить съ главною дорогою Скопія-Велесь, сью. сь р. Вардарома, сь в. сь р. Цчинею (Пшпною), а съ з. съ самымъ озеромъ. На западной части этой возвышенности, почти у озера и ръки Вардара, находится с. Таваръ (Таоръ). На краю этой возвышенности, тамъ, гдъ она начинаетъ наклонно спускаться надъ озеромъ, тамъ-сямъ видны развалины, которыя при ихъ разсмотреніи кажутся стоявшими какъ бы на прямой линіи, пдущей до ріжи Вардара. Идя далье отъ этихъ развалинъ, внутрь, ближе къ селу, мы находимъ другіе сабды развалинь, между которыми замітна п полуразвалившаяся перковь. Вив перкви находится между прочимь п плита, шириною въ 90 см., а длиною въ 130 см., съ славянскою надписью, которую никакимъ образомъ прочесть нельзя. Немного далее отъ церкви, на куче развалинъ, находится колонна изъ бълаго мрамора, длиною въ 2<sup>1</sup>/2 м. Направляясь къ востоку чрезъ села: Пакашево, Ново-село, Блаце и Кожле, можно наткнуться на с. Бадаръ-чифликъ (хуторъ) въ 16 домовъ, расположенный вдоль самой Пчини. Хотя въ этомъ селе, у самой реки, мы находимъ следы развалинъ, но, однако, нельзя точно определить, какъ иного мъста занимали эти развалины и въ какое направление они шли.

Наконедъ, въ дополнения къ этому описанию мъста г. Ивановъ приводить легенду, слышанную имъ въ с. Таваръ, отъ тамошняго жителя Павла Здравева. Въ легендъ передается, что въ «едно връме» (одно время), когда чрезъ это мъсто проъхалъ какой-то паша, взялъ съ собою паъ того села мальчика-сироту и повезъ его въ Стамбуль (Константинополь). Чрезъ нъкоторое время этотъ мальчикъ сдълался пашою, и въ этомъ званіи онъ посвтиль свое родное місто. Село было въ запуствніп оть разбоевь (зулуми); чтобы село совершенно не запуствло, онъ переселнав бъжавшихъ опять туда, и даль имъ фермана, — что отъ жителей не будутъ требовать нести царскія повиности. Впоследствій времени этоть ферманъ обманомъ отнять быль отъ жителей села скопійскими беями (бегами) п чорбаджіями (главарями). То же самое присвоивается и с. Летевцамъ (Летевци), стоящему напротивъ Бадара, на правомъ берегу р. Пчини. Для решенія вопроса о томъ, питеть-ли это преданіе какое-либо отношеніе къ привилегіямъ Юстиніана, присвоеннымъ Таврезію, или оно появилось въ болве позднее время, г. Ивановъ не даетъ никакого матеріала. Замвчу здёсь, что г. Ивановъ, указавъ главнёйшую литературу, касающуюся описанныхъ имъ мъстностей, не отмътиль статьи покойнаго русскаго генеральнаго консула въ Солунъ, Ястребова: Католическая архіепископія въ Скопів (въ Известіяхъ Славянско-благотворительнаго общества, 1866 г., № 4—5), гдф (стр. 181) авторъ приводить очень обстоятельныя сведения о Таоръ, которое названіе является у него только въ этой формъ, а не Табаръ. О водопроводѣ, о которомъ говоритъ Прокопій, г. Ивановъ сообщаетъ, что онъ и теперь существуеть и находится въ окрестностяхъ г. Скопін.

Непосредственно за этимъ г. Ивановъ дылаетъ такія заключенія:



- 1. Городъ Охридъ не былъ никогда престоловъ Юстиніановой архіспископін; онъ никогда не входилъ въ составъ провинціи Дарданіи или Daciae Mediterraneae.
- 2. Еслибы Охридъ былъ резиденцією Юстиніановой архіспископін, то тогда, по крайней мёрё, св. Климентъ, первый архіспископъ болгарскій въ этихъ странахъ, при титулахъ Охридскаго, Величскаго или Бёлицкаго носилъ бы и титулъ архіспископа Первой Юстиніаны.
- 3. Въ окрестностяхъ города Охрида нътъ никакого водопровода или слъдовъ чего-либо подобнаго, ни селъ съ подобными названіями, какія находимъ у Прокопія.
- 4. Въ виду отрицательныхъ выводовъ о славянскомъ происхождении Юстиніана, и с. Истокъ не можетъ быть признано роднымъ его мъстомъ.
- 5. Городъ Кюстендилъ также не можетъ считаться резиденцією митрополін Iustinianae Primae, и хотя входилъ въ составъ провинціи Дарданіи, но никогда и въ Dacia, а изв'єстенъ былъ подъ названіемъ Ulpianae. Iustinianae Secundae.
- 6. Кром' того, въ окрестностяхъ Кюстендила н' втъ ни водопровода, а также ни селъ съ такими же названіями, какія мы встрічаемъ въ Скопійской области.

Итакъ, заканчиваетъ г. Ивановъ свою замътку, городъ Скопія былъ резиденцією Первой Юстиніаны.

Можно только сожал'єть, что г. Ивановъ не приложиль карты описанной имъ м'єстности у Скопів.

Гудевъ, Класификация на ръкить, притоцить, потоцить и водить или барить въ заселенить съ българи земи (Гудевъ, Классификація рѣкъ, притоковъ, потоковъ и рѣчекъ или лужаекъ въ заселенныхъ болгарами земляхъ) въ Отчетъ на Сливенскага държавна мжжка гимназия за учебнита 1897—98 година (въ Отчетъ сливненской государственной гимназіи на 1897—98 годъ). Сливенъ, 1899 г., стр. 1—59, въ 8°.

Работа г. Гудева имъетъ значеніе, какъ матеріаль для исторической географіи и этнографіи Балканскаго полуострова, которыя до настоящаго времени еще весьма мало выяснены. Главная цѣль составителя классификаціи заключается, по его объясненію, въ слѣдующемъ, — чтобы во 1-хъ возбудить еще незатронутый въ болгарской литературѣ вопрось о собственныхъ названіяхъ и вмѣстѣ съ тѣмъ подготовить такихъ людей, которые дополняли бы и поправляли собранный г. Гудевымъ матеріалъ, и во 2-хъ чтобы сдѣлать скромный вкладъ для будущаго географическаго словаря Болгаріи. Характеръ работы г. Гудева лингвистическій, а представленная имъ классификація довольно своеобразна; названія рѣкъ и т. п. онъ производить или отъ названій населенныхъ и ненаселенныхъ пунктовъ, какъ-то: селъ, городовъ, полей, горъ, или отъ человъческихъ именъ, или по созвучію съ словами, выражающими свойства предметовъ пдеальныя, минералогическія и геологическія, или отъ названій растеній, животныхъ и т. п. Съ нѣкоторыми объясненіями названій растеній, животныхъ и т. п. Съ нѣкоторыми объясненіями названій

рѣкъ и другихъ подобныхъ предметовъ, представленными г. Гудевымъ, едва ли возможно согласиться, какъ напр. Пителска (отъ пѣтелъ); или Искъръ отъ край, искрь, искру; или Неретска отъ \*√нер; или Пчиня отъ √бука, и др., что мѣстами чувствуетъ и самъ г. Гудевъ. Впрочемъ, нужно отдать ему справедливость: въ своихъ производствахъ онъ довольно остороженъ и старается держаться на научной почвѣ. Слѣдуетъ отмѣтить и нѣкоторыя весьма интересныя формы рѣкъ, если только эти формы всегда вѣрно переданы, какъ: Воарбица (стр. 43) и Воарбница (стр. 27), Чадоаръ (стр. 48), Хотина (стр. 23) и др. Было бы очень умѣстно, еслибы г. Гудевъ приводилъ при миеологическихъ названіяхъ рѣкъ и другихъ текущихъ водъ и народныя преданія о нихъ, потому что въ такихъ преданіяхъ иногда встрѣчаются объясненія названій.

Подихровій Сырку.

## 3. Новыя книги, поступившія въ Редакцію.

Браунъ. Разысканія въ области гото славянскихъ отношеній. І. Готы и ихъ сосёди до V вёка. Первый періодъ: Готы на Висле. Съ 2 картами. С.-Петербургъ, 1899. 8°. XX—392 стр.

- Н. Суворовъ. Объ юридическихъ лицахъ по римскому праву. Изданіе второе, значительно дополненное и исправленное. Москва. 1900. 8°. VII—351 стр. Цена 2 р. 50 коп.
- Е. Меліоранскій. Перечень византійскихъ грамотъ и писемъ. Выпускъ І. Документы 784—850 годовъ. Введеніе. Нѣсколько словъ о рукописяхъ и изданіяхъ писемъ преподобнаго Өеодора Студита. Съ 5 таблицами. С.-Петербургъ. 1899. 4°. ІІ 62 стр. Записки Императорской Академіи Наукъ. По Историко-Филологическому Отдѣленію. IV. 5.
- Д. Айналовъ и Е. Ръдинъ. Древніе памятники искусства Кіева. Софійскій соборъ, Златоверхо-Михайловскій и Кирилловскій монастыри. Харьковъ. 1899. 8°. 12 стр.
- Г. П. Беглери. Межевой знакъ владѣній Дексикрата и Урвикія. Софія, 1899. 8°. Отд. отт. изъ Извѣстій Русск. Археол. Инст. въ Константинополѣ. Томъ IV, выпускъ 2.

Епископъ Арсеній. Житіе и подвиги св. Өеодоры Солунской. Греческій тексть и русскій переводъ. Юрьевъ, 1899. 8°. IV-79 стр.

- В. Н. Перетцъ. Матеріалы къ исторіи апокрифа и легенды. І. Къ исторіи громника. Введеніе, славянскіе и еврейскіе тексты. С.-Петербургъ, 1899. 8°. IV 121 стр.
- П. А. Лавровъ. Къ вопросу о синодикъ паря Бориса. Одесса, 1899. 8°. 103 стр. Отд. отт. изъ Лътописи ист.-фил. Общества при Имп. Новоросс. Универ. Виз. Отд. IV.
- П. А. Лавровъ. Апокрифическіе тексты. С.-Петербургъ, 1899. 8°. XXVII 162 стр. Отд. отт. изъ Сборника Отд. русск. яз. и слов. Имп. Акад. Наукъ LXVII.

Византійскій Временника.

Хрисанеъ Лопаревъ. Описаніе рукописей Императорскаго Общества любителей древней письменности. Часть III. С.-Петербургъ, 1899. 8°. 227 стр.

- А. А. Шахматовъ и П. А. Лавровъ. Сборникъ XII вѣка Московскаго Успенскаго собора. Выпускъ І. Москва, 1899. 8°. IV—197 стр. Изъ Чтеній Имп. Общ. Ист. и Древн. Росс. при Москов. Унив.
- В. В. Качановскій. Исторія Сербіи съ половины XIV до конца XV в. Томъ І. Критическое изследованіе источниковъ. Кіевъ, 1899. 8°. III—372 стр. Изъ Известій Ист.-Фил. Инст. Князя Безбородко.
- М. Г. Попруженко. Синодикъ царя Бориса. Одесса, 1899. XV-+175+-56 стр.
- П. А. Лавровъ. Дамаскинъ Студитъ и сборники его имени «Дамаскины» въ юго-славянской письменности. Одесса, 1899. 8°. 80 стр. Отд. отт. изъ Лѣтописи Ист.-фил. общ. при Имп. Новоросс. Унив. Виз. Отд. IV.
- И. И. Срезневскій. Обозрѣніе древнихъ русскихъ списковъ Коричей книги. С.-Петербургъ, 1899. 8°. VIII—207 стр. Изъ Сборника Отд. русск. яз. и слов. Имп. Акад. Наукъ. Томъ LXV, № 2 (1899 г.).
- В. М. Истринъ. Замѣчанія о составѣ Толковой Пален. I—VI. С.-Петербургъ, 1898. 8°. IV → 155 стр. Изъ Сборника Отд. русск. яз. и слов. Имп. Акад. Наукъ. Томъ LXV, № 6 (1899 г.).
- Д. В. Айналовъ. Эллинистическія основы византійскаго искусства. Изслідованія въ области ранне-византійскаго искусства. Съ 4 таблицами и 48 рисунками въ тексті. С.-Петербургъ, 1900. 8°. IV 230 стр. Изъ XII тома Записокъ Имп. Русск. Арх. Общ. Труды Отділенія археологіи древне-класс., визант. и зап.-европ. V.

Bernhard Schmidt. Die Insel Zakynthos. Erlebtes und Erforschtes. Freiburg i. Br., Fr. E. Fehsenfeld. 1899. 8°. XI-+177 стр. Цена 6 марокъ.

Dr. Fritz Leo. Die capitatio plebeia und die capitatio humana im römisch-byzantinischen Steuerrecht. Eine rechtshistorische Studie. Berlin, H. W. Müller. 1900. 8°. IV—168 стр. Цена 4 марки.

Emil Kalužniacki. Zur älteren Paraskevalitteratur der Griechen, Slaven und Rumänen. Wien, Carl Gerold's Sohn. 1899. 8°. II—93 crp. = Sitzungsberichte der Kais. Akademie der Wissenschaften in Wien. Philos.-Histor. Classe. Band CXLI. VIII.

P. Hermann Bourier O. S. B., Ueber die Quellen der ersten vierzehn Bücher des Johannes Malalas. Diss. Augsburg, Ph. J. Pfeiffer. 1899. 8°. 49 crp.

Wilhelm Koch, Kaiser Julian der Abtrünnige. Seine Jugend und Kriegsthaten bis zum Tode der Kaisers Constantins (331—361). Eine Quellenuntersuchung. Leipzig, B. G. Teubner. 1899. 8°. Отд. отт. изъ 25. Supplementband der Jahrb. f. class. Philol.

Josef Strzygowski. Der Bilderkreis des griechischen Physiologus des Kosmas Indikopleustes und Oktaeuch nach Handschriften der Bibliothek zu Smyrna. Mit 40 Lichtdrucktafeln und 3 Abbildungen im Texte. Leipzig,

Teubner. 1899. 8°. VIII + 130 стр. = Byzantinisches Archiv. Heft II. Цѣна 10 марокъ (для подписчиковъ Byz. Zeitschr. 8 м.).

Gabriel Millet. Inscriptions byzantines de Mistra. 1-ère partie. Textes. Athènes 1899. 8°. Extrait du Bulletin de Correspondance Hellénique. XXIII.

Ch. Diehl. Introduction à l'histoire de Byzance. Leçon d'ouverture du cours d'histoire byzantine à la Faculté des Lettres de l'Université de Paris (7 décembre 1899). Paris, Leroux 1900. IV--20 crp.

Chronique de Michel le Syrien, patriarche Jacobite d'Antioche (1166—1199). Éditée pour la première fois et traduite en français par J.-B. Chabot. Tome I, livraison 1. Paris, E. Leroux. 1900. 4º. Ц'ha 12. 50 фр.

N. Jorga. Notes et extraits pour servir à l'histoire des croisades au XV siècle. Tome I, 1-ère série, 2-e série. Paris, E. Leroux. 1899. II--581 crp., IX--597 crp.

A. Bouché-Leclercq, L'astrologie grecque. Paris, E. Leroux. 1899. 8°. XX-+658 crp.

The Syriac chronicle know as that of Zachariah of Mitylene. Translated into english by F. J. Hamilton, D. D. and E. W. Brooks, M. A. London, Methuen & Co. 1899. 8°. VI—344 стр. Цъна 17 шилинговъ.

Alexander van Millingen, M. A., Byzantine Constantinople. The walls of the city and adjoining historical sites. With maps, plans and illustrations. London, John Murray 1899. 8°. XII—361 crp.

К. Н. Костаћ и Ф. Ар. Станојевић. Краљ Стефан Драгутин. Историска расправа. Београд 1899. 8°. VIII-165 стр.

Рад. Агатоновић Одношаји између Србијеи Блгарске од XII— XV века. Историјска расправа. Београд 1899. 8°. VIII—167 стр. Ц. 1 динар.

Др. Іван Франко. Апокрифи і лег'енди з україньския рукописів. Том ІІ. Апокріфи новозавітні. А. Апокріфічні євангелия — Памятки українсько-руської мова і літератури. Видае Археог рафична Комісия наукового товариства імени Шевченка. Том ІІ. У Львові. 1899. 8°. LXXVIII—443 стр.

C. Litzica. Poesia religioasa bizantina. București, F. Göbl Fil. 1898. 8°. 72 crp.

Ί. Σαρμαντίδης Άρχέλαος, Ἡ Σινασός. Ἐν Ἀθήναις. 1899. 8°. 287 стр. Πέτρου Ν. Παπαγεωργίου. Κριτικαὶ παρατηρήσεις εἰς ελληνας συγγραφείς. Τεῦχος πρώτον. Περὶ Φωτίου ἐπιστολών. Ἀθήνησιν 1899 8°. Οτд. отт. наъ Άθηνα ΧΙ.

Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς. Ἡ ψευδωνυμία καὶ ἡ νοθεία τοῦ φερομένου ἐπ' ὀνόματι Νικήτα Παφλαγόνος βίου τοῦ πατριάρχου Ἰγνατίου. Ἐν Τεργέστη. 1899. 8°. ΙV-+-51 crp. Οτд. οττ. взъ Νέα Ἡμέρα.

Χαραλάμπους Χρ. Λεσίου. Τοῦ 1900 ἐλληνικόν χρονολόγιον «Ὁ Ἡπει-ρώτης». Ἐν Κ/πόλει 1899. 160 ctp.

Κ. Φ. Σκόκου. Έθνικὸν ήμερολόγιον χρονογραφικόν, φιλολογικόν και γελοιογραφικόν τοῦ ἔτους 1900. Έν Άθήναις, Άν. Κωνσταντινίδης. 1900.

## ОТДЪЛЪ III.

Προσθήκη εἰς τὰ περὶ τοῦ μελωδοῦ Ἀναστασίου.—
 'Ο καρδ. Pitra, ἐκδοὺς τὴν «ἐζομολόγησιν» τοῦ Ἀναστασίου καὶ τὸ «εἰς κοίμησιν» κονδάκιον αὐτοῦ (Iuris eccles. Graecorum historia et monumenta, τ. 2, σ. 281—287. Analecta sacra Spicilegio Solesmense parata, τ. 1, σ. 242—249), ἀπέδωκεν ὕστερον εἰς τὸν αὐτὸν Ἀναστάσιον καὶ λείψανα ἐτέρων τινῶν κονδακίων, ἔτι δὲ κονδάκιον εἰς τὸν ἄγιον Εὖπλον (Analecta sacra 1, σ. 462—472, 499—501, 590—592). 'Ο Pitra εὐρε τὸν Ἀναστάσιον καὶ ποιητὴν κανόνων, οἴτινες ἄχρι τοῦδε μένουσι τύποις ἀνέκδοτοι, οἶον εἰς τὴν Κυριακὴν τοῦ Τελώνου, εἰς τὴν δ΄ Κυριακὴν τῶν Νηστειῶν καὶ εἰς τὰ Βαία (Analecta 1, σ. ΧΧΧΙΙΙ).

Ά. Π.-Κεραμεύς.

Сообщенія на XI археологическомъ съъздъ въ Кіевъ 1). На XI археологическомъ съъздъ въ Кіевъ, состоявшемся 1—20 августа 1899 г., были сдъланы слъдующія сообщенія, которыя представляють непосредственный интересъ для византологіи.

1. Б. В. Фармаковскій. «Последнія научныя предпріятія Русскаго Археологическаго Института въ Константинополе».

Указавъ на важное значеніе изслѣдованія нѣкогда бывшихъ византійскихъ областей и въ частности изслѣдованія древностей христіанскихъ, въ нихъ находимыхъ, докладчикъ остановился на послѣднихъ предпріятіяхъ Института въ области изученія христіанскихъ древностей, на которыя Институтъ обращаетъ особенное вниманіе. Институтъ приступилъ въ настоящемъ году къ всестороннему изученію мечети Кахріз-джами въ Константинополѣ (бывшаго нѣкогда византійскаго монастыря «Хора»), ея мозанкъ и фресокъ. Мозаики воспроизводятся художникомъ Н. К. Клуге въ краскахъ и фотографируются. Весь этотъ матеріалъ предполагается

См. Извѣстія XI археологическаго съѣзда въ Кіевѣ 1—20 августа 1899 г.
 Кіевъ, 1899 г.

выпустить отдёльнымъ большимъ изданіемъ. Докладчикъ предложилъ вниманію слушателей одинъ готовый въ настоящее время рисунокъ въ одной изъ мозаикъ и ея фотографію (фигура св. Анны изъ комопозиціи XI в. во второмъ нартексв). Вторымъ предпріятіемъ Института являются работы въ Мадебъ, въ Палестинъ. Докладчикъ предложилъ на разсмотръніе планы, рисунки и фотографіи находящихся въ Мадебъ древностей, исполненныя по порученію Института Н. К. Клуге. Указавъ вкратцъ на значеніе ихъ и на ихъ эпоху (IV—IX в. по Р. Хр.), докладчикъ далъ краткое описаніе Мадебы, ея базиликъ и мозаикъ, въ нихъ найденныхъ. Наконецъ, Институтъ продолжаетъ обрабатывать добытый имъ раньше научный матеріалъ и приготовляетъ къ изданію въ своихъ «Извъстіяхъ» памятники древности, собранные въ его музеъ, однимъ изъ наиболь выдающихся среди которыхъ является византійскій пергаментный свитокъ съ миніатюрами XII въка.

2. Д-ръ К. Кадлецъ. «О необходимости изданія въ Россіи изв'єстій о славянахъ у византійскихъ писателей».

Докладчикъ отмѣтилъ успѣхи въ изученіи славянскаго права въ Россій, но всетаки нашелъ недостаточнымъ по отсутствію организаціи работы, свода матеріаловъ и пр. Особенно мало изслѣдованъ древнѣйшій бытъ славянъ, свѣдѣнія о которыхъ разбросаны по разнымъ сборникамъ и не переведены на русскій языкъ. Существующія изданія византійскихъ источниковъ (Стриттера) не удовлетворительны по расположенію матеріала, недостаточной точности передачи и пр. Желательно, чтобы изданіемъ византійскихъ памятниковъ и переводомъ ихъ на русскій языкъ завѣдывала Академія Наукъ.

3. Проф. В. И. Златарскій. «Гдё нужно искать первую болгарскую столицу».

Обыкновенно первой болгарской столицей считаютъ Преславъ (у византійцевь ή μεγάλη Πρεσθλάβα), который находился въ 20 километрахъ къ югу-западу отъ города Шумлы. Этотъ городъ, по описанію Іоанна Экзарха, отличался своей красотой и богатствомъ, но, къ сожаленію, отъ него теперь ничего не осталось надъ землею, кромъ трехъ кусковъ отъ ствиъ, такъ «называемаго» внутренняго города т. е. кремля. Несмотря на это, исходя изъ той мысли, что подъ землею что-нибудь да сохранилось, референтъ произвелъ тамъ пробныя раскопки, въ 1897 году, съ цёлью констатировать, что осталось отъ древняго Преслава, и стоитъ-ли предпринимать систематическія раскопки. Результаты этихъ изслідованій привели проф. В. И. Златарскаго къ заключенію, что на м'єсть стараго Преслава въ настоящее время можно различить два слоя, отдёляемыхъ пълымъ рядомъ столътій: еракійскій и болгарскій, или лучше Преславскій. По историческимъ даннымъ, а также и по археологическимъ остаткамъ древняго Преслава, референтъ доказываетъ, что Преславъ сталь болгарской столицей только со времени князя Бориса или же во всякомъ случав не раньше крещенія болгаръ, резиденцію же первыхъ

болгарских князей до князя Бориса проф. В. И. Златарскій видить въ четырехугольномъ валів, который находится въ 5 километрахъ разстоянія на сіверо-западъ отъ города Новый Базаръ (Шуменскій округъ) при селів Абоба. Въ этомъ четырехугольномъ валів различаются на поверхности земли три группы разрушенныхъ строеній, которыя носятъ у мівстнаго турецкаго населенія названіе «Гисаръ-Ери» т. е. мівста крівпости, «Сарай-Ери» — мівсто дворца, и «Килисе-Ери» — мівсто церкви. По разсказамъ мівстныхъ жителей, эти мівста служили долгое время туркамъ каррьерами по доставків хорошо обтесаннаго готоваго камня для постройки частныхъ и общественныхъ зданій. И теперь эти камни, испещренные особыми знаками, можно видівть въ оградів мечети въ Новомъ Базарів.

Преславъ сталъ болгарской столицей въ концѣ второй половины IX в. — фактъ, который несомнѣнно находится въ тѣсной связи съ перемѣной религіи, на что ясно указываетъ событіе, послѣдовавшее въ Болгаріи тотчасъ послѣ крещенія — возстаніе болгаръ. Князь Борисъ, быть можетъ, принужденъ былъ перенести свою столицу изъ стараго Аὐλὴ на мѣсто позднѣйшаго Преслава для того, чтобы уничтожить всякія воспоминанія о старой религіи и этимъ успокоить государство.

4. Проф. М. И. Сперанскій. «Славяно-русскіе переводы Пчелы».

Указавши на состояніе вопроса объ исторіи переводныхъ Пчелъ въ славяно-русской письменности, охарактеризовавши кратко изданіе Пчелы, сдъланное В. А. Семеновымъ, докладчикъ пришелъ къ выводу о необходимости изучать вопросъ по греческимъ и славянскимъ рукописямъ. Результаты этого изученія сл'ёдующіе: греческіе тексты распадаются на три группы: старшую, среднюю, представляющую распространение старшей путемъ введенія въ составъ памятника новыхъ источниковъ, которыхъ можно назвать: Плутарха, Діона, Хрисостома и патр. Фотія, -- и позднюю, представляющую извлечение изъ второй группы. Къ одной изъ разновидностей этой группы, представляемой Царижской рукописыю № 1169 и Флорентійской (Laur. V), относится оригиналь русской Пчелы. Этоть переводъ сдъланъ прямо на русскій языкъ въ XIII—XIV ст. Второй переводъ — болгарскій, изв'єстенъ по рукописи Парижской національной библіотеки (№ 26) и рукописи мон. Круждала (Срвла), восходить къ одной изъ версій старшей греческой редакціи, ничего общаго съ русскимъ переводомъ не имветъ и относится къ XIV в. Наконецъ, третій переводъ Пчелы — юго-западно-русскій, сділанъ въ мон. Дермани, въ 1599 г., съ печатнаго изданія Гесснера (1516) и стоить въ связи съ Острожскимъ изданіемъ библіи.

5. Проф. В. И. Ламанскій представиль «Замётку объ Ясахъ Аланахъ». Это несомнённо русская форма слова Асы имени Аланъ. Въ нынёшней южной Россіи, гораздо ранёе VI в. до Р. Хр., жили и господствовали скины; во II в. до Р. Хр. ихъ смёнили соплеменные имъ сарматы. Значительная часть скиновъ несомнённо слидась съ соплеменными имъ сарматами, которые собственно утвердили вмѣсто скиеской свою династію. Во II в. нашей эры падаетъ господство сарматовъ. При господствъ готовъ, народности скиескія и сарматскія продолжали жить въ южныхъ нашихъ степяхъ, хотя и утратили свою силу и значеніе своихъ парей. Съ постепеннымъ появленіемъ съ IV в. въ этихъ краяхъ тюрковъ — въ лицъ гунновъ, болгаръ, аваръ, хозаръ, печенѣговъ, половцевъ — точно также не исчезали остатки скиеовъ и сарматовъ. Всъ они мало по малу слились въ одну народность — Аланскую, которая и по выдъленіи изъ себя не слабыхъ массъ, удалившихся далеко на западъ съ готами (въ Галлію, Испанію), въроятно также, хотя и не въ такомъ же числъ, соединилась съ группами Аттилы и съ аварами. Во всякомъ случаъ, въ XI—XIV в., и въ Половецкое господство, и по покореніи прежнихъ Половецкихъ степей татарами, всторія находить алановъ, асовъ или по русски ясовъ, въ южной Россіи и потомъ вмѣстъ съ половцами въ Молдавіи и далъе на западъ въ Венгріи.

6. Докладъ П. А. Лаврова. «Славянскій переводъ Зонары и его отношеніе къ передълкъ Хиландарскаго инока Григорія».

Упомянувъ объ интересъ къ славянскому переводу Зонары въ славянской филологіи (труды Бодянскаго, А. Н. Попова, И. В. Ягича и др.), докладчикъ остановился на разсмотрении списка полнаго перевода въ рукописи Ундольскаго, сравнительно со спискомъ Бълградскимъ (извлеченія Каченовскаго XIV кн. Стефанъ) и Вінскимъ (выписки М. П. Сперанскаго). Обыкновенно переводъ считають сербскимъ, но во всъхъ трехъ спискахъ много болгаризмовъ възвукахъ, формахъ, образованіяхъ; окончательное решеніе вопроса о языке можеть быть сделано после изученія всёхъ дошедшихъ списковъ, тогда же решится вопрось, естьли эти болгаризмы — признакъ болгарскаго перевода, или внесены они переписчиками болгарами въ сербскій переводъ. Докладчикъ отмітиль, что переводъ сдъланъ свободно и что стиль его народный. Лексическій запасъ перевода изобилуетъ грецизмами и редкими словами, не встречающимися у Миклошича и Срезневскаго. Среди такихъ словъ есть восточнаго происхожденія (фармусь, кутія). При перевод' библейскаго текста переводчикъ употреблялъ исключительныя слова: вм. греческаго παιδαγωγός — вагюль; вм. хотимица въ значеніи παλλακή — подпъга. Обратившись къ опредъленію взаимнаго отношенія полнаго перевода и краткаго извлеченія Григорія, докладчикъ предположиль, что найденная въ 1894 г. имъ на Аеонъ Зографская рукопись — полный списокъ, а Паралипоменонъ, изд. Бодянскимъ, — тотъ же трудъ, не вполнъ сохранившійся, и что сличеніе ихъ приводить къ выводу о полной зависимости передълки Григорія именно отъ этого перевода. Этими фактами вполнъ подтверждается предисловіе Григорія (изд. Бодянскаго): безъ греческаго оригинала Зонары онъ не могъ исправить недостатки перваго перевода. Его трудъ выразился въ сокращении и въ стремлении къ большей близости къ греческому оригиналу (это зависитъ отъ принадлежности Григорія, судя по его предисловію, къ писателямъ изъ школы последователей патр. Евенмія). Если Белградскій списокъ (напечатанный Каченовскимъ), действительно, не иметь удареній, то можеть быть Григорію принадлежить установленіе правописанія евенміевской школы, какъ въ спискахъ Ундольскаго и Венскомъ и въ полномъ переводе Зонары. Въ этомъ и въ устраненіи народныхъ чертъ Григорій могь видеть свою задачу, какъ исправителя труда грубыхъ поселянъ. Дальнейшій трудъ изследователя долженъ состоять въ томъ, насколько заметно въ переделей Григорія вліяніе списка библіи, которымъ онъ пользовался, и Григорія Амартола. Этотъ трудъ будетъ возможенъ только по изученіи Зографскаго списка.

Въ ваключеніе доклада было высказано пожеланіе, чтобы представляющіе большой интересъ славянскіе переводы византійскихъ лѣтописцевъ Амартола, Малалы, Зонары, Манассіи, изданіе которыхъ замышляли Бодянскій, Прейсъ, Куникъ, были возможно скорфе изданы.

7. Б. В. Фармак овскій прочель свой докладь: «Византійская рукопись съ миніатюрами, вновь пріобрѣтенная Русскимъ Археологическимъ Институтомъ въ Константинополъ́».

Референту возражалъ Н. И. Троицкій, который, не оспаривая мивнія референта о происхожденіи рукописи и признавая большое значеніе ея миніатюрь (въ особенности для исторіи монашескаго одвянія), полагаеть, что главная символическая миніатюра, представляющая передачу жезлапосоха І. Предтечей святому отцу, а имъ своему преемнику, означаеть не передачу власти, какъ полагаеть референтъ (ибо Предтеча ни въ какомъ смыслв не былъ носителемъ и представителемъ власти), а указываетъ на преемство иноческаго житія — шествованія къ небу путемъ аскетическихъ подвиговъ и, такимъ образомъ, указываетъ на происхожденіе иночества отъ І. Предтечи, этого «ангела во плоти», а не отъ сектантовъ — ессеевъ или ферапевтовъ или евіонитовъ.

8. Ю. А. Кулаковскій. «Къ исторіи Боспора (Керчи) въ XI-XII въкахъ».

Отмётивъ непрерывность исторіи города, начавшаго свою жизнь подъ именемъ Пантикапея, продолжавшаго ее подъ именемъ Боспора, которое онъ смёниль на Корчевъ, откуда произошло нынёшнее его имя Керчь, — докладчикъ остановился на частномъ вопросв, а именно: входиль ли этотъ городъ въ предвлы Тмутараканскаго княжества, явившагося однимъ изъ удвловъ по смерти Владиміра Святого. Наша л'єтопись въ сообщеніяхъ о войнахъ и поб'єдахъ Тмутараканскихъ князей называетъ лишь с'єверныхъ и восточныхъ сос'єдей княжества: Ясовъ, Касоговъ, Хазаръ, и не содержить ни одного упоминанія о Корчевъ. Отмётивъ то обстоятельство, что рыбный промысель въ проливѣ является главнымъ жизненнымъ интересомъ того края, докладчикъ видѣлъ въ этомъ апріорное указаніе на необходимость соединенія обоихъ береговъ пролива подъ одной властью. Косвенное подтвержденіе того,

что Тмутараканскіе квязья держали западный берегь пролива подъ своей властью, докладчикъ признавалъ въ следующихъ фактахъ. Интрига противъ князя Ростислава Владиміровича въ 1066 году, стубившая его. ядомъ, щая изъ Корсуня, и злой умыселъ на князя со стороны «котопана» объясняется въ явтописи, какъ опасеніе грековъ за свою свободу. Если бы Боспоръ находился тогда подъ греческой властью, то князь могъ бы интът враговъ и ближе къ себъ. Далъе текстъ знаменитой надписи князя Гавба 1068 г., въ которомъ дано разстояніе по льду отъ Тмутараканя до Корчева, вызываеть общее представленіе, что князь дъйствоваль въ предълахъ своего удъла. Наконецъ, находка 1872 года, о которой было впервые доложено на прошломъ Кіевскомъ събзді, 25 лътъ тому назадъ, тогдашнимъ директоромъ Керченскаго музея, г. Люценко, — свиндовая печать, съ надписаніемъ «отъ Ратибора» (бывшаго посадникомъ въ Тмутаракани князя Всеволода въ 1078 году) сдълана была на западной сторонъ пролива близъ Еникале. Хотя эта печать могла случайно попасть въ то мъсто, но въ связи съ предшествующими указаніями ся містонахожденіе какь-бы является свидітельствомь принадлежности этой территоріи къ преділамъ Тмутараканскаго княжества. После 1094 года наша летопись хранить полное молчание о Тмутаракани. Повидимому, эта территорія подпала подъвласть Византіи. Въ договор'в императора Мануила съ Генуэзпами, заключенномъ въ 1169 г., Византія открываеть Генуэзцамъ свободный доступъ во всв порты Чернаго моря кром'в двухъ: Матраха (= Таматарха = Тмутаракань = Матрега итальянскихъ картъ) и Россія. Проф. Васильевскій, соглашаясь съ Гейдомъ, искалъ этотъ второй портъ на устьяхъ Дона (русскій перевозъ, поминаемый Рубрукомъ). Брунъ отстаивалъ признаніе въ Россіи нын вшней Керчи. Съ этимь последнимъ толкованиемъ согласенъ докладчикъ. Ближайшее подтвержденіе отожествленію «Россіи» съ Боспоромъ можно встретить у арабскаго географа Эдризи, трудъ котораго составленъ въ Сипиліи въ 1153 году и покоится на свёдёніяхъ, какія были въ ту пору въ оборотъ у купцовъ, плававшихъ въ дальнія земли. Эдризи знаетъ городъ Rusia въ 20 миляхъ къзападу отъ «Матрахи» (Таматарха), а въ другомъ месте, где онъ следить линію берега отъ Корсуня къ востоку, онъ поминаеть «устье русской ръки», какъ портъ, лежащій между Судакомъ (Soltadia — Сугдея) и Матрахой. (Уже у хрониста Өеофана Керченскій проливъ является устьемь ріжи Дона, и арабскій географъ унаследоваль это смешение). Такимъ образомъ, имя Русь осталось жить о боспорскомъ проливъ въ ту пору, когда Византія наслъдовала по какимъ то причинамъ власть русскихъ князей въ Тмутаракани. В вроятно къ этому времени византійскаго господства въ тіхъ преділахъ слідуеть пріурочить свинцовую печать Аркадія «стратига Боспора», какъ указаль на то покойный Васильевскій, вопреки изъясненію этой печати, какъ было предложено ея первымъ издателемъ и собственникомъ, Шлюмбергеромъ. Въ заключение докладчикъ отметилъ возможность объяснить

недавно изданную печать Θеофаніи «архонтисы Россіи» (ἀρχοντίσση τῆς 'Ρωσσίας) изъ рода Музалоновъ (въ которой г. Лопаревъ призналь жену многоскитальнаго князя Олега Святославича) тѣмъ, что западная часть Тмутараканскаго удѣла носила имя Россіи, какъ оно ей дано въ договорѣ императора Мануила съ Генуэзцами.

## Двънадцатый интернаціональный конгрессъ оріенталистовъ въ Римъ.

(3-15 октября 1899 г.) 1).

Послѣдній международный конгрессь оріенталистовъ состоялся въ Римѣ отъ 3—15 октября 1899 года. По значительному числу секцій и по количеству сдѣланныхъ въ нихъ докладовъ, это былъ одинъ изъ самыхъ большихъ и плодотворныхъ конгрессовъ. Весь конгрессь состоялъ изъ двѣнадцати (въ 1897 г. лишь изъ семи) секцій, изъ которыхъ насъ интересуетъ XI секція: Греція-Востокъ (въ періоды византійскій и мусульманскій, а также въ связи съ ихъ отношеніями къ Италіи).

З октября собрадись члены конгресса въ громадномъ и богато убранномъ по этому случаю залѣ библіотеки Римскаго университета. Здѣсь открыто было первое предварительное общее засѣданіе конгрессистовъ президентомъ организаціоннаго комитета — извѣстнымъ заслуженнымъ профессоромъ санскритскаго языка графомъ Анджело-де-Губернатисъ (De-Gubernatis) и приступили къ выборамъ предсѣдателей отдѣльныхъ секцій. Предсѣдателями XI секцій были выбраны: К. Крумбахеръ (Мюнхенъ), Спиридонъ Ламбросъ (Аейны), Іосифъ Стржиговскій (Грацъ), Тоцилеску (Бухарестъ) и наконецъ Цагарелли (С.-Петербургъ). Въ секретари для этой крайне тяжелой, въ виду многочисленности докладовъ, секцій были выбраны Г. Ботти (Воttі), директоръ музея въ Александрій, и Вальери Vaglieri), хранитель музея въ Римѣ. На слѣдующій день, 4 октября, состоялось торжественное открытіе конгресса оріенталистовъ въ громадномъ залѣ «Огагіі е Сигіагіі» Капитолійскаго дворца.

Въ засъданіяхъ XI секціи были сдъланы слъдующія сообщенія, касающіяся византиновъдънія.

К. Крумбахеръ, по примъру прежнихъ лътъ, сдълать сообщение собъ успъхахъ византологіи за послъдніе два года» — со времени предыдущаго конгресса оріенталистовъ въ Парижъ въ 1897 году. Авинскій ученый Спиридонъ Ламбросъ и французскій ученый Ө. Рейнакъ дълаютъ нъкоторыя дополнительныя замътки къ докладу К. Крумбахера. Г. Ламбросъ между прочимъ даетъ нъкоторыя объясненія по поводу открытой имъ же прозаической эпопеи Акриты, а также и относительно издаваемаго имъ второго тома каталога рукописей Авонскихъ монастырей, при чемъ указалъ на библіотеки нъсколькихъ греческихъ монастырей, содержащія у себя неизвъстныя до сихъ поръ рукописи.

<sup>1)</sup> Cm. XII-e Congrès International des Orientalistes MN 1-24.

Спиридонъ Ламбросъ сообщиль о «новыхъ отрывкахъ Іоанна Антіохійскаго, найденныхъ имъ на Авонъ». До насъ, какъ извъстно, дощли до сихъ поръ лишь небольшіе отрывки этого византійскаго историка VII віжа. Что же касается отрывковъ, открытыхъ Асинскимъ ученымъ въ рукописи № 812 Иверскаго монастыря на Анонъ, то они содержатъ конецъ 3-й книги, целикомъ 4-ю книгу и начало 5-й книги. Эти отрывки — самые значительные, которыми мы располагаемъ по настоящее время отъ названнаго выше автора, и приводять насъ къ факту несомивниаго заимствованія Іоанна Антіохійскаго изъ сочиненія Евтропія. Можно думать, что это заимствованіе происходить изъ греческаго перевода послівдняго, но не по редакціи Пранія, а въроятиве всего по редакціи Капитона. Несомивннымъ является и то, что Іоаннъ Антіохійскій имвлъ въ рукахъ и другіе источники, какъ напр. Плутарха. Затемъ Ламбросъ сдёлалъ анализъ содержанія 3-й книги и дополнилъ ея окончаніе. Мы узнаемъ напр. изъ настоящаго отрывка, что Никомедъ II назывался Монодомъ и что онъ подвергся нападенію Аттала II Пергамскаго. Въ той же рукописи № 812 мы находимъ неизданные прежде отрывки греческаго перевода Евтропія, принадлежащаго Пэанію, теперь вышедшіе въ свътъ благодаря трудамъ Ламброса, а кромъ того и отрывки изъ исторін римскихъ императоровъ, начиная съ Цезаря и кончая Нерономъ, правда почти исключительно генеалогическаго характера.

О. Рейнакъ сдълать докладъ «Кирополатъ, или византійскій императоръ, ошибочно принятый за греческое божество». Этотъ ложный греческій богь, получившій, такъ сказать, всё права гражданства, обязанъ своимъ существованиемъ ошибкъ Крамера: въодномъ изъизданныхъ имъ отрывковь вивсто έπι Κυροπολάτου тексть въ двиствительности содержить следующее чтеніе: єпі Коротартіров. Смысль же этого отрывка таковъ, что въ царствованіе Константина (VI) и Ирины нашли выръзанную на камей надпись, въ которой докладчикъ видитъ намекъ на разсказъ, часто повторяющійся многими авторами хронографовъ. Согласно этому разсказу, вскор'в по восшедствіи Ирины на престоль найдена была близъ длинныхъ ствнъ Константинополя гробница и въ ней чей-то трупъ; надпись же выръзанная на этомъ могильномъ памятникъ гласила слъдующее: «Χριστὸς μέλλει γεννάσθαι ἐκ Μαρίας τῆς παρθένου, καὶ πιστεύω εἰς αὐτόν. Ἐπὶ δὲ Κωνσταντίνου καὶ Εἰρήνης τῶν βασιλέων, ὧ ήλιε, πάλιν με ὄψει». Вполнъ возможно, по мнънію О. Рейнака, что исходной точкой этого разсказа, легендарнаго правда характера, послужило действительное открытіе старой могилы, на которой прочли полуистершіяся буквы ХМГ. Какъ навъстно, эти буквы весьма часто встръчаются на могильныхъ камняхъ и папирусахъ, онв объяснялись различнымъ образомъ, но вполив вврный переводъ ихъ даетъ Оксфордскій папирусъ (№ 112 А), а именно: Χριστός(ν) Маріа укууй. Естественно при этомъ предположить, что смыслъ этихъ словъ быль забыть въ начале IX веке, и отсюда, вероятно, и береть свое начало вымышленное толкование Өеофана, которое затвиъ эксплуатируется въ пользу контръ-реформы Ирины. Глосса же на поляхъ Парижской рукописи 1710 (X в.) Өеофана сообщаетъ, что въ этой могилъ, какъ оказалось по разспросамъ, былъ похороненъ философъ Діоскоридъ. Но кто же именно могъ это быть—вопросъ, на который Рейнакъ не даетъ отвъта, такъ какъ извъстны два выдающихся врача съ этимъ именемъ, а кромъ того и астрологъ, упоминаемый Варрономъ.

Проф. Милани (Milani) представиль секціи трудъ, только что имъ изданный и носящій заглавіе «Очерки и матеріалы по археологіи и нумизматикъ» ч. І, причемъ изложилъ и свои взгляды на самый предметь.

І. Стржиговскій представиль оть имени редакціи «Веssarione» выпуски 37—38 этого научнаго журнала, а затёмъ сдёлаль обзоръ изданныхъ до настоящаго времени за послёдніе два года памятниковъ византійскаго искусства. Имъ же были разсмотрёны труды Леру (Leroux) и Грэвена (Graeven) и указаны заслуги того и другого для изученія византійскаго искусства въ произведеніяхъ его. Труды такихъ ученыхъ, какъ Миллэ (Millet) и Лорана (Laurent), касающіеся также Византіи, а тёмъ боле А. Вентури (Venturi) и Риччи (Ricci) нашли также подобающее себё м'ёсто въ доклад'в ученаго изъ Граца.

І. Стржиговскій сділаль сообщеніе о «свадебной пісні по случаю брака нікоей императрицы». Это произведеніе, по мнінію референта, принадлежить несомнінно перу Феодора Продрома и находится въ рукописи Vat. gr. 1851; оно въ большомъ количестві украшено роскошными миніатюрами, представляющими торжественную встрічу невісты. Въ виду різдкости изображеній подобныхъ празднествъ въ византійскомъ искусстві, докладчикъ указаль на необходимость изданія этихъ миніатюръ. По предложенію К. Крумбахера члены XI секціи единогласно одобрили мнініе Стржиговскаго и выразили полное желаніе свое, чтобы эти изображенія были отпечатаны фотохроматическимъ способомъ и съ наибольшей тщательностью. Можемъ, пожалуй, прибавить со словъ самого Стржиговскаго (Вуг. Zeitschr., IX Band, 1 Heft, р. 319), что П. Эрле (Ehrle) уже условился объ этомъ съ извістной фирмой Danesi.

Спиридонъ Ламбросъ сдёлалъ важное сообщение о необходимости возможно полнаго изучения всего, что касается византійскихъ монастырей, и секция, согласно его же предложению, выразила желаніе, чтобы монастыріологія византійская стала отнынѣ предметомъ особаго изученія.

К. Крумбахеръ прочелъ письмо Парижскаго издателя Эрнеста Леру. Въ немъ сообщалось, что изданіе Monuments de l'art byzantin замедлилось своимъ выпускомъ въ свётъ въ силу болёзни Миллэ (Millet); первый томъ этого изданія, посвященный монастырю Дафии, выйдеть въ ноябрё 1899 г.; второй же томъ, относящійся къ монастырю св. Луки въ Фокиде и издающійся трудами ученаго Диля (Diehl), появится лишь въ 1900 году, а остальные томы будуть издаваться правильно черезъ каждые 6 мёсяцевъ.

А. Вентури прочель докладъ «Отчеть о трудахъ по изученію византійскаго искусства», въкоторомъ ограничился указаніемъ на задачи исторін развитія византійскаго искусства. Первый вопросъ, который долженъ быть разсмотрёнъ, касается того, какіе элементы сохранились въ искусствъ запада, обновленномъ духомъ христіанства, изъ числа тъхъ, которые были общими и Риму и Гредіи, Оракіи и побережью Босфора, въ моменть установленія христіанства. Второй вопросъ касается точки отправленія для изученія византійскаго искусства въ средніе въка; по мивнію Вентури, такимъ исходнымъ пунктомъ является эпоха Каролинговъ, когда изъ сліянія искусства западнаго съ восточнымъ создается средневъковое византійское. Кромъ того необходимо для XI и XII въковъ строго различать въ произведеніяхъ искусства итальянскихъ мастеровъ, что возникло на туземной почев и что надо признать продуктомъ византійскаго происхожденія. По поводу этого доклада Спиридонъ Ламбросъ замѣтилъ, что взглядъ Вентури, по крайней мѣрѣ, относительно связи между различными изображеніями рукописей правиленъ, и въ подтвержденіе своихъ словъ указаль на два аналогичныхъ прим'єра: «Исаія среди Ночи» и «Ореосъ», которыхъ мы находимъ въ Парижской, въ Ватиканской и Авонской рукописяхъ.

Проф. Федеричи (Federici) сообщиль о результатахь своихь палеографическихь изысканій надъ всевозможными образцами греческаго унціальнаго письма, съ цівлью опредівлить съ наибольшей точностью время Вінской рукописи Бытія и Россанскаго Евангелія, этихь двухь рукописей, которыя сохранили наибольшее число византійскихъ миніатюръ. По поводу митінія Федеричи, относящаго эти рукописи къ началу V віка, Грэвенъ замітиль, что нівкоторыя типическія детали, подміченныя имъ въ вышеназванныхъ манускриптахъ, дають право относить ихъ къ IV віку. Самое же одівніе еврейскихъ первосвященниковъ въ софех Rossanensis лишь подтверждаетъ, по митінію Грэвена, его предположеніе.

Германинъ (Hermanin) сдълалъ сообщение о результатахъ своихъ изысканий надъ средне-въковыми изображениями въ Витербъ и его окрестностяхъ, главнымъ образомъ относительно тъхъ, на которыхъ замътно несомнънное вліяніе византійскаго искусства.

Модиліани (Modigliani) въ краткихъ чертахъ резюмировалъ результаты своихъ занятій надъ изділями изъ слоновой кости, въ виді диптиховъ, которыя сильно напоминаютъ произведенія византійскаго искусства, тімь не меніре отличаются деталями чисто містнаго происхожденія.

Баріола (Bariola) сдёлаль докладь о небольшомъ ларцё (coffre), памятнике византійскаго же искусства, который быль найдень А. Вентури и который докладчикь относить къ V вёку.

К. Крумбахеръ представиль трудъ Іосифа Стржиговскаго, пом'вщенный во второмъ том'в Byzantinisches Archiv.

Гауклеръ, директоръ музея древностей въ Тунисъ, изложилъ присутствующимъ результаты своихъ недавнихъ (май—іюнь 1899 г.) раскопокъ у Dermech въ самомъ сердив древняго Кареагена. Открытая имъ здъсь византійская базилика относится къ VI въку, и по своему плану представляетъ крайне характерныя особенности, правда обусловленныя топографическимъ характеромъ той мъстности, гдъ она расположена. Эта базилика, построенная въ первые годы VI въка, была подожжена во время взятія Кареагена арабами, а окончательное почти разрушеніе этого зданія относится къ среднимъ въкамъ.

Ботти сдёлаль докладь о «научныхъ трудахъ ученыхъ въ Египтё въ дёлё изслёдованія и изученія Александріи». Отозвавшись съ похвалой о трудахъ Сентъ-Жени (Saint-Génis) по топографіи этого города, докладчикъ указаль на нёкоторую безпорядочность въ производстве раскопокъ въ Мітац, Gaddi и въ другихъ мёстностяхъ. Упомянувъ затёмъ еще о нёкоторыхъ важныхъ сочиненіяхъ по данному предмету, Ботти сдёлаль историческій обзоръ основанія греко-римскаго музея въ Александріи, при чемъ коснулся также и значительныхъ ученыхъ заслугъ Athenaeum и Société Archéologique въ этомъ городь. Докладъ Александрійскаго ученаго вызвалъ единодушное одобреніе секціи и, по предложенію Ламброса, постановлено выразить полное свое сочувствіе и наилучшія пожеланія муниципалитету и упомянутымъ двумъ ученымъ обществамъ, и въ то же время просить ихъ продолжать, по мёрё возможности и силъ, свои занятія въ дёлё изученія Александріи.

Маститый поэтъ Де-Рада (De-Rada), «албанскій Гомеръ», изложиль въ этомъ же засёданіи свои взгляды на происхожденіе и отличительныя черты албанскаго языка. При этомъ имъ были указаны и предполагаемые предки албанцевъ — древніе Пеласги. Въ пользу подобнаго воззрѣнія авторъ привелъ тотъ фактъ, что географическія названія и преданія еще эпохи греческой и римской содержатъ слова совершенно аналогичныя съ албанскими, а также высказалъ и нѣкоторыя другія соображенія для подтвержденія своихъ взглядовъ.

Грэвенъ представилъ присутствующимъ фотографическіе образцы изъ новаго своего изданія «Древніе и средневѣковыя христіанскія издѣлія изъ слоновой кости». Имъ же были сдѣланы нѣкоторыя указанія на результаты научныхъ своихъ изысканій надъ этими предметами. Уже въ первомъ своемъ трудѣ Грэвенъ пытался установить время появленія византійскихъ ларцевъ (соffres) свѣтскаго типа. Какъ оказывается, нѣтъ различія между украшеніями мірскихъ и церковныхъ ларцевъ. Докладчикъ указалъ затѣмъ на цѣлую серію изображеній, представляющихъ сюжеты изъ легенды о св. Маркѣ и принадлежавшихъ, надо думать, собору этого святого. Этимъ же ученымъ будетъ изданъ въ настоящемъ 1900 году рядъ фотографическихъ снимковъ, въ числѣ которыхъ находится изображеніе рѣзной дощечки изъ Дрезденскаго музея, гдѣ сцена изъ жизни Іосифа иллюстрирована сходно нѣсколько съ подобной въ Вѣнской рукописи Бытія. Что же касается рѣзной пластинки изъ Дрездена, то въ ней докладчикъ видитъ одну половину того самого диптиха, вторая

часть котораго находится въ Ганноверв. По поводу этого сообщенія Іос. Стржиговскій высказаль свое мевніе о важности пластинки изъслоновой кости, которая представляеть часть диптиха изъ Равенны и изображаеть Мадонну. Далве имъ же были указаны два предмета изъслоновой же кости изъколлекціи Боткина въ С.-Петербургв, а кромв того одинъ предметь принадлежащій графу Строганову.

Ботти въ докладъ «О раскопкахъ въ Александріи» сообщаетъ намъ интересныя свъдънія археологическаго характера.

Каролидисъ сдѣлалъ сообщеніе относительно имени Армуріи, которое даетъ Фирдуси столицѣ Рима, т. е. Византійской имперіи. Докладчикъ изложилъ историческіе факты, упоминаемые византійскими и арабскими историками, и объяснилъ, въ силу какихъ обстоятельствъ, въ глазахъ мусульманскихъ народовъ, городъ Армурія, противъ котораго въ теченіе всего VIII вѣка постоянно была направлена борьба со стороны мусульманъ, былъ принятъ ими какъ столица имперіи Рима. Онъ же объяснилъ и фактъ смѣшенія у Фирдуси, которое заставило этого автора видѣтъ въ названномъ городѣ родину Филиппа Македонскаго и Александра Великаго.

Докладъ Лабанка (Labanka) касался «Отношеній Отцовъ церквей, западной и восточной, къ философіи». Задача, которую поставиль себъ этотъ ученый, представляетъ значительную важность, и объясняется последнее темъ, что даже знатоки исторіи философів, вместе съ Бруккеромъ, Тидеманомъ и Теннеманомъ, держатся все еще взгляда, будто отцы восточной церкви не были чужды философіи, тогда какъ отцы западной церкви держались иныхъ возэрвній на нее. Лабанка и поставиль себв цвлью доказать на основаніи трудовъ самихъ же римскихъ и греческихъ отцовъ церкви, что тъ и другіе были то за, то противъ философіи, смотря потому согласовались ея выводы или нёть съ verbum и credo христіанской церкви, ибо все подчинялось ей, а следовательно и философія. Эти доказательства касаются такихъ великихъ отцовъ восточной церкви, какъ Іустина, Климента Александрійскаго и Оригена, а также и выдающихся отцовъ запада — Августина, Іеронома и Тертуліана. Лабанка же объщаль также изучение памятниковъ христіанскаго искусства, относящихся къ среднимъ въкамъ.

Сфинисъ сообщиль объ «Албанцахъ въ Греціи» съ точки зрѣнія ихъ происхожденія, переселенія и обоснованія здѣсь, наконецъ о ихъ языкѣ и народности.

Ө. Рейнакъ «По поводу отрывковъ Іоанна Антіохійскаго, открытыхъ Ламбросомъ». Прежде всего этотъ ученый указалъ на нёкоторыя необходимыя поправки въ текстё этихъ отрывковъ, и въ тёхъ сочиненіяхъ Свиды, которыя имъ соотвётствують. Онъ обратилъ также вниманіе присутствующихъ на то, что рукопись Авонская отнюдь не представляетъ связнаго текста, а есть лишь рядъ отрывковъ, какъ это доказывается вполнё очевиднымъ образомъ пропускомъ слова оть во второй

строкъ. Самую же важность историческихъ сообщеній этой рукописи докладчикъ въ значительной степени отвергаетъ, при чемъ указываетъ на несомнънныя ошибки у Іоанна Антіохійскаго, какъ напр., прозвище Никомеда II—Монодъ и смъшеніе войны Прузія II съ Атталомъ II съ фактомъ нападенія Аттала на Никомеда II.

О. Бурада (Burada) сообщиль о «Пистикошахъ или Румынахъ въ Малой Азіи». Румыны, по мивнію докладчика, въ Малой Азіи называются Пистикошами; всв они одного происхожденія и населяють девять слвдующихъ селеній: Baschkiol, Alnati, Caragiola, Constantinati, Idia, Camartali, Joubaschi, Serian и Kirmikir. Число этихъ жителей превышаетъ 5000 душъ, и хотя всв они говорятъ по гречески, но во многихъ отношеніяхъ отличаются отъ грековъ, которые живуть въ окрестныхъ местностяхъ. До 1892 г., по словамъ Бурада, ни одинъ этнографъ не зналъ объ этомъ народъ, и только онъ впервые посътилъ съ этою целью тъ мъста. Самый же народъ, какъ думаетъ Бурада, происхождения македонорумынскаго и переселился изъ Македоніи въ Малую Азію въ царствованіе императора Андроника Палеолога (1282—1328). Проф. Ламбросъ указаль относительно самаго слова пістіхос, что оно встрівчается у всіль номаловъ греческихъ странъ въ смыслв le confident, т. е. лица, которому ввъряли охрану стадъ, а потому вовсе не елъдуетъ видеть въ немъ какое-то этнографическое название. Далее Ламбросъ отметиль и то, что большая часть словъ, приведенныхъ Бурадой въ подтвержденіе своей гипотезы, представляетъ имена и обозначенія чисто греческія. и что до сихъ поръ Валахи восточной Греціи поють по гречески, не им'єя своихъ пфсенъ.

Конзола (Consola) представилъ «Сравнительный очеркъ изученія греческой, римской и церковной музыки».

Отъ имени А. Червесато (Cervesato) проф. Стржиговскій прочель въ извлеченіяхъ изъ 67—68 выпусковъ «Pensiero Italiano» статьи его, подъ загавліемъ «Славянская колонія въ Греціи». Послетого Балдаччи (Baldacci) обратился къ присутствующимъ съ просьбою о томъ, не найдетъ ли секція возможнымъ, въ виду громаднаго археологическаго значенія, признать желательнымъ изученіе и Албаніи, при помощи систематическаго разследованія и раскопокъ въ этой странть. По митыю Балдаччи, это будетъ темъ боле естественнымъ, если принять въ соображеніе, что раскопки, произведенныя Леграномъ (Le-Grand) въ долинть Дрина, свидётельствуютъ о тождестве народа, населявшаго какъ эту страну, такъ и Боснію. Эта просьба нашла полное сочувствіе къ себть и одобреніе со стороны членовъ одиннадцатой секціи.

Н. Феста (Festa) въ весьма подробномъ сообщении изложилъ о «Переговорахъ по поводу уни между Михаиломъ VIII Палеологомъ и папою Климентомъ IV». Самое письмо Михаила VIII къ папъ, изданное уже въ «Bessarione», по мнѣнію этого ученаго, составлено въроятнъе всего Мануиломъ Голоболомъ (Holoboles), когда тотъ находился однако не при

дворъ. Этимъ и объясняются неточности: горыя оно содержитъ по поводу сношеній между тъмъ же императо: папами Александромъ IV и Урбаномъ IV. Николай же изъ Сотго: которомъ говорится въ этомъ письмъ, есть въ дъйствительности Николай изъ Диррахіума, удостоенный въ 1254 году папою Иннокентіемъ IV епископскаго сана. Впослъдствіи онъ именно и является постояннымъ посредникомъ по поводу мирныхъ предложеній между византійскими императорами и папами.

Молодой грекъ Лефонъ (Lefons) представиль нѣкоторыя замѣчанія относительно деревень въ южной Италіи (Terra d'Otranto), въ которыхъ еще до сихъ поръ говорять по гречески. Такъ какъ этому языку грозить опасность вскорѣ совершенно исчезнуть, то онъ, ввиду этихъ обстоятельствъ, собралъ цѣлый рядъ словъ, которыя не встрѣчаются ни у Morosi, ни у Меуег'а, ни вообще у кого бы то ни было изъ числа тѣхъ лицъ, которыя занимались греко-салентинскими нарѣчіями.

Л. Белели (Beleli) сдёлалъ сообщеніе, которое въ краткихъ чертахъ таково. Существують тексты, изданные и неизданные, греческаго народнаго творчества, которые писаны еврейскими буквами и им'вютъ весьма важное значеніе со стороны лексической и грамматической. Относительно же синтаксиса необходимо всегда придерживаться первоначальнаго текста, переведеннаго на другой языкъ различными авторами. Затымъ Белели прочелъ и объяснилъ первую главу изъ Іоны по рукописи 3574а изъ библютеки Болонскаго Университета, причемъ имъ же было указано на необходимость самаго детальнаго и научнаго знанія языковъ, греческаго и еврейскаго, для изданія параллельныхъ текстовъ.

П. Каролидисъ говорилъ о византійскихъ именахъ: 'Рообсайій, 'Робсьио́с, 'Ανδοφόρια, 'Ανδισμός и сравнивалъ ихъ съ Rosalia въ Италіи, съ 'Ανδιστήρια у древнихъ грековъ, съ Vavtuvaria въ М. Азіи и съ Ригіт въ Библіи.

Г-жа Смара (Smara) сдѣлала сообщеніе о Тарговистѣ, древней столицѣ Румыніи, и изложила исторію этого города съ его основанія до 1710 года, т. е. до того момента, когда Фанаріотъ Николай Маврокордать разрушилъ его совершенно и сдѣлалъ своей резиденціей Бухарестъ. Она говорить здѣсь также и о памятникахъ, которые сохранились вътомъ мѣстѣ и представляютъ величественныя развалины. Этотъ докладъвызвалъ нѣкоторыя замѣчанія со стороны К. Крумбахера и Опперта относительно древняго названія той страны, столицей которой была Тарговиста, а также по поводу даты разрушенія ея.

Проф. Гейдельбергскаго Университета А. Баумштаркъ (Baumstark) сдѣлалъ сообщеніе объ извѣстныхъ литературныхъ отрывкахъ на греческомъ языкѣ позднѣйшаго времени, которые встрѣчаются въсирійскомъ переводѣ. Таковы, напр., сочиненія Антіохійскаго патріарха Севера, Іоанна Филопона, Порфирія, Юліана, Секста Юлія Африкана, Евсевія, Өеодора Мопсуестскаго, а также произведенія Псевдо-Діонисія

Византійскій Временникъ.

Ареопагита. Этотъ докладъ настолько заинтересовалъ секцію, что она напіла крайне желательнымъ издание древне-византійскихъ источниковъ, переведенныхъ на арабскій и сирійскій языкъ, знатоками ихъ.

Н. Феста указаль на въ высшей степени важную коллекцію византійских в текстовъ, которые находятся въ Вънской рукописи 321 cl. phil. Эта рукопись даетъ намъ довольно много свъдъній для біографіи Георгія Торники. Кромъ того, здъсь же мы находимъ отрывокъ грамматическаго и риторическаго содержанія съ объяснительными примърами, которые весьма полезны для ознакомленія съ народнымъ языкомъ.

Вентури сдалать последнее сообщение о такъ называемой Липсанотеке въ Брешіи, въ которомъ онъ доказываеть, что Гаруччи (Garucci) и Доббертъ (Dobbert) не выяснили вполне это замечательное
произведение искусства, ни относительно того, что оно изображаетъ, ни
касательно времени, къ которому можно его отнести. Докладчикъ лично
останавливается на IV веке и обращаетъ внимание на оппибочностъ названия его Липсанотекою, такъ какъ въ эту эпоху культъ почитания реликвій былъ запрещенъ и потому этотъ памятникъ не могъ быть такъ
обозначаемъ. По этому поводу Іос. Стржиговский упомянулъ объ
одномъ обломке могильнаго памятника, находящемся во дворце Ruffalo
въ Ravello (Салерно), тогда какъ другой былъ имъ же замеченъ въ Малой Азіи. Сюжетъ, изображенный на нихъ, касается наказанія Ананія,—
сцена, которая встречается крайне редко, но въ то же время воспроизведена на слоновой пластинке изъ Брешіи.

Последнее заседание XI секціи было закончено речью проф. Крумбахера, въ которой онъ указываеть, что секція «Греція-Востокъ»—эта малютка на конгрессе оріенталистовъ въ Женеве въ 1894 году, и еще дитя въ Париже въ 1897 г., здёсь, въ «вечномъ городе», впервые явилась полной юношескихъ силъ.

Въ засъдани делегатовъ конгресса 14 октября 1899 года было ръшено, что слъдующій международный конгрессъ оріенталистовъ состоится въ Гамбургъ въ 1902 году.

В. Сонкниъ.

#### Предстоящій въ 1900 году въ Римъ конгрессъ по христіанской археологіи 1).

Какъ извъстно, прошло уже пять лътъ со времени послъдняго международнаго археологическаго конгресса въ Спалато, и хотя предпологалось снова собраться въ Равениъ, но различныя обстоятельства были помъхой тому. Теперь же члены организаціоннаго комитета по устройству конгресса, а именно Де-Вааль (De-Waal), Дюшенъ (Duchesne), Марукки (Maruccch) и Вильпертъ (Wilpert) приглашаютъ всъхъ интересующихся христіанской археологіей прибыть въ Римъ, гдъ 17 апръля 1900 г.

<sup>1)</sup> Cm. Byz. Zeitschrift IX (1900), 1, S. 321-322.

должно состояться открытіе предполагаемаго конгресса. Іосифъ Стржиговскій, сообщенісмъ котораго мы пользуемся въ настоящемъ случав, выражаеть желаніе, чтобы на этомъ конгрессь было обращено должное вниманіе на византійскую археологію и, по возможности, устроена особая секція — восточная. Участвующіе въ этомъ конгрессь навърное найдуть вного интереснаго, такъ какъ можно надъяться, что предстоящій юбилей дасть возможность увидеть то, что при другихъ обстоятельствахъ или вовсе нельзя видъть, или крайне трудно. Прежде всего, по мивнію этого ученаго, весьма желательнымъ представляется ознакомленіе, насколько возможно полное, съ христіанскимъ музеемъ въ Витиканъ. Быть можеть, замъчаетъ Стржиговскій, нъкоторые не безъ основанія надъются узръть и изучить тронъ Св. Петра. Для записи въ конгрессъ необходимо обращаться къ секретарю организаціоннаго Комитета-Sign. Augusto Bevignani, Roma, Piazza dei Crociferi n. 3, куда просять присылать и необходимый взносъ, въ размъръ 10 лиръ. Всевозможныя удобства, по словамъ того же сообщенія, предстоять участникамъ конгресса настоящаго 1900 года.

B. C.

#### Сообщенія въ русскихъ ученыхъ учрежденіяхъ и обществахъ

(въ первой половинъ 1899 года).

Въ Русскомъ Археологическомъ Институтть съ Константинополь въ мартовскомъ засъданіи прочтены были сообщенія г. Новаковича, сербскаго посланника, «объ устройствъ городовъ на Балканскомъ Полуостровъ въ византійское время» и о. Луи Пети, изъ ордена Августинцевъ, «о впзантійской гимнографіи». Къ сожальнію объщанныхъ газетою (К/πολις 10 марта 1899 г. № 55) подробностей о нихъ мы въ ней ненашли.

Въ началѣ мая состоялось торжественное засѣданіе Института въ честь находившагося проѣздомъ въ Константинополѣ А. И. Нелидова: первымъ говорилъ Ө. И. Успенскій, сдѣлавшій очеркъ дѣятельности и развитія Института и выразившій благодарность одному изъ главныхъ виновниковъ его основанія; а затѣмъ художникъ Клугге сообщилъ объ археологическихъ изслѣдованіяхъ его въ Палестинѣ въ 1897 году, особенно же въ Мадебѣ: исполненные имъ планы и фотографіи рѣшено опубликовать особымъ изданіемъ. Наконецъ г. Редоничъ, профессоръ сербской школы, говорилъ о политическихъ связяхъ между Византіей и далматинскими городами въ Х-мъ вѣкѣ. (К/πоλις, 12 мая 1899 г. № 105).

Въ Императорской Академіи Наукъ въ общемъ собраніи 9 января прочитанъ некрологъ А. А. Куника, составленный В. Г. Васильевскимъ (напечатанъ въ Извъстіяхъ Импер. Акад. Наукъ. Х. 1899, стр. XV— XXVI—Визант. Времен. 1899 г., стр. 619—632).

27 января въ собраніи историко-филологическаго отділенія акад. З. леманомъ доложено изслідованіе Н. Я. Марра: «Изъкниги царевича Баграта; о грузинскихъ переводахъ духовныхъ сочненій и героической пов'єсти Дареджаніани» (напечатано въ Изв'єстіяхъ Имп. Акад. Наукъ т. Х. 1899. стр. 253 слл.).

Въ апръльскомъ засъдании отдъления русскаго языка и словесности доложено изслъдование Ив. Евсъева: «Слъды утраченнаго первоначальнаго полнаго перевода пророческихъ книгъ на славянский языкъ» (напечатано въ «Извъстияхъ», Х. стр. 356 слл.; авторъ касается и вопросовъ о греческомъ текстъ, см. стр. 365 слл.).

5 мая въ засѣданіи историко филологическаго отдѣленія доложены работы О. Э. Лемма: «Kleine koptische Studien I.—IX» (напечатано въ Извѣстіяхъ, X стр. 403 слл.; особенно важно IX: Zur Geschichte der Bekehrung der Iberer zum Christenthume, стр. 416 слл.; ср. газету «Кавказъ» № 230, 2 сент. 1899 г.: «Настоящее имя святой просвѣтительницы Грузів») и Б. А. Тураева: «Коптскія оstгаса коллекціи В. С. Голенищева» (тамъ-же, стр. 435 слл.).

Въ Императорскомъ Русскомъ Археологическомъ Обществъ:

- 18 января А. Н. Щукаревъ сообщилъ «о предпринимаемомъ изданів Corpus Inscriptionum Christianarum» (см. Визант. Времен. 1899 стр. 308).
- 15 марта Я. И. Смирновъ «о серебряномъ сирійскомъ блюдѣ съ христіанскими изображеніями» (см. Матеріалы по Археологіи Россіи, издав. Имп. Археол. Коммиссіей. № 22. СПБ. 1899 г., Археол. Извѣстія и Замѣтки 1899 стр. 210).
- 22 апрѣля А. Я. Гаркави: «арабскій писатель X-го в. о христіанской сектѣ у Славянъ» (см. Зап. Вост. Отд. И. Р. Арх. О. т. XII, стр. XV).
- 1 мая—Я. И. Смирновъ объ изданіи миніатюръ Россанскаго Евангелія А. Haseloff'омъ.
  - Въ Императорскомъ Обществъ Любителей Древней Иисьменности:
- 29 января— М. Н. Сперанскій: о трепетникахъ (см. Арх. Изв. и Зам. 1899, стр. 56, теперь вышла особою книгой).
- 26 марта—Я. И. Смирновъ объ изданія V. Schultze: «Die Quedlinburger Itala-Miniaturen» (см. Арх. Изв. и Зам. 1899, стр. 132).
  - Въ Императорскомъ Московскомъ Археологическомъ Обществъ:
- 14 января Х. И. Кучукъ-Іоаннесовъ «объ армянскихъ надписяхъ VII-го и XIII в., найденныхъ въ ц. Св. Рипсимы въ Вагаршапатъ» и Д. Д. Григорьевъ: «къ повъсти объ Акиръ Премудромъ» (см. Арх. Изв. и Зам. 1899, стр. 51).
- 4 Февраля—Х. И. Кучукъ-Іоаннесовъ представиль фотографіи вагаршанатскихъ надписей и сообщиль о надписяхъ XVII—XVIII вв. на мъдной посудъ, найденной въ 1896 г. въ Эчміадзинъ; А. Е. Крымскій въ рефератъ «о нъкорыхъ арабскихъ документахъ, вывезенныхъ изъ Спріи» упомянулъ о рк. шейха Зіяда-ибнъ-Яхъя «объ истинной въръ»—апологіи мусульманства противъ христіанства (ibidem. ctp. 52).
- 19 февраля Ө. И. Успенскій о результатахъ археологической экспедиціи въ Македонію въ 1898 году.

13 марта—К. М. Быковскій: «о соборѣ Св. Георгія въ Юрьевѣ Польскомъ» и И. В. Цвѣтаевъ: «русскій художникъ въ римскихъ катакомбахъ» (о копіяхъ росписей ихъ Ө. Реймана, ibidem. стр., 127; подробнѣе въ Русскихъ Вѣдомостяхъ 1899 г. № 73).

#### Сообщенія въ иностранныхъ ученыхъ обществахъ и учрежденіяхъ

(въ первой половинъ 1899 года).

Въ первомъ полугодіи 1899 г. въ засѣданіи французской *Académie des Inscriptions* читаны были слѣдующіе рефераты, относящіеся къ программѣ «Византійскаго Временника».

10 февраля Emile Guimet представилъ древнія ткани изъ некрополя г. Антинои въ Египтв (нынв Шейхъ-Абадде): одежды византійской эпохи украшены кусками шелковыхъ тканей по мивнію докладчика болбе древней эпохи разръзанными и нашитыми кое какъ, не обращая вниманія на ихъ изображенія, среди которыхъ являются крылатые кони и внузданные горные бараны сасанидскаго стиля. Болбе грубыя коптскія ткани относятся къ эпохв позднійшей, чвить византійскія одежды. (См. Comptes Rendus de l'Académie des Inscriptions. 1899. Стр. 118).

24 февраля Е. de Mély прочелъ сообщене о распредвлени пиповъ терноваго ввна Спасителя: нхъ раздавали въ Герусалимв, Константинополв и Парижв. Докладчику известны упоминанія о 560 шипахъ. Въ 1239 году Св. Ввнецъ принесенъ былъ во Францію; въ 1247 Балдуинъ уступилъ ихъ Св. Людовику, построившему для храненія ихъ Га Sainte Chapelle; шиповъ насчитывали на коронв 72, изъ которыхъ докладчикъ разыскалъ 69 «подлинныхъ», подаренныхъ французскими королями различнымъ лицамъ, церквамъ и монастырямъ всей Европы (См. Comptes Rendus etc. стр. 126, статья Е. de Mély: La Sainte Couronne напечатана въ Révue de l'art chrétien. 1899. Х стр. 91 слл., 208 слл. и 318 слл.).

7 апрѣля М. Dorez сообщилъ о путешествіи провансальскаго священника Jérôme Maurand'a, который сопровождаль въ Турцію посла французскаго короля въ 1543—1544 гг. Во второй части этого, написаннаго по итальянски и иллюстрированнаго рисунками перомъ, сочиненія содержатся интересныя свѣдѣнія о греческихъ островахъ и длинное описаніе Константинополя. (См. Comptes Rendus etc. стр. 214).

28 апрёля: P. de la Croix о раскопкахъ въ аббатствъ Св. Мавра (St. Maur de Glanfeuil; Maine et Loire) имъвшихъ цълью провърить показанія хроники, повъствующей о житіи Св. Мавра: показанія эти подтвердились и раскопки обнаружили остатки капеллы Св. Мартина (VI в.) и прочія упоминаемыя житіемъ капеллы, въ одной изъ нихъ найденъ и саркофагъ Св. Мавра (ibid. сгр. 243 слл. См. книгу Funilles archéologiques de l'abbaye de St. Maur à Glanfeuil par le P. de la Croix. 210 pp. av. 5 pl. Paris, 1899).

- 11 мая — G. Boissier сообщилъ письмо S. Gsell'я о раскопкахъ въ Беніан' (др. Alamiliaria) въ провинціи Орана, которыя обнаружили остатки базилики V в., съ криптою подъ алтаремъ и могилою Роббы, — святой донатистовъ, убитой православными въ 434 году, — съ латинскою надписью; около ея гробницы находятся могилы также съ епитафіями епископа и священниковъ, в роятно также донатистовъ. Епитафія мученицы, епископа, одного изъ священниковъ и одна капитель отправлены въ Лувръ (ibid. стр. 276).

Въ парижскомъ Société Nationale des Antiquaires de France:

4 января — бар. J. de Baye о серебряномъ съ чернью и грузинскою надписью («буквы Л, М, С, U») перстив, найденномъ въ 1898 г. въ г. Телавв (см. Bulletin de la Société etc. 1899, р. 135 sq. съ рис.).

25 января—онъ-же о развалинахъ часовни близъ гор. Гори и о приносимыхъ туда ex-voto (ibid. 149 сл.).

1 февраля г. Prou предложилъ издать византійскую шелковую ткань изъ ризницы собора въ г. Sens въ мемуарахъ общества (ibid. 154; о тканяхъ оттуда-же онъ-же дълалъ сообщенія ранве см. Bull. 1897 р. 330 и 1898 р. 383; см. о нихь Е. Chartraire. Inventaire du trésor de Sens 1897).

8 февраля бар. J. de Вауе о бронзовомъ замочив въ видв собачин изъ Болгаръ и о подобныхъ, находимыхъ въ Херсонесв («Kherson»!), и старинныхъ русскихъ, и о замив въ видв коня съ о. Родоса въ Импер. Эрмитажъ (ibid. 156 слл. съ рисс.).

15 февраля прочтено было сообщение Gaukler'а о нимфев V въка, открытомъ въ Тунисіи въ пстокахъ Аинъ-Медуджа; латинская надпись его начинается крестомъ и представляетъ соединение стиха Вергилія (Энеида I, 167) съ метрическимъ добавлениемъ Florenti fundata labore и обычною христіанской формулой: de donis dei.

R. de Lasteyrie представиль отъ лица аббата Brune раскрашенныя фотографіи обрывковъ тканей, имѣющихъ отчасти «восточный или византійскій характеръ»,—принадлежавшихъ нѣкогда аббатству въ Baumeles-Messieurs (Jura) и служившихъ для обертыванія разныхъ реликвій со временъ Меровинговъ до XVI вѣка (ibid. 169).

8 марта — бар. Ј. de Вауе о нѣсколькихъ серьгахъ изъ временъ переселенія народовъ, носимыхъ при помощи особаго колечка полумѣсяцемъ; одна изъ нихъ найдена въ Херсонесѣ («à Kherson, Crimée», ibid. 190 сл. съ рисс.).

15 марта—г. Michon о новыхъ глиняныхъ ампулахъ съ евлогіями въ Лувръ и особенно о пожертвованныхъ г. Gaudin'омъ и происходящихъ изъ окрестностей Смирны (ibid. 204; сообщеніе будетъ напечатано въ мемуарахъ общества).

5 апрѣля—бар. J. de Baye о серьгахъ, пріобрѣтенныхъ имъ въ аварскихъ аулахъ Дагестана и о сходствѣ ихъ съ древними серьгами, находимыми въ Венгріи, и нѣкоторыми украшеніями временъ Меровинговъ во Франціп (ibid. 213 слл. съ рис.).

Cagnat сообщиль о новыхъ открытіяхъ Gaukler'а въ Кареаген'в на кладбищ'в Дунме́съ; въ верхнемъ сло'в найдены памятники византійской эпохи: гробницы и мозаики (ibid. 217).

10 мая — С. Enlart о надгробной плить, подаренной имъ Лувру и вывезенной въ 1896 г. изъ Никосіи на о. Кипрь: она найдена была близъ мъста усыпальницы Лузиньяновъ; изображенный на ней кольнопреклоненнымъ молодой человъкъ съ мечемъ и въ коронъ рядомъ съ гербомъ Кипрскаго королевства, можетъ быть Гюй († 1346 г.), старшій сынъ Гуго IV; докладчикъ указалъ и на другія немногочисленныя изображенія кипрскихъ Лузиньяновъ (ibid. 239 слл.).

J. J. Marquet-de-Vasselat о слоновой кости во Флоренціи (Bargello, Collection Carrand № 40 по каталогу 1898 г.) съ изображеніемъ изъапо-крифическаго евангелія: докладчикъ считаетъ ее фальшивою (ibid. 242).

7 іюня — Héron de Villefosse о бронзовой христіанской дамив, найденной въ Кампаніи (о ней-же см. Nuovo Bulletino di Archeologia Cristiana anno V, р. 109), ручка которой имбеть видъ головы дракона съ шарикомъ во рту: референтъ указалъ на другія подобныя лампы и принялъ толкованіе J. В. de Rossi, якобы шарикъ во рту дракона означаетъ «яблоко грёхопаденія» (ibid. 263 слл.).

Въ годовомъ засѣданін Парижской «Association pour l'encouragement des études grecques» 20 апрѣля премія Заппа присуждена г. Миліараки за его сочиненіе «Іστορία τοῦ βασιλείου τῆς Νικαίας και τοῦ δεσποτάτου τῆς Ήπείρου» (см. о немъ Виз. Врем. 1899 г., стр. 278 и Вуz. Zeitschr. 1899, S. 632). (Revue des études grecques. 1899, p. 241).

Въ Германскомъ Археологическомъ Институтт въ Римъ:

10 февраля Dr. Vopel «о стеклянныхъ сосудахъ съ золотыми изображеніями святыхъ».

24 марта Wilpert «объ изображени папъ въ старой базиликъ св. Павла».

21 апръля G. B. Giovenale «о римской традиціи въ базиликъ S. Maria in Cosmedin.

Въ засъданіи «Венеціанскаю Института» 29 января проф. Анжело Скринци предложилъ снарядить на о. Критъ особую историко-археологическую коммиссію для изученія тамъ венеціанскихъ памятниковъ (Néx Τμέρ $\alpha$  N 1262, 5-14 февраля).

Во «Французской Школо» въ Аннахъ г. Laurent сдълалъ сообщение «о христіанскихъ статуяхъ Добраго Пастыря» (Νεολόγος, 3 января: референту извъстно ихъ девять экземпляровъ, изъ коихъ два въ Константинополъ и два въ Греціи).

Въ Эллинскомо Филологическомо Силлого въ Константинополъ:

10 января назначенъ былъ рефератъ М. Гедеона о какихъ то, неуказанныхъ точно газетою (К/πολις, 5 января № 3), «вопросахъ византійской исторіи и топографіи V-го вѣка и объ иконоборцахъ».

28 марта онъ-же читалъ «о мужскомъ и женскомъ образовании у насъ

въ средніе вѣка» (продолженіе). (К/πολις, 27 марта, № 69; ср. Виз. Врем., 1899 г., стр. 329).

17 января въ помъщеніи «Силлога» К. П. Спанудисъ читаль публичную лекцію: «ἀναδρομαὶ ἐν τἢ ἀρχαία καὶ μέση ἐλληνικἢ τέχνη» (объ авинскомъ акрополъ и о церкви Дафии; объщанныя свътовыя картины не удались. К/πολις, 15 и 18 января, №№ 11 и 13).

Въ засъданіи историко-филологическаго отдівленія Краковской Академіи Наукъ 12 іюня г. Sternbach представиль свою работу Studia critica in Georgium Pisidam; pars II: 1) de Pisidae fragmentis apud Suidam servatis, 2) analecta historica, 3) de Georgio Corcyraeo et Christophoro Mytilinaeo (Bulletin international de l'Académie des Sciences de Cracovie. 1899, p. 275).

Έχχλησιαστικός Μουσικός Σύλλογος въ Константинопель и древнее церковное птніе. Основанное въ 1898 году Общество (см. Визант. Врем. 1899 г., стр. 318) деятельно продолжало свои труды и въ прошломъ году: съ 8-го февраля начались занятія въ устроенной Обществомъ «школъ церковной музыки» (т. е. пънія); начальникомъ ся назначенъ великій протопсальть Віолаки, преподавателями гг. Лампадарись, Николандись, Камарадось и Псахось; обучение въ ней безплатное; учениковъ записалось 58. Торжественное открытіе школы состоялось въ Патріархів 6 февраля въ день памяти патріарха Фотія (К/подіς 29 января, № 23 и 6 февраля, № 29). Въ ежемъсячныхъ засъданіяхъ Общества исполнялись хоромъ церковныя песнопенія Георгія Критскаго и Василія Номофилака (см. К/πоλις №№ 19, 34, 130). Въ засъдание 23 марта Общество на основанін заключенія спеціальной коммиссін о книгь N. Пауала «Мообий Паδαγωγία» объявило ее безобразящей старинный напѣвъ и разрушающею ритиъ и написаніе (урафіу) греческаго церковнаго півнія (ibidem № 68). 30 марта Г. Віолаки долженъ быль читать сообщеніе: «μελέτη συγκριτική τῆς νῦν ἐν χρήσει μουσικῆς γραφῆς πρὸς τοῦ Πέτρου τοῦ Πελοποννησίου καὶ πρὸς την άργαιοτέραν γραφήν (ibid. № 70, cp. № 65). 14 мая обсуждались вопросы о публичныхъ урокахъ и чтеніяхъ, о «благодівтеляхъ» и жертвователяхъ, о библіотекъ, о читальнъ, о складъ инструментовъ, о связяхъ общества, о представителяхъ его, о доходахъ и расходованіи ихъ (ibid. № 106).

Такимъ образомъ Общество видимо упрочилось и дъятельность его вступила на твердый путь; задачи его находятъ себъ достаточно сочувствія и въ обществъ, судя по отмъчаемымъ газетами фактамъ.

Такъ сообщается о предстоящемъ изданіи «Мообіко̀у Хєрсоβікоλо́уюу» профессора церковной музыки въ Халкинской Богословской школѣ, А. Византія, издавшаго уже «Мообіко̀у Δωδεκαήμερον» и «Τὰ ἕνδεκα ἐωθινά». Для осуществленія этого изданія ожидается содѣйствіе любителей традиціоннаго греческаго церковнаго пѣнія (К/ $\pi$ ολις 3 мая, № 97).

4 апръля въ Константинополъ въ помъщени «Эллинскаго литературнаго Силлога» устроенъ былъ г. П. Пахтикомъ музыкально-литературный концертъ, на которомъ на ряду съ европейскими и народными греческими мелодіями исполнены были, однако въ переводѣ на новогреческій языкъ, п древнія церковныя пѣснопѣнія: «τἢ ὑπερμάχφ στρατηγῷ (VIв.)», музыка Пахтика, переводъ Г. А. Пасхалида и «Κύριε, ἡ ἐν πολλαζ ἀμαρτίαις περιπεσοῦσα γυνὴ» монахини Кассіаны (IXв.), музыка Н. Х. Манцара (1795—1872 г.), переводъ Мострата; М. Гедеонъ прочелъ на этомъ концертѣ рѣчь: «ἡ καλλιτεχνία ἐν ταζ βυζαντιναζ διασκεδάπεσιν» (Κ/πολις 1 апрѣля, № 73, ср. № 62). По поводу произведенія Кассіаны, которое пѣлось также по обычаю въ церквахъ въ великій вторникъ, въ газетѣ К/πολις появился даже рядъ статей (см. ниже).

Церковное пѣніе, вѣроятно подъ вліяніемъ образованія спеціальнаго общества при вселенской патріархів, обратило на себя вниманіе и св. Синода Греціи, который окружнымъ посланіемъ извѣстилъ всѣхъ епископовъ и эпитропіи епископій, что ему представлено 26 музыкальныхъ квигъ (нотъ?) византійской системы, составленныхъ покойнымъ іеромонахомъ Арсеніемъ Мулиномъ изъ Кефалленіи. Представившій Синоду сочиненія эти братъ покойнаго проситъ для изданія ихъ содѣйствія Св. Синода, который въ свой чередъ обращается къ содѣйствію монастырей, клириковъ п гражданъ для осуществленія предполагаемаго изданія, въ которое предполагается включить произведенія и другихъ извѣстныхъ учйтелей музыки: по словамъ газетной передачи (№0λόγоς 22 іюля 1899 г.) въ посланій этомъ «восхваляется эта сладкая музыка, смѣсь еврейской и національной греческой музыки».

C.

Археологическія извістія изъ греческихъ газетъ (за первое полугодіе 1899 года). Интереснъйшимъ изъ нихъ представляется намъ извъстіе о реставраціи Св. Софіи Константинопольской. Къ сожальнію газетныя свыдвнія о ней крайне скудны: Константинопольская газета сообщила сперва (К/πολις 30 апрвля, № 95) о выходъ султанскаго повельнія о реставрацін и о возложеніи ея на офицера Кьязпиъ-Бея, члена инспекціонной коммиссіи общественныхъ зданій; затімь, что министерство вакуфовъ образовало изъ двухъ чиновниковъ его (Джемиль- и Фуадъ-эфенди), Кьязимъ Бея и архитектора, имя котораго къ сожаленію не названо, особую коммиссію, которая представила смёту въ 3000 турецкихъ лиръна наиболье неотложныя поправки; смыта эта была утверждена; смыты на дальнъйция починки будуть представляться по мъръ движенія работь (ibid. 25 мая, № 116); наконецъ, помѣщено краткое извѣстіе о началѣ работъ (ibidem 28 іюня, № 143). Можно, кажется, предполагать, что ближайшею цёлью ихъ будетъ исправление повреждений, причиненныхъ Св. Софін землетрясеніемъ 1894 года, и должно над'вяться, что кто-либо изъ проживающихъ въ Константинопол археологовъ воспользуется производящимися работами для ближайшаго изученія храма, мало доступнаго для архитектурныхъ штудій въ обычное время.



Турецкое министерство общественныхъ работъ, по словамъ той же газеты (17 мая, № 109), предписало дирекціи Анатолійскихъ желѣзныхъ дорогъ не разрушать какого-то, находящагося между городомъ Никомпдіей и станціей ж. д. моста, построеннаго якобы Юстиніаномъ: въ спеціальномъ описанія древностей этого города (см. Извѣстія Русск. Арх. Инстит. въ Константинополѣ. II, стр. 141 слл.) мы такого моста не нашли: рѣчь идетъ, можетъ быть, о стѣнѣ водопровода (l. l. стр. 165; рис. № 6) или, что вѣроятнѣе, объ извѣстномъ мостѣ 561 года на р. Сангаріи, верстахъ въ 50 отъ Никомидіи.

Наша замѣтка, напечатанная въ Визант. Врем. 1899 г., стр. 332 с., должна бы содержать упоминаніе еще объ одной древней церкви, открытой въ 1898 г., о которой въ Athenische Mittheilungen 1898, S. 164 сообщается со словъ газеты "Аστυ (20 января 1898 г.) слѣдующее: 'І. Σπαντοῦρος нашель близъ г. Пилоса на мѣстѣ сохранившемъ нмя "Αγ. Πέτρος остатки большой и великолѣпной, по газетному сообщенію, церкви; на томъ же мѣстѣ ранѣе находимы были христіанскія надгробія; а на двухъ колоннахъ, найденныхъ тамъ-же, были надписи: ἐπὶ Κωνστα(ντίνου); при раскопкахъ найдены были «куски пестраго стекла», въ которыхъ авторъ замѣтки удачно предполагаетъ «doch wol Mosaikreste».

Русскимъ оккупаціоннымъ отрядомъ на Критв открыта была въ Реонинъ въ кръпости, въ т. н., очевидно, съ венеціанскаго еще времени «Фортетба», церковь, служившая въ турецкое время складомъ: она находится на первомъ бастіонъ нальво отъ входа въ крыпость, куда христіанамъ при турецкомъ режимъ доступа не было; церковь была очищена вся путемъ раскопокъ, но отъ алтаря и вимы найдены были лишь основанія; установить, во имя какого святого устроена была перковь-не удалось, а потому по возобновленіи ея она освящена была во имя св. Өеодора Трихона въ честь полковника О. Шостака, начальника оккупаціоннаго отряда (Νεολόγος, 16 апрвия). Съ другой стороны, однако, на европейскіе отряды воздвигаются со стороны грековъ обвиненія въ присвоеніи и вывоз'є съ острова «среднев'єковаго оружія и досп'єховъ», найденныхъ въ турецкихъ арсеналахъ въ крепостяхъ: сперва обвиняли въ этомъ англичанъ въ Ираклів, а затёмъ и русскихъ въ Ресимно. Нёкій эллинскій депутать г. Рикаки отправиль даже по этому поводу телеграмму предсъдателю Критскаго собранія, требуя протеста въ случав справедливости этихъ слуховъ (Νεολόγος, 17 и 18 апреля и 12 іюня); никакихъ положительных сведеній однако въ газетахъ не появилось. После введенія на Крит'в закона о древностяхъ, составленнаго г. Каввадіей по образцу греческаго, вывозъ древностей будеть подвергнуть и тамъ такимъже строгимъ ограниченіямъ, какъ въ Греціи, гдѣ по проекту новаго закона о торговать древностями всякая древняя вещь у частнаго лица, не заявившаго о ней эфоріи древностей, будеть подлежать конфискаців.

Турецкія войска, оккупировавшія Өессалію, увезли, какъ изв'єстно, въ Константинополь и хранившіяся въ провинціальныхъ музеяхъ древности античнаго конечно по большей части времени: находимъ однако упоминанія и о вещахъ христіанскихъ временъ; въ Іолкѣ «надписи съ христіанскими символами уцѣлѣли», изъ Алмира-же какіе-то «замѣчательные византійскіе сосуды» пропали (Νεολόγος, 1 января).

Судя по замѣткѣ той-же газеты (4 апрѣля), церковь въ Дафни, объ окончаніи реставраціи которой мы своевременно сообщали (Виз. Врем., 1898 г., стр. 599), находится въ состояніи, которое не можетъ способствовать ея сохранности: земляной полъ плитами не выложенъ, окна не имѣютъ стеколъ и дождь попадаетъ и на мозаики, и на престолъ. За то приближается повидимому и реставрація другого замѣчательнаго храма Греціи въ монастырѣ св. Луки Стирійскаго, хотя одинъ изъ наиболѣе усердныхъ ходатаевъ за христіанскіе памятники Эллады г. Τυπάλδος Κοζάχης умеръ (см. некрологъ его въ Revue des Etudes Grecques, 1899, стр. 239): Министерствомъ Народнаго Просвѣщенія и Духовныхъ Дѣлъ образована коммиссія изъ гг. Омолля, Дерпфельда и Каввадіи для осмотра храма и составленія проекта и смѣты реставраціи его (Νεολόγος, 21 января); будемъ надѣяться, что осуществленіе ея не заставитъ себя ждать долго.

Давно уже утвержденный проектъ авинскаго «Музея Изящныхъ Искусствъ» (см. Визант. Времен., 1898 г., стр. 600) оставался безъ движенія; авторъ проекта г. Εὐταξίας, ставъ снова министромъ, рѣшилъ теперь приступить къ его осуществленію (Νεολόγος, 22 апрѣля).

Корреспонденція изъ г. Пирга подъ заглавіемъ: «χριστιανικόν εύρημα» (Νεολόγος, 16 іюня) сосбщаеть о находкѣ въстѣнѣ возобновляемой церкви св. Аеанасія каменной плиты 0,40—0,24 м. величиною съ трудно читаемой надписью уставными буквами: «όρᾳς, πονηρὲ, τὸ πατάξαν σε βέλος», подъ рельефнымъ изображеніемъ, которое описывается слѣдующимъ образомъ: «архіерейскій набедренникъ съ крестомъ внутри его, архіерейская митра съ якоремъ на ней, два перекрещенныхъ ключа подъ нею, архіерейскій жезлъ и простой стулъ (καρέκλα)». По мнѣнію мѣстныхъ археологовъ изображенныя эмблемы относятся ко св. Аеанасію, какъ папѣ Александріи и ключарю рая, надпись имѣетъ въ виду дьявола п, судя по виду буквъ, принадлежитъ къ XV—XVI в. Странная надпись и эмблемы наводятъ однако насъ на подозрѣніе, не гербъ ли это какой либо изъ временъ венеціанскаго владычества съ изображеніемъ папской тіары и ключей св. Петра; не вѣрится и въ правильность чтенія надпись.

Столь же неясны и подробности, сообщаемыя замѣткою: «σινδών βυζαντινή», перепечатанною изъ какой то авинской газеты въ « $K/\pi$ ολις» (20 апрѣля, № 87): «синдонъ» этотъ принссенъ былъ авинскому митрополиту для представленія его королевѣ. Подробное описаніе его не даетъ однако основаній догадаться, что это было такое: большое ( $2^{1}/_{2}$ —2 мет.) тонкое шелковое покрывало, вышитое разноцвѣтными шелками, по словамъ замѣтки, болѣе походитъ на одѣяло, чѣмъ на саванъ; средину его занимаетъ по мнѣнію владѣльца «вѣнецъ» ( $\sigma$ ті́си,  $\sigma$ ), а по мнѣнію автора замѣтки «гербъ» (οἰχόσημον), состоящій изъ двухъ голубыхъ пальмовыхъ листьевъ въ формѣ полукруга; внутри его находится красный щитъ оригинальной формы вродѣ цвѣточной чашечки, на которомъ вышиты двѣ желтыхъ вѣтки съ цвѣтами вродѣ лилій; вверху красная «рыцарская» корона о пяти зубцахъ. По краю покрывала идетъ широкая гирлянда. Этихъ деталей достаточно, чтобы убѣдиться, что ничего «византійскаго» покрывало это не имѣетъ и принадлежитъ, вѣроятно, новѣйшимъ временамъ.

Изъ современности, но не безъ интереса для занимающихся старинной иконописью, является краткая замѣтка въ газетѣ К/πολις (25 мая, № 116) о нынѣшней аеонской иконописи: именно объ «οίχος τῶν Ἰωχσαφαίων», который пятьдесять лѣтъ уже работаетъ въ скитѣ Капсокаливій (ср. Виз. Врем. 1899 г., стр. 332): иконы этой школы весьма извѣстны на Аеонѣ, и вывозятся особенно въ Россію, гдѣ, якобы, пользуются всеобщею славой. Теперь работаютъ тамъ семеро иконописцевъ, всего же изъ этой школы вышло до 25 учениковъ.

С.

Газетныя извѣстія о древнихъ рукописяхъ. «Евангеліе Іоанна Каливита», украденное въ ноябрѣ 1898 г. изъ Пантократорскаго монастыря на Абонѣ (см. Визант. Времен. 1899, стр. 334), тщетно было отыскиваемо назначенными для разслѣдованія покражи этой патріархіей и турецкими властями коминссіями. Въ концѣ марта оно было найдено абинскою полиціей у похитителя, бывшаго абонскаго монаха, въ его домѣ въ Абинахъ: къ счастію оно не успѣло еще попасть въ какую либо частную коллекцію, откуда ему уже не было бы возврата на св. Гору. (№ ολόγος 24 марта; К/πολις 29 марта, № 70, и № 71, 82, 84 и 111).

Въ половинѣ января греческія власти арестовали въ Калабакѣ (въ Өессаліи) на станціи ж. д. «девять церковныхъ рукописей на пергаментѣ въ золотыхъ (?) окладахъ», которыя нѣкій Δ. Κατσάρος купилъ якобы за 500 драхмъ у какого то пгумена (Νεολόγος, 16 и 24 января); откуда именно происходятъ рукописи, не сообщается; изъ Метеоръ быть онѣ не могутъ, т. к. оттуда рук. давно уже перенесены въ Абинскую Національную библіотеку; туда же, надо надѣяться, поступятъ и эти девять рукописей. Во время турецкой оккупаціи изъ г. Алмира исчезли историческіе документы, хранившіеся тамъ въ обществѣ «'Ορθρός» (Νεολόγος, 1 января).

О документахъ, пожертвованныхъ амисійскимъ митрополитомъ Аненмомъ Алексудисомъ въ архивъ патріархій (см. Виз. Врем. 1899, стр. 335), находимъ слѣдующія подробности (К/πολις, 23 іюня, № 139): документы эти отчасти въ оригиналахъ (иные на пергаментѣ), отчасти въ копіяхъ и изданіяхъ, касаются исторій Эпирскихъ и Македонскихъ митрополій съ половины XVII до половины XIX вѣка и образуютъ томъ въ 1300 страницъ, которому дано названіе: Κῶδιξ ἀνδίμου ἀλλεξούδη. С.

Экснурсія М. Гедеона на Авонъ. По постановленію Синода Константинопольской патріархіи предстоить изданіе «Великаго Евхологія» (Мє́ $\gamma$  $\alpha$  Εὐχολόγιον), осуществленіе котораго возложено на великаго хартофилака

г. Мануила Гедеона. Для начала этого нелегкаго предпріятія г. Гедеону поручено «изслѣдовать научнымъ образомъ всѣ литургическія рукописи и всѣ древніе евхологіи», хранящіеся въ различныхъ монастыряхъ. Неутомимый труженикъ, уже двадцать пять лѣтъ работающій на пользу исторіи и церкви, отправился на Авонъ какъ для этой гигантской работы, такъ и ради другого общирнаго труда своего «ἐπισκοπικοὶ πίνακες» (Κ/πολις, 26 мая, № 117).

Библіографическія замѣтки изъ греческихъ газетъ (за первую половину 1899 года).

О стать В П. Папагеоргіу: «κείμενα άγιογραφικά», напечатанной вътріестской газет Νέα Ήμέρα, № 1259, 15 (27) января 1899 г., см. Визант. Времен. 1899 г., стр. 282.

Хр. А. Пападопуло, профессоръ богословской школы въ Крестномъ монастырѣ близъ Герусалима, въ статьѣ: «Ψευδο-Νικήτας ο Παρλαγῶν καὶ ο νόθος βίος τοῦ πατριάρχου Φωτίου», помѣщенной въ той же газетѣ (№ 1280, 11 (23) іюня), излагаетъ изслѣдованіе А. Пападопуло-Керамевса (см. Визант. Временникъ 1899 г., стр. 13—38), признаетъ доказательства его неопровержимыми и единственнымъ недостаткомъ считаетъ отсутствіе, обѣщаннаго правда авторомъ, особаго изслѣдованія объ источникахъ, которыми пользовался предполагаемый фальсификаторъ; о напечатанныхъ рядомъ возраженіяхъ В. Г. Васильевскаго рецензентъ п не упоминаетъ.

А. Пападопуло-Керамевсь въ той же газеть (№ 1269, 26 (7) апръля) помъстиль статью: «Пροσχυνητάριον Άρσενίου. 1512—1520», по поводу изданія Г. Мавромматиса и Г. Арванитакиса, носящаго такое заглавіе (см. о немъ Вухапт. Zeitschrift. 1899, стр. 582 сл.); проскинитарій этоть оказывается пзданнымъ уже четыре раза по гречески и переведеннымъ на русскій языкъ арх. Леонидомъ; авторъ его Арсеній Калудисъ жилъ не въ XVI а въ XVII въкъ († 1693 г.) и самъ въ Палестинъ не былъ. Репензентъ указаль издателямъ и прежнія изданія «проскинитарія» и свидътельства объ его авторъ и избавилъ такимъ образомъ лицъ менъе его свъдущихъ въ паломнической литературъ отъ опасности принять на въру утвержденія издателей о времени изданнаго ими текста.

Въ той же газеть (№ 1262, 5 (17) февраля) маститый А. Саба напечаталь горячее письмо по поводу проекта «Венеціанскаго Института» (см. выше, стр. 295) объ изученій «памятниковъ венеціанской цивилизацій» на о. Крить. Греческій историкъ съ негодованіемъ относится къщьли этой экспедицій «подтвердить написанное проф. Мольменти положеніе, что венеціанская культура и даже венеціанскій діалектъ цвътетъ еще на Востокъ, упорно борясь съ натискомъ Славянъ, Турокъ и Грековъ». Онъ напоминаетъ, что венеціанскій сенатъ трижды единогласно отказывалъ Критянамъ въ устройствъ на островъ греческой типографіи для печатанія церковныхъ книгъ; что школъ на Крить не устраивали и пожертвованія на нихъ передавались въ Падуанскій университетъ. Крит-

ская школа иконописи, по митнію А. Сасы, выпла пзъ впзантійской традпціи «и ни Тинтореттъ, ни иной живописецъ не посъщаль острова». Единственнымъ памятникомъ «венеціанской цивилизаціи» остаются кртопости, воздвигнутыя для удержанія въ покорности Грековъ ихъ же руками: «въ библіотекъ св. Марка хранится оффиціальная роспись Кастрофилака, гдъ точно опредълены подати съ каждаго селенія на сооруженіе и починку кртостей. Эти кртости вст уже прекрасно фотографированы путешественниками. Венеціанцы могутъ быть спокойны, что никто не разрушилъ известковыхъ и мраморныхъ львовъ св. Марка; изъ изученія же венеціанскихъ кртостей на Крить ничего не выиграетъ ни наука вообще, ни венеціанская культура»... «Что сказали бы сами Венеціанцы, если бы посль освобожденія Италіи Вънская Академія послала коммиссію для изученія кроатскихъ лагерей?»

Едва ли однако почтенный авторъ вполнѣ правъ: судя по извѣстіямъ съ Крита для вящшаго умиротворенія острова крѣпости во многихъ городахъ разрушаются. Но изучать ихъ, конечно, едва ли для кого либо кромѣ Венеціанцевъ интересно.

М. Γεδεών напечаталь въ газеть «Κ/πολις» (10 іюня 99 г., № 128) статью: «ή καλαισθησία εν ταϊς βυζαντινῶν διασκεδάσεσιν», которая была прочтена имъ на концерть, устроенномъ Г. Пахтикомъ (см. выше стр. 296 сл.); вслъдъ за неизбъжнымъ у Эллиновъ риторическимъ введеніемъ, гдъ почтенный великій картофилакъ сравниваетъ себя съ Марсіемъ, боящимся Аполлона, приводятся ходячія извъстія объ органахъ и пъніи въ циркъ и во время различныхъ церемоній, о древнихъ статуяхъ, украшавшихъ различныя зданія, о великольпіи ихъ, о художественномъ убранствъ церквей, и т. п., откуда и выводится, что въ теченіе одиннадцати въковъ изящныя искусства украшали всякое собраніе или празднество въ видъ ли монаха или свътскаго ученаго или художника, «проявляя обыкновенно почтенный и серьезный духъ».

Краткая статья К. Спанудиса: Εἰχονογραφία Β' τῆς βαπτίσεως τοῦ Χριστοῦ, перепечатанная изъ журнала «Ἐχχλησιαστική λλήθεια» (Κ/πολις, 9 января, № 6), содержить лишь вторую часть оригинала («Α' τῆς Γεννήσεως» не перепечатана) и даеть краткій очеркь изображеній Крещенія, для чего авторь обладаеть достаточной компетенціей (ср. Визант. Врем. 1899 г., стр. 328): но не слёдовало бы ему о рельефахъ ампуль говорить «ἀρχαιότατον ἀνάγλυφον τῆς ἐν Μόνζα τῆς Ἰταλίας ἐχχλησίας» и не мёшало бы обратить вниманіе своихъ читателей на извёстное, находящееся тамь же въ Константинополь въ Оттоманскомъ музев, рельефное изображеніе Крещенія (см. Вузант. Зеіtschr. 1892 стр. 575 сл.). Появился проспекть того же г. Спанудиса о предполагаемомъ изданіи мозаикъ Дафни (см. Визант. Врем. 1899, стр. 328), но осуществленіе изданія зависить повидимому отъ числа подписчиковъ; объявленіе напечатано достаточно чисто, на хорошей бумагь, но трудно, конечно, надъяться, чтобы рисунки могли конкурировать съ объщаннымъ французскимъ изданіемъ того же храма.

По поводу тронаря: «Κύριε, ή εν πολλαίς άμαρτίαις περιπεσούσα γυνή» (см. выше стр. 297) въ газетв «К/томс» появился рядъ статей. Анонимная заивтка (14 апрвля, № 81) доказываеть, что содержание тропаря взято изъ соотвътственнаго евангельскаго чтенія въ великую среду о блудницъ, помазавшей ноги Христа миромъ, и что распространенное преданіе о томъ, что сложившая тропарь Кассіана имівла въ виду себя и свою связь съ имп. Ософиломъ, является совершенно неосновательнымъ. Замътка въ савдующемъ № (16 апрвля, № 85) говорить лишь о трудности исполненія тропаря и о лучшихъ півцахъ въ церквахъ Константинополя. Врачъ Ά. Τ(ουργούτης) написаль статью (въ № 86), гдв доказываетъ, что ни изъ чего не следуеть, чтобы евангельская жена была грешницей, и къ ней тропарь относиться, следовательно, не можеть. Анонимная замётка въ томъ же Л: сообщаеть, что нъкій русскій профессоръ, бывшій въ Константинопол'в прошлымъ л'втомъ (покойный г. Красносельцевъ?), говорилъ, что по его изследованіямъ авторъ тропаря-не взеёстная Кассіана, а некая блудница Касія. На это А. Тургутись отвітиль новой статьею (24 апрыя, № 90): ожидая доказательствь мевнія русскаго профессора, онъ приводитъ цитату изъ Папарригопулло (Історія, III с. 669) объ Икасін (Еіхабіа) и предполагаеть, что Кабіа и Каббіачі суть испорченныя формы того же имени; большая часть статьи трактуеть объ евангельскихъ женахъ, помазавшихъ ноги Христа. Наконецъ, Д. Г. Мостратос въ стать В: «ή ποίησις εν τῷ χριστιανισμῷ» (3 мая, № 97) послы общих в разсужденій объ языческой и христіанской греческой музыкі, подкрыплясмыхъ длинною цитатою изъ Р. Вагнера, опять таки возвращается къ тропарю «Касіи, жившей при имп. Миханл'в Косноязычномъ», и приводить переводъ его на новогреческій языкъ, сділанный съ сохраненіемъ разміра подлинника І. Полемисомъ.

Во всей этой контроверсіи всего характерніве, что никто изъ участниковъ и не упомянуль объ изслівдованіи Крумбахера: «Kasia» 1896 года и не потрудился обратиться къ византійскимъ историкамъ.

Γ. Πρωγάκης, профессоръ церковной музыки въ Халкѣ, напечаталъ (Κ πο-λις, 25 іюня, № 141) статью: «ὁ Άριστόξενος καὶ ἡ ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ», въ которой, приведя длинную цитату изъ книги  $\Delta$ . Χ. Σεμιτέλου Ἑλληνικὴ μετρικὴ (§ 131 σ. 181), добавляетъ свои объясненія, касающіяся теоріп церковной музыки и ея отличія отъ современной европейской.

Вь стать В: «ἐξ Ἄθω» (Κ πολις, 25 мая, № 133) анонимный авторъ, желая рѣшить вопросъ о написаніи имени монастыря Вατοπαιδίου (или Вαтоπειδίου), обратился къ одному изъ старцевъ его, который и разсказальему въ объясненіе перваго написанія давно извѣстное «преданіе» о рномъ Аркадіи и кустѣ (βάτος): (см. Барскаго, по изданію Палест. Общества т. III, стр. 190; Письма Святогорца. 1850. т. II, стр. 205 и др.).

Корреспонденція изъ Бурдура (въ Конійскомъ вилайств) содержитъ краткое описаніе современнаго города (К/ $\pi$ о $\lambda$ 15, 29 марта, N270).

Перепечатанная въ той же газеть (7 апрыя, № 78) изъ календаря,

пзданнаго газетою «Астир тис Аматойиси, статья еп. Анениа Алексудиса: «ίστορική περιγραφή της πόλεως Άμισου» даетъ краткое изложение исторіи города, исчисленіе знаменитыхъ уроженцевъ его и святыхъ, и кратчайшій очеркъ современнаго состоянія города. Гораздо содержательнье «περιγραφή τοπο θεσίας καὶ σωζομένων ἀρχαίας Άμισοῦ (Καρά Σαμσόν)» Χ. Παπατεορτίαμε (К/πоλις, 13 и 15 мая, №№ 106 и 108), представляющая подробное описаніе м'Естоположенія древняго города, хотя остатками его являются лишь каменоломни, пещеры да гробницы: изъ черепицъ, въ пещерахъ и въ курганахъ. Нъкоторыя этимологическія и историческія соображенія автора довольно сомнительны, но описаніе можеть быть полезнымъ руководителемъ для путешественниковъ и отчасти дополняетъ подобное же описаніе Самсуна Г. Папагеордіади (Изв'ястія Русск. Арх. Инст. въ К-поль. III. 1898, стр. 218-226; гдъ къ сожальнію не издана составленвая авторомъ карта), изъ котораго некоторыя фразы перешли в въ это описаніе, написанное впрочемъ самостоятельно и пом'вченное 28 апр. 1899 г. (см. выше стр. 256).

Недурное описаніе пути по Ж. Д. изъ Константинополя въ Адріанополь и описаніе послѣдняго даетъ «Ίχνεύμων» въ газетѣ Κ/πολις (16 іюня, № 133): въ описаніи мечети султана Селима II мы не находимъ, къ сожалѣнію, подробностей о колоннахъ ея, по которымъ можно было бы судить объ основательности разеказовъ о перенесеніи колоннъ въ Адріанополь изъ Солуни.

Проф. Димитріадись напечаталь двѣ популярныхъ и не содержащихъ ничего новаго статьи: «ἡ λίμνη Γεννησαρέτ» (Κ/πολις, 13 апрѣля, № 83) и «τὸ ὅρος τῶν Ἐλαιῶν» (ib. 8 мая, № 102), принадлежащія, вѣроятно, къ курсу библейской географіи. Еще менѣе содержательна анонимная статья «ἡ πόλις Ἱερουσαλημ» (ibid. 7 мая, № 101), авторъ которой и не слыхаль, видимо, объ архивѣ Телль-эль-Амарны... Статьи А. Тургути «Αἰγύπτου δαυμάσια»: ὁ Νεῖλος (Κ/πολις, 3 мая, № 97: Νεῖλος — νέα ἰλύς!) и «Σρίγξ ἡ μεγίστη» (ibid. 22 мая, № 114) представляютъ: первая компиляцію, вторая воспоминаніе туриста.

Въ «Νέα Ἡμέρα» помѣщены переводы статей: П. Ландау о Самосѣ (№№ 1277, 1278 и 1279, изъ Neue Freie Presse) и адмирала Маркхама о Метеорахъ (№ 1278, изъ какого-то, не указаннаго точно, англійскаго журнала), та и другая говорять лишь о современности. Статья «ἡ νεοελληνική γλῶσσα καὶ φιλολογία ἐν Εὐρώπη» (Κ/πολις, 11 февраля, № 33) сообщаеть объ открытіи византійскаго семинарія при Мюнхенскомъ университетѣ и содержить переводъ рѣчи проф. К. Крумбахера (см. Визант. Времен. 1899, стр. 317).

Замътка: «φιλελληνική ἐφημερίς ἐν Εὐρώπη» (Νεολόγος, 18 февраля) содержить выдержку изъ письма «филеллиновъ»: амстердамскаго профессора греческаго языка, Н. С. Muller'а, издававшаго прекратившійся трехмъсячникъ «Ἑλλὰς», и американца D-r. Achill'a Rose, «автора многихъ сочиненій о христіанской Греціи», которые находять полезнымъ и желательнымъ, чтобы какой-либо богатый грекъ далъ средства на изданіе «въ Европъ» журнала, цъль котораго «писать правду» о Греціи и Грекахъ и «опровергать сикофантовъ»....

«Κ/πολις» (8 апрѣля, № 79) отмѣчаетъ появленіе книгъ іерод. Өеофила Пасхалидиса: «ὁ ἄγιος Ἰωνᾶς» (митрополитъ Московскій) и «περὶ ἐνώσεως τῶν ἐκκλησιῶν ἐπὶ τῆ ἐγκυκλίφ τοῦ πάπα Λέοντος  $\Pi^{\nu}$ » (переводъ отвѣта на энциклику профессора Московской Духовной Академіи Ал. Бѣляева). Та же газета (24 февраля № 44) сообщаетъ о выходѣ въ Парижѣ «большой книги объ исторіи города Скодра, бывшаго французскаго консула Александра де-Гранъ» (= Degrand), а Νεολόγος (9 апрѣля 99 г.) объ «Ἱστορία τῆς νήσου Κρήτης ἀπὸ τῶν ἀρχαιοτάτων μεχρὶ τῶν καθ' ἡμᾶς χρόνων ὑπὸ τοῦ πρῷην γυμνασιάρχου Β. Ψιλάκη».

C.

Изданіе бестьть Фотія. Великій логоветь С. Аристархись въ Константинопол'в предприняль изданіе 83 бесть Фотія. Изданіе будеть состоять изъ двукъ томовъ іп 4°, съ общимъ введеніемъ о д'ятельности Фотія, съ комментаріями къ каждой отд'яльной бесть и съ приложеніемъ портрета этого патріарха. Ц'яна каждаго тома составить 10 франковъ золотомъ. Издатель приглашаетъ подписаться на это изданіе.

† Профессоръ П. А. Лашкаревъ. Въ ночь на 28 августа 1899 года въ городѣ Кіевѣ внезапно скончался профессоръ каноническаго права въ двухъ мъстныхъ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ-духовной академіи и университет В Петръ Александровичъ Лашкаревъ. Въ лицъ скончавшагося профессора означенныя учрежденія и русская наука перковнаго права понесли большую потерю. П. А. Лашкаревъ родился въ 1833 году, въ семь в священника курской губерніи, учился въ курской духовной семинаріи и кіевской духовной академін, въ которой и окончиль курсь въ 1859 году первымъ по списку магистромъ. Въ томъ же году онъ былъ избранъ совътомъ кіевской академіи на должность баккалавра по канедръ каноническаго права и церковной археологіи, а черезъ шесть леть, 29 января 1866 года, быль возведень въ званіе экстраординарнаго профессора академін. Въ 1869 году, со введеніемъ новаго академическаго устава, преподаваніе церковной археологіи было отділено оть канедры каноническаго права, и П. А. Лашкаревъ съ того времени сталъ читать лекціи по одному только каноническому праву. По сообщенію «Трудовъ кіевской духовной академін» (1899, октябрь, стр. 127), лекцін почившаго, съ самаго начала его пренодавательской дёятельности, отличались серьезностью, основательностью и самостоятельностью. Ревизовавшій въ 1874 году кіевскую академію, по порученію Св. Синода, покойный московскій митрополить Макарій, изв'єстный русскій богословь и историкь, сділаль о профессорів **Лашкаревъ слъдующій отзывъ: «весьма способный и знающій свою** науку преподаватель; лекціи читаетъ несп'єшно, разсудительно, спокойно».

Византійскій Временникъ.

31-го августа 1885 года П. А. Лашкаревъ быль избранъ приватъ-доцевтомъ кіевскаго университета св. Владиміра по каоедр'в церковнаго права и съ того времени читалъ здесь лекціи непрерывно до дня своей кончины, получивъ въ 1891 году званіе и. д. экстраординарнаго профессора. Важнъйшая заслуга П. А. Лашкарева, какъ профессора, состояла въ томъ, что онъ вполнъ самостоятельно преподаваль и разработываль науки каноническаго права и церковной археологіи. И въ той, и въ двугой области знанія онъ работаль по первоисточникамь и архивнымь матеріаламь. Результатомъ его ученыхъ занятій были следующія сочиненія: 1) «Объ отношеніи древней христіанской церкви къ римскому государству» (Кієвъ. 1873), 2) «Отношеніе римскаго государства къ религіи вообще и къ христіанству въ особенности до Константина Великаго включительно» (1876), 3) «Право церковное въ его основахъ, видахъ и источникахъ» и 4) «Церковно-археологическіе очерки, изследованія и рефераты» (1899). О послъдней книгъ покойнаго ученаго своевременно было сдълано сообщение и на страницахъ «Византійскаго Временника» (т. VI, вып. 3 и 4, стр. 583—584). Независимо отъ профессорской и учено-литературной дъятельности, П. А. Лашкаревъ много и плодотворно потрудился въ качествъ члена-учредителя ученыхъ обществъ церковно-археологическаго при кіевской духовной академіи и историческаго Нестора Літописца при кіевскомъ университеть, а также по званію члена комитета по устойству и украшенію Кіево-Владимірскаго собора.

#### И. Соколовъ.

+ Селевкійскій митрополить Герасимъ Яредъ. 12-го сентября 1899 года въ деревив Каронъ, Селевкійской, въ патріархать Антіохійскомъ, епархін, скончался мъстный митрополить Герасимъ Яредъ, небезызвъстный для занимающихся византійской исторіей. Покойный митрополить родился въ 1840 году, въ арабской семь простаго званія, учился первоначально въ богословской школь въ Дамаскъ, при антіохійской патріархіи, а потомъ въ патріаршей школ'в на Фанар'в, въ Константинопол'в, где былъ постриженъ въ монашество. Въ 1862 году онъ прибыль въ Россію п поступилъ, для продолженія образованія, въ Московскую духовную семинарію, по окончаній курса коей быль прянять въ число студентовъ С.-Петербургской духовной академін, гдё съ отличіемъ окончилъ курсъ въ 1869 году. По окончаніи образованія въ академіи, о. Герасимъ, какъ человъкъ талантливый и трудолюбивый, быль оставлень при академіи въ званій привать-доцента по исторіи византійскаго государства и церкви и состояль въ этой должности до 1873 года. Въ тоже время о: Герасимъ, въ теченіе трехъ льть, преподаваль греческій языкъ въ с.-петербургской духовной семинаріи, а затёмъ быль ректоромъ духовныхъ семинарій во Псков'в и Ригів им'вя санъ архимандрита. Оставивъ службу въ Россіи, о. Герасимъ въ 1883 году отправился въ Герусалимъ, куда былъ приглашенъ мъстнымъ патріархомъ Никодимомъ, и состояль здъсь

главнымъ і фокириксомъ і фрусалимскаго патріаршаго престола. Когда патріарховъ антіохійскимъ быль избранъ (въ 1885 году) Герасимъ, одинъ изъ митрополитовъ ісрусалимскаго престола, то о. Яредъ вибств съ нимъ отправился въ Дамаскъ. Здёсь въ 1889 году онъ былъ избранъ на Селевкійскую митрополичью канедру, которую съ честью и занималь до самой своей кончины. Въ званіи селевкійскаго митрополита, владыка Герасниъ особое внимание обращаль на религиозно-нравственное просвъщеніе своей паствы и, какъ отличавшійся даромъ слова и рѣдкимъ краснорвчіемъ, много сдвавль въ этомъ отношеніи. Послв низложенія антіожійскаго патріарха Спиридона (въ 1897 году), митрополить Герасимъ Яредъ быль однимъ изъ кандидатовъ на постъ антіохійскаго патріарха. но священный антіохійскій синодъ избраль на антіохійскій престоль даодикійскаго митрополита Мелетія. Митрополить Герасимъ быль вфрныиъ и опытнымъ помощникомъ новоизбраннаго патріарха Мелетія по управленію антіохійскою церковью, и внезапная его смерть отъ простуды, полученной во время повздки по Селевкійской епархіи, вызвала въ Сиріи глубокую и искреннюю скорбь.

Какъ ученый, митрополить Герасимъ Яредъ извістенъ, главнымъ образомъ, своею магистерскою диссертацією, подъ заглавіемъ: «Отзывы о св. Фотін, патріарх в Константинопольском в, его современников в-въ связи съ исторіей политическихъ партій византійской имперіи. С.-Петербургъ. 1874. Стр. 257». Сочиненіе первоначально печаталось на страницахъ «Христіанскаго Чтенія» за 1872 и 1873 годы. Къ книгъ тщательно обозрѣваются источники эпохи патріярха Фотія, по поводу коихъ выскавываются взгляды оригинальные, не потерявшіе значенія и въ настоящее время. Кром'в того, въ журнал'в «Странникъ» митрополитъ Герасимъ напечаталь статью подъ заглавіемь — «При какихь условіяхь могло бы имъть мъсто законное соединение церквей» (1869 г., октябрь и ноябрь), и біографію ісрусалимскаго патріарха конца XVIII и начала XIX въка Аненма (1867 г., декабрь, стр. 5-25), а въ «Христіанскомъ Чтеніи» за 1869-1873 годы помъстиль рядъ очерковъ о церковно-общественной жизни на востокъ, подъ заглавіемъ — «Въсти съ Востока». Наконецъ, во время пребыванія своего на служов при патріарх і і ерусалимском в Никоднив, онъ перевель съ греческаго языка на арабскій «Исторію христіанской перкви», при помощи коей арабы впервые познакомились съ историческими судьбами христіанства.

И. Соколовъ.

#### Памяти Профессора Э. Добберта.

30 сентября сего года въ Герсау, у Фирвальштедскаго озера скончался одинъ изъ благороднъйшихъ людей, труженикъ науки — проф. исторіи искусствъ, Эдуардъ Доббертъ.



Покойный оставиль крупный следь въ исторической науке своими многочисленными трудами, большая часть которыхъ посвящена памятникамъ византійскаго искусства, исторіи этого искусства. Это быль византинисть по своимъ научнымъ симпатіямъ и на протяженіи более чёмъ четвертивековой научной деятельности онъ работаль неуклонно въ этой области, пріобревши въ научномъ міре почетную известность; въ исторіи византиноведёнія его имя будеть всегда упоминаться среди первыхъ важныхъ деятелей, потрудившихся для изученія византійскаго искусства, пролившихъ много света на начальную исторію его, на значеніе его въ общей исторіи искусства.

Проф. Доббертъ, не смотря на нѣмецкое происхожденіе, по воспитанію, своему первоначальному и высшему образованію, принадлежитъ Россіи, связи съ которой — по своимъ научнымъ симпатіямъ — не прерывалъ, и служилъ, знакомя западно-европейское общество съ ея современной и прошлой культурой, то съ трудами русскихъ ученыхъ въ спеціальной области его занятій.

Почтить память покойнаго Добберта въ силу всего вышесказаннаго нашъ долгъ. Наше краткое, скромное слово да послужить выраженіемъ того чувства благоговъйной памяти къ покойному, которое мы лично питаемъ къ нему, какъ къ дъятелю науки, какъ къ человъку, и которое раздъляется всъми, знавшими его или по его научнымъ трудамъ, по его педагогической дъятельности, или по дружескому общенію съ нимъ.

Эдуардъ Доббертъ родился въ 1839 г. 13 (25) марта въ С.-Петербургѣ, гдѣ отецъ его былъ придворнымъ лейбъ-хирургомъ; прадѣдъ его переселился въ Россію язъ Саксоніи 1). Здѣсь въ Петербургѣ и отчасти въ Выборгѣ въ нѣмецкой школѣ онъ получилъ первоначальное образованіе. Въ 1857—60 гг. онъ занимается исторіей въ университетахъ Дерптскомъ, Іенскомъ, Берлинскомъ и Гейдельбергскомъ; въ послѣднемъ университетѣ получаетъ степень доктора за сочиненіе «О сущности и кругѣ дѣятельности Missi dominici». До 1869 г. онъ преподаетъ исторію въ частныхъ училищахъ С.-Петербурга; а ранѣе въ 1866 г. — издавалъ газету «S.-Petersburger Wochenschrift», главную задачу которой составляло ознакомленіе нѣмецкихъ читателей съ современной и прошлой культурной жизнью Россіи. Этой-же цѣли служили многія его статьи о русскихъ художникахъ, появившіяся позже, о чемъ скажемъ далѣе.

Интересъ къ исторіи искусствъ взялъ перевѣсъ въ Доббертѣ предъ другими его интересами, и онъ рѣшаетъ посвятить свои труды спеціально этой области; вмѣстѣ съ этимъ онъ переселяется въ Германію.

Пребываніе въ Россіи, знакомство съ многочисленными памятниками древне-русскаго искусства и византійскаго — въ музеяхъ столицы, въ Публичной Библіотекъ—несомнънно были одной изъглавныхъ причинъ,



<sup>1)</sup> Свёдёнія о жизни и трудахъ покойнаго подробно переданы въ некрологъ М. G. Z. въ Kunstchronik, M 3 (1899/1900).

почему въ избранной имъ области занятій византійское искусство составило главный предметь его научныхъ трудовъ. Съ цёлью лучшаго ознакомленія съ памятниками того-же искусства онъ лётомъ 1869 года предпринимаетъ научное путешествіе по Россіи, и занимается въ Новгороді, Москві, Кіеві. Позже уже, переселившись заграницу, гді въ 1869—70 г. въ Мюнхені слушаль спеціальные курсы по искусству у Брунна, Мессмера, занимался въ богатыхъ художественныхъ собраніяхъ, библіотекі, онъ вновь посінаетъ Петербургь и въ теченіи десяти місяцевъ занимается въ Христіанскомъ Музеі Академіи Художествъ 1), въ Публичной Библіотекі, въ Эрмитажів.

Для большаго ознакомленія съ средневъковыми памятниками искусства вообще проф. Доббертъ въ 1871-1872 гг. предпринимаетъ путешествіе по Италіи, прекрасное знаніе памятниковъ которой, особенно эпохи ранняго Реннессанса, обнаруживается въ последующихъ его научныхъ трудахъ; и предметомъ своего научнаго труда, давшаго ему право чтенія лекцій въ Мюнхенскомъ Университеть, послужиль художникъ этого времени — Никколо Пизано: "Über den Stil Niccolò Pisano's und dessen' Ursprung» (München, 1873). Весной 1873 года онъ сталъ приватъ-доцентомъ названнаго Университета, но читать лекцій въ немъ ему не пришлось, такъ какъ вскоръ былъ приглашенъ преемникомъ Эггерса на канедру исторіи искусствъ въ Берлинскую Академію Художествъ и въ Академію Архитектуры и Индустріи, переименованную позже въ Высшую Техническую школу; въ этихъ обоихъ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ покойный и читаль лекціи до конца жизни. Съ 1874 по 1877 гг. читаль онъ исторію искусствъ въ Берлинской школь искусствъ. Библіотека Академіи Художествъ находилась въ заведываніи Добберта и онъ составиль образцовый каталогъ ея.

Кром'в этого онъ исполнять массу почетных обязанностей, щедро уд'вляя свои досуги общественнымъ д'вламъ. Съ 1879 г. онъ состоялъ сочленомъ Императорскихъ Музеевъ при отд'вленіи гравюръ и памятниковъ среднев'вковыхъ и реннессанса; съ того-же года сд'вланъ пожизненнымъ членомъ сената Академіи Художествъ; въ Высшей технической школ'є, въ 1884—85, 93—94 гг. былъ предс'вдателемъ архитектурнаго отд'вленія, въ 85—86 г. Ректоромъ, въ 86—87 г. проректоромъ, а съ 1889 г. — сенаторомъ той же піколы.

Покойный быль также членомъ многихъ научныхъ обществъ: нѣмецкаго Археологическаго Института, почетнымъ вольнымъ общникомъ С.-Петербургской Академіи Художествъ (съ 1878 г.), и Московскаго Археологическаго Общества (съ 1880 г.).

Кром' вышеупомянутых научных путешествій имъ предпринимался



<sup>1)</sup> См. его подробное описаніе всего Музея Академім Художествъ, систематическое, указывающее на общирное знакомство его съ литературой предмета «Ein Gang durch die öffentlichen Sammlungen der S.-Petersburger Akademie der Künste». S.-Petersburg 1872.

въ каникулярное время рядъ другихъ— по Италіи, Англіи, Франціи, Германіи.

Таковъ бъглый очеркъ его дъятельности. Переходя къ научнымъ его трудамъ, мы остановимся также вкратцъ на нихъ, указавъ на общее ихъ значеніе.

Главный предметь научныхъ трудовъ проф. Добберта, какъ сказано уже, составляль византійское искусство. Памятники этого искусства были отлично знакомы нашему ученому, какъ изъ личнаго изученія ихъ на мъсть, такъ и по многочисленнымъ изданіямъ, изследованіямъ, доступнымъ ему, конечно, не въ такой степени, какъ у насъ въ какой-нибудь университетской библіотекъ. Широко понимая задачи научнаго изслъдователя, онъ не закрываль глаза на факты, открывающіеся ему при изследованіямъ, и въ то время, когда византійское искусство въ Германіи еще не составляло такого предмета, которому посвящалось много статей, изследованій (какъ теперь), когда тенденціозно ограничивалась его роль и значеніе въ общей исторіи искусствъ, въ его вліянів на западное искусство (какъ, впрочемъ, нъкоторыми изслъдователями дълается и теперь), когда начальные памятники -- спеціально его, какъ такового, съ опредвленными чертами, отодвигались то къ эпохв Юстиніана, то къ VII— VIII в. и т. д., онъ въ рядъ статей, критическихъ замътокъ, очерковъ изследуетъ памятники этого искусства, старается уяснить начала его, ввести въ область точно извъстныхъ по своему происхождению памятниковъ рядъ неопределенныхъ, или неправильно определяемыхъ, правильно поставить вопрось о вліяніи его на западное искусство, и показать таковое въ извёстныхъ памятникахъ. Правда, вопросъ о началахъ византійскаго искусства и теперь еще, можно сказать, остается открытымъ, но матеріалъ для ръшенія его собирается, какъ собираются въ изданіяхъ, изследованіяхъ самые памятники искусства: христіанская археологія одна изъюныхъ историческихъ наукъ и въ ней покойному Добберту должно быть отведено почетное мъсто. Одно изъ капитальныхъ произведеній Добберта — это иконографія Тайной Вечери; ей посвящена имъ одна изъ раннихъ работъ ero «Die Darstellung des Abendmahls durch die byzantinische Kunsto (Leipzig, 1872) и рядъ статей, къ сожалънію, не оконченныхъ въ части, касающейся памятниковъ западнаго искусства, помещавшихся въ журнале Repertorium für Kunstwissenschaft съ 1890 г. подъ заглавіемъ «Das Abendmahl Christi in der bildenden Kunst bis gegen den Schluss des 14. Jahrhunderts» 1). Это самая подробная иконографія Тайной Вечери, просл'яженная постепенно въ своемъ рост'я отъ древивищихъ изображеній въ катакомбахъ и особенно широко и подробно въ памятникахъ византійскаго искусства; изследователемъ привлекаются всв известные памятники въ различныхъ областяхъ монументальнаго искусства и художественной индустріи: миніатюры рукописей, фрески и



<sup>1)</sup> XIII, 281-292; 363-381; 423-442; XIV, 175-208; 451-462; XV, 357-384, 506-527.

мозаика церквей, церковныя одежды, сосуды, отдѣльныя иконы и т. д.; памятники разбиваются по группамъ, дѣлается ихъ характеристика, точное опредѣленіе времени, они ставятся въ связь и зависимость отъ данныхъ священнаго писанія, апокрифовъ, чиновъ и обрядовъ церкви, и т. п.; такимъ образомъ они разсматриваются всесторонне и читатель на отдѣльномъ изображеніи вводится въ глубь христіанскаго искусства, въ его различныя эпохи, знакомится съ духомъ и задачами его. Это въ общемъ образцовая и высокополезная работа и по богатству матеріала, и по методу разработки его.

При знаніи русскаго языка — памятники византійскаго искусства на русской почвѣ, и собственно древне-русскаго широко привлекаются авторомъ въ данномъ трудѣ, какъ и во многихъ другихъ.

Большинство этихъ другихъ трудовъ написано покойнымъ ученымъ по поводу появлявшихся въ свътъ изследованій; онъ одновременно съ опенкой ихъ даваль самъ рядъ своихъ изследованій, наблюденій, имеющихъ весьма важное значеніе. Изъ множества этихъ трудовъ назовемъ: «Zur Entstehung der Kruzifixes» 1) — по поводу книги Штокбауера «Kunstgeschichte des Kreuzes»; авторъ обращаетъ здёсь справедливо вниманіе на древивищія изображенія Расиятія въ барельефахъ церкви св. Сабины въ Римъ, на таблеткъ изъ слоновой кости Британскаго музея. «Zur Geschichte d. frühmittelalt. Miniaturmalerei» 2), гдв излагаеть со своими замвчаніями подробно изследованіе русскаго ученаго К. Гёрца: О состояніи живописи въ свверной Европъ отъ Карла Великаго до начала Романской эпохи (IX и X столетія), по неописаннымъ и неизданнымъ миніатюрамъ въ рукописяхъ, хранящихся въ церковныхъ, публичныхъ и частныхъ библіотекахъ въ Бельгіи и Германіи (М. 1873). «Zur Geschichte der Elfenbeinsculptur» 3), гдв въ спеціальной главв затрогиваеть «византійскій вопросъ»; высказывается правильный взглядъ на византійское происхожденіе равенискихъ мозаикъ, на мелкіе памятники художественной индустрін, въ целомъ ряде памятниковъ отменаются черты нарождающагося византійскаго искусства, причемъ указанный эпитеть прилагается къ памятникамъ IV-V въка; весьма ценны здесь замечанія и характеристики памятниковъ слоновой кости IV-VI в., относимыхъ имъ къ византійскимъ; правильность этого отнесенія подтверждается бол'є новыми изсл'єдованіями. «Zur byzantinischen Frage. Die Wandgemälde in S. Angelo in Formis» 4) — капитальное изследованіе, замечательное по методу разработки н важности затрогиваемыхъ вопросовъ: оно сдёлано по поводу труда Крауса 5), посвященнаго ствнной живописи вышеназванной церкви; въ



<sup>1)</sup> Jahrb. d. K. Preuss. Kunstsamml. I (1880).

<sup>2)</sup> Rep. für Kunstw. V (1882).

<sup>3)</sup> Rep. für Kunstwiss., VIII (1885).

<sup>4)</sup> Jahrb. d. K. Preuss. Kunstsamml., 1894 Heft III n IV.

<sup>5) «</sup>Die Wandgemälde in Sant' Augelo in Formis», въ Jahrb. d. K. Preuss. Kunstsamml., 1893.

то время какъ Краусъ только въ Страшномъ Суде на западной стене и въ Rex gloriae главной абсиды видитъ сильное византійское вліяніе, а историческія изображенія считаеть чисто западными, Добберть доказываетъ, съ фактами въ рукахъ, массой примъровъ, сравненіями съ чисто византійскими памятнивами, что и въ вихъ тоже византійское вліяніе, сказывающееся не только въ костюмахъ, но и въ композиціяхъ, въ типахъ годовъ, жестахъ, положеніяхъ, движеніяхъ, архитектуръ, и живописной техникъ. Далъе общирная редензія на книгу русскаго ученаго проф. Н. В. Покровскаго: •Очерки памятниковъ православной иконографіи и искусства» (Спб. 1894) 1), съ подробнымъ изложениемъ содержания ея и ценными замечаніями. Рецензія на книгу Диля, L'art byzantin dans l'Italie méridionale, Paris — вновь съ ценными наблюденіями и замечаніями въ отношенія къ излюбленному вопросу ученаго: о вліянім византійскаго искусства на западное. Съ такими же замъчаніями рецензія на книгу Тикканена, Die Psalterillustration im Mittelalter 2). Цёлое изслёдованіе драгоцённыхъ миніатюрь вь рукописи врача Аполлонія изъ Китія Лавренціанской библіотеки, лучшаго образца александрійской живописи на византійской почві, на основаніи изданія Шёне (Apollonius von Kitium illustrierter Kommentar zu der Hippokratischen Schrift. Lpzg., 1896) 3). Далье рядъ поучительныхъ наблюденій, замівтокъ, віврныхъ сближеній въ громадной рецензій на изследованія Шпрингера въ области исторіи миніатюрной живописи и Тикканена о мозаикахъ въ соборъ св. Марка въ сравненіи ихъ съ миніатюрами Коттоновой Библіи; рібчь здівсь вновь на тему вліянія византійскаго искусства на западное и рецензенть правильно ослабляеть приговоръ Шпрингера о независимости иллюстрацій западныхъ псалтырей, какъ Утрехтская, отъ византійскаго искусства — пвлымъ рядомъ фактовъ. Весьма поучительны также его замечанія о иножествъ другихъ западныхъ памятниковъ (сакраментаріевъ) съ тъмъ же вліяніемъ 4). Вновь рецензія, равная однако цівлымъ изслівдованіямъ, подъ заглавіемъ: «Zur Geschichte der altchristlichen und der frühbyzantinischen Kunst- по поводу книгь: Крауса, Geschichte der christlichen Kunst, Bd. I, и Е. К. Ръдина, Мозаики Равеннскихъ церквей 5); здъсь рецензенть затрагиваеть излюбленныя имъ темы, такъ какъ въ лицв Крауса для него и ранње былъ ученый противникъ, притомъ излагающій свои взгляды часто догматически, безъ доказательствъ; здёсь вновь много важныхъ наблюденій, фактовъ, которые должны привлечь вниманіе изслідователей христіанскаго искусства. Послідній трудъ Добберта изъ области христіанскаго средневъковаго искусства — изданіе и объясне-

<sup>1)</sup> Byzant. Zeitsch., V, 3 u 4.

<sup>2)</sup> Repert f. Kunstw. XIX, 6 Heft.

<sup>8)</sup> Repert. f. Kunstw., XX (1897).

<sup>4)</sup> Götting, Gelehrte Anzeigen, 1890, Na 22.

<sup>5)</sup> Repert. für Kunstw., XXI (1898).

ніе миніатюръ замѣчательнаго Евангелія въ Госларѣ́ («Das Evangeliar im Rathause zu Goslar») 1).

Таковы важные и многочисленные труды проф. Добберта по исторіи византійскаго и вообще среднев'вковаго искусства. Но Доббертомъ, какъ уже говорили, былъ посвященъ рядъ трудовъ и итальянскому искусству ранняго возрожденія, въ которыхъ находятся экскурсы вновь въ область византійскаго искусства, иконографіи.

Таковы — уже названный ранве трудъ о Николв Пизанскомъ; далве — о замвательныхъ фрескахъ въ Кампосанто въ Пизв 3), о картинв Дуччіо: Рождество Христово въ Берлинской картинной галлерев 3), о памятникахъ въ церкви Ассизи — по поводу изследованія Тоде о Франциске Ассизскомъ 4); далве отдельныя монографіи о Пизанцахъ, Джіотто, сіенской школв живописи, Андрев Орканьи, Фр. Джіовани Анджелико въ капитальномъ изданіи Dohme «Kunst und Künstler des Mittelalters und der Neuzeit», и переработка во 2-мъ изданіи 5-го тома Исторіи искусствъ Шнаазе «Das Mittelalter Italiens und die Grenzgebiete der abendländischen Kunst».

Памятникамъ поздняго итальянскаго Ренессанса посвящена одна его статья «Ist der Knabe auf dem Delphin ein Werk von Raphael's Hand?»

**Далъ**е изъ его торжественныхъ ръчей и статей, посвященныхъ различнымъ вопросамъ, назовемъ:

"Die monumentale Darstellung der Reformation durch Rietschel und Kaulbach", 1869; "Das Wiederaufleben des griechischen Kunstgeistes", 1876; "Chr. D. Rauch", 1877; "Die Kunstgeschichte als Wissenschaft und Lehrgegenstand", 1886; "Gottfried Shadow" 1887; "Der Kunstunterricht in alter Zeit", 1897; "Bauakademie, Gewerbeakademie und Technische Hochschule zu Berlin", 1884; и изъ раннихъ "Dramatische Versuche", Sp., 1865.

Въ заключение отмѣтимъ рядъ статей Добберта, которыя были посвящены русскимъ художникамъ и способствовали распространению въ Германии правильныхъ понятій о прошломъ и настоящемъ состоянии нашего искусства; это—статьи въ «Allgemeines Künstlerlexicon» Ю. Мейера; біографія К. П. Брюллова въ «Nordische Presse», S.-Petersb., 1871; А. А. Иванова въ «National-Zeitung» 1881 г.

Мы уже говорили, что покойный Доббертъ былъ одинъ изъ благороднъйшихъ людей. Намъ лично не пришлось познакомиться съ покойнымъ. Но общеніе письмами съ покойнымъ, интересъ къ работамъ нашихъ молодыхъ ученыхъ—подкръпляютъ отзывы о чертахъ характера его. О нихъ говорятъ въ восторженныхъ словахъ и авторы некрологовъ, появившихся вскоръ послъ смерти покойнаго.

«Въ часы досуга, говоритъ одинъ изъ нихъ, Доббертъ принадлежалъ

<sup>1)</sup> Jahrb. d. K. Preuss. Kunstsamml., (1898).

<sup>2)</sup> aTriumph des Todes im Camposanto zu Pisa» (Repert. f. Kunstw., 1881).

<sup>3)</sup> Jahrb. d. K. Preuss. Kunstsamml., 1885.

<sup>4)</sup> Götting. Gelehrte Anz., 1887.

обществу и какъ всюду быль любимымъ гостемъ, такъ его домъ быль всегда гостепріимнымъ, всегда посіщаемымъ его друзьями. Кто имінь счастье стоять близко къ нему, никогда не забудеть, съ какимъ возбужденіемъ и полнымъ сердечности способомъ онъ ум'влъ вести бес'вду, и какъ могъ восхищать своихъ собесёдниковъ живымъ юморомъ. Доброта, безграничная милость были основными чертами его характера; онъ всегда готовъ быль идти на помощь, гдё этого требовали обстоятельства. Рёдко было, чтобы справедливая просьба была бы имъ отклонена; если это случалось, то того, очевидно, требовала необходимость. Никогда съ его устъ не сходило оскорбительнаго слова, всегда онъ былъ мягкимъ, примирительнымъ. Далекій всего некрасиваго, безчестнаго, элого-это былъ глубокочувствительный, благородный характеръ, и не о многихъ общественныхъ двятеляхъ можно сказать то, что можно о немъ: Доббертъ не имъль ни одного врага» (Zekeli) 1). «Плачь о потери Добберта, говоритъ другой, не фраза, но истинно съ бользнью сердца ощутимое затрудненіе» 2), «то, что было смертнаго въ покойномъ, говоритъ третій, погребено тамъ на берегу озера; на его духовныхъ пріобретеніяхъ наука съ благодарностью будеть строить свои построенія, то, чему онъ научиль какъ академическій учитель, будеть жить въ воспоминаніяхъ его учениковъ; о его же обликъ, справедливомъ, мягкомъ и добромъ характеръ сохранять теплое воспоминаніе всё, кто были счастливы стоять къ нему близко».

Съ благодарностью и съ тяжелымъ сознаніемъ потери покойнаго вспоминаемъ и мы его—этимъ нашимъ скромнымъ словомъ, его свътлый образъ, добрыя дъла и труды для науки.

1899 г., декабрь. Харьковъ.

Е. Ръдинъ.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Centralblatt der Bauverwaltung, M 81 (1899).

<sup>2)</sup> Deutsche Bauzeitung, № 84 (1899).

### ОТДЪЛЪ І.

## Аржитектура и мозаики жрама Успенія Богородицы въ Никева

Греческая церковь Успенія Богородицы въ Никеї и ея мозанки не разъ уже обращали на себя вниманіе ученыхъ 1), но не смотря на это все еще принадлежать къ числу малоизвістныхъ памятниковъ византійской старины. До сихъ поръ издана только скромная часть замічательной мозаической росписи храма 2). Это объясняется, во первыхъ, трудностью путешествія, вслідствіе чего Никея до новійшихъ времень довольно рідко посіщалась археологами, во вторыхъ же, невыгодными условіями фотографированія въ самомъ храмі. Поэтому и предлагаемые здісь снимки далеко еще не могуть считаться удовлетворительнымъ воспроизведеніемъ этихъ мозаикъ, какого вообще нельзя ожидать безъ содійствія художника и продолжительныхъ ра-

Византійскій Временник.

-

<sup>1)</sup> Первыя свёдёнія о Никейскомъ храмё, насколько знаемъ, сообщель англійскій путешественникъ XVIII вёка Пококъ съ приложеніемъ единственнаго до сихъ порь опубликованнаго—впрочемъ, весьма неточнаго—плана: Рососке, А description of the East. 1745. III, р. 122, рl. 60, G. Изъ остальной болёе старой литературы, собранной Ritter'омъ, Allgemeine Erdkunde, Bd. XVIII, S. 472 ff. имъють значеніе лишь ниже приведенныя краткія указанія Натине'а и Aucher-Eloy. Затёмъ памятникъ, подробиве, хотя не особенно основательно, былъ описанъ Техіег, Descr. de l'Asie М. Paris. 1839 I, р. 51, первымъ же научнымъ изследователемъ его только въ 1892 г. выступилъ Diehl, Mosaiques byzantines de Nicée, Byz. Zeitschr. 1892, I, S. 76 ff. но безъ всякихъ снимковъ (обещано полное изданіе въ Мопитель byzantins, выходящихъ у Leroux); отдёльныя замёчанія о нашемъ храмё дёлалъ и Strzygowski, которыя будутъ приведены ниже.

<sup>2)</sup> Strzygowski, Röm. Quartalschr. 1893, I, Taf. I, S. 4 ff., издалъ наддверную мозанку Богородицы оранты въ довольно блёдной фототипіи.

ботъ на мѣстѣ. Однако и наши таблицы, надѣемся, вмѣстѣ съ сопровождающимъ ихъ подробнымъ описаніемъ послужатъ существеннымъ дополненіемъ къ прежнимъ изслѣдованіямъ памятника. Для сниманія ихъ вся мозаика предварительно была очищена и тогда только впервые сфотографированы тѣ части ея, которыя до тѣхъ поръ были сильно закопчены и поэтому недоступны для фотографіи 1).



Рис. 1. Вибшній видъ церкви (съ сѣверо-востока).

T.

# Историческія данныя о судьбахъ памятника. Позднѣйшія реставраціи.

Въ нашихъ разысканіяхъ о времени происхожденія Никейской церкви и ся значеніи для исторіи византійскаго искусства мы, къ со-

<sup>1)</sup> Весь издаваемый нынё матеріаль собрань во время двухь экскурсій Русскаго Археологическаго Института въ Константинополё въ Никею въ маё мёсяцё 1896 и 1898 годовъ. При выпавшей на мою долю обработке его мие почти нигде не приходилось отказываться отъ заключеній краткаго доклада о первой изъ этихъ экскурсій, напечатаннаго въ Изв. Русск. Археол. Инст. въ Константинополе, 1897, II, стр. 18 сл., въ значительной степени расходившихся съ результатами Диля, а надлежало только выработать более определенные окончательные выводы, въ чемъ, конечно, я и беру на себя полную ответственность.

жальнію, лишены всякихъ историческихъ, равно какъ и ясныхъ эпиграфическихъ свидетельствъ. Поэтому объ уцелевшихъ, большею частью на мозанкахъ, надписяхъ и монограммахъ, заключающихъ въ себъ нъсколько имень, мы предпочитаемъ говорить ниже въ соотвътственныхъ мъстахъ. До Покока имъется лишь одно упоминание, которое почти безъ сомивнія можно отнести къ нашему храму. Въ письмв германскаго посла въ Константинополѣ Герлаха 1), относящемся къ 1575 году, приводится свидътельство современнаго ему Никейскаго митрополита Кирилла о томъ, что въ Никей при немъ было только три храма: Богородицы, св. Өеодора и св. Георгія. Въ виду такого определеннаго известія трудно было бы не видеть въ первомъ изъ нихъ нашего храма, хотя онъ здёсь просто названъ храмомъ Б. Матери. Но это не составляло бы препятствія для отождествленія того и другого даже и въ томъ случат, если бы мы знали положительно, что церковь уже издавна посвящена была именно Успенію Богородицы. Однако объ этомъ никакого свидетельства мы не имбемъ, ибо такимъ нельзя считать містную икону, находящуюся въ главномъ нефі церкви, врядъ-ли древиће прошлаго столетія. И въ самомъ деле, посвященіе храма спеціально одному празднику Б. Матери совсемъ невероятно для эпохи ея основанія.

Объ исторіи нашего памятника кое что можно еще заключить изъ надписей нов'єйшихъ временъ, встрічающихся въ разныхъ містахъ церкви. Широкое поле для догадокъ открывается въ особенности благодаря замісчательному содержанію надписи, которая исполнена краскою на фрескі 30-хъ годовъ, изображаетъ Богородицу съ младенцемъ на рукахъ между колінопреклоненными фигурами царя сліва и другого знатнаго лица справа, и занимаетъ въ нартексі люнетъ надъ входомъ въ южную пристройку (рис. 2). Это продолжительный, довольно несвязный текстъ, размісщенный подъ фигурами и около нихъ. Въ первой фразіє (на правой стороніє картины) упоминается о какойто реставраціи 1834 года, относящейся, очевидно, къ самой живописи: ἐν δὲ τῷ ἀφλίδ΄ σωτηρίφ ἔτος (sic!) ἀνεχαινίσθη διὰ συνδρομῆς ἐπιστασίας τε καὶ ἐπιμελίας τοῦ τιμιοτάτου (sic!) χυρίου Ἰωάννου τοῦ ἐξ Ἰωαννίνων. Подъ изображеніемъ царя стоить имя Константина Великаго и сообщается объ основаніи имъ церкви въ 332 году: Κωνσταντίνος

<sup>1)</sup> Ср. L'e Quien, Oriens christ. I, р. 654, который заимствоваль это извъстіе у Crusius, Turcograecia, р. 204 (прим.).

ό μέγας πρώτος βασιλεύς χριστιανών και κτήτωρ τῆς ἐκκλησίας ταύτης ἔτος σωτήριον τ'λ'β'. За симъ слѣдуетъ третья фраза, относящаяся къ нему же, а вмѣстѣ съ тѣмъ явно и къ фигурѣ сановника: ἄναξ κραταιὸς δεσπότης Κωνσταντίνος | μονὴν προνοίας ἀξιῶν τὴν ἐνθάδε | δῶρον δίδωσι εὐκλεεῖ πατρικίω. Наконецъ, около изображенія послѣдняго, котораго мы должны признать за того же самаго патрикія, о которомъ вдѣсь идетъ рѣчь, нашисано: ἐγώ σε καὶ δέσποινα οἰδα κτισμάτων | καὶ τῶν ἐμῶν ἀρχηγὸν ἐνθυμημάτων | ὡς δεσπότιν δὲ κυρίαν τῆς οἰκίας | ἔγραψα [τοῖαν] Νικηφόρος παρθένε 1).

Мы, въроятно, сочли бы всю эту надпись за простую выдумку новъйшихъ временъ, если бъ она не оказалась отчасти повторенною, хотя и въ нъсколько искаженномъ видъ, въ заслуживающей вниманія замъткъ Гаммера <sup>2</sup>), откуда она попала и въ СІG. (№ 8782—3). Но

Α ΝΑΞ ΚΡΑΤΑΙΟΣ
ΔΕΣΠΟΤΙΣ ΚΟΝΤΤΑΝΤΙΝΟΣ (sic!)
ΜΟΝΗΝ ΠΡΟΝΟΙΑΣ ΑΖΗ
ΤΗΝ ΕΝΘΛΔΕ
ΔΩΡΟΝ ΔΑΔΩΣΙΝ ΘΥ (sic!)
ΚΛΕΘΙ ΠΑΤΡΙΚΙΩ
ΒΟΥΛΙΤΗΙ Ο ΚΥΡΟΣ ΕΝ
ΠΕΔΩ

ΕΓΩ ΔΕ ΚΑΙ ΔΕΣΠΟΙ
ΝΑ ΝΕΙΔΙΑ ΚΙΟΝΑ ΤΟΥΤΟΝ
ΚΑΙ ΤΟΝ ΒΩΜΟΝ ΑΡΧΗ
ΓΟΝ ΕΝΕΘΗΝ ΗΜΟΙΝ ΑΥΤΟΙΝ
ΩΣ ΔΕΣΠΟΤΗ ΔΕ ΚΥΡΙ
Α ΤΗΣ ΟΙΚΙΑΣ
ΕΓΡΑΨΑΤΟ ΑΜΜΩΝ ΝΙ
ΚΗΦΟΡΟΣ ΠΑΡΘΕΝΕΙΟΥ

Г. толкуетъ надпись сабдующимъ фантастическимъ образомъ:

I. «Der mächtige Kaiser und Herrscher Konstantinos hat das ehrwürdige Kloster der Fürsicht allhier zum Geschenke gegeben dem Patrikier Thykles und Ratsherrn als Herr des Grundes», и затъмъ:

II. «Ich und die Frau Neidia haben diese Säule und den Hauptaltar hineingesetzt für uns Beide, sie als Frau und Herrin des Hauses; gemalt von Ammon, dem Sohne des Parthenios».

Уже въ СІС. сдёлана попытка исправленія этого текста, но вёрною оказывается одна лишь поправка (єйхдеєї вм. Өпхдеде).

<sup>1)</sup> Весьма убѣдительнымъ добавленіемъ этого слова я обязанъ Я. И. Смирнову, равно какъ и первымъ указаніемъ на то, что въ С. іпясг. gr. помѣщены переданныя Гаммеромъ древнія надписи Никейской церкви. На фрескѣ въ соотвѣтствующемъ мѣстѣ надпись не была ясно разобрана; списанныя буквы то δ μων даютъ полную безсмыслицу, но отчасти сходятся съ догадкою Смирнова.

<sup>2)</sup> Въ виду ихъ важности и для удобства приводимъ собственныя слова Гаммера, сочинение котораго врядъ ли найдется во многихъ библіотекахъ. J. von Hammer, Umblick auf einer Reise von Konstantinopel nach Brussa, Pesth, 1818, S. 112: «Pococke glaubt, dass die Kirche, deren Dom geborsten und zertrümmert ist und auf deren Boden noch hier und da Mosaik sichtbar ist, in eine spätere Zeit als in die Konstantin's (т. е. Константина Вел.) gehöre. Dieser Vermutung widerspricht das musivische Gemälde in dem Peristyl der Kirche und über dem Eingange derselben nicht, das einen Kaiser darstellt, den die mit Gold musivisch eingelegte Inschrift Konstantinos nennt» (Г. относить надпись къ Конст. Порфирородному). Далъе (S. 189) онъ сообщаеть тексть надписи, который однако является уже дополненнымъ собственными догадками автора, но, повидимому, распредъленъ по строкамъ соотвътствению подлиннику.

о. вульфъ: архитект. и мозаик. храм. успен. богородицы въ никеъ. 319.

но словамъ Гаммера надпись въ его бытность читалась не на фрескъ, а на мозаическомъ изображении византійскаго императора въ перистилъ церкви надъ входомъ и была выложена золотыми буквами. Предпола-



Рис. 2. Внутренній видъ нартекса.

гать ошибку у Гаммера было бы несправедливо въ виду следующихъ обстоятельствъ. Копія его не содержить всего теперяшняго текста, но только две последнія фразы его, изъ которыхъ однако первая имеєть

нъсколько словъ больше, чъмъ нынъ читается на фрескъ (воижет о хироς εν πεδω). И въ самомъ деле, нельзя не заметить глубокаго различія между первою и второю половиною фресковой надписи. Между темъ какъ первыя двь фразы ея написаны прозою и обыкновеннымъ новогреческимъ языкомъ, все остальное представляеть изъ себя ямбические триметры и отличается возвыщеннымъ стариннымъ слогомъ. Уже издатель C. inscr. gr. поняль, что это-стихи, и пытался возстановить ихь въ два четверостишія, правда, почти совершенно ложнаго содержанія, въ особенности же второе. Впрочемъ, на основании одного свидътель. ства Гаммера трудно было бы и для насъ добиться ихъ истиннаго смысла. Но это лишь доказываеть, что Гаммеръ читаль надпись, хотя отчасти и въ болъе полномъ, но въ то же время и въ болъе неясномъ видь, чемь она имбется на фрескъ, что весьма понятно, если она находилась на закопченной и, быть можеть, даже осыпавшейся мёстами мозанкъ. Что фреска дъйствительно замънила собою болъе древнее изображеніе, это мы должны заключить изъ начала теперешней надписи, гдъ указывается на реставрацію, которая ни къ какому другому предмету относиться не можеть, такъ какъ фраза не имбетъ подлежащаго, стало быть рвчь идеть о предметв, находящемся передъ глазами читателя, т. е. о самой живописи, на когорой стоить надпись. Итакъ, становится весьма правдоподобнымъ, что оригиналъ фрески была именно упомянутая Гаммеромъ мозанка, которая, по всей въроятности, состояла не изъ одного лишь изображенія императора, но изъ той же самой симметричной композиціи какъ и фреска 1).

Какъ первая, такъ и вторая фраза фресковой надииси явно оказывается позднъйшею прибавкою, судя уже по способу обозначенія въ ней хронологіи. По своему содержанію она является результатомъ произвольнаго или легендарнаго пониманія найденнаго въ древней надписи имени какого-то императора Константина, отождествляемаго съ Константиномъ Великимъ согласно новогреческому обычаю возводить къ послъднему всякую старину. Что же касается остальнаго, т. е. древняго текста, то онъ, очевидно, на фрескъ переписанъ гораздо върнъе, чъмъ въ копіи Гаммера. Въ первомъ четверостишіи опущена послъдняя полустрока, быть можетъ, потому что она въ 30-хъ годахъ была уже совсъмъ уничтожена или по крайней мъръ не понятна (послъдняго



<sup>1)</sup> Такъ какъ свидътельство Гаммера мив стало извъстно только впослъдствіе, то на мъстъ, къ сожальнію, и не было развъдано, не сохранилась ли отчасти древняя мозанка подъ штукатуркою, на которой написана фреска.

слова и еще нъсколькихъ буквъ недостаеть и у Гаммера). За то второе четверостишіе здёсь дозволяеть вполне удовлетворительное объясненіе въ совершенно иномъ смысле чемъ тотъ, который ему придавали Гаммеръ и комментаторъ С. inscr. gr., хотя всетаки главный интересъ всей дедикаціи, которую составляють эти стихи, сосредоточивается въ первыхъ трехъ строкахъ всей надписи. Мы узнаемъ изъ нихъ, что Никейская церковь принадлежала къ монастырю и что одинъ изъ византійскихъ царей, носившихъ имя Константина, оказаль этому монастырю покровительство, отдавъ его подъ попечительство нъкоего патрикія и закрыпивь это твердымь постановленіемь (βουλή... ἐχύρωσε ένπέδω). Въ последнихъ же четырехъ строкахъ заключается обращеніе этого самаго патрикія съ прибавленіемъ его имени Никифора къ Богородицѣ, изображеніе которой (т. е. мозаику) онъ велѣлъ исполнить (Еүрафе тогау). Мы увидимъ ниже, что дъйствительно этотъ Никифоръ имъть основание говорить о какихъ то сооруженияхъ, предпринятыхъ ниъ въ храмѣ.

Удовлетворимся пока этими выводами. Задаваться здёсь догадками о томъ, къ какому Константину относится надпись, было бы преждевременно. Только самое обслёдованіе памятника съ археологической точки зрёнія можеть намъ дать право дёлать дальнёйшія заключенія на основаніи свидётельства, древнее происхожденіе котораго мы можемъ только предполагать, хотя и почти съ несомнённостью.

Мы возбудили всё эти вопросы заранёе лишь потому, что, говоря о реставраціяхъ, нельзя умолчать объ этой надписи, и потому, что она свидётельствуеть о принадлежности Никейскаго храма къ бывшему монастырю 1). Это явно подтверждается еще другою надписью, на которую мы теперь должны обратить вниманіе и изъ которей даже можно заключить, что монастырь еще существоваль въ 1807 году, когда послёдняя была написана. Надпись эта пом'єщена надъ лёвымъ (сёвернымъ) входомъ церкви и касается реставраціи храма, произведенной въ означенную пору. Она гласить: Διὰ ἐπιταγῆς τοῦ σεβασμίου μοι γέροντος ἀγίου Νιχαίας χυρίου Δανιῆλ ἐπιστάτησα ἐπὶ τῆ ἀναχαινίσει τοῦ ἀγίου ναοῦ τούτου 1807. Ό πρῶτος Χρύσανθος.

На ряду съ Даніиломъ, который въ началь нашего стольтія за-

<sup>1)</sup> Во время печатанія моей статьи я нашель замітку, подтверждающую этоть факть, у Prokesch-Osten, Denkwürdigkeiten III, 120, который посітиль Никею въ ноябрів місяців 1825 года.

нималь канедру Никейскаго митрополита 1) и поэтому естественно является поручителемъ работы, въ качествъ завъдующаго реставрацією упоминается здъсь нѣкій Хрисанеъ, имѣющій монастырскій санъ прота. Въ немъ врядъ ли можно видѣть кого нибудь другого какъ настоятеля самой обители, къ которой принадлежала церковь.

О той же самой реставраціи говорить также и нижеприведенная, болье монументальная надпись, высыченная на плиты съ рельефнымъ изображеніемъ креста подъ аркою, утвержденнаго на сферы, котя бы только въ краткихъ выраженіяхъ и лишь съ метафорическимъ намекомъ на Даніила, имя котораго въ прямомъ смыслы здысь обозначаетъ пророка. Ныны эта плита вставлена на улицы въ ограду церкви нальво отъ входа, но прежде она, несомныно, занимала видное мысто въ самомъ храмы. Считаю не лишнимъ привести самый тексть и этой надписи, содержащій точную дату (окончанія работы): "Амахаміоду ойтоς є маду пара архі (віс!) ©[є] той Дамій. АШZ'. Ісмую К.

Опредёлить, въ чемъ главнымъ образомъ состояло обновленіе храма, о которомъ говорять обё надписи, не трудно, благодаря извёстіямъ, которыя намъ сообщаеть Гаммеръ о состояніи церкви въ его бытность. Посёщая Никею въ 1804 году 2), онъ засталь куполь полуразрушеннымъ. О паденіи послёдняго и безъ того свидётельствуеть растресканный, хотя и большею частю сохранившійся на своемъ мёстё мозанческій поль. Но когда это произошло, осталось бы намъ неизвёстнымъ безъ краткой замётки Гаммера. Отсюда слёдуеть, что главная цёль основательной реставраціи, предпринятой по порученію Никейскаго митрополита между 1804 и 1807 годами, была именно починка купола.

Съ тъхъ поръ не прошло 30-ти лътъ, какъ памятникъ испыталъ новое обновленіе, о которомъ мы опять имъемъ два свидътельства. Французскій путешественникъ Aucher-Éloy, посътившій Никею

<sup>1)</sup> Въ этомъ мы могли убідиться благодаря компиляцій, составленной въ Измидів двумя містными учеными: М. Кієй училоς кай Хр. Па пабопойнось, Відоука. 1867, с. 118, гдів списокъ Никейскихъ митрополитовъ Le Quien'я дополненъ послів 1680 г. по старымъ рукописямъ Константинопольскаго патріархата. Правда, авторы передають, что Данінлы уже въ 1801 быль отрішень оть власти повелініемъ султана, но если число здібсь не спутано, что легко возможно, то изъ нашихъ надписей должно заключить, что онъ впослідствіе снова быль утвержденть въ ней. — Въ докладъ 1896 года (Изв. Русск. Арх. Инст. II, стр. 13) вкралась маленькая ошибка въ обозначенія года этой реставраціи (1867 вмісто 1807).

Хотя книга Гаммера и вышла только въ 1818 году, но поъздку онъ сдълатъ
 зътъ раньше, какъ сказано въ предисловія.

4-го марта 1834 года, замѣчаетъ: «église de Panaghia, où se tint le concile, en réparation, lorsque nous y arrivâmes, reblanchie, repeinte et fortement endommagée, quant aux peintures» 1). Въ самой же церкви обозначенъ на тріумфальной аркѣ около изображенія этимасіи (или скорѣе голговы съ крестомъ, копьемъ и губкою на тростникѣ) 1833 годъ съ какою то неясною для насъ припискою (ср. рис. 3),

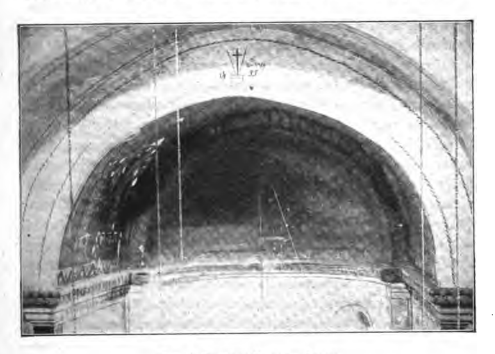


Рис. 3. Внутренній видъ абсиды.

содержащею, быть можеть, число и названіе місяца. Этимъ подтверждается, что вся теперяшняя, большею частью, орнаментальная и довольно безвкусная роспись храма, состоящая изъ разныхъ багетовъ, жиденькихъ віточекъ и переплетающихся или развівающихся ленточекъ, восходить къ означенному году. Сомнительнымъ остается лишь, принадлежать ли къ ней и грубівшія изображенія Вседержителя въ куполів и шестикрылаго серафима на сводів жертвенника или они боліве древняго происхожденія. Но первое предположеніе вітроятніве, такъ какъ ихъ окружаєть та же самая орнаментація. Гораздо лучшимъ стилемъ отличаются отъ нихъ образа пророковъ въ медальонахъ, написанные тоже фресковою живописью, но въ вылібпленныхъ изъ шту-

<sup>1)</sup> Relations de voyages en Orient de 1830—1834 par Aucher-Éloy, revues et annotées par Jaubert. Paris, 1834, p. 64.

катурки рамкахъ, на парусахъ¹) и на стѣнахъ главнаго нефа. Но такъ какъ мѣста эти, очевидно, предназначены для этихъ изображеній въ общей системѣ декораціи, то и они, по всей вѣроятности, исполнены приблизительно въ то же самое время, хотя и другимъ мастеромъ. Они могли бы принадлежать тому же самому художнику, который годомъ спустя писалъ фреску въ нартексѣ. Заказчикъ этой послѣдней (ср. стр. 317), вѣроятно, одно и то же лицо съ реставраторомъ всей росписи и, быть можетъ, никто иной какъ Никейскій митрополитъ Іоанникій, прославленный за свою просвѣщенность²).

Не такъ легко, какъ относительно росписи, выясняется, за исключеніемъ починки купола, какія видоизміненія въ самой архитектурі храма принадлежать одной или другой изъ вышеупомянутыхъ реставрацій или же такимъ, о которыхъ мы вовсе не имѣемъ извѣстій<sup>3</sup>). Тѣмъ не менье, прежде чыть приступить къ описанію древней постройки, важно установить позднъйшія прибавки, причемъ, помимо неправильности такихъ частей, главнымъ признакомъ ихъ служить болбе грубая техника, ръзко отличающаяся отъ старой кладки. Древнія стыны везды обнаруживають характерную византійскую постройку съ толстыми прослойками цемента 4), достигающими здёсь двойной толщины кирпича (около 6 см. противъ 3 см.). Такимъ бережливымъ способомъ выстроено сплошь все зданіе. Нікоторыя заплатки встрічаются въ разныхъ местахъ, но на большихъ поверхностяхъ стенъ везде преобладаеть ровная кладка изътонкихъ и широкихъ плить кирпича. Особенно ясно выступаеть эта кладка на фасадъ, который, повидимому, никогда не быль заштукатурень. Но даже на фасадъ передълана самая съверная часть стъны, составляющая лицевую сторону одной изъ симметрично расположенныхъ пристроекъ къ нартексу (ср. рис. 4 и 5). Въ то же время бывшій фронтонъ последней уничтоженъ и вибсто прежней двухскатной крыши покрываеть ее удлинен-

<sup>1)</sup> Мы могли разсмотръть изображенія Давида и Соломона на восточныхъ парусахъ.

<sup>2)</sup> Въ приведенномъ мъстъ Вιдиνικά сказано про него: ανήρ φιλόμουσος καὶ βέκτης, συντελέσας μεγάλως διά τε την σύστασιν των σχολείων κτλ.

<sup>3)</sup> О томъ, что и въ последствіе происходили еще некоторыя переделки, свидетельствують двё надписи, попавшія еще позднее въ поль вимы и южнаго нефа. Первая, историческаго содержанія, происходить изъ городской стёны, где ее видель еще Тексье, и содержить имя какого-то императора Михаила (ср. Texier, ib. р. 42 и Diehl, ib. р. 77); другая надгробная на турецкомъ языке, но написанная греческими буквами, заключаеть въ себе обозначеніс 1837 года (арабскою цифрою).

<sup>4)</sup> Ср. относительно этого пріема Choisy, L'art de bâtir chez les Byzantins, p. 9 и 12.

ный скать крыши сосёдняго фронтона. Такое устройство дали этой части кровли, вёроятно, для болёе удобнаго сооруженія четырехугольной деревянной колокольни надъ нею (ср. рис. 1). Впрочемъ, вся сёверная пристройка къ нартексу испытала основательную передёлку, причину которой можно видёть въ постигшемъ ее временномъ разрушеніи. Всё стёны ея явно возобновлены и отчасти даже нёсколько передвинуты. На задней стёнё надъ дверями грубо вылёпленъ изъ штукатурки кресть новёйшаго вида, а боковая стёна является вмёстё съ тёмъ и стёною, ограждающей земельный участокъ, на которомъ стоитъ храмъ. Что же касается послёдней, то она имёсть видъ современныхъ турецкихъ построекъ съ прокладкою дерева между камнями и едва ли стоить полвёка.

Сооруженіе этой ограды, очевидно, вызвало еще нъсколько друтихъ измененій къ худшему въ разныхъ частяхъ церкви. Продольная ствна южной пристройки кънартексу тоже передвлана по описанному способу, такъ какъ и она образуеть одно целое со стеною ограды, примыкающею такимъ образомъ спереди, равно какъ и сзади къ угламъ обоихъ выступовъ партекса. Благодаря этому образуется небольшой дворикъ не только передъ храмомъ, но храмъ обходить его и сзади и доступъ къ нему дають одни лишь задніе выходы этихъ же самыхъ пристроекъ. Желаніе расширить северную сторону теснаго задняго дворика было, повидимому, причиною того, что наружный выступъ продольной стены жертвенника гладко срезань; онъ не лишенъ значенія для конструкцій, какъ увидимъ ниже, и ему соотв'єтствуєть другой, доньшь уцьльвшій выступь на юговосточномь углу зданія. Стена жертвенника, сделавшаяся вследствие этого чрезмерно тонкою, ясно обнаруживаеть передыку; въ нее не только вставленъ старый мраморный архитравъ дверей, но и бревно, согласно вышеупомянутому повъйшему пріему постройки. Уровень задняго дворика на двъ или на три ступеньки выше уровня храма; напротивъ, площадь передъ фасадомъ его едва замътно возвышается надъ его поломъ и лежитъ на 1 м. 20 см. ниже уровня улицы, съ которой туда спускается широкая л'естница изъ четырехъ высокихъ ступеней. Это заставляеть думать, что теперешняя стыва передъ храмомъ замынила только собою какую нибудь древнюю ограду, тёмъ более, что почва дворика вымощена во всю его ширину, хотя и не вездѣ совсѣмъ правильно, большими мраморными плитами. Передъ фасадомъ устроенъ новвиший навысъ, выступающий до лыстницы и опирающийся въ срединъ на двъ византійскія колонны <sup>1</sup>), а по краямъ на простыя деревянныя подпорки (ср. рисунокъ 4).



<sup>1)</sup> Двѣ другія колонны съ одинаковыми капителями (26 см. діам.: 80 см. вышины) поддерживають сѣнь, устроениую на улицѣ передъ воротами церковной ограды. Типъ этихъ капителей съ мелко-зубчатымъ аканеомъ восходитъ къ V сто-

Въ стъпъ фасада должно отмътить еще одну весьма некрасивую перестройку позднъйшихъ временъ: косякъ главныхъ дверей по какой то, неясной для насъ, причинъ сдвинутъ пъсколько вправо, такъ что теперешнія двери приходятся не совсьмъ прямо противъ внутреннихъ царскихъ вратъ. Надъ этимъ входомъ внутри нартекса замътна еще одна, быть можетъ, одповременная съ описанною передълка: люнетъ внъшней стъны, находящійся противъ мозаичнаго образа Богородицы Оранты лишенъ не только мозаики, которою украшена вся центральная часть свода, но и вообще всякой росписи. Выведенная надъ нимъ арка сохранила исполненныя позднею живописью (хотя еще строгаго византійскаго стиля) погрудныя изображенія Іезекіиля, Осіи, Іоны и четвертаго возмужалаго пророка съ округлою бородою, имени котораго уже невозможно разобрать.

О нѣкоторыхъ другихъ передѣлкахъ, въ особенности внутри храма, не бросающихся въ глаза при первомъ осмотрѣ, скажемъ ниже, гдѣ для того представится удобный случай.

## II.

Описаніе постройки. — Родственные памятники. Сравнительный анализъ архитектурнаго типа и характеристика его историческаго значенія. Хронологическіе выводы.

Опредъливъ, насколько возможно, прибавки новъйшихъ реставрацій, мы можемъ приступить теперь къ обследованію древняго состава постройки, которое только и можетъ дать намъ исходную точку для разысканій о мозаикахъ храма. Но и само по себе зданіе представляетъ не мало интереса для исторіи византійской архитектуры. Предлагаемый нынё впервые точный планъ его (ср. рисунокъ 5) позволяетъ судить о немъ вёрнее, чёмъ это дёлалось до сихъ поръ, вслёд-

льтію. Другая интересная капитель VI въка (41 см. діам.: 50 см. вышины) съ листьями аканеа, будто бы вътромъ отвороченными въ сторону, служить въ опровинутомъ видъ базисомъ одной изъ вышеупомянутыхъ колоннъ на дворикъ. У самаго входа лежить поврежденная капитель коринескаго ордера (50 см. діам.: 65 см. вышины). Всъ приведенные остатки (ср. рис. 4) не могутъ принадлежать къ сохранившемуся храму; если они не принесены сюда изъ другаго мъста, то принадлежали развъ только къ болъе древней постройкъ стоявшей на его мъстъ, но для этого они одни не дають еще достаточно основанія.

ствіе возможнаго теперь сопоставленія сънимъ иныхъ наиболье близкихъ памятниковъ.



Рисуновъ 5. Планъ церкви.

Описаніе архитектуры Никейскаго храма мы естественно начнемъ съ его внутренняго устройства. Внутренность церкви свътла и просторна благодаря широть ея центральной части. Основными элементами конструкціи служать четыре главныхъ столба, на которыхъ покоятся четыре подпружныхъ арки, поддерживающія при помощи парусовъ сводъ купола. Эти арки одинаковой приблизительно толщины, въ ширинь же ихъ существуеть нъкоторое различіе между парами,

поставленными вдоль и поперекъ. Первая пара, т. е. съверная и южная арки, немного шире объихъ другихъ арокъ. Все пространство, нажодящееся подъ четырьмя арками, соединено съ центральною частью или главнымъ кораблемъ церкви, вследствіе чего она и является столь просторною. Предълы ея образують: на востокъ, гдъ главная арка открывается къ вим' во всю свою ширину, лишь ступень, служащая основаніемъ иконостаса; на западѣ стѣна, отдѣляющая внутренность храма отъ нартекса; на съверъ же и на югь ствны, преграждающія продольныя подпружныя арки и служащія въ верхнемъ этажѣ внышними стенами церкви. Оне поддерживаются тремя малыми арками. перекинутыми съ выступающихъ изъ главныхъ столбовъ пилястровъ на два поставленныхъ между ними столбика и отъ одного изъ нихъ къ другому. Последніе имеють высокія, профилированныя базы и трапезовидныя надставки, а пилястры-простые карнизы. Большой, грубый карнизь идеть по стенамь и столбамь на высоте пять главныхъ арокъ, обходя и виму, по верхнему же кругу паруснаго свода тянется другой, сходный съ нимъ, карнизъ. Въ западной стене на второмъ этаже арка почти равной съ главною аркою ширины открывается въ верхнюю галерею нартекса. Въ верхней части продольныхъ стыть пробиты окна, находящіяся уже выше кровли боковыхъ нефовъ и, слёдовательно, впускающія свёть непосредственно снаружи. Въ той и другой стене имеются по три окна или въ сущности по одному большому полукруглому окну, состоящему изъ трехъ частей. Теперешнія небольшія четырехугольныя окна, конечно, нов'йшаго происхожденія; за первоначальныя же следуеть считать заделанныя теперь отверстія, въ которыя они вставлены. Подобнаго вида тройныя окна были общеупотребительны въ древневизантійскихъ храмахъ 1). Единственная особенность ихъ заключается въ томъ, что въ большинстве слу-

<sup>1)</sup> Ср. Salzenberg, Altchristliche Baudenkmäler von Konstantinopel, S. 23. — Въ сущности, эти большій полукругныя окна представляють изъ себя ничто иное, какъ отверстія главныхъ арокъ купола или соотвітствующихъ имъ подобныхъ же арокъ въ наружной стіні храма. Такой огромный оконный люнетъ наиболіве обыченъ на лицевой стороні церкви, гді мы его находимъ, напримірть, въ св. Софіи и въ Калепдеръджами въ Константинополі и еще во многихъ другихъ церквахъ, не исключая и св. Марка въ Венеціи. Въ старой митрополіи въ Иракліи на Мраморномъ морі сохранняющій это окно, а сверхъ того здісь имілись одинаковыя окна и въ продольныхъ стінахъ, что весьма понятно въ виду отсутствія оконъ въ самомъ куполі. Но тотъ же самый видъ приданъ окнамъ иногда и тамъ, гді не было никакой нужды въ устройстві широкихъ арокъ, какъ напр. въ боковыхъ нефахъ св. Софіи.

чаевъ они раздёляются мраморными стойками, здёсь же лишь узкими простёнками изъ кирпича. Но такъ какъ мраморная архитектура Никейскаго храма вообще бёдна, и кладка кирпичныхъ столбовъ въ окнахъ хороша и сходна съ кладкою всей постройки, то въ замёнё ими мраморныхъ столбовъ мы видимъ лишь случайную особенность, вполнё соотвётствующую скромному характеру нашего памятника. Въ самомъ куполё, точнёе въ его тамбурё, не отдёляющемся отъ него внутри зданія, прорёзаны четыре окна, соотвётствующія четыремъ странамъ свёта.

Весьма существенное значеніе въ конструкціи храма вибеть устройство боковых в нефовъ. Будучи отділены отъ центральнаго корабля главными столовми и поставленными между ними столовками, они равны съ нимъ по длинъ и лишены какого-либо подразділенія. Впечатлівнію цільности и самостоятельности ихъ способствуеть еще и то обстоятельство, что они покрыты по длинъ сплошными коробовыми сводами. Согласно съ этимъ боковые нефы подчинены главному кораблю въ отношеніи высоты, точно въ базиликъ. Въ конструктивномъ же отношеніи коробовые своды иміють важное значеніе въ передачь бокового давленія междуарочныхъ стінъ и главныхъ столбовъ на внішнюю стіну зданія. Изъ этихъ сводовъ вырізаны въ бокі выше упомянутыя три маленькихъ арки, открывающіяся во внутрь церкви. Освіщаются боковые нефы двумя сводчатыми окнами (1 м. 85 см. вышины), находящимися противъ двухъ крайнихъ междустолній этихъ же самыхъ арочекъ.

Алтарь съ его приделами занимаеть всю ширину храма противъ его трехъ нефовъ, такъ что Святая Святыхъ соответствуетъ центральному кораблю, примыкая своими стенами къ восточнымъ главнымъ столбамъ. Но сравнительно съ последними разстояние между ними несколько сокращено, вследствие чего алтарь немного уже средняго нефа церкви. Сообразно съ этимъ коробовый сводъ, покрывающій эту часть его, иметъ меньшую дугу чемъ главная арка, въ которую онъ упирается, и поэтому образуетъ подъ нею довольно широкій уступъ. Абсида и сооруженная надъ нею конха опять таки съуживается, хотя въ меньшей степени, противъ передняго отделенія алтаря и его свода. Въ плане дуга абсиды не достигаетъ еще полукруга и представляется поэтому немного приплюснутою. Въ стене на высоте 3 м. 20 см. пробиты три окна того же вида, какъ и окна въ боковыхъ нефахъ, но меньшей вышины (1 м. 50 см.). Подъ сред-

нимъ окномъ въ самомъ центрѣ поднимается лѣстница (1 м. 45 см. высотою), сложенная изъкирпича съмраморными ступеньками (20 см. вышины и 77 см. ширины), вычурной и, очевидно, передѣланной формы, а на ней стоитъ древнѣйшее мраморное кресло, высокая стѣнка котораго украшена раковиною; по низу же вдоль дуги абсиды идетъ сплошная ступень (33 см. высотою). Эта скамья п кресло, сохранившіяся до насъ, хотя врядъ ли въ первоначальномъ видѣ, — такъ называемое сопрестоліе епископа и пресвитеровъ.

Особенно значительнымъ развитіемъ въ ширину отличаются придълы алтаря въ зависимости отъ устройства ихъ сводовъ, не сохранившихся, впрочемъ, въ своемъ первоначальномъ видъ ни въ жертвенникъ (слева), ни въ діаконникт (справа, если смотреть на В.). Въ сохранномъ видъ однако оказываются еще тъ части ихъ, которыя имъютъ наибольшую важность для конструкціи, а именно широкіе (продольные) коробовые своды, покрывающіе смежныя съ алтаремъ, равно какъ и прилегающія къ вибшней ствив храма боковыя отділенія того и другаго придела. Около алтаря они исполняють весьма существенную конструктивную роль, передавая боковое давленіе съ главныхъ столбовъ на восточную стену зданія. Во второмъ же случае они удовлетворяють преимущественно лишь требованіямъ симметрін. Что касается узкихъ арокъ, выведенныхъ надъ нишами абсидъ и надъ противолежащими имъ входами изъ боковыхъ нефовъ, то подлежить еще сомибнію, принадлежать ли он' также еще къ древней постройк'. Во всякомъ случат передъланы своды центральнаго квадрата обоихъ придъловъ. Въ діаконникъ надъ этимъ квадратомъ сооруженъ при помощи парусовъ и тамбура куполокъ, раздъленный шестью плоскими ребрами на столько же частей. Въ каждомъ выръзкъ тамбура сначала находилось окно, въ настоящее время однако всё окна, за исключеніемъ двухъ, задъланы. Такой же куполокъ, несомнънно, поднимался нъкогда и надъ жертвенникомъ, гдъ теперь оказывается совершенно неправильный плоскій сводъ овальнаго очертанія, зам'єтно отділяющійся отъ парусовъ; онъ, очевидно, былъ устроенъ здесь въ новейшія времена послъ паденія куполка вследствіе землетрясенія. Принимать этоть грубый сводъ за древній кажется невозможнымъ, но съ другой стороны нельзя сомиваться и въ томъ, что прежде оба придвла были покрыты одинаково и что никогда не устроили бы купола лишь надъ однимъ изъ нихъ. Если изъ этого и следуетъ, что покрытіе діаконника сохранилось намъ въ болбе древнемъ видъ, то всетаки нельзя

Digitized by Google

еще утверждать, что таково было оно и первоначально, такъ какъ купола надъ придълами алтаря въ исторіи архитектуры явленіе довольно позднее 1). Какимъ способомъ первоначально были покрыты означенныя помѣщенія въ Никейскомъ храмѣ, объ этомъ мы можемъ лишь догадываться по родственнымъ ему памятникамъ, о которыхъ рѣчь будетъ ниже. Изъ самой постройки явствуетъ только то, что для освѣщенія придѣловъ, которое нынѣ особенно скудно въ жертвенникѣ, гдѣ нѣтъ купола, кромѣ оконъ въ абсидахъ (одинаковаго съ окнами главной абсиды вида, но только 1 м. 20 см. вышиною), служили еще другія окна, пробитыя въ сѣверной и южной стѣнахъ храма. Послѣднія нынѣ задѣланы и снутри совершенно заштукатурены, снаружи же въ стѣнѣ діаконника еще уцѣлѣлъ сводъ такого окна. Вмѣсто него теперь сдѣлано рядомъ лишь узкое отверстіе, въ жертвенникѣ же въ парусномъ сводѣ надъ абсидою открывается одно круглое окошечко, пропускающее очень мало свѣта.

Длинный нартексъ церкви раздъляется на три болье широкихъ помъщенія и на два съуженныхъ прохода, образуемые выступающими изъ главныхъ стънъ его широкими пилястрами. Изъ нихъ два приставлены ко внутренней стънъ его какъ разъ передъ западными главными столбами купола, съ которыми они и равны по ширинъ. Остальныя два противъ нихъ усиливаютъ внѣшнюю стъну. Каждая пара пилястровъ, противоположныхъ другъ другу, соединена между собою коробовыми сводами, служащими и тутъ для принятія бокового давленія столбовъ купола. Такимъ образомъ дѣленіе нартекса на пять частей опять таки зависить отъ конструкціи всего зданія: среднее продолговатое отдѣленіе соотвѣтствуетъ главному кораблю, боковые же квадраты являются продолженіемъ боковыхъ нефовъ. Эти квадратныя помѣщенія покрыты куполообразными сводами, кото-



<sup>1)</sup> Древнѣйшій примѣръ тому нашли мы въ полуразрушенной старой базиликѣ, служившей впослѣдствіи мечетью, въ Никеѣ, именуемой по мѣстной традиціи св. Союією. Если это справедливо, въ чемъ сомвѣваться нѣтъ основанія, то эта церковь древнѣе конца VIII вѣка, такъ какъ въ ней происходили засѣданія VII вселенскаго собора (ср. Мапві, Collectio conciliorum, t. XII & XIII развіт хадєтдєєтью τε πρό τοῦ ιερωτάτου ἀμβῶνος τοῦ ναοῦ τῆς ἀγιωτάτης μεγάλης ἐχχλησίας τῆς ἐπωνύμου Σοφίας χτλ.). Хотя и возможно, что купола съ шестигранными тамбурами надъ придѣлами принадлежать въ ней къ позднѣйшей перестройкѣ (ср. Извѣстія Русск. Арх. Инст. II, стр. 14), но это становится сомнительнымъ послѣ открытія на о. Преспѣ въ Македоніи базилики X в. (такъ наз. вел. церкви) съ весьма сходнымъ устройствомъ этихъ частей (ср. Изв. Инст. IV, 1, цинкогр. 1). Въ купольныхъ же храмахъ такое покрытіе придѣловъ, насколько намъ извѣстно, является впервые въ монастырскихъ церквахъ XV—XVI вѣка на Аеонѣ (Діонисіатъ, Кутлумушъ, Дохіаръ и др.).

рые опираются съ востока прямо на внутреннюю стану. Съ другихъ же сторонъ они покоятся на вышеупомянутыхъ широкихъ коробовыхъ сводахъ и на узкихъ аркахъ, выведенныхъ надъ входными дверями, равно какъ и надъ входами въ боковыя пристройки къ нартексу. Въ среднемъ отделении сводъ делится на три части: две узкия и очень круто сведенныя боковыя и одну широкую среднюю куполообразнаго вида, украшенную мозанкою. Такое деленіе образують двё поперечныя арки, опирающіяся пятами на грубо профилированныя консоли. Въ восточную ствну консоли эти впущены возле самаго карниза царскихъ врать; на западной же стене, вследствіе того, что главный входъ сдвинутъ нъсколько къ югу (ср. стр. 327), одна консоль приходится у самаго угла дверной ниши, тогда какъ другая значительно отстоить оть нея. Эта последняя притомъ вместо выгнутаго профиля другихъ консолей имбетъ косо ссвченную плоскость, что и возбуждаетъ подозрѣніе, не подобраны ли всѣ четыре консоли изъ готоваго матеріала, причемъ нашлось только три вполнѣ одинаковыхъ. Трудно было бы предполагать, хотя и это, конечно, возможно, что четвертая впоследствие была переделана на месте. Сверхъ того ни подъ одной изъ нихъ не осталось пилястра, не смотря на то, что снизу всё онё обрѣзаны горизонтально, какъ будто для того, чтобы служить капителями пилястровъ. Да и вообще тройное деление свода центральной части нартекса является излишнимъ и слишкомъ искусственнымъ. По всему этому возникаетъ мысль о возможности более поздней переделки его, что, какъ мы увидимъ ниже, будеть имъть значение при разсмотрвній мозанкъ нартекса. Рядомъ съ большими консолями изъ восточной стыны торчать еще двь узкихъ, назначение которыхъ едва ли могло быть иное, чёмъ служить подпорою для деревянныхъ перекладинъ, связывавшихъ объ стъны, какія мы неръдко встръчаемъ въ византійскихъ постройкахъ. Оконъ въ нартексе совсемъ нетъ и, повидимому, никогда не было, но при открытыхъ дверяхъ свъту въ немъ вполнъ достаточно. Тъмъ не менъе является сомнъніе въ томъ, чтобы такое освъщение считали удовлетворительнымъ; возникаетъ вопросъ, не было ли сначала открытыхъ наддверныхъ люнетовъ. Въ пользу такого предположенія говорить то обстоятельство, что на фасаді нижняго. этажа они одни заштукатурены (ср. рис. 4) и, судя по этому, можеть быть, задёланы только недавно.

Въ верхнемъ этажѣ нартекса, которымъ въ Никеѣ и ограничивается катихуменій, мы находимъ тѣ же пять отдѣленій, что и въ

нижнемъ, только среднее изъ нихъ короче, а боковые проходы въ немъ длиниве, чемъ тамъ, такъ какъ пилястры или утолщенія стень противъ главныхъ столбовъ купола здёсь шире и доходятъ до самой арки, черезъ которую катихуменій открывается во внутрь церкви. Отверстіе этой арки прежде, несомнінно, было загорожено балюстрадою; теперь же оно даеть доступъ къ деревянной галерев гинекея, выступающей во всю ширину западной главной арки и обнесенной рыщеткою. Сводъ въ верхнемъ этажъ, къ сожальнію, за исключеніемъ куполообразнаго покрытія перваго пом'єщенія съ юга, закрываеть устроенный подъ нимъ деревянный потолокъ. Но утолщение стънъ и здёсь ясно указываеть на первоначальное присутствіе коробовыхъ сводовъ, между которыми и среднее отделеніе, вероятно, покрыто было также сплошнымъ коробовымъ сводомъ. Въ катихуменіи имъются четыре окна, два четырехугольныхъ въ среднемъ отделения, отстоящія близко одно отъ другаго и по одному сводчатому въ каждомъ изъ боковыхъ отделеній. Кроме того въ концахъ восточной стены такія же окна, замътныя и снаружи, но теперь задъланныя, выходили на кровле боковыхъ нефовъ. Впрочемъ, все сохранившіяся окна более или менъе передъланы для приспособленія къ нимъ деревянныхъ рамъ.

Къ обоимъ концамъ нартекса примыкають особыя пристройки. Въ сохранномъ видъ однако представляется только южная, въ которой до сихъ поръ находится лъстница въ катихуменій. Въ этомъ, несомнънно, и состояло съ самаго начала ея назначеніе, какъ доказывають еще нёсколько древнихъ, каменныхъ ступеней, надъ которыми теперь поднимаются деревянныя. Все помъщение немного шире нартекса, такъ что вся постройка выступаеть за линію его восточной ствны. И это не даромъ, такъ какъ задняя ствна пристройки исполняеть этимъ въ конструктивномъ отношении роль контрфорса для усиленія главной стены храма противъ боковаго давленія югозападнаго столба купола и коробоваго свода южнаго нефа. Изъ одного факта перемъщенія восточной стьны въ съверной пристройкь на линію внутренней стіны нартекса можно было бы заключить о ея передёлкё. Сверхъ того на это указываеть не только вышеописанный вившній видъ вськъ ея стынь (ср. стр. 325), но и неправильность въ планъ, происшедшая отъ соединенія ея съверной стъны со стыною церковной ограды. Открывающіеся на этоть дворикь задніе выходы объихъ пристроекъ, очевидно, позднъйшаго происхожденія и поэтому не имъють косяковъ. Въ съверной пристройкъ есть древняя гробница, но трудно рёшить, когда она здёсь помёщена. Для входа изъ нартекса въ южную пристройку служать двери съ мраморнымъ косякомъ (ср. рисунокъ 2), а въ сёверную нристройку ведеть проходъ подъ аркою почти равной вышины съ коробовыми сводами нартекса; это заставляеть думать, что уже въ довольно древнюю эпоху туть похоронили какое нибудь высокопоставленное лицо. Сильно обезображенный видъ погребальной ниши (въ сёверной стёнё) свидётельствуеть о томъ, что гробница находилась на этомъ мёстё и во время новъйшей перестройки, и что удалить ее тогда не рёшились. Но первоначальное назначеніе всего помёщенія врядъ ли могло заключаться въ томъ, чтобы служить усыпальницею. Она или тоже имёла лёстницу въ катихуменій, или въ ней можно предполагать баптистерій церкви въ виду близости колодца, который находится передъ сёвернымъ входомъ въ храмъ и, очевидно, имёль какое-либо священное назначеніе, судя по его надписи и украшенію, которое опишемъ ниже.

Переходя къ описанію внішняго вида церкви, обратимъ сначала вниманіе на ея фасадъ, который находится въ самой тісной связи съ нартексомъ. При всей своей простоті онъ представляеть весьма оригинальный и любопытный приміръ устройства лицевой стороны зданія, которому не такъ легко подыскать аналогію. Фасадъ Никейскаго храма представляется въ виді ряда смежныхъ діленій, изъ которыхъ каждое имість особый фронтонъ, при чемъ средній возвышается надъ остальными, постепенно становящимися по мірті отдаленія отъ него все ниже и уже. Подчиненіе ихъ среднему выражается сверхъ того въ размірахъ входовъ и оконъ, равно какъ и въ самой декораціи, носящей чисто архитектурный характеръ. Предлагаемая здісь на основаніи приблизительныхъ вычисленій реконструкція можеть дать читателю нікоторое понятіе объ этой системі въ рисункі (6), не претендующемъ на полную точность, такъ какъ фотографировать фасадъ въ пільности оказалось невозможнымъ.

Внизу въ трехъ среднихъ дѣленіяхъ помѣщены три двери, изъ коихъ главныя нѣсколько выше боковыхъ. Во второмъ же этажѣ средній фронтонъ имѣетъ два окна, составлявшія прежде 1) или одно полукруглое или двойное сводчатое окно, судя по плохой кладкѣ отдѣляющаго ихъ другъ отъ друга простѣнка и по многочисленнымъ аналогіямъ. Въ слѣдующихъ дѣленіяхъ помѣщено лишь по одному сводча-

<sup>1)</sup> Ср. примъры, приведенные на стр. 329 въ прим. 1.

тому окну, въ крайнихъ же нѣтъ ни оконъ, ни входовъ. Между этими отдѣльными частями выступаютъ плоскіе пилястры, еще ярче обри-

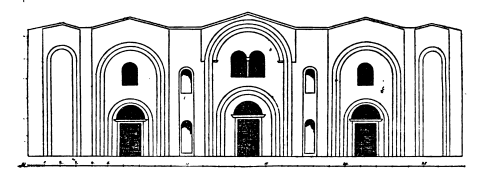


Рис. 6. Фасадъ церкви.

совывающіе діленіе всего фасада на пять частей, которыя соотвітствують въ сущности тройному діленію самого храма и его нартекса и двумъ присоединеннымъ къ посліднему пристройкамъ. И въ размірахъ пилястровъ наблюдается градація въ томъ смыслі, что пара пилястровъ, находящихся по бокамъ средняго діленія, значительно шире другихъ и образуютъ наибольшій выступъ; это не безъ значенія для конструкціи, такъ какъ при ихъ помощи усиливается стіна какъ разъ въ місті давленія столбовъ купола и коробовыхъ сводовъ нартекса. Особенность среднихъ пилястровъ представляють ниши, устроенныя въ нихъ въ обоихъ этажахъ. Оні устраняють монотонность этой широкой однообразной полосы. Впрочемъ, поміщеніе нишъ съ обінхъ сторонъ главныхъ дверей церкви соотвітствуєть и далеко распространенному обычаю древнехристіанской архитектуры 1).

На ряду съ пилястрами фасадъ оживляется примѣненіемъ еще и другаго декоративнаго мотива. Надъ каждымъ дѣленіемъ выведено концентрически нѣсколько ложныхъ арокъ, опирающихся возлѣ пилястровъ на узкіе прямые уступы стѣны, которые придають ей въ планѣ уступчатый видъ. Ближайшія къ пилястрамъ арки смыкаются наверху надъ окнами катихуменія, внутреннія же надъ входами трехъ среднихъ дѣленій фасада (на двухъ крайнихъ послѣднихъ арокъ нѣтъ), причемъ наверху вездѣ одною аркою больше, чѣмъ внизу, въ центральномъ же

<sup>1)</sup> Относительно этой детали ср. A. C. Headlam, Ecclesiastical sites in Isauria and Pisidia въ Supplementary Papers of the Journal of hell. studies, II, р. 12 и de Vogüé, Syrie centrale, pl. 33.

дъленіи, сравнительно со слідующими, прибавлено по одной арків въ обоихъ этажахъ (которая въ верхнемъ этажів опирается на особыя вставленныя консоли). На средней парів пилястровъ такія же арки, хотя очень узкія и крутыя, обрамляютъ вышеупомянутыя ниши, образуя около верхнихъ двойной уступъ.

Такимъ образомъ во всемъ этомъ устройствѣ соблюдается строго расчитанная пропорціональность, которая въ одно и тоже время выражаеть и расчлененіе и связность постройки. Связующимъ мотивомъ является лишь пробѣгающій наверху по всѣмъ фронтонамъ простой невысокій гзымсъ. Эффекту всей этой системы не мало способствовали матеріалъ и техника постройки, сама по себѣ разнообразящая монотонныя, широкія поля стѣнъ. Наибольшее впечатлѣніе оставляеть поэтому нижняя часть фасада, до сихъ поръ не заштукатуренная.

Главный корпусъ церковнаго зданія, скрывающійся за двухэтажною постройкою фасада, ясно вырисовывается въ своемъ составѣ съ другихъ сторонъ и особенно съ сѣверовостока (ср. рис. 1). Господствующую надъ всѣмъ центральную часть представляеть квадратная надстройка надъ столбами и главными арками, служащая основаніемъ для невысокаго двѣнадцатиграннаго тамбура купола. Послѣдній, какъ мы уже выше замѣтили, возобновленъ, но такъ какъ, вѣроятно, обрушилась только висящая на воздухѣ часть его свода 1), то, очевидно, тамбуръ возстановленъ по старому плану и, можетъ быть, даже лишь въ верхнихъ частяхъ его. Въ пользу этого говоритъ совершенно правильная кладка кирпичей въ немъ. Реставрація едва ли въ значительной степени измѣнила общій видъ купола, образующаго снаружи весьма стройную полусферу.

Къ каждой сторонъ вышеописанной центральной квадратной части зданія пристроенъ трехугольный фронтонъ, представляющій внѣшнюю сторону соотвѣтствующей подпружной арки купола, которая на половину ширины ея покрывается узкою двускатною крышею. Съверный и южный фронтоны сливаются воедино со стѣнами, заграждающими продольныя подпружныя арки, въ которыхъ, какъ было уже указано выше, пробито по три окна. Надъ этими послѣдними выведена полукругомъ двойная ложная арка, извѣстный намъ уже по фасаду декоративный мотивъ, который и здѣсь ясно передаетъ внутрен-

<sup>1)</sup> Это можно заключить и по словать Гаммера (ibidem): «die Kirche, deren Dom geborsten und zertrümmert ist u. s. w.» (значить, не вполнъ уничтоженъ).

нюю конструкцію храма. Оба фронтона возвышаются надъ односкатными крышами боковыхъ нефовъ, находящихся по сторонамъ центральной постройки. Два остальныхъ фронтона образованы наличниками восточной и западной подпружныхъ арокъ и добавкою, необходимой для покрытія ихъ двухскатною крышею. Изъ нихъ западнаго фронтона ни откуда не видно. Въ восточный же упирается уступающая ему немного по высотт двухскатная крыша широкаго коробоваго свода алтаря, нъсколько съуженнаго относительно центральной части церкви (ср. рис. 1). Изъ задней стъны его выступаетъ наконецъ трехгранная абсида, покрытая плоскимъ полукуполомъ; на средней стънъ ея наверху выдъланъ грубымъ рельефомъ кресть подъ аркою.

Въ углахъ, образуемыхъ между боковыми стенами алтаря и задними боковыхъ нефовъ, пристроены приделы въ виде отдельныхъ домиковъ. Они немного выше кровли этихъ нефовъ и следовательно достигають приблизительно только до половины высоты алтаря. А бсиды ихъ, за исключениемъ рельефнаго украшения и числа оконъ, во всемъ сходны съ главною абсидою. Особеннаго вниманія заслуживаеть то обстоятельство, что боковыя стыны придыловь по основному плану 1) выступають несколько въ стороны за линію стены боковыхъ нефовъ и что выступъ ихъ кончается не въ томъ мѣстѣ, которое соотвѣтствуеть началу придъловъ внутри зданія, но значительно дальше къ западу; это явно имфеть цель усилить стену противь боковаго давленія восточныхъ столбовъ купола и коробовыхъ сводовъ боковыхъ нефовъ. Что касается кровли діаконника и жертвенника, то наружный видъ первой сразу обнаруживаеть небрежную передыку изъ одинаковаго со второю купольнаго свода. Вмісто того, чтобы возобновить куполь и тамбуръ, удовлетворились темъ, что несколько возвысили четырехугольную надстройку паруснаго свода, и притомъ не соблюдая даже вертикальной линіи угловъ. Надъ этою башенкою устроили наленькую двухскатную крышу и въ задней (наклонной) стене ея пробили крошечное оконце, черезъ которое свъть проникаеть въ вышеупомянутое внутреннее круглое отверствіе въ сводѣ жертвенника. Такимъ образомъ внѣшній видъ придѣловъ алтаря вполнѣ подтверждаеть наблюденія, сдёланныя нами по поводу устройства его свода внутри (ср. стр. 331).



На съверовосточномъ углу этотъ выступъ въ настоящее время стесанъ, какъ мы выше замътиля на стр. 325.

Мы не безъ намъренія предлагаемъ такое подробное описаніе церкви въ Никећ. Только совершенно ясное представление о ней можеть служить намъ надежнымъ основаніемъ для опредёленія ел приблизительной даты нутемъ исторического изследованія ся формъ. Для удовлетворительнаго решенія этого вопроса необходимо вникнуть въ характеръ постройки какъ одного цёлаго, а нельзя останавливаться только на некоторыхъ чертахъ памятника, не обращая вниманія на то, имбють ли онб дбиствительно въ данномъ случаб предполагаемое рышающее значение. Въ такую ошибку вдался нашъ предшественникъ по изследованію храма Диль 1), который усмотрёль въ его конструкцін принципы, выработавшіеся въ византійской архитектурь около Х въка, и отнесъ церковь къ XI въку. На выводы Диля въ частностяхъ мы будемъ возражать въ соответственныхъ местахъ. Ближе къ истинъ взглядъ Стржиговскаго 3), который считаетъ храмъ болье древнимъ, чемъ второе тысячелетіе, но однако не определяеть точне его мъста въ общемъ развити архитектуры, находя ему лишь одну довольно отдаленную аналогію въ старой митрополичьей церкви въ Ираклін на Мраморномъ морф. Мфжду темъ мы имфемъ возможность сопоставить съ нимъ несколько гораздо более близкихъ памятниковъ, въ чемъ и состоить единственное надежное средство для выясненія его хронологів, нока историческое развитіе церковной архитектуры извёстно намъ только въ общихъ чертахъ.

Подобныхъ церквей, кром' Никейской, мы можемъ указать четыре, при перечислени которыхъ нельзя не зам' тить обстоятельства, врядъ ли случайнаго, что три изъ нихъ сохранились намъ также въ Малой Азіи. Это—храмъ св. Климента въ Анкир' и два храма въ Ликіи въ недалекомъ разстояніи другъ отъ друга, а именно храмъ св. Николая въ Мирахъ и храмъ неизв' стнаго названія въ долин' річки Кассабы. Въ Европ' же намъ представляется одинъ только прим' ръ, но за то особенно важный и принадлежащій къ наибол' в знаменитымъ византійскимъ памятникамъ: св. Софія въ Солуни.

Прежде чёмъ приступить къ сравнительному анализу всей группы этихъ церквей, который обнаруживаетъ во всёхъ нихъ одинъ и тотъ же характерный типъ храма, мы должны разобраться въ воспроизведеніяхъ и описаніяхъ, по которымъ онё намъ извёстны, и въ немно-

<sup>1)</sup> Diehl, ibidem, p. 75.

<sup>2)</sup> Strzygowski, Die Kathedrale von Heraklea въ Jahreshefte des österreich. archäol. Inst. 1898, I, Beibl., S. 17.

гихъ хронологическихъ данныхъ о нихъ. Къ сожалѣнію, всѣ эти памятники до сихъ поръ опубликованы лишь по съемкамъ Тексье, рисункамъ и планамъ котораго безусловно довѣрять нельзя. Повѣрить при содѣйствіи архитектора его трудъ надъ этою важною группою храмовъ является настоятельнымъ требованіемъ византійской археологіи. Только для одного изъ нихъ мнѣ удалось добыть по крайней мѣрѣ фотографическіе снимки, самолично же я могъ ознакомиться на мѣстѣ лишь съ одною св. Софіею въ Солуни, наименѣе типичнымъ, какъ мы увидимъ ниже, и въ то же время самымъ замѣчательнымъ представителемъ всей группы. Придерживаясь того порядка, который, по нашему мнѣнію, соотвѣтствуетъ вѣроятной хронологіи памятниковъ, мы и начнемъ съ нея обзоръ ихъ.

Планъ и рисунки Тексье 1) въ общемъ изображаютъ ее върно, о кіткноп огобенно точно въ деталяхъ и не давая живаго понятія о просторной и светлой внутренности церкви. Тексье не отметиль въ ней и поздъйшихъ видоизмъненій э), но это для насъ здъсь не имъетъ эначенія, про отличительныя же особенности ея архитектуры придется говорить ниже въ связи съ общимъ историческимъ очеркомъ развитія архитектуры. Для хронологій св. Софій Солунской мы не имъемъ никакихъ свидътельствъ въ литературъ, но въ широкихъ предълахъ она всетаки выясняется. Главнымъ основаніемъ для установленія ея служать намъ надписи мозаикъ, украшающихъ алтарь и куполъ храма 8). Мозаическая надпись и монограммы въ первомъ дають намъ указаніе на «terminus, ante quem» построенія церкви, а именно на царствованіе императрицы Ирины и ея сына Константина VI, когда алтарь быль украшень мозанкою. «Terminus post quem» представляеть эпоха Юстиніана, такъ какъ Прокопій не упоминаеть этого храма между постройками Юстиніана, а это молчаніе въ виду значительности храма не можеть найти себь инаго объясненія. Относить

<sup>1)</sup> Texier et Pullan, Byzantine Architecture, p. 142 cz., pl. XXXV cz.

<sup>2)</sup> Между прочимъ, мић кажется, что вићшнія ствны въ верхнемъ этажћ были возвышены въ турецкія времена, такъ какъ консоли, полдерживавшія стропила потолка, вставлены во внутреннія ствны гораздо ниже, чвиъ поднимаются наружныя. Если такъ, то первыя возвышались гораздо больше, чвиъ теперь, надъ кровлею катихуменій, будучи пробиты извъстными намъ большими полукруглыми окнами (ср. прим. 1 на стр. 329), нынъ большею частью заложенными, для которыхъ иначе не хватаетъ мъста. На фасадъ же оконныя отверстія въ ствнъ катихуменія явно относятся къ позднъйшей перестройкъ.

<sup>3)</sup> Правильное чтеніе и объясненіе этихъ надвисей и монограммъ установлено Я. И. Смирновымъ въ Виз. Врем. 1898, стр. 377 сл. (О времени мозаикъ св. Софіи Солунской); ср. его же въ Виз. Врем. 1900, стр. 60 сл.

храмъ къ V вѣку нѣтъ теперь никакихъ основаній 1). Попытки, которыя были сдѣланы для точнаго опредѣленія его даты, основывались на дедикаціонной надписи мозаики купола, гдѣ число года полуразрушено, но названъ какой-то епископъ Павелъ. Между Солунскими епископами этого имени, по новѣйшимъ изслѣдованіямъ 2), наибольшее право на отождествленіе съ названнымъ здѣсь лицомъ имѣютъ занимавшій епископскую кафедру около половины VII вѣка или другой болѣе извѣстный современникъ патріарха Фотія. Хотя надпись, конечно, содержитъ только указаніе на хронологію самой мозаики, а относительно происхожденія церкви во всякомъ случаѣ даетъ лишь болѣе ранній, гипотетическій «terminus ante quem», но и другія соображенія, которыя мы предложимъ ниже, склоняютъ насъ отнести ея построеніе къ доиконоборческому періоду.

Гораздо менте точнымъ оказывается воспроизведеніе у Тексье во втораго храма, входящаго въ наше изследованіе, — церкви св. Климента въ Анкире. Я самъ не имёлъ возможности обследовать его, но благодаря любезности другаго лица могъ добыть не только сведенія о теперешнемъ состояніи памятника, но и несколько моментальныхъ фотографическихъ снимковъ ручнымъ аппаратомъ, которые позволяютъ внести значительныя поправки въ планъ и рисунки Тексье, не смотря на то, что онъ видёлъ храмъ въ несравненно боле сохранномъ видё: въ его бытность стояли еще (начерченные въ его планъ темне) центральный и южный нефы, включительно до алтаря и діаконника, съ примыкающею къ нимъ частью нартекса и фасада, до настоящаго же времени упелеть только средній нефъ да алтарь съ глав-

<sup>1)</sup> Такая дата еще недавно была предложена для него въ сочинении W. R. Lethaby & H. Swainson, The church of S. Sophia Constantinople, London & New-York, 1894, chapter X (не доступномъ мив въ данное время). Противъ попытки однако вывести ее изъ дедикаціонной надписи мозанки въ куполь убъдительно высказался J. Laurent, Byz. Zeitschr. 1895, IV, S. 431 сл. — Открытіе въ храмв надгробной надписи дочери Велисарія 550 года, конечно, тоже ничего не доказываетъ (ibidem, 435). Ө. И. Успенскій правда далъ прекрасное объясненіе текста надписи въ Изв. Русск. Арх. Инст. 1899, IV, 3, стр. 126 сл., но если мы даже и согласимся съ его предположеніемъ о томъ, что дочь Велисарія Іоанна была похоронена въ наиболье выдающемся храмв города, то тымъ не менье въ настоящее время надпись не находится на томъ мъсть, на которомъ помъщалась первоначально, а потому не даетъ возможности сдёлать заключеніе о времени построенія самой церкви.

<sup>2)</sup> Laurent, ibidem, p. 432; ср. Смирнова (ibidem, стр. 387), который въ последнее время значительно измениль свой взглядъ и отнесъ мозанку къ IX веку, какъ изложено въ Виз. Врем. 1900, стр. 68 сл.

<sup>3)</sup> Texier, Asie Mineure I, pl. 71, p. 200 сл. — Его рисунки воспроизведены у Salzenberg'a, ibidem, Taf. XXXIX. S. 133.

ною абсидою, а всё части зданія, расположенныя вокругь главныхъ столбовъ купола, исчезли безследно. Судя по фотографіямъ, западная подпружная арка ничемъ не отличается отъ боковыхъ: подъ нею поставлены такіе же промежуточные столбы съ трапецовидными надставками, поддерживающіе совершенно одинаковыя перемычки и верхнюю галерею, какъ и въ съверной и южной главныхъ аркахъ. Между тыль у Тексье на западъ показанъ такой же широкій коробовый сводъ, что и надъ алгаремъ, а вышеупомянутые столбы поставлены тамъ, гдъ следуетъ предполагать, судя по фотографіямъ, царскія врата храма. Эта крупная ошибка, сделанная французскимъ путешественникомъ, въроятно, при перерисовкъ своихъ набросковъ, сильно измъняетъ весь планъ храма въ сторону большаго сходства его съ Никейскимъ храмомъ. Сверхъ того рисунокъ также невъренъ и въ томъ отношени, что представляетъ куполъ съ тамбуромъ совершенно развитымъ снаружи и внутри; фотографія же внутренности ясно показываеть, что полусферическій куполь начинается непосредственно надъ кольцомъ парусовъ. Наконецъ, въ частности, и архитектурная орнаментація передана у Тексье не совстви втрно 1).

Для определенія времени построенія Анкирскаго храма мы напрасно обращались бы къ историческимъ источникамъ: упоминанія о немъ нигдё не оказывается. Впрочемъ, настоящее названіе церкви основывается исключительно на м'єстной традиціи в). Но оно им'єсть достаточную в'єроятность, такъ какъ въ Анкир'є безусловно можно предполагать храмъ, посвященный великомученику, прозванному по его родин'є Анкирскимъ. Тамъ прежде всего, естественно, должно было возникнуть его почитаніе. Что оно вообще восходитъ къ высокой древности, это сл'єдуеть изъ тёхъ немногихъ указаній, которыя мы находимъ въ агіографической литературіє в). Поэтому въ Анкир'є

Для оправданія выше сдёланных замѣчаній мы издадимь эти фотографіи съ болѣе обстоятельнымъ описаніемъ въ другомъ мѣстѣ.

<sup>2)</sup> Texier, ibidem, которому передавали это священники церкви.

<sup>3)</sup> Аста Sanctorum сообщають намъ подъ 23 янв. замѣчательное извѣстіе, что поминаніе св. Климента, пострадавшаго при Діоклетіанѣ, и его сомученика Агасангела, помимо посвященнаго имъ особаго храма, лежащаго trans Eudoxii regionem ultra Anaplum (гдѣ это собственно, для насъ неясно), происходило еще только въ древней, равно какъ и въ новой св. Иринѣ. Подъ первою разумѣется построенная Константиномъ Вел. и возобновленная Юстиніаномъ церковь, которая сохранилась донынѣ, подъ другою — постройка имп. Марціана (ср. Du Cange, Constantinopolis christiana, р. 147). Появленіе св. Климента въ богослуженіи этихъ старыхъ церквей, при малой распространенности его культа вообще, не оставляеть сомяѣнія въ томъ, что почитаніе его дѣйствительно установилось очень рано, а внослѣдствіе устарѣло.

должна была существовать древняя церковь главнаго святаго и защитника города. Но кромъ этого общаго вывода и кромъ типичныхъ черть въ конструкціи храма, на которыя придется обратить вниманіе ниже въ характеристикъ всей группы памятниковъ, за древнее происхожденіе его говорять совершенно ясно орнаментальныя детали. Добытые нами фотографические снимки большею частью оправлывають передачу ихъ у Тексье, уясняя и дополняя его рисунокъ. Первое мъсто въ орнаментаціи Анкирскаго храма занимаеть мотивъ, весьма употребительный въ древневизантійской архитектурь на капителяхъ колониъ, надставкахъ и карнизахъ. Въ церкви св. Климента онъ занимаеть тё же самыя мёста, образуя, во-первыхь, узкій карнизь (съ зубцами), обходящій всю внутренность храма и отділяющій верхнія галерен отъ нижняго этажа, и украшая, во-вторыхъ, трапедовидныя надставки промежуточных столбовь обоих этажей. Подобный этому карнизъ (хотя и безъ зубцовъ) можно еще найти въ св. Софіи въ Константинополь, гдь имъ обведено основание купола 1). Однако наибольшаго вниманія заслуживають въ Анкир' надставки въ катихуменіяхъ. укращенныя тремя канелюрами и грубымъ аканоомъ, листья котораго облегають углы. Почти совершенно одинаковаго съ ними вида капители нивются въ одной изъ древивишихъ Константинопольскихъ церквей, нын Еппней Коджа-Мустафа-Паша-джами 2). Хотя постройку, сохранившуюся въ виде мечети до сихъ поръ, и нельзя отождествлять съ храмомъ св. апостола Андрея, сооруженнымъ Пульхеріею, но всетаки по всему характеру архитектуры и деталей она не можеть быть отнесена ко времени болье позднему, чымь VI-VII стольтіе. Поэтому только что приведенная аналогія, какъ и вообще употребленіе древняго мотива канелюръ на техъ частяхъ церкви св. Климента, которыя безъ всякаго сомнънія современны ея построенію, дають основаніе относить и ее къ древневизантійскому періоду. Съ другой стороны отодвигать ея дату назадъ за VI въкъ не позволяеть остальная орна-

<sup>1)</sup> Salzenberg, ibidem, Taf. XXVI, 3. О роли, которую этотъ мотивъ играетъ вообще въ древневизантійской архитектурь, мы говорили по поводу относящихся сюда остатковъ въ Никомидін; ср. Изв. Русскаго Археол. Инст. въ Константинополь 1897, II, стр. 175, сл.

<sup>2)</sup> Она воспроизведена, котя и не точно въ отношеніи стилистической трактовки, у Pulgher, Anciennes églises de Constantinople, pl. XV, 4, р. 30. — Древній характеръ церкви усмотр'єть уже Кондаковъ, Виз. церкви и памяти. Константинополя, Труды VI арх. съ'єзда III. 1886, стр. 161, останавливаясь однако безъ основанія на IX—X в. какъ эпох'є ея построенія.

ментація 1) промежуточныхъ столбовъ въ ней, представляющая разводы листьевъ и вѣтокъ, приближающіеся къ арабескамъ по своему чисто декоративному характеру, лишенному всякой натуральности.

О двухъ церквахъ разсматриваемаго здѣсь типа, находящихся въ Ликіи, мы можемъ судить единственно по описанію и рисунку Тексье и поэтому должны ограничиться лишь немногими замѣчаніями 3). О храмѣ св. Николая въ Мирахъ не разъ упоминается у историковъ 3), но то, что они говорятъ, къ сохранившемуся донынѣ памятнику можно относить лишь предположительно. За то, какъ и для св. Климента, въ данномъ случаѣ древнее возникновеніе самаго культа святаго говоритъ въ пользу предположенія о постройкѣ въ Мирахъ выдающейся церкви въ весьма раннюю пору. Въ Константинополѣ уже Юстиніаномъ былъ построенъ храмъ св. чудотворца Николая во Влахернскомъ кварталѣ 4). Тѣмъ болѣе въ центрѣ его почитанія, которое быстро распространялось и появилось въ ІХ вѣкѣ даже на Западѣ, должны были позаботиться о своевременномъ возобновленіи святыни.

Помимо этихъ соображеній въ архитектурѣ и отдѣлкѣ самого памятника нельзя не замѣтить нѣсколькихъ признаковъ глубокой древности. Прямоугольное снаружи очертаніе абсиды, возбуждавшее у Зальценберга сомнѣніе въ точности плана Тексье, дѣйствительно не имѣетъ аналогіи ни въ одной византійской постройкѣ. Но обвинять Тексье въ произвольной выдумкѣ въ данномъ случаѣ мы не имѣемъ ни малѣйшаго права съ тѣхъ поръ, какъ въ Сиріи намъ сталъ извѣстнымъ по-

<sup>1)</sup> Фотографіи обнаруживають тв-же самые мотивы у всёхъ столбиковъ верхней галереи на поверхности, обращенной во внутрь церкви. Напротивъ, у Тексье они носять различный орнаменть, отчасти находящійся на самомъ дёлё на обратной сторонѣ нёкоторыхъ изъ нихъ.

<sup>2)</sup> Храмъ св. Николая см. у Texier, Asie Mineure, III, pl. 222, p. 205 и 238 сл., а также и у Texier & Pullan, Byz. arch., p. 168 сл., pl. LVIII. — Оба храма воспроизведены витетт съ Анкирскимъ у Salzenberg'a, ibidem, Taf. XXXIX, S. 133.

<sup>3)</sup> Въ Мирахъ, по извъстіямъ, которыя передаютъ Техіег & Pullan (ibidem), къ сожальнію, не приводя источниковъ, уже Осодосій Вел. построилъ такъ называемую церковь Сіонъ въ память св. Чудотворца Николая, но видёть ее въ существующемъ до сихъ поръ храмъ безусловно не позволяетъ стиль последняго. Въ 792 г. арабскій флоть ограбилъ городъ, но после тщетныхъ поисковъ въ храмъ гробницы святаго Сарацины потерпели сильную потерю отъ внезапной бури. Это извъстіе (Theoph. I, 749 В.), очевидно, предполагаетъ уже существованіе въ Мирахъ значительной постройки. Еще яснъе указываетъ на таковую разсказъ Кедрина (Cedrenus II, 511 В.) о чудесномъ излѣченіи доместика Іоаниа, брата Михаила IV, въ XI въкъ.

<sup>4)</sup> Объ этомъ крамъ, равно какъ и о древности самаго культа ср. замъчанія Кондакова, ibidem, стр. 43; для агіографической литературы о св. Николав ср. A. Ehrhardt'a y Krumbacher'a, Byz. Litt. G. 2, S. 165.

добный видъ алгаря въ цёлой группё христіанскихъ базиликъ 1). При несомнънныхъ сношеніяхъ Малой Азін съ Сирією какъ въ искусствъ, такъ и вообще въ культурномъ отношеніи, насъ не можеть поражать появленіе этой формы въ Ликіи и приміненіе ея даже къ купольному храму. Но съ другой стороны такой фактъ доказываеть, что время происхожденія церкви св. Николая не можеть значительно отстоять отъ эпохи сврійскихъ церквей, принадлежащихъ къ V и VI или въ крайнемъ случай къ VII віку. Архитектурный типъ, который впослідствіе совершенно исчезаеть, могь, пожалуй, продержаться въ Малой Азін еще стольтіе слишкомъ, но едва ли дольше. Въ виду этого нельзя считать храмъ св. Николая многимъ моложе церкви св. Климента и уже никакъ недалеко отстоящимъ отъ VIII въка. Въ пользу болъе древней даты его сооруженія можно наконець указать на характерь орнамента на карнизъ, обходящемъ внутренность церкви. Какъ ни сглаженъ его стиль на рисункъ Тексье, но мотивы никоимъ образомъ не сходятся съ образцами IX или X въковъ, а напрогивъ напоминаютъ еще отчасти древнеклассическую орнаментацію. Таковы главнымъ образомъ шишечки пиній и манера составленія лозы аканоа изъ отдъльныхъ листьевъ, вырастающихъ одинъ изъ другаго<sup>2</sup>). Сліяніе же листа и стебля витстт въ одно цтлое, вопреки законамъ природы и подобно арабескамъ, относится опять таки къ эпохѣ полнаго развитія византійской орнаментаціи в) и не позволяеть видёть въ этомъ карнизъ произведение болье древнее, чъмъ VI стольтие.

Приблизительно одной эпохѣ съ храмомъ св. Николая можно безъ ошибки приписать и церковь, расположенную всего въ 5 часахъ разстоянія отъ него въ долинѣ рѣчки Кассабы 4). О ней не только нѣтъ какихъ бы то ни было историческихъ свѣдѣній, но даже самое ея наименованіе и назначеніе остается намъ неизвѣстнымъ. Однако бли-

<sup>1)</sup> Ср. въ особенности de Vogüé, Syrie centrale, pl. 59 и 68, а также и базилику въ близкомъ къ Ликіи городъ Адаліи у Lanckoronski, Die Städte Pamphyliens und Pisidiens, Taf. X—XI. — Въ Италіи представляеть примъръ церковь S. Maria in Cosmedin VII въка; ср. Cattaneo, L'arch. en Italie pendent les VIII premiers siècles, trad. par. L. Monnier. Venise, 1891, p. 156.

<sup>2)</sup> Объ этомъ явленіи толкустъ A. Riegl, Stilfragen, Berlin, 1893, S. 278 сл. въ замъчательномъ очеркъ развитія византійскаго растительнаго орнамента.

<sup>3)</sup> Cp. Riegl, ibidem, S. 282. — Для орнамента IX в. ср. Стржиговскаго въ Вуz. Zeitschr. III, 1894, S. 11, Taf. II; для X в. его же въ Δελτίον τ. άρχαιολ. έταιρ. 1890, σ. 117.

<sup>4)</sup> Texier, Asie Mineure, pl. 205, p. 202 и 282; Spratt & Forbes, Travels in Lycia, I, p. 105; Salzenberg, ibidem, который однако смёшиваеть рёчку съ одновиевною рёкою въ Іоніи и предполагаеть церковь тамъ.

зость ея мъстонахожденія къ Мирамъ и почти совершенное сходство плана объихъ церквей (въ главной части постройки) дълаютъ весьма въроятнымъ, что общій подъемъ всей страны въ извъстный періодъ исторіи вызваль построеніе и той, и другой. Характерныхъ особенностей, которыя могли бы служить болье точнымъ указаніемъ эпохи, въ архитектуръ храма при ръкъ Кассабъ не наблюдается. Въ этомъ отношеній заслуживаеть вниманія разві только пристройка къ нему двухъ восьмиугольныхъ ротондъ, каковыя, насколько намъ извёстно, встръчаются только при древневизантійскихъ церквахъ, особенно въ качествъ баптистеріевъ. Такому назначенію, по всей въроятности, и эдъсь служила одна изънихъ, а другая была ризницею. Объ архитектурной орнаментаціи зданія довольно б'єдной и слишкомъ неясно изображенной у Тексье судить трудно. Капители верхней колоннады представляють, повидимому, одинь изъ древитимить, но витесть съ темъ и самыхъ устойчивыхъ типовъ трапецовидной надставки съ прибавленными снизу ея волютами, между темъ какъ въ галерев нижняго этажа является упрощенный коринескій ордеръ. Какъ ни слабы отмъченныя примъты древняго происхожденія церкви, все же онъ совпадають съ выше сделаннымъ общимъ выводомъ о приблизительной ея дать.

Такимъ образомъ, для всёхъ четырехъ разсмотрённыхъ нами памятниковъ мы пришли къ одинаковымъ болъе или менъе результатамъ относительно ихъ въроятной даты, что, въ виду ихъ близкаго сходства, не можеть быть чистою случайностью, не смотря на то, что ни для одного изъ нихъ установить точной хронологіи мы не могли. Правда, относительно ихъ устройства въ некоторыхъ пунктахъ остаются еще сомнънія вследствіе ихъ разрушенія и за отсутствіемъ вполнъ удовлетворительныхъ воспроизведеній. Но, не взирая на всё неясности и неточности, съ которыми приходится считаться, всё они въ основныхъ чертахъ явно сближаются и между собою, и съ Никейскимъ храмомъ. Не исключая последняго, они все представляють одинь типь византійской церкви, вполн'є опред'єленный, господство котораго въ исторін архитектуры должно ограничиваться извістнымъ, хотя-бы и довольно продолжительнымъ, періодомъ. Если мы будемъ въ состоянів выяснить то м'есто, которое онь по своему существу занимаеть въ общемъ архитектурномъ развитін, то это для насъ послужить повъркой и дополненіемъ къ тімь немногочисленнымъ хронологическимъ указаніямъ, которыми мы обладаемъ только для отдёльныхъ памятниковъ. Итакъ, обращаемся къ сравнительному анализу ихъ, который

въ тоже время дасть намъ возможность дѣлать заключенія о первоначальномъ устройствѣ нѣкоторыхъ частей, испытавшихъ въ Никейскомъ храмѣ видоизмѣненіе.

Общее сходство всёхъ представителей этого типа бросается въ глаза уже при сопоставлении ихъ плановъ, но оно еще болбе уясняется при сравнительномъ разсмотреніи ихъ конструкціи. Обратимъ сначала вниманіе на тоть пункть, который имбеть решающее значеніе въ конструкцін всякаго византійскаго храма, на способъ, какъ сооруженъ куполь въ церквахъ разсматриваемой группы церквей. Онъ вездъ ставится на четырехъ тяжелыхъ столбахъ, болье или менье слитыхъ со стънами алгаря и съ западной стъною храма, хотя въ большинствъ случаевъ между ними и последнею (а въ св. Софіи Солунской и въ церкви при ръкъ Кассабъ также между ними и стъною алтаря) и пробиты малыя арки въ обоихъ этажахъ. Такое же устройство опоръ купола мы находимъ еще въ нъсколькихъ другихъ древневизантійскихъ церквахъ, не относящихся къ нашей группъ: въ старой митрополін въ Ираклін на Мраморномъ морії 1), въ такъ называемой Календеръ-джами и отчасти (именно только въ восточной части) также и въ Коджа-Мустафа-Паша-джами въ Константинопол 2). Притомъ вс 3 эти храмы кром'ь главнаго купола, достигающаго значительных размъровъ, другого не имъютъ.

Дальнейшій критерій для обсужденія занимающей насъ группы церквей заключаєтся въ степени развитія въ нихъ барабана купола. Въ этомъ отношеніи между ними наблюдаєтся некоторое различіє. Если же Диль во время пребыванія въ Никее виделъ признакъ того, что церковь относится къ более позднему типу византійскихъ храмовъ, то онъ слишкомъ мало углубился въ вопросъ, каковъ этотъ барабанъ, и вовсе не коснулся проблемы, когда и какимъ путемъ вообще возникъ тамбуръ купола 3). Развитіе же его произошло, очевидно, именно въ тотъ періодъ, къ которому принадлежитъ разсматриваемый типъ храма, и такимъ собственно образомъ, что ясно выраженный

Византійскій Временникъ.

<sup>1)</sup> E. Kalinka u. J. Strzygowski, Die Kathedrale von Heraklea, Jahreshefte d. österr. arch. Inst, 1898, I, S. S сл. съ планомъ.

<sup>2)</sup> Pulgher, ibidem, pl. XV, p. 30.

<sup>3)</sup> Этотъ вопросъ не получиль еще полнаго разъясненія, котя главные моменты развитія тамбура уже изложены у Salzenberg'a ibidem, S. 16, 26 и 117 и у Choisy, l'Art de bâtir chez les Вул., р. 65 сл. и 96; ср. классификацію различныхъ конструкцій тамбура, не представляющую однако изъ себя прямой хронологической послідовательности, у Люя к са въ Трудахъ VI Археол. събада въ Одессъ, II, стр. 262.—Прогрессъ

барабанъ сначала появился только снаружи, тогда какъ внутри церкви онъ еще или вовсе не отделялся отъ купольнаго свода или отделялся очень слабо. Въ Константинополь объ вышеприведенныя древневизантійскія церкви (нынъ мечети) имьють только снаружи выработанный тамбуръ: Коджа-Мустафа-Паша-джами невысокій многогранный, а Календеръ-джами округлый и притомъ значительной вышины. Что же касается отдельныхъ представителей разсматриваемаго здёсь тина, то они при общемъ сходствъ тяжелаго барабана представляють различныя степени его развитія, которое само по себ'є едва ли въ каждомъ случат соответствуетъ хронологическому порядку памятниковъ. Въ св. Софін Солунской тамбуръ снаружи обнесенъ квадратною постройкою, безъ которой онъ казался бы достигающимъ значительной высоты, а внутри онъ уже заметно отделяется отъ свода самаго кунола. Въ церкви св. Климента въ Анкиръ мы могли, по крайней мъръ внутри, установить его отсутствіе, между тімь какь для вийшняго вида фотографія (довольно неясная) скорбе подтверждаеть, чемъ опровергаеть верность рисунка Тексье, на которомъ изображенъ невысокій (віроятно многогранный) барабань. На томъ же основаніи можно предполагать, что и въ объихъ Ликійскихъ церквахъ снаружи уже ясно выраженъ такой же барабанъ и что въ храмъ св. Николая онъ имъетъ двънадцатигранную форму, какъ и въ Никеъ. Здъсь же тамбуръ вполнъ ясно выработанъ снаружи, однако не достигая еще до ноловины высоты всего купольнаго покрытія, внутри же въ своемъ

совершался, по всей въроятности, не вездъ одновременно. Сначала возникъ ложный тамбуръ вокругъ такъ куполовъ, которые быле пробиты окнами, всявдствіе того, что между последеним приставлялись пилястры для утолщенія окружности купольнаго свода. Таковъ тамбуръ св. Софіи Константинопольской. Гдѣ же оконъ въ куполъ не было, тамъ онъ и былъ лишенъ всякаго барабана, чему мы еще находниъ прам'връ въ Ираклін. Вскор'в начали выпрямлять означенные пилистры или сооружать снаружи вертикальную ствну, большею частью многограннаго вида, между твиъ какъ внутри купола сводъ отъ самаго основанія его шель по дугѣ полусферы, в это даже при значительной высоть вившняго барабана, какъ напр. въ Календеръ-джани, а темъ более тамъ, где онъ низокъ, какъ въ Коджа-Мустафа-Паша-джами. или въ церквахъ нашего типа. Что этотъ дальнёйшій шагъ въ развитіи тамбура быль сдёланъ уже въ эпоху Юстиніана, видно изъ прим'вровъ церквей св. Сергія и Вакха въ Константинопол'в и св. Виталія въ Равенн'в. Относительно же св. Ирины въ Константинополъ я не могу безъ оговорки присоединиться къ такому опредълению времени происхожденія ся барабана Дм. О. Бізлясвым в въ Виз. Врем. 1895, ІІ, стр. 179. Если действительно тамбуръ имеетъ и внутри ея столь значительный вертикальный подъемъ, какъ это представляется въ рисункъ Зальценберга (сдъланномъ на глазъ), то скорве его должно отнести къ фундаментальной реставраціи храма при Льве Исавръ, что и само по себъ вполнъ въроятно, такъ какъ землетрясеніе, разрушившее храмъ, должно было отразиться въ сильнъйшей степени именно на куполъ.

первоначальномъ устройствъ, которое врядъ-ли было значительно отлично отъ нынъшняго, если вообще онъ отдълялся отъ купола, то лишь очень слабо. Но во всякомъ случат и въ томъ, и въ другомъ отношени отъ него, какъ по общему виду, такъ, въ особенности, и по высотъ постройки, еще девольно далеко до удлиненныхъ барабановъ византийской архитектуры втераго тысячелътия.

Наиболье существенный пункть для характеристики того архитектурнаго типа, къ которому принадлежить храмъ Успенія въ Никев. заключается въ томъ, какъ расположены во всёхъ этихъ церквахъ вокругъ купола и въ связи съ его конструкціею остальныя части зданія. Въ этомъ отношенім характерныя черты конструкцім ясто выражаются въ плань. Въ общемъ следуеть отметить значительное развитіе зданій въ ширину, которая въ большинстві примітровъ (между ними и въ Никейскомъ храмъ) превосходить длину ихъ (только въ двухъ Ликійскихъ храмахъ длина несколько превосходитъ ширину). Но не это однако составляеть главную и отличительную особенность разсматриваемаго типа церквей, она заключается въ ръзкомъ дъленіи ихъ посредствомъ главныхъ столбовъ купола и промежуточныхъ подпорокъ на три корабля, изъ которыхъ боковые по высотъ подчинены среднему, такъ что последній точно въ базилике возвышается наль яхъ крышами и получаеть свёть непосредственно снаружи черезъ окна, пробытыя въ верхней части его стыть; сообразно съ этимъ боковые нефы или во всю свою длину или въ большую часть ихъ протяженія покрыты сплошными коробовыми сводами 1). Имбють ли они верхнія галерен или нёть, это точно также, какъ и въ базиликахъ, составляеть разницу только второстепенной важности, такъ какъ вышина ихъ ни въ какомъ случат не достигаеть высоты главныхъ арокъ и заграждающихъ ихъ съ боковъ стенъ. Никейскій храмъ, не имья боковых в катихуменій, въ этомъ отношеніи стоить особнякомъ, что однако только соответствуеть вообще более скроиному, чемъ прочіе храмы того же типа, характеру его.

Широкое расположеніе всего трехнефнаго зданія отзывается и въ устройств'є приставных в какъ спереди, такъ и сзади, частей его, т. е. нартекса и алтаря съ прид'єлами. Святая Святых в или совстмъ не

ŗ

5

16 16

, Fa

Въ объихъ Дикійскихъ церквахъ къ столбамъ купола, а также и противъ нихъ къ наружной стънъ приставлены, вслъдствіе требованія конструкціи, пилястры, съуживающіе боковые нефы и отдъляющіе отъ главной части ихъ малыя квадратныя помъщенія, покрытыя куполообразными (или крестчатыми) сводами.

уступаеть по ширинь центральному кораблю, или лишь въ незначительной степени, а придълы въ большинстве примеровъ даже шире боковыхъ нефовъ, противъ которыхъ они находятся — за любопытнымъ исключениемъ одной св. Софін Солунской, о которомъ будеть еще рѣчь ниже. Нигдѣ однако они не страдають тою тѣснотою, до которой они сокращены обыковенно въ храмахъ XI-го и последующихъ столетій. Своды ихъ по единогласному свидетельству всехъ памятниковъ имъютъ куполообразную форму, не представляя однако нигде настоящаго купола, что и для Никеи решаетъ вопросъ о способъ первоначальнаго покрытія придъловъ. Въ св. Софін и въ церкви св. Николая означенные своды покоятся на узкихъ аркахъ, прислоненныхъ къ стенамъ. Въ храмахъ при реке Кассабе и св. Климента къ такимъ же аркамъ, кромъ самихъ абсидъ, примыкаютъ еще конхондальныя ниши со всёхь или по крайней мёрё съ двухъ сторонъ. Наконецъ, въ Никев придълы еще сильнее расширяются выше описанными коробовыми сводами по бокамъ ихъ (ср. стр. 331). То обстоятельство, что въ наружныхъ стенахъ противъ входовъ въ приделы изъ алгаря были пробиты окна, находить себ'в аналогію въ св. Софіи и въ церкви при реке Кассабе и въ виду этого становится вероятнымъ и для двухъ остальныхъ церквей.

Нартексъ (я говорю о внутреннемъ) во всёхъ храмахъ нашего типа отличается соотвётствующимъ ширинё зданія, весьма значительнымъ развитіемъ въ длину при сравнительной узости, и этимъ гораздо более напоминаетъ нартексъ св. Софіи въ Константинополе, чемъ византійскихъ церквей втораго тысячелетія. Въ трехъ случаяхъ, т. е. въ св. Софіи Солунской и въ обоихъ Ликійскихъ храмахъ, онъ, благодаря полному отсутствію всякаго деленія, покрытъ былъ сплошнымъ, повидимому, коробовымъ сводомъ. Въ первомъ случае, а также и въ деркви св. Климента 1), — въ двухъ, вероятно, древнейшихъ памятивкахъ всей группы, — онъ даже соединяется непосредственно съ боковыми нефами. Въ то же время въ Анкире, подобно тому какъ и въ Никее, нартексъ разбитъ на три (въ Никее на пять) части, покрытыя, очевидно, равнымъ числомъ отдельныхъ коробовыхъ сводовъ; это

<sup>1)</sup> Вследствіе ошибки Тексье въ плане, эта церковь имееть, повядимому, только одинь нартексъ, но снимокъ внутренности храма ясно показываеть, что процежуточными столбиками, которые на самомъ дёле находятся между западными главными столбами, отъ главнаго корабля отдёляется внутренній нартексъ развымъ образомъ, какъ и боковые нефы.

дъласть еще болье въроятнымъ наше предположение о передълкъ сводасредняго отделенія нартекса въ Никев. Важное добавленіе внутренняго нартекса здёсь, какъ и въ Ликійскихъ храмахъ, составляютъ пристройки, играющія, отчасти, какъ мы это видёли въ Никеї, важную роль въ конструкцін храма (для чего въ Анкир'є служать выступы самого нартекса), отчасти же лишь содержавшія древнія лестницы къ катихуменіямъ или какіе-нибудь притворы. Въ церкви св. Николая имъются одинаковыя пристройки какъ къ угламъ самаго храма (опятьтаки для упроченія конструкців), такъ и къ концамъ внішняго нартекса. Итакъ, расширеніе такими пристройками или выступами нартекса передней части храма мы можемъ считать характерною чертою разсматриваемаго архитектурнаго типа, что важно для фасада, получающаго вследствіе этого весьма значительное развитіе. Къ сожаленію, памятники въ этомъ отношеніи дають намъ очень мало матеріала, такъ какъ лицевая сторона церкви въ большинствъ случаевъ разрушена или совству (въ Анкирт) или въ сильнтишей степени (въ Ликійскихъ храмахъ), а въ одномъ (въ св. Софія), очевидно, не мало пере-, внац<del>а</del>т.

Вездѣ, кромѣ Никеи, имѣется еще второй, такъ называемый эксонартексь, оть устройства котораго, конечно, въ значительной мѣрѣ долженъ зависѣть и видъ фасада. Обѣ Ликійскихъ церкви представляють здѣсь (если отдѣлить въ церкви св. Николая пристройки) только рядъ столбовъ, между которыми естественно предполагать открытыя арки. Очевидно, мы имѣемъ въ нихъ дѣло съ одноэтажною пристройкою въ видѣ портика, каковую въ самомъ дѣлѣ и изображаетъ реконструкція Тексье. Послѣдняя въ приведенныхъ примѣрахъ заслуживаетъ полнаго вниманія, будучи основана на довольно достовѣрныхъ планахъ ³); напротивъ ошибка Тексье въ планѣ церкви св. Климента заставляетъ сомиѣваться въ вѣрности предлагаемаго имъ же фасада. Двухэтажный внѣшній нартексъ получился у него, очевидно, только вслѣдствіе того, что мѣсто западныхъ протежуточныхъ столбовъ обозначено невѣрно,

<sup>1)</sup> Здѣсь на сѣверозападномъ углу стоитъ явно возобновленная башенка, служившая, вѣроятно, для призыва съ нея молящихся симандромъ (желѣзнымъ биломъ), Отсутствіе другаго входа въ галерен заставляетъ думать, что и прежде уже на этомъ мѣстѣ, а также, вѣроятно, и на югозападномъ углу, гдѣ теперь отдѣльно поставленъ иннаретъ, находились сходнаго вида пристройки для подъема на катихуменій, равно какъ и для вышеозначенной цѣли.

<sup>2)</sup> Для церкви при ръкъ Кассабъ, по крайней мъръ, это можно провърять при помощи наброска плана у Spratt'a и Forbes'a, ibidem.

а вивств съ ними и галлерея изъ главной арки перенесена дальше на западъ. Это позволяетъ думать, что и въ Анкирв вившній нартексъ имбль видъ, довольно сходный съ портикомъ Ликійскихъ церквей (можеть быть, даже съ пристройками какъ въ церкви св. Николая). Что же касается св. Софін Солунской, то передъ нею и до настоящаго времени сохранилась, хотя въ полуразрушенномъ видв, колоннада со стрвльчатыми арками и турецкими капителями: она, несомивно, только замвнила болве древній портикъ, къ которому, по всей въроятности, нринадлежали эти самыя колонны.

Итакъ, мы приходимъ къ заключенію, что витішній нартексъ во всталь церкваль разсматриваемой группы произошель въ сущности изъ открытаго портика древнехристіанскаго храма и что развитіе его еще не далеко ушло отъ последняго. Можетъ быть, и Никейскій храмъ въ началь быль снабженъ подобною же колоннадою, взамынь которой устроили вышеописанный навысъ. Но во всякомъ случать это могла быть только такая сквозная постройка, которая почти не закрывала лицевой стыны церкви съ ея входами, такъ какъ последніе имфють большое значеніе въ декораціи фасада.

Церковь въ Никей представляеть намъ для древневизантійскаго періода, — если мы не ошибаемся относительно ея хронологіи — насколько извъстно, единственный примъръ сохраненія этой важной части храма въ первоначальномъ ея видъ. Если до сихъ поръ относительно развитія и значенія фасада въ означенную эпоху предлагались одив лишь догадки, то Никейская церковь даеть намъ возможность убъдеться въ томъ, что архитектура дъйствительно въ ту уже нору выработала оригинальную декорацію фасада (ср. ея описаніе на стр. 335 сл.). И хотя нътъ другихъ памятниковъ, сохранившихъ таковую же, свидътельство Никейской церкви подтверждается всетани одною аналогією, на которую и прежде обращали уже вниманіе: изображеніемъ весьма сходнаго древебишаго фасада церкви св. Марка въ Венеціи 1). Мозаическая картина XIII в. надъ сѣвернымъ ея порталомъ изображаетъ намъ его въ сценъ перенесенія мощей св. Евангелиста Марка въ томъ видъ, какой приняла церковь при окончаніи ся построенія въ концѣ XI вѣка 2). Положимъ, что это была уже эпоха

<sup>1)</sup> Ср. замѣчанія Кондакова (ibidem, стр. 118 и 213) о значеніи фасада въ в≡зантійской архитектурѣ и объ устройствѣ его въ св. Софіи.

<sup>2)</sup> La Basilica di S. Marco, Chromolitografie tav. BB # F; cp. C. Boito, La Bas. de S. Marc, trad. par Cruvellier. Venise, 1890, III, p. 767.

господства въ византійской архитектурь болье поздняго стиля; но намъ не следуеть забывать, что по достоверной традиціи и всему своему устройству церковь св. Марка воспроизводить построенный Юстиніаномъ храмъ, св. Апостоловъ въ Константинополів 1) или по крайней мере подражаеть ему. Поэтому мы имеемь полное право сопоставить ея фасадъ съ фасадомъ Никейскаго храма. При такомъ сравненій между ними оказывается значительная разница, но не въ самомъ принципъ декораціи, а только въ ся богатствъ. Въ церкви св. Марка мы видимъ выступающую въ нижнемъ этажъ виъщнюю паперть, существующую до сихъ поръ, которая представляеть въ сущности ничто иное какъ своего рода эксонартексъ, охватывающій весь западный рукавъ храма. Въ немъ видны тв же самые порталы, которые стоять и донынь, съ сокращениемъ лишь въ изображении ихъ чесла колониъ до двухъ паръ. Надъ этими колоннами выведены арки, образующія люнеть надъ каждымъ входомъ, а во второмъ этажі въ стънъ храма, отступающей за балюстраду паперти, находятся надъ норталами пять фронтоновъ полукруглаго очертанія, обведенныхъ широкими арками. Существовало ли надъ ними и всколько двухскатныхъ крышъ какъ въ Никев или они выступали изъ одной сплошной кровли, какъ это кажется по изображенію, это вопросъ второстепеннаго значенія. Если въ Венеціи входы украшены колоннами, а въ Некев простыми уступами ствны, то это представляеть только разницу въ роскоши и скромности, соотвътственно общему характеру одного и другого храма; художественный же мотивъ тутъ и тамъ оденъ и тотъ же. Онъ же является выражениемъ на наружной сторонъ постройки внутренняго ея дъленія. Отъ него не отказалась византійская архитектура и втораго тысячельтія, ограничивая однако въ значительной степени его преобладающее примънение. Но какъ ни любопытно проследить дальнейшую роль его въ византійскомъ искусствъ, еще интереснъе въ историческомъ отношении то явное сопри-

<sup>1)</sup> Это передаеть намъ Венеціанская хроника. Въ отзывѣ о моеё статьѣ «Семь чудесъ Византіи» и т. д. въ Изв. Русск. Археол. Инст. 1896, І, стр. 35 сл., гдѣ я ссылался (стр. 51) на вышесказанную традицію, Е. К. Рѣдинъ замѣтилъ (Виз. Врем. 1897, стр. 281), что мнѣ слѣдовало бы провѣрить достовѣрность этого преданія. Я долженъ отвѣтить почтенному коллегѣ, что кромѣ указанія, приведеннаго мною, другихъ извѣстій объ этомъ фактѣ мы не имѣемъ, стало быть литературная критика преданія тутъ невозможна. Однако нѣтъ никакого основанія сомпѣваться въ положительномъ утвержденіи хроники. Съ археологической же точки зрѣнія справедливость извѣстія подтверждается именно сравненіемъ описанія храма св. Апостоловъ съ архитектурою церкви св. Марка, какъ я и старался доказать это въ своей статьѣ.

косновеніе, котораго нельзя не зам'єтить между этою системою декораціи и устройства романских порталовь запада, въ которых втакже по сторонамъ входа выступаеть по н'есколько колоннъ, связанных вверху уступчатыми рядами арокъ.

Изъ сравнительнаго анализа Никейскаго храма и всёхъ выше разсмотренныхъ церквей мы приходимъ къ заключеню, что въ основе ихъ лежитъ одинъ цёльный и весьма устойчивый типъ византйскаго храма. Мы должны признать его характернымъ для извёстнаго періода исторіи искусства, подобно тому, какъ въ поздневизантійскую эпоху становится канопическимъ тотъ общераспространенный типъ купольнаго храма, въ которомъ куполъ покоится на четырехъ свободно поставленныхъ колоннахъ или столбахъ, будучи окруженъ четырьмя крестообразно расположенными коробовыми сводами равной вышины, въ углахъ между которыми устроены маленькіе купола или купольные своды. Къ какому же періоду относится охарактеризованный нами архитектурный типъ?

Если удастся установить значеніе этого типа въ общемъ развитів византійской архитектуры, то это должно или разув'єрить или же окончательно уб'єдить насъ въ достов'єрности немногихъ найденныхъ нами указаній относительно хронологіи отд'єльныхъ памятниковъ. Вс'є эти данныя сходятся въ томъ, что происхожденіе каждаго изъ нихъ восходитъ къ древневизантійской эпох'є, но не дал'єе, какъ до рубежа VI и VII стольтій.

Согласно съ этимъ мы никоимъ образомъ не можемъ видёть въ разсматриваемомъ типё предварительную схему конструкціи св. Софіи въ Константинополі, какъ это еще недавно было предложено для относящихся сюда памятниковъ 1). Такая мысль опровергается уже однимъ присутствіемъ во всёхъ этихъ церквахъ тройной абсиды, ясно выраженной не только внутри, но и снаружи, которой не только нётъ въ св. Софіи, но которая даже и въ базиличномъ храмі, откуда она, несомнённо, перенесена въ купольный, возникаетъ не раніе начала VI віка 2). Къ тому вовсе еще не доказано, что задача соору-

<sup>1)</sup> Такого взгляда придерживаются Lethaby и Swainson въ вышеприведенномъ (стр. 341 прим. 1) сочинения о св. Софіи Константинопольской; но уже Texier et Pullan, ibidem, р. 168 видять въ этомъ классѣ памятниковъ типъ храма, распространенный въ Малой Азін въ продолженіе трехъ столѣтій, слѣдующихъ послѣ Константина, между тѣмъ какъ Техіег въ Азіе Міпецге III, р. 202 опредѣляетъ періодъ его господства въ исторіи архитектуры гораздо правильнѣе.

<sup>2)</sup> На это обстоятельство еще мако обращали вниманія. Cattaneo, L'architecture en Italie pendant les VIII premiers siècles, p. 156 указываеть древивший приміръ

женія купола въ большихъ размёрахъ на четырехъ опорахъ при помощи парусовъ нашла себё разрёшеніе 1) до св. Софіи (и современной ей св. Ирины). Но тёмъ не менёе эта, не признаваемая нами, теорія заключаеть въ себё вполнё вёрную мысль. Архитектурный типъ, о которомъ идетъ рёчь, въ самомъ дёлё находится въ тёсной генетической связи со св. Софіей, только не какъ предварительная, а какъ последующая ступень образованія византійскаго храма. Въ этомъ легко убёдиться, если принять въ соображеніе общій ходъ исторіи архитектуры до возникновенія св. Софіи, равно какъ и внесенныя въ последнюю новыя начала.

Въ достоверно датированныхъ более древнихъ памятникахъ (какъ то въ церкви св. Сергія и Вакха въ Константинополь или въ сирійскихъ храмахъ въ Эсръ и Босръ) уже ясно сказывается стремленіе приблизить купольный храмъ къ базиликъ примъненіемъ къ нему четвероугольнаго плана и прибавленіемъ вимы (т. е. алтаря съ его придълами, но безъ боковыхъ абсидъ). Въ удовлетворительной степени однако это достигнуто лишь въ св. Софін, которая д'Ействительно представляеть соединение базилики и купольнаго храма, благодаря вышеуказанному нововведенію парусовъ и квадратному расположенію опоръ купола. Отъ базеличнаго типа въ ней заимствовано трехнефное деленіе постройки, которое внутри выражается особенно ярко въ боковыхъ колоннадахъ, устроенныхъ между западными и восточными главными столбами, а извит въ подчинени по высотт боковыхъ нефовъ центральной части церкви. Созданная такимъ путемъ новая схема постройки удовлетворяла въ равной мёрё какъ практическимъ потребностямъ богослуженія (подобно базиликь), такъ и требованіямъ художественнымъ н быстро развивающейся литургической символикь. Но она была слишкомъ сложна, чтобы въ такомъ видъ сдълаться общепринятымъ архитектурнымъ типомъ. Для последующихъ же временъ кроме того у нея оказалось недостаточнымъ отдёленіе вимы отъ общедоступной части храма (поэтому то и до сихъ поръ относительно положенія придёловъ алгаря въ св. Софіи существують сомненія). Въ томъ и въ другомъ отношеній разсматриваемый нами типъ представляеть дальныйшій по развитію шагъ къ окончательной выработкъ канонической формы цер-

.

въ базиликѣ Симеона Стилита въ Сиріи (Калатъ-Семанъ) начала VI вѣка и по справедливости приписываеть этой особенности восточное происхожденіе. На западѣ впервые она встрѣчается въ концѣ VIII вѣка (S. Maria in Cosmedin).

<sup>1)</sup> Это утверждаютъ Lethaby и Swainson (ibidem), но на основаніи недостаточнаго матеріала; ср. мою рецензію на эту книгу въ Виз Врем. 1898, стр. 216.

ковнаго зданія. Съ одной стороны конструкція въ немъ въ значительной степени упрощена устранениемъ полукуполовъ, примыкающихъ въ св. Софін къ западной и восточной главнымъ аркамъ. Но взамѣнъ ихъ, чтобы не лишить храма достаточнаго протяженія, самыя арки значительно утолщены и непосредственно къ нимъ примыкають коробовые своды, которые вижють почти одинаковую съ шириною ихъ длину; изъ этихъ сводовъ восточный принадлежить къ вимъ и вездъ имбеть соответственное развитие, какъ мы видимъ въ Анкире и въ Никев. Съ другой стороны алгарь и его приделы составляють одну объединенную между собою часть всего зданія, ясно вырисовывающуюся и снаружи выступомъ тройной абсиды, причемъ боковыя помъщенія съ ихъ абсидами сообразно ихъ второстепенному значенію сокращены сравнительно съ самымъ алтаремъ. Возникаетъ вопросъ, откуда собственно происходить подобное устройство вимы. Несомебино, оно было заимствовано отъ базилики, гдб оно, какъ мы уже заи тили, появляется гораздо раньше. Между упълъвшими памятниками разсматриваемаго типа величайшее значение имбеть въ этомъ отношснін св. Софія Солунская, такъ какъ въ ней вима еще довольно різко отделяется отъ главнаго корпуса храма и представляется еще какъ особая, приставная часть къ нему, не достигающая его ширины: ото самый ясный признакъ весьма древняго происхожденія церкви. Въ остальных же церквахъ алтарь и его придълы уже согласованы по своему развитію и положенію съ тремя кораблями храма и всё вибсть равняются ширинь церкви.

Въ изложенномъ преобразованіи конструкціи и состава постройки и заключаєтся существенная роль нашего типа въ развитіи византійской архитектуры, историческій ходъ которой оставался бы непонятнымъ безъ этого посредствующаго звена. Всё основныя черты типичеаго плана византійской церкви, представляющей продолговатый четвероугольникъ съ прибавленными къ нему тремя абсидами и вписаннымъ въ центральный квадратъ куполомъ, уже установлены въ немъ и впоследствіе боле не измёнялись. Не смотря на то, само зданіе резко отличается отъ позднейшаго архитектурнаго типа и своимъ деленіемъ на три корабля неравной высоты ясно обличаетъ свое происхожденіе отъ св. Софіи, родоначальницы всей византійской архитектуры вообще. Колониады, отдёляющія средній нефъ отъ боковыхъ, сокращены, но отъ нихъ, очевидно, получили свое начало промежуточныя подпорки между главными столбами купола, имфющія въ большинствё случаєвъ

видъ столбиковъ, но иногда и колоинъ (отчасти въ св. Софіи Солунской согласно съ ея высокой древностью и, если вёрить Тексье, и въ храит при ръкт Кассабъ).

Дальнейшее развитие архитектуры стремится къ объединенію всего пространства, соответствующаго тремъ нефамъ. Эта цель достигается совершеннымъ устраненіемъ упомянутыхъ подпорокъ вмёстё съ возведенными надъ ними стенами и выравнениемъ покрывающаго весь храмъ потолка при помощи конструкців, возникающей уже въ древневизантійскую эпоху, но входящей въ общее употребленіе лишь въ періодъ вторичнаго расцевта искусства. Въ первой эпохъ мы можемъ указать на два примъра примъненія новой системы: на древнюю митрополію въ Ираклів на Мраморномъ морѣ и на нынъшною Календеръ-джами въ Константинополь, о которыхъ мы уже коворили. Эта конструкція, позволяющая возвести вибшнія продольныя стыны храма до вышины, равной съ центральнымъ кораблемъ, состоить въ присоединении къ боковымъ главнымъ аркамъ радіально расположенных коробовых сводовь, покрывающих всю ширину прежимхъ боковыхъ нефовъ, т. е. собственно въ развитіи того же пріема утолщенія этихъ арокъ, который обнаруживается, не смотря на присутствие боковыхъ нефовъ, уже въ св. Софіи Солунской, а въ меньшей степени и въ Никеъ. Если въ этомъ и можно видьть начало .того крестообразнаго расположенія главнаго корпуса церкви, которое характерно для позднейшаго періода искусства, то всетаки въ Никейской церкви оно еще далеко не столь выработано, чтобы считать это признакомъ принадлежности храма къ позднъйшей эпохі: ошибка, въ которую впаль Диль. Какъ устойчиво держалась въ архитектуръ трехнефная схема купольнаго храма, яснъйшимъ образомъ видно изъ того, что еще церковь въ Скрипу въ Бэотіи, построенная въ 873/4 годахъ, имъетъ боковые нефы, подчиненные по высоть главному нефу, котя уже съ пересъкающими ихъ поперечными коробовыми сводами и безъ всякихъ промежуточныхъ подпорокъ 1). Прим'тра изъ болье поздняго періода мы указать не въ состояніи...

3 10

TC.

38.

157

--.Σ

Въ

Историческое значеніе нашего типа и прежде уже понимали вполнъ

<sup>1)</sup> Strzygowski, Byz. Zeitschr. 1894, Taf. I, S. 11, гдѣ авторъ правильно опѣниваеть вліяніе входящаго постепенно въ обычай крестообразнаго расположенія коробовыхъ сводовъ на дальнѣйшее развитіе архитектуры; напротивъ въ обсужденіи Ираклійской митрополіи въ Jahreshefte d. österr. archāol. Inst. 1898, S. 17 онъ напрасно видитъ въ конструкціи Никейской церкви только исключеніе изъ него, не замічая, что она именно и составляетъ правило для древневизантійской эпохи.

върно и входящіе сюда памятники относили къ соотвётственному періоду 1). Время его постепеннаго сложенія мы можемъ видёть въ столетін, следующемъ после Юстиніана, при которомъ въ архитектуре было еще слешкомъ много свежаго творческаго двеженія, чтобы могла выработаться одна условная схема. Но въ менъе предпримчивыя въ области искусства времена послъ его правленія въ этомъ должна была сказаться потребность. Это даеть основание относить происхождение св. Софін Солунской, въ которой нашъ типъ представляется еще не вполит законченнымъ, къ первой половинт VII въка. Съ другой стороны господство церквей этого рода ограничивается приблизительно половиною ІХ въка, послъ которой въ византійскомъ искусствъ и особенно въ архитектуръ начинается новое развитіе. Поэтому и сохраненіе большинства памятниковъ на почвъ Малой Азін весьма понятно, такъ какъ строительная дъятельность позднайшаго искусства уже не обратилась съ прежнею энергіею на эти части имперіи, за которыя последней приходилось постоянию бороться. Такимъ образомъ для опредъленія даты происхожденія Никейскаро и остальныхъ родственныхъ ему храмовъ, кромъ св. Софів Солунской, остается просторь, обнимающій два стольтія, круглымъ числомъ отъ 650-850 года. Всё три другихъ памятника мы склонны отнести къ болбе древнему времени, т. е. скорбе къ VII-ому чемъкъ VIII веку, въ виду вышеизложенныхъ критеріевъ. Относительно же церкви Успенія въ Никеї мы придерживаемся противоположнаго: взгляда. Пропорціями плана она изъ всёхъ наиболее близка къ храму св. Климента, но мы въ этомъ видимъ не столько близость по времени, сколько по географическому положенію области, подобно тому, какъ составляють особую группу и оба Ликійскихъ храма. Если же въ церкви св. Климента мы нашли некоторые признаки весьма древнягохарактера, то наоборотъ Никейскій храмъ сравнительно со всеми другими обнаруживаетъ черты болье поздняго происхожденія.

<sup>1)</sup> Въ особенности Salzenberg, S. 133, который понять близость нашего типа късв. Софія и вообще ясите всёхъ уразумёнь его значеніе. Также и Эссенвейнъ правильно установиль болёе древній характерь этого класса церквей сравнительно съ памятниками втораго тысячельтія; Essenwein, Die Ausgänge der klass. u. die byzant. Baukunst. Darmstadt 1886, S. 147 сл. Однако онъ отнесь ихъ къ Х възу, ощибка, которую устраниль Holtzinger, Gesch. der altchristl. u. byz. Bau-Kunst, 1898, S. 154, въ книгъ, замъннящей 1-е изд. Эссенвейна. Наконецъ, и Тексье во второмъ вышеприведенномъ мъстъ върно опредъляеть періодъ ихъ происхожденія, VII—VIII въками.

Сюда мы относимъ главнымъ образомъ трехгранное наружное очертание въ планѣ его абсидъ, нигдѣ не встрѣчаемое въ прочихъ церквахъ разсматриваемаго типа, но составляющее правило для византійской архитектуры послѣдующихъ вѣковъ. Опущение въ Никейскомъ храмѣ катихуменій надъ боковыми нефами также отличаеть его отъ остальныхъ памятниковъ. Согласно съ этимъ онъ и вообще носитъ болѣе скромный характеръ. Въ сравнение со св. Софією Солунской конструкція его тяжела, особенно же въ боковыхъ нефахъ.

Итакъ, Никейскій храмъ принадлежить, по всей вѣроятности, къ исходу вышеозначеннаго періода, болѣе же точное опредѣленіе времени его построенія невозможно при помощи однихъ лишь архитектурныхъ критеріевъ.

## Ш.

## **Мраморныя вставныя части архитектуры и обстановка храма. Мо**нограммы.

Прежде чёмъ перейти къ разсмотренію эпиграфическихъ свидетельствъ и мозаической росписи, намъ нужно разсмотреть вкратце орнаментальную отделку храма, оставленную нами до сихъ поръ въ стороне, чтобы не прерывать анализа зданія какъ одного архитектурнаго целаго.

Особеннаго вниманія въ этомъ отношеніи заслуживаєть мозанка пола, поражающая м'єстами своею роскошью. Ею были вымощены, повидимому, только центральный нефъ и вима; по крайней м'єріє, отъ нея не осталось ни малійшаго сліда въ полу боковыхъ нефовъ, въ которыхъ теперешній составь его изъ разныхъ, собранныхъ, откуда ни попало, мраморныхъ плить явно новійшаго происхожденія, между тімъ какъ нартексъ, который вымощенъ большими квадратными кирпичами, сохраниль полъ, во всякомъ случаї боліє древній, чімъ въ боковыхъ нефахъ (ср. рис. 2). Мозанческій поль алтаря исчезъ почти безслідно, за исключеніемъ одной, выложенной весьма богато, плиты передъ лістницею епископскаго кресла. Сохранившаяся же въ жертвенникі полоса правильнаго узора изъ шестиугольниковъ и квадратиковъ свидітельствуеть о томъ, что всії три отдівленія вимы нибли мозанческій поль, какъ и должно предполагать, разъ онъ является въ главномъ нефі.

Здёсь управла столь значетельная часть мозанки пола, что при кропотливомъ изучени ея, несомивнио, удастся возстановить почти весь ея рисунокъ. Миъ же однако пока исполнить эту задачу при помощи можкъ набросковъ было невозможно. Поэтому ограничиваюсь краткимъ описаніемъ этого рисунка. Вдоль боковыхъ ствиъ и смежныхъ съ ними сторонъ главныхъ столбовъ идетъ широкая кайма, составленная изъ четыреугольныхъ плить, чередующихся съ кружками изъ порфира, верде антико и другихъ разноцейтныхъ мраморовъ, окаймленныхъ узорчатымъ (геометрическимъ) съ бълыми полосками по краямъ бордюромъ, который по обычной схемъ переходить отъ одной плиты къ другой, образуя одно нераздъльное плетеніе. Внутреннее поле делится поперекъ храма бордюромъ сходнаго характера на двъ части, изъ которыхъ одна, лежащая противъ алгаря, вымощена большими плитами порфира, окаймленными такимъ же способомъ, а другая, передняя, т. е. болье близкая ко входу, плитами былаго мрамора, положенными въ томъ-же порядкъ. Двъ поперечныхъ полосы въ пространствахъ между съверными и южными гранями главныхъ столбовъ, примыкающія какъ на востокъ, такъ и на западъ къ вышеописанной кайм' центральной части храма, выложены плитами камня попроще въ восточной полось и совсемъ простаго въ западной, по середенамъ ихъ однако помъщены какъ передъ царскими вратами, такъ и передъ главными дверьми иконостаса особенно роскошно выложенныя квадратныя плиты, заключающія каждая по большому кругу цвътнаго камия, окруженному по угламъ среди геометрическихъ узоровъ четырымя маленькими кружками. Можеть быть, первоначально цълая полоса подобныхъ плитъ проходила по всей средней линіи (или по крайней мъръ отъ алтаря до средины) храма, такъ какъ на Востокъ только что описанная плита вдается отчасти въ кайму большаго внутренняго поля пола, а передъ нею среди большихъ порфировыхъ плитъ лежитъ еще другая подобнаго же вида. Вся эта мозанка является слишкомъ роскошною сравнительно съ остальною отделкою храма, чтобы считать ее одновременной его построению, но развитие этой техники еще слишкомъ мало изучено, чтобы мы могли изъ нея дёлать хронологическія заключенія.

Равнымъ образомъ и отъ архитектурной орнаментаціи более определенныхъ указаній о времени построенія церкви, какія орнаментъ нередко даеть въ другихъ случаяхъ, здёсь ожидать нельзя въ виду крайней простоты такого рода частей, въ особенности же тёхъ, ко-

торыя входять въ самую постройку. Отъ последнихъ должно строго отделять находящіяся въ храме сверхъ того мраморныя плиты, капители, саркофаги и т. п. предметы, которые могли попасть туда впоследствіе и отчасти совершенно случайно.

Базисы и трапезовидныя надставки промежуточныхъ столбиковъ. общею формою своею представляющія аналогію таковымъ же въ церкви св. Климента въ Анкиръ, отличаются отъ нихъ отсутствіемъ всякихъ украшеній кромъ профилировки да углубленныхъ медальоновъ съ монограммами на обращенной во внутрь церкви сторонъ надставокъ. Большинство дверныхъ косяковъ и карнизовъ также не имъстъ никакого орнамента. Всетаки надо отмътить слъдующія исключенія. Внёшній карнизъ царскихъ врать носить по серединё медальонь сь монограммою, охваченный снизу на подобіе крыльевъ грубою вѣткою и имбющій по бокамъ два украшенія сходнаго съ античными триглифами вида. Внутренній карнизъ техъ же дверей и карнизъ двери изь нартекса въ южную пристройку (ср. рис. 2) украшены въ центръ простыми равноконечными крестами (на первомъ — въ кругу). Карнизы обонхъ входовъ изъ боковыхъ нефовъ въ придълы алтаря одни сплошь покрыты орнаментомъ, собственно теми же самыми канелюрами, о которыхъ шла речь по поводу Анкирскаго храма (стр. 343), съ прибавленіемъ по низу зубповъ. Но здесь является вопросъ, не происходять ли эти карнизы изъ какой-либо болбе древней постройки, такъ какъ въ южномъ нефъльвый конецъ карииза, витсто нравильнаго облегаемаго аканоомъ выгиба, имбеть круго отсёченный уголь для сокращенія его длины, слишкомъ значительной сравнительно съ двернымъ косякомъ двери. Косякъ же отличается отъ прочихъ прибавленіемъ въ серединѣ верхней перекладины монограммы Христа въ лавровомъ вънкъ, впрочемъ сильно разрушенной.

Изъ числа отдёльно сохранившихся мраморныхъ архитектурныхъ частей съ значительною въроятностью къ первоначальной отдёлкъ храма можно относить двё плиты (1 м. 6 см. и 93 см. въ квадратё) съ рельефнымъ орнаментомъ одинаковаго характера и схемы, вложенныя въ полъ центральнаго и южнаго нефовъ, такъ какъ стиль украшающихъ ихъ растительныхъ мотивовъ сходенъ съ рисункомъ пальметокъ на третьей плите, очевидно, принадлежавшей, какъ мы увидимъ ниже, къ древнейшей обстановке нашей церкви 1). Судя по обыч-

<sup>1)</sup> Напротивъ, двъ другія плиты меньшихъ размъровъ (57:78 см. и 62:69 см.), которыя вложены рядомъ въ полу того же самаго боковаго нефа, съ разводами ви-

ному назначению подобныхъ плитъ, онѣ всѣ вмѣстѣ образовывали, вѣроятно, гдѣ-либо въ храмѣ балюстраду. Если же спросишь себя, какое именно мѣсто послѣдняя могла занимать, то являются двѣ возможности. Она или заграждала широкую арку, открывающуюся во второмъ этажѣ нартекса во внутрь церкви, или же представляла древ-



Рис. 7. Капитель у колодца.

нюю алтарную преграду. Оть послёдней намъ сохранились, можеть быть, и другіе остатки, а именно капители тёхъ колоннь, между которыми были вставлены, согласно извёстному устройству древнёйшихъ шконостасовь, эти плиты или какія нибудь другія. Это двё трапезовидныхъ капители, изъ которыхъ одна служить теперь въ опрокинутомъ видё базисомъ для большаго подсвёчника, стоящаго передъ теперешнимъ иконостасомъ, а дру-

гая лежить возгі колодца передъ фасадомъ церкви (ср. рис. 7). По своимъ небольшимъ размірамъ (вышина 29 см., сторона верхняго квадрата 31 см., діаметръ нижняго разріза 18 см.) оні вполні соотвітствовали бы такому назначенію. Притомъ довольно грубый стиль ихъ орнамента подходить къ предполагаемому нами времени построенія Никейскаго храма. По верхнему и нижнему краямъ ихъ и по четыремъ гранямъ идетъ кайма, образуемая плетеніемъ изъ двухъ кругами перевивающихся полосъ въ роді тесемки. Окаймленныя ею на трехъ сторонахъ четвероугольныя поля заняты крестами весьма характернаго типа съ расширяющимися концами, но расширяющимися не граціозно вогнутою линією, а тупымъ угломъ. Это однако ничто иное, какъ приміненіе техники каменной работы къ первому типу, примірами каковаго являются мозаическіе кресты въ абсидахъ св. Ирины Константинопольской и св. Софіи Солунской, изъ коихъ одинъ принадлежить навірное, а другой можеть быть лишь относимъ

ноградной лозы на углубленномъ квадратномъ полъ, должны принадлежать скоръе къ болъе древнему памятнику, равно какъ и находящійся вблизи ихъ обломокъ плиты со стилизованнымъ изображеніемъ птицы (повидимому пътуха) въ серединъ и пло дика со стебелькомъ и листикомъ въ углу.

къ иконоборческому періоду <sup>1</sup>). Четвертая сторона описываемыхъ каинтелей въ одномъ случай украшена медальономъ, изъ котораго выломана находившаяся въ немъ монограмма, у втораго же экземпляра она теперь совсимъ гладко обтесана. Если эти капители въ самомъ дёли находились надъ колоннами алтарной преграды, то монограммы должно предполагать обращенными во внутрь храма, кресты же къ алтарю и въ стороны.

Дальнъйшею и весьма любопытною принадлежностью храма можно еще считать навърное восьмиугольный колодецъ передъ съверною пристройкою нартекса, о которомъ намъ уже пришлось упомянуть (стр. 335) (размѣры его 95 см. въ діаметрѣ и 37 см. по сторонѣ восьмиугольника). Сомнительнымъ является лишь вопросъ, передъланъ ли онъ изъ древней купели или онъ имълъ всегда свой нынешній видь, представляя собою нечто въ роде крещального колодца, изъ котораго доставали воду для исполненія священнаго обряда. Допустима ин вообще такая мысль, этотъ вопросъ мы предоставляемъ решать лицамъ, более осведомленнымъ въ исторіи обрядовъ и церковной утвари. Для насъ лично кажется болбе вброятнымъ, что колодецъ действительно прежде имель видь купели и переделань лишь при перемѣщенін его на новое мѣсто 2). Типъ креста, изображеннаго на каждой изъ всёхъ сторонъ его, весьма интересенъ. Онъ образованъ двумя тоненькими палочками и утвержденъ на сферв, какъ мы это находимъ н въ другихъ примърахъ<sup>в</sup>). На каждой сферъ читается по слову изъ такъ называемой трисвятой пъсни (άγιος ο δεός, άγιος ο ίσχυρός, άγιος ό άθανατος, ελέησον ήμας), что не оставияеть сомивнія въ священномъ назначеній предмета.

Въ Никейской церкви въ различныхъ мѣстахъ находятся три гробиицы разновременнаго происхожденія. Древнѣйшая изъ нихъ—саркофагъ, вставленный въ погребальную нишу сѣверной пристройки къ нартексу (ср. рис. 8). Единственная не замурованная, лицевая сторона его раздѣлена на два квадратныхъ поля и узкую полосу между

<sup>1)</sup> Ср. Бъляева въ Виз. Врем. 1895, II, стр. 177, табл. II и Смирнова въ Виз. Врем. 1898, V, стр. 373, который приводить еще другіе примъры.

<sup>2)</sup> Въ пользу этого говоритъ сохранившаяся на дворѣ одного дома въ Никеѣ весьма сходная купель, съ небольшими, болѣе простыми равноконечными крестами на всѣхъ сторонахъ восьмиугольника.

<sup>3)</sup> Почти тождественный кресть изображень на плить, вставлевной въ стыну сада турецкой богадыльни (имареть) въ Никев; два др. примъра ср. у Смирнова, ibidem.

ними. Въ последней помещенъ такъ называемый «процветшій кресть» съ очень короткими (по недостатку места) рукавами, исполненный



Рис. 8. Древній саркофагъ.

плоскимъ рельефомъ грубаго рисунка. Въ боковыхъ квадратахъ изображено по одному не менъе грубому лавровому вънку съ монограммою Христа внутри его. Вверху въ вънкахъ вставлено по овальному камню, внизу они перевязаны лентою, концы которой расходятся въ стороны и оканчиваются большими листьями плюща. Этотъ последній мотивъ даеть возможность приблизительно датировать саркофагъ, такъ какъ такіе же вънки можно найти на позднейшихъ Равеннскихъ саркофагахъ 1) (не ранъе VII въка). Болъе грубая чъмъ тамъ работа нашего экземпляра дозволяеть приблизить гробницу въ Никеъ къ эпохъ основанія храма. Относительно же того, находилась ли она съ самаго начала на указанномъ мъстъ, мы выразили уже свои сомнънія выше (ср. стр. 335).

Двѣ другихъ гробницы помѣщены въ южномъ нефѣ храма. Въ углу его направо отъ входа изъ нартекса устроена ниша, сведенная аркою, надъ большимъ саркофагомъ (1 м. 75 см. длины) болѣе обыкновеннаго типа изъ просвѣчивающаго бѣлаго мрамора э). Обѣ по-

<sup>1)</sup> Cp. Garrucci, Storia dell' arte crist. t. 936/7.

<sup>2)</sup> Вышина саркофага не опредъляется въ точности, такъ какъ онъ значительно погруженъ въ землю. — По рисунку довольно близко къ нему подходить напримъръплита изъ Асонской Лавры, изображенная у Schlumberger, Ероре́е byz. р. 425. — Въ нишъ надъ саркофагомъ еще разъ воспроизведена фреска изъ нартекса (ср. стр. 814 сл.) съ припискою года (1895).

довины, на которыя раздёляется лицевая сторона его, заполнены весьма распространенною схемою украшенія, состоящаго изъ центральнаго ромба, вокругь и внутри котораго вставлены въ медальонахъ, образуемыхъ переплетающеюся тесьмою, разныя розетки и кресты. Совершенно иной видъ имбетъ другая надгробная ниша, сдбданная въ самой стене южнаго нефа подъ восточнымъ его окномъ. Она гораздо меньшихъ размъровъ (1 м. 5 см. вышины), что собственно и не позволяеть видеть въ ней настоящую гробницу, темъ болье, что саркофага туть вовсе ньть и имьется только простая, нын' растресканная плита, прикрывающая устроенную подъ нишею пустоту. Скорве можно думать, что это-ларецъ, гдв были положены недалеко отъ алтаря какія-либо почитавшіяся мощи. Надъ этою святынею въ ствну вставленъ аркосолій, съ трехлепестковымъ отверстіемъ (80 см. ширины и 63 см. вышины) и съ орнаментами, исполненными въ плоскомъ рельефъ. По вибшнему краю всъхъ трехъ сторонъ идеть стилизованная вътка; внутренніе углы этой каймы заполнены четыреугольными рамками съ изображениемъ соколовъ (илидругихъ хищныхъ птицъ), держащихъ въ клювѣ такія же вѣточки, а въ треугольники, находящіеся между ними и краемъ самаго отверстія, пом'єщены пальметки. Вся эта орнаментація уже близко напоминаетъ растительный орнаментъ въ рукописяхъ съ заставными миніатюрами 1).

Намъ предстоитъ теперь разобраться, насколько это возможно, въ нѣсколькихъ эпиграфическихъ свидѣтельствахъ, принадлежащихъ самому памятнику, но до сихъ поръ не объясненныхъ удовлетворительно. Первое мѣсто по важности среди нихъ занимаетъ одна монограмма, повторяющаяся на разныхъ частяхъ постройки и въ мозаикѣ алтаря и представляющая намъ этимъ самымъ наилучшую исходную точку для опредѣленія взаимнаго отношенія между той и другой. На мозаикѣ она читается дважды, въ началѣ и въ концѣ монументальной надписи, выложенной на фасѣ абсидальной конхи, гдѣ она однако яспо видна только съ катихуменія 2). Въ принадлежности ея къ древ-

<sup>1)</sup> Подобныя вътки изображены на плитахъ колодца въ Лавръ, ср. рис. у Schlumberger, ibidem, р. 385. — Но ближе всего подходитъ украшеніе плиты XI в., найденной въ Македоніи, изъ которой выръзано отверстіе одинаковаго вида, съ изображеніемъ павлиновъ; ср. рис. въ Изв. Русск. Арх. Инстит. 1899, IV, вып. 1.

<sup>2)</sup> На этихъ мъстахъ Диль принялъ ее за простые кресты, но ошибка его была исправлена Стржиговскимъ, Вуг. Zeitschr. 1892, I, S. 340. — Въ нашемъ рис. 3 къ сожалъню эта деталь почти исчезла, между тъмъ какъ сама фотографія ее перелаеть вполнъ отчетливо.

нему составу мозанки, которая вообще нигат не обнаруживаетъ нереаблии, не можеть быть и сомнънія. Поэтому важно, что та-же монограмма встручается и на двухъ орнаментальныхъ частяхъ зданія, месомитино сохранившихся донынт въ своемъ первоначальномъ видъ. Сюда относятся, во первыхъ, трапезовидныя надставки промежуточныхъ столбиковъ, которыя невозможно было вынимать после установки ихъ и сооруженія надъ ними арокъ и стенъ. А что монограммы выстчены на нихъ съ самаго начала, и не прибавлены впоследствіе, объ этомъ свидътельствуеть распространенность обычая украшать подобными монограммами именно капители. Монограмма, о которой идеть рычь, находится надъ столбиками южной стороны, между тысь какъ на стверныхъ столбикахъ, изъ которыхъ одинъ закрытъ деревянною лестницею позднейшаго амвона, можно установить на основанін другаго (незакрытаго) иную монограмму, о которой мы скажемъ ниже. Первая же монограмма въ мраморной отделке храма помещена, во второмъ случат, на карнизт царскихъ вратъ въ нартекст среди скромнаго орнаментальнаго украшенія (ср. стр. 361). Следовательно в этотъ карнизъ должно считать одновременнымъ съ построеніемъ всего храма, темъ более, что онъ ничемъ кроме подобающей ему более богатой профилировки не отличается отъ прочихъ карнизовъ церкви.

Во всёхъ указанныхъ случаяхъ монограмма читается вполнё одинаково, а вменно такъ, какъ это здёсь рядомъ изображено. Мы,



какъ и Диль, отчанваемся угадать въ ней какое-нибудь изъ болте употребительныхъ именъ, но въ то же время должны ръшительно высказаться противъ попытки, хотя бы соблазнительной по ея простотъ, Стржиговскаго 1) соединить буквы монограммы въ имя №-хоλάου. Для такого чтенія оказывается, къ сожальнію,

непреодолимое препятствие въ буквъ, находящейся въ центръ креста монограммы<sup>3</sup>). Стржиговский безусловно ошибается, видя въ ней одно о, которое хотя и можно прочесть въ ней, но только виъстъ съ 3, ибо

<sup>1)</sup> Strzygowski, Byz. Zeitschr. I, S. 340. Безъ натяжии можно было бы прочесть только Аха́νθου или Ахаνθίου, но такое имя даже для древне-классической эпохи составляло бы рѣдкость (ср. Раре, Griech. Eigennamen), а тѣмъ болѣе для византійской.— Сообщаемъ еще другое предложеніе Ναρθαχίου, принадлежащее не намъ, но и не имѣющее для насъ полной убѣдительности, не только потому, что такое имя не имѣеть им одной аналогіи, но и въ виду трудности найти р въ монограммѣ.

<sup>2)</sup> На косякъ царскихъ вратъ и на плитъ въ престолъ, о которой сейчасъ будетъ ръчь, она исполнена въ большемъ видъ, чъмъ остальныя буквы, что, можетъ быть, указываетъ на то, что это — начальная буква.

кругъ пересъкается не объими палочками креста, какъ то невърно нарисовалъ Стржиговскій, но только горизонтальною и, несомивно, вполив сознательно, такъ какъ ни въ одномъ изъ всъхъ примъровъ (не исключая и четвертаго, приводимаго ниже) отъ этого не сдълано отступленія. Наоборотъ, въ другой вышеупомянутой и изображенной здъсь монограммъ надъ съверовосточнымъ промежуточнымъ столбомъ, кото-

рую не въ состояніи быль разъяснить и Стржиговскій и тёмъ менёе мы, центральная буква имёеть видъ круга, пересёкаемаго лишь вертикально. Въ этомъ различіи въ виду постояннаго повторенія вышеуказаннаго написанія первой монограммы нельзя видёть случайности, а поэтому и нельзя прочесть въ ней имени Nixoλáou, въ которомъ нёть Э. Съ другой стороны,



однако, нёть сомнёнія въ томъ, что въ первой монограммё заключается какое нибудь имя, а именно основателя церкви, такъ какъ она помёщена на самыхъ видныхъ мёстахъ святыни. Если уже вслёдствіе этого обстоятельства становится труднымъ всякое иное предположеніе, то полнёйшее тому доказательство мы находимъ въ четвертомъ случаё повторенія той-же монограммы, который требуеть однако особеннаго разсмотрёнія.

Предметь, который мы имѣемъ въ виду,—плита, вдѣланая нынѣ въ престолъ церкви, но происходящая безъ всякаго сомивнія изъ другаго мѣста (ср. рис. 9). Она имѣетъ на внутреннемъ углубленномъ квадратномъ полѣ оригинальное украшеніе въ видѣ плетенія изъ трехъ фигуръ, нѣсколько походящихъ на цифру 8 и образующихъ въ центрѣ сферическій шестиугольникъ, а вокругъ него двѣнадцать сферическихъ треугольниковъ. Мотивъ этотъ встрѣчается довольно рѣдко и аналогичные примѣры, которые можно найти, большею частью относятся къ первому тысячелѣтію 1). Въ Никеѣ онъ отличается болѣе изящною трактовкою, чѣмъ въ другихъ случаяхъ. Основныя фигуры обрисованы здѣсь двойною тесьмою; въ среднее шестиугольное отдѣленіе и въ

<sup>1)</sup> Наиболье древній мы нашли въ Сирін; ср. de Vogué, Syrie centrale I, pl. 43. — Затыть мотивъ повторяется на одномъ остаткъ орнаментальной архитектуры разрушеннаго монастыря на островъ Антигони (фот. въ Русскомъ Арх. Инст. въ Константинополь), на плитъ, вставленной въ фасадъ старой митрополіи въ Асинахъ, но, очевидно, болье древней (фот. Rhomaides), наконецъ въ орнаментацім церкви св. Марка въ Венеціи (ср. Cattaneo, L'arch. en Italie, p. 269 и La Bas. di S. Marco, Dettagli, tav. 243) и въ другихъ примърахъ, изъ которыхъ позднъйшіе относятся къ XI въку, напр. плита иконостаса въ монастыръ св. Луки въ Фокидъ; ср. Archaeologia 1897, vol. LV, pl. XXXIV.

крайніе шесть треугольниковъ вставлены круги съ монограммами, а внутренніе треугольники заполнены пальметками и растительными мо-



Рис. 9. Плита съ монограмиами.

тивами инаго рода. Одинъ изъ последнихъ встречается также и на углахъ большой мраморной плиты, вложенной въ полъ южнаго нефа церкви. Вообще на объихъ этихъ плитахъ, равно какъ и на третьей въ полу центральнаго нефа (ср. стр. 361) наблюдается одна и та же довольно своеобразная стилизація орнамента; поэтому не будеть слишкомъ смёло предполагать, что всё, онё находились нёкогда вмёстё. Наиболёе вёроятнымъ намъ представляется, что онё составляли вмёстё съ двумя соотвётствующими имъ другими плитами, нынё пропавшими, балюстраду, заграждавшую большую арку катихуменія, въ та-

комъ порядкъ, что плита съ монограммами занимала центръ, т. е. мъсто противъ алтаря надъ главнымъ входомъ. Трудно было бы найти болъе подходящее помъщение для дедикационной надписи, которая заключается въ этихъ монограммахъ.

Хотя намъ и не удалось прочесть въ последнихъ полный текстъ этого посвященія, но, если мы не ошибаемся, то выясняется по крайней мере звание основателя церкви, имя котораго мы предполагали въ монограммъ, интересующей насъ. Она же занимаеть здъсь центральное шестнугольное поле описаннаго орнаментальнаго украшенія. Правда, некоторое отличие въ ея форме здесь сравнительно съ тремя выше приведенными другими примърами ея возбуждаетъ сомнъніе въ тождествь имени, подразумьваемаго въ этомъ и въ трехъ другихъ случаяхъ. Однако легко доказать, что серьезныхъ препятствій къ такому отождествленію не оказывается. Въ то же время здёсь устраняется и последнее сомнение въ томъ, что въ разсматриваемомъ, а следовательно и въ остальныхъ экземплярахъ монограммы этой заключается имя. Къ такому выводу приводять монограммы въ трехъ верхнихъ медальонахъ дедикаціонной плиты, которыя читаются безъ затрудненія и дають начало надписи. Дедикація гласить по обычной формуль: «Θεοτόχε (наверху) βοήθει (сльва) τῷ σῷ δούλφ (справа)». Ясно, что после этого должно следовать какое нибудь имя и что оно должно занимать главное, т. е. именно центральное поле. Ясно далъе, что это имя должно стоять въ дательномъ падежѣ, чѣмъ въ значительной мъръ и объясняется отличе монограммы здъсь среди надписи отъ тъхъ экземпляровъ ея, гдъ она повторяется особнякомъ. Отсюда понятно, почему въ монограммъ дедикаціонной плиты наверху стоить о виъсто 8, которое вполив естественно какъ окончание родительнаго падежа при отдъльномъ повтореніи имени. Правда, здісь надъ ю имбется еще одна целая буква у и остатокъ какой-то другой буквы, но разъ мы находимъ полное согласіе во всёхъ остальныхъ буквахъ (въ серединъ и на трехъ концахъ креста) всъхъ четырехъ экземпляровъ нашей монограммы и смогли объяснить присутствіе о вмісто у, то нельзя видёть въ этомъ отрицательнаго аргумента, но должно предполагать какую нибудь особенную причину означенной прибавки. Предлагаемая нами догадка представляеть только одну возможность ея объясненія і). Полуразрушенная верхняя буква по снимку и сді-

<sup>1)</sup> Для другаго объясненія отличія этой монограммы могла бы служить исходною точкою мысль, что всябдствіе перемены 8 въ ω стало необходимымъ отдёльно обо-

ланной на мъстъ копін (но не моей), повидимому, была Р. Если предположить, что съ нею и съ Г следуетъ соединить К (привлекаемую вторично къ чтенію), то изъ этихъ трехъ буквъ получится весьма употребительная передъ собственными именами титуляція Кор и ради примера мы могли бы читать, принявъ догадку Стржиговскаго, Кор Νιχολαφ. Къ сожальнію, однако, самое имя остается загадочнымъ для насъ и въ дедикаціи. Также не легко истолковать удовлетворительнымъ образомъ и три нежнихъ монограммы ея. Весьма убъдительнымъ намъ представляется только объяснение первой изъ нихъ (слъва), въ которой тексть надписи должень имъть свое естественное продолженіе, словомъ МОНАХО 1). Если бы мы могли чемъ либо подкрыпить такое чтеніе ея, то это позволило бы сдёлать важный выводъ, что основатель Никейскаго храма быль монахь. Такъ какъ принадлежность храма къ бывшему монастырю не можетъ подлежать сомньнію, то это и не имботь ничего невіроятнаго. Замітимь еще, что титуляція Кор особенно употребительна для духовныхъ лицъ высшихъ

вначить содержащіяся въ вмени буквы  $\upsilon$  и  $\rho$ , изъ которыхъ первую безъ всякаго ватрудненія можно прочесть въ  $\delta$ , а пожалуй и посл'єднюю, хотя бы съ натяжкою (ср. стр. 360 прим. 1).

<sup>1)</sup> Это толкованіе принадлежить Ө. И. Успенскому. — Не могу воздержаться, чтобы не прибавить къ этому собственную догадку относительно двукъ остальныхъ монограммъ, не видя однако въ ней окончательнаго объясненія ихъ. Мив кажется возможнымъ на основаніи фотографическаго снимка — копін я самъ, къ сожальнію, на мъсть не сдылаль—найти въ нихъ слова τῷ πρεσβυτάτφ ἡμερῶν, по моему мивнію вполнъ подходящія по своему библейскому слогу къ подобной надписи, хотя и необычныя. Но разв'в надпись Навкратія (ср. ниже) обычнаго характера?—Между т'явъ О. И. Успенскій предложиль новое объясненіе нівскольких в монограми в дедикаців въ Изв. Русск. Арх. Инст. въ Константинополе, IV, 3, стр. 119 сл. Такъ какъ я могъ ознакомиться съ его изследованіемъ только во время печатанія моей статы, то могу здёсь изложить дишь вкратий главные аргументы, которые не позволяють мив согласиться съ выводами уважаемаго автора. О. И. Успенскій склоненъ теперь отказаться отъ своей прежней догадки относительно 5-й монограммы и видъть въ ней названіе фамилін МОНОМАХШ. Такое чтеніе монограммы, конечно, вполиб возможно, но оно ничъмъ особенно не рекомендуется, если не принять и толкованія остальных в двух в монограммъ въ смысле автора. Напротивъ, въ такомъ случав можно было бы ожидать, чтобы фамилія основателя или покровителя церкви была обозначена рядомъ съ его именемъ какъ на плитъ, такъ и на надставкахъ съверныхъ столбовъ храма. Для объясненія же 6-й и 7-й монограммы, которое предлагается О. И. Успенскимъ, встръчаются прямыя затрудненія въ составъ ихъ буквъ. Въ первой изъ нихъ трудно найти необходимую О, для того чтобы имъть возножность прочесть слово ПРШТОСЕВАСТШ, а для титула ПАНСЕВАСТШ, которое также предлагаеть авторъ, недостаеть N. Наконецъ толкованіе 7-й монограммы въ смысле целой фразы МЕРЕІ НМО представляется ине не только слишкомъ сложнымъ для содержанія монограммы, но и мало ум'істнымь въ монограмматической редакціи дедикаціонной надписи.

чиновъ <sup>1</sup>). Притомъ монахъ, основатель храма, могъ быть лицомъ знатнаго происхожденія. Какое либо приложеніе, опредѣляющее его имя или званіе, должно заключаться въ другой монограммѣ, которая украшаеть столбики сѣверной стороны <sup>2</sup>).

## IV.

## **Надпись Навкратія.** — **Мозаика алтаря (изслѣдованіе ея орнаментаціи, иконгорафій, стиля и техники).**

Съ вышензложенными соображеніями замічательнымъ образомъ согласуется еще другое эпиграфическое свидітельство, принадлежа-

щее къ мозанкѣ алтаря, къ обслѣдованію которой мы теперь и обращаемся. Если же, быть можеть, оно и не соотвѣтствують истинѣ, то всетаки надпись, которую мы имѣемъ въ виду, сама по себѣ содержить весьма пѣнное указаніе на хронологію мозанческой росписи этой части храма. Итакъ мы, вопервыхъ, должны отдать себѣ отчетъ въ значеніи этой надписи, а, вовторыхъ, разобрать вопросъ, въ какомъ отношеніи стоить она къ выше разсмотрѣнной монограммѣ.

Надпись занимаеть весьма незамѣтное мѣсто на мозамкѣ коробоваго свода алтаря. Она выложена, какъ здѣсь изображено, въ вертикальномъ порядкѣ, такъ что буквы стоять по одной, по двѣ или по три надъ слѣдующими буквами, на узкой полосѣ золотаго фона между крыльями пары ангеловъ, изображенной справа (т. е. на южной сторонѣ). Читается она не безъ труда. Текстъ ея столь же необыченъ, сколь любопытенъ: Στηλοῖ Ναυκράτιος τὰς θείας εἰκόνας. Заслу-

CTH AON & KAOT & A & K NC+

<sup>1)</sup> Постепенное сокращение слова хорос можно проследить по местамъ, сведеннымъ у Софокла (Sophokles, Greek Lexikon), особенно въ обращении къ епископамъ въ актахъ соборовъ. Форма хор встречается впервые во время Константина Порфиророднаго (Theoph. cont. 850, 23 В.), но предположение, что въ обиходе она возникла однимъ или двумя веками ранее, не будетъ слишкомъ смелымъ.

<sup>2)</sup> По ошибкѣ, встрѣчающейся, впрочемъ, также и въ Изв. Русск. Арх. Инст. въ Константинополѣ IV, стр. 119 при передачѣ этой монограммы, въ нашемъ рисункѣ недостаетъ наверху подъ  $\delta$  горизонтальной черты буквы  $\mathsf{T}$ . Присутствіе ея не позволяетъ прочесть въ этой монограммѣ имя  $\delta$ оохос, какъ это предлагаетъ  $\theta$ . И. Успенскій, даже въ томъ случаѣ если бы находящаяся внизу буква была  $\Delta$ , отъ которой отпала нижняя черта. Однако мнѣ и послѣдняя при осмотрѣ показалась согранною ( $\Lambda$ ). Впрочемъ буква  $\delta$  должна была бы имѣть болѣе сложную форму  $\Pi$ . (Ср. рис. 9).

живаеть вниманія не только то обстоятельство, что туть называется по имени личность, принимавшая какимъ-либо образомъ участіе въ украшенін алтаря мозанками, но еще болье ть выраженія, въ какихъ говорится о последнихъ. Эти слова напоминають известную ауастиλωσις τῶν ἀγίων εἰκόνων, κοτοροю ознаменовано окончательное возстановленіе иконопочитанія въ греческой церкви. Естественно предполагать, что роспись храма или по крайней мъръ алгаря должна находиться въ какой то связи съ этимъ событіемъ. Это заметили уже прежніе изследователи Стржиговскій 1), равно какъ и Диль, который однако, сочтя изображенія по стилю за произведенія XI въка, отказался отъ своей первой мысли и усмотрълъ въ этомъ чисто случайное совпаденіе. Такъ какъ глаголъ στηλόω, несомивню, техническое выражение 2), то дело могло бы действительно обстоять такъ, если бы тутъ не было совершенно исключительнаго обозначенія росписи столь возвышеннымъ и несоотвътственнымъ выражениемъ какъ слова τὰς θείας εἰχόνας. Поэтому то Стржиговскій совершенно справедливо и не соглашался съ Дилемъ. Однако, мы вполнъ согласны съ послъднимъ въ томъ, что названный въ надписи Навкратій не можеть быть никто другой, какъ мозаичистъ, исполнившій «божественные образа» и съ восторгомъ объявившій себя ихъ авторомъ. Возраженіе Стржиговскаго, что въ византійскомъ искусствъ для такой надписи нътъ аналогіи, не состоятельно <sup>8</sup>), если даже не допускать въ данномъ случат какихълибо особенно сильныхъ причинъ. Въ пользу же принятаго нами объясненія, помимо техническаго термина отплої, говорять еще

<sup>1)</sup> Strzygowski, ibidem. — Въ другомъ мѣстѣ и Стржиговскій, повидимому, относитъ всѣ мозаики храма къ одному времени около XI вѣка; ср. die Kathedrale von Heraklea, S. 17.

<sup>2)</sup> Это подтверждается мѣстомъ изъ Nicet. Асом. р. 809 «Μιχαὴλ ρομφαίαν ἐσπασμένος ἐστήλωται ψηφίδων λεπταϊς ἐπιθέσεσι», приведеннымъ у θ. И. Успенскаго, ibidem, стр. 116. Я долженъ согласиться съ тѣмъ, что въ Навкратіи можно было бы видѣть заказчика, который «велѣлъ исполнить» (=στηλοί) мозаику, но, въ виду вышевизменныхъ соображеній, я тѣмъ не менѣе остаюсь при томъ мнѣніи, что этоть терминъ скорѣе обозначаетъ въ немъ самого мозаичиста. Взглядъ θ. И. Успенскаго основанъ на предположеніи, что въ главной монограммѣ плиты можно прочесть имя Навкратія. Съ другой стороны я не могу согласиться съ его выводомъ, что никакого намека на событія иконоборческаго періода въ надписи не заключается. Хотя она, вѣроятно, и не указываеть на извѣстную ἀναστήλωσις τῶν ἀγίων εἰχόνων, но сочетаніе этого выраженія, игравшаго роль при возстановленіи иконъ, со словами θείας εἰχόνας несомнѣню имѣетъ особенное значеніе.

<sup>3)</sup> Стржиговскій не вспомнить надписи на мозашкѣ Виелеемской церкви: de Vоgüé, Les égl. de la terre S-te, p. 98; ср. кромѣ того у Смирнова, Виз. Врем. 1897, IV, стр. 90 переданную въ припискѣ рукописи IX вѣка надпись мозанчиста Оомы изъ Дамаска.

и другіе аргументы. Отсутствіе всякой титуляціи при имени нонятно только тогда, если оно принадлежить художнику, тогда какъ для заказчика мозаикъ или основателя церкви это ничёмъ въ контекстё надписи не оправдывалось бы. Извиненіемъ тому не можетъ служить недостатокъ мёста, такъ какъ выборъ его быль бы для такого лица свободнымъ. Скромное же помёщеніе надписи опять таки подобаетъ только художнику, а не покровителю или ктитору храма. Да и языкъ ея далеко не соотвётствуетъ обычной фразеологіи дедикацій.

Въ самомъ дѣлѣ, имя основателя церкви и тождественнаго съ нимъ заказчика мозаикъ алтаря, какъ мы уже видѣли, обозначено, хотя и въ сокращенномъ монограмматическомъ видѣ въ совершенно подходящемъ мѣстѣ около главной литургической надписи абсиды. Странно было бы, еслибъ онъ нашелъ необходимымъ, чтобы оно сверхъ того было выписано тамъ, гдѣ его почти не видно. Къ тому же въ такомъ случаѣ имя Навкратія должно было бы согласоваться съ монограммою, для чего однако въ ней не хватаетъ нѣсколькихъ буквъ 1). Впрочемъ, мы только выигрываемъ, отказавшись отъ отождествленія Навкратія съ основателемъ храма и признавъ его за художника. Возможностъ установить хоть одну личность мастера въ безличномъ для насъ византійскомъ искусствѣ вознаградитъ насъ за незнаніе имени ктитора церкви. Что же касается эпохи построенія послѣдней, то наднись рѣпительно указываеть на близость ея къ концу иконоборческаго періода.

Въвиду первостепенной роли, которую играло монашество въ этой борьбѣ въ качествѣ главнаго защитника иконъ, весьма естественно предположеніе о томъ, что памятникъ представляеть изъ себя посвященіе монаха, съ этой точки зрѣнія принимаеть еще большую вѣроятность. Хотя мозаическая надпись собственно не говорить о возстановленіи иконъ, но напротивъ вполнѣ подтверждаеть, что онѣ здѣсь исполнены заново, согласно нашему выводу объ одновременномъ происхожденіи ихъ съ храмомъ, всетаки сооруженіе послѣдняго и воздвиженіе на его стѣнахъ священныхъ образовъ является событіемъ, знаменующимъ одержанную иконопочитателями побѣду. На этомъ основаніи возможна двоякая хронологія: храмъ могъ возникнуть

<sup>1)</sup> Даже если предположить, что буква р содержится въ монограмив, всетаки недостаеть т. Воображать, что имя Навкратія въ монограмив пишется черезъ 3, установленную нами (ср. стр. 336) въ центрв креста, вопреки написанію надписи, намъкажется вполив невозможнымъ.

или въ концѣ VIII вѣка въ царствованіе сторонницы иконъ, императрицы Ирины, или же послѣ окончательнаго возстановленія иконопочитанія Константинопольскимъ соборомъ при императрицѣ Өеодорѣ, т. е. около половины ІХ вѣка. При выборѣ между этими приблизительными датами должны быть приняты въ соображеніе результаты всесторонняго обслѣдованія памятника. Прежде намъ однако слѣдуетъ еще провѣрить свидѣтельства надписи, которая позволяетъ опредѣлить его хронологію въ широкихъ лишь предѣлахъ, тщательнымъ изученіемъ самыхъ мозаикъ, къ которымъ она относится.

Мы обращаемся поэтому къ разсмотрѣнію мозанки алтаря, съ которою исключительно связаны и надпись Навкратія и монограмма ктитора, оставляя пока совсѣмъ въ сторонѣ мозанку нартекса. Предполагать напередъ, что послѣдняя одновременнаго происхожденія съ первою, мы не имѣемъ ни малѣйшаго права. Невѣрная постановка вопроса могла бы насъ въ этомъ отношеніи ввести въ заблужденіе, какъ она уже сбила съ истиннаго пути Диля, не смотря на правильность его наблюденій. Замѣтивъ стилистическое различіе между изображеніями Богородицы въ абсидѣ и въ нартексѣ, Диль всетаки не изоѣжаль неправильнаго обобщенія своихъ выводовъ, къ которымъ онъ пришель главнымъ образомъ подъ вліяніемъ мозанки нартекса. Насколько же они для послѣдней основательны, это мы разберемъ въ своемъ мѣстѣ.

Помимо фигурной части мозанчной росписи алтаря, заслуживають вниманія и ея орнаментальныя укращенія, обрамляющія самыя композиціи и монументальную надпись, идущую по наличнику конхи подъкоробовымъ сводомъ, выложенную черными буквами на золотомъ фонть. Слова Тω Οικω соν препеі агіасма Кє єїс макротнта НМЄРων разміщены такъ, что КЕ (χύριε) приходится надъ самой вершиною абсиды. Этотъ возгласъ заимствованъ изъ Священнаго Писанія (Псалт. 93, 5: Дому Твоему подобаетъ святыня, Господи, въдолготу дній) и оказывается традиціоннымъ на томъ місті, гді мы его читаемъ въ Никеї, повторяясь, какъ уже отмітиль Диль, въ храмі св. Луки въ Фокиді XI віка 1). Огромныя буквы носять тоть же самый изящный характеръ, что и во всіхъ надписяхъ алтаря 2).

Два различныхъ между собою бордюра окаймляютъ надпись съ



<sup>1)</sup> Diehl, L'égl. et les mos. de S. Luc en Phocide, p. 71.

Въ надписи Навкратія основныя формы буквъ тё-же самыя, но онв отчасти, всявдствіе небольшихъ разміровъ мхъ, немного упрощены.

объекть сторонъ, разграничивая наличникъ конки и смежныя съ нимъ поверхности последней и коробоваго свода вимы. Внутренняя кайма обходить въ виде сферического треугольника выгнутый уголь и низъ конхи. Она имъстъ весьма простой узоръ, набранный изъ больших ромбовъ, чередующихся на золотомъ фонт съ четырежлепестковыми розетками и крестами, образуемыми пятью маленькими ромбами. Ромбы голубаго цвета съ бёлымъ контуромъ, розетки зеленаго съ чернымъ. Сложнъе узоръ бордюра, выложеннаго въ углубленномъ углу между наличникомъ конхи и коробовымъ сводомъ алтаря, но большею частью на краю последняго, по которому онъ доходить внизу до его вившняго угла. Эта полоса раздвляется вписанными въ нее зигзагами на треугольныя поля, изъ коихъ верхнія имфють зеленый, а нежнія голубой фонъ. На немъ выдёляются въ противоположномъ другъ другу порядкъ обращенные внизъ бълые и смотрящіе вверхъ золотые листья плюща на прямыхъ стебелькахъ, отъ которыхъ виизу симметрично расходятся тоненькіе завитки. Самые же зигзаги состоять изъ обрамленныхъ золотымъ контуромъ красныхъ квадратиковъ, діагонально примыкающихъ другь къ другу.

Обицій характеръ орнамента різко отличаєтся отъ орнаментаців на сводахъ церквей XI віка, представляющей обыкновенно или побіти стилизованныхъ листьевъ и цвітовъ, каковыя мы находимъ и въ современныхъ имъ рукописяхъ съ миніатюрами, или совершенно иныя, чисто декоративныя плетенія и каймы боліє однообразнаго характера 1). Узоръ же разсматриваємыхъ бордюровъ гораздо сильніє наноминаєтъ боліє свободный наборъ мотивовъ отчасти геометрическаго, отчасти растительнаго характера въ св. Софіи Константинопольской и Солунской 2). А главное, едва ли возможно подыскать аналогіи отдільнымъ мотивамъ ихъ въ позднійшей орнаментаціи, между тімъ какъ въ боліє древнихъ памятникахъ оні встрічаются, какъ наприміръ большіе ромбы мы замітили на орнаментальныхъ каймахъ абсиды храма Богородицы Канакаріи на Кипрів 3) и св. Софіи Солунской (съ прибавкою маленькихъ выступовъ на каждой стороні), а четырехленестковыя розетки на бордюрі другой Кипрской мозаики въ храміт

Означенныя вътки можно найти напримъръ въ Νέα Μονή на Хіосъ и въ Кієво-Софійскомъ соборъ, другіе узоры въ особенности въ храмъ св. Луки въ Фокидъ.

<sup>2)</sup> Для первой ср. Salzenberg'a, ibidem, Taf. XXIII сл., для второй Texier & Pullan, Byz. Architect. pl. XXVI, 1, погращности которыхъ я исправляю по личному наблюденію.

<sup>3)</sup> Ср. у Смирнова, Виз. Врем. 1897, стр. 73 и табя. П.

Божіей Матери Ангелозданной 1). Наиболье же замычательный мотивь—листь плюща, который въ Никей совершенно замынить разводы и листья аканеа. Отдыльно онъ встрычается уже въ св. Софіи въ Константинополь 2), но боль значительное развитіе получаеть, повидимому, впоследствіе. Такъ напримеръ, въ св. Софіи Солунской вдоль наличника конхи идеть лоза изъ жиденькихъ побытовъ съ листьями плюща (а не трилистника). Другой примыръ представляеть мозанка тріумфальной арки церкви S. Nereo ed Achilleo въ Римь 3), гды такая же лоза окружаеть отверстіе арки и гды листья поперемыно обращены въ разныя стороны, какъ и въ Никей (но только наружу). Съ листомъ плюща мы встрычаемся и въ мраморной отдылкы нашего храма на выше упомянутыхъ двухъ плитахъ (ср. стр. 361 сл.) и вообще онъ держится въ византійской орнаментальной архитектуры довольно устойчиво 4).

Итакъ, орнаментація мозанки алтаря оказалась въ полномъ согласін съ болье древнею датою ея происхожденія, на которую указываетъ надпись Навкратія. Посмотримъ, насколько соотвътствують этому самыя изображенія.

Если наши выводы о хронологіи, заключающейся въ надписи Навкратія и въ монограммахъ, върны, то и въ иконографіи мозанкъ алтаря, помимо чисто художественныхъ критеріевъ, должны оказаться такія черты, которыя будуть обнаруживать хоть-бы нёкоторыя отличія отъ боле поздней схемы церковной росписи и представлять какіялибо характерныя особенности ихъ эпохи. Поэтому сначала приступаемъ къ описанію и разбору изображеній съ точки зрёнія иконографіи, дабы впоследствіе обратить вниманіе на ихъ стиль и технику.

Въ вершине коробоваго свода алтаря выдёлень изъ золотаго фона зеленымъ контуромъ большой овальный медальонъ (ср. табл. I). Онъ занять обычнымъ на этомъ мёстё и въ позднёйшей росписи сюжетомъ, такъ называемою этимасіею или уготованіемъ престола, но, какъ мы увидимъ ниже, въ иной чёмъ обыкновенно передачё. Царскій тронъ съ

<sup>1)</sup> Ср. у Смирнова, Виз. Врем. 1897, стр. 35 и табл. І.

<sup>2)</sup> Cp. y Salzenberg'a, Taf. XXIII u XXV.

<sup>3)</sup> Cp. Garrucci, Storia dell' arte christiana, tav. 284.

<sup>4)</sup> Ср. Strzygowski, Bys. Zeitschr. 1894, III, Taf. II и S. 11. Впрочемъ, наиболье близкую аналогію къ мотиву, образуемому въ Никев листомъ плюща, можно найти на памятникв, не принадлежащемъ къ самому византійскому искусству, а именно на Ломбардской коронв, гдв этотъ листъ также сидитъ на концв прямого стебельна съ разветвляющимися въ обв стороны завитками, хотя и не такими тоненькими; ср. Конда кова, Виз. Эмали, стр. 228.

положенною на него пурпурною (въмозанкъ красною) подушкою, концы которой общиты золотомъ, стоить надъ золотымъ подножіемъ, украшеннымъ на лицевой сторонъ по черному фону драгоцънными, оправленными въ золото, каменьями (округлыми розовыми и четыреугольными зелеными), которые чередуются съ парными полосами жемчужинъ, расположенныхъ по три въ каждомъ ряду. Подобное же украшеніе имбють и золотыя ножки трона; въ серединб ихъ вставлена серебряная (въ мозанкъ сърая) полоса, окаймленная сверху и снизу пятью жемчужинами, между которыми пом'єщено по три зеленыхъ квадрата (смарагды въ золотой оправъ). На подушкъ лежитъ большая книга, изъ-подъ которой на фонъ зеленаго покрова, спускающагося съ трона, свещивается конецъ развернутаго свияго плата. Золотой окладъ книги окаймленъ жемчужинами, середину же занимаетъ большой голубой оваль (гіацинть), окруженный четырымя зелеными квадратами (смарагдами). Къ книгъ, повидимому, прикръплена красная печать, висящая на золотыхъ шнуркахъ съ тремя кисточками 1).

Надъ трономъ высится золотой четыреконечный крестъ, концы котораго къ краямъ расширяются. На перекрестъи изображенъ въсиметричной геральдической стилизаціи парящій голубь, голова котораго, въ кресчатомъ нимбѣ (съ красными контурами), смотритъ вправо. Отъ всѣхъ четырехъ концовъ креста, а также и изъ угловъ между ними исходятъ восемь постепенно расширяющихся лучей, пересѣкающихъ три концентрическихъ зоны, на которыя разбить общій фонъ медальона. Весьма удачнымъ распредѣленіемъ тоновъ (зеленаго трехъ степеней густоты въ фонѣ и бѣлаго, сѣраго и средней глубины зеленаго въ лучахъ) достигается впечатлѣніе игры и сіянія свѣта, а именно тѣмъ, что въ каждой зонѣ фонъ немного темнѣе лучей, но той же степени густоты, какъ въ отрѣзкахъ ихъ въ слѣдующей зонѣ.

Обычной надписи ή έτοιμασία του θρόνου здёсь нёть, но объясненія этому, равно какъ и всему изображенію мы можемъ искать лишь по разсмотрініи всей композиціи, въ которую входять еще и фигуры ангеловь на нижнихъ частяхъ свода (ср. табл. II). На каждой стороні ихъ неображено по два, и по приписаннымъ къ нимъ наименованіяміъ мы должны видёть въ нихъ представителей четырехъ изъ девяти ангель-

<sup>1)</sup> Diehl, Byz. Zeitschr. I, р. 78, видить въ этомъ золотую фибулу съ драгоцённымъ камнемъ, которою застегивается синій платъ, окутывающій Евангеліе, но такое объясненіе намъ кажется столь же невёроятнымъ по существу, какъ не согласуется оно и съ нашими собственными наблюденіями.

скихъ чиновъ, а именно Начала (Арує, вийсто Аруа:) и Силы (Δυναμεις) на южномъ, Господства (Кирютитес) и Власти (Еξоиогаг) на съверномъ скать свода. Тъмъ не менье всь они представлены не только въ одкнаковыхъ позахъ, но и въ совершенно одинаковомъ облачение. Это въ сущности тоть же самый императорскій костюмъ 1), который, начиная съ VII въка, носять въ иныхъ случаяхъ и архангеды. Въ византійской иконографіи чины ангельскіе вообще за исключеніемъ первыхъ трехъ (т. е. серафимовъ, херувимовъ и троновъ) по виблиности не различамотся (но только отъ низшаго чина ангеловъ), какъ это было на западъ, гдъ догматическія разсужденія о небесной іерархіи установили различіе ихъ и для искусства. Поэтому мы считаемъ достаточнымъ описать эдёсь лишь одну наиболее сохранную фигуру праваго ангела на южной части свода, отм'ечая немногія отступленія, которыя наблюдаются въ другихъ фигурахъ, и указывая на грубо реставрированныя краскою части. И помимо реставраціи поврежденій въ этихъ містахъ свода не мало, какъ видно на таблицъ, въ этой же фигуръ они довольно незначительны и нигдъ не вредять ясности рисунка. Въ предлагаемомъ сникъ пропорціи фигуръ несколько сокращены, такъ какъ близкое разстояніе при фотографированіи не дозволило совершенно избъжать раккурса.

Основаніемъ фигуръ служить не очень широкая зеленая полоса земли съ надписью въ нижней свётлой части ея. Постановка ихъ твердая и граціозная. Нога, на которую опирается каждый изъ ангеловъ (у описываемаго нами правая, а у сосёдняго лёвая, какъ то и въ другой парё), поставлена бокомъ, другая же выступаетъ слегка впередъ<sup>2</sup>). Правая (или у сосёдняго ангела лёвая) рука, поднятая до высоты головы (у другой пары только до плечей), держитъ жезлъ съ чернымъ платомъ, къ нижнимъ угламъ котораго подвёшены грушевидныя привёски, а внутри бёлыми буквами трижды въ три строки написано



<sup>1)</sup> Ср. Е. К. Рѣдина, Мозанки Равеннских церквей, СПб. 1896, стр. 184, который приводить древнъйшіе примъры перенесенія отличительных признаковь патриціанскаго или парскаго облаченія на костюмъ ангеловъ, гдѣ они являются не какъ простые въстники, но какъ силы небесныя. Такъ изображены уже два архангела на тріумфальной аркѣ церкви св. Аполиннарія во флотѣ VII вѣка, хотя еще въ костюмѣ отличномъ отъ того, въ которомъ представлены ангелы въ Никеѣ и который является болѣе позднею схемой императорскаго облаченія, но, какъ мы сейчасъ же увидимъ, въ болѣе древней степени развитія, чѣмъ въ позднѣйшихъ памятикахъ.

<sup>2)</sup> Теперь ноги ангеловъ на съверной сторонъ реставрированы краскою и, притомъ, у праваго въ неправильномъ положеніи.

слово АГІОС. Простертою впередъ лѣвою (у сосѣда правою) рукою, отъ которой въ раккурсъ виднъются только два, три пальца, ангелъ держитъ зеленую сферу съ желтыми бликами, въ видъ звъздочки, но въ которой нельзя усматривать одного изъ обычныхъ на ней украшеній 1). Полное, юное лицо обрамлено русыми волосами, перевязанными былою повязкою съ выющимися концами (такъ называемыми слухами) и окружено нимбомъ съ зеленымъ контуромъ. Крылья широко раздвинуты съ опущенными внизъ концами ихъ; верхнія короткія нерья лиловаго (т. е. съраго, смъщаннаго съ розовымъ), чернаго, страго и бълаго цвъта, а длинныя, выходящія изъ-подъ нихъ, — зеленаго съ синими отгѣнками 3). Ноги обуты въ красные царскіе сапожки. Одежда, следуя царскому облаченію, состоить изъ туники, далматики и лорона. Первая видна лишь внизу, да на рукѣ, держащей жезль; здёсь изъ-подъ широкаго рукава далматики выступаеть узкій зеленый рукавъ туники съ золотымъ поручемъ, украшеннымъ четыреугольнымъ драгоцъннымъ камнемъ между четырымя жемчужинами. Далматика темносиняго цвъта съ черноватымъ оттънкомъ, т. е. именно того, которымъ въ искусствъ передается самый высокій сорть пурпура<sup>8</sup>). Лоронъ, делавшійся въ действительности изъ парчи, и здёсь соотвётственно этому золотой; узкими, красными полосками, общитыми двойнымъ бисеромъ, раздъляется онъ на квадраты, въ которыхъ разитщены красные и зеленые каменья уже не разъ отмиченной формы. Лоронъ здъсь представляеть еще изъ себя, очевидно, одно цъльное полотнище, а не несколько отдельных кусковъ, пришитыхъ или пристегнутыхъ къ далматикъ. Одинъ, болье узкій, конецъ его съ двумя полосами спускается съ праваго (у другого ангела съ лъваго) плеча фигуры до самаго подола туники. Въдругую сторону онъ проходить со спины подъ правою рукою черезъ грудь на лъвое плечо. Онъ является здъсь болье широкимъ (трехполосымъ) кускомъ матеріи, окутывающимъ цьлое плечо до локтя. Съ лъваго плеча лоронъ идетъ внизъ къ правому боку, огибая спину, а затёмъ впереди перевороченъ и подобранъ

Византійскій Временникъ.

<sup>1)</sup> Кресть или скоръе буква Х является на этихъ сферахъ у архангеловъ абсидальной мозанки въ церкви Богородицы Ангелозданной на Кипръ; ср. Смирнова въ Виз. Врем. 1897, стр. 37 сл. Голгова съ крестомъ, напр., у архангела въ Кіево-Софійскомъ соборъ; ср. Айналова и Ръдина, Кіево-Софійскій соборъ, рис. 2. — Въ Никеъ у лъваго ангела на съверномъ, а также отчасти и на южномъ концъ свода на сферахъ при реставраціи исполненъ краскою произвольно выдуманный орнаментъ.

Диль ошибается, увъряя, что нижнія перья ангеловъ бълыя, а верхнія золотыя.

<sup>3)</sup> Ср. объ этомъ Кондакова, Впзантійскія эмали, стр. 204.

вверхъ лѣвою рукою, съ которой и свѣшивается другой его конецъ. Хотя этотъ способъ надѣванія лорона держался, повидимому, еще до ХІ вѣка, но лоронъ является здѣсь съ одной стороны еще болѣе широкимъ, съ другой же болѣе простымъ и однообразнымъ по своимъ украшеніямъ, чѣмъ въ позднѣйшихъ памятникахъ. Равнымъ образонъ и далматика здѣсь еще проще, такъ какъ она не имѣетъ ни широкой золотой обшивки внизу, ни оплечьевъ 1). Поэтому весь костюмъ относится, очевидно, еще къ болѣе древней стадіи его развитія.

Для объясненія всей выше описанной композиціи мы, естественно, прежде всего обратимся къ сопровождающимъ ее надивсямъ. Кромъ наименованій ангельскихъ чиновъ, онъ находятся въ объихъ нижнихъ частяхъ свода на свътломъ краю зеленой полосы земли близъ орнаментальнаго бордюра. Это—собственно одинъ и тотъ же дважды повторенный текстъ изъ Второзаконія гл. ХХХІІ, 43, извъстный намъ изъ Авонской Ерминіи, гдъ онъ составляеть вторую фразу возгласа, пишущагося на свиткъ пророка Моисея: Εύφράνθητε ούρανοι και προσχυνησάτωσαν πάντες ἄγγελοι 3) («возвеселитися небеса купно ему и да поклонятся ему вси ангелы Божіи!»). Въ чемъ состоитъ самое поклоне-

<sup>1)</sup> Относительно постепеннаго видоизм'вненія лорона и моды его над'вванія въ раздичныя времена ср. Б в ле в а, Byzantina II, стр. 212.—Въ поздиващихъ памятичкахъ, какъ напр. въ Кіевъ (ср. цитату стр. 379, прим. 1) или у архангеловъ въ Монpeaze (ср. Gravina, Il duomo di Monreale, tav. 14 В.), помимо узости самого полотница и на плечахъ, узоры въ различныхъ частяхъ его разнятся между собою, изъ чего можно, въроятно, заключать, что онъ здъсь уже не составляють болье одного цъдаго. Не менъе значенія имъеть отсутствіе въ Никев той широкой золотой общивки нъсколько вычурной формы, которая въ обовкъ приведенныхъ случаяхъ окаймляеть далматику внизу. По фотографіямъ можно было бы предполагать, что у Никейскихъ ангеловъ имбется внизу по крайней мбрб простая широкая кайма изъ парчи, но въ нашихъ замъткахъ не отмъчено, что эта болье свътлая часть исполнена волотомъ, а такъ какъ она, очевидно, уже, чёмъ самая далматика, то мы едва ли ошибемся, принявъ ее за подолъ туники, отличный цвётъ котораго, должно быть, вдёсь скрылся отъ нашего наблюденія всл'ёдствіе равном'врной законченности всей одежды; у ангела съ надписью Арха замътна даже болъе темная полоса надъ лъвою ногою, въ которов, если это върно, должно видъть клавъ туники. По всему этому мы не можемъ вполив согласиться съ Я. И. Смирновымъ (Виз. Врем. 97, стр. 87) въ томъ, что изображения ангеловъ въ Никећ, судя по одеждамъ, примыкаютъ къ позднъйшимъ традиціоннымъ типамъ, котя по типу лицъ Смирновъ самъ ихъ считаетъ болве древяния; между тъми и другими и въ отношенім облаченій остаются еще довольно значительныя различія. — У ліваго ангела обінкъ сторонъ приподнятый и свішивающійся съ руки конецъ дорона, а у ангела на южномъ концѣ свода и спускающаяся отъ пояса часть, возобновлены краскою въ совершенно произвольномъ рисункъ.

<sup>2)</sup> Диль ошибается, предполагая, что на съверной сторонъ свода надпись, первая половена которой здъсь уничтожена, содержала начало этого текста. Сохранившіяся слова ...σαν αὐτῷ πάντες ἄγγελοι совпадають съ надписью южной стороны.

ніе ангеловъ, о которомъ идетъ рѣчь, объясняютъ намъ надписи на значкахъ, находящихся въ ихъ рукахъ; они славословятъ Господа Бога трисвятою пѣснью. Но при чемъ тутъ этимасія?

Мы пользуемся этипъ общепринятымъ названіемъ изображенія, помъщеннаго въ центръ нашей мозанки, такъ какъ оно весьма часто повторяется на этомъ же самомъ месте въ византійскихъ храмахъ съ прибавленіемъ надписи: ή έτσιμασία του δρόνου. На основаніш этой надписи 1) и въ виду того, что въ извёстныхъ изображеніяхъ Страшнаго Суда въ византійскомъ искусств'є означенная композиція занимаеть центръ картины, въ этимасіи привыкли видеть сокращенный переводъ этой сцены, а при помъщении ея на тріумфальной аркъ церквей символь торжества Креста Господия<sup>2</sup>). Неудовлетворительность такого ограниченнаго объясненія для мотива, занинающаго столь выдающееся мёсто въ росписи храма, ощущалось уже не разъ и вызвало другое толкованіе этимасіи, какъ обозначенія новой апокалиптической церкви 8). Но мы не можемъ согласиться и съ этимъ. Прежде всего, намъ думается, следуеть решить вопросъ, явилась ли этимасія какъ отдёльный сюжеть изъ сложнаго изображенія Страшнаго Суда или она развилась въ искусстве самостоятельно и лишь впоследствие вошла въ эту композицию. Если разсмотреть соответственные памятники, то нельзя не зам'тить, что передача престола въ изображения Страшнаго Суда весьма существеннымъ образомъ отличается отъ изображеній этимасіи, являющихся отдёльно въ алтарё храма или на разныхъ предметахъ церковной утвари и другихъ произведеніяхъ художественной промышленности.

<sup>1)</sup> Идея и названіе сюжета имѣютъ свое основаніе въ разныхъ мѣстахъ Евангелія и сопоставлявшихся съ ними изрѣченіяхъ псалмовъ; ср. Ев. Матв. XXV, 30; Посл. къ Евр. VIII, 1; Апокал. IV, 1—8; Псал. IX, 5; СІІ, 15 и LXXXVIII, 15.

<sup>2)</sup> Такой взглядъ выразилъ P. Durand (Etude sur l'Etimacia. Paris & Chartres 1867), впервые собравшій матеріалъ по этому вопросу. Съ нимъ согласились относительно болье позднихъ памятниковъ de Rossi (Bull. di arch. christ. 1879, р. 126 и 136 сл.) и Kraus (Realencyklopädie, I, S. 432), между тымъ какъ они для древныйшихъ и наиболье простыхъ примъровъ композиціи искали другое объясненіе, усматривая въ каседръ символь Христа учителя, что мы считаемъ слишкомъ одностороннимъ.

<sup>3)</sup> Это объясней в принадлежитъ Кондакову (ср. Кондаков, Hist. de l'art. byz. II, р. 17 и 20); оно принято было Павловскимъ (Живопись Палатинской капеллы, стр. 57), Дилемъ (р. 79) и др. — Въ одномъ же отдёльномъ случа Кондаковъ болье правильно видитъ въ этимасіи олицетвореніе Пресв. Троицы (Ист. виз. искусства стр. 239).

Въ известныхъ намъ примерахъ композиціи Страшнаго Суда 1) при тронъ почти всегда оказываются орудія страстей Господнихъ, но всегда отсутствуеть символь св. Духа, тогда какъ голубь въ росписи церквей всегда, а на отдъльныхъ памятникахъ обыкновенно присоединенъ къ Евангелію и кресту 2). При этомъ въ одномъ, по крайней мъръ, случаъ, именно въ мозанкъ Никейскаго храма отсутствують орудія Страстей. Это наводить на мысль, что въ остальныхъ, относящихся сюда, изображеніяхъ византійскихъ храмовъ 3), болье или менье точно датированныхъ (XI и XII въковъ), орудія эти прибавлены, можеть быть, подъвліяніемь уже развитой композиціи Страшнаго Суда. Такой же болье простой видъ, какой имъетъ этимасія въ Никев, не лишенъ, впрочемъ, аналогів, хотя въ другихъ случаяхъ онъ является уже не отдельно, а опять таки въ составе целой композици, где истинное значеніе его понято уже правильно 4). Начиная съ IX въка, если не ранбе, этимасія встрвчается несколько разь въ сцене сошествія св. Духа, причемъ она состоить изъ одного трона съ Евангеліемъ и голубемъ. Отсутствіе здісь креста никакъ не позволяеть уже предполагать заимствование изъ композиціи апокалиптическаго уготованія престола. Здісь отъ престола нисходять огненные языки на годовы апостоловъ, а такъ какъ на немъ соединяются символы св. Духа (голубь) и Предвъчнаго Слова (Евангеліе), то самымъ естественнымъ

<sup>1)</sup> Напр. уже въ миніатюръ Геррады фонъ Ландсбергъ (ср. Durand, ibid. pl. IV) и на мозанкъ церкви на островъ Торчелю XII в., затъмъ въ росписи XV в. Успенскаго собора во Владиміръ (ср. Покровскаго, Страшный Судъ и т. д. въ Трудахъ VI археол. съъзда III, табл. 3), равно какъ и въ болъе позднихъ греческихъ и русскихъ стънописяхъ.

<sup>2)</sup> Различіе обоихъ видовъ композиціи было уже отмѣчено Павловскимъ (ibidem). Ср. примѣры у Durand, ibidem (съ таблицами). Такъ какъ опущеніе у него голубя въ Никейскомъ изображеніи оказывается ошибочнымъ, то единственнымъ примѣромъ такого опущенія является мозаика св. Софіи въ Константинополѣ, но тоже примѣромъ крайне сомнительнымъ, такъ какъ она извѣстна только по описанію Salzenberg'а и къ тому же основанному не на собственномъ наблюденіи его. Тотъ кто видѣлъ ее, а также и самъ Salzenberg, очевидно, вовсе не поняли изображенія и поэтому не узнали напр. въ бѣломъ кругѣ на крестѣ терноваго вѣнка.

<sup>3)</sup> Ср. примѣры у Durand (ibidem), къ которымъ слѣдуетъ прибавить фреску XII вѣка въ абсидѣ Спасопередицкаго храма (Новгородской губерніи); ср. Покровскаго Стѣнныя росписи и т. д. въ Трудахъ VII археол. съѣзда I, табл. 1.

<sup>4)</sup> У Покровскаго, Евангеліє въ памятникахъ искусства, въ Трудахъ VIII археол. съёзда III, стр. 182, 308, 450, по поводу миніатюръ кодекса Бесёдъ Григорія Богослова Парижской Нац. Библ. № 510 ІХ вёка. — Другіе примёры XI вёка представляютъ собою мозанки храмовъ св. Луки въ Фокиде (ср. Diehl, L'égl. et les mos. du mon. de S. Luc en Phocide p. 70) и св. Марка въ Венеціи (La Bas. di S. Marco, Chromolitografie, tav. VI), а примёръ неопределеннаго времени мозанка на сводё южнаго катихуменія св. Софіи Константинопольской (ср. Salzenberg, Taf. XXXI).

будетъ объяснить эту форму композиціи, какъ символъ Пресвятой Троицы, отъ которой св. Духъ сообщается ученикамъ Спасителя 1).

Такое же пониманіе этимасіи мы можемъ прилагать и къ обычаю изображать ее въ вершинъ алтарнаго свода или тріумфальной арки. нбо эта часть покрытія церквей по литургическимъ толкованіямъ представляеть собою первое небо<sup>9</sup>), т. е. мѣсто пребыванія Божества. На этомъ мъсть композиція, несомньнио, имъсть самостоятельную традицію; это однако не только не исключаеть, но скорбе возбуждаеть предположение, что она развивалась постепенно и, какъ мы уже видели. еще преобразовывалась впоследствіе (введеніемъ орудій Страданія). Не даромъ же сцена сошествія св. Духа помъщена въ церкви св. Луки въ Фокиде на этомъ месте: этимасія, образующая центръ этой сцены. въ то же время занимаетъ такимъ образомъ въ храмъ свое обычное ивсто. Такой взглядъ подтверждается и постояннымъ, особенно въ росписяхъ алтарей, соединеніемъ этимасіи съ представителями разныхъ ангельскихъ чиновъ, что и имфетъ значение въ истории этой композиціи. Даже въ храмѣ св. Луки, не смотря на введеніе этимасіи въ другую сцену, всетаки на обычныхъ своихъ мъстахъ являются архангелы Михаилъ и Гавріилъ.

Въ отысканіи основы такого сочетанія престола съ ангелами важное значеніе имбеть древнійшій въ христіанскомъ искусстві приміръ композиціи, соотвітствующей до извістной степени такъ называемой этимасіи: это — мозанка, относящаяся къ V віку, въ капеллі св. Приска въ Капуті». Мы видимъ здісь стоящій на облакахъ золотой тронъ, покрытый білымъ платомъ. Креста надъ нимъ ніть, спинка же и ножки трона украшены монограмматическими крестами въ медальонахъ. На спинкі сидитъ голубь, а на красной подушкі трона лежитъ свитокъ, запечатанный семью печатями. По сторонамъ два символа Евангелистовъ: быкъ и орелъ, въ противоположномъ же

<sup>1)</sup> Кондаковъ объясняетъ присутствіе голубя въ этимасіи этой сцены тѣмъ, что св. Духъ покоится на церкви Господней, но такое объясненіе намъ кажется неудовлетворительнымъ съ догматической точки зрѣнія, такъ какъ врядъ ли Онъ не можеть исходить къ апостоламъ отъ нея.

<sup>2)</sup> Литургическій комментарій, приписываемый Іерусалинскому патріарху Софронію, хотя бы и ошибочно, но содержащій во всякомъ случать въ себть древнюю традицію, говоритъ (Migne, 983): μύαξ ό επάνω τοῦ βήματος τύπος τοῦ α΄ οὐρανοῦ, τὸ δὲ λοιπὸν στέγος τῆς ἐκκλησίας εἰς τύπον τοῦ φαινομένου οὐρανοῦ; ср. Красносельцева, О древнихъ литургическихъ толкованіяхъ, Одесса 1894, стр. 25.

<sup>3)</sup> Воспроизведение ср. у Garrucci, Storia dell' arte cristiana и по новому рисунку у Айналова, Мозаики IV и V въковъ, стр. 151 и 156.

люнеть капеллы на соответствующемь месть сохранился лишь бюсть ангела, изъчего следуеть, что здесь повторялась та же композиція въ сопровождении двухъ прочихъ символовъ. Сами символы принадлежать къ древнъйшему шестикрылому типу 1), отъ котораго съ одной стороны произошель простой двукрылый, съдругой же теграморов и шестикрылые Херувимы. Вся композиція явно основана на описанів трона Господня въ апокалипсисъ (IV, 1-8), гдъ символическія животныя славословять Сидящаго на тронь трекратнымь возгласомы: свять, свять, свять. Оттуда же заимствовань и свитокь съ семью печатями (V, 1), лежащій на тронь. Присутствіе же символа св. Духа не объясняется прямо изъ текста апокалипсиса. Фактъ прибавленія его доказываеть, следовательно, что и въ троне апокалипсиса и въ Сидя-.щемъ на немъ въ то время усматривали уже Тріединое Божество. А такъ какъ въ тексте на это неть не малейшаго указанія, то должно заключить, что композиція создана не путемъ простаго воспроизведенія апокалиптическаго описанія, но что она сложилась независимо оть него въ силу еще другихъ представленій и уже въ готовомъ видь была примънена къ приведенному мъсту апокалипсиса.

И въ самомъ дёлё, мы находимъ въ памятникахъ, одновременныхъ съ Капуанскою мозанкою или еще болёе древнихъ, основной элементь трона въ болёе простомъ видё. Дальнъйшее же развитие изъ него композици, сходной съ этимасиею и символизирующей Пресвятую Тронцу, становится понятнымъ изъ символическаго толкования реальной обстановки храма на основании религиозныхъ върований, отчасти унаслъдованныхъ еще изъ еврейства. Въ Ветхомъ Завътъ во всъхъ пророческихъ видънияхъ в Самыхъ неопре-

<sup>1)</sup> Ср. мою Лейпцигскую диссертацію: Cherubim, Throne u. Seraphim, Lpz. 1894, S. 41 сл., гдв сведены извістные мив тогда приміры, число которых в однако съ тіх в поръ еще увеличилось.

<sup>2)</sup> Ср. Іезикімла І, 22—28; Исаію VІ, 1. — Въ поздней апокрифической книгь Эноха сказано (въ нъм. переводъ съ зеіопскаго языка Dillmann'a) напр. LXXI, 6 «Und rings umher waren Seraphim, Cherubim und Ophanim» (= троны мли колеса). 7 «Und dies sind die, welche nicht schlafen und den Thron seiner Herrlichkeit bewachen».— Ср. съ этими свидътельствами слова двухъ литургій древней восточной церкви (въ дативскомъ переводъ) у Daniel'a, Codex lit. IV, р. 172 (лит. Фадея и Мариса) «Coram throno, Domine, praeclaro majestatis tuae et solio excelso atque sublimi gloriae tuae cum millibus Cherubim sanctificantibus te accedimus etc.» и р. 151 (лит. Монофизитовъ Псевдо-Василія) «Sedens super thronum gloriae tuae, quem adorant omnes potestates sanctae; circa quem consistunt Angeli et Aıchangeli, Principatus, Potestates, Throni, Dominationes, Virtutes; in circuitu enim tuo stant Cherubim oculis plenis et Seraphim sex alis instructi; hymnum gloriae concinunt indesinenter dicentes: Sanctus, S. S. etc.».

діленныхъ, хотя и величественныхъ образахъ, съ большею же подробностью описанія останавливаются на тронь, поддерживаемомъ и окруженномъ Херувимами и Серафимами. Въ силу этихъ представленій, которыя перешли и въ христіанство, тронъ долженъ быль принять значение символа невидимаго Божества, т. е. сообразно съ христіанской догматикою единаго Бога Отца и Сына<sup>1</sup>). Для выраженія же этой мысли достаточно было соединить съ трономъ любой символь, какимъ естественно являлись крестъ или монограмма Христа. Болъе опредъленный видъ приняло это изображение, по всей въроятности, черезъ подражание епископскому трону въ абсидъ базвликъ, который стали уподоблять трону Божію в). На такое уподобленіе указываеть мозанческая роспись аріанскаго и православнаго баптистеріевъ въ Равенев. Въ первомъ изъ нихъ мы видимъ небесный (апокалиптический) тронъ Господень съ воздвигнутымъ надъ немъ большимъ крестомъ и апостоловъ, подносящихъ къ нему свои вѣнцы; во второй же среди реальной обстановки алгаря храма пом'єщень тронь, отличающійся оть вышеупомянутаго темъ, что на спинке его изображенъ лишь небольшой кресть. Тъмъ не менъе и онъ, должно быть, изображаетъ тронъ небесный или же подобіе его на земль, такъ какъ въ следующемъ (внутреннемъ) кругу представлены также апостолы съ вънцами, хотя туть и нъть трона.

Прибавленіе къ этой основной форм'є трона съ крестомъ еще другихъ символовъ втораго и третьяго лица Пресвятой Троицы произошло, безъ всякаго сомн'єнія, подъ возд'єйствіемъ догматическихъ постановленій о ней и, по всей в'єроятности, въ одно и то же время прибавили оба символа. Въ расширенной композиціи св. Духъ, очевидно, съ самаго начала былъ изображенъ подъ видомъ голубя, для Бога же

<sup>1)</sup> Что пониманіе основы композиціи такъ называемой этимасіи сохранилось и въ византійскомъ искусстві, явствуєть изъ двухъ миніатюръ, изображающихъ Крещеніе Спасителя (у Покровскаго, Евангеліе, стр. 182), и третьей, представляющей сцену возвращенія архангела Гавріила на небо послі Благовіщенія (изъ Гомилій Монаха Іакова XII в. Нац. Библ. въ Парижі; ср. Seroux d'Agincont, Hist. de l'art, V, pl. 50, 3), въ которыхъ является пустой тровъ, окруженный ангелами; это должно понимать въ томъ смыслі, что туть изображенъ одимъ лишь Богъ Отецъ во время воплощенія Бога Сына.

<sup>2)</sup> На это указалъ уже Рѣдинъ, Мозаики Равеннскихъ церквей, стр. 34 въ объяснени мозаики православной крещальни, съ которымъ я однако не могу согласиться въ остальныхъ пунктахъ, видя здѣсь изображение всего сопрестолия или синтрона базилики, основанное на той символизации его, которая толкуется въ ниже приведенномъ мѣстѣ изъ литургическаго комментария Псевдо-Софрония (а не изображение тройчатыхъ балконовъ верхняго этажа алтаря).

Сына въ началъ примънялись, повидимому, различные символы, выражавшіе однако одну и ту же идею. Ощущалась еще потребность въ ясномъ изображенія Его какъ Предвічнаго слова, тімъ боліве, что крестъ и монограмму понимали не столько какъ прямой символъ, сколько какъ символическое украшение трона 1). Для этой цёли могъ служить, во-первыхъ, запечатанный свитокъ, известный и впоследствіе при изображеніяхъ Эманунда, во-вторыхъ же, врядъ ли позднье явилось и на тронъ Евангеліе и опять-таки вследствіе нахожденія его въ алгаряхь церквей. Уже въ мозанкъ православной крестильницы въ Равеннъ на престол' лежить Евангеліе, изъ чего видно, что здёсь уже сблазались отдёльные элементы такъ называемой этимасіи. На соединеніе же ихъ указываетъ обычай древнихъ соборовъ выставлять передъ собраніемъ тронъ съ Евангеліемъ въ смыслѣ Председательства Самого Христа. А что на сложеніе символической композицій, о которой идеть річь, повліяла именно обстановка храма, доказывается обратнымь примъненіемъ такой же символизаціи въ объясненіяхъ значенія устройства алтаря, въ которыхъ такъ называемый синтронъ, т. е. сопрестоліе въ абсидъ, уподоблялся Божественному трону Отца и Сына и св. Духа<sup>2</sup>). О совмъстномъ возсъдании Пресв. Троицы на престолъ говорится въ литургическихъ толкованіяхъ, причемъ на ряду съ трономъ мы находимъ въ нихъ опять и Херувимовъ и Серафимовъ .

Трудно сказать, вошли ли они (или символы Евангелистовъ) въ сочетание съ простымъ трономъ, носящимъ крестъ или монограмиу,

<sup>1)</sup> Это явствуетъ изъ орнаментальнаго употребленія этихъ мотивовъ въ уменьшенномъ видѣ и даже въ умноженномъ числѣ на Капуанской и на одной изъ Равеннскихъ мозанкъ.

<sup>2)</sup> Ср. литургическое толкованіе Псевдо-Софронія (Migne, 983): τὸ σύνθρονόν ἐστι τύπος τοῦ Δεσποτιχοῦ θρόνου, ἐν ῷ νιχήσας τὸν χόσμον μετὰ σαρχός ἀνελήφθη καὶ ἐν αὐτῷ ἐχάθισε, σύνθρονον δὲ λέγεται καὶ οὐ θρόνος διὰ τὸ συγκαθέζεσθαι τὸν Υἰὸν μετὰ τοῦ Πετρός· τὰ λοιπὰ σύνθρονα δηλοῦσι τὴν τιμὴν, ἢν μετὰ τὴν ἀνάστασιν ὀρείλουσιν ἀπολαβεῖν οἱ δίχαιοι (ср. стр. 385, прим. 2). Объясненіемъ послёднихъ словъ могуть служить кресла съ вѣнцами на Равеннской мозаикъ.

<sup>3)</sup> Κρομό τολικό чτο приведеннаго міста ср. Эпифанія Книрскаго (Migne III, р. 496): Λόγον (scil. τιχούσα) τον σύνθρονον του Πατρός, λόγον τον επί τῶν χερουβιμ χαθήμενον, Λόγον δν τετράμορφα ζῶα δοξολογούσι κτλ.; тексть мозарабской (т. е. старой испанской) литургін, сохранившей болье старынның формулы чімь римская, на великую субботу (Migne, Patrol. lat. LXXXV): Seraphim quoque divinae sedis terribilem thronum alarum tegmine velant: sui famulatus unum te fatendo cum Patre et Spiritu Sancto Deum trine (sic!) confessionis preconio declarandum, in sede sydere; разныя міста великаго Октонха, напр. (Веν. 4 έκδ. 1885, σ. 268): Πατηρ, υίος καὶ τὸ σύνθρονον πνεύμα τὸ θείον κτλ. или (р. 862): Λόγος ἀρρατος όμοφυής τῷ Πατρὶ καὶ τῷ Πνεύματι σύνθρονος; соотвітственные тексты русских церковных піснопівній сообщаєть Покровскій въ Трудахъ VII археол. съізда I, стр. 263.

и въ области искусства, такъ какъ мы не имбемъ изображеній симвоинческихъ животныхъ древнъе IV въка, а шестикрылыхъ ангеловъ ранће V-го. Съ развитіемъ же символа о Пресвятой Троицъ они безъ всякаго сомнанія скоро соединились съ нимъ въ одну композицію, какъ то можно предполагать въ виду отнесенія въ литургической и въ богословской письменности вообще тройнаго возгласа ихъ: святъ, святъ, свять, именно къ Пр. Троицъ 1), а также и по устойчивости чисто художественной традицін, въ которой этимасія почти всегда, даже въ комнозиціи Страшнаго Суда, сопровождается парою шестикрылыхъ ангеловъ. Если первый поводъ къ присоединению ихъ къ трону въ видъ шестикрылыхъ символовъ подало, быть можеть, апокалиптическое описаніе, воспроизведенное въ Капуанской мозаикъ, то для введенія серафимовъ и другихъ ангельскихъ чиновъ достаточное основаще представляли другія ибста Священнаго Писанія, а главнымъ образонь литургія, въ которой издавна всь небесныя силы участвують въ славословін: свять, свять, свять 3). Весьма возможно, что уже очень рано сложилась композиція, содержащая и шестикрылыхъ и другихъ апгеловъ, хотя тёхъ и другихъ вмёстё встречаемъ мы лишь въ росписи собора въ Monreale XII въка, въ остальныхъ же, отчасти болье древнихъ, памятникахъ обыкновенно видимъ или однихъ, или другихъ.

Сюда относится и Никейская мозаика, которая однако важна въ томъ отношеніи, что въ ней надписями обозначены четыре изъ среднихъ ангельскихъ чиновъ, изображенныхъ здѣсь, какъ и всегда въ византійскомъ искусствѣ, въ обыкновенномъ у нихъ царскомъ облаченіи. Далѣе въ ней съ особенною ясностью обнаруживается, что центральный сюжеть (т. е. тронъ) составляеть съ этими фигурами одно нераздѣльное цѣлое, и согласно надписи (хаі протхоупра́ть одно славословять, т. е. Пресвятую Троицу. Если основа композиціи и лежить въ

<sup>1)</sup> Ср. Аванасія (Migne I, 86) и Діонисія Ар. (с. VII, 8), равно какъ и мъста, приведенныя въ предыдущемъ примѣчаніи; важнѣе еще какъ доказательство того, что и въ византійскомъ богословіи такое воззрѣніе установилось очень давно, слѣдующее мѣсто изъ канона Өеодора Студита (Daniel, Cod. hymnologicus I, р. 104): ἡ ἀχτιστος μοναρχία, Πάτερ, Υιὰ καὶ τὸ Ἅγιον Πνεϋμα, σὰ προσχυνοῦμεν, ἢν τὰ Χερουβιμ τὰ πολυόμματα καὶ τὰ Σεραγὶμ τὰ ἐξαπτέρυγα ὑμνολογοῦσ: κραυγάζοντες ἅγιος, ἅγιος, ἅγιος εἶ, ὧ Παντοκράτωρ ὑψιστε.

<sup>2)</sup> Напр. уже въ древнъйшей редакціи литургін восточной церкви въ VIII кн. Const. Apost; ср. мою Лейпцигскую дисс. Cherubim. etc. стр. 14 сл., на введеніе къ которой я вообще позволяю себъ сослаться, такъ какъ не могу здъсь изложить этотъ предметь подробятье.

апокалипсисть, чего мы даже не склонны принимать безусловно, — то во всякомъ случат символическое содержание ея не можеть ограничиваться явленіемъ Божественнаго Трона во время Страшнаго Суда. Напротивъ она изображаетъ возседающимъ на небесномъ престоле Предвъчнаго. Это подтверждается и отсутствіемъ обычной надписи, гласящей лишь объ уготованіи престола, и простымъ составомъ самого изображенія. Главнымъ элементомъ въ немъ является здёсь Кресть какъ Зам'єститель Сына, сидящаго на престол'є Отца и единосущнаго Ему. Отъ креста собственно и исходитъ сіяніе, распространяющееся отъ трона. Прибавленное къ нему Евангеліе обозначаеть Предвічное Слово; печать, свішивающаяся оть книги, можеть быть объясняема нам'треннымъ сближениемъ его со свиткомъ Эманувла. Голубь сидить не на книгъ, какъ во всъхъ остальныхъ памятникахъ, но соединенъ съ крестомъ. Что же касается синяго плата подъ Евангеліемъ, то мы, признаемся, не находимъ ему положительнаго объясненія и скорбе всего склонны видеть въ немъ реальную черту, заимствованную изъ действительности. Можетъ быть, и на видъ самого престола съ крестомъ повліяль уже извістный протогиць, который следуеть искать въ Герусалиме, откуда по убедительной догадкъ Кондакова перешли въ композицію этимасіи и орудія Страстей, выставлявшіяся тамъ иногда для поклоненія. Однако, по всей въроятности, спачала они соединились только съ другимъ видомъ ея, съ темъ, который развился изъ той же самой основы въ составе комнозиціи Страшнаго Суда; отсюда только впосл'єдствіе и попали они съ одновременнымъ прибавленіемъ надписи въ традиціонную въ церковной росписи композицію этимасіи.

Но какъ бы то ни было, мозаика Никейскаго храма представляеть намъ во всякомъ случай гораздо болйе древнюю ступень въ развити сюжета, чёмъ всй остальные памятники, и такимъ образомъ съ точки зрйнія иконографіи подкрипляеть хронологическія указанія надписи Навкратія, хотя и не даеть еще опредёленнаго пункта соприкосновенія съ послёднею.

Обратимся теперь къ изображеніямъ алтарной абсиды, которыя, надъемся, исполнять такое ожиданіе. Во лоть ея конхи изображена на золотомъ фонъ Богородица съ младенцемъ въ композиців, насколько намъ извъстно, совершенно исключительной между уцълъвшими памятниками византійскаго искусства (ср. табл. І). Откуда же происходить этотъ типъ? Вотъ въ чемъ заключается для насъ главный во-

просъ, къ разсмотрѣнію котораго мы сейчасъ же приступимъ, описавъ само изображеніе.

По нижнему краю конхи во всю ея ширину идеть широкая, обозначающая землю, полоса зеленаго цвёта, переходящаго постепенно снизу вверхъ отъ свътлаго тона въ болъе глубокій. Посреди ся находится переданное въ неправильной перспективъ широкое и довольно высокое подножіе съ золотою верхнею площадкою и черными ствнами, украшенными поперемънно большими четыреугольными зелеными каиеньями въ золотой оправъ и крупными жемчужинами по шести витесть въ два ряда. Высокая и стройная фигура Богородицы изображена en face стоящею на подножіи этомъ; тяжесть тыла ея поконтся на правой ногъ, поставленной вертикально; лъвая нога отставлена слегка въ сторону. Богородица одъта въ длинную темносинюю столу черноватаго тона 1), спадающую отъ пояса длинными прямыми складками, изъ подъ которой видибются ея красные царскіе башмаки, и въ нафорій одинаковаго со столою цвёта, окутывающій, кром'є головы, оба плеча, грудь и руки почти до кистей и свещивающійся съ нихъ по объимъ сторонамъ, но особенно низко спускающійся на левой сторонь, гдь золотая кайма его образуеть извилистую линію, сльдующую за тяжелыми складками матеріи. На ней висять красныя (для отличія отъ золотого фона) кисточки. Кромѣ того верхняя одежда украшена обычными на многочисленныхъ изображеніяхъ Богородицы золотыми крестиками на плечахъ и надъ челомъ. Такіе же крестики находятся, повидимому, и на вышитыхъ золотомъ поручахъ узкихъ рукавовъ столы. Б'ёлый чепецъ и платочекъ въ лёвой руке тоже извъстны, какъ обычныя принадлежности, дополняющія костюмъ Божіей Матери<sup>2</sup>). Об'єнми руками, локти которыхъ тесно прилегають къ тълу, Она держитъ Сына передъ собою противъ самой груди какъ будто для показа, придерживая Его левою рукою за коленко и положивъ другую на Его правое плечо. Младенецъ, сидящій en face, весьма небольшаго роста съ полнымъ лицомъ и кудрявыми темными волосами въ золотомъ, обведенномъ зеленымъ контуромъ пимбъ, въ которомъ выполненъ бълый крестъ съ красными контурами. Онъ благословляетъ именословно приподнятою, но не простертою десницею и держить въ шуйцѣ свитокъ. Одежда Его состоить изъ туники и мантіи золотаго

<sup>1)</sup> Этотъ тонъ и здёсь, конечно, обозначаетъ пурпуръ; ср. стр. 375 прим.

<sup>2)</sup> Относительно отибченных здёсь деталей ср. Кондакова, Виз. эм., стр. 266 сл. и Айналова и Рёдина, Кіево-Соф. Соборъ, стр. 42.

цвѣта, разрисованной красными линіями съ свѣтлосѣрыми тѣнями. Отъ исподней же одежды виденъ только нижній край подъ завернутою вверхъ каймою гиматія да широкій рукавъ на правой рукѣ. Чело Его у начала волосъ окружено золотою повязкою, а на ножки, переданныя въ раккурсѣ спереди, надѣты сандаліи.

Наименованія къ изображенію Богородицы съ Младенцемъ не приписано, что составляеть замінательный факть, чуть ли не лишенный аналогіи. За то въ верхней, еще не разсмотрѣнной нами, части конхи находится надпись, на которую невольно обращается вниманіе и которая по своему содержанію способна пролить свёть на религіозное значеніе занимающей насъ мозаичной иконы, какъ мы сміло можемъ назвать ее, следуя примеру самого изготовителя ея. Въ зенить конхи мозанкою выложень свытчий сегмент (вечилною равный приблизительно половинъ нимба Богородицы), отъ котораго внизу расходятся три луча и параллельно дугь котораго идуть три концентрическихъ зоны, пересъкаемыя этими дучами. Отдъльныя поля, на которыя разбиваются и лучи, и зоны, выполнены сёрыми и зеленоватыми тонами различной глубины, чередующимися въ такомъ порядкѣ, что свѣтлыя ноля концентрическихъ полосъ приходятся между темными частями дучей и наобороть, т. е. согласно тому же пріему, который наблюдается и въ сіяніи этимасіи (ср. стр. 377). Лучи постепенно расширяются и концы ихъ, выступающіе изъ третьей полосы, внизу и по бокамъ образаны не гладко, но какъ бы окаймлены бахрамою, образующею вогнутый край и обозначающею сіяніе. Средній дучь обнимаеть такимъ вогнутымъ концомъ какъ разъ нимбъ Богородицы. Черезъэти выступы лучей и идеть надпись вдоль нижняго края третьей полосы и параллельно ему опять таки концентрически. Поэтому можно думать, что она имбеть особенно близкое отношение къ лучамъ. Надпись PTA FLACHTE: EF FACTPOC MOY TIPO EWCOOPOY EFENNHCA СЄ (Псал. СІХ, 3. «Изъ чрева прежде денницы родихъ Тя»). Опа извъстна изъ Авонской Ерминіи, гдъ, какъ это уже отмътиль Диль, она присваивается Богу Отду въ композиціи небесной литургін и, что еще важиве для насъ, въ изображеніяхъ Пр. Троицы 1). Въ самомъ дъль при первомъ разсуждении должно стать яснымъ, что она и не можеть прилагаться ни къ кому иному, такъ какъ говорить о предепиноми рожденіи (Сына Отцомъ). И слідовательно, мы должны



<sup>1)</sup> Ср. 'Ерипусіа той ζωγράρων, 'Ev 'Aθήναι, 1885, σ. 156 § 311 и σ. 259, § 545; ср. также и § 313, изъ котораго явствуеть, что рёчь идеть о Христв.

считать здёсь лучи за символь Тріединаго Божества, такъ какъ число ихъ явно не случайно и съ намёреніемъ ограничено тремя лишь, не смотря на то, что мёста хватило бы и для большаго числа. Простой лучь и безъ того намъ извёстенъ по многочисленнымъ изображеніямъ какъ символь Всевышняго, хотя обыкновенно въ соединеніи съ десницею, которой здёсь нётъ. Но вмёсто нея указаніемъ здёсь служитъ число лучей. Подтвержденіе такому толкованію мы находимъ въ аттрибутахъ трістосфету ης, τρισσοφαής и т. п., придаваемыхъ у Отцовъ церкви Божеству 1).

Этимъ высокимъ символическимъ содержаниемъ и обусловливается вся композиція. Вмѣсто болѣе естественныхъ, но и, болѣе или менѣе, случайныхъ позъ Одигитріи или другаго какого-либо типа Божіей Матери, въ которыхъ она держитъ Младенца на одной рукѣ, здѣсь не только Она сама, но и Младенецъ изображены строго en face и въ

<sup>1)</sup> Григорій Богословъ (Migne III, 421) говорить ο Τρισσοφασίς Θεότητος όμον σέλας ισοφέριστον (ср. также и III, 1244); Евсевій Александрійскій (Migne, 427) употребляєть слова αίγλη τῆς τρισηλίου Θεότητος; Іоаннъ Дамаскинъ (Migne III, 836 и 837) называєть естество ІІр. Тронцы φύσις ή τρισσοφεγγόφωτος или τρισσοφεγγής οὐσία.

<sup>2)</sup> Πρός Κολοσσ. ΙΙ, 9 εν αυτώ κατοικεί παν το πλήρωμα τής θεότητος σωματικώς.

<sup>3)</sup> Относительно значенія формы благословенія для характеристики различныхътиповъ Христа ср. Кондакова, Виз. Эм., стр. 264 и 274 сл.

<sup>4)</sup> Этой детали мы не могли найти аналогіи нигдѣ. Фотографія не передаетъ ея, но она отмѣчена въ моихъ запискахъ.

<sup>5)</sup> Cp. Mansi, Coll. conciliorum, t. XIII, p. 377.

<sup>6)</sup> Такое обращеніе къ Богородицѣ встрѣчается въ житін св. Стефана Новаго (Migne, t. C, p. 1076), о которомъ будетъ рѣчь ниже.

симметричной взаимной композиціи. Вполит подходящей аналогіи ей, какъ мы уже замътили, найти не удалось, что само по себъ говорить уже въ пользу болъе древняго происхожденія этого образа сравнительно съ традиціонными типами позднейшаго періода византійскаго искусства. Съ другой стороны общій характеръ последняго не допускаеть мысли, чтобы Никейская мозанка могла быть единственнымъ въ своемъ родъ и въ свое время намятникомъ, созданнымъ по свободной инипіативъ ея мастера Навкратія. Итакъ, задача нашего изследованія сводится къ тому, чтобы выяснить, откуда идеть эта композиція и не представдяеть ли она намъ какой-либо извёстный намъ хотя бы по литературнымъ источникамъ образъ Божіей Матери, почитавшійся въ какойнибудь изъ святынь Константинополя или другаго города. Но прежде, чёмъ искать его между описаніями знаменитыхъ иконъ Богородицы, постараемся определеть, какое место занемаеть этоть тепь вънконографіи Божіей Матери вообще и въ сравненіи съ другими типами, съ которыми онъ соприкасается въ чисто художественномъ отношенія.

Если нашъ типъ резко отличается отъ композиціи Одигитріи, то не трудно установить его соприкосновеніе съ другимъ и притомъ самымъ древнимъ типомъ изображенія Божіей Матери, какъ царицы небесъ 1), возсёдающей на тронё и держащей передъ собою на колёняхъ Христа младенца. Всматриваясь въ Никейскую мозаику, наблюдатель вскорё замёчаетъ чувствительный недостатокъ композиціи. При всей ясности намёренія художника изобразить мать свободно на объихъ рукахъ несущею ребенка, способъ, какъ она его держить, оказывается совсёмъ не сообразнымъ съ этою цёлью, такъ какъ правая рука ея, лежащая на его плечё, вовсе тому не можетъ содёйствовать, лёвая же вмёсто того, чтобы поддерживать ребенка, только слегка придерживаеть его за колёнко и не освобождена даже отъ обыч-

<sup>1)</sup> Изъ безчисленныхъ примъровъ этого типа, которые собраны у Rohault de Fleury, La S-te Vierge II, р. 615 подъ ложнымъ названіемъ Карловингскаго типа, приводимъ лишь какъ наиболѣе важные: мозанки церкви св. Аполинарія Новаго въ Равеннѣ, св. Софін Константинопольской, базнликъ въ Паренцо и въ Тріестѣ, фрески и мозанки римскихъ церквей св. Урбана, св. Климента, S. М. іп Domnica, св. Пракседы, св. Нерея и Ахиллея, ампуллу въ Монцѣ, рельефъ поклоненія волхвовъ на амвонѣ въ Салоникахъ, аворій Берлинскаго музея и др., въ Парижѣ и въ Римѣ (Агельтруды). Къ нимъ однако слѣдуетъ прибавить еще нѣсколько (пропущенныхъ Рого де Флёри или заново открытыхъ) памятниковъ, а именно: мозанки ц. Богородицы Канакаріи на Кипрѣ, св. Софін Солунской, собора въ Мессинѣ, миніатюры Эчиіадзинскаго Евангелія, равно какъ Синайской рукописи Бесѣдъ Григорія Богослова и эмаль Хахульскаго оклада иконы Б. М.

наго въ ней платочка. Причиною столь несоотвётственнаго положенія рукъ Богородицы выдаеть поза самого младенца, изображеннаго въ сильномъ раккурст сидящимъ en face. Такъ могъ бы онъ сидеть лишь при достаточной поддержкъ на лонъ или на колъняхъ Матери. Отсюда следуеть необходимость признать всю композицію за производную отъ вышеуказаннаго типа Богородицы, сидящей на тронъ. Это подтверждается значительнымъ числомъ памятниковъ, представляющихъ ее въ такомъ типъ, въ которыхъ мы находимъ совершенно одинаковое съ разсматриваемымъ и вполнѣ естественное въ той композиціи положеніе рукъ 1) Богородицы (иногда даже съ платочкомъ въ лѣвой рукты, а въ нткоторыхъ и болте или менте сходную позу Младенца. Въ развитіи этого типа въ византійскомъ искусствъ (въ самомъ широкомъ смыслъ можно даже прослъдить то стремленіе, окончательнымъ результатомъ котораго является новый типъ, представляемый на Никейской мозанкъ. Возникновение перваго типа въ тъсной связи съ позднеантичными прототипами убъдительно доказано уже Стржиговскимъ 2), и это едва ли позволяеть видёть въ вышеуказанномъ положении рукъ Богородицы въ древнъйшихъ примърахъ какой нибудь символическій смыслъ. Эта поза и остается преобладающею всегда и удержана еще въ образъ Божіей Матери, называемомъ ή πλατυτέρα тผิง อบ่วลงผิง, въ которомъ древнъйшій типъ нашель себъ продолженіе въ позднейшемъ визаптійскомъ искусстве в). Но среди относящихся сюда памятниковъ замівчаются нерівдко и уклоненія и притомъ уже въ весьма древнихъ примърахъ. Кромъ ръдкихъ, но отчасти древнышихъ случаевь, где Богородица, возседающая на троне съ Младенцемъ, изображается въ то же время молящеюся съ распростертыми руками 4), насъ интересуютъ главнымъ образомъ тѣ памятники, въ

<sup>1)</sup> На это традиціонное положеніе рукъ Богородицы уже обратиль вниманіе Смирновъ, Виз. Врем. 97, стр. 80, гдѣ и указаны главные примѣры его между приведенными памятниками. Кромѣ памятниковъ занимающихъ насъ ниже спеціально и не отмѣченой Смирновымъ Синайской миніатюры сюда относятся Берлинскій аворій и мозаика въ Панренцо.

<sup>2)</sup> Strzygowski, Byz. Denkm. I, S. 39 ff. и 72 ff.—Смирновъ (Виз. Вр. 97, стр. 92) доказываеть, что для введенія этого типа Богородицы въ композицію поклоненія волхвовъ на ампуллахъ въ Монцѣ подала примѣръ мозаика, находившаяся на фасадѣ Виелеемской базилики. Но такъ какъ подобному размѣщенію фигуръ соотвѣтствуеть уже та же самая сцена на Солунскомъ амвонѣ V вѣка, то сама мозаика вли только воспроизводила уже готовый типъ или она была древнѣе VI вѣка и, можетъ быть, дѣйствительно принадлежала къ постройкѣ св. Елены, о которой мы не знаемъ, въ какой степени она была реставрирована Юстиніаномъ (ср. Смирнова, іb. стр. 91).

<sup>3)</sup> Такъ напр. въ храмъ св. Луки въ Фокидъ, гдъ приписано это наименование.

<sup>4)</sup> Подобное изображение встръчается уже въ катакомбъ св. Агнесы, гдъ оно,

которыхъ Она поднимаетъ Младенца объими руками, хотя бы при прежнемъ положени ихъ, до высоты груди, и какъ бы представляеть Его такимъ образомъ для поклоненія, какъ мы видимъ и въ Никев. Примъры такой разповидности тоже не особенно многочисленны, но они встричаются отчасти тоже въ монументальныхъ росписяхъ церквей. Мы можемъ указать здёсь на мозанку базилики Густа въ Тріесть 1) неопредъленнаго времени происхожденія и въ особенности на важное для насъеще въ другомъ отношении и наиболъе близкое къ Никейской мозаикъ изображение Богородицы на правой сторонъ тріумфальной арки базилики S. Nereo ed Achilleo въ Римъ (конца VIII или начала ІХ віка). Хотя Богородица здісь, повидимому, еще сидить на тронѣ 2), но вытянутость фигуры и слишкомъ высокое положеніе Младенца въ Ея рукахъ уже настолько близки къ нашей мозанкъ, что до нея отсюда остается только одинь шагь. Для этого стоило только опустить тронъ, передъ которымъ Богородица кажется скорые стоящею, чемъ сидящею на этомъ троне. Это и сделано въ Никев, где тронъ замъненъ царскимъ подножіемъ и фигуръ приданъ видъ стоящей.

Если такимъ образомъ наша композиція и примыкаєть къ довольно древнимъ представителямъ лежащаго въ основѣ ся типа, то на самостоятельное существованіе и распространенность ся въ искусствѣ извѣстнаго періода указываєть возможность сближенія ся съ другою групною памятниковъ. Типъ, не вполнѣ тождественный, но всетаки довольно сходный, встрѣчаєтся на значительномъ количествѣ

по мнѣнію де Росси, относится къ четвертому вѣку; ср. Кондакова, Виз. церкви и пам. Константинополя, стр. 98 и Strzygowski, Вуz. Denkm, I, S. 71. Другой примъръ представляетъ миніатюра Эчміадзинскаго Евангелія (Strzygowski, ib. и Taf. IV, 1). Что типъ этотъ удержался и въ позднѣйшемъ византійскомъ искусствѣ, доказываетъ, повидимому, мозаика, помѣщенная на южномъ фасадѣ св. Марка въ Венеція, хотя мы здѣсь имѣемъ лишь погрудное изображеніе Б. М. (La Bas. di S. Marco, Dettagli, t. 243); но такъ какъ Младенецъ переданъ не въ медальонѣ, а просто, то она только можетъ представлять сокращеніе сидящей фигуры.

<sup>1)</sup> Изображеніе это описано и воспроизведено у К. Наав'а въ Mitteilungen der К. К. Сеntral-Komm. IV. 1859, Таб. VI и S. 203, который считаетъ его за болье позднее произведеніе чьмъ фигуры апостоловь той же самой церкви, относимыя имъ къ VII въку. Судить о времени памятника на основаніи даннаго здъсь рисунка врядъ ли возможно, но и последній заставляетъ думать, что мозанка сделана подъ византійскимъ вліяніемъ, если не византійскимъ мастеромъ.

<sup>2)</sup> Garrucci IV, t. 284, 1 и р. 110.—Старое изображеніе у Сіатріпі, Vet. Mon. II, t. XXXVIII и р. 125, равно какъ и фотографія, не имѣютъ трона, но мѣста, гдѣ онъ долженъ былъ находиться, въ первомъ являются большею частью разрушенными. Поэтому рисовальщикъ Garrucci, по всей вѣроятности, возстановилъ его вполнѣ справедливо (хотя бы неточно, въ отношеніи стиля), руководясь какими нибудь незначительными слѣдами.

вызантійскихъ моливдовулловъ, относимыхъ Шлюмбержэ къ VI—VII въкамъ и причисляемыхъ имъ къ Влахернскому типу Богородицы <sup>1</sup>), что однако ни одною надписью на нихъ не подтверждается. Божія Матерь держить здѣсь обѣими руками передъ собою не самого Младенца, но округлый ореолъ, которымъ окружена вся фигура или только голова Его. Въ прибавленіи этого нимба или медальона нѣтъ рѣзкаго отличія, но можно здѣсь видѣть только разновидность (и отчасти сокращеніе) того же самаго типа, который мы находимъ въ Никеѣ, тѣмъ болѣе что аналогія этому представляется въ параллельномъ преобразованіи основнаго типа сидящей Богородицы, которая въ нѣкоторыхъ случаяхъ <sup>2</sup>) также изображается держащею вмѣсто самого Младенца округлый или овальный ореолъ съ Христомъ внутри.

Въ позднейшемъ искусстве не удержалось ни одного изъ двухъ типовъ, въ которыхъ Божія Матерь держить прямо предъ собою своими руками или самого Младенца, какъ въ Никев, или его медальонъ. Однако этотъ типъ напоминаеть возникшій вновь и весьма распространенный въ продолжении втораго тысячельтия образъ Богородицы Оранты съ медальономъ на груди, включающимъ въ себъ Эмануила (русское знаменіе в). Мы находимь его большею частью въ погрудномъ изображеніи, но иногда и въ полной фигурь, на монетахъ византійскихъ императоровъ, начиная съ Никифора Вотаніаты 4). Естественно думать, что была связь между старымъ и новымъ типомъ и что последній только замениль собою въ искусстве первый. Въ самомъ дъл не трудно понять происшедшее здъсь измънение композиціи, если принять въ соображеніе, что въ началь вторичнаго расцвъта византійскаго искусства, съ воцареніемъ Македонской династіи, особенное значеніе пріобрѣлъ совершенно иной типъ изображеній Богородицы въ видъ простой Оранты (безъ Христа) въ смыслъ Заступ-

<sup>1)</sup> Schlumberger, Sigillographie byz., p.p. 21, 35—89, 182, 185, 152—156, 189, 209; ср. Кондакова, ib. p. 25.

<sup>2)</sup> Сюда относятся другая миніатюра Эчміадзинскаго Евангелія (ср. Strzygowski, ib. Taf. VI, 1 и S. 72) и золотая пластинка, найденная въ южной Италіи (Garrucci, Storia III, t. 479, 4 и р. 122).

<sup>3)</sup> Подобное изображеніе Б. М. во весь ростъ встрѣчается напр. уже въ абсидѣ церкви въ Нередицахъ (ср. Покровскаго, Стѣнныя росписи, въ Трудахъ VII археол. съѣзда, т. І, табл. 1), а погрудное изображеніе уже въ Кахріе-джами (ср. Кондакова, Виз. церкви и пам. Константинополя, стр. 181). Русскія иконы, слѣдующія этому изводу, приведены у Кондакова, іb. стр. 23.

<sup>4)</sup> Sabatier, Monnaies byz., pl. LII, 42; ср. И. И. Толстаго, Зап. Имп. Русск. Арх. Общ. т. III, стр. 13 сл.

ницы. Свидътельство объ этомъ патріарха Фотія (Codinus, р. 199 В) въ его описаніи Новой церкви, сооруженной Василіемъ I въ императорскомъ дворцъ, подтверждается и уцълъвшими памятниками конца Македонской эпохи 1).

Вліяніемъ новаго, вошедшаго въ употребленіе типа на типъ сохранившійся намъ въ Никеѣ, особенно на моливдовуллахъ, и объясняется вполнѣ удовлетворительно происхожденіе позднѣйшаго извода, соотвѣтствующаго такъ называемому Знаменію. Такое сліяніе является весьма вѣроятнымъ послѣдствіемъ вполнѣ понятнаго желанія соединить въ одномъ образѣ обѣ стороны, до тѣхъ поръ находившія свое символическое выраженіе въ различныхъ типахъ 3). Всего яснѣе отражается это развитіе въ послѣдовательности различныхъ типовъ на монетахъ, между которыми мы находимъ еще въ погрудномъ изображеніи и тотъ типъ, который насъ занимаеть главнымъ образомъ 3).

Пора однако обратиться въ нашемъ изследовании и къ письменнымъ



<sup>1)</sup> Мозанческія изображенія въ Кіевѣ и въ Гелатскомъ мон. на Кавказѣ (ср. Айналова и Рѣдина, Кіево-Софійскій соб. стр. 88 сл. и Покровскаго, Очерки пам. правосл. иконогр. стр. 245), въ особенности же мозанка абсиды церкви Νία Μονή на Хіосѣ, возникшей вслѣдствіе личной иниціативы имп. Коистантина Мономаха; ср. Strzygowski, Byz. Z. 1896, S. 140 ff. Ими и устраняются сомиѣнія Стржиговскаго (Rōm. Quartalschr. 1893, S. 9) въ томъ, что въ Новой Церкви Василія I Богородица была изображена безъ медальома Христа на груди.

<sup>2)</sup> Возникновенію типа стоящей Оранты съ медальономъ Эмануніа на груди мы могли бы искать еще другое объясненіе. Особенно близка мысль, что онъ могь сложиться путемъ преобразованія древняго извода сидящей Оранты съ младенцемъ на кольняхъ. Однако въ византійскомъ искусствъ до сихъ поръ не найдено примъра подобному сокращенію фигуры Младенца при Богородицъ, сидящей и молящейся съ воздітыми руками, хотя есть примъры отділенія цілой фигуры его отъ матери посредствомъ мандорлы. Во всіхъ же случаяхъ, гді сидящая Б. М. ммітеть перель собою одинъ лишь медальонъ Христа, она держить его обізим руками. Сюда относятся въ особенности нісколько изображеній на монетахъ, которыя принадлежать довольно позднему періоду, почему въ этомъ только можно видіть явленіе, параледьное (но не предшествующее) сокращенію фигуры Младенца пря стоящей Орантів. Если же въ позднійшихъ памятникахъ, можеть быть, и встрічается сидящая Оранта съ медальономъ младенца на грудя, то въ этомъ должно видіть уже результать второстепеннаго развитія; ср. гр. И. И. Толстого, Зап. Имп. Арх. Общ. ІІІ, стр. 13 (по поводу монеты Константива Мономаха).

<sup>3)</sup> Sabatier, ib. pl. XLVII и LI сл.; въ общемъ ср. для матеріала приведенную статью И. И. Толстого, съ выводами котораго я однако не могу вполив согласиться. Если Толстой на всёхъ монетахъ видитъ только повтореніе одного и того же условнаго типа Богородицы, то всетаки, какъ онъ самъ замічаеть, въ этотъ типъ вносились въ теченіе времени разныя иконографическія особенности, что объясняются лишь твиъ, что на него оказывали вліяніе заново возникавшіе иконографическіе изводы образа Божіей Матери.

свидетельствамъ. Въ Константинополе действительно существовалъ, суля по историческимъ источникамъ, одинъ высоко чтимый образъ Богородицы, ставшій знаменитымъ еще до иконоборческой эпохи и вътеченім ея, описаніе котораго зам'вчательно подходить къ разсматриваемой нами композиціи. Это-та икона, находившаяся во Влахернскомъ храмѣ, передъ которою еженедѣльно въ пятницу при ночномъ богослуженін совершалось чудо паденія безъ человіческаго содійствія занавъсы, закрывавшей икону. Объ этомъ чудъ повъствують Анна Комнина и одна средневъковая латинская поэма 1). Очевидно, тотъ же самый образъ и оказалъ побъдоносную помощь императору Ираклію въ походъ его противъ Персовъ, какъ намъ передаетъ о томъ четверостишіе Георгія Писиды 2). Во время иконоборства образъ быль спасенъ отъ поруганія, замышленнаго Константиномъ Копронимомъ, и только при Романъ Аргиръ былъ обрътенъ вновь чудесно уцълъвшимъ 3). Сколько ни кратки эти указанія, однако всь они согласны между собою въ одномъ важномъ пунктъ, именно въ томъ, что на этой иконъ Богородица держала Сына на рукахъ или собственно на лонъ (φέρουσα έν άγκάλαις τον Υίον και Θεόν), что совершенно соотвътствуеть композицін Никейской мозанки и моливдовулловъ. Имбется еще одно болье подробное свидътельство, прибавляющее не малую долю въроятности отождествленію этого типа съ тыпь, къ которому принадлежала Влахернская икона. Оно заключается въ Житіи св. Стефана Новаго; на последнее, на ряду съ другими выше приведенными свидетельствами, указаль Кондаковь 1) въ разборе вопроса о Влахернской Божіей Матери. Въ этомъ житіи разсказано, какъ мать святого молилась въ храмъ передъ иконою, чтобы Богородица сподобила ее родить сына, и какъ, заснувъ во время ночного бденія, она имела сновидение, будто Божія Матерь сошла къ ней въ томъ видь, въ которомъ она была изображена на иконь, и, прикоснувшись ногою къ ея чреву, объщала исполнение ея просьбы. Эготъ разсказъ не только повторяеть выше приведенное описаніе образа, но и

<sup>1)</sup> Anna Comn. Alexias, l. XIII, p. 376 В. и Du Cange, Constantinopolis christ. l. IV, p. 84 («natum gestat virginis iconia»).

<sup>2)</sup> Georgius Pisida y Migne, Patrol. gr. t. XCII, p. 1738:

ή γὰρ φέρουσα τὸν Θεὸν ἐν ἀγκάλαις φορεῖ τοιοῦτον εἰς τὸ τοῦ τόπου σέβας.

<sup>3)</sup> Ср. Кондакова, ib., стр. 19, который ссылается на Кодина, но къ сожалѣнію не указываетъ мѣста (котораго я и не могъ найти).

<sup>4)</sup> Vita S. Steph. Novi y Migne, Patrol. gr. C, p. 1069 сл.; ср. Кондакова, ib. стр. 20.

позволяеть, какъ замѣтиль уже Кондаковъ, установить еще другой факть, что Богородица на иконѣ изображена была во весь рость. Это явствуеть изъ того, что мать, родивши сына, приходить благодарить Богородицу и при этомъ подносить ребенка къ Ея ногамъ. Остается, пожалуй, единственное сомнѣніе въ томъ, была ли представлена на иконѣ Богородица стоя или возсѣдающею на престолѣ.

Безусловно гораздо в рояти в первое: Божія Матерь является въ сновид в прижущейся въ томъ самомъ вид в, въ какомъ была изображена на икон в. Въ противномъ же случа в, какъ можно было бы ожидать, въ разсказ в было бы отм в чено, что Она встала съ трона, а не говорилось бы просто, что Божія Матерь сошла съ иконы и приблизилась къ молящейся. Но такъ какъ всетаки не вполн в исключена и другая возможность, что икона принадлежала къ древн в шину сидящей царицы небесъ, то въ этомъ разсказ в житія нельзя вид ть р в шительнаго аргумента.

Однако вопросъ по нашему митнію ртшается при помощи памятниковъ въ пользу принадлежности Влахернской иконы къ одному и тому же типу съ Никейскою мозанкою, какъ выразимся мы ради осторожности. Насъ нисколько не смущаеть то обстоятельство, что на монетахъ Константина Мономаха къ изображенію простой Оранты прилагается надпись ή Βλαγερνήτισσα. Напротивъ того это намъ и служить наилучшимъ доказательствомъ нашего взгляда. Иконографическое развитіе, какъ оно представляется намъ въ хронологической последовательности типовъ и какъ оно было изложено выше, ведеть къ возникновенію такъ называемаго знаменія изъ сліянія именно техъ обоихъ типовъ, которые мы имбемъ основание называть Влахернскими: одинъ по соотвътственности его съ описаніями древней Влахернской иконы, другой по свидътельству монеты Константина Мономаха. Предположеніе, что въ продолженіе царствованія македонской династін вмісто древняго образа, къ тому же по преданію потеряннаго, во Влахернскомъ храмѣ занялъ первое мѣсто господствующій типъ этой эпохи, имфетъ полную вфроятность и объясняетъ все остальное, такъ какъ древибйшій изводъ врядъ ли быль вытёснень имъ вполить, но, въроятно, сохранился на второстепенныхъ мъстахъ. Извъстіе объ открытіи старой иконы при Романѣ Аргирѣ, быть можеть, даже свидътельствуетъ о томъ, что старый типъ временно опять пріобръль свои прежнія права, пока не соединили его съ привычнымъ типомъ Оранты въ совершенно новую схему «Знаменія». Тогда дъйствительно можно прилагать названіе Влахернскаго и къ последнему, какъ это до сихъ поръ делалось безъ достаточныхъ основаній. Этотъ типъ изображаєть Богородицу стоящею, чёмъ и подтверждаєтся, что уже древнейшій Влахернскій типъ быль таковъ же и, следовательно, тождественъ (или только немного различенъ) съ мозаическою иконою въ Никев. Мы не утверждаемъ, что она—точная копія знаменитаго образа, но едва ли теперь можеть быть сомнёніе въ принадлежности ея къ тому же самому основному типу, какъ и этотъ.

Для подкръпленія этого вывода можеть служить и то обстоятельство, что композиція нашей мозаики, помимо передачи внішних особенностей Влахерискаго образа, соответствуеть и его догматическому содержанію. Изъ разсказа житія Стефана Новаго видно, что и на знаменитой иконт Божія Матерь являлась преимущественно въ качествъ Вогородицы, какъ на то указываетъ просьба и вся молитва матери святого. Сообразно съ этимъ и въ искусствъ стремленіе къ выработкъ изъ основного типа царицы небесъ новаго особеннаго извода, какъ мы это видъли, было направлено къ тому, чтобы яснъе выразить въ образѣ Божіей Матери понятіе о Богородицѣ, представляющей Рожденнаго Ею міру для поклоненія. Особенно ярко это выступаетъ въ памятникъ, приближающемся въ сильнъйшей степени къ Никейской мозанкь: въ изображеніи тріумфальной арки церкви S. Nereo ed Achilleo въ Римѣ (на правой сторонѣ), гдѣ эта композиція сопоставлена со сценою Благовъщенія (на лъвой сторонь арки), при чемъ къ фигуръ Богородицы на тронъ, держащей младенца въ рукахъ, прибавленъ ангелъ съ жестомъ адораціи или глубокаго удивленія. Изслідователи видёли въ этомъ по справедливости прославление материнства Богородицы какъ исполненія даннаго ей въ Благов'єщеніи объщанія 1). Весьма зам'єчательно поэтому, что мы находимъ зд'єсь именно тотъ варіантъ древняго типа сидящей Богородицы, отъ котораго произведенъ представленный въ Никей изводъ ея образа. Что и въ нашей мозаикъ подчеркнута та же самая сторона естества ея 2), въ

<sup>1)</sup> Garrucci, Storia etc. IV, p. 110; Ciampini, Vetera Mon. II, p. 125; Clausse, Basiliques et Mos. chrét. I, p. 241.

<sup>2)</sup> Но какъ ни сильно отивчена эта сторона въ изображени Б. М. Никейскаго храма, все же она, благодаря традиціонному распредёленію росписи на сводё вимы, въ то же время является и царицею небесъ, окруженною почетною стражею ангеловъ, соотвётственно древней композиціи, въ которой возсёдающая на тронё Богородица соединена съ двумя или четырымя фигурами ихъ; ср. примёры, число которыхъ можно еще значительно увеличить, у Рёдина, Моз. Равеннск. церквей, стр. 85.

этомъ мы уже убъдились при разсмотръніи изображенія и сопровождающей его надписи (ср. стр. 390 сл.).

Относительно образа Влахернской Божіей Матери выводы, савланные выше, сходятся съ общимъ положениемъ, выставленнымъ Кондаковымъ, что для этого образа невозможно установить такой-же издавна традиціонный типъ, какой представляеть, напримъръ, Одигитрія. Но, не смотря на это, мы не можемъ согласиться съ Кондаковымъ и съгр. Толстымъ вътомъ, что типъ, обозначаемый на монетахъ Влахернскимъ, т. е. типъ простой Оранты (безъ медальона Христа), не имъеть никакого спеціальнаго отношенія къ иконографіи Влахернской Богородицы 1). Для насъ кажется вполнъ совмъстимымъ съ только что приведенною общею тезою предположение объ его временномъ значения канъ первенствующаго образа Влахернской Божіей Матери (хат' е 20γην), занявшаго мъсто другого болъе древняго и впослъдствіе въ свою очередь уступившаго его другому новому, при чемъ не исключается и возможность одновременнаго существованія ніскольких различныхъ типовъ разныхъ иконъ ея; это напротивъ даже довольно въроятно, какъ предполагаетъ и самъ Кондаковъ<sup>2</sup>). Но съ другой стороны это нисколько не говорить и противъ постепеннаго развитія одного типа

<sup>1)</sup> Оба ученых пытаются доказать различнымъ путемъ, что свидътельству вышеозначенной надписи не слъдуетъ придавать ръшительнаго значенія. Кондаковъ
совершенно убъдительно различаетъ три иконы, одновременно находившіяся въ
храмъ при Константинъ Порфирородномъ. Онъ считаетъ возможнымъ и даже въроятнымъ, что одна изъ нихъ, именно та, изъ рукъ которой текла вода, изображала
Богородицу въ видъ Оранты. Но въ этомъ онъ видитъ лишь случайное совпаденіе
этого образа съ типомъ, общераспространеннымъ въ періодъ Македонской династіи.
Этому изводу и мы приписываемъ только временное, но всетаки болье важное значеніе въ развитіи иконописнаго типа Влахернской Божіей Матери. Еще сильнье
однако нашъ взглядъ расходится съ теоріею гр. Толстого, предполагающаго, что
на монетахъ Константина Мономаха вовсе не воспроизведенъ какой нибудь опредъленный образъ Богородицы, но что надпись указываетъ только на святыню, «къ
коей обращено молитвенное воззваніе (Θ. βοήθει) на оборотной сторонь». Трудно
было бы понять, если бы при такомъ обращеніи изображеніе не соотвътствовало
иконь, чтимой въ этой же самой святынь.

<sup>2)</sup> Въ самомъ дѣлѣ во Влахернскомъ храмѣ должно предполагать еще другой образъ молящейся Божіей Матери, обращенный въ профиль съ воздѣтыми руками. Доказательствомъ тому служать не только моливдовуллы самой церкви, на которыхъ мы находимъ этотъ типъ (ср. Кондакова, іб. стр. 26), но в одинъ весьма замѣчательный памятникъ; указаніемъ на него я обязанъ Я. И. Смирнову. Это — эмалевое изображеніе на ковчегѣ, принадлежащемъ ризницѣ церкви города Мастрихта, на которомъ рядомъ съ соотвѣтственнымъ изображеніемъ Богородицы можно прочесть хотя бы не безъ труда (неполную) надпись ἡ Вλахερνήτισσα; ср. Fr. Bock et M. Willemsen, Antiquités sacrées de S. Servais et de Notre-Dame à Maestricht, 1873, р. 280 (съ рис.).

изъ другого и, следовательно, мы можемъ примириться съ предположеніемъ объ измінчивости образа Влахернской Божіей Матери. Поэтому мы не можемъ согласиться ни со взглядомъ Кондакова 1), склоннаго видеть первенствующій изводь его въ Знаменіи, котораго онъ, впрочемъ, не отличаетъ отъ образа сидящей Богородицы Оранты съ Младенцемъ на кольняхъ, ни Стржиговскаго з), который думаеть, что древній Влахернскій типъ вообще совпадаль съ типомъ Знаменія. Въ высшей степени, чемъ здесь, описанію литературныхъ источниковъ, какъ самому надежному критерію въ вопрось о старомъ Влахернскомъ типъ, соотвътствуетъ композиція Никейской мозанки и приближающихся къ ней моливдовулловъ, почему мы и признаемъ безъ колебанія этотъ типъ за истинный древне-Влахернскій, хотя и не безъ оговорки. Мы не относимъ его къ Влахериской иконъ исключительно, такъ какъ этому противоръчить надпись ή Κυριώτισσα одного моливдовулла<sup>8</sup>), но считаемъ его болье общимъ типомъ древивищей эпохи, подобно тому какъ во время Македонской династіи распространенъ былъ типъ Богородицы Оранты. Для нашего же памятника достаточно установить принадлежность его къ столь древнему типу, одна изъ наиболъе знаменитыхъ иконъ котораго, т. е. Влахериская, нспытала на себъ ярость иконоборства. Воспроизводить ли Никейская мозаика именно эту икону или нътъ, но во всякомъ случат оттуда идеть ея иконографическая традиція.

Результать нашего изследованія находится въ полномъ согласіи

<sup>1)</sup> Если же Кондаковъ (ib. стр. 28) адъсь и признаетъ этотъ типъ наиболъе удовлетворяющимъ всъмъ даннымъ, то всетаки онъ не относитъ его исключительно мли преимущественно къ Влахернской иконъ, но также и къ Богорорицъ святого источника. Однако ръзной камень, свидътельствующій о принадлежности его
къ послъдней прибавленіемъ купели, въ которой стоитъ Б. М., явно поздивищаго
происхожденія и слъдовательно дозноляетъ сдълать заключеніе, что выработанный
для Влахернскаго образа изводъ только впослъдствіе былъ примъненъ ко второй
святынъ и при этомъ опять таки нъсколько преобразованъ.

<sup>2)</sup> Strzygowski, Röm. Quartalschr. 1893 I, S. 9 и Вуz. Denkmäler I, S. 64 и 73. — На основаній невёрнаго изображенія Sabatier онъ относить сюда и монету Конст. Мономаха, принимая узель пояса Богородицы за кресть, обозначающій въсокращенномъ видё Христа младенца. Помимо того Стржиговскій ошибается относительно Никейскаго изображенія, которое у него приведено между примёрами типа (сидящей) «царицы небесь»; ср. Вуz. Denkm. I, S. 65.

<sup>3)</sup> Schlumberger, Sigillogr. byz. p. 158; ср. Кондакова, ib. стр. 26. — То же самое навменованіе приписано къ изображенію Б. М., держащей на рукахъ Христа младенца, «въ миніатюрѣ» одной рукописи ХІ в. въ Венеція; ср. Рѣдина въ Ж. М. Н. П. 1891, декабрь, стр. 314. Что послѣднее дѣйствительно соотвѣтствуетъ типу печати, т. е. что Б. М. обѣии руками держитъ здѣсь сына прямо передъ собою, подтверждаетъ миѣ А. Газеловъ, сдѣлавшій набросокъ этой композиція.

съ выводомъ о глубокой древности мозаикъ алтаря, полученнымъ нами при разсмотрѣніи этимасіи, но въ то же время гораздо опредѣленнѣе подтверждаетъ хронологическія указанія надписи Навкратія. И въ самомъ дѣлѣ эпоха прекращенія иконоборства является весьма соотвѣтственнымъ временемъ для происхожденія этихъ изображеній съ ихъ богатою и необычайною символикою. Для насъ ихъ существенное значеніе состоитъ именно въ томъ, что они представляютъ возстановленіе иконографическихъ схемъ доиконоборческаго періода. Это самое обстоятельство, особенно въ отношеніи изображенія Богородицы, даетъ основаніе думать, что воспроизведеніе стараго типа являлось болѣе своевременнымъ вскорѣ послѣ тѣхъ событій, въ которыхъ онъ игралъ роль, т. е. въ концѣ VIII вѣка, чѣмъ полувѣкомъ позднѣе въ пору окончательнаго возстановленія иконопочитанія около половины ІХ столѣтія.

Въ вопрост о времени изготовленія мозаикъ нельзя далте обойти молчаніемъ одну сторону этой росписи, на которую нами еще совствы не обращено вниманія. Мы до сихъ поръ умалчивали о художественномъ исполненіи мозаикъ, не смотря на то, что оно представляеть величайшій интересъ для насъ, потому что сужденіе съ этой точки зртнія наиболте субъективно. Вмісто того чтобы доказать что нибудь такими аргументами, мы предпочли искать отвіть на вопросъ: каковъ былъ стиль той эпохи, къ которой мы принуждены отнести изображенія по болте объективнымъ критеріямъ, и какова была техника мозаикъ того времени. Однако же для повірки нашихъ прежнихъ заключеній и съ этой стороны мы должны требовать, чтобы стиль и техника хронологически болте или менте согласовались съ памятниками предшествующаго и посл'єдующаго періодовъ.

Въ чисто художественной области техника доставляетъ намъ наиболъе положительные критеріи. Хотя мы еще далеки отъ пониманія послъдовательнаго развитія мозанческой техники въ византійскомъ искусствъ, но тъмъ не менъе, особенно въ послъднее десятильтіе, въ этомъ отношеніи сдълано не мало отдъльныхъ наблюденій 1), которыя иногда даже могутъ служить основаніемъ для хронологическихъ заключеній. И въ Никет обращено было надлежащее вниманіе на эту сторону памятника и, благодаря предварительной промывкъ мозанкъ, удалось

<sup>1)</sup> Ср. для ранневизантійской эпохи Я. Смирнова въ Виз. Врем. 1897, стр. 38, 62 и 87 сл., для поздивищаго періода G. Millet въ Έρημερ:ς άρχαιολ. 1894, σ. 155 сл.

установить довольно любопытные факты. Общій характеръ мозаической работы здёсь весьма тщательный. Не только въ лицахъ кубики очень небольшихъ размъровъ, но и золотой фонъ составленъ изъ кубиковъ немного большей величины и меньшихъ чемъ те, которые употреблены въ остальныхъ частяхъ фигуръ. Колорить довольно простой. Комбинація разноцвітных тоновь наблюдается только между зеленымъ и темносинимъ (въ перьяхъ ангеловъ). Замъчательную особенность составляеть выше отмъченное (ср. стр. 377) употребленіе зеленоватыхъ тоновъ (вмѣсто синеватыхъ позднѣйшаго искусства) совмъстно съ сърыми для изображенія лучей или небесныхъ зонъ. Нимбы - золотые съ красными, черными и зелеными контурами. Но главнаго вниманія заслуживаеть инкарнація. Для нея черный контуръ применяется лишь изредка Руки и босыя ноги (младенца) обведены почти исключительно красными линіями, между тымъ какъ въ лицахъ только въ губы вставлены красные кубики. Самый проръзъ рта, а также и брови и тень надъ подбородкомъ, равно какъ и одна сторона носа, обрисованы чернымъ контуромъ, другая же сторона и конецъ его, повидимому, - темнострымъ вместо краснаго, употребительнаго здёсь въ византійскомъ искусстве второго тысячелетія. Въ очертаніи лица и шен черный контуръ, большею частью, зам'вненъ весьма оригинальнымъ пріемомъ, который вообще играетъ самую важную роль въ моделлировки лицъ. Пріемъ этотъ состоитъ въ обозначеній всёхъ частей, освёщенныхъ рефлексами, и въ особенности всьхъ округлостей свътложелтыми кубиками, мъстами даже въ нъсколько рядовъ. Ими обведена сплошь одна сторона лица и шеи и отчасти лишь другая; они замічаются около глазь, а также и у подбородка и на шеб; сверхътого одна или несколько желтыхълиній идутъ вдоль носа къ углу рта (напр. у Богородицы на правой сторонъ лица), или отсюда къ подбородку. Тотъ же самый желтый цвъть служить для передачи русыхъ волосъ, какъ это ясно наблюдается у ангела съ надписью Киріотить, заполняя промежутки между темными ливіями рисунка. Настоящіе блики, т. е. непосредственно осв'єщенныя части, какъ напр. хребетъ носа и поверхность лба, переданы отличнымъ отъ этихъ желтыхъ рефлексовъ бёлымъ или свётлосёрымъ тономъ. Кромъ того въ лицахъ (и рукахъ) употреблены еще сърые кубики, составляющіе даже теперь преобладающій тонъ всёхъ поверхностей, хотя они, въроятно, въ дъйствительности отчасти розоватаго цвъта и посъръли лишь вслъдствіе загрязненія; но ясно розовый тонъ наблюдается только на щекахъ (особенно у ангела съ надписью Έξουσίαι).

Такимъ образомъ техника Никейскихъ мозаикъ значительно отличается отъ позднейшей; напротивъ того она вышеуказаннымъ пріемомъ передачи рефлексовъ желтымъ тономъ замёчательно сходится съ однимъ изъ древнейшихъ византійскихъ памятниковъ, до сихъ поръ еще представляющимъ много сомненій относительно времени его: съ мозаической росписью храма св. Георгія въ Солуни, где лица юныхъ святыхъ обрисованы такими же желтыми рефлексами 1). Не смотря на несомненное большое хронологическое разстояніе между Никейской и Солунской мозаиками, въ этомъ можно видёть доказательство сохраненія въ первой техническаго пріема древневизантійской традиціи. Если мы придемъ къ согласному съ этимъ результату и въ стилистической оцёнке изображеній, то это можеть послужить намъ объективнымъ подтвержденіемъ нашихъ выводовъ.

Въ фигурахъ ангеловъ уже Дилемъ были отмѣчены твердая и свободная постановка и хорошія пропорціи, которыя на нашей таблицѣ представляются даже скорѣе сокращенными, чѣмъ удлиненными противъ природы. Этой спокойной граціи не лишены и положеніе и движенія рукъ и пальцевъ. Гораздо менѣе удовлетворительны лица, въ которыхъ мало свѣжести, но съ другой стороны ихъ рисунокъ служить лучшимъ критеріемъ для сравненія съ другими памятниками. Противъ сближенія ихъ Дилемъ съ типами XI вѣка по справедливости возражали уже и другіе ученые <sup>2</sup>). Въ эту эпоху ангелы имѣютъ очень полный типъ лица съ широкими щеками <sup>3</sup>). Но столь же далеки Никейскія изображенія со своими изнѣженными продолговатыми личиками и отъ античнаго идеальнаго типа. По продолговатому овалу лица имъ можно найти одну, хотя, по моему мнѣнію, и не очень близкую, аналогію въ ликѣ ангела на мозаикѣ перкви въ Канакаріи на Кипрѣ <sup>4</sup>). Въ общемъ же и особенно нѣжнымъ выраженіемъ они намъ гораздо

<sup>1)</sup> Ср. Смирнова ів. стр. 62; на основаніи собственнаго наблюденія на мість я должень только замітить, что желтоватыя полссы и здісь врядь ли обозначають тіни, а именно рефлексь.

<sup>2)</sup> Смирновъ ib. стр. 87, прим. 1; Strzygowski, Archaol. Ehrengabe zu de Rossis 70. Geb. Т. 1892, S. 898.

<sup>8)</sup> Такъ, напр., въ Кіевъ (ср. Айналова и Ръдина, Кіево-Соф. Соборъ, стр. 32) и въ храмъ монастыря Νέα Μονή на Хіосъ, гдъ я нашелъ совершенно сходный типъ архангеловъ, изображенныхъ въ боковыхъ абсидахъ.

<sup>4)</sup> Ср. Смирнова, ibidem; снимокъ его не позволяетъ намъ судить рѣшительно о степени сходства.

ближе напоминають фигуры архангеловь, правда, сильно возобновленныя, на мозаикѣ VII вѣка тріумфальной арки (внизу) церкви святого Аполлинарія во Флотѣ. Ликъ Михаила, — по которому тутъ единственно можно судить, такъ какъ изображеніе Гавріила почти всецьло реставрировано краскою 1), —уже обличаеть эту преувеличенную нѣжность юнаго (хотя болѣе округлаго чѣмъ въ Никеѣ) лица. Постановка и осанка обоихъ архангеловъ почти вполнѣ соотвѣтствуетъ позѣ нашихъ ангеловъ. Облаченіе же у тѣхъ и другихъ — различное и поэтому не дозволяетъ сравненія. Въ Никеѣ трактовка платья все еще довольно живая; нѣкоторая жесткость обнаруживается только въ прямыхъ складкахъ поднятаго конца лорона.

Болье опредъленный типъ представляеть Богородица въ мозаикъ абсиды. Ея фигура отличается, хотя и еще не обезображена, значительною удлиненностью, впечатльніе которой еще усиливается узостью плечъ и короткостью рукъ. Всему этому едва ли можно найти аналогію въ XI въкъ; напротивъ, тогда Богородица представляется обыкновенно въ болъе матрональномъ типъ. Въ памятникахъ же Х века фигура ея бываеть весьма стройною, но более пропорціональною и граціозною 3). Ближе всего подходять къ Никейской мозанкъ именно по рызкой непропорціональности фигуры изображенія Божіей Матери на Римскихъ мозанкахъ VIII-IX века, какъ напр. въ церкви S. Nereo ed Achilleo, хотя онъ остаются еще несравненно ниже ея. Начала же, изъ которыхъ развивался этоть типъ въ византійскомъ искусствъ, можно указать гораздо ранъе и опять въ Равеннъ. Мозаическое изображение Богородицы, возседающей на престоле и окруженной почетною стражею четырехъ ангеловъ, въ церкви Аполлинарія Новаго въ Равенив второй половины VI века обнаруживаеть уже довольно сходное построение фигуры, въ замътной степени выти-

<sup>1)</sup> По замѣткѣ Добберта, лицо и большая часть фигуры Гаврінла реставрированы краскою; ср. Dobbert, Repertorium f. Kunstwiss. 1898, S. 43. Добберть сомнѣвается даже въ древнемъ происхожденіи головки Михаила, но послѣдняя, вѣроятно, произвела на него впечатлѣніе современной работы именно своимъ мягкимъ характеромъ. За ея подлинность однако говорять теперь лики ангеловъ въ Никеѣ. Впрочемъ, и Рѣдинъ (Моз. Рав. ц., стр. 183 сл.) не находить въ ней ничего подозрительнаго.

<sup>2)</sup> Ср. Кондакова, Виз. эмали Звенигородскаго, стр. 266; примъры X в. представляютъ эмали двухъ окладовъ ризницы св. Марка, см. Pasini, Il Tesoro di S. Marco, t. IX—XI.—Къ тому же самому стольтію принадлежатъ, по всей въроятности, и мозаическій образъ Б. М. въ капелль св. Петра Хризолога въ Равеннъ (Ръдинъ, ibidem, стр. 178 сл.) и миніатюра Синайскаго Ев. № 204, f 1 в; ср. Кондакова, Путешествіе на Синай, стр. 129 сл. (Альбомъ № 33). Въ послъдней Богородица изображена не въ позъ Оранты, но тоже безъ Младенца.

нутой, хотя и болье пропорціональной. Сходство между Никейскою и Равеннскою мозанками сказывается также и въ чертахъ лица маленькой головки, посаженной на длинной шет. Мы имтемъ передъ собою въ Нике в тотъ же самый, охарактеризованный Рединымъ по поводу изображенія въ церкви св. Аполлинарія 1) восточный типъ, изв'єстный намъ уже въ Сирійскихъ памятникахъ: худощавый оваль лица, густыя, черныя широкія брови и черные глаза, длинный, тонкій носъ и маленькій роть съ полною нижнею губою. Сравниваемыя изображенія далье сближаются между собою по характеру драпировки, складки которой мелки и многочисленны въ мафоріи (въ Нике притомъ они некрасиво накопляются и стягиваются на плечахъ, чего нътъ въ Равеннъ), въ столъ же они въ обоихъ случаяхъ ровны и просты (особенно въ Никећ), хотя вследствіе различія позы они и расположены различнымъ образомъ. Не смотря на нѣкоторую жесткость трактовка платья однако и здесь показываеть правильное наблюдение натуры, но за то лишена всякой идеализаціи, присущей ему въ значительной мфрф въ X и XI столфтіяхъ.

Еще больше свъжаго пониманія природы обличаеть фигура и лицо Христа-Младенца. Если онъ по малому росту, который ему приданъ, и по всей позъ вполнъ соотвътствуетъ типу Римскихъ мозанкъ. въ родъ изображенія на тріумфальной аркъ въ церкви S. Nereo ed Achilleo, то съ другой стороны онъ далекъ отъ уродливости последняго. Это истинно дътское полное и округлое личико, которое въ фотографіи выглядить слишкомъ угрюмо. Оно болье младенческаго выраженія, чёмъ въ позднейшихъ памятникахъ, которые удерживають дітскій типь. Но въ общемь ликь Христа ближе къ посліднимъ, чъмъ къ памятникамъ древневизантійскаго періода. Согласно съ этимъ ему уже и присвоена здёсь обычная впоследствіе золотая одежда. Въ то же время и въ немъ, какъ въ Богородицъ, ясно выраженъ восточный типъ 2), для котораго характерны сросшіяся на переносьт черныя брови. Поэтому интересно, что та же самая поза придается Христу-Младенцу на кольняхъ Божіей Матери и въ Сирій-СКИХЪ ПАМЯТИНКАХЪ<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Рѣдинъ, ibidem, стр. 87.

<sup>2)</sup> Ср. Кондакова, Ист. виз. иск., стр. 143, который отмъчаетъ эту особенность какъ карактерную черту этнографическаго типа византійской аристократіи, обнаруживающую въ ней примъсь восточной крови.

<sup>3)</sup> Онъ сидить точно также при вполив естественных условіяхь въ Софійской миніатюрів Эчм. Ев.; ср. Strzygowski, Byz. Denkm. I, T. VI, 1.

Въ стилъ мозаикъ алтаря. Никейскаго храма, какъ слъдуетъ изъ всего вышесказаннаго, не утрачена еще всякая красота и еще менъе натурализмъ, хотя въ нихъ и ощущается уже извъстная сухость. Мы видимъ въ нихъ продолженіе древневизантійской традиціи, съ которою онъ, какъ мы изложили, соприкасаются не въ одномъ отношеніи, но продолженіе періода неблагопріятнаго для монументальной живописи иконоборства.

Упадокъ въ этой области наблюдается, впрочемъ, уже во второй половинъ VI и еще гораздо сильнъе въ VII столътіи 1), хотя отдъльныя произведенія этой эпохи не лишены еще высокаго достоинства даже въ Италіи. Самыя же мозанки Никейскаго храма доказывають намъ, что византійскій образець Римскихъ мозаикъ VIII—ІХ вѣковъ, который мы можемъ усмотръть въ нихъ, все еще въ значительной мъръ превосходить западныя копіи. Врядъ ли византійское искусство вообще достигло той не натуральной удлиненности, до которой вытянуты фигуры во многихъ памятникахъ Рима. Но чрезмърная стройность фигуръ-явленіе совсёмъ не такое позднее, какъ часто предполагають; она возникаеть по крайней мёрё уже въ исходе VI вёка 2) и, очевидно, развивается въ зависимости отъ тъсной связи, въ которую декоративная живопись входить съ архитектурою, и подъ воздействіемъ последней. Совершенно параллельное развитіе можно указать въ готическомъ стиль запада, гдв однако ему подвергалась преимущественно скульптура. Напрасно поэтому Диль на этомъ лишь основаніи относиль мозанки алтаря Никейской церкви къ XI вѣку. Если для Х віка, судя по однимъ памятникамъ художественной промышленности этого стольтія, дъйствительно должно предполагать болье изящный ношибъ монументальной живописи, то отсюда еще не следуетъ, что Никейскія алтарныя мозанки непременно должны быть

<sup>1)</sup> Онъ появляется уже въ изображеніяхъ возсёдающихъ на престолё и окруженныхъ четырыя ангелами Христа и Богородицы въ церкви св. Аполливарія Новаго, которыя, какъ и всю нижнюю полосу мозаики, изображающую процессіи святыхъ, я согласно съ Доббертомъ и прежними изслёдователями считаю за произведеніе временъ Аньслла, а не Теодориха, которому, по мнёнію Рёдина (ibidem, стр. 74), принадлежить вся мозаика этого храма. Указанное Доббертомъ (Repert. f. K.-Wiss. 1898, S. 32 сл.) различіе той и другой части въ стилё и техникъ я и самъ уже могъ замётить при посъщеніи Равенны въ 1895 году. Предложенная Рёдинымъ дата сверхъ того безъ сильной натяжки не согласуется съ самымъ текстомъ Vitae Agnelli (Lib. ропt. р. 334). — Для VII вёка яснёйшіе признаки упадка обличаютъ мозаики церкви св. Аполлинарія во Флотё; ср. Рёдина, ibidem, стр. 193.

<sup>2)</sup> Именно въ вышеупомянутомъ изображении Богородицы въ церкви св. Аполлинарія Новаго.

бол'те поздняго происхожденія. Мы даже не находимь въ нихъ столько новыхъ началь, сколько можно было бы ожидать около половины IX віка, и въ виду ясного существованія нитей, соединяющихъ ихъ съ традицією предыдущей эпохи, скор'те склонны отнести ихъ къ концу VIII столітія.

V.

## Мозаическая роспись нартекса. — Дедикаціонная надпись патрикія Никифора — Заключеніе.

Чтобы покончить съ нашимъ памятникомъ, намъ остается еще разсмотреть остальную мозаическую роспись храма, помещенную въ среднемъ отделени нартекса на своде, конструкція котораго описана въ отделе архитектуры (ср. стр. 333). Мы сочли необходимымъ произвести обследованіе мозаикъ алтаря отдельно отъ этихъ мозаикъ въ виду отсутствія всякаго внёшняго признака одновременности и техъ и другихъ. Если бы между ними существовала такая связь, то она должна была бы обнаруживаться по крайней мёрё въ стиле и технике, чего, однако, какъ мы сейчасъ будемъ имёть возможность убёдиться, въ действительности нётъ.

Изъ мозаикъ нартекса погрудное изображеніе Богородицы Оранты надъ царскими вратами, бросающееся въ глаза при входѣ въ церковь, уже издано и описано Стржиговскимъ и отнесено имъ согласно съ Дилемъ къ XI вѣку¹). Мы къ этому не имѣемъ ничего прибавить и возражать противъ этого также не видимъ причины. Иконографическій типъ Богородицы Оранты (безъ медальона Христа) въ византійскомъ искусствѣ сложился въ традиціонную форму въ эпоху Македонской династіи, какъ было уже замѣчено выше. Дѣйствительно, и наша мозаика (ср. рис. 10) болѣе или менѣе соотвѣтствуетъ другимъ изображеніямъ ея въ памятникахъ X и XI вѣка и носитъ обычную надпись MP ΘΥ. Руки въ Никеѣ распростерты въ сторону какъ въ большинствѣ другихъ примѣровъ, между тѣмъ какъ въ нѣкоторыхъ случаяхъ онѣ въ болѣе буквальномъ смыслѣ «воздѣты горѣ» ²), что однако зависитъ только отъ

<sup>1)</sup> Strzygowski, Röm. Quartalschr., 1893, T. XII, S. 7-10.

<sup>2)</sup> Ср. вышеприведенныя эмали разницы св. Марка; къ другичъ примърамъ собраннымъ у Рѣдина, ibidem, стр. 178, слѣдуетъ еще прибавить мозанку абсиды въ крамѣ мон. Νία Μονἡ на Хіосѣ, гдѣ положеніе рукъ то же самое, что въ Никеѣ, Кіевѣ и прочихъ памятникахъ.

о. вульфъ: архитект. и мозаик. храм. успен. богородицы въ никеъ. 409

условій міста, которое образь здісь должень быль заполнить. Одежда — традиціонная, состоящая изъ столы, охваченной краснымь



Рис. 10. Богородица Оранта.

поясомъ, узкіе рукава которой общиты поручами, бѣлаго чепца и мафорія очень большихъ размѣровъ изъ тяжелой матеріи. Способъ надѣванія его тоже обычный почти во всѣхъ параллельныхъ памятникахъ (но, повидимому, отличный отъ изображенія въ мозаикѣ алтаря). Сначала мафорій переброшенъ однимъ концомъ черезъ лѣвую руку, затѣмъ онъ идетъ черезъ грудь къ правому плечу и окутываетъ голову и спину, отсюда же спадаетъ (а нижнимъ краемъ поднимается) къ лѣвому плечу, обходитъ грудь спереди и свѣшивается сзади съ праваго плеча и руки. Золотая кайма и золотые крестики надъ челомъ и на поручахъ служатъ столь же традиціоннымъ украшеніемъ одежды Богородицы 1).

Если мозаика въ люнетъ надъ царскими вратами уже по самому иконографическому характеру ея относится къ совершенно иной эпохъ чъмъ мозаическая икона въ абсидъ, то и по художественному исполненію она разнится отъ нея въ сильнъйшей степени. Самый тонъ одежды у первой совершенно иной: гораздо болъе синеватый, а не

<sup>1)</sup> Относительно этой детали ср. Айналова и Рѣдина, Кіево-Соф. Соборъ, стр. 42.

черноватый, какъ у последней. Согласно съ этимъ и драпировка обличаетъ совершенно различный вкусъ. Въ ней совсемъ не заметно того натурализма, хотя и сухого, который наблюдается въ изображении ея въ абсиде; здёсь же напротивъ она въ высшей степени стилизована. Въ массе крупныхъ и мелкихъ складокъ, разсыпанныхъ по фигуре, везде оказываются то зигзаги, то закругляющіяся линіи. Эта наклонность округлять контуры точно также сказывается и въ типе лица. Яйцеобразное очертаніе его идетъ въ разрезъ съ лицомъ Богородицы въ абсиде. Вообще ни одна черта не напоминаетъ последнюю.

Вмѣсто этнологически опредѣленнаго типа, хотя уже и потерявшаго свѣжесть его оригинальной концепціи, мы имѣемъ здѣсь передъ собою нѣчто въ родѣ академическаго идеала. Миндалевидные глаза, тонкія, округленныя брови, классически правильный носъ и изящный ротикъ съ расширенною верхнею губою составляють его типичныя особенности. Этого различія въ стилѣ обоихъ изображеній, о которыхъ идетъ рѣчь, не могъ не замѣтить и Диль 1), но онъ не вывелъ отсюда неизбѣжнаго заключенія, что они не могутъ оба принадлежать къ одному и тому же періоду и напрасно приложилъ дату мозаики Богородицы въ нартексѣ, приблизительно выясняющуюся на основаніи стиля, ко всей мозаической росписи храма.

Для насъ теперь вопросъ можетъ быть лишь въ томъ, одновременны ли между собою всѣ мозанки нартекса. Какъ ни естественно такое предположение само по себь, тымь не менье мы должны его провырить съ точки зрѣнія иконографіи и стилистическимъ анализомъ изображеній. Центральное украшеніе свода даеть намъ поводъ прежде всего обратить вниманіе на орнаментальные элементы, встрічаемые здісь. Въ зенить его помъщенъ большой кругъ, отдъленный отъ общаго золотого фона широкимъ бордюромъ, укращеннымъ уступчатыми энгзагами изъ синихъ и зеленыхъ кубиковъ. Между ними и красными контурами бордюра образуются золотыя ступеньки, заключающія въ себъ квадратики двухъ вышеупомянутыхъ цвътовъ. Эффектъ всей этой комбинаціи тоновъ весьма живой. Внутреннее поле разбито на небольшой центральный кругъ светлосераго цвета и два голубыхъ кольца, изъ которыхъ внешнее темнее. На этомъ фоне выложена золотая монограмма Христа (съ краснымъ и чернымъ контурами), состоящая изъ двухъ равноконечныхъ крестовъ: наклоннаго, рукава

<sup>1)</sup> Diehl, ibidem, p. 82.

котораго росписаны разводами линій въ цвётахъ контуровъ, на второмъ планё и креста стоящаго на первомъ планё. Этотъ послёдній украшенъ большими зелеными четыреугольниками (смарагдами), чередующимися съ маленькими круглыми каменьями, повидимому, того же самаго цвёта, расположенными группами изъпяти кружковъ каждая. Въ каждомъ вырёзкё фона между рукавами обоихъ крестовъ помёщено по золотой звёздочкё на каждомъ изъ двухъ концентрическихъ колецъ.

Уже съ чисто декоративной стороны обнаруживается принадлежность выше описанной орнаментаціи къ той же эпохѣ, какъ изображеніе Богородицы въ наддверномъ люнетѣ. Нижняя сторона арки, выведенной надъ послѣднимъ, украшена орнаментомъ соотвѣтственнаго характера. Здѣсь между двумя узкими красными полосами, окаймленными черными контурами, исполнены такимъ же способомъ бѣлые зигзаги на золотомъ фонѣ, въ треугольныхъ отдѣленіяхъ котораго помѣщены половинки четырехлепестковыхъ цвѣтковъ зеленаго и голубого цвѣта съ усиками.

Подобные узоры изв'єстны намъ на ободкахъ заглавныхъ (въ листь) мяніатюръ IX—XII в'єковъ и отд'єльные мотивы центральнаго украшенія свода принадлежать къ общему достоянію орнаментаціи искусства и художественной промышленности этого же періода 1). Напротивъ, въ мозаикѣ нартекса не встр'єчается ни одного изъ бол'єе древнихъ орнаментальныхъ элементовъ, найденныхъ нами въ росписи алтаря 2).

Иконографическое значеніе центральнаго сюжета нашей мозаики не требуеть обстоятельнаго объясненія. Съ давнихъ поръ изображали монограмму Христа въ зенить свода окруженною то ангелами,

Византійскій Временникъ.

<sup>1)</sup> Весьма часто эти ободки раздівлются зигзагами, а въ треугольныя поля между послівдними вставляются половинки цвітковъ; въ других случаях они разлагаются на разноцвітныя ступеньки, обращенныя въ противоположныя другь другу стороны. Приміры слишком обыкновенны и многочисленны, чтобы привести отдільныя рукописи. Вышеупомянутые мотивы постоянно встрічаются также и въ эмалях ; ср. для разводов стализованных віток Кондакова, Эм. Звенигородскаго, стр. 247, для полуразрізанных листиков и ступенчатых ромбиков его же, табл. 16 и 17. Послідніе употребительны уже на коптских тканях , но они опять таки играють выдающуюся роль въ орнаментикі эмалей.

<sup>2)</sup> Аналогію между орнаментацією той и другой мозанки представляють на первый взглядь ломаные зигзаги, но при сопоставленіи ихъ и въ этихъ мотивахъ оказывается основное различіє. Въ алтарѣ они образуются отдѣльными квадратиками, приставленными діагонально другъ къ другу, тогда какъ въ нартексѣ это одна ломаная линія равной вездѣ ширины и въ сущности ничто иное, какъ золотой фонъ, который отдѣляетъ чередующіяся половинки ступенчатыхъ ромбиковъ обѣихъ сторонъ.

то символами Евангелистовъ, то, наконецъ, ими самими. Это печать Божія, являющаяся въ небесахъ 1), — ясно охарактеризованныхъ здѣсь дѣленіемъ фона на три голубыхъ полосы 2) и прибавленіемъ звѣздъ на нихъ, — символъ Всевышняго, Котораго проповѣдывали самъ Спаситель, когда Онъ былъ на землѣ, и Его Предтеча, а потомъ Евангелисты. Вотъ, очевидно, основная мысль композиціи, въ которой здѣсь соединены ихъ изображенія. Но въ то же время она стоитъ въ тѣсной связи съ иконою Богородицы надъ царскими вратами, какъ заступницы передъ Богомъ. Ей предоставлено это первостепенное мѣсто въ качествѣ владѣтельницы храма, между тѣмъ какъ обыкновенно на немъ помѣщается образъ Христа Вседержителя 3).

Въ Никей же Спасителю отведено второе мёсто, котя и наиболе видное на всемъ сводё, находящееся какъ разъ надъ люнетомъ царскихъ вратъ. Онъ изображенъ погрудно въ медальонё, выдёленномъ изъ золотого фона двойнымъ (краснымъ и сёрымъ) контуромъ. За то вокругъ головы опущенъ нимбъ, но отъ него сохраненъ крестъ, обведенный краснымъ контуромъ и украшенный тремя ромбондальными смарагдами на рукавахъ его. Лицо смотритъ прямо, въ шуйцё находится свитокъ, перевязанный двойнымъ краснымъ шнуркомъ, десница же благословляетъ именословно. Хитонъ лиловаго цвёта съ розоватымъ оттёнкомъ; черезъ рукавъ его съ праваго плеча идетъ къ груди золотой клавъ. Синій плащъ покрываетъ лёвое плечо и окутываетъ также правую сторону ниже плеча.

Изъ всего описанія явствуєть, что мы имѣємъ передъ собою не изображеніе Вседержителя, но Спасителя или Христа-Учителя, какъ это и вполнѣ понятно, разъ оно поставлено на второстепенное мѣсто. Доказательствомъ этому служить не столько простая надпись ІС ХС, сколько, обычный для Него, жесть именословнаго благословенія, тогда какъ Вседержитель всегда благословляєть сложеніемъ двухъ перстовъ 4). Свитокъ въ лѣвой рукѣ Его вмѣсто книги, которую всегда держитъ Пантократоръ, равнымъ образомъ подобаетъ лишь Спасителю, здѣсь же этоть свитокъ еще особенно отмѣченъ прибавленіемъ

<sup>1)</sup> Откр. св. Іоанна VII, 2; относительно композиція, о которой идеть рѣчь, ср. Айналова и Рѣдина, ibidem, стр. 33 и 97.

<sup>2)</sup> Въ этомъ опять наблюдается различіе отъ мозанки вимы, гдё для передачи зонъ небесныхъ служить зеленоватый тонъ.

<sup>3)</sup> Даже въ храмѣ мон. № 2 Мочѝ на Хіосѣ, посвященномъ тоже Богородицѣ, онъ занималь это мѣсто; ср. Strzygowski, Byz. Z. 96. V, S. 140 сл.

<sup>4)</sup> Ср. Кондакова, Виз. Эмали, стр. 264.

шнурка, котораго на свиткъ Предтечи нътъ. Поэтому мы должны видьть въ немъ апокалиптическій свитокъ, обозначающій во Христь Эмануила, что интересно съ иконописной точки эрвнія. Образь Эмануила въ бородатомъ типъ представляютъ и монеты сперва въ штемпеляхъ Іоанна Цинискія, а впоследствіе Өеодора Солунскаго 1). Любопытно, что въ Никећ для такого изображенія служить тоть же самый типъ, который въ другихъ случаяхъ изображаетъ Вселержителя. Довольно широкое лицо Христа имбеть правильныя и красивыя черты: прямой и довольно тонкій носъ, могучія брови, полныя губы и округлую, почти не раздъленную бороду, главное же, что придаетъ этому образу столько величавости, это - пыщные, русые волосы, расчесанные на темени и спадающіе локонами за (л.) плечо. Въ основъ этого изображенія лежить выработавшійся, послів иконоборческаго періода, новый типъ Христа, наиболье характерную особенность котораго составляють именно эти Назорейскіе волосы <sup>9</sup>). Если искать аналогім между памятниками, то ближе всёхъ подходять къ нашей мозаикъ изображенія Вседержителя въ Кахріе-джами (надъ входомъ во внутренній нартексь) и въ Фетіе-джами (въ куполь притвора) въ Константинополь, а затымъ Сициліанскія мозанки. Послыднія безусловно относятся къ XII въку. а первыя, на нашъ взглядъ, должны восходить по меньшей мерт къ началу того же самаго столетія в). Въ Никейскомъ образъ всъ черты представляются еще менье развитыми, и поэтому мы не колеблемся отнести его къ XI вѣку.

Въ медальонъ, находящемся напротивъ Христа на западной сторонъ свода, помъщено въ сходномъ обрамленіи погрудное изображеніе Іоанна Крестителя съ надписью 'Ο. ά. 'Ιω. ὁ Πρόδρομος, размъщенною по объ стороны головы. Жесты тъ-же самые, что у Спасителя. Плащъ,

<sup>1)</sup> Sabatier, ibidem, p. 138, pl. XLVIII, 5 и LXVI, 7; ср., впрочемъ, Кондакова, ibidem, стр. 289 и гр. Толстаго, ibidem, стр. 17, которые видять въ этомъ штемпенъ исключительно нумизматическій типъ.

<sup>2)</sup> Ср. Кондакова, ibidem, стр. 264 сл.

<sup>3)</sup> Gravina, Il Duomo di Monreale, t. 14 А.: Кондаковъ, Виз. церкви и пам. К-поля, табл. 80, стр. 178 сл., со взглядомъ котораго я однако никакъ не могу согласиться. По моему мивнію, образъ Вседержителя въ Кахріе-джами относится совсвиъ не къ 
XIV въку, но точно также какъ и композиція Деисуса во внутреннемъ нартексъ, 
съ которою онъ вполив сходится въ отношеніи техники и стиля, принадлежить къ 
древнъйшимъ частямъ мозанки. Это явствуетъ уже изъ одного факта, что отъ Дешсуса пропала фигура Предтечи именно вслъдствіе той перестройки сводовъ, которая 
была сдълана для украшенія обонхъ нартексовъ позднъйшими мозаиками (XIII—
XIV в.). Изображеніе Вседержителя въ Фетіе-джами представляєтъ приблизительно 
ту же самую степень развитія стиля, но оно болье мягкаго характера и еще изящивъе.

обычнаго для Предтечи, темнозеленаго цвёта окутываеть оба плеча и застегнуть на лёвомъ; милоти нётъ. Фигура мощнаго сложенія, а типъ лица съ толстымъ носомъ, высокимъ челомъ и маленькими узкими глазками, надъ которыми брови подняты вверхъ, весьма замёчателенъ. Хотя впалыя щеки и придаютъ ему асктетическій видъ, но онъ не имѣетъ еще ничего дикаго. Темнокоричневые волосы, расчесанные на темени, спускаются на плечи красивыми локонами, борода длинная, но еще сомкнутая, а не косматая. Мы должны считать этотъ типъ Предтечи болѣе древнимъ, чѣмъ тотъ, который обыкновенно встрѣчается въ памятникахъ XI и слѣдующихъ вѣковъ. Ближе другихъ стоятъ къ нему мозаическое изображеніе Предтечи въ Деисусѣ Кіево-Софійскаго собора и эмаль Лимбургскаго ковчега 1). Во всякомъ случаѣ отнести его къ болѣе позднему періоду, чѣмъ XI столѣтіе, невозможно и даже принадлежность его ко второй половинѣ этого вѣка является крайне невѣроятною.

Въ серединѣ сѣверной и южной стороны свода мы находимъ медальоны родителей Богородицы (съ надписями), сильнѣйшимъ образомъ поврежденные и посѣрѣвшіе отъ копоти до неузнаваемости цвѣтовъ, но все еще позволяющіе судить о типахъ. Іоакимъ представленъ въ видѣ старца съ сѣдыми волосами и короткою округлою бородою, Анна, напротивъ, юнаго типа съ продолговатымъ оваломъ лица, съ мафоріемъ, надѣтымъ на голову. Но она здѣсь не столь походитъ на Богородицу, какъ это бываетъ въ другихъ случаяхъ, напримѣръ въ Nέα Μονἡ на Хіосѣ³), здѣсь она вмѣстѣ съ Іоакимомъ тоже изображена въ среднемъ отдѣленіи нартекса, а именно въ парусахъ около наддвернаго люнета, гдѣ находилась икона Вседержителя, между тѣмъ какъ образъ Богородицы помѣщенъ въ купольномъ сводѣ надъ ними. Іоакимъ и тутъ имѣетъ престарѣлый типъ, но не такого мрачнаго, аскетическаго вида какъ въ Никеѣ³). Объ изображеніяхъ родителей Богородицы, находящихся въ Спасонередицкомъ храмѣ (Новгородской губерніи) XII вѣка

<sup>1)</sup> Кіево-Соф. соб., Атласъ, листъ 7, рис. 25; Кондаковъ, Виз. Эмали, стр. 99.

<sup>2)</sup> Объ этомъ могу сообщить по собственному наблюденію.

<sup>3)</sup> Авонская эрминія даеть для изображеній родителей Богородицы слівдующее краткое предписавіє. Έρμηνεία τῶν ζογράφων, Ἐν Αθήναις 1885, § 133: ὁ δίκαιος Ἰωακείμ ὁ πατήρ τῆς Θεοτόκου μιξαιπόλιος στρογγυλογενής; § 134 ἡ δικαία Ἄννα ἡ μήτηρ τῆς Θεοτόκου γραϋς.—Послівняя, не смотря на это, изображена въ юномъ видів на эмали Х в. ризницы св. Марка, Іоакимъ напротивъ старикомъ съ білою бородою, но, вівроятно, лишь вслівдствіе условности стиля этой техники; Pasini, Il Tesoro di S. Marco, t. IX, B.

надъ боковыми главными арками, къ сожалѣнію, никѣмъ не дано болѣе подробныхъ свѣдѣній 1). Мы видимъ однако изъ аналогіи этихъ памятниковъ, что изображенія Іоакима и Анны являются обычными на соотвѣтствующихъ мѣстахъ, какъ и въ Никеѣ въ XI и слѣдующихъ столѣтіяхъ. Прибавленіе ихъ на нашей мозаикѣ—яснѣйшее свидѣтельство ея связи и одновременности съ образомъ Богородицы Оранты надъ царскими вратами.

Въ парусахъ свода по бокамъ выше разсмотранныхъ четырехъ медальоновъ помъщены четыре Евангелиста (съ выложенными надъ ними надписаніями именъ) въ традиціонной схемъ, согласно которой они въ другихъ случаяхъ занимають паруса подъ главнымъ куполомъ. Ихъ типъ также соответствуеть типу, въ какомъ они изображаются обыкновенно въ періодъ вторичнаго расцвіта византійскаго искусства, и который хорошо изв'єстень по безчисленнымь рукописямь четвероевангелія<sup>2</sup>). Они сидять передъ своими аналоями въ обычныхъ для каждаго изъ нихъ позахъ, поставивъ ноги, обутыя въ сандаліи, на широкія и низкія подножія, поверхность которыхъ разнообразится золотыми крестиками (напр. у Іоанна) или другими узорами. Головы окружены нимбами съ краснымъ или зеленымъ контуромъ. Всѣ они обращены въ сторону Христа, такъ что при всей симметричности композиціи въ последней замечается общее направленіе къ царскимъ вратамъ. Слъва отъ Спасителя помъщенъ Матеей, опустившій правую руку на кольно отодвинутой ноги и положившій львую на открытую книгу, лежащую на аналов, слова въ которой намъ не удалось ясно разобрать. Судя по изображенію Луки, это, должно быть, начало Евангелія, съ чёмъ, пожалуй, сходятся разсмотрённыя нами буквы, т. е. книга родства І. Хр. (ὁ βίβλος γενέσεως), на которую онъ и указываетъ 3). Съ пюпитра надъ аналоемъ спускается длинный листъ, на которомъ написаны буквы, повидимому, не греческаго характера, подъ которыми, въроятно, разумъется еврейское письмо. Сидъніе Матоея-простая скамья съ подушкою, которая, какъ и двойная одежда его, теперь является въ стромъ тонт съ былыми бликами; на туникъ однако видна красная полоса, а на плащъ, окутывающемъ всю фигуру за исключеніемъ праваго плеча, еще зам'єтны розовые отт'єнки.

<sup>1)</sup> О нихъ лишь упоминается Ръдинымъ въ Ж. М. Н. П. 1891, дек., стр. 312.

<sup>2)</sup> Относительно этой скемы и различныхъ ся варіацій ср. Strzygowski, Cimabue und Rom, S. 69 ff.

<sup>3)</sup> Третья варіація (у Стржиговскаго), употребительная для Матеея.

Слегка приподнятое лицо съ съдыми волосами и короткою округлою бородою имфетъ пріятное, кроткое выраженіе. Противъ Матеея (въ съверо-западномъ углу свода) сидитъ Маркъ на такой же скамъъ съ синею, общитою золотомъ, подушкою, приподнявъ въ глубокой задумчивости лѣвую руку къ подбородку и положивъ правую съ (краснымъ) перомъ на книгу 1), которая лежить на его кольняхъ, такъ что слова ея почти совствъ закрыты. Черезъ аналой, не имтющій пюпитра, опять переброшенъ длинный листь съ неяснымъ шрифтомъ. Хитонъ расцевченъ синимъ тономъ, а плащъ, надътый какъ у Матоея, фіолетоваго цвъта. Маркъ представленъ, какъ всегда, въ возрастъ полнаго расцвёта съ гладкими, черными волосами и короткою округлою бородою. Открытое лицо его смотрить пристально на эрителя. Спиною къ нему сидить Лука (въ юго-западномъ парусѣ), на такомъ же сидъньи (уничтоженномъ кромъ остатка сърой подушки), сгорбившись надъ квадратнымъ листомъ пергамена, который онъ положилъ на приподнятое правое кольно, придерживая его львою рукою, и на которомъ онъ уже написалъ слово Епе, и продолжаетъ писать правою рукою, какъ почти во всъхъ его изображеніяхъ. На аналот (безъ пюпитра) передъ нимъ лежитъ закрытая книга съ синимъ обрѣзомъ въ золотомъ окладъ, украшенномъ двумя зелеными и тремя красными четыреугольными каменьями. Тупика съ широкими рукавами синяго цвета съ краснымъ клавомъ, а плащъ, окутывающій нижнюю часть фигуры и спину и прикрывающій правое плечо, страго цвта. Лицо представляетъ традиціонныя черты Евангелиста, очень різко переданныя: длинный, горбатый носъ, выступающія надъ впалыми щеками скулы, жидкая бородка и густые кудрявые волосы свётлокоричневаго (т. е. рыжаго) цвета, покрывающие огромный черепъ (безъ лысины).

Самое глубокое впечатлівніе, какъ и въ другихъ случаяхъ, оставляеть однако фигура Іоанна, старика съ сідою, остроконечною бородою, исполненная справа отъ медальона Христа. Евангелистъ спдитъ передъ своимъ- аналоемъ (съ пюпитромъ), на золотой поверхности котораго лежатъ открытая книга съ краснымъ обрізомъ и синими, неясными буквами, чернильница, золотой крестъ и какой то круглый, білый предметъ (різецъ?), прислонившись къ спинкъ высокаго плетенаго золотаго кресла (разрисованнаго красными и сірыми линіями).

Опъ почти совсемъ закутанъ въ большой, серый плащъ съ зеле-



<sup>1)</sup> Вторая варіація Стржиговскаго.

ными оттынками, переброшенный черезь оба плеча и пропущенный подъ явою рукою. Правая рука его, держащая перо, лежить на колыв, явою онъ указываеть внизь, очевидно, на образь Богородицы, смотря въ то же время на зрителя съ серьезнымъ выражениемъ аскетическаго, одушевленнаго лица съ высокимъ, лысымъ челомъ, орлинымъ носомъ и глубокими глазами 1). Этотъ жесть Іоанна составляеть весьма живую, индивидуальную особенность нашего изображения и соединяеть самымъ нагляднымъ образомъ росцись свода съ иконою Богородицы Оранты въ наддверномъ лю нетъ.

О стиль мозаикъ нартекса намъ ньтъ нужды распространяться подробнье, такъ какъ въ частности мы отмътили уже соотвътствіе отдъльныхъ изображеній съ типами XI въка. Въ общемъ эти изображенія представляють произведеніе высоко художественное и законченное, по изяществу же равняются лучшимъ памятникамъ византійскаго средневъковья. Хотя нельзя не замътить приданнаго имъ всьмъ почти безъ исключенія аскетическаго оттънка, но всетаки здъсь еще не проявляется ни мальйшаго признака упадка или застоя художественной традиціи. При всей типичности, въ особенности же Евангелистовъ, которые являются какъ бы монументальнымъ воспроизведеніемъ миніатюръ, они именно наиболье поражають живостью выраженія и характерностью, не чуждающейся даже свободной варіаціи обычныхъ мотивовъ.

Чго же касается техники, то о ней судить не совсёмъ легко, потому что цвёта мозаики вслёдствіе вёковой копоти, не вполнё устраненной, не смотря на всё усилія, благодаря которымъ только и стало возможнымъ сфотографировать и впервые разсмотрёть эту роспись въ подробности, потеряли свой оригинальный характеръ на большей части свода. Но во всякомъ случай изъ сдёланныхъ наблюденій слёдуеть, что техника нигдё не обнаруживаеть рёзкаго отличія отъ общепринятыхъ въ эту эпоху пріемовъ. На ряду съ чернымъ контуромъ, который не только отдёляеть фигуры отъ фона, но отчасти обходитъ и лица, употребляется еще другой, красный, преимущественно для рукъ, но и въ лицё для тёневой стороны и конца поса и для подбородка (напр. у Богородицы), равно какъ для внутренняго рисунка уха, а также и третій темносёрый, большей частью для очертаній мягкихъ частей, какъ напр. для мясистаго мускула большаго пальца и главнымъ

<sup>1)</sup> Изображеніе Ев. Іоанна не согласуется ни съ одною варіацією, изв'єстною Стржиговскому.

образомъ для другой стороны носа, для нижнихъ вѣковъ и округлости подбородка (у Богородицы). Параллельно съ двумя первыми часто идетъ свѣтлая полоса, изображающая рефлексъ (съ краснымъ контуромъ напр. на правой рукѣ Матеея, съ чернымъ по затылку Марка), но желтыхъ кубиковъ тутъ нѣтъ, какъ и вообще не видно того широкаго примѣненія рефлексовъ для моделлировки лицъ, которое мы нашли въ мозаикахъ алтаря. Для свѣтлыхъ поверхностей тѣла, помимо бликовъ, переданныхъ бѣлыми кубиками, служитъ розоватый тонъ желтоватаго оттѣнка (но не желтый), а для щекъ и нѣкоторыхъ другихъ частей болѣе темный розовый тонъ. Тѣни передаются сѣрыми кубиками различной густоты тона, которые отчасти имѣютъ зеленоватый цвѣтъ (напр. въ бородѣ Ев. Іоанна), но зеленыхъ тѣней на лицахъ не оказывается, за исключеніемъ одной Богородицы Оранты, у которой полутѣни около носа и на нижнихъ вѣкахъ имѣютъ блѣдно-зеленый оттѣнокъ.

Мы однако не дерзаемъ пользоваться этимъ обстоятельствомъ какъ хронологическимъ критеріемъ, такъ какъ сомивваемся въ вврной постановкъ вопроса объ этомъ техническомъ пріемъ. Изображенія, исполненныя въ большихъ размерахъ, непременно требують для оживленія колорита большаго числа и болье разнообразных тоновъ и. по всей в роятности, они гораздо раньше начали составляться съ прибавленіемъ зеленыхъ кубиковъ, чёмъ фигуры среднихъ размёровъ. Волосы и бороды, кром' с'ёдыхъ, исполнены въ нашей мозанк коричневыми и желговатыми кубиками, помъщаемыми между черными. Одежда, драпировки которой широки и спокойны и только на изображенін Богородицы нісколько напыщены, имість большею частью основной стрый тонъ, которому прибавлениемъ кубиковъ соответствующаго цвъта приданъ то синій, то зеленый, то лиловый оттънокъ, согласно обычному въ XI въкъ пріему. Она разсвъчена бълыми планами, но не представляеть яркихъ бликовъ. Мафорій Богородицы, какъ и лицо Ея, болъе глубокаго тона, чъмъ остальныя мозанки; основной тонъ здесь синій, рисунокъ исполненъ черными линіями, светлые же планы и блики переданы двумя серыми тонами различной густоты.

Итакъ, обслѣдованіе мозанческой росписи нартекса привело насъ къ убѣжденію, что она въ отношеніи иконографіи, равно какъ и художественнаго исполненія, съ одной стороны представляеть одно цѣлое, съ другой рѣзко отличается отъ мозаики алтаря. Слѣдовательно, опа должно быть прибавлена впослѣдствіе и не можеть восходить къ эпохѣ

основанія храма. И въ самомъ дёлё, этотъ результать находится въ полномъ согласіи съ нашими прежними наблюденіями (ср. стр. 333). Неестественное дёленіе свода въ среднемъ отдёленіи нартекса теперь легко объясняется изъ намёренія устроить на немъ не слишкомъ пространную поверхность, годную для прибавленія мозаическаго украшенія. Это произошло въ XI столётіи и мы узнаемъ даже имя покровителя церкви, по заказу котораго мозаика сдёлана, такъ какъ надълюнетомъ царскихъ врать сохранилась дедикаціонная надпись.

Эта надпись выложена черными буквами на золотомъ фонѣ по внѣшнему краю арки, выведенной надъ люнетомъ, и гласитъ: Κ(υρι)є βοηθη τω σω δουλω Νιχηφορω πατριχιω πραιποσίτω βεστη και μεγαλω εταιριάρχη 1). Замѣтимъ сначала, что содержащееся въ ней имя Никифора для отождествленія съ извѣстною намъ монограммою представляетъ еще большія препятствія, чѣмъ имя Навкратія, и что поэтому отъ такой мысли напередъ должно отказаться. Къ тому же палеографическія особенности всѣхъ надписей на мозаикѣ нартекса, вполнѣ сходныхъ между собою въ этомъ отношеніи, рѣзко отличаются отъ характера надписей въ алтарѣ. Въ формахъ буквъ проявляется наклонность округлять линіи и развитіе ихъ равно и въ ширину, и въ высоту, тогда какъ въ алтарѣ мы видѣли высокія и ломаныя въ сгибахъ буквы. Въ частности

стоитъ только сравнить въ техъ и въ другихъ надписяхъ: А,  $\Delta$ , E, M, O,  $\Pi$ ,  $\Upsilon$  и  $\omega$ , чтобы убедиться въ резкомъ

# A EMO TPYW

различін ихъ. Но яснѣйшимъ образомъ принадлежность ихъ къ различнымъ эпохамъ подтверждается присутствіемъ, согласно съ обычаемъ XI и слѣдующихъ вѣковъ, знаковъ ударенія въ надписяхъ нартекса и отсутствіемъ ихъ въ надписяхъ алтаря 2).

Такимъ образомъ эпиграфическія данныя окончательно отдёляютъ мозанки алтаря отъ росписи нартекса. При чтеніи же дедикаціонной надписи патрикія Никифора мы невольно вспоминаемъ надпись на фрескѣ, о которой шла рѣчь въ началѣ нашего изслѣдованія и гдѣ мы

<sup>1)</sup> Напрасно Диль упрекаетъ Тексье въ ошибочности такого чтенія надписи (Diehl, Byz. Z. I, S. 82); онъ самъ ошибся, читая вмѣсто того (вслѣдъ за татріхію) кай прото расто ктл. По существу, впрочемъ, это разногласіе не имѣетъ никакого значенія.

<sup>2)</sup> Ихъ не бываетъ еще даже и въ надписяхъ эмалей VIII—IX въковъ; ср. Кондакова, Виз. Эмали, стр. 161.

встрвчали уже то-же имя. Предположеніе о томъ, что она въ сущности представляла копію древней мозаической надписи, которую видъль еще Гаммеръ, въ виду этого повторенія становится почти несомивннымъ. Во второмъ стихв ея имя Никифора, очевидно, следуетъ относить къ тому же самому лицу, въ последнемъ же словв надо видетъ обращеніе къ Богородицв, а не отчество одноименнаго художника, какъ думалъ Гаммеръ 1). Шлемъ воина, который на фрескв встрвчается у фигуры коленопреклоненнаго сановника, указываетъ на должность начальника наемныхъ войскъ Никифора и, несомивно, составляетъ деталь оригинальной мозаической композиціи. За сооруженія его, о которыхъ говоритъ надпись помимо мозаикъ нартекса, пожалуй, можно принять и мозаическій полъ церкви.

Получивъ такимъ образомъ новое и весьма ценное указаніе для определенія времени изготовленія мозанкъ нартекса, мы нибемъ теперь полное право воспользоваться для хронологических заключеній и именемъ императора Константина. Едва ли возможно видеть въ этомъ Константинъ, какъ предполагалъ Гаммеръ, Константина VII (Порфиророднаго 912—59). Стиль мозанкъ, который долженъ служить намъ главнымъ критеріемъ въ выборѣ соотвѣтствующаго ему носителя этого имени, при всъхъ его достоинствахъ является уже слишкомъ условнымъ для эпохи высшаго расцвъта монументальной живописи, о которомъ мы можемъ заключить изъ памятниковъ художественной промышленности и миніатюрной живописи этого въка 3). Кромъ того и выше отмъченная въ немъ черта аскетическаго направленія указываеть на болье позднее время. Напротивь, искусство временъ Константина IX (Мономаха 1042-54) и Константина X (Дуки 1059—67), судя по сохранившимся памятникамъ 3), не обладаеть болве такимъ широкимъ пошибомъ. Время непродолжительнаго царствованія Константина VIII (1025—1028) гораздо лучше соотвътствуетъ тому художественному характеру законченности съ одной стороны и полной свъжести съ другой, который носять мозанки нартекса Никейскаго храма.

Мы чувствуемъ еще въ нихъ живую традицію X-го стольтія, но въ то же время замьтенъ уже возникающій какъ разъ въ эту пору



<sup>1)</sup> Представляется вѣрнымъ писаніе παρθένε Φресковой надписи, а не Παρθενίου копін Гаммера.

<sup>2)</sup> Триптихъ Гарбавиль въ Парижъ (Нац. библ.), Лимбургскій ковчегъ и др.

<sup>8)</sup> Мозаики Хіосскія и Кіевскія.

монашескій вкусь, главнымъ представителемъ котораго между одновременными рукописями съ миніатюрами является Ватиканскій Минологій. Къ счастью, однако, намъ не приходится ограничиваться этими субъективными критеріями. Въ виду столь въроятной автентичности эпиграфического свидетельства, сохранившагося намъ въ надинси фрески, становится возможнымъ привлечь сюда одно историческое извъстіе, на которое указаль уже Диль 1), хотя и не будучи даже самъ убъжденъ въ върности своей догадки. Кедринъ (р. 719 В.) упоминаеть объ одномъ Никифорт, который действительно при Константинь VIII занималь одну изъ техъ должностей, которыя прилагаются въ дедикаціонной надписи нашей мозанки къ имени ея заказчика; онъ былъ именно протовестіаріемъ. Совпаденіе именъ Никифора и императора Константина въ надписи пропавшей мозаики, прежнее существованіе которой теперь уже не можеть подлежать сомніню, придаеть опять таки большую вёроятность и дальнёйшей догадке Диля, что этотъ же самый Никифоръ следоваль въ должности начальника наемныхъ войскъ своему современнику Евстаеню <sup>2</sup>). Свидътельство же Кедрина наоборотъ служитъ подтвержденіемъ отождествленія Константина, названнаго въ четверостишій, съ Константиномъ VIII. Если опъ удостоилъ монастырь своего попеченія, какъ выражается похвальный стихъ, то изъ всего, что мы теперь объ этомъ знаемъ, явствуетъ, что самъ монастырь и принадлежащій къ нему храмь въ то время уже существовали, и что мы имъемъ полное право относить основание его къ эпохі болье древней, приблизительное опредыленіе которой дало намъ предложенное выше разсмотръніе архитектуры церкви и мозанкъ алтаря. Въ точности же мы и теперь не въ состояніи установить дату построенія храма и должны поэтому оставить открытымъ вопросъ, стоитъ ли она ближе къ началу или къ концу того пространства времени, къ которому только и можетъ принадлежать памятникъ и которое обнимаеть полвака слишкомъ; средина же, какъ эпоха возобновленія гоненій противъ иконопочитателей, почти несомичино не ножеть быть временемъ его возникновенія.

<sup>1)</sup> Diehl, ibidem, p. 83.

<sup>2)</sup> Если бы до сихъ поръ даже и недоставало свидътельствъ о томъ, что этотъ рангъ существовалъ уже во второй половинъ XI в., какъ замъчаетъ Ө. И. Успевскій въ Изв. Русск. Арх. Инст. IV, вып. 3, стр. 117, то это не запрещаетъ ръшительно предполагать его возникновеніе и полувъкомъ ранъе. Впрочемъ, приведенный Дилемъ примъръ не принятъ здъсь во вниманіе.

Однако, мы позволимъ себъ, вспоминая вкратцъ главные результаты нашего изследованія, высказать нашь личный взглядь на этоть вопросъ, обсуждение котораго приводить насъ къ следующимъ, хотя и болье или менье субъективнымъ, заключеніямъ. Съ архитектурной точки эрінія, не смотря на то, что анализь самой постройки даль только общій выводъ принадлежности храма къ архитектурному типу, игравшему въ общемъ развитіи византійской архитектуры посредствующую роль въ теченіе, по крайней мірь, двухъ стольтій посль Юстиніана, мы не решаемся предполагать господство его до половины IX въка. Правда, время окончательнаго возстановленія иконопочитанія ознаменовано оживленіемъ строительной діятельности въ самомъ Константинополь 1), но въ такія эпохи именно и покидается обыкновенно старая традиція и нарождаются новыя начала. Съ этимъ находится, повидимому, въ полномъ согласіи и стиль, и техника мозанкъ алтаря, отнюдь не обнаруживающія никакого свёжаго подъема, каковой мы въ праве ожидать въ десятилетія, предшествовавшія новому расцвъту искусства, начинавшемуся при Василіт І. Напротивъ, мы нашли въ этихъ изображеніяхъ прямое, хотя и отдаленное, продолжение ранневизантийского стиля. Возвращение же къ типамъ последняго мы можемъ естественно предполагать после окончанія перваго періода иконоборства, которое едва ли успало уже потушить всв старыя преданія. Въ самомъ дёль, если не процвытаніе, то во всякомъ случат нткоторое движение было вызвано въ области искусства уже втрорымъ Никейскимъ соборомъ<sup>3</sup>) и въ Никет прежде всего должно ожидать такихъ последствій этого событія. Такинъ образонь вопросъ о хронологіи этихъ мозанкъ сводится къ вопросу о началъ позднъйшаго византійскаго стиля и представляеть поэтому болье, чъмъ чисто хронологическую проблему. Какое изъ возможныхъ опредъленій времени ихъ ни соотвътствовало бы истинъ, ими заполняется такъ или иначе пробълъ въ сохранившемся намъ матеріаль для исторін византійской монументальной живописи. Въ сохраненіи мозаической росписи алтаря Никейскаго храма заключается самое существенное значеніе памятника, сколь ни превосходили бы ихъ по изяществу мозанки нартекса и сколь ни ценны были бы оне какъ дополненіе,

<sup>1)</sup> Ср. Кондакова, Виз. ц. н. т. д., стр. 54 сл.

<sup>2)</sup> Это явствуеть изъ украшенія абсиды св. Софія Солунской мозанкою или возобновленія послёдней при Иринів и сынів ея Константинів; ср. Смирнова въ Вяз. Врем. 1898, стр. 876 сл.

хронологически вполнѣ точно опредѣленное, къ кругу памятниковъ византійскаго искусства втораго тысячелѣтія.

Заканчивая свой трудъ, прежде всего считаю долгомъ принести свою благодарность г. директору Русскаго Археологическаго Института въ Константинополь О. И. Успенскому за то, что мит щедро были предоставлены для изданія принадлежащіе Институту фотографическіе снимки. Безъ нихъ оказались бы педостаточными для обработки предмета мои собственные матеріалы, состоявшіе въ плант церкви, разныхъ наброскахъ и подробныхъ запискахъ. Вообще, изученіе памятника мит стало возможно лишь благодаря участію, которое я могъ принять во второй экскурсіи Института въ Никею въ мат штелць 1898 г. Если же результаты монхъ занятій появляются здісь, а не въ Извёстіяхъ Института, то причины тому чисто витшнія и заключаются въ недостаткъ міста въ изданіяхъ Института, въ большемъ объемъ, который приняла статья и т. п. обстоятельствахъ.

Еще во время печатанья моей статьи въ IV т. Извістій вып. 3, стр. 114 сл. вышель краткій докладъ О. И. Успенскаго о розысканіяхъ, произведенныхъ Институтомъ во время упомянутой экскурсіи. Я старался поэтому пополнить свою статью въ примъчаніяхъ извлеченными отсюда повыми доводами, а также и изложить въ отдельныхъ местахъ тв аргументы, которые не позволяють мив согласиться со взглядами уважаемаго автора, въ особенности относительно значенія монограммъ на плитъ, вдъланной въ престолъ церкви. Равнымъ образонь только въ последнее время, благодаря любезному указанію Я. И. Смирнова, я познакомился съ отрывкомъ книги А. Муравьева, Письма съ Востока, СПБ. 1851 стр. 96 сл., относящимся къ нашему храму (оть 1849 г.). Зайсь однако оказалось столько разнообразнаго матеріала, что вставлять его въ отдёльныхъ мёстахъ было бы невозможно безъ основательной переработки текста, поступившаго уже въ печать. Однако, мы можемъ установить съ особеннымъ удовольствиемъ, что извъстія сообщаемыя Муравьевымъ не опровергають ни въ одномъ пункть нашихъ выводовъ, а напротивъ не разъ служать полнъйшимъ ихъ подтвержденіемъ. По всему этому позволяю себѣ вкратцѣ сообщить эдёсь главнёйшія данныя, которыя заключаются въ книге и дополняють наше изследованіе, подтверждая или лишь въ некоторой степени изменяя его результаты. Въ бытность Муравьева Успенію Богородицы посвященъ былъ одинъ только діаконникъ, въ которомъ находился особый престолъ. Отсюда видно, что для самого храма это наименованіе д'йствительно возникло въ поздн'яйшее время согласно нашему предположенію (ср. стр. 317). Муравьевъ, очевидно, слышаль еще разсказы о паденіи и починкѣ купола, на которомъ тогда уже не было болбе никакихъ следовъ мозаики (ихъ отмечаетъ еще Тексье). «На хорахъ» Муравьевъ читалъ надпись, упоминающую о реставраціи, произведенной «не болье 200 льтъ» тому назадъ «послъ долгаго запустънія» церкви, но, къ сожальнію, онъ не успъль списать времени сего событія и имени обновителя. Въ ту пору, несомивню, были устроены и купола надъ придвлами алгаря (ср. стр. 332). — Изъ гробницъ, сохранившихся въ храмѣ, Муравьевъ одну, которая находится «въ преддверіи» (т. е. въ сѣверной пристройкъ), явно, на основании мъстнаго преданія считаеть за саркофагъ Никейскаго мученика Неофита; «тамъ горъла неугасимая ланпада передъ иконою Б. М.». Въ другей же онъ согласно традиців видить місто погребенія патрикія Никифора, что является весьма роятнымъ въ виду следующихъ обстоятельствъ. Орнаментъ саркофага, находящагося въ южномъ нефѣ церкви, вполнѣ соотвѣтвъствуеть выше установленной эпохъ этого ктитора. Въ глубинъ же погребальной ниши исполнена вторично та же самая фреска что и въ нартексъ, съ прибавленіемъ той же самой надписи, но съ указаніемъ 1895 года, въ которомъ фреска эта по всей віроятности была возобновлена. Однако и здёсь еще въ 1873 году имелась мозаическая композиція, состоящая изъ трехъ фигуръ, какъ видно изъ другого свидетельства, которое мие также стало известно только недавно. Муравьевъ о ней уже не сообщаеть ничего, но за то онъ дъйствительно упоминаеть о той мозанкъ, которая по нашему предположенію послужила оригиналомъ фрески тридцатыхъ годовъ, и собственно на мъсть, оправдывающемъ до извъстной степени выражение Гаммера aüber dem Eingange der Kirche» и вмість съ тымь весьма близкомъ къ самой фрескъ, но не совпадающемъ съ люнетомъ, занятымъ последнею, а именно «надъ боковымъ входомъ» (изъ нартекса въ храмъ) «со стороны гробницы Никифора». Если онъ далее замечаеть, что «мозанка сія осыпалась и ихъ (т. е. царя, Б. М. и патрикія) написали надъ южными дверьми портика, гдъ былъ прежде придълъ св. Діомида и т. д.», то остается сомнительнымъ, видълъ ли Муравьевъ еще остатки самой мозанки или узналь онъ о ней только по разсказамъ. Но это ни въ какомъ случав не лишаетъ его свидвтельство своего значенія. Оно заслуживаеть полнаго дов'єрія не смотря на то,

что Муравьевъ въ изображении паря согласно мѣстному преданію усматривалъ Константина Великаго. Что же касается придѣла св. Діомида, то въ этомъ названіи должно видѣть пустую выдумку. Оно возникло вслѣдствіе того, что къ нашему храму въ позднѣйшее время было отнесено сказаніе житія св. Василія Вел. о чудесномъ открытіи имъ вратъ соборной церкви въ Никеѣ (ср. Минею 1 и 19 янв.), въ которомъ разсказано, что Святитель пришелъ туда изъ часовни св. Діомида, гдѣ молился и отслуживалъ литургію въ ночь, предшествовавшую самому чуду. Муравьевъ тутъ же останавливается на этомъ разсказѣ, который послужилъ и поводомъ къ тому, что отсутствіе дверныхъ створовъ во внутреннихъ входахъ храма объясняли изъ запрещенія Святителя «затворять ихъ въ память чуда».

Матеріаль для этихъ послѣднихъ замѣчаній доставленъ мнѣ Я. И. Смирновымъ, и я тѣмъ болѣе долженъ выразить ему искреннюю и сердечную благодарность за то теплое участіе, которое онъ принималь въ моей работѣ.

0. Вульфъ.

## Къ исторіи греческаго періода въ верхнеегипетскомъ богослуженіи.

Уже болбе двухъ въковъ, какъ извъстно, коптовъ связываеть съ ихъ знаменитыми предками только языкъ, употребляемый при богослуженіи. Въ настоящее время служба совершается у нихъ на нижнеегипетскомъ, такъ называемомъ бохейрскомъ діалектъ коптскаго языка, распространившемся по эпархіямъ всего Египта благодаря вліянію Александрійскаго патріархата. На этомъ діалект в составлены изданныя Туки въ прошломъ столетіи богослужебныя книги, на немъ же напечатаны въ восьмидесятыхъ годахъ нашего въка служебники самой коптской патріархіей, на немъ же написано множество позднихъ рукописей богослужебнаго характера, наполняющихъ библютеки и музеи. Впрочемъ, чтобы выразиться точнее, следуетъ сказать, что на немъ написано большею частью только то, что произносится или поется, вся же ритуальная, пояснительная часть составлена на арабскомъ языкъ, единственномъ вполнъ понятномъ для народа и даже для самого духовенства; на арабскомъ же языкъ приведенъ и параллельный переводъ коптскаго текста молитвъ, возгласовъ и пъснопъній. Въ настоящее время, кажется, начинаются попытки уже окончательной арабизаціи коптскаго богослуженія.

Между темъ во многихъ собраніяхъ рукописей попадаются отрывки на папирусе и изредка на бумаге, указывающіе на то, что такой порядокъ вещей въ коптской церкви не былъ постояннымъ. Что арабскій языкъ вошель въ нее после завоеванія, это понятно само собой, но и господство бохейрскаго наречія не всегда было безраздёльнымъ. Еще августинскій монахъ Джорджи 1), а за нимъ



<sup>1)</sup> Fragmentum Evangelii S. Iohannis graeco-copto-theibaicum. Additamentum ex vetustissimis membraneis lectionum evangelicarum divinae missae, cod. diaconici reliquiae et liturgica alia fragmenta veteris Thebaidensium ecclesiae ante Dioscorum, etc. Opera et studio A. Georgii. Romae 1789.

Поэга 1) обратили вниманіе на существованіе въ Борджіанской библіотекъ одиннадцати литургическихъ отрывковъ, изъкоторыхъ два написаны на сахидскомъ, т. е. верхне-египетскомъ, оиванскомъ нарѣчіи коптскаго языка; остальные — на греческомъ и снабжены сахидскимъ переводомъ. Такимъ образомъ, было время, когда въ коптскомъ богослуженін греческій языкъ быль основнымъ, а туземный играль ту же роль, что въ настоящее время арабскій. Но не менте, чтмъ языкъ интересно ихъ содержаніе. Представляя отрывки изъ чина литургіи, они отличаются отъ современной коптской обёдии и приближаются къ типу литургій, употребляемыхъ въ православной церкви. Отсутствіе поминанія имени Діоскора и ніжоторыя другія соображенія заставляютъ возводить ихъ происхождение ко времени до Халкидонскаго собора; Джорджи доказываль даже, что и самые списки относятся къ IV-V в., но Иверна, еще разъ взявшійся за ихъ переводъ и изученіе 2), пом'вщаеть ихъ написаніе въ IX—XI в. и указываеть на XII в., какъ на время упадка верхне-египетской литургіи и начало ея вытъсненія. Изданное недавно лейденское собраніе коптскихъ рукописей своимъ богатымъ литургическимъ отделомъ в) даетъ намъ новый матеріаль для освіщенія этого древняго періода коптскаго богослуженія. Мы находимъ здісь отрывки изъ литургіи опять таки большею частью на двухъ языкахъ, при чемъ копто-сахидскій переводъ помѣщенъ послѣ греческаго текста и прямо названъ переводомъ его (пецвых) 4). И здёсь нельзя не замётить разностей съ современными коптскими богослужебными книгами, а также большей близости къ православному типу. Такъ мы находимъ и тутъ 5), и въ борджіанскихъ отрывкахъ 6), нашу великую ектенію съ большимъ количествомъ прошеній и со вступленіемъ изъ сугубой і); въ лейденскихъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Catalogus codicum Copticorum etc. p. 220; C-CX.

<sup>2)</sup> Hyvernat, Fragmente der altcoptischen Liturgie. Römische Quartalschrift. I, 330-346. II, 20-28.

<sup>3)</sup> Manuscrits Coptes du Musée de Leide par Pleyte et Boeser. Leide 1897, pp. 123-269.

<sup>4)</sup> Напр. стр. 264.

<sup>5)</sup> Стр. 127 сл.

<sup>6)</sup> Georgi, d. c. p. 350-403.

<sup>7)</sup> Вънастоящее время у коптовъдругія ектенія, а также за дневными службами вмёсто нихъ — молитвы, предшествуемыя возглашеніемъ діакона и заключаемыя возгласомъ. Только въ чине освященія церкви (Tuki, Euchologion I, 651 и сл.) находимъ некоторое отдаленное подобіе этой ектеніи. Крайне интересно существованіе въ одной зейопской рукописи часослова третьяго, вероятно туземнаго типа, въ Парижской Національной Библіотеке (№ 86 по «Catalogue» Зотанбера) перевода этой выпатійскій Временникъ.

отрывкахъ указателей библейскихъ чтеній находимъ прокимны <sup>1</sup>), которые въ современномъ коптскомъ богослуженіи такъ не называются <sup>2</sup>). Что касается греческихъ стихиръ и тропарей, которые по лейденскимъ рукописямъ пёлись во время литургіи при лобызанія мира, то мы ихъ не находимъ въ современномъ обиходѣ православной церкви можетъ быть только потому, что они были мѣстнымъ и временнымъ достояніемъ Александрійскаго патріархата. Въ настоящее время уже имѣется такимъ образомъ нѣкоторый матеріалъ для будущаго возсозданія древне-коптской верхне-египетской литургіи; надо надѣяться, что библіотеки Парижа и Лондона заключаютъ въ себѣ еще пе маю текстовъ, которые, будучи изданы, приблизять эту задачу къ осуществленію. Въ этихъ видахъ не лишенъ интереса и слѣдующій небольшой отрывокъ, сохранившійся на известковомъ черепкѣ въ коллекціи В. С. Голенищева.

Verso:

en ton. otpanon

a]ptoc. cwma hai to timion aima
.. otc. ot metalanbanontec
attot hatanekellontec
ctacin omolocotmen
boncomen tot allhilogia co
con me. o oc. mot
moi tecanom[ia

Этотъ написанный на безграмотномъ греческомъ языкъ отрывокъ 3)

нъсколько измъненной великой ектеніи, которая въ другихъ богослужебныхъ эвіопскихъ рукописяхъ не встръчается.

<sup>1)</sup> Напр. стр. 205 сл.

<sup>2)</sup> Называется большею частью просто Фадмос.

<sup>3)</sup> Въ немъ единственное контское слово мпенмот (4 строка = «смерть Твою» и еще два контскихъ artic. possessiv.: нтенанастаси («воскресеніе Тпое»; и объекта) и тесаноміа (беззаконіе ея?)

имѣетъ, конечно, связь, какъ и всѣ извѣстные до сихъ поръ съ литургіей. Между ними нѣтъ, повидимому, ни одного, который можно было бы считать заимствованнымъ изъ другихъ частей общественнаго богослуженія. Въ этомъ отношеніи удалось положить начало заполненію пробѣла экспедиціи въ Египетъ В. Г. Бока въ сезонъ 1897—1898 г. Среди пріобрѣтенныхъ ею литературныхъ отрывковъ находится полоска бумаги съ началомъ коптскаго текста на одной сторонѣ и слѣдующимъ безграмотнымъ греческимъ на другой:

∴ erce2yo

λ MB

∞ ωH

abba a

Фъон

тон ен пар техоента Вавтумнеоес на MINOT. H TPIC OF TOTWISHUMS DECENT парос фуууонон пэмтопит Anotaccetal tor носмот. ны пла ини Біоводот на тонь ьввь івтэдэө ф. тмиотмен *н* а денинфит**Н** TOT  $\Theta \overline{\omega}$  TOC TO τπ cot ≥τcωπη сон ен нтихнию HAI CWCE TON AAOH COT. HAI PHCE TAC τωκή ραχτ ψ

ည် မ

Исталиномен сеО тон одон пинти

Т о о о нмын мор
фин готдот давон
енти митра сот парТмін ен васаносперон авва анотфКаі омодосотитес
тон Т наі он нмын
фыстирес ендам
пі- тимпими нав 1)
ва анотф- пресвет
е йпер ймын- тон
Т інететсын ен

етфренесое Дінеог х п. пан, асаххонтес минми тши асчон Дінеог кхироно

Предъ нами восьмая и девятая пѣсни канона св. Анупу в) съ указаніями въ началѣ и концѣ на другія пѣснопѣнія, обозначенныя первыми словами ихъ. Совершенно также, какъ и въ православной церкви, пѣсни эти состоять изъ ирмосовъ, содержаніе которыхъ посвящено для восьмой — вавилонскимъ отрокамъ и для девятой — Богоматери. («Въ вавилонстѣй пещи (?) тріе отроцы посредѣ пламени пояху: хвалимъ...». «Величаемъ тя, Творецъ бо всяческихъ Христосъ Богъ нашъ зракъ раба пріемъ во утробѣтвоей, Дѣво...»), и тропарей святому. Ирмосовъ, тожественныхъ съ этими, нѣтъ въ современныхъ православныхъ ирмологіяхъ.

<sup>1)</sup> Коптскій genit.

<sup>2)</sup> О св. отрокѣ апа апотъ пірем Нансі см. у Giorgi, De Miraculis S. Coluthi. Romae 1793, pp. CLVII sq. CLVII sq. P. de Lagarde, Orientalia (= Abh. d. K. Gesell. Göttingen XXIV), p. 33 (подъ 24 эпифи, днемъ памяти указаны библейскія чтенія). Abu Salih, The Churches and Monasteries of Egypt by Evetts. Oxford, 1895 p. 124; p. 360 — списокъ церквей въ честь его.

Такимъ образомъ еще послѣ Х в. 1) мы встрѣчаемъ у коптовъ канонъ въ православномъ смысле этого слова. Въ современныхъ намъ бохейрскихъ богослужебныхъ книгахъ, равно какъ и въ эніопскомъ часословь ночная служба, соответствующая нашей утрень, заключаеть въ себъ и подобіе нашего канона, въ которомъ первой пъснью названа пъснь Мочсея, второй — 135-й псаломъ; третьей — пъснь отроковъ, наша седьмая; четвертой — 148-й псаломъ и след. (нами хвалиться). Затымъ, после песнословій въчесть Спасителя и Оеотокій следують наша 9 песнь, песни Захарія, Симеона и Езекіи. Нашь отрывокъ указываетъ еще разъ, что верхне-египетскій ритуалъ былъ ближе къправославному, съчемъ идетъ рука объ руку и господствующее положение въ немъ греческаго языка. Последнее до сихъ поръ оставило въ коптской церкви заметные следы. До сихъ поръ копты не только поють, въпротивоположность своимъ единов трцамъ - эо іопамъ, по гречески нърге ехенсон и доза патрг. . . . хргстос anecti en nenpon..... b bostjamaiote: Kainomen cont Eni пресетхии ставите, віс анатолас влефате в т. д. и т. д., но и удерживають въ своихъ богослужебныхъ книгахъ целикомъ длинныя молитвы на греческомъ языкъ, напр. Иже на всякое время, Пресвятая Троице, помилуй насъ.... и т. д.

<sup>1)</sup> На это время указываеть то, что тексть написанть на бумагѣ, а не на папирусѣ. См. Krall, Koptische Briefe въ Mittheilungen aus der Sammlung der Papyrus Erzherzog Rainer, p. 22.

Б. Тураевъ.

### OTABATE II.

#### 1. KPUTURA.

Α. Παπαδόπουλος - Κεραμεύς, 'Ανάλεκτα 'Ιεροσολυμιτικής Σταχυολογίας ή Συλλογή ἀνεκδότων καὶ σπανίων Έλληνικῶν συγγραφῶν περὶ τῶν κατὰ τὴν Εψαν ὁρθοδόξων ἐκκλησιῶν καὶ μάλιστα τῆς τῶν Παλαιστινῶν. Τόμος Γ'. Σελ. ς' -- 585. Τόμος Δ'. Σελ. ια'--613. 8°. Έν Πετρουπόλει 1897. Цѣна 20 рублей.

Къ первому и второму томамъ вышеозначеннаго сборника, о которыхъ мы говорили въ Византійскомъ Временникѣ 1894 г. (на стран. 690—697), неутомимый издатель спустя три года прибавилъ третій и четвертый томы, поражающіе, какъ и предыдущіе, обиліемъ представленнаго въ нихъ новаго матеріала для изученія нѣкоторыхъ отраслей византологіи 1). Мы ограничимся ниже краткимъ обозрѣніемъ содержанія двухъ новыхъ томовъ, и тѣмъ уже укажемъ читателю на важность и цѣнность этого изданія.

Третій томо Аналектовъ даетъ рядъ интересныхъ документовъ, касающихся мало разработанной исторіи Палестины XVI-го и послѣдующихъ вѣковъ. Эти документы, относящіеся особенно къ судьбамъ іерусалимскаго православнаго патріархата и къ дѣятельности греческаго святогробскаго братства (оі Аүютафітаі), заключаются въ произведеніяхъ трехъ греческихъ писателей нашего столѣтія, Максима Симея, Прокопія Назіанзина и Неофита Кипрскаго: 1) Μαξίμου τοῦ Συμαίου Ἰστορία τῆς Ἱερουσαλήμ (стр. 1—86). Максимъ Симей (т. е. уроженецъ острова Σύμη), жившій въ концѣ прошлаго и въ началѣ текущаго вѣка, былъ архимандритомъ и настоятелемъ святогробскаго училища въ Іерусалимѣ и усердно занимался изученіемъ греческой исторіи и литературы. Имъ написанъ, напр., тотъ списокъ, по которому А. Дмитріевскій издалъ типиконъ іерусалимской церкви, т. е. расположеніе богослуженій страстной

<sup>1)</sup> Въ прошломъ году появился и пятый томъ.

седмицы по древнему обычаю іерусалимской церкви Воскресенія (въ Православномъ Собесъдникъ 1889—1892 г.) 1). Максимъ составилъ также грамматику и описаніе Святой Земли, но главная работа его — подробная исторія Іерусалима, заглавіє которой: Ієра ιστορία γρονολογική της πόλεως той беой Геропоский. Эта исторія раздівлена на три главы; первая изъ нихъ начинается съ Адама и доходить до рожденія Богоматери; вторая глава описываеть время отъ рожденія Богоматери до ея успенія, а третья даеть исторію іерусалимскихъ патріарховъ, начиная со св. Іакова, брата Господня, перваго іерарха Іерусалима, и заканчиваясь патр. Анеимомъ (1788—1809 г.) <sup>2</sup>). Эта последняя (третья) глава и отпечатана въ разбираемомъ томъ Аналектовъ (по списку № 56 јерусалимскаго монастыря св. Креста), причемъ начало, трактующее о іерусалимскихъ патріархахъ, жившихъ до шестого вселенскаго собора (въ 680 г.), опущено издателемъ, въ виду того, что подлинные источники, изъ коихъ почерпанъ матеріалъ для этой части, всякому изследователю легко доступны и хорошо изв'єстны. Однако, и отпечатанная глава не заслуживаеть во многихъ мъстахъ особаго вниманія. До XVI-го въка разсказъ Максима обнаруживаеть не мало ошибочнаго (замвчательно только нвсколько хронологическихъ данныхъ, взятыхъ, кажется, изъ недоступныхъ намъ пока патріаршескихъ каталоговъ), а въ дальнъйшемъ періодъ (до 1728 г.) Максимъ вполнъ основывается на извъстныхъ трудахъ Доспося (1715 г.) м. Хрисаноа (1728 г.). Итакъ, изложение Максима важно только относительно последнихъ временъ (начиная съ 1737 г.).—2) Маξίμου τοῦ Συμαίου Σημειώματα (стр. 87—122; по іерусалимскому списку № 186). Это — поденныя записки Максима, не помъщенныя имъ въ Исторіи і русалимских в патріархов и разсказывающія о всёх важных в событіяхъ, происпедшихъ въ Палестинъ въ 1801-1810 годахъ.-3) Проκοπίου τοῦ Ναζιανζηνοῦ Ἱερουσαλήμ καταπατουμένη (crp. 123-309; по іерусалимскому списку № 176). Прокопій (1776—1822), родомъ изъ города Назіанза въ Каппадокіи, былъ монахомъ и драгоманомъ іерусал. патріархіи и прославился своимъ общирнымъ знаніемъ арабскаго языка, всабдствіе чего турки дали ему прозвище 'Αράπογλους. Произведеніе его подъ заглавіемъ «Попираемый Іерусалимъ», основанное на хранящихся въ патріаршемъ архивѣ документахъ, передаетъ все то, что въ Іерусалимъ и въ Константинополъ было предпринято съ 1517 г. по 1820 г. латинами и армянами, оспаривавшими наблюдение за святынями, довъренное ісрусалимской патріархіи другими греками и турецкимъ султаномъ. Изложение Прокопія распадается на четыре части. Первая изъ нихъ даетъ простой перечень епископовъ и патріарховъ Іерусалима; послід-



<sup>1)</sup> Спустя нъсколько времени П.-Карамевсъ обнародовалъ тотъ же типиконъ по подлинной старинной рукописи 1122-го года, съ которой и Максимъ взялъ свою коцію (см. Византійскій Временникъ I, 694 сл.).

Разсказъ доведенъ до 1801 г. (а не до 1810 г., какъ сказано въ изданіи ІІ.-Карамевса).

нимъ изъ нихъ упоминается Поликарпъ (1808-1827). Вторая часть оппсываеть бідствія и обиды, которыя латины (οί Φράτορες) причиняли святогробскому братству съ XVI-го столетія до 1820 г. Третья статья излагаетъ борьбу того же братства съ армянами, которые также имын притязанія на палестинскія святыни и дерзко отнимали у грековъ монастыри и святыя міста. Четвертая часть содержить въ себів греческій переводъ некоторыхъ арабскихъ и турецкихъ фирмановъ и грамотъ (32 числомъ), доказывающихъ върность изложенныхъ авторомъ въ предыдущихъ частяхъ правъ православныхъ грековъ. Древнъйшій изъ этихъ фирмановъ относится къ 638-му году. Въ концъ произведенія Прокопія (стр. 309—333) монахъ Анонмъ Анхіальскій, секретарь святогробскаго братства и библіотекарь іерусалимской патріархів, по смерти автора, прибавиль еще пятую часть, продолжающую разсказъ до 1828-го года. Онъ же въ началъ всего поставилъ краткое предисловіе. — 4) Проκοπίου του Ναζιανζηνού Διήγησις συνοπτική περί της έν Ίερουσαλήμ ἐπισυμβάσης πυρκαϊᾶς τοῦ ναοῦ τῆς Άναστάσεως (crp. 334-386). Прокопій Назіанзинъ здісь представляется поэтомъ, описывая въ такъ-называемыхъ политическихъ риомованныхъ стихахъ (1497 числомъ) пожаръ, случившійся 30-го сентября 1808 г. въ іерусалимской церкви Воскресенія и причиненный, по общепринятому мивнію, поджогомъ армянъ. Впрочемъ, уже на следующій годъ, по повеленію султана, палестинскіе греки въ качествъ владъльцевъ возстановили поврежденный храмъ. Далъс, авторъ излагаетъ тяжбы грековъ съ армянами, происпедшія посл'в пожара въ Константинопол'в, и, наконецъ, прибавляеть еще 149 стиховъ, которыми онъ рекомендуетъ читателямъ свой трудъ. --5) Νεοφύτου τοῦ Κυπρίου Ίστορία τοῦ ἐμπρησμοῦ τοῦ ναοῦ τῆς Άναστάσεως (стр. 387-410). Только-что упомянутый пожаръ 1) и другому автору подаваль поводь къ поэтическому описанію, именно Неофиту Кипрскому, секретарю церкви Воскресенія, извъстному и другими историческими и топографическими произведеніями. Его изложеніе — короче, оно заключаеть въ себъ 659 стиховъ. — 6) Νεοφύτου τοῦ Κυπρίου Υπόμνημα περί των έν Ίερουσαλήμ διαφόρων χριστιανικών έθνων καί λογομαχιών αύτων περί των παναγίων προσκυνημάτων (crp. 411-456). Во второмъ томъ своихъ Аналектовъ (стр. 405-463) П.-Керамевсъ напечаталь уже первую часть этого разсказа о находящихся въ Герусалимъ христіанскихъ въроисповъданіяхъ и о ссорахъ между представителями ихъ изъ-за наблюденія надъ містами поклоненія. Опубликованное теперь продолжение упоминаеть о событияхь съ 1835-го г. по 1844 г. И къ этому произведенію вышеназванный монахъ Аноимъ Анхіальскій присоединилъ маленькое приложение объ одномъ нападении армянъ на православныхъ грековъ въ 1844-иъ году (стр. 455 и 456). — 7) Neoqu-

<sup>1)</sup> Издатель въ заглавіи стихотворенія и также въ оглавленіи всего тома на 584-ой страницѣ ошибочно относить этоть пожаръ къ 3-му сентябрю; пожаръ случился 30-го сентября, см. стр. 388, 25 и 335, 15.

тоо той Котріоо Еіхобаєтиріс (стр. 457—509). Это «Двадцатильтіе» Неофита разсказываеть все случившееся въ православной іерусалимской церкви съ 1821-го г. по 1841 г. Издатель же довель отпечатаніе текста лишь до 1834-го г., отложивь остальную часть на другой разъ.

Между твиъ, какъ третій томъ Аналектовъ цвликомъ относится къ позднайшнить временамъ, следующій четвертый томъ разнообразнае, содержа въ себъ между документами боле поздняго времени также и цвлый рядъ весьма интересныхъ агіографическихъ произведеній, принадлежащихъ къ самымъ лучшимъ эпохамъ византійской письменности. Съ нихъ мы и начнемъ нашъ обзоръ четвертаго тома, сопоставлян ихъ въ хронологическомъ порядка, о которомъ самъ издатель не заботился.

Всѣ эти житія разныхъ святыхъ до сихъ поръ были не изданы, за нсключеніемъ одного, а именно Житія и мученичества св. Анастасія Персянина (стр. 126-148), которое издаль ивмецкій ученый Н. Usener въ 1894-мъ г. (см. нашу рецензію въ Виз. Временник 1895 г., стр. 439-442), когда и П-Керамевсъ уже началъ печатаніе того же текста по одному іерусалимскому списку XI-го вѣка (№ 18). Узенеръ же имѣлъ подъ руками двъ рукописи берлинской библіотеки, изъ коихъ одна (А) принадлежить къ IX-X въкамъ, а другая (В) къ XI-XII в. Новый списокъ П.-Керамевса не имъетъ большого значенія для критики текста. Въ немъ находишь не мало разночтеній, прибавленій и перестановокъ отдельных словь, но все это, несомивню, представляеть собою лишь работу поздняго редактора. Деятельность такихъ редакторовъ, нередко встрѣчаемая въ агіографическихъ текстахъ, не касается до смысла текста, но имъетъ только цъль объяснить или риторически украсить подлинный разсказъ автора. Поэтому, мы никакъ не можемъ согласиться съ инъніемъ П.-Керамевса (стр. 538), что «текстъ берлинскихъ рукописей, какъ ему доказало сличеніе ихъ съ іерусалимскимъ спискомъ, во многихъ отношеніяхъ испорченъ и им'ветъ много пропусковъ». Напротивъ, то, что даетъ іерусалимскій списокъ (часто совпадающій съ cod. В) и чего недостаетъ въ самой древивищей рукописи (А), которую Узенеръ положилъ въ основу своего изданія, - все это представляется намъ простою интерполяціей, только-что охарактеризованною нами. Къ тъмъ исправленіямъ даннаго въ Аналектахъ текста, которыя издатель (въ своихъ Addenda на стр. 538 и въ V-мъ томъ на стр. 391 сл.) приводить изъ берлинскихъ списковъ Узенера, можно прибавить еще длинный рядъ другихъ, изъ числа конхъ упомянемъ здёсь лишь болёе замёчательныя. Приходится писать по берлинскому списку А: на стр. 128, 2 η και λήθην παντελή (ΒΜ. εἰ καὶ λήθη παντελεῖ). — 128, 8 εἰλκύσαμεν (ΒΜ. ήλκύσαμεν).—129, 30προωρισμένος (ΒΜ. προειρημένος). - 130, 8 Καλγηδόνος (ΒΜ. Καργηδόνος). - 132, 1 καὶ <τὴν> τοῦ κήπου.—135, 30 ἐποίησας ἡμᾶς κατάγελως (ΒΜ. ἐπ. ἡμῖν κατάγελος).—136, 7 κατά τοῦ τραχήλου, ἐτέραν δὲ κατά τοῦ ποδός (ΒΜ. κ. τὸν τράχηλον.... κ. τοὺς πόδας).-138,24 ἐπὶ τοῦ ἐδάφους (ΒΜ. ἐπὶ τὸ ἔδαφος).-140, 3 <τὸν> λόγον.—142, 16 δαίμονας ἀντὶ θεοῦ σέβοντες (ΒΜ. δ. ἀντὶ θεοὺς

σ.).—143, 18 ούτω γάρ (σε). Уже это составленіе положительно опровергаеть мнѣніе П.-Керамевса о превосходствѣ іерусалимскаго списка. Кромѣ того, предлагаемъ прочесть на стр. 133, 27, εὐξόμενος (вм. εὐξάμενος), п замѣтимъ, что на стр. 144, 3 фраза μίαν ὑπὲρ μίαν (scil. ἡμέραν) не значитъ «ежедневно», какъ думаетъ издатель, а «черезъ день».

Большую услугу г. П.-Керамевсъ оказалъ нашей наукъ изданіемъ другихъ житій, пом'вщенныхъ въ четвертомъ том'в «Іерусалимскихъ Аналектовъ», въ числе коихъ не мало драгопенныхъ редкостей, не попадающихся въ рукописяхъ остальныхъ библіотекъ: 1) Μαρτύριον των άγίων δέκα μαρτύρων, μαρτυρησάντων έν Κρήτη (crp. 224—237), πο iepyca... списку X-го въка (cod. Sab. 18; Начало: Έγρην μεν ή των πράξεων των άγαθων άνδρων έργφ γινομένων). Страданія десяти мучениковъ въ городъ Гортинъ на островъ Критъ были въ царствование импер. Декія (въ 250 г., 23 го декабря). Въ концъ разсказа говорится и о гортинскомъ епископъ Павл'в, который шестьдесять л'втъ посл'в смерти св. мучениковъ (въ 310 г.), съ разрѣшенія импер. Константина, перенесъ святыя мощи ихъ на городское кладбище. Этому времени приблизительно можно приписать и разбираемое произведение безыменнаго автора. Та же редакція этого житія имъется и въ cod. Paris. 1491 (fol. 162, IX-X въковъ), а другая болъе поздняя принадлежитъ Симеону Метафрасту и уже давно напечатана (у Migne въ 116-мъ томѣ, стр. 565-573). — 2) Μαρτύριον τοῦ άγίου Άθηνογένους ἐπισκόπου (crp. 252-257), πο iepyca.i. cписку Χ ΒΈκα (cod. Sab. 242 1); Ηαчαιο: Έπι Διοκλητιανού τού βασιλέως ήν πολλή μανία κατά των χριστιανών). Αθиногенъ воспріяль мученическую кончину въ царствованіе импер. Діоклитіана (въ 303 г., 27-го іюля <sup>9</sup>) въ город'в Севастін (въ Арменін), близъ котораго онъ жилъ сельскимъ епископомъ (χωρεπίσκοπος) въ монастырв Φυλαγθόη вивств съ десятью монахами. Тотъ же разсказъ встрвчается и въ другихъ рукописяхъ (въ Парижв, въ Оксфордъ и на Авонъ); изъ этихъ списковъ одинъ (cod. Paris. 1470 890 года) древиће јерусалимскаго. Имћется и славянскій переводъ этого житія въ Великихъ Четьихъ-Минеяхъ митроп. Макарія (подъ 17 іюл.). Вышеозначенная іерусал. рукопись, которою воспользовался П.-Керамевсь, содержить въ себъ и другое житіе св. Авиногена, начинающееся со CIOBЪ: Τοῦ βίου καὶ τῆς ἀθλήσεως τοῦ τρισμακαρίου μάρτυρος **Αθηνογένους** παρά πολλών ἐπιζητουμένου, μόλις εύρον ἐν παλαιοτάτφ βιβλίφ. Уже изъ немногихъ, сообщенныхъ П.-Керамевсомъ строкъ (сел. У) можно узнать, что эта более поздняя редакція значительно отличается отъ только-что пзданнаго житія, не только объемомъ разсказа, но и рядомъ опредёленныхъ данныхъ о личности св. Аонногена, которыхъ вовсе нътъ въ первомъ житін. Поэтому, было бы весьма желательно, если бы П.-Керамевсъ

<sup>1)</sup> Издатель нѣсколько разъ (на стран. 252 и въ V-мъ томѣ на стран. 401) опибочно обозначаетъ эту рукопись, яко бы имѣющую № 168.

<sup>2)</sup> Въ нынъшнее время память св. Аевногена празднуется 16-го іюля, см. Вхрдоλομαίου Κουτλουμουσιανού Μήναιον του 'Ιουλίου, σελ. 80 (1848 г.).

скорће исполнилъ данное имъ объщаніе издать и этотъ текстъ въ одномъ изъ следующихъ томовъ Аналектовъ. — 3) Νικηφόρου Καλλίστου τοῦ Εανθοπούλου Διήγησίς τις έν στίχοις ίαμβείοις τινών θαυμάτων τοῦ θείου Νικολάου, ών οὐδαμῶς μέμνηται ό Μεταφράστης (crp. 357-366), no iepycal. cnucky XIV-ro Βέκα (cod. Sab. 261; Ηαчαιο: 'Ωδ' ἐξαναστάς του θρόνου, θυηπόλε, τὸν εὐλογητὸν συνήθως ἐπευλόγα). Βτ эτομτ янбическомъ стихотвореніи Никифоръ Каллисть Ксанеопуль, патріархъ константинопольскій (въ 1397 г.), описываетъ девять чудесъ св. Николая Мпрликійскаго (жившаго въ началь IV-го выка), не упоминаемыхъ въ житін его, написанномъ Симеономъ Метафрастомъ. Это произведеніе нын'в состоить изъ 637 стиховъ, но въ јерусал. спискъ послъ 538-го стиха находится значительный пропускъ, объемъ котораго нельзя опредёлить. Въ одной рукописи оксфордской библіотеки (cod. Bodlej. Misc. 79) имвется (еще неизданный) пересказъ житія и чудесъ св. Николая въ 2710 ямбическихъ стихахъ, авторомъ которыхъ въ заглавіи значится тоть же Каллистъ. Существуетъ ли какое-нибудь соотношение между этимъ обстоятельнымъ пересказомъ и изданнымъ нынв въ Аналектахъ стихотвореніемъ, пока нельзя разъяснить. Последнее, можетъ быть, составляеть не самостоятельное произведение Каллиста, а лишь одну часть боле общирнаго его пересказа. — 4) Βίος και ἄσκησις τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν καὶ θεοφόρου Γερασίμου (стр. 175—184), по патмосскому списку 188, ΧΙΙΙ-Γο ΒΈκα (Ηαчало: Ο πεφωτισμένος τε καλ ήγιασμένος πατήρ ήμων Γεράбіціод формато). Уже въ 1895 г. проф. И. В. Помяловскій издаль русскій переводъ этого житія, именно по списку П.-Керамевса (Палестинскій Патерикъ, шестой выпускъ). Св. Герасимъ († 5-го марта 475 г.) прославился особенно опредъленіемъ и распространеніемъ аскетической жизни въ іорданской пустынъ, такъ что, по всей справедливости, удостоился имени населителя этой пустыни (πολιστής και πολιούχος). Житіе его составлено въ началѣ VI-го въка (послъ 526 г.), на основани разныхъ письменныхъ разсказовъ о преподобномъ отцѣ (стр. 178,14 и 180,21) и устныхъ преданій, слышанныхъ отъ аввы Киріака. Имя автора ни въ заглавін, ни въ текств не упоминается, а мевніе издателя, приписывающаго это произведение извъстному Кириллу Скиеопольскому († ок. 558 г.), кажется правдоподобнымъ. Дюбопытно, что находящееся въ житіи повъствованіе о львъ, который, испъленный св. Герасимомъ, съ тъхъ поръ быль неразлучнымь его товарищемь, встречается и въ Лимонаріи Іоанна Мосха († 619), а именно большею частью въ однихъ и тъхъ же выраженіяхъ. Предположеніе П.-Керамевса, что авторъ житія воспользовался повъствованіемъ Моска, необдумано и противоръчить хронологіи Напротивъ, Москъ имълъ передъ собою разсказъ житія или же придерживался того же источника, какъ авторъ житія. На это указываеть и то обстоятельство, что въ изложении Моска иногда редкия и принадлежащія простонародному языку выраженія замізнены словами боліве употребительными (напр. вм. υπηγεν — ἀπηρχετο, вм. πεπληγότα — πεπληγμένον,

ΒΜ. ἐπληροφορήθη — ἔγνω ΙΙ Τ. Д.). — 5) Βίος τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Маркіаной (стр. 258—270), по іерусал. списку X-го въка (сод. Sab. 242; Ηαчало: Εὐλογητός ὁ θεὸς καὶ πατήρ τοῦ μεγάλου θεοῦ καὶ σωτήρος ἡμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ, ὁ διὰ τῆς δωρεᾶς). Св. Маркіанъ († ок. 480 г., 10-го января) быль пресвитеромь и экономомъ Великой Церкви въ Константинополъ и щедро раздавалъ унаследованное имъ отцовское именіе на благотворительныя дёла и на церковныя постройки. Онъ воздвигнулъ, между прочимъ, во имя св. мученицы Анастасін великольный храмъ (ей ток Домνίνου έμιβόλοις), подлѣ маленькаго ея храма, въ которомъ въ прежнія времена служилъ св. Григорій Назіанзинъ. Далье, онъ возстановиль приморскій храмъ св. Ирины, къ которому присоединиль часовию съ мощами св. мученика Исидора, и проч. Авторъжитія неизвъстенъ по имени, но, кажется, онъ жилъ вскоръ послъ смерти св. Маркіана. Это житіе имъется и въ славянскомъ переводъ въ Четьихъ-Минеяхъ митр. Макарія, а Симеонъ Метафрасть обработаль древній тексть своимь обычнымь способомъ (у Migne въ 114-мъ томъ, стр. 429-456). Замътимъ еще, что въ концъ подлиннаго житія встръчается очевидная интерполяція, которая ускользнула отъ вниманія издателя. Слова боте-іддей (стр. 269,27) стоять въ ближайшемъ отношени къ предыдущимъсловамъ ούτως σύμμετρος ήν-χρεία и Изъ этого явствуеть, что занимающій шесть строкъ разсказъ о чудесныхъ сношеніяхъ св. Маркіана съ найденными имъ непогребенными трупами (стр. 269, 22—27: καὶ άλλο μυστήριον—ἀνεπαύετο) несомивино поздияя замътка, прибавляемая на поляхъ какимъ-то читателемъ, а затъмъ вкравшаяся въ текстъ. — 6) Βίος και πολιτεία  $\tau \tilde{\eta}$ ς άγίας Γολινδούχ, τῆς ἐν τῷ ἀγίῳ βαπτίσματι μετονομασθείσης Μαρίας (стр. 149—174), по патмосскому списку Х-го вѣка (№ 185; Начало: Νόμος ἐστὶν ἐγκωμίων τοῖς ἐπὶ σοφία μέγα φρονοῦσιν). Св. Γομημχκα, персіанка знатнаго рода и жена мага, удостоенная откровенія Божія, обратилась въ дристіанскую в'тру; за это царь Хозрой повел'ть заключеть ее въ тюрьму, гдъ она пробыла 18 лътъ, а Ормисдасъ, сынъ и преемникъ Хозроя, напрасно подвергнувъ ее разнаго рода мученіямъ, изгналъ преподобную изъ предъловъ царства. Она же, побывавши во многихъ странахъ и посттивъ Герусалимъ, наконецъ поселилась близъ сирійскаго города Дара, гдв и скончалась въ 592 г. (13-го іюля). Никифоръ Каллистъ въ исторіи церкви (Migne 147, 377) говорить о какомъ-то житін св. Голиндухи, написанномъ іерапольскимъ епископомъ Стефаномъ, современникомъ и знакомымъ преподобной. Это житіе, кажется, не дошло до насъ. Канонъ же, составленный въ честь св. Голиндухи Іосифомъ Песнописцемъ († ок. 883 г.), уцълълъ и въ нынъпиее время еще восивается въ православныхъ церквахъ Востока въ день памяти преподобной (см. Βαρθολομαίου Κουτλουμουσιανού Μήναιον, Ίούλιος, стр. 61). Житіе, нынв изданное П.-Керамевсомъ, въ заглавіи не даетъ имени автора, но нэъ текста его (стр. 173, 23) оказывается, что авторъ назывался Евстратіемъ и былъ пресвитеромъ Большой Церкви въ Константинополів.

Евстратій не зналь св. Голиндухи п обязань приведенными имъ свёдёніями другимъ и въ особенности мелитинскому архіепископу Дометіану, родственнику царя Маврикія, лично познакомившемуся съ преподобною. О другомъ спискъ (cod. Athous, Dionys. 145, 1619 г.) издатель узналъ слишкомъ поздно; въ концъ V-го тома Аналектовъ (стр. 392-396) онъ даетъ изъ него рядъ разночтеній, нередко способствующихъ возстановленію первоначального текста. Въ авонскомъ спискъ находится и любопытное послесловие Евстратія, пов'єствующее о сновиденіи, подавшемъ ему поводъ къ составленію житія. Произведеніе епископа Стефана, упомянутое Никифоромъ Каллистомъ, было неизвъстно Евстратію, такъ какъ онъ въ означенной припискъ, сохранившейся въ асонской рукописи, прямо говоритъ, что до него никто не описалъ жизни св. Голиндухи. Сказаніе Евстратія имвется и на славянскомъ языкв въ Великихъ Четьихъ-Минеяхъ. --7) Μαρτύριον τῆς ἀγίας μάρτυρος Γολινδούχ, τῆς μετονομασθείσης Маріаς (стр. 351-356; по двумъ ісрусал. спискамъ и по одному асон-**CKOMY**; **Ηαчαπο**: Ήνίκα Μαυρίκιος τῆς 'Ρωμαίων βασιλείας διείπε τὰ σκῆπτρα). Это житіе представляеть собою сокращеніе только-что разобраннаго произведенія пресвитера Евстратія; оно передаеть вкратцѣ главныя событія, сообщенныя въ пространномъ житін, а, по отношенію къ способу выраженія, напоминаеть свой источникь только немногими отголосками. — 8) "Αθλησις τοῦ ἀγίου μάρτυρος Παύλου ἐν τοῖς Καϊουμᾶ (crp. 247-251), no iepycai. checky XII-ro běka (cod. Patriarch. 17; Ηαчαιο: Άρτι τῆς δυσσεβεστάτης τῶν Ἑλλήνων θρησκείας ἀποσβεσθείσης). Βъ эτοмъ κρατκοмъ синаксарномъ житіи повъствуется, что св. Павелъ, уроженецъ Константинополя, въ парствование иконоборца Константина Копронима (741-775) отличившись богоугоднымъ чествованіемъ св. иконъ, посл'в жестокихъ мученій преданъ былъ смерти, по повельнію царя (8-го іюня, но нынъ память его празднуется 8-го марта). Далъе, ръчь идетъ о томъ, что черезъ 122 года послъ смерти мученика, патріархъ, вслъдствіе сновиденія, нашель св. мощи его вблизи каюмскаго монастыря (μονή τοῦ Καϊουμά, έν τοις Άσπαρος μέρεσιν) и торжественно перенесъ ихъ въ храмъ Богоматери. Это перенесеніе, по мибнію автора житія, произошло во времена импер. Михаила III (842-867) и патріарха Антонія Кавлея (893-901), между темъ какъ въ действительности патр. Антоній Кавлей быль современникомъ царя Льва VI Мудраго. Такая хронологическая путаница заставляеть насъ думать, что время автора житія было довольно далеко отъ сообщенныхъ имъ событій. — 9) Βίος καὶ πολιτεία καὶ μερική δαυμάτων διήγησις των όσίων πατέρων ήμων Κοσμα και Ίωάννου τοῦ  $\Delta$ а $\mu$ а $\sigma$ к $\eta$ v $\sigma$  $\bar{v}$ ,  $\tau$  $\bar{w}$ v  $\pi$  $\sigma$ v (стр. 271-302), по халкинскому списку ΧΙΥ-Γο ΒΈκα (Μονής τής Θεοτόχου № 1; Ηαчало: Ο μέγας ούτος καὶ περιβόητος και έν άγίοις περίδοξος). По этому произведенію безыменнаго автора, которое въ означенномъ спискъ, вслъдствіе утраты отдъльныхъ листовъ, сохранилось, къ сожаленію, съ большими пробелами, св. Косма родплся въ 729 г. на о. Критв и прославился ученостью и благочестіемъ. На

33-мъ году жизни онъ быль взять въ плень сарацинскими пиратами и переданъ эмиру Дамаска Мансуру, который довърилъ ему воспитаніе своего 12-летняго сына Іоанна. Последній успешно изучаль все науки, преподаваемыя ему Космою, и, удостоенный откровенія Божія, уб'вдиль своего учителя совершить надъ нимъ, безъ въдома отца, св. крещеніс. По смерти отца св. Іоаннъ роздалъ все наследіе отцовское беднымъ и вивств со св. Космою отправился въ Герусалимъ. Здесь они посвтили св. м'еста и познакомились съ тамопіними богоугодными старцами, и оба уже начали писать тропари на разные праздники. Далве повъствуется объ Іоаннъ одномъ (сар. 12-17): Сдълавшись пресвитеромъ и написавши полемическія сочиненія противъ иконоборцевъ, онъ прошель Египетъ п Спрію, уча и крестя, и наконецъ прибыль къ персидскому царю Хозрою, принявшему его ласково. Но импер. Константинъ Копронинъ (741-775), разгивавшись на св. Іоанна за успвшную защиту иконопочитанія, ръшился погубить его и посредствомъ подложнаго письма, написаннаго какъ-бы рукою св. Іоянна, внушиль Хозрою мижніе, что преподобныйпамънникъ. Всявдствіе этого Хозрой приказаль отрубить Іоанну правую руку. Когда же Пресв. Богородица чудесно испълила ее, Хозрой узналъ, что онъ неправедно осудилъ преподобнаго, почиталъ его по прежнему н упрекалъ императора грековъ за его подлогъ. Св. Іоаннъ умеръ въ престарвломъ возраств. Въ дополнение своего разсказа авторъ повъствуетъ еще о томъ, какъ св. Іоаннъ во время странствованія въ Египтв добровольно служиль одному вспыльчивому иноку, у котораго, упражняясь въ смиреніи и скрывая высокое свое образованіе, онъ обучался два года элементамъ образованія, пока не сбіжаль, узнанный однимъ странникомъ. Потомъ авторъ житія возвращается къ св. Космъ (сар. 18-29): Косма, сдълавшись епископомъ маюмскимъ, въ продолжение 18-ти лътъ предпринимаетъ разныя путешествія, приведшія его не только въ Константинополь, но и въ Египетъ, и даже въ Римъ; повсюду преподобный всъхъ приводитъ въ изумление своею просвъщенностью и разнообразными чудесами. Въ Антіохіи въ монастырѣ Предтечи онъ присутствуетъ при худо и превратно исполненномъ пъніи канона, имъ самимъ сочиненнаго; онъ принимается за исправленіе пінія и, спроваженный игуменомъ, открывается ему какъ сочинитель канона. Но тотъ ему не върить и убъждается только тогда, когда св. Косма безъ промедленія прибавляеть къ канону одну новую строфу. Въ Константинополъ, привлеченные славою преподобнаго, посъщають его и патріархъ Тарасій (784-806) н императоръ Константинъ VI (780-797). Патріарху онъ пророчествуеть о близкой его кончинъ. Въ Іерусалимъ (въ 804 г.) онъ встръчаетъ племянника св. Іоанна Дамаскина, который сообщаеть ему о преставленія дяди. Св. Косма отправляется ко гробу Іоанна и сооружаеть тамъ великолфиный храмъ. Затемъ онъ возвращается въ монастырь св. Саввы и спустя нёсколько лёть преставляется, 78-ми лёть оть роду (ок. 807 г.). По этому житію память св. Космы и св. Іоанна празднуется 15-го октября.

Это новоизданное житіе, какъ видно изъ нашего краткаго пересказа, во многихъ важныхъ пунктахъ значительно отличается отъ извъстнаго до сихъ поръ жизнеописанія св. Іоанна (особаго житія св. Космы досель вообще не было). Новый разсказъ на первый взглядъ рекомендуется своими определенными данными, но жаль, что они отчасти не согласуются между собою.—10) Βίος και πολιτεία των όσίων πατέρων ήμων και αὐταδέλφων Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ καὶ Κοσμᾶ (стр. 303— 350), по анинскому списку XIII-го въка (cod. Athen. 983; Начало: Мета την είς ουρανούς του δεσπότου ανάβασιν και την των μαθητών πανταγόσε διασποράν). По этому житію родители св. Іоанна Дамаскина были благочестивые христіане, крестившіе сына своего при самомъ его рожденіи по обычаю христіанскому. Отецъ его, по имени Терентій, пользуясь особымъ расположениемъ къ себъ сарацинскаго калифа, былъ правителемъ города Дамаска. И здёсь пов'єствуется о пл'єнник в Космі, принявшемъ на себя впоследствии воспитание юнаго Іоанна, но говорится, что онъ былъ родомъ изъ Италіи, и различается отъ него другой Косма, родомъ изъ Назарета, усыновленный Терентіемъ. Косма І, съ успъхомъ покончивъ образованіе Іоанна и нареченнаго его брата Космы II, удалился въ Лавру св. Саввы, гдф прожиль 10 лфть до конца своей жизни. Послф смерти отца своего св. Іоаннъ, по предложенію сарацинскаго калифа, сталь самъ правителемъ города Дамаска. Затемъ повествуется, какъ и въ первомъ житій, о полемическихъ сочиненіяхъ св. Іоанна, о подложномъ письмъ греческаго императора, объ отсъчени руки св. Іоанна и чудесномъ ея исцеленія, съ темъ отступленіемъ, однако, что этотъ фактъ, по второму житію, случился во время импер. Льва Исавра (717-741). Затвиъ св. Іоаннъ, вивств съ нареченнымъ братомъ своимъ, св. Космою, отправился въ Лавру св. Саввы; первому въ то время было 21 годъ, а второму -26 лътъ. Далъе (сар. 23-32) авторъ житія повъствуетъ только о св. Космъ, который, спустя 11 лътъ по прибытіп въ Лавру, сталъ епископомъ маюмскимъ и занималъ епископскій престолъ въ продолженіе 17-ти леть († 15-го января, 54-хъ леть). Затемь (сар. 33-43) говорится опять о св. Іоаний: Игуменъ Лавры поручиль его одному изъ старцевъ, который, взявъ св. Іоанна въ свою келію, назначаль его на разныя работы, требуя безусловнаго послушанія. Желая же окончательно уничтожить въ ученикъ своемъ всъ горделивые помыслы, онъ подвергалъ его труднымъ испытаніямъ. Между прочимъ онъ послаль его продать на рынкъ г. Дамаска массу корзинъ; при ченъ нарочно назначилъ имъ чрезміврно высокую цівну. Преподобный послуппался и смиренно подвергся всёмъ ругательствамъ и насмёшкамъ обитателей того города, въ которомъ еще такъ недавно жилъ въ богатствв и почести. Старецъ запретиль преподобному и писать что-либо, относящееся къ наукамъ и церковному пъснопънію. Іоаннъ и это исполняль безпрекословно. Но по настойчивымъ просыбамъ одного инока, неутъшно плакавшаго по умершемъ брать, онъ все же написаль надгробный тропарь, который и нынъ

поется св. церковью при погребеніи умершихъ. Старецъ, случайно услышавъ въ келіи пеніе св. Іоанна, во гивет отлучиль его оть сожитія съ собой и лишь послё многихъ ходатайствъ всей братіи, согласился простить его въ томъ случав, если своими руками очистить всв отхожім мъста Лавры. Съ глубочайшимъ смиреніемъ св. Іоаннъ принялся исполнять возложенную на него эпитимію. Но старецъ, увид'явь такую покорность, тотчасъ простиль его и чрезъ несколько времени, по внушенію Пресв. Богородицы, явившейся ему въ сонномъ виденіи, позволиль св. Іоанну вновь пъть и писать для прославленія православной въры. Затыть св. Іоаннъ ісрусалимскимъ спископомъ быль рукоположенъ въ пресвитеры и остатокъ дней своихъ провелъ въ Лавръ, гдъ скончался 4-го декабря. Въ этотъ день и празднуется, по разбираемому житію, память св. Іоанна и брата его Космы. Имелось, какъ явствуетъ изъ вышеизложеннаго, двъ версін о происхожденіи, подвигахъ и времени жизни, какъ св. Іоанна Дамаскина, такъ и св. Космы. Авторъ второго житія, очевидно, зналъ первое житие или какой-нибудь подобный ему источникъ, такъ какъ на 338 и 339 страницахъ полемизируетъ противъ высказаннаго въ первомъ житіи мевнія, по которому св. Косма быль въ Антіохіи и въ Константинополь. Замьчательны во второмъ житіи подробныя данныя о пъснотворческой дъятельности св. Космы (стр. 336) и особенно св. Іоанна (стр. 349). Такъ, напр., утверждается, что изв'естные ямбическіе каноны на Рождество Христово, на Богоявленіе и на Пятидесятницу, обыкновенно приписываемые Іоанну Дамаскину, не принадлежать ему, а другому Іоанну, подвизавшемуся также въ Лавръ св. Саввы, Άρκλας по прозвищу (стр. 349, 23). До сихъ поръ извъстно было лишь одно житіе св. Іоанна, изданное Болландистами (у Migne томъ 94), авторомъ котораго значится Іоаннъ, патріархъ іерусалимскій; въ нѣкоторыхъ спискахъ дается ему еще прозвище Μερχουρόπωλος. Въ самомъ житіп авторъ объявляеть, что онъ переработаль произведеніе, написанное на арабскомъ языкъ. Обыкновенно отождествияють этого патріарха съ темъ Іоанномъ, котораго въ Х-мъ столетіи во время импер. Никифора Фоки сожгли сарацины. Сопоставление этого житія со вторымъ изънынв изданныхъ П.-Керамевсомъ, весьма интересно. Оба житія, относительно фактовъ и именъ, касающихся св. Іоанна, вообще представляютъ тотъ же разсказъ, часто даже въ тъхъ же словахъ. И то мъсто, гдъ ръчь идетъ о переводъ съ арабскаго языка, почти дословно повторяется во второмъ житін; а въ заглавін авторомъ последняго также обозначается патр. Іоаннъ Меркуропулъ. Но разсказъ житія, изданнаго Болландистами, значительно проще и поэтому, очевидно, представляетъ оригиналъ. Второе житіе прибавляеть къ этому разные разговоры, назплательныя обсужденія и другія риторическіе прикрасы, а, кром'в того, у него встр'вчается и рядъ реальныхъ прибавокъ, новыхъ именъ и т. п. (Терентій, отецъ св. Іоанна на стр. 306, 2; Никодимъ, игуменъ обители св. Саввы на стран. 328,2), такъ что должно думать, что авторъ воспользовался и

другими источниками. Такъ же и въ техъ частяхъ второго житія, где авторъ подробно распространяется объ одномъ только Космъ, о его пъсняхъ, благочестивомъ управленіи довъренною ему паствою и чудесахъ, онъ, повидимому, основывается на какомъ-то реальномъ источникъ. П.-Керамевсь того мивнія, что авторомъ обоихъ житій можеть считаться одно лицо, и указываеть изъ числа іерусалимскихъ патріарховъ этого ниеви или на Іоанна, жившаго въ концѣ Х-го вѣка, или же на Іоанна, жившаго въ половинъ XII-го в. Это мнъніе, однако, по вышеупомянутымъ отличительнымъ чертамъ обояхъ житій, мало правдоподобно. Намъ кажется основательнъе предположение, что какой-то писатель, по обычаю, неръдко попадающемуся въ агіографической письменности, предприняль дополнительный пересказъ произведенія Іоанна Меркуропула, оставляя имя первоначальнаго автора нетронутымъ.—11) Θεοδώρας 'Ραουλαίνης Βίος καὶ πολιτεία τοῦ όσίου πατρὸς ἡμῶν Θεοφάνους τοῦ όμολογητοῦ καὶ τοῦ αὐταδέλφου αὐτοῦ Θεοδώρου (crp. 185—223), πο iepycas. cnecky (cod. Metoch. s. Sepulcri 244; Ηαчало: Άλλα πῶς ἄν τις τοὺς ὑπὲρ Χριστού καλώς άγωνισαμένους). Житіе св. Өеофана півснописца († ок. 850 г. 1), 11-го октября) и старшаго его брата Өеодора († ок. 840 г., 27-го декабря), знаменитыхъ сторонниковъ почитанія иконъ и мучениковъ «начертанныхъ», составлено одною изъ ученыхъ женщинъ, число коихъ у византійцевъ не мало, Өеодорою Рауленою, дочерью Ирины — Евлогіи, сестры импер. Миханла Палеолога, отъ котораго объ много страдали, вследствіе отвращенія ихъ къ уніи съ латинами, предпринятой этимъ императоромъ. Произведение Өеодоры († въ 1301 г.), хотя и поздняго времени, имбеть для нась немалую важность, въ виду того, что до сихъ поръ было извъстно только одно житіе св. Өеодора Начертаннаго, сочиненное безыменнымъ авторомъ неизвъстнаго времени (у Migne въ 116-мъ том'ь, стр. 653-684). Разсказъ Өеодоры Раулены гораздо полиже и обстоятельные, основываясь, повидимому, на разныхъ хорошихъ источникахъ. Кромъ того, Раулена пользуется случаемъ, чтобы подробно говорить и о св. Михаилъ Синкеллъ, учителъ и впослъдствіи товарищь обоихъ братьевъ въ борьбъ съ иконоборческими царями Византін; для жизни и подвиговъ св. Михаила Синкелла есть и другой матеріаль, но еще неизданный (безыменное житіе въ cod. Januens. 33 и другое позднее житіе, составленное историкомъ Никифоромъ Григорою). Изложеніе Раулены украшено по всёмъ правиламъ риторическаго искусства; оно изобилуетъ воспоминаніями изъ древней минологіи и исторіи, пословидами и многочисленными цитатами не только изъ св. Писанія, но и изъ древнихъ классиковъ (Гомера, Эсхила, Еврипида и т. д.). Въ той

<sup>1)</sup> Обыкновенно полагають, что св. Өсофанъ Начертанный умеръ въ 845 г. епископомъ Никеи. Но Раулена повъствуетъ (стр. 222, 1), что онъ, послъ возстановленія иконопочитанія (въ 842 г.) избранный въ епископы, восемь лъть служиль архипастыремъ. Отрицать достовърность этой хронологической замътки — нъть основанія (См. и Полный Мъсяцесловъ архим. Сергія II, 2, стр. 326).

части іерусалимской рукописи, которая содержить произведеніе Раулевы, утраченъ, къ сожалѣнію, одинъ листъ. — 12) Βίος καὶ θαύματα τοῦόσίου πατρὸς ήμῶν Εὐστρατίου, ήγουμένου τῆς μονῆς τῶν Αὐγάρου (стр. 367—400), по іерусал. списку X-го віка (сод. Sab. 242; Начало: Ота μέν, ω φιλάγιον άθροισμα καὶ φιλόγριστος συνέλευσις). Св. Εвстратій, нгуменъ монастыря, лежавшаго у подошвы Авгарской горы недалеко отъ города Прусы въ Виенніи, прославившись милосердіемъ, даромъ предвідівнія п многочисленными чудесными исцівленіями, умерь въ царствованіе Васплія I (ок. 883 г.) въ 95-летнемъ возрасте (память его 10-го января). Житіе его написано, на основаній письменныхъ пов'єствованій очевидцевъ, однимъ изъ иноковъ его монастыря, обладающимъ довольно литературнымъ языкомъ. Текстъ іерусалимской рукописи, къ сожалвнію всивдствіе утраты цвиму листову, ву разныху містаху неполону.--13) Μνήμη τῆς ἀπὸ Θεσσαλονίκης εἰσελεύσεως τοῦ περιωνύμου Δημητρίου, του πρότερον ἐπιχειμένου τἢ μυροβρύτφ σορῷ (ctp. 238— 246), πο iepycal chicky XIII-го вѣка (cod. Sab. 179; Начало: Και τί τῶν έπεράστων καλών έσται τις τη μνήμη παραδιδούς). Это — разсказъ очевидца о перенесенін въ Пантократорскій монастырь иконы св. Димитрія, лежавшей прежде на гробъ его въ Солуни. Перенесение совершилось въ 1150-мъ году по повеленію импер. Мануила Коминна, отецъ котораго основаль этоть монастырь той Паутохраторос въ Константинополь. Такъ какъ въ самомъ разсказъ встръчаются точныя данныя, показывающія, что торжество перенесенія въ столицу св. иконы было 23-го октября, за нъсколько дней до праздника преподобнаго Димитрія (стр. 242, 27 п 31), то заметка, имеющаяся въ рукописи передъ заглавіемъ текста «хс' охтоβρίου», безъ сомивнія, основывается на опискв или недоразумвніи; въ указанный въ заглавіи день приходится праздникъ самого св. мученика. Тотъ же текстъ сохранился и въ одной рукописи мадритской библіотеки, здёсь въ очень подробномъ заглавіи авторомъ текста называется какойτο Ημκαςιά (Νικάσιος διάκονος, μοναγός Παντοκρατορινός, cm. Analecta V, стр. 400).

Кромѣ этихъ агіографическихъ текстовъ, въ четвертомъ томѣ Аналектовъ помѣщенъ еще длинный рядъ мелкихъ статей и документовъ. Но эти тексты большею частью опять таки относятся къ болѣе позднимъ временамъ и поэтому, котя и во многомъ объясняютъ исторію восточной православной церкви въ XVII—XIX вѣкахъ, но едва-ли касаются спеціальныхъ интересовъ византиновѣдѣнія. Имѣется тутъ, напр., Нектарія, патріарха іерусалимскаго, привѣтственное слово Діонисію III, бывшему константинопольскому патріарху, по поводу пріѣзда послѣдняго въ Іерусалимъ для поклоненія (1670 г., стр. 1—14), далѣе Уставъ святогробскаго братства при патр. іерусал. Парееніѣ (1755 г., стр. 39—47) и Актъ Іереміи II, патр. константинопольскаго, о назначеніи имъ Михаила въмитрополиты Кіевскіе и Галицкіе (1589 г., стр. 81—83) и т. д. Поэтому, мы здѣсь ограничимся приведеніемъ тѣхъ текстовъ, которые восходятъ

къ собственно византійскому времени: 1) Три синодальныхъ акта вселенскаго патр. Луки (Хрисоверга), касающіеся разныхъ церковныхъ имуществъ (1164 и 1169 г., стр. 106-109). - 2) Синодальный Актъ всел. патр. Михаила Анхіала (1171 г.) о привод'в архіереевъ къ присяг'в на върность импер. Мануилу Комнину и его новорожденному сыну Алексъю (стр. 109-113). Этотъ текстъ былъ уже напечатанъ по одному списку Московской Синодальной Библіотеки (№ 33, 1687 г.) нынъ покойнымъ профессоромъ А. Павловымъ во второмъ томъ Визант. Временника (1895 г., стр. 391-393). Новое изданіе, основывающееся на двухъ спискахъ (cod. Cahir. XIV-го въка и cod. Athous Косеуіт (пс), въ немногихъ ивстахъ представляеть болбе правильныя чтенія, чемъ московская рукопись, а, съ другой стороны, и въ последней местами сохранился болье подлинный тексть, именно на стр. 110,10 έπει οὖν (οὕτω) ταῦτ' ἔγει и на стр. 111,30 της βασιλείας σου (вм. του). Что же касается мивнія П.-Керамевса (Add. стр. 537), что будто бы въ моск. рукописи въ двухъ случаяхъ (112,10 и 112,20) встречаются значительные пропуски, то здёсь (какъ п при житін Анастасія Персянина) обнаруживается склонность П.-Керамевса увеличить, вопреки сущности дела, значение и достоинство своихъ списковъ. Во второмъ мъстъ (112,20) всъ означенныя издателемъ слова другихъ списковъ всецело находятся также и въ моск. рукописи, а въ первомъ мъсть (112,10), на нашъ взглядъ, дъло въ томъ, что cod. Mosq., какъ и cod. Cahir. (самый древнъйшій) сохранили подлинный тексть, между тымь какъ косиницкій списокъ подвергся интерполяціп, взятой изъ следующей 14-ой строки. — 3) Актъ всел. патр. Георгія Ксифилина (1192—1199) о кассандрійской епископій (только отрывокъ, стр. 113—114).— 4) Два синодальныхъ акта всел. патр. Германа II о мелитинской митрополіи (1226 и 1227 г., стр. 114—118). — 5) Повеленіе Өеодора Ангела Комнина, эпирскаго самодержавца, о вавмакской епископін (1234 г., стр. 118—119). — 6) Каноническая грамота *Навпакт*скаго митрополита Іоанна (XIII-го въка, стр. 119—121). — 7) Судебное ръщение навиактскаго синода (XIII-го въка, стр. 121-123). - 8) Актъ того же навпактскаго митрополита Іоанна о духовномъ завъщаніи одного великосхимника (стр. 124-125). Далье, упомянемъ еще объ отпечатаніи въ разбираемой книгъ старыхъ греческихъ переводовъ нъкоторыхъ арабскихъ и турецкихъ документовъ о святыхъ мъстахъ (стр. 401-438); первый документъ (Духовное завъщаніе Магомета, данное монахамъ и вообще всемъ христіанамъ) относится къ 623 г., второй (Указъ калифа Моавін) — къ 680 г., а всё остальные принадлежать къ позднёйшимъ временамъ отъ 1631 г. по 1805 г. За ними, наконецъ, слъдуетъ краткое перечисленіе ніжоторыхъ арабскихъ и турецкихъ документовъ, находящихся въ архивъ јерусал, православной патріархіи (стр. 439-516).

Критическая установка текста, какъ читателямъ Византійскаго Временника уже изв'єстно (см. т. IV, стр. 615—628 и т. V, стр. 187—198), слаб'євішая сторона изданій П.-Керамевса. И въ нын'є разбираемыхъ томахъ Аналектовъ, несмотря на длинный рядъ дополнительныхъ поправокъ, приведенныхъ въ концъ IV-го и V-го томовъ (отчасти, впрочемъ, опять таки ошибочныхъ), осталось еще много совсвиъ не исправленныхъ или невърно исправленныхъ издателемъ мъстъ, какъ и много вполнъ излишнихъ вставокъ и невърно поставленныхъ знаковъ препинанія, происшедшихъ отъ недостаточнаго пониманія словъ автора. Мы упомянемъ о нъкоторыхъ такого рода случаяхъ, ограничиваясь при этомъ агіографическими текстами IV-го тома: На стр. 150, 20 читать **CLI**Β΄ ΑΥΡΟΤΉ προσβηναι μέν τῷ τοιούτῳ ὅρει (ΒΜ. προβηναι). <math>-152,6 **CLIOBA** Χαὶ των έθνων ούχ ξχφυλοί τινες υπάρχουσι θεοί, άλλ' ό ων κατά φύσιν θεός Ημкакъ не нуждаются въ измъненіи, такъ какъ ύπάργω иногда имъстъ значеніе, «управлять» = ἄρχω. —153, 21 ώς ... τὰ τῆς ἀποκαλύψεως ταύτης πέρας εδέξατο, έξ αὐτῆς κατ' οὐδένα τρόπον ὑπερτωθεμένη τὴν ἐαυτῆς σωτηρίαν... πάλιν ήχουσε... Μει переставили запятую посл $\mathfrak b$  έδεξατο (вм. посл $\mathfrak b$ αὐτῆς), τακъ κακъ ἐξ αὐτῆς (Πολμέρ ἐξ αὐτῆς τῆς ώρας, cm. 160, 11) значитъ «тотчасъ». — 160,8 μη άρα γε φοβή (вм. μη άρά γε).—160,13 το θηρίον... προσάπτον (ΒΜ. προσάπτων, CM. T. V, CTp. 394).—160,24 ή γάρ ἀνθρωπίνη φύσις, ίνα γένηται καθ΄ ύπερβολήν ύπερ φύσιν, τὰ τῆς ἀσθενοῦς φύσεως ὑπέμεινε, издатель невърно поставиль запятую посль ὑπερβολήν.— 161,28 εξέλιπον εξερευνήσεις τιμωριών ποιούμενοι κατά τῆς ἀδάμαντος, αῖ (BM. οι) και ἀπεκρούοντο θαττον.—163,22 ύφορα τον κίνδυνον c. cod. οτυ ΓΙΑΓΟΙΑ ύφορῶμαι (ΒΜ. ύφορᾳς).—164, 15 προτρέπει στῆσαι τὸν ἐαυτῆς αὐγένα (ΒΜ. στῆναι). -- 171, 14 μετ' οὐ πολλὰς γοῦν ἡμέρας (ΒΜ. μετὰ πολλὰς, CM. 171, 9: ἐγγύς ἐστι τὸ τέλος). — 179, 19 ἡκολούθησα αὐτῷ (ΒΜ. αὐτόν, cm. 181,8). — 180,20 διηγήσαντο οι τοῦ αὐτοῦ άγίου πατρὸς ήμῶν Γερασίμου φοιτηταί ζτοίς> παραβαλούσιν αύτοις (καθώς εύραμεν τῶν ἀκουσάντων τὸ σύγγραμμα), ότι Περιπατών κτλ. Βεταβκα издателя ήμιν (послъ διηγήσαντο) невърна и измъненіе интерпунктуаціи, которое онъ предложиль въ V-мъ том' на стр. 396, думая, что разсказъ учениковъ св. Герасима начинается уже со словъ хадос ебрацев, не менте ошибочно. Смыслъ этого мъста — слъдующій: разсказывали ученики св. Герасима посъщающимъ пхъ (какъ мы, т. е. авторъ житія, это читали въ запискахъ людей, слышавшихъ этотъ разсказъ), что однажды встретилъ преподобнаго левъ.-186, 9 ἀρωγή (BM. ἀρρωγή). — 188, 10 ἐπενετρύφων (BM. ἐπεντρύφων). — 189, 9 φωμαλεότητι (ΒΜ. φωμαλαιότητι). — 190, 26 ποπραβκα άλλ' άγε δή μετάβηθι была върна и не слъдовало бы издателю возвращаться въ дополненіяхъ къ невѣрному чтенію рукописи άλλά үε δή μ., см. Hom. Od. 8, 492.—191, 27 говорится объ отцъ Осодора и Ософана, пресвитеръ Іонъ Саввантъ: τίς ούχ οίδε τον άλλον ήμιν Ἰωνάν,... ον ή του θεου έχχλησία φσμασιν έτησίοις οἶδε καταγεραίρειν, δς πᾶσι κανών καὶ γνώμων ἐγένετο... οὐκ έπιπλήττων ἄλλως οὐδὲ κραυγάζων (καίτοι τοῖς ἱερεῦσιν ἀνεῖται ταῦτα κατὰ καιρόν), ο δè (вм. οδε) σιωπώσα παραίνεσις ήν. Издатель въ дополненіяхъ (т. V, стр. 397) увлекся ложнымъ толкованіемъ, относя тайта къ слову форман и думан о пъснопъніяхъ, подобающихъ св. Іонъ, иногда же не

нсполнявшихся (аубтал) священниками въ день его памяти (21-го сентября). Въ дъйствительности табта относится къ глаголамъ етиплуттым и κραυγάζων и форма άνειται здёсь значить «дозволяется», т. е. «преподобный Іона не упрекаль и не браниль (хотя это сдёлать вовремя дозводяется священникамъ), но онъ смиренно, только личнымъ примъромъ своимъ, исправлялъ людей». — 193,9 άργέτυπον (вм. опечатки άργέπυπον). - 195, 17 ώς ζωτικαί νεφέλαι του θείου λόγου δμβρους ύον θεολογίας (ΒΜ. ΰουν, ΓΙΑΓΟΙΑ ὑέω ΗΕ ΗΜΈΕΤΟЯ). — 195, 20 νῦν δ' ὡς τῆς τοῦ Χριστοῦ ποίμνης ζποιμένες, cm. 200, 1> την πνευματικήν ηύλουν σύριγγα. — 197, 11 εί μή χυχήσει (ΒΜ. χυχάσει) και λυμανείται την σύμπασαν. — 197, 16 της είς τὰς σεπτὰς εἰχόνας ἐμπαροινίας ὡς ἄντιχρυς ἀποδεδειγμένης (ΒΜ. ἀποδεδειγμένου) τοῖς πᾶσιν ὅλεθρον (ΒΜ. ὁλέθρου) προξενείν. — 197, 28 ἡμῖν δὲ καὶ πρός τὰ ἐξῆς τῶν λόγων (ΒΜ. τὸν λόγον) ἰτέον. — 198, 10 CI. τοὺς μέν δὴ παῖδας Κορέ, Δαθάν τε και Άβειρών, γράφουσι βίβλοι τῶν ἱερῶν ἀνθεστηκότας νομοθετούντι τῷ Μωϋσή, τοὺς δέ γε δευτέρους πυρεία προσαγηοχέναι θεῷ κατωφρυωμένους τοῦ Ἀαρών, ἵν' ἄρα τοῦ τολμήματος θάνατον ἀνταλλάξωνται τούτων τους μέν ζωους είς Άιδου κατήνεγκε χανούσα ή γῆ, οί δὲ διὰ τῶν παρ' αὐτῶν ἐχείνων (ΒΜ. αὐτοῖς ἐχείνοις) προσαγομένων ἀνθράχων (ΒΜ. ἀνθρώπων) όλοχαυτώματα μωμητά έγεγόνεισαν (см. IV кн. Μοйс. 16, 35) καθά δή και οὐτοι (т. е. яконоборцы), εί και τῷ σβεννυμένῳ πυρὶ μὴ ἐφλέχθησαν, τὸ ἄσβεστον πάντως ού διαφεύξονται. Кром'в того, мы исправили интерпунктуацію издателя, поставившаго после λαρών точку, после άνταλλάξωνται запятую, а **ΠΟCΙΙ ΤΟ ΤΟ ΤΚΥ.** — 198, 32 μέλλησιν (ΒΜ. μέλησιν). — 199, 25 δέον ψήθη... έπιστεϊλαι δὲ καὶ Θεοδότω κατ' ἐκεῖνο πατριαργοῦντι καιροῦ (ΒΜ. καιρῷ, cm. 215,7 μ 389,17). — 199,29 αὐτοῦ (βm. ἐαυτοῦ). — 200,2 μετοκλάζων (ΒΜ. μη οκλάζων). — 200, 4 άλλ' ήμιν εί τι γε πείθοιο (ΒΜ. ποίθοιο), ... ἀπόотпол, запятая, поставленная издателемъ после אינולי, разделяетъ слова ήμιν Η πείδοιο, стоящія въ тісной связи. — 201, 8 λόγων άπτονται παραινετιχών, ούτω μεν ήδεων (ΒΜ. ήδίων). — 203, 2 καὶ επερωθεν άλλος άναφωνήσει σοι, & πάλαι τῷ Ἰσραήλ, ὄσα καὶ τῷ θεῷ προσανέγοντι τοῖς εἰδώλοις καὶ τὴν δόξαν ἀλλαξαμένω (ΒΜ. άλλαξαμένου) τοῦ πάντα πεποιηχότος θεοῦ· «ὄψεται Άσκάλων ατλ. (= Захар. 9,5). Издатель после είδώλοις поставиль точку и присоединиль слова και την δόξαν — θεού къ приведенному мъсту изъ Захарін. — 203, 11 èν (вм. ёті) τη ήμέρα έκείνη, см. Исаі. 27, 1. — 203, 21 ἐγκαταλελειμμένα ῷά (ΒΜ. — λειμμένην ῷά, cm. Исаі. 10,14). — 204,6 τίς άρα σύμψυγος αὐτοῖς καὶ ταὐτὰ (BM. ταῦτα) φρονῶν, ἐζήτει μαθεῖν. — 206, 22 χρυμώδους (ΒΜ. χρυμμώδους). — 208, 2 τὰ μείζω τῶν ἀγαθῶν ὑπισχνούμενοι, εί φανεῖεν εὐνοϊκοὶ καὶ μὴ λόγου δευτέρου (ΒΜ. δεύτερα) θεῖεν τὰ τῷ αὐτοκράτορι δόξαντα, cm. Herod. 1,33: ούτε λόγου μιν ποιησάμενος ούδενός. — 208.11 φαινοίμεθα (ΒΜ. φανοίμεθα). — 217,6 καταληφθέντος (ΒΜ. καταλειφθέντος). — 218, 12 ἐπὶ νομὰς τὰς ἀγήρως (ΒΜ. ἀγήρω) καὶ δροσεράς. — 218, 14 ό τοῦ ζῶντος ὕδατος εἰς κόρον ἐκπεπωκώς (ΒΜ. ἐκπεποκώς). — 221, 4 πάντα περιαθρήσας και πολλής (ΒΜ. πολλοίς) δεόμενα κατανοήσας τής ἐπισκέψεως. — 221, 13 τί ποιεϊ; ζόζ άλλοις μέν... πρόσαντες ὑπάρχει καὶ δυσαχθές,

έκείνω δέ και προσφιλές άγαν. — 221, 21 έσπευδε, μη... δοκοΐεν το παν άθεράπευτοι (ΒΜ. άθεράπευτον). — 222, 22 είσρεούσας (ΒΜ. είσρευσάσας; cod. είσρεύσας). — 223, 20 σὺ δὲ ἄνωθεν ήμᾶς ἐποπτεύοις... καὶ τὴν δυσχέρειαν κατευμαρίσαις (BM. κατευμερήσαις) τοῦ βίου. — 224, 2 μαρτυρησάντων èv Κρήτης μητροπόλει Γορτύνη (ΒΜ. Κρήτη... Γορτύνης). — 224, 14 μικρά πράγματα λόγοις εξαίρειν νομίσει τον διηγούμενον (ΒΜ. έξευρεϊν ν. τῶν διηγουμένων), см. строку: 11 ο τε γάρ πίστει χεχοσμημένος την ψυχην ελάττονα νομίσει (ΒΜ. ἐλάττον' ἄν νομίση) λέγειν τον διηγούμενον. — 227, 14 έγγυς το στάδιον στέφανος ἀφθαρσίας έτοιμος, Βъ прибавкъ издателя υμίν (nocit άφθαρσίας) Η Ττ Η Η Η ΚΑΚΟΗ Η ΥΜΕΙΙ. — 227, 24 ετέρων... δίκην ίγθύων περιπειρομένων (ΒΜ. περιπειρωμένων). — 228, 23 ήτησεν βραχύν (ΒΜ. βραχύ) λόγον τὸν ἄρχοντα. — 229, 2 μηδεὶς... εἰς δειλίαν ἡμᾶς ἐλπίσοι (ἐλπίση?) καταστήσαι, θορύβου καὶ ταραχής έμπλήσας (c. cod., вы. ἐμπλήσαι) το δικαστήριον, μηδέ το πολύτροπον των δικαστηρίων όργανων πληθος καθαιρείν (ΒΜ. καθαίρειν) νομιζέτω τις το προς το θεῖον ήμῶν φρόνημα. — 231, 17 ἀνδραποδωδεστάτων (ΒΜ. ἀνδραποδεστάτων). — 232, 10 ἀπόφηναι (ΒΜ. ἀπόφηνε). — 233, 18 συνάσαντες δὲ τοῖς εἰρημένοις (ΒΜ. συναινέσαντες, cod. συνέσαντες).— 234, 9 περὶ πάντων σε αἰνοῦμεν (c. cod., bm. πρό, cm. eb. Ayr. 19, 37). — 234, 11 ύπερ πατρίδος (BM. ύπερ <τῆς> πατρίδος, CM. 236, 22). — 236, 26 ἀπατεῶνας (ΒΜ. ἀπαταιῶνας). — 237, 3 Παύλου τοῦ ἀποστόλου ἐπιδημήσαντος τη νήσφ (ΒΜ. ἀποδημήσαντος). — 237,5 ίνα τὰ λείποντα διορθώση (ΟΤЬ διορθούμαι, ΒΜ. διορθώσης, cod. διορθώσει). — 242, 18 έκτεταμέναις (ΒΜ. έκτεταμμέναις). — 243,27 πληθύς (ΒΜ. πλυθύς). — 244,23 κατατροπωσόμεθα (ΒΜ. — τροποσόμεθα). — 245, 10 άγνοοῦσι τὸ συγγενές, τὸ ὁμόφυλον οὐκ ἐπιγινώσχουσι, καὶ ταῦτα οἱ τοῦ ἐνὸς Χριστοῦ, οἱ τῆς αὐτῆς πίστεως, τοῦ αὐτοῦ βαπτίσματος. Άξίαν κτλ. Со словъ και ταύτα, близко относящихся въ предыдущему, издатель начинаеть новую главу. — 245, 18 ей ф (scil. теце́че) πασι τοις προσιούσι καθορωμένη (Scil. ή ιερά σου είκων) σὲ αὐτὸν (BM. σεαυτὸν) όρᾶν και κατασπάζεσθαι και προσκυνεῖν τὸ βέβαιον δίδωσιν. — 247, 15 ἀλλ' ὁ μέν (τ. e. Θεομοςin III) ὑπεξίσταται τούτω (τ. e. Πρβγ III) τῆς βασιλείας καὶ τὸν μοναδικόν βίον ἐπαναιρεῖται, καὶ γίνεται τὸ τοῦ δαίμονος ὅργανον ὁ Λέων των 'Ρωμαϊκών σκήπτρων έγκρατής, т. е. «посль Өеодосія Левь III, орудів демона, вступаеть на престоль». Издатель же, по какимъ-то страннымъ соображеніямъ, счелъ нужнымъ вставить частицу біє (6 біз Лієму) и, поставивъ запятую послъ оружном, отнести это слово къ Өеодосію! — 250, 15 καὶ ζδιά> μέσης ἐλκύσαντες τοῦτον τῆς ἀγορᾶς, εм. строку 11.—254, 1 διαπράττη (или διαπράττει c. cod., οπь διαπράττομαι, вм. διαπράττεις).—254,7 ειρήνη ύμιν πληθυνθείη και ή του Χριστού χάρις είη μεθ' ύμων. Ποςιτό ύμιν пздатель поставиль надстрочную точку. — 254,9 αὐτὸς (scil. 3εος) ἐχάλεσεν (ΒΜ. ἐκέλευσεν) ύμας εἰς τὸν ἐπουράνιον αύτοῦ δεῖπνον. — 258, 7 οὐτος (ΒΜ. ούτως). — 261, 3 τον εύκτήριον οίκον τῆς ἀγίας Άναστασίας μικρον όντα, τὸν μέγρι νῦν τῷ μείζονι αὐτῆς οἴκφ κατὰ ἄρκτον προσκείμενον (ΒΜ. τὸν μέχρι νῦν, τὸν μείζονα α. οἶκον). — 261, 4 καὶ ἐν αὐτῷ τὰς ἰερὰς ἐπλήρουν λειτουργίας, λανθάνειν σπουδάζοντες (ΒΜ. σπουδάζοντας). — 261, 7 τὸν ὁρθόδοζον λαόν παραθαρσύνων ἀποβλέπων τε εἰς τὴν τοῦ θεοῦ βοήθειαν (ΒΜ. ἀποβλέπειν). — 261, 11 προφητείαν ην πληρών ο όσιος πατήρ ήμων Μαρχιανός, διά της του θεου χάριτος πληροφορηθείς, ότι όπερ ἐπηγγείλατο δυνατός ἐστιν καὶ ποιήσαι, καί... ένδυναμωθείς... καταλιμπάνει. Издатель поставиль точку послѣ послътал, не замътивъ, что при такой интерпунктуаціи предыдущее предложение не имъетъ сказуемаго. — 263,12 διδούντα с. cod. (вм. биδύντα). — 263, 27 άλλ', ὅπερ εἴοηται (c. cod., вм. ὥσπερ). — 265, 20 вставки падателя είπων αυτώ и άργιεπισκόπου совстив налишип. — 267, 2 έφίστα- $\sigma \vartheta$ αι (ΒΜ. ἀφίστασ $\vartheta$ αι). — 267,17 ἔστι (ΒΜ. ἔτι) δὲ καὶ το κατασκευασ $\vartheta$ ὲν σεπτόν φωτιστήριον μεστόν πάσης έχπλήξεως. — 268, 12 έπιχειρούντος αὐτοῦ πρὸς επερον παῦτα (scil. τὰ λείψανα) τόπον μεταγαγείν, οὕτε σαλεύειν ἔτι τις την θήκην δυνατός ήν, και θείον είναι το της κωλύσεως έφαίνετο. Βμβου 113 μαтель опять исказиль безукоризненныя слова автора вставкою излишней формы αϊτιον (послѣ хωλύσεως). — 268, 14 τον προσκείμενον (вм. προκείμενον) οίχον τη άγια Ειρήνη κατεσχεύασεν είς τιμήν τοῦ ἐνδόξου μάρτυρος Ίσιδώρου. — 270, 9 συνέβη τινά (ΒΜ. τινάς) τῶν καλούντων θεάσασθαι, СΜ. αὐτῷ Βъ 10-οἄ строкѣ. — 289, 19 φροντίσωμεν ἄμφω τῆς σῆς μητρός, ἵνα μὴ πρόσχομμά σοι καὶ ἐμποδών τῇ εὐχῇ (ΒΜ. ἡ εὐχὴ) γένηται ἡ τῶν χρειῶν αὐτῆς ͺ σπάνις. — 290, 12 άπαρυόμενοι (ΒΜ. ἀπαρρυόμενοι). — 291, 26 φθάσας δ $\mathfrak{k}$ (scil. ό βασιλεύς) τον τοῦ Προδρόμου ναόν και ἀποβάς τοῦ ἵππου, κάκεῖθεν (κάκεῖσε?) γὰρ ὡρᾶτο και ὁ ἄγιος εἰσελθών, καὶ ἔνδον γενόμενος εὐρε τὸν ὅσιον ιστάμενον πρὸς τῆ ἐσωτέρα πύλη. Издатель, поставивъ запятую послѣ ἄγιος, отнесъ слово віськой къ императору, не стёсняясь странною тавтологією είσελθών και ἔνδον γενόμενος. — 292, 11 ότι βασιλεύς ήμας ἐστι διὰ τιμῆς ἄγων, θαυμάση μηδείς (ΒΜ. θαυμάσει). — 293, 18 χύριος... οὐχ ἐάσει τοὺς χύχλω συνεπιτιθεμένους... άδιχησαί σε (ΒΜ. άδιχεῖσθαί τε) καὶ διαφθεῖραι τὰ κατὰ θεόν σου (BM. σε) διαβήματα. — 294, 23 πυρὸς (BM. πυροῦ). — 294, 27 ζορῶδες πῦρ, ὡς πίσσης καὶ θείου ἀναπεμπόμενον (ΒΜ. ἀναπεμπομένου) βαρεϊαν όδμην και ἀηδή, περιεχύκλωσε τους ἀθλίους. — 302, 23 ῷ (scil. Χριστῷ) πρέπει σὺν τῷ ἀνάρχφ πατρὶ Κκαί> τῷ ζωοποιῷ πνεύματι δόξα. — 304, 1 οὐκ ἦν δὲ ἐπὶ τούτοις ἀνεκτός ὁ τῆς κακίας σπορεύς οὐδὲ ὑποτετριγώς τὸν ὀδόντα μόνον και πολλά κατά των πιστευόντων διαμασώμενος (ΒΜ. διαμωσάμενος, CM. 311, 20: διαμασώμενος τὰ ζητούμενα). — 304, 2 διανεύων τὴν κεφαλὴν ἐφ' έκατερα ώς εν σκέψεσιν (ΒΜ. σκήψεσιν). — 306,6 τίκτει υίόν, εί και μή έξ έπαγγελίας, άλλ' έχ θείας προγνώσεώς τε καὶ προορίσεως (ΒΜ. προρρήσεως).— 309, 28 ἔπεσε δὲ ὁ κλῆρος ὁ τοῦ Κοσμᾶ πρὸς τοὺς... ζήσοντας (ΒΜ. ζήσαντας). — 311, 14 σκέπτομας... πῶς ἐπιτύχω τινὸς ἀνδρός, ζος κατὰ σὲ θείαν πρώτως παιδείαν... μετέπειτα δε και την άδομένην των έξω λόγων σορίαν τοὺς ἐμοὺς υἱοὺς ἐκπαιδεύσειε. — 311,18 τίς τε εἴης καὶ πόθεν ἀφώρμησαι (ΒΜ. ἐφώρμησαι). — 313, 10 ἐχ πολλοῦ με τούτων ἔρως ύπέχνιζε (ΒΜ. τοῦτο; cod. τοῦτον). — 313, 14 ὁ πατήρ τοὺς παίδας λαβών τοῖς ποσίν αὐτοὺς (c. cod. bm. αὐτοῦ) καταρριπτεῖ τοῦ ἀνάξοντος.—315, 20 ώσπερ τὰ τῶν φυτῶν εὐγενῆ ἐπιπληθύνοντι (ΒΜ. ἐπὶ πληθύνοντι) τῷ καρπῷ βαρυνόμενα κάτω νεύει πρὸς γῆν. — 316, 4 καὶ γίνεται ταύτης (scil. τῆς ἡσυχίας)

ολος (вм. ολως, см. Eustath. въ изданій Tafel, De Thessalonica p. 428: οξ τῆς τοῦ μάννα τούτου βροχῆς όλοι γεγόνασι). — 318,26 σπὰ καθάπερ τις Πέτρος την μάχαιραν και κατ' οικέτου (ΒΜ. οικείου, СΜ. ев. Ιολιμ. 18,10) χωρει οὐδαμῶς, κατὰ βασιλέως δ' αὐτοῦ. — 319, 27 οὐκ ἄν ἀλύπως βιώσαιμι, εί μή τον όστις είη κατά του ήμετέρου κράτους τολμων (c. cod. Bm. τολμώντα) τοῦ ζῆν ἐξάρω κακῶς διαθέμενος. — 320, 2 ὑποθεῖναι (ΒΜ. ὑποθῆναι). — 320, 27 εξεις την πόλιν απονητί και σύν αύτη τὰ ταύτης ὑπόσπονδα ὅμα, ἀχ⟩ ἐν ὀλίγω χρόνω, μετὰ σπουδῆς ἐλῶντος ἱππέως, περιγραφόμενα, Τ. Θ. ΠΡΘдълы городскихъ земель такъ общирны, что всадникъ, хотя и на быстромъ скаку, не можетъ въ непродолжительное время объбхать ихъ.-320, 29 κάγω πρός τούτον (ΒΜ. τούτο) συναρούμαι τοις ἐπιφθάσασι τόν σκοπόν (вм. τοῦ σκοποῦ), т. е. «и я пришедшимъ помогу въ этомъ дѣлѣ».— 322, 10 ἐχωφήθη μὲν ἐξ ἀγαθῶν (φάναι τὸ τοῦ Δαβίδ) . . . ζού>σεσίγηχε δὲ έξ άγαθών του μή ἄδικόν τε και ἀπόφημον φθέγξασθαι — 322, 16 ὑγιαϊνον (ΒΜ. ὑγιαῖον). — 324, 1 τὰ τῆς ὀδύνης τῷ πεπονθότι ἐπεκτείνεται (ΒΜ. ἐκτείνεται). — 325, 27 ή δεξιά σου γείρ, χύριε, την έχτμηθεῖσάν μου δεξιάν εξιάσατο και διὰ ταύτης (ΒΜ. ταῦτα) θραύσει ἐχθρούς. — 327, 12 συμβιότευσιν (ΒΜ. συμβιώτευσιν).-327, 19 ίνα μή, ώς έτυχε ταῦτα εἰακότες (ΒΜ. οἱ ἀκηκοότες), [καὶ] οἱ ἀνήκοντες ἔρισι καὶ μάχαις τὸ καθ' αἴμα συγγενὲς διατέμωσιν. Св. Іоаннъ и Косма, нам'треваясь постричься въ монахи, не рашаются по слову Христа просто оставить свои дома и земли, чтобы не дать родственникамъ поводъ спорить между собою объ этихъ оставленныхъ безъ распоряженія имуществахъ и вследствіе этого нарушить кровное родство-Форма είακότες представляеть nomin. absol. — 327, 24 έξ σίκείας (scil. γῆς, ΒΜ. οἰχίας)... φεύγουσιν. — 327, 27 τη τοῦ θεοφόρου Σάβα (ΒΜ. Σάβα) λαύρα. — 328, 4 τῷ πνευματικῷ ἰδών ὀφθαλμῷ (ΒΜ. πνεύματι κατιδών ὁ.).— 330,5 вставка нздателя ກັ້ນ ὁ Κοσμᾶς излишня, если только поставить въ 6-й строкв послв γάριτος запятую (вм. надстрочной точки).—330, 11 τῆς μουσικής επιστήμης τοσούτον μετείχεν, ώς δοκείν τάς άντιθέτους είς ταὐτὸ συμβιβάζειν (ΒΜ. συμβαδίζειν) καὶ συνιστᾶν δυνάμεις. — 330, 13 καὶ αυτή γάρ κατά Πυθαγορείους πολυμιγέων (ΒΜ. πολυμηνέων, cod. πολυμινέων) καὶ δίχα (ΒΜ. διχά) φρονεόντων έστιν ένωσις. — 334,4 μή γοῦν μέλλε (c. cod. ΒΜ. μέλε) περὶ τὰ δεδογμένα θεῷ. — 334,9 προησχόλητο (ΒΜ. προσησχόλητο). — 334, 31 και κάν είς κριτών καταστήναι τόπον τούτοις οὐγ είλοντο, το παρ' έχατέρων μερών συσκεψάμενοι άτοπον... τῷ ἀναθέματι τούτους καθυποβάλλουσιν. Τοчка, поставленная издателемъ после είλοντο, отделяеть последующее предложение (аподосись) этого періода отъ предыдущаго предложенія (протасиса).—335, 4 κατά τῶν ἀντιθετούντων (вм. ἀντιθέτων οντων, cod. αντιθετόντων). - 340, 21 θύειν μεν ίδρωτας (ΒΜ. ίδρωτος) εν προσευχαϊς διὰ τὸ τούτων ἐκτενὲς καὶ ἐπίπονον. — 341, 14 παρήγγελλε (ΒΜ.  $\pi$ αρήγγελε). - 341, 27 και χρειών, ώς οίδας, <δετ> ήμτν.-342, 3 τούτο δ' ό γέρων έμηχανήσατο, ώστε πομπείαν (ΒΜ. πομπιᾶν) και πλανήτου βίον ἐπὶ τῆς ένεγκαμένης παθείν. — 343, 12 σιώπα (ΒΜ. σιῶπα), έγώ εἰμι, μήποτε καὶ θροῦν (ΒΜ. άθροῦν) ἀχαταθύμιον ἀνεγείρης μοι. — 344, 1 οὐκ ἦν δ' ὁ περιών

(ΒΜ. παρών) ἀνεκτός οὐδ' ἡσύχως ἔφερε τοῦ ἀπιόντος τὸν χωρισμόν. Слово πεрью́у значить: пережившій (изъ обоихъ братьевъ).—344, 10 єї катперюстпχώς το σώμα ηγόμην την έπι θάνατον, συ δ' (ΒΜ. ουδ') άκεσωδυνίαις έπανάξειν ής δεξιός, εί μη προσήξας το κατά δύναμιν, ουκ αν απέδωκας δίκην τής παροράσεως; издатель опять таки посреди такого яснаго періода поставиль надстрочную точку (посль δεξιός).—345, 25 ίνα τί με απαιτείτε αὐτόθεν ύπεστρωμένον (= ΠΟΑΨΗΗΗΟΙΜΑΓΟΣЯ, ΒΜ. ύπεστρωμένω) όρᾶσθαι τῷ πλημμελήσαντι; -346, 18 εν ἀτίμοις ύλαις (ΒΜ. ἀτίμαις). -349, 1 γεγόνασιν ΗΙΗ έγεγόνεσαν (ΒΜ. έγεγόνασιν). — 350, 4 την είς την λαύραν ἐπάνοδον ἀποδιδούς, ή (ΒΜ. εί) καὶ μετά πότμον τοῖς ἐκεῖσε κατατεθεῖσιν μετατεθεὶς (ΒΜ. μετατεθεΐσιν) ἐν γήρα καλῷ συγκατετέθαπτο (ΒΜ. συγκατέθαπτο). — 352, 5 ἄγγελον έδοξεν ίδεϊν... και τούτους άκουσαι παρ' αύτου τούς τη Περσών (ΒΜ. τη τών Π., cm. 351, 2) δεδουλωμένους πλάνη είναι. — 352, 8 και τους εν αυτώ διατρίβοντας ενωτίσασθαι τούς (c. cod. A) τη πίστει Χριστού προσκειμένους τυγγάνειν. — 353, 4 έγω μεν άθανάτω τανῦν ήρμοσάμην εμαυτήν νυμφίω, συ δε θνητοὺς γάμους εὐαγγελίζη, καὶ οὐ δίκαιον πάντως ἀνταλλάξασθαι τοῦτον ἐκείνων (ΒΜ. ἐχείνω; τοῦτον = άθάνατον νυμφίον, ἐχείνων = θνητῶν γάμων).-353, 8 δεσμά καθ' όλου (ΒΜ. καθόλου, СΜ. 156, 18) περικειμένη τοῦ σώματος. — 354, 1 κελεύει θύλακον πλησθηναι καμινιαίας αἰθάλης καὶ τὴν πάντιμον της μάρτυρος κεφαλήν έν αὐτῷ βληθηναι... τί σκοπῶν ὁ κατάρατος; ή (ΒΜ. ἢ) πάντως τῷ συνεγεῖ τοῦ ἄσθματος (ΒΜ. αἰματος) ἀνιμωμένην τὴν άγίαν διά τῶν ῥινῶν τὴν αἰθάλην τῷ ἐγχεφάλῳ διαπέμψασθαι καὶ πιχρῷ τέλει τήν ζωήν καταλύσαι. — 355, 2 άγγελος κυρίου τάχος (c. codd. bm. ταχύς, cm. 251, 2; 358, 86; 359, 114; 395, 5) ἐπιστάς φησι πρὸς αὐτήν. — 358, 61 πένης, ἀχριβῶς δυστυχής τετυγμένος, (ΒΜ. ἀχριβῶς δυστυχής, τετηγμένος).— 358,77 ἀπειπών διατρίβειν πρὸς θύρας τὰς τῶν ἰατρῶν, μηδὲν ὡς δυναμένων (ΒΜ. δυναμένας). — 359, 122 όσπερ (ΒΜ. όνπερ) ποδηγήσειε τοῦτον ἐνθάδε. — 359, 133 προσφύς δ' εν αύτη και πεσών όλος όλη (ΒΜ. όλως όλη CM. v. 488).— 359, 159 εἰς βάθος ἐλθών ἔσχατον (ΒΜ. ἐσχάτου) δυστυχίας.—359, 163 ἐσφάδαζεν, εκρότει χεϊρας (ΒΜ. εσφ. εν κρότει χ.). — 360, 228 διαπυροῦντες... εί, γθές πρὸς αὐτὴν διαπλεύσας Άθύραν, τῶν ἔνδον οἰκίας <θυρῶν> κράζει μέγα. Издатель, считавъ слова εi — διαπλεύσας законченнымъ предложеніемъ (!), напрасно перемѣнилъ слово ты въ ты, а недостающую стопу (υ 4) восполниль формою ούτω. — 360, 240 οι γείτονες χράζουσιν «Έν ταϊς οἰχίαις» (ΒΜ. χράζουσιν έν ταϊς οἰχίαις). Слова έν ταϊς οἰχίαις составляють отвъть сосвдей на предыдущій вопросъ: ποῦ δ' ἐγώ πάλιν μένω; — 361, 264 πλουτισμένοι τὰ παρὰ δόξαν ἱερῶς πεπραγμένα, ὑπερφυῶς ήδοντο. Издатель невврно поставиль запятую посль ύπερφυως, см. v. 368. — 361, 310 μόνος άπάντων (ΒΜ. ἀπαντᾶν) ὁ πατὴρ Βασιλείου ἀπῆν. — 362, 342 κύπελλον μέγα, κεκραμένον (ΒΜ. κεκραμμένον) ἄριστα, προσφυῶς (ΒΜ. προσφυὲς) λίαν.— 362,356 πόμα κεκραμένον (ΒΜ. κεκραμμένον). — 362,368 ό τῶν φίλων δ' όμιλος... ήσθησαν (ΒΜ. ήσθησεν, constr. κατά σύνεσιν, CM. V. 392). — 362, 370 πανταγού τῆς Λυκίας διαδραμόντος τοῦ ξένου τεραστίου (ΒΜ. διαδραμόν (τό) του ξ. τ.). — 362, 388 συνταράσσει (BM. σύνταράσει).—363, 391 ἶσα δὲ τούτω

και πάσα ναυτιλία πράσσουσιν εύθύς, της νεώς σύμπαν όπλον έκ τῶν χειρῶν ρίψαντες απεγνωσμένοι. Издатель поставиль надстрочную точку послъ слова ναυτιλία, представляющаго собою подлежащее глагола πράσσουσιν.— 363, 397 ἐν ῷ (ΒΜ. ἐν τῷ) δ' ὑπάρχων καθεώρα. — 363, 399 <τὸν> Νικόλαον, τον πρόεδρον των Μύρων. Издатель не замътель, что стиху недостаеть одного слога. — 364, 408 έκαστος έργου τοῦ προσήκοντος γενοῦ (вм. ує́уоυ; относительно 2-го лица (уєуой) вм. ожидаемаго 3-го лица cp. Th. Prodromi στίγοι μονφδικοί v. 200 Boissonade, Nova Anecdota: πᾶς ίππος... μύρεσθε). — 363, 420 ή Σικελία νήσος και [πάνυ] λαμπροτάτη. Издатель опять не зам'тиль, что въ этомъ стихв имвется два лишнихъ clora; βыбросить надо πάνυ. — 364, 483 πάλιν ανεμίμνησκε τουτον εύθέως τὴν ἡλικίαν (ΒΜ. τῆς ἡλικίας) καὶ τὸ τοῦ γόνου μόνον καὶ πάντα τἄλλα ζώς> βίαν ύπεκκλίναι. Юноша, опасаясь попасть въ павнъ къ пиратамъ, чтобы спастись, молится св. Николаю и напоминаетъ преподобному о томъ, что онъ еще въ юношескомъ возрастъ, что онъ единственный сынъ своихъ родителей и т. д. Словечко ос мы вставили для восполненія надлежащаго числа слоговъ. — 364, 505, καὶ διελάσαι καὶ διαρρηζαι [ἐς] μέσον. Если не выбросить (и само по себъ неумъстное) слово е, то стихъ черезчуръ диненъ.—364, 520 μόνον δὲ τοῦτο καταλέξαι συμφθάσας καὶ τοῦ βυθοῦ πατήσαντ' (ΒΜ. πατήσας) άπλῶς τὰ βάθη τὸν Νικόλαον καθορᾳ. — 364,524 ἐξαποδύς (ΒΜ. ἐξυποδύς) δέ τον φελώνην. — 365, 589 ἔφη... τούς ἱερούς ἄπαντας αύτου κανόνας φθερείν παραυτά καὶ πυρὶ δοῦναι φλέγειν (ΒΜ. φλόγα), εἰ μὴ καὶ Νικόλαος σὺν ἀποστόλοις Πέμπτη πρὸς αὐτή καταταχθείη τάχος (ΒΝ. καταγθείη το τάχος). П'вснописецъ Іосифъ угрожаетъ сжечь всв свои каноны, если въ пятницу въ христіанскихъ церквахъ не будуть прославлять ви**ёст**ё съ апостолами и св. Николая. — 365, 596 παρείτο (вм. παρήτο; это требованіе Іосифа было удовлетворено) τοῖς σύμπασι τὰ πεπραγμένα καὶ Νικόλαον (ΒΜ. Νικόλαος) έξ ἐκείνου τοῦ χρόνου... συνευλογεῖσθαι τοῖς σοφοῖς ἀποστόλοις. — 371,4 ἐπιτεταμένην (ΒΜ. τεταμμένην). — 371,8 τούτων ἀκροαθεὶς (cod. ἀκροατής) ὁ τίμιος Εὐστράτιος τῶν παρὰ τοῦ θεόφρονος Γρηγορίου πρός αὐτόν (cod. παρ' αὐτῶν) λεχθέντων, τῶν ἰχνῶν αὐτοῦ έφαψάμενος προσετίθει τοῖς δάκρυσιν δάκρυα. Вслъдствіе вышеозначенныхъ незначительныхъ измъненій все становится понятнымъ и отнюдь не нуждается въ вставкъ и перестановкъ, выдуманныхъ издателемъ, напечатавшимъ: τούτων άκροατής ό τ. Έ. των παρά τοῦ θ. Γρ. λεχθέντων ζγενόμενος>, παραυτά τῶν ἰχνῶν κτλ. — 371, 16 μηδενός ἐτέρου τῶν ἐπὶ Υῆς ἐφετως έγειν (ΒΜ. ἐφετων έχ.). — 372, 4 ο περιεβέβλητο ιμάτιον (ΒΜ. ὅπερ ἐβέβλητο ίμ., cm. 376, 28). — 372, 7 ἀναπαύσεως π. μ. ἀναπαύλης (ΒΜ. ἀναπαύλεως). — 375, 3 περιγαρώς τοίνυν αὐτὸν ὁ παμμάκαρ ὡς Ἡλιοὺ πάλαι τὸν (ΒΜ. τῷ) Ἑλισσαιὲ προσηκάμενος, ἀραρότως τἢ ἀγγελικἢ διαίτῃ ἐσχόλαζον, πάσης ἀποχωρίσαντες (ΒΜ. ἀποχωρήσαντες) έαυτοὺς ἀνθρωπίνης ὁράσεως. — 375, 15 λογισμός τις αὐτῷ ὑπεισῆλθεν περί τῶν γονέων αὐτοῦ, ἐν ποίᾳ ἄρα (ΒΜ. ἄρα) τάξει διάγουσιν. — 375, 16 και τουτον (scil. τον λογισμόν) τῷ πατρί Ἰωαννικίω ἀποκαλύψας καὶ εὐχὴν ἀὐτοὺς κροτῆσαι (ΒΜ. κρατῆσαι) περὶ τούτου αιτούμενος (ΒΜ. αιτουμένου), ευθύμως επένευσεν ο μαχάριος. Πρημαστία χαλύψας η αιτούμενος представляють такъ-назыв. nomin. absol. — 376, 1 πάσας οὖν τὰς ἀνημέρους ἐκείνας καὶ ἀνηλίους ἡμέρας, ζέν αἰς> τὴν οἰκουμένην ή βδελυρωτάτη πασών αἰρέσεων ἐπεκράτει, ἀθεωτάτη καὶ βαρυτάτη νόσος, σύν τῷ τιμίῳ καὶ οὐρανοπολίτη Ἰωαννικίω ὁ θεσπέσιος οὐτος ἐγκαρτερήσας..., τότε (строка 7) και ο νέος Μωϋσῆς, ο μακάριος Εύστράτιος, πρὸς τὴν οἰκείαν μονην... παραγενόμενος... κατεβάλλετο. Μω вставили слова έν αίς и замънили точку (послъ уосос) запятою и такимъ образомъ возстановили длинный, но наглядный періодъ автора. — 376, 29 ώς οὖν αὖ τὴν (вм. αὐτὴν) έαυτοῦ πέφθακεν ο συμπαθής όντως μονήν... Τеперь текстъ не нуждается въ предложенной издателемъ вставкъ члена (послъ очтыс). - 377, 7 годоμότατα (ΒΜ. εὐθυμώτατα). — 378, 5 τραγφδία (ΒΜ. περιοδία). — 379, 17 καὶ είς (ΒΜ. εί) τοῦτο μη άθύμει, СΜ. 392, 14: μηδέν είς τοῦτο διστάσης. — 382, 3 θαύματος τοὺς (ΒΜ. τοῖς) τῶν ὁρώντων αὐτὸν ἐμπιπλῶν ὀφθαλμούς (ΒΜ. ὀφθαλμοϊς).— 383, 5 πιστεύω γάρ τῷ θεῷ οὐδἐν κακὸν πείσεσθε (ΒΜ. πείσεσθαι) ούτε ύμεζο ούτε ο άνήρ. - 384, 14 ώς είχεν τάχους (ΒΜ. τάχος) и равнымъ образомъ 386, 10 ώς ἔσχε τάχους, см. 388, 28; 390, 9 и 394, 14. — 385, 5 περιστάντες (BM. περιστάντες).—385, 7 ούχ είχον (Scil. οι παίδες), ότι καὶ δράσειαν (ΒΜ. δράσειεν). — 386, 15 μὴ ἄρα γε (ΒΜ μὴ ἄρά γε) εἰσῆλθον (8cil. οι σφήχες) είς το στόμα σου; — 387, 9 επορεύοντο, φόρτον εν ταις αμάξαις σίτου καὶ ἐτέρων εἰδῶν ἀποκομίζοντες (ΒΜ. ἀποκομιζόντων). — 387, 30 κλεπτῶν ποτε εἰσελθόντων ἐν τῇ μονῇ, τοῦ όσίου μὴ παρόντος ἐκεῖσε (ΒΜ. περιόντος έχ.). — 388, 22 καὶ βουλόμενος σιγήσαι διὰ τὸ ἀνάξιον καὶ χαμερπές τοῦ νοός, πάλιν δέδια (ΒΜ. δὲ διὰ) τὸ μὴ ὅμοια τῷ εἰς Υῆν κατακρύψαντι τὸ τάλαντον πονηρῷ δούλῳ ὑποσταίην ἐκ ῥαθυμίας. Издатель, невѣрно раздѣливши Форму δέδια въ безсмысленныя слова δέ διά, конечно, принужденъ предπολοπατь προπускъ. — 389, 8 συνέβη κατά τον τοῦ Τρίτωνος ὅρμον το πλοῖον προσορμήσαι (c. cod.). Форма προσορμίσαι, предложенная издателемъ, здъсь **COBCEME HE KCTATH.**—389, 13 ίχθυν παμμεγεθέστατον, δς τούς θεωμένους είς ξενισμόν ήγαγεν (ΒΜ. θεασαμένους; cod. θεαμένους). — 389, 16 ή παρά το ῦ οίκείου ἀνδρός ἐπιβουληθεῖσα (ΒΜ. παρὰ τῷ οἰκείῳ ἀνδρί). — 390, 17 ὑγιῆ τοῦτον (scil. τὸν πῶλον; ΒΜ. τοῦτο) εἰληφώς ὁ πένης. — 391, 5 περιβάλης (ΒΜ. περιβαλής). -- 391, 14 προσκαλεσάμενος τοὺς ἀδελφοὺς καὶ πάντα τὰ εἰς σωτηρίαν συντείνοντα διεξελθών (ΒΜ. ἐξελθών) και ἀσπασάμενος... ἔφη. Между темъ какъ издатель счелъ нужнымъ вставить εіπών (после συνтеїчочта), мы возстановили тотъ же смыслъ гораздо проще. — 391, 23 гу τῷ τοῦ Ἰουλιανοῦ λιμένι... εἰσερχομένου τοῦ πλοίου, βραχεῖ τινι ὑφάλῳ ἐπιδραμόν (BM. ἐπιδραμόντος; cod. ἐπιδραμών) όπην ὑπέστη. ΜЫ ИМВЕМЪ ЗДЁСЬ конструкцію небезприм'трную, по которой ставится gen. absol., хотя под-H TO Re. — 399, 20 άλλος τις... παρεθείς και ακίνητος το παράπαν γενόμενος... (ΒΜ. πάρετος; cod. παρετείς).

Въ концъ нашего разбора третьяго и четвертаго тома Аналектовъ г. Пападопуло-Керамевса мы не можемъ не выразить наше изумленіе его

трудолюбивой усидчивости и неутомимому терпѣнію, котораго потребовало списываніе и напечатаніе столь объемистыхъ текстовъ. Что же касается того обстоятельства, что во многихъ мѣстахъ опубликованные имъ тексты нуждаются еще въ надлежащемъ исправленіи, то тутъ можно привести извѣстное изреченіе софиста Ливанія: Оύ παντὶ πάντα διδόασιν οί θεοί.

Рига, 25-го октября 1899 г.

Э. Курцъ.

Arthur Haseloff. Codex purpureus Rossanensis. Die Miniaturen der griechischen Evangelien - Handschrift in Rossano. Berlin—Leipzig. 1898, Gr. 4°, XVI — 154 стр., съ 15 таблицами и 14 рисунками въ текстъ.

Можно безъ преувеличенія сказать, что въ послѣднее время среди различныхъ работъ, монографій, изданій, посвященныхъ христіанскому искусству — исторіи византійскаго искусства удѣляется одно изъ выдающихся мѣстъ. Появляется рядъ капитальныхъ изслѣдованій и замѣчательныхъ изданій, дающихъ богатѣйшій матеріалъ для отдѣльныхъ монографій, знакомящихъ съ памятниками византійскаго искусства въ достойномъ ихъ роли и значенія видѣ. Не такъ давно на страницахъ журнала говорилось о замѣчательномъ изданіи А. В. Звенигородскаго съ капитальнымъ изслѣдованіемъ акад. Н. П. Кондакова о византійскихъ эмаляхъ 1); о большомъ трудѣ Молинье — по исторіи художественной индустріи 2); недавно изданъ Гартелемъ и Викхофомъ — впервые въ фототипическихъ таблицахъ, съ изслѣдованіемъ издателей, замѣчательный памятникъ ранне-византійскаго искусства — Вѣнская Библія 3), а теперь Артуромъ Газеловымъ столь-же важный и замѣчательный памятникъ — Россанскій кодексъ — въ книгѣ, заглавіе которой выставлено выше.

Пурпурная рукопись Евангелія открыта была въ 1879 г. въ канедральной церкви въ Россано (въ Калабріи) — Гебгардтомъ и Гарнакомъ. Въ 1880 г. эти ученые издали въ свътъ книгу подъ названіемъ «Evangeliarum codex graecus purpureus Rossanensis», въ которой описали подробно памятникъ, и снабдили ее хромолитографическими образцами съ рукописи и прорисями со всъхъ миніатюръ. Но, какъ и всякія прориси вообще, такъ и эти въ частности, далеко не даютъ полнаго представленія о характеръ работы миніатюръ, объ ихъ стилъ и заслуга г. Газелова въ томъ, что ему впервые удалось добиться, благодаря посредничеству покойнаго кардинала Гогенлоэ, получить разръшеніе на фотографированіе миніатюръ кодекса и издать эти миніатюры въ замъчательно испол-

<sup>1)</sup> Визант. Врем., 1895, №№ 1-2.

<sup>2)</sup> Визант. Врем., 1897, №№ 1-2.

<sup>3)</sup> Die Wiener Genesis. Beilage zum XV und XVI Bande des Jahrbuches der Kunsthistorischen Sammlungen des allerhöchsten Kaiserhauses. Wien. 1895.

ненныхъ фототипическихъ таблицахъ. Нельзя не привътствовать съ благодарностью это изданіе. Лишь съ помощью подобныхъ изданій возможно имъть настоящее представленіе о памятникахъ византійскаго искусства и возможно научное изученіе ихъ.

Самимъ таблицамъ авторъ предпосыдаетъ обпирное научное изследованіе, въ которомъ памятникъ разсмотренъ и обследованъ, и со стороны чисто художественной, стилистической, и иконографической; авторъ коснулся многихъ вопросовъ, тёсно связанныхъ съ этимъ важнымъ въ исторіи византійскаго искусства памятникомъ, и не его вина, что нёкоторые изъ нихъ онъ оставляетъ открытыми, какъ напримёръ о мёстё происхожденія его и сходныхъ съ нимъ по характеру работы и отчасти современныхъ памятниковъ. Авторъ широко понялъ свою задачу и не ограничилъ свое изслёдованіе сухимъ описаніемъ памятника, его миніатюръ; онъ поставилъ это изслёдованіе на широкое основаніе — детальнаго изученія его въ указанныхъ выше отношеніяхъ съ современными памятниками, а равно и более поздняго времени, ища въ нихъ сходныя черты, повторенныя почти въ томъ-же видё, или въ измёненномъ, осложненномъ; онъ поставилъ, наконецъ, свое изслёдованіе въ связь съ еще более важнымъ вопросомъ — о началахъ византійскаго искусства.

Авторъ совершенно справедливо признаетъ, какъ труденъ вопросъ о началахъ византійскаго искусства: намъ такъ мало извъстно о христіанскомъ искусствъ на Востокъ; а предълы вліянія византійскаго искусства касаются областей — съверной Африки, Египта, Сиріи, Малой Азіи, Греціи, Италіи, Александріи, Антіохіи, Кареагена. Въ какомъ отношеніи стоять памятники искусства этихъ областей къ памятникамъ Константинополя, или собственно византійскимъ, въ чемъ заключаются ихъ отличительныя свойства, и вошли-ли они въ основу собственно византійскаго — все это вопросы, отвётъ на которые въданное время при малой извъстности христіанскихъ памятниковъ Востока, при недостаточномъ изученіи, недостаточномъ изданіи даже изв'єстныхъ - остается открытымъ, или върнъе - требующимъ цълаго ряда подготовительныхъ трудовъ, монографій. Россанскій кодексъ — одинъ изъ замѣчательныхъ ранне-византійскихъ памятниковъ живописи въ миніатюрѣ, восполняющій хотя отчасти скудость памятниковъ монументальной живописи и дающій о ней понятіе, и въ силу всего этого могущій служить предметомъ монографіи въ вышеуказанномъ направленіи. Такого рода монографіей п является изследованіе г. Газелова. Оно, какъ сказали-весьма полезный, прекрасный комментарій къ самому изданію миніатюръ рукописи, дающему надлежащее о нихъ понятіе, истинное понятіе о томъ византійскомъ искусствъ, памятники котораго, особенно той эпохи, къ которой относится кодексъ, мало еще изследованы. Лишь при посредстве такого рода изданій и комментарій — возможно появленіе болье обширных в трудовъ, посвященных разрешенію вопроса о началах византійскаго искусства, какимъ, напримъръ, является сочинение Д. В. Айналова «Эллинистическия

основы византійскаго искусства» (Спб., 1890 г.), который въ кругъ памятниковъ, подлежавшихъ его изученію, привлекъ и Россанскій кодексь, и поставилъ въ связь съ другими близкими и родственными ему памятниками; въ уясненіи этой связи пмъ бол'ве, ч'ємъ г. Газеловымъ, обращено вниманія на отношеніе миніатюръ къ сирійскому Евангелію Рабулы п вообще къ искусству Сиріи и Палестины.

Г. Газеловъ отнесся, какъ сказали, къ своей задачѣ добросовѣстно, онъ не только изучилъ памятникъ въ оригиналѣ, но и принялъ во вниманіе изслѣдованія своихъ предшественниковъ. Предшественниками-же его въ уясневіи миніатюръ, ихъ содержанія, происхожденія и т. п. было сдѣлано уже много. Авторъ отмѣчаетъ это самъ и указываетъ, чѣмъ онъ обязанъ каждому. Это — отзывы на изданіе Гарнака и Гебхардта-Цукера 1), Лампрехта 2), изслѣдованіе С. А. Усова «Миніатюры къ греческому кодексу Евангелія VI вѣка, открытому въ Россано» 3), акад. Н. П. Кандакова 4), Н. В. Покровскаго 5), Ф. Крауса 6), фонъ-Функа 7), и др. Авторъ въ должной мѣрѣ и критически отнесся къ указаннымъ изслѣдованіямъ, и вноситъ нѣсколько поправокъ, дополненій и пр. въ вопросѣ о порядкѣ миніатюръ, о вліяніи на нихъ Евангелія Никодима — сравнительно со взглядами по этому поводу проф. С. А. Усова.

Указавъ въ общемъ на значеніе и достоинство изданія и изслѣдованія г. Газелова, мы лишь вкратцѣ передадимъ его выводы и наблюденія надъ миніатюрами кодекса. Россанскій кодексъ на основаніи стилистическихъ общихъ чертъ авторъ ставить на ряду съ Вѣнской Библіей; между миніатюрами обѣихъ рукописей устанавливается близкое сходство. Это сходство выступаетъ и въ пониманіи, и въ техническомъ выполненіи миніатюръ. Въ обоихъ памятникахъ миніатюры на пурпурномъ пергаментѣ тянутся полосами. Въ обоихъ большое сходство въ образованіи лицъ, одеждахъ, обработкѣ этихъ одеждъ, въ ландшафтной и архитектурной обстановкѣ, въ видѣ городовъ, сосудовъ, въ животномъ мірѣ.

Но при указанномъ сходствъ, по мнънію автора, поспъшно было бы заключать о работъ объихъ рукописей одной и той-же рукой. При сходствъ—между ними и разница. Вънская Библія, несомнънно, богаче Россанскаго кодекса, и кругъ изображеній въ историко-художественномъ значеніи различенъ. Миніатюры Библіи во многихъ особенностяхъ указы-

<sup>1)</sup> Götting. Gelehrte Anzeigen., 1881, 11.

<sup>2)</sup> Bonner Jahrbücher, Heft LXIX, 1880.

<sup>3)</sup> Древности. Труды Имп. Моск. Археол. Общ., IX, 1881; Сочиненія, II, М. 1892, 30—76.

<sup>4)</sup> Histoire de l'art byzantin, considéré principalement dans les miniatures. Paris—London, 1886, I, 114—121.

<sup>5)</sup> Въ различныхъ мъстахъ изслъдованія: Евангеліе въ памятникахъ иконографіи преимущественно византійскихъ и русскихъ. Труды VIII Археол. съёзда въ Москвъ; 1890, I.

<sup>6)</sup> Geschichte der christlichen Kunst. Bd. I, Freiburg im B. 1895.

<sup>7)</sup> Die Zeit des Codex Rossanensis (Historisches Jahrbuch, XVII, 1896).

ваютъ на прошлое, нѣкоторыя изъ нихъ — какъ бы копіп болѣе древнихъ образцовъ; въ качествѣ этого образца, по мнѣнію Людтке 1), могъ служить свитокъ. Такъ или иначе миніатюры Библіп — непосредственная плюстрація ея текста; миніатюры же Россанскаго кодекса стоять въ тѣсной связи съ памятниками монументальнаго искусства, напр. мозанками перкви св. Аполлинарія Новаго въ Равеннѣ. Это — торжественныя композицій, съ покойными фигурами въ абрисѣ, въ большемъ статуарномъ античномъ стилѣ въ одеждахъ; обстановка незначительная, Апостолы выступаютъ въ числѣ одного рядомъ съ Христомъ; толпа, гдѣ она необходима, является въ видѣ тѣсно сплоченной группы. Ландшафтъ и постройки, небо, воздухъ, земля — какъ лишняя подробность, ограничены самымъ необходимымъ. Типъ Христа въ миніатюрахъ, какъ и въ мозаикахъ, — бородатый; сходство и въ другихъ деталяхъ; но въ нѣкоторыхъ еще и особенно въ сценахъ Страстей (предъ Пилатомъ) миніатюры имѣютъ сходство съ мозаиками церкви св. Виталія въ Равеннѣ.

Прослѣживаніе стилистическихъ отношеній къ впзантійскому пскусству, которыя здѣсь подтверждаются и костюмами, затрудняется недостаткомъ матеріала даже въ области миніатюръ. Техническо-стилистическое исполненіе миніатюръ, мягкое, широкое, можетъ быть названо живописнымъ, отличнымъ отъ того, что въ поздне-византійскихъ рукописяхъ. Древній характеръ миніатюръ, не смотря на отношеніе ихъ къ поздневизантійскому искусству, проглядываетъ ясно и въ представленіяхъ формъ внѣшней и внутренней жизни, и въ типахъ головъ, и въ ланд-шафтѣ.

Если типъ Христа родственъ съ типомъ въ мозаикахъ VI вѣка, то образованіе типа Евангелистовъ только началось и ясно выражены пока Петръ, Іоаннъ, Андрей, Іуда.

Таковы общія наблюденія автора надъ миніатюрами кодекса. Разсматривая ихъ со стороны иконографической, онъ привлекаеть ихъ къ сравненію съ изв'єстными византійскими памятниками, какъ ранними, гд'є это возможно, такъ и поздними, а равно и съ западными. Вотъ результаты его наблюденій въ прим'єненіи къ каждой отд'єльной сцен'є, композиціи.

Воскрешеніе Лазаря предлагаеть здёсь въ противуположность тёмъ, что въ барельефахъ на древне-христіанскихъ саркофагахъ и слоновой кости — впервые богатую композицію, удержавшуюся въ теченіи среднихъ вёковъ. Тутъ — черты, отмёчаемыя для византійскаго типа; способъ раздёленія лицъ, положеніе женщинъ, могильная пещера болёе или ченёе повторяются, тогда какъ въ западныхъ памятникахъ все это существенно иначе.

Входь Христа въ Герусалимь еще болъе запечатлънъ чисто византій-



<sup>1)</sup> Untersuchungen zu den Miniaturen der Wiener Genesis. Greifswald, 1897, 24, 29, 37.

скимъ характеромъ, повторяемымъ и въ позднихъ памятникахъ (ср. напр. въ мозаикахъ палатинской капеллы въ Палермо).

Болѣе особенностей въ изображеніи Изнанія торгующих из храма. Христось, по изгнаніи, спокойно бесѣдуеть съ первосвященниками, позади него уходить въ смущеніи толпа. Нѣсколько близкое изображеніе въ уединенныхъ примѣрахъ на памятникахъ средне-византійскаго искусства, но Христось въ нихъ отсутствуетъ.

Прити о десяти дъвах, изръдка извъстная въ памятникахъ древнехристіанскаго и ранне-средневъковаго искусства, отличается переносомъ сцены въ рай; въ качествъ жениха, какъ и въ живописи катакомбъ, изображенъ Христосъ; матрональный костюмъ на дъвахъ отличается отъ того, что на нихъ въ поздне-византійскихъ памятникахъ.

Тайная вечеря — вполет по извъстному византійскому образцу — во встать деталяхъ; весьма близка къ изображенію въ мозанкахъ церкви св. Аполлинарія Новаго въ Равеннъ, но въ миніатюръ композиція какъ бы болье уже законченная.

Умовеніе ного — въ тип'в, сходномъ и въ западныхъ памятникахъ, но онъ еще далекъ отъ выработаннаго въ памятникахъ средне-византійскаго искусства.

Таинство Евхаристіи — за исключеніемъ нѣкоторыхъ деталей обстановки — повторяется сходно въ позднихъ памятникахъ.

Моленіе Христа в Геосиманіи является единственнымъ изображеніемъ по стремленію миніатюры передать ночь; положеніе же Христа на молитвів и бесівдів съ Апостолами повторяется въ боліве позднихъ византійскихъ памятникахъ.

Композиція иситьменія смипорожденнаю, изв'єстная во многочисленных памятниках индустріи, въ томъ вид'є, какъ въ миніатюр'є, выработалась въ византійских памятникахъ.

Въ изображении притичи о милосердномъ Самарянинъ важно отмътить представление Самарянина въ образъ Христа, каковое извъстно только въ памятникахъ византійскаго искусства, или созданныхъ подъ вліяніемъ его.

Возвращеніе сребренников» передано въ миніатюрѣ съ необычной жизненностью; изображеніе сходно съ тѣмъ, что въ барельефѣ киворія св. Марка въ Венеців. Сходно съ тѣмъ же памятникомъ и миніатюрой Евангелія Рабулы — изображеніе смерти Іуды.

Болве оригинальных в черть имбють сцены суда Христа предь Пилатомы и выборы между Христомы и Варравой; однако вы нёкоторых в деталяхь изображение вновь сходно съ вышеуказаннымы памятникомы, находящимся несомивно подъ восточнымы вліяниемы и, быть можеть, непосредственно восточнаго происхожденія, V—VI вёка.

Изображеніе *Еваніелиста Марка* сопровождается женской фигурой, принимаемой авторомъ (и другими) за олицетвореніе мудрости; од'яніе этой женщины, нимбъ, необычность въ ранне-византійскихъ памятиц-

кахъ изображенія подобнаго одицетворенія возд'я Евангелиста, какъ намъ кажется, позволяють скоръе видъть въ ней — Богородицу. Выдъленіе указаннаго Евангелиста отъ другихъ въ данной рукописи объясняется, въроятно, посвящениемъ послъдней монастырю, или церкви, связанными съ именами Богородицы и Евангелиста Марка 1).

Итакъ, следовательно, одни изображенія, какъ Тайная Вечеря, Евхаристія, Воскрешеніе Лазаря, Входъ въ Герусалимъ, Исцівленіе слівпорожденнаго отвъчаютъ во всъхъ существенныхъ чертахъ выработанному въ византійскомъ искусствъ ихъ типу; тоже отчасти и для Моленія Христа въ Геосиманіи и Притчи о милосердномъ Самарянинъ; но для последняго и не быль выработань точно определенный типь, а первое служить предшествующею ступенью въразвитіи сюжета въ позднихъ намятникахъ. Умовеніе ногъ и изгнавіе торгующихъ здівсь въ такомъ видів, который позже р'ёдко употребляется; тоже самое можно сказать и о притчъ о десяти дъвахъ.

Что же касается сценъ изъ жизни Іуды и съ изображеніями Пилата, то онъ имъють ближайшее сходство сътьми, что въ барельефъ колоннъ киворія въ церкви св. Марка въ Венеціи. Вопросъ объ этихъ барельефахъ уже затрогивался многими; Доббертъ въ одной части видить памятникъ древне-христіанскаго искусства, а въ другой-произведеніе VI въка; къ V-VI въку относитъ ихъ и гр. Зорзи, де-Вааль, Тикканенъ и др. Вопросъ о наъ происхожденіи достаточно решается той тесной связью, что устанавливается между нікоторыми изображеніями на немъ и въ барельефахъ Альмуаллаки въ Каиръ и въ миніатюрахъ Россанскаго кодекса. Временемъ барельефовъ колоннъ киворія, мозаикъ св. Аполлинарія Новаго опредъляется граница, позже которой не могь появиться Россанскій кодексъ. Еще боле данныхъ для решенія вопроса о времени кодекса даетъ родство его съ Вънской Библіей; и такимъ образомъ, по мижнію г. Газелова, кодексъ — не раньше времени Юстиніана, не позже второй половины VI въка, или VII въка.

Если таково значеніе этого памятника, какъ лучшаго показателя живописи VI в., выработавшей извёстные стилистические приемы, иконографическіе типы и композиціи, усвоенные въ большей или меньшей степени въ дальнъйшемъ движеніи, развитіи въ памятникахъ того-же византійскаго искусства, къ которому принадлежить Россанскій кодексь, то естественно въ вопросв о началахъ византійскаго искусства весьма важное значеніе пріобретаеть вопрось о месте происхожденія самой рукописи. Авторъ и въ ръшеніи этого вопроса идетъ путемъ сравненія данной рукописи съ Вънской Библіей. Онъ совершенно правильно исключаетъ такого рода доказательства въ пользу южно-итальянскаго происхожденія Вънской Библіи, какъ мнимое изображеніе на одной изъ миніатюръ Ве-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. рецензію на соч. Крауса, Geschichte der christlichen Kunst, въ «Визант. Врем.», 1899, № 1, отд. отт., 11. Византійскій Временника.

зувія. Но въ дальнійшемь онъ ограничивается лишь однимь обозрівніємь мнівній, высказанных по этому поводу, въ отношеній къ этой Библін и Россанскому кодексу. Лишь въ нижеприводимомь заключеній онъ присоединяется самъ къ одному мнівнію, имівющему, повидимому, наиболіве основанія.

«Изъ всёхъ этихъ наблюденій, миёній, говорить авторь, для насъ одно несомиённо: Вёнская Библія и Россанскій кодексъ не оспаривають греческаго міра искусствъ. Конечно, какъ мало единодушія въ указаніи той части византійскаго государства, къ которой могли бы быть отнесены памятники отъ Александріи до Копстантинополя, отъ Антіохіи до южной Италіи. Къ болёе полному опредёленію насъ не приводить и изследованіе памятника; стилистическія и иконографическія сравненія связывають его съ одной стороны съ ранне- и средневизантійскими (чисто сирійскими), а съ другой съ равеннскими памятниками, которые такимъ образомътёсно связываются съ восточно-римскимъ искусствомъ.

Остается такимъ образомъ въ качествъ решительнаго момента — сходство съ Вънской Библіей и общность восточнаго животнаго міра въ объихъ рукописяхъ, что исключаетъ происхожденіе ихъ въ Европъ и въ Африкъ. Отнесеніе ихъ происхожденія въ Малую Азію, или Сирію, для чего та же точка отправленія и костюмъ — весьма возможно. Художественная оцівнка рукописи свидітельствуєть не о какой нибудь містной піколів, но о томъ, что она — ступень къ поздневизантійскому искусству, и что какъ таковая во всемъ греческомъ мірів запечатлівна особымъ художественнымъ характеройъ» (132 стр.).

Таково содержаніе и значеніе труда г. Газелова. Нельзя не выразить пожеланія, чтобы и рядъ другихъ ранневизантійскихъ памятниковъ, какъ напр. Ев. Рабулы, солунскія мозаики были изданы столь-же достойнымъ ихъ значенія образомъ, какъ и Россанскій кодексъ.

Харьковъ, 1900 г., февраль.

Е. Рединъ.

J. J. Tikkanen. Die Psalterillustration im Mittelalter. Bd. I. H. 2. Byzantinische Psalterillustration. Der mönchisch-theologischen Redaction verwandte Handschriften. Die aristokratische Psaltergruppe. Einzelne Psalterhandschriften. Mit 3 Tafeln und 50 Textillustrationen. (Тикканенъ. Средневъковыя излюстраціи Псалтыри. Томъ І, вып. 2. Византійскія излюстраціи Псалтыри. Рукописи, родственныя монашеско-богословской редакціи. Аристократическая группа Псалтырей. Отдъльно стоящія рукописи. Съ 3 таблицами и 50 рисунками вътекстъ 1).

Согласно своему объщанію (см. вып. 1, стр. 89—90), г. Тикканенъ начинаетъ настоящій выпускъ съ обследованія ватиканской рукописи

<sup>1)</sup> О 1-мъ выпускъ см. рецензію въ Визант. Врем. 1896 г., № 3 и 4.

№ 1927 (XII в.); большая часть ея композицій сходится съ монашеской редакціей; но, во 1-хъ, оригинальна система расположенія иллюстрацій: онв помвщаются по одной, а иногда и по двв (одна надъ другой) почти передъ каждымъ псалмомъ во всю ширину текста; во 2-хъ, встръчаются любопытныя особенности и въ самыхъ изображеніяхъ; такъ напр., передъ Пс. XXIII изображено Вознесеніе Христово, въ которомъ на землів находятся не апостолы и не Давидъ, а всв жители вселенной (ст. І Пауτες οι κατοικούντες έν αύτή Τ. Θ. οικουμένη); ΠΡΗ ΠΟ. ΧΧΥ ΒΤ ΟΟΚΟΡΕ ΗΚΟноборцевъ последніе изображены, какъ іудейскіе книжники, на которыхъ указываетъ Давидъ, а православный епископъ развертываетъ свой письменный протесть. Смерть Іуды здёсь типологически соединяется съ смертію Авессалома и пр. (стр. 92 и слёд.). Едва ли, думаеть авторъ, художникъ копировалъ чужую рукопись; но онъ во всякомъ случав оставался въ томъ же кругв образовъ, при чемъ придерживался, въ отличіе отъ своихъ предшественниковъ, буквальнаго и малоосиысленнаго иллюстрированія. Такъ напр., при пс. ХХІІ, 2 (Κύριος) είς τόπον γλόης έκει με κατεσκήνωσεν επι ύδατος άναπαύσεως εξέτρεψέ με, ΓΑΒ ΒΕ ΜΟΗΑΙΙΘΟΚΟ-60гословской ред. изображается рай, здёсь 5 маленькихъ фигуръ сидятъ у голубой площадки; при пс. ХЦІХ, 13: Μή φάγομαί κρέα ταύρων, ή αίμα τράγων πίομαι, въ монашеско-богословской ред. — ангелы у Авраама, здівсь — різжуть козла и пр. (стр. 96). Только въ виді исключенія здівсь встръчаются художественные мотивы, которые можно назвать идейными; такъ напр., при пс. СХLVII, 4 ο αποστέλλων το λόγιον αυτού τη γη изображенъ Богъ Отецъ, испускающій отъ себя лучъ, по которому низлетаетъ на землю изображение Христа 1). Въ общемъ, и въ этомъ памятникъ господствуетъ міровозэрівніе аскетическое (такъ, большой псаломъ СХVIII о следования заповедямъ Божимъ иллюстрируется изображениемъ лестницы Синаита, по которой взбираются монахи); но поклоненіе святымъ здёсь играетъ меньшую роль; чаще здёсь встрёчается царь Давидъ въ костюмъ византійскаго императора и въ красной обуви; часто изображаются событія его юности и иногда въ оригинальной форм'є; такъ напр., онъ, какъ побъдитель Голіава, скачеть верхомъ, имъя на копьъ голову побъжденнаго, причемъ его сопровождають плящущія фигуры (рис. 101); адъ изображается иначе, нежели въ монашеской редакціи: здісь это - черная голова съ открытой пастью въ уровень съ землею, и пр.

Еще болъ существенными считаетъ авторъ отклоненія, которыя онъ находить въ двухъ русскихъ памятникахъ: въ Годуновской Пс. Ипатьевскаго монастыря въ Костромъ 1591 г. (онъ знакомъ съ нею по фотографіямъ, предоставленнымъ въ его распоряженіе Н. В. Покровскимъ)

<sup>1)</sup> Эта композиція, безъ сомнівнія, въ связи съ изображеніемъ Благовієщенія. См. Н. В. Покровскаго, Евангеліе въ памятникахъ иконографія, Спб., 1892 г., стр. 37. Ср. мой «отзывъ» о немъ, стр. 31 и слід. Вмісті съ вісами, какъ символомъ справедливости и цізующимися парами, на которыя указываетъ г. Тикканенъ (стр. 96 и 97), это тоже проявленіе западнаю вліянія на ватиканскую Псалтырь.

и печатной Псалтыри Имп. Публ. Библіотеки (Q, 1, 1029). Первая въ художественномъ отношении стоитъ очень не высоко и по стилю подходитъ къ Годуновской же Пс. С.-Петербургской Духовной Академін (о ней въ 1-мъ выпускъ, стр. 14), но въ ней изображения размъщены не на поляхъ, а въ текстъ, какъ въ Ват. № 1927 (не всегда передъ псалмомъ, а часто въ срединъ его). Взятыя изъмонашеской ред. изображенія здъсь иногда усложняются весьма оригинально; такъ напр., при Пс. LVII, 5-6 (Ярость ихъ по подобію змінну.... иже не услышить гласа обавающихъ, обаваомь обавается отъ премудра) заклинаніе змін (въ монашеской ред. си. вып. І, стр. 29) изображено какъ-бы среди ипподрома, въ царской ложь котораго сидить 12-льтній Христось, препирающій книжниковь (рис. 103). Въ противуположность упрощающему толкование художнику Ватиканской рукописи, здёсь иллюстраторъ усиливаетъ спекулятивный элементъ; напр., при Пс. CVI, 29: «и повелъ бури и ста въ тишину и умолкоша волны его» изображенъ Христосъ, направляющій корабль апостоловъ.

Важне миніатюры печатной Псалтыри Публичной Библіотеки Q, 1, 1029, сделанныя въ конце XVII веке (въ ней нетъ начала, до XXXVI псалма). Въ общемъ изследователь считаетъ ихъ «проявленіемъ безъинтереснаго въ художественномъ отношеніи дилетантизма, остановившагося на точкъ зрънія средневъковаго преданія» (103), послъднимъ словомъ древней редакціи, которое стремится повліять количествомъ, если не качествомъ. Онъ указываетъ отдёльные следы западнаго вліянія, напр., скелеть передъ одромъ болящаго при Пс. СХІУ, 3 (Обяща мя бользни смертныя, быды адовы обрытоша мя). Въ Лонд. и Барбер. здысь, согласно второму предложенію, изображенъ адъ въ видъ негра; но огромное большинство миніатюръ взято изъ византійскаго запаса; художникъ старается обогатить старые типы и не только новыми фигурами, но и новыми мотивами (коренящимися, конечно, въ старомъ кругъ идей); такъ, при Крещеній изображается ангель, убивающій дракона; при изображеніи Сіона -- Богоматерь съ единорогомъ и пр. Многое художникъ заимствуетъ у своихъ русскихъ предшественниковъ: кормленіе свиней желудями при Пс. XLVIII, 13; Марію Египетскую при LIV, 8 и пр. Но болѣе половины изображеній изследователь встречаеть здесь въ первый (и въ послёдній) разъ; въ нихъ не находить онъ новыхъ идей, а только «неутомимое, но утомительное умножение извъстныхъ мотивовъ (стр. 105: eine unermüdliche, aber ermüdende Vervielfältigung der bekannten Motive). Какъ нѣчто, болѣе или менѣе оригинальное, въ этихъ изображеніяхъ можно отмітить Адама, представляющаго страждущее человівчество, которому въ текстъ соотвътствуетъ я (одинъ разъ этому Адаму пэъ облаковъ является Богоматерь съ Младенцемъ); но чаще этому я текста соответствуеть Христосъ, причемъ жалобы псалмопевца на враговъ даютъ илистратору поводъ къ изображенію Спасителя передъ жидами. Когда въ текстъ упоминаются благочестивые, излюстраторъ рпсуетъ епископовъ, монаховъ, пустынниковъ, столпника, но чаще всего апостоловъ. Любопытно изображеніе апостоловъ при Пс. LXXVI, 18, гдѣ αι νεφέλαι текста (слав. гласъ даша облацы) въ рисункѣ передаются апостоложи (что, по нашему мнѣнію, слѣдуетъ поставить въ связь съ изображеніемъ Успенія Богородицы).

Какъ и въ другихъ русскихъ лицевыхъ Псалтыряхъ, здёсь встрёчаются только слабые отзвуки борьбы съ иконоборствомъ. Въ заключеніе этого отдёла изслёдователь мимоходомъ останавливается на армянской Псалтыри Румянцевскаго музея, которую онъ характеризуетъ какъ механическую смёсь немногихъ древнихъ мотивовъ съ западными гравюрами. Рецензентъ имёлъ случай перелистать эту Псалтырь и полагаетъ, что она заслуживаетъ нёсколько большаго вниманія, нежели удёлилъ ей г. Тикканенъ, хотя всё (довольно многочисленныя) иллюстраціи ея и выражаютъ болёе или менёе ярко сентиментальность начала XIX вёка.

На основаніи изложенных фактовъ авторъ характеризуетъ благочестивое среднев вковое искусство, гдв художникъ исчезаль за своимъ созданіемъ, но за то это созданіе жило цвлыми в вками; старвишіе его двятели твсно примыкали къ искусству древне-христіанскому; поздивищіе подвергаются всевозможнымъ вліяніямъ, но и они твердо сохраняютъ главное содержаніе начальнаго изобретенія не подъ давленіемъ авторитета, а потому, что эти непритязательныя излюстраціи вполив соотв'єтствуютъ церковному міровоззрівнію и богослужебному значенію Псалтыри (стр. 111).

Въ этомъ же выпускъ г. Тикканенъ изслъдуетъ другую группу православныхъ Псалтырей, которую онъ называетъ аристократической или салонной. Сюда принадлежить прежде всего Парижская Псалтырь № 139 (за которую уже въ XVI въкъ было заплачено 100 золотыхъ экю). заключающую въ себъ всего 14 большихъ миніатюръ; 7 изъ нихъ помъщены передъ текстомъ и изображаютъ рядъ моментовъ изъ жизни автора, а 7 въ серединъ изображаютъ раскаяніе Давида и иллюстрирують библейскіе гимны. Авторъ описываеть ихъ значительно подробнъе, чъмъ Бардье 1), и указываетъ рядъ параллелей въ античномъ искусствъ и въ раннихъ памятникахъ искусства христіанскаго; онъ привлекаетъ также къ весьма плодотворному сравненію знаменитый № 510 (Григорій Назіанзенъ, рп. IX в.); но почему-то даже не упоминаеть о весьма въроятномъ предположении Бардье 2), что эти миніатюры рисовались для другой рукописи (а можетъ быть, судя по различію стиля, и для разныхъ). Недостаточное знакомство съ русской научной литературой мізшаеть полноті библіографических указаній автора 3); но за то мы находимъ у него очень обстоятельную историческую одънку этихъ



<sup>1)</sup> Bardier, Description des peintures etc. Paris, 1883, crp. 102-114.

<sup>2)</sup> Стр. 110.

<sup>3)</sup> Такъ напр., онъ не указываеть, что миніатюра № 7 (апоесозъ Давида) помѣщена въ иконографіи Буслаєва и др. изд.

миніатюрь 1), которыя онъ вполнё основательно относить къ эпохё Константина Багрянороднаго.

Къ той же редакціи принадлежать 7 лицевыхъ рукописей вполивопредвленно и 4 или 5 приблизительно; авторъ перечисляєть во всвхъ нихъ изображенія сходныя съ Пар. 139 и воспроизводить рядъ изображеній изъ 7 первыхъ рукописей; ихъ художники проявляють явную наклонность, вивсто очерковъ монашеской редакціи, давать полныя, занимающія цвлую страницу картинки, съ ландшафтомъ сзади; свой оригиналь они передають въ общемъ свободно, но генетическая связь нѣкоторыхъ изображеній съ № 139 вполив очевидна (стр. 131); по мѣрѣ удаленія отъ оригинала замѣчается уменьшеніе вкуса къ античнымъ придаткамъ и нѣкоторое сближеніе съ редакціей монашеской; въ поздившихъ рукописяхъ и здѣсь проявляются особенности поздняго византійскаго искусства: худыя фигуры, мутныя и пестрыя краски, шаблонъ въ ландшафтѣ и пр. (стр. 131—2).

Въ заключеніе этого отдѣла своей работы г. Тикканенъ дѣлаетъ экскурсъ въ любопытную область взаимодѣйствія поэзіи и иконописи: Julius von Schlosser указалъ ему на τετράστιχα εἰς τὸ ψαλτήριον Мануила Фила (1280—1350 г., изд. 1855 и 1857 г.), который, какъ полагаетъ Тикканенъ, долженъ былъ имѣть въ виду именно аристократическую редакцію миніатюръ, что, впрочемъ, въ виду неопредѣленности выраженій поэта, доказать было бы затруднительно <sup>2</sup>).

Затыть изслыдователь переходить къ отдыльно стоящимъ лицевымъ Псалтырямъ: 1) царскому колексу Василія II (Венеція, № 17); 2) латинской Псалтыри королевы Мелиссенды Іерусалимской 1113—1144 г. (въ Брит. музев); эта рукопись заключаетъ въ себв рядъ новозавытныхъ изображеній, нарисованныхъ грекомъ Василіемъ; 3) рукописи Ватик. библютеки № 752 г. XI—XII в., которая украшена маленькими изображеніями на

<sup>1)</sup> Авторъ между прочимъ указываетъ здёсь ту характерную черту, что художникъ приспособляетъ ландшафтъ къ содержанію изображенія: при ндиллической, пастушеской сценѣ онъ мягокъ и кротокъ, при битвѣ со львомъ — дикъ и страшенъ, помазаніе Давида происходитъ передъ величественнымъ зданіемъ (стр. 123). Здёсь, сравнительно съ монашеско-аскетической редакціей, мы находимъ не только иное пониманіе искусства (Kunstauffassung), но и иное міровоззрѣніе (Weltanschauung). Здёсь именно исполнена та задача, которая казалась нелѣпой аскету: согласованіе Псалтыри съ Гораціемъ («Qui consensus Christi cum Belial? Quid facit cum Psalterio Horatius?»).

<sup>2)</sup> Мысль обратиться за свъдъніями по византійской иконописи и вообще по византійскому искусству къ Мануилу Филу, котораго совсѣмъ не эксплуатировать Фр. Вильг. Унгеръ (Quellen für byz. Kunstgeschichte, Wien 1878), слъдуетъ признать чрезвычайно удачной. Но экскурсъ г. Тикканена носить немного поверхностный характеръ; даже переводъ, имъ предлагаемый, не всегда въренъ; такъ, 'Οξὸς ὁ νωθὸς, ὁ δρομεὸς ὁπισθόπους (стр. 54) не можетъ быть переведено: das Stumpfe scharf und der Lāufer der Letzte wird и das Stumpfe не можетъ быть расталковано der Stab (ὁ νωθὸς муж. р. и значитъ: мъщкотный дълается быстрымъ, а бъгунъ отстаетъ); λαοὸς δὲ πολλοὸς (стр. 53) не значитъ, конечно, Leute und Pferde и пр.

золотомъ фон'є; выраженіе лицъ въ нихъ мрачно-однообразное, въ позахъ — грубая условность; большинство изображеній тісно связано съ комментаріемъ, но много разъ встрічается Давидъ и рядомъ съ нимъ Мелодія (рис. 132), пляска еврейскихъ дівушекъ (рис. 134, очень оригиналенъ костюмъ ихъ); здісь же много изображеній аскетическаго характера и сценъ богослужебныхъ.

Затъмъ г. Тикканенъ перечисляетъ 5 Псалтырей съ немногочисленными и какъ бы случайными иллюстраціями; изъ нихъ онъ останавливается на Ват. Псалтыри № 1213, которая имъетъ то общее съ аристократической редакціей, что миніатюры ея являются законченными картинами и битва съ Голіафомъ близка къ типу Пар. № 139; но за то многія другія изображенія вполнѣ подходятъ къ монашеско-аскетической редакціи съ нѣкоторыми любопытными особенностями 1).

Изъ русскихъ Псалтырей г. Тикканенъ съ аристократической редакціей сближаетъ такъ называемую Хлудовскую Псалтырь XIII—XIV в., подробно описанную арх. Амфилохіемъ въ III томѣ Древностей Моск. Арх. Общества (оригиналъ этой Псалтыри, какъ извѣстно, греческій, что очевидно изъ удержавшихся мѣстами греческихъ подписей). Новый изслѣдователь прибавилъ къ сказанному о. Амфилохіемъ нѣсколько интересныхъ, хотя и не вполнѣ безспорныхъ (напр., относительно сходства съ манерой Чимабуэ, стр. 144) замѣчаній; между прочимъ онъ вынужденъ признать, что многія миніатюры рукописи въ явной связи съ монашеской редакціей.

Затемъ изследователь подводить итоги сказанному и делаеть несколько добавленій. Следующій выпускъ будетъ посвященъ миніатюрамъ западнымъ и обещаетъ большой интересъ именно въ смысле выясненія взаимодействія востока и запада. То, что сделано до сихъ поръ г. Тикканеномъ, представляетъ массу весьма ценнаго матеріала, отчасти приведеннаго въ порядокъ и систему, такъ что уже теперь представляется почти невозможнымъ работать въ какой либо боле или мене общирной области нашей иконографіи, не справляясь съ книжкой г. Тикканена; но съ другой стороны намъ представляется несомнённымъ, что боле подробное обозреніе нашихъ лицевыхъ Псалтырей должно не только дополнить, но и видоизмёнить систему и выводы почтеннаго изследователя.

Karl Krumbacher. Kasia. München. 1897. Mit. 2 Tafeln. Aus den Sitzungsberichten der philos.-philol. und der hist. Classe d. k. bayer. Akad. d. Wiss. 1897. Heft III, S. 305-370<sup>2</sup>).

Крумбахеръ хочетъ повидимому дать кое-какія данныя для рѣшенія современнаго жгучаго вопроса о равноправіи мужчины и женщины. Для



<sup>1)</sup> Напр., при Пс. XIII εἶπε ἄφρως ἐν χαρδία αὐτοῦ· οὐκ ἔστι Θεὸς ἄφρων изображенъ въ видѣ царя, на котораго указываетъ пророкъ Давидъ и пр.

<sup>2)</sup> Настоящая рецензія составлена по указанію покойнаго проф. В. Г. Васильевскаго.

этого онъ считаетъ необходимымъ подвергнуть тщательному разсмотрѣнію всёхъ выдающихся женщинъ въ древнее и новое время. Какъ византинистъ онъ беретъ на себя византійскихъ женщинъ. Онъ перечисляетъ ихъ и даетъ краткую характеристику каждой изъ нихъ: таковы Ипатія, съ возвышенной душой, философскимъ умомъ, несчастная жертва разъяренной александрійской черни, христіанской по имени, языческой по дѣламъ; Евдокія, супруга Феодосія II, поэтесса, болѣе счастливая, менѣе одаренная, чѣмъ Ипатія; Димо, своенравная толковательница Гомера; императрица Феодора, знаменитая супруга великаго Юстиніана; Ирина, Феофано, Анна Комнина. Совершенно особо отъ нихъ стоитъ Кассія, женщина не царственная, но не безуспѣшно работавшая въ тиши монастырской келліи.

Жизнь Кассіи, говорить нашъ авторъ, походитъ нѣсколько на «милую сказку». Евфросинія, вдова императора Михаила, собрала красивѣйшихъ дѣвушекъ изо всѣхъ провинцій, чтобы сынъ ея Өеофилъ выбралъ себѣ среди нихъ невѣсту. Когда дѣвушки собрались въ Жемчужной залѣ, императрица вручила сыну своему золотое яблоко, которое онъ долженъ былъ отдать своей избранницѣ. Среди невѣстъ была и благородная, красивая Кассія. Императоръ, восхищенный ея красотою, остановился передъ нею и сказалъ: «Отъ жены вышло все злое». Со скромностью, но безстрашно отвѣчала ему дѣвица: «Отъ жены же вышло и все доброе». Бойкій отвѣтъ не понравился царю. Можетъ быть, онъ побоялся, что Кассія окажется умнѣе его и будетъ играть роль Пульхеріи или Евдокіи. Слишкомъ находчивая дѣвушка потеряла царскій вѣнецъ и яблоко досталось Өеодорѣ изъ Пафлагоніи. Кассія основала монастырь, гдѣ и сама посвятила себя Богу, принявъ ангельскій образъ. «Нельзя», говоритъ Крумбахеръ, «сомнѣваться въ истинѣ этого разсказа».

Къ доказательствамъ, которыя приводитъ нѣмецкій ученый, прибавимъ и нѣкоторыя свои соображенія. Созывъ невѣстъ со всего государства для того, чтобы государь выбралъ достойнѣйшую изъ нихъ себѣ въ жены — явленіе вовсе не столь рѣдкое или удивительное. Въ той же Византіи бывали еще такіе случаи кромѣ разсказаннаго выше. Бывали они и на Западѣ (при Людовикѣ Благочестивомъ). У насъ въ Россіи они бывали не разъ. Здѣсь, вѣроятно, они всецѣло вышли изъ примѣровъ византійскаго двора, ибо въ собственной древней исторіи мы ничего подобнаго не видимъ. Также и у насъ собирали со всего государства красивыхъ дѣвушекъ и царь указывалъ свою избранницу, вручая ей ширинку. Здѣсь, подъ вліяніемъ миновъ классической древности, царь вручаетъ золотое яблоко.

Крумбахеръ указываетъ и на то, что сомнвніе въ подлинности разсказа хроники можетъ быть устранено сообщеніемъ составителя Константинопольскаго Πάτρια, гдв говорится о существованіи монастыря Кассіи въ X в. и о ея литературной двятельности во дни царя Өеофила. Въ наше время исторія Кассіи послужила темой для литературныхъ произведеній двухъ авторовъ: Hermann Lingg «Nikisa» и Александры Пападопуло «Τὸ μῆλο τῆς ἀγάπης». Время жизни Кассіи можетъ быть опредѣлено съ нѣкоторымъ вѣроятіемъ. Смотръ невѣстъ былъ въ 830 г.; слѣдовательно она родилась около 810 г. Есть извѣстіе, что она жила еще при царѣ Михаилѣ, сынѣ Θеофила (842—867).

Рукописи неодинаково называють Кассію: однѣ— Касіа и Кассіа, другія Еіхасіа и 'Іхасіа, иныя Кассіалі. Крумбахеръ доказываеть, что все это одно и то же лицо. При этомъ онъ указываеть, какимъ путемъ могли получиться эти измѣненія первоначальнаго имени Касіа. Замѣтимъ, что въ нашихъ Тріодяхъ она всегда именуется Кассія или Кассіана. Пронзведенія Кассіи носять двоякій характеръ: церковный и свѣтскій. Насколько извѣстна была Кассія какъ церковная поэтесса видно изъ того, что имя ея упоминается у Никифора Каллиста Ксаноопуло въ его стпхотворномъ перечнѣ знаменитыхъ пѣснопѣвцевъ. Изображеніе ея имѣется и въ венеціанской тріоди 1601 года.

Точной характеристики церковныхъ пъснопъній Кассіи дать нельзя, за отсутствіемъ полнаго ихъ собранія. Наиболье извъстны самогласны на Рождество Христово и Предтечи и стихира на Великую Среду: «Господи яже во многія гръхи виадшая жена...».

Самою совершенною, по словамъ Крумбахера, является пъснь на Вел. Среду. Въ одномъ типикъ іерусалимской церкви авторомъ ея названъ патріархъ Фотій. Но Крумбахеръ отрицаеть возможность этого. Отрицаетъ ее и Дмитріевскій, но въ то же время не допускаетъ мысли и о томъ, чтобы писана она была Кассіей і). "Во-первыхъ», говоритъ онъ, «въ подавляющемъ большинствъ древнихъ рукописей мы не встръчаемъ надъ этой стихирой ея имени, котя у насъ подъ руками были почти современныя писательницв и несомнвно константинопольскаго происхожденія (напр. Тріоди 1099 года Саввинской библіотеки № 741 и 742), а во-вторыхъ, и самое содержание стихиры говоритъ не въ пользу ея происхожденія отъ Кассіи. Знатная, щедро одаренная отъ природы богатыми качествами души и тыла, гордая (припомнимъ смылый отвыть ея императору и удаленіе въ монастырь послів неизбранія ея въ царицы византійской имперіи) философствующая и дівственная Кассія едва ли въ состояни была понять, а темъ более превосходно изобразить те глубокія чувствованія и ощущенія, какія переживала раскаявшаяся блудница, обливающая слезами ноги всепрощающаго Спасителя, потому что въ ея прошлой жизни ничего не было такого, чтобы эти чувствованія были ей доступны, а изобразить себя въ роли глубоко падшей грешницы-едва ли она была въ состояніи по своему характеру». Поэтому г. Дмитріевскій склоненъ приписать ее «вийстй съ рукописью XIII в. Синайской библіотеки преп. Таисіи, знаменитой александрійской блудницъ, спасенной Аввою Пафнутіемъ (IV в.)».



<sup>1)</sup> А. Дмитрієвскій. Богослуженіе страстной и пасхальной седмицъ во св. Іерусалимѣ ІХ—Х в. Казань. 1894. стр. 322.

Нельзя говорить, будто въ стихиръ этой выражены чувства совершенно недоступныя чистой, девственной Кассіи. Біографія ея известна намъ слишкомъ мало. Въроятио, конечно, что она уппла въ монастырь вследствіе того, что после жениха царя никого не хотела иметь своимъ мужемъ. Но это только въроятное предположение, а никакъ не достовърная истина. Мы не можемъ, на основаніи имъющихся у насъ данныхъ, утверждать и то, что она никогда не была замужемъ. Въ нашихъ тріодяхъ канонъ Вел. Субботы надписанъ «жены некія, Кассін именуемыя». Прямыхъ указаній на то, что она всегда осталась безбрачной — у насъ нътъ. Но даже если это и такъ, если царская невъста сочла достойнымъ себя быть только Христовой невъстой, то кто поручится, что никогда ни одна мысль о гръхъ не посъщала ея? Кто серьезно станетъ утверждать, что ночи въ тиши монастырской были безмятежно покойными и для ея дъвственнаго духа? Кто знакомъ съ исторіей великихъ подвижниковъ, тотъ никогда не скажетъ, что есть духъ совершеннаго человъка, который всегда, всю жизнь остался бы чуждъ грвховнаго помысла. Иногда наибол'ве недоступныя съ виду и вполнъ чистыя по дълу наибол ве страдають въ душъ. Да, наконецъ, безъ гръховныхъ помысловъ, безъ борьбы невозможно совершенство. Знаніе и сознаніе грѣха не унижаетъ: противна Богу только любовь къ гръху; незнаніе гръха никакой заслуги собой не представляеть и къ совершенству не ведеть. Наконецъ, самая чистота Кассіи среди тогдашняго развращеннаго общества могла быть скорве всего протестомъ противъ всеобщей испорченности, а протестъ противъ гръха предполагаетъ знаніе его.

Въ стихирѣ подъ видомъ блудницы изображена кающаяся о грѣхахъ своихъ душа человѣческая вообще. Нѣтъ нужды видѣть здѣсь личный вопль раскаянія Кассіи: «Ночь мнѣ есть разжженіе грѣха невоздержанна, мрачное же и безлунное раченіе грѣха... Грѣховъ моихъ множества и судебъ твоихъ бездны кто изслѣдитъ». Приведенныя слова не могутъ еще свидѣтельствовать о томъ, что авторъ стихиры дѣйствительно былъ великій грѣпіникъ. Каждый христіанинъ долженъ сознавать себя грѣшникомъ и блудникомъ независимо отъ наличности грѣха, въ силу самой грѣховности природы человѣческой. Чистота не въ одномъ отсутствіи дѣла грѣховнаго: мысль о грѣхѣ есть тоже грѣхъ. И гордая, чистая Кассія могла съ правомъ писать: «грѣховъ моихъ множества кто изслѣдитъ». Нѣтъ никакихъ внутреннихъ причинъ для того, чтобы отрицать принадлежность данной стихиры Кассіи.

Дмитріевскій считаетъ болѣе возможнымъ приписать стихиру св. Таисіи, нѣкогда блудницѣ. Онъ видитъ «замѣчательное совпаденіе» между текстомъ стихиры и словами преп. Пафнутія, спасшаго блудницу отъ грѣховной жизни. Совпаденія такого я никакъ не могу увидать. Затѣмъ душевное состояніе преп. Таисін было таково, судя по ея житію, что едва ли могла вылиться изъ ея устъ другая молитва кромѣ: Боже милостивъ буди мнѣ грѣшной! Наконецъ, характеръ стихиры и канона на утрени Вел. Субботы до нѣкоторой степени одинаковъ: и тутъ, и тамъ важную роль нграютъ противоположенія.

Стихиръ Είς τὸ μύρον и Άφρων γηραλέε Крумбахеръ не нашель въ греческой тріоди и думаеть, что первая тождественна съ «Господи яже во многи гръхи»... Далъе, говорить онъ, Кассіи приписываются стихира мучч. Гурію, Самонъ и Авивъ, и двъ стихиры свв. мучч. Евстратію и Авксентію и иже съ ними. Совершенно неизв'єстенъ до посл'єдняго времени быль канонь объ усопшихъ той же Кассіи. По содержанію своему онъ является подобіемъ знаменитой пъсни Романа на погребеніе иноковъ ώς άγαπητά τὰ σκηνώματά σου, но Кассія стоить гораздо ниже его. Она хотела дать заупокойный канонъ, пригодный для всёхъ, а не только на погребеніе иноковъ, какъ то сдівлаль Романъ. Поэтому она ограничивается мольбами общаго характера. Отсюда нёкоторое однообразіе. Только въ концъ, въ последнемъ богородичнъ проявляется индивидуальная черта: Кассія просить Господа увінчать благовірнаго императора и мольбами Богородицы уничтожить враговъ его. По оригинальности мыслей и глубинъ поэтическаго замысла твореніе Кассіи стоить несравненно ниже пъсни Романа. Составъ канона обычный, изъ 9 пъсенъ, каждая песнь состоить изъ трехъ тропарей и богородична. Богородичны въ акростихъ не входятъ. Переписчикъ выпустилъ вторую пъснь канона, почему изъ краегранесія выпали три буквы и мы возстановить его не можемъ. Читается оно такъ: υπε\*\*\* οντοναμαχριστωκασσιας.

«Чрезвычайно характернымъ для той пропасти, которая существуетъ между древней поэзіей гимновъ и новой-каноновъ, является то, что среди избранныхъ Кассіей ирмосовъ нѣтъ ни одного, который встрѣчался бы среди старыхъ гимновъ». (Кассія, замѣтимъ отъ себя, взяла ирмосы воскреснаго канона VIII гласа: Колеснице гонителя фараона...). «Все это новыя мелодіи. Въ строеніи отдѣльныхъ строфъ она допускаетъ большія вольности и часто считаетъ одни слоги, не обращая вниманія на ударенія. Нерѣдко бываютъ и лишніе слоги».

До сихъ поръ было почти неизвъстно, что Кассія занималась и свътской литературой. Это — ея эпиграммы. Не говорили о нихъ ничего древніе хронисты—это нисколько не покажется удивительнымъ, если принять во вниманіе ихъ исключительно церковный характеръ. Но и въ новъйшее время на нихъ мало обращали вниманія. Правда, уже Bandini опубликоваль эпиграмму на армянъ, но ученые не обратили на это вниманія.

Крумбахеръ описываетъ далве три главныхъ рукописи, содержащія въ себв Γνώμαι Καστίας: 1) рукопись Британскаго музея, Addit. 10072 s. 15 f. 93; 2) соdex Marcianus gr. 408 s. 14; 3) соdex Laurentianus 87, 16. Изреченія, содержащіяся въ первой рукописи, были изданы Сп. Ламбросомъ (20 изреченій, 12 по два, 8 по одному стиху, всего 32 стиха). Но въ рукописи содержится гораздо больше изреченій Кассіи, 153 стиха. Ихъ и печатаетъ Крумбахеръ въ концѣ своей книжки. Соdex Marcianus содержить подъ заглавіемъ Мέтρον ικασίας διὰ στίχων ιάμβων 27 триме-

тровъ; каждый стихъ начинается словомъ Мισώ. Codex Laurentianus XIII в. подъ заглавіемъ κασσίας содержить 17 шестистопныхъ ямбовъ разнообразнаго содержанія.

Такимъ образомъ, эпиграммы Кассіи дошли до насъ въ вид'в трехъ группъ. Но 8 стиховъ Londin. мы находимъ въ Marc., а слъдующіе 8 того же Londin.—въ Laurent. Итакъ, всего дошло до насъ 261 стихъ Кассін. Всѣ три группы вышли, вѣроятно, изъ подъ пера самого автора, Лондонская группа раньше другихъ. Многія эпиграммы разработаны поливе и глубже въ последующихъ двухъ редакціяхъ. Въ Lond. Кассія говорить о нравственныхъ отношенияхъ, о свойствахъ и качествахъ людей и ихъ характерахъ. Цълый рядъ изреченій посвящень дружбь. Менье подробно говорить она о гиввъ и мести, о богатствъ и бъдности, счастьъ и несчастью, и т. д. Особеннымъ ея нападкамъ подвергаются глупцы. Въ Marcianus Kacciя перечисляеть то, что служить для нея предметомъ ненависти. Особенно ръзко, не похристіански обличаеть и бичуеть она ту же глупость въ Laurentianus. Еще съ большею желчью рисуетъ она армянъ, видя въ нихъ одно злое и коварное. Въ нъкоторыхъ изреченіяхъ Кассія говорить о женщинь. Вывств съ Симонидомь она противопоставляеть жену умную и рачительную жент злой и ленивой. Странно, говорить Крумбахерь, звучить въ устахъ ея изреченіе, что красивая женщина—зло, но красота ся утвшасть; вдвойнъ же зло и безутвшнос жена злая и безобразная.

Разобравъ содержание изречений, Крумбахеръ ръщаетъ вопросъ, насколько они оригинальны. Воззръніе, что вся византійская литература за исключеніемъ чисто историческихъ произведеній основана на рабскоиъ подражаніи древнимъ настолько распространено, что многіе думають, будто понятія «византійское» и «оригинальное» несовивстимы... Но не настолько высокъ мозгъ византійцевъ... Къ числу техъ изъ нихъ, которые шли своими путями, относится и Кассія. Не смотря на огромныя преимущества древнихъ произведеній, которыя именно на почвъ гномической и эпиграмматической мудрости подавляли византійцевъ и отнимали у нихъ мужество и омрачали радость самостоятельнаго творчества, — не смотря на это Кассія бодро отважилась дать собственныя изреченія, въ которыхъ она безбоязненно издагаетъ свою дюбовь и свою ненависть, личный опыть и личныя возэрвнія на многое въ мірв. Но изъ этого не следуетъ, чтобы она совершенно пренебрегла древней литературой этого рода. Действительно, она обязана ей несколькими темами; не разъ примъняетъ она точную форму древнихъ изреченій для выраженія собственныхъ мыслей... Что касается до подражаній Кассін въ позднъйшей литературъ, то Крумбахеръ ихъ не нашелъ.

Въ концъ книги Крумбахеръ даетъ текстъ мертвеннаго канона и эпиграммы по всъмъ тремъ спискамъ. Къ нимъ приложены два снимка съ 93 и 94 листа Лондонской рукописи.

Если Крумбахеръ хотвлъ дать просто изследование ученаго, филоло-

гическаго характера, то онъ вполнѣ успѣлъ въ этомъ; если же онъ хотѣлъ помочь рѣшенію современнаго вопроса, о которомъ онъ заявляетъ на первой же страницѣ, то онъ немного сдѣлалъ. Какъ въ изслѣдованіи своемъ о Гликѣ, такъ и здѣсь онъ далъ лишь отрывочныя данныя, по которымъ трудно судить о томъ, какова въ сущности была Кассія. Точнаго ея портрета возстановить нельзя, да авторъ и не пытается сдѣлать этого. Можно, конечно, предполагать, что она была выдающейся личностью, но можно утверждать и то, что это была просто образованная дама, не особенно глупая, съ нѣкоторымъ дарованіемъ. Если основываться на томъ же Крумбахерѣ, то трудно вынести особенно высокое понятіе о поэтическихъ красотахъ канона Кассіи. Высока и трогательна стихира «Господи, яже во многія грѣхи впадпіая жена», но принадлежность ея Кассіи не несомнѣнна.

Вообще трудъ этотъ даетъ обстоятельный отвътъ, но только не на избранную авторомъ тему. Сомнительно, чтобы онъ много помогъ въ споръ о равноправіи женщинъ. Если онъ сказалъ, что въ Византіи бывали умныя женщины и образованныя женщины, то это едва ли было неизвъстно раньше.

Владиміръ Сахаровъ.

Constantin Litzica, Das Meyersche Satzschlussgesetz in der byzantinischen Prosa mit einem Anhang über Prokop von Käsarea. Diss. München 1898. 8°. 52 crp.

Τὸ ἔργον τοῦ Litzica εἶνε ἀπὸ πολλοῦ εἰς κυκλοφορίαν καὶ ἔτυχεν ήδη εὐφήμου μνείας καὶ ἐν τἢ Byz. Zeitschr. VIII σελ. 535—7 παρὰ τοῦ L. Havet, καὶ ἐν τἢ Revue d. Études Gr. 1899 σελ. 339 παρὰ Th. Reinach. ἀναλαμβάνομεν δὲ καὶ ἡμεῖς νὰ κάμωμεν βραχὺν λόγον περὶ αὐτοῦ, ἄν καὶ ὁλίγον ἀργὰ, ὑπακούσαντες εἰς τὴν παράκλησιν τῆς Συντάξεως τῶν Βυζαντηνῶν Χρονικῶν. Οσον ἀφορᾳ τὸν νόμον τοῦ W. Meyer ὁμολογοῦμεν ὅτι ἀνήκομεν εἰς τὴν τάξιν τῶν δυσπιστούντων. ἀπὸ πολλοῦ ἀναζητοῦμεν αὐτὸν καὶ οὐδαμοῦ δυνάμεθα νὰ τὸν εὕρωμεν. καὶ ὑπὸ ταύτην ὅμως τὴν ἰδιότητα μετὶ εὐχαριστήσεως εἴδομεν τὴν μελέτην τοῦ Λ., διότι αὕτη ἐκτὸς τῶν ἐξαγομένων τὰ ὁποῖα παρουσιάζει εἰς αὐτὸν τὸν Λ., δύναται καὶ νὰ χρησιμεύσῃ ὡς βάσις καὶ εἰς τοὺς δυσπιστοῦντας καὶ εἰς τοὺς βουλομένους νὰ ἐπιδοθῶσιν εἰς τὴν περαιτέρω μελέτην καὶ λύσιν τοῦ ζητήματος. Διότι τὸ ζήτημα κατὰ τὴν γνώμην μας ἐπιδέχεται ἀκόμη συζήτησιν καὶ κατόπιν τῶν ἀποτελεσμάτων, εἰς ᾶ κατέληξεν ὁ Λ.

Ό Λ. πολύ όρθῶς ποιῶν εἰς τὴν μελέτην του περιέλαβεν οὐχὶ μόνον τοὺς βυζαντηνοὺς συγγραφεῖς, ἀλλὰ καὶ ἐκ τῆς ἀρχαιοτέρας ἐλληνικῆς ἔλαβέ τινα παραδείγματα καὶ ἐκ τῆς νέας ἐλληνικῆς. τὸ ἀποτέλεσμα δὲ εἶνε ὅτι καὶ οἱ ὑπ' αὐτοῦ τοῦ Meyer ἐκτὸς τοῦ νόμου τιθέμενοι συγγραφεῖς δίδουσιν ἀναλογίαν μεταξὸ μὴ κανονικῶν (κατὰ τὸν νόμον τοῦ Μ.) καὶ κανονικῶν καταλήξεων τῶν προτάσεων ἀπὸ  $12^0/_0$  (ἤτοι μεταξὸ 100 καταλήξεων 12 μὴ κανονικαὶ) μέχρι  $31^0/_0$ . Ἐκτὸς δὲ τούτου σπουδαῖον εἶνε καὶ τὸ συμπέρασμα, τὸ ὁποῖον ἐξάγει ἐν

σελ. 12: ὅτι ἡ φύσις τῆς βυζαντηνῆς γλώσσης εἶνε τοιαύτη, ὥστε μεταξύ 100 δυνατών συνδυασμών τών λέξεων 80 νὰ είνε κανονικαί καὶ 20 μὴ κανονικαί. Κατόπιν της προκαταρκτικής ταύτης έξετάσεως ἀπαρτίζει στατιστικήν έξετάζων 100 ἢ καὶ περισσοτέρας καταλήξεις προτάσεων ἐξ ἐκάστου τῶν συγγραφέων καὶ σημειών τὰς μὴ χανονιχὰς ἐξ αὐτών, ἐν σελ. δὲ 35 παραθέτει χαὶ συγχριτιχόν πίνακα, τούς δέ περιλαμβανομένους εν αὐτῷ συγγραφεῖς ὑποτάσσει εἰς τρεῖς κατηγορίας (σελ. 36), τὰς ἐξῆς. 1) εἰς τοὺς συγγραφεῖς, οἴτινες θεωροῦσι τὴν ρυθμικήν κατάληξιν ώς νόμον αύστηρον, 2) είς τους συγγραφείς τους ἐπιτρέποντας έαυτοῖς ποιχίλας έλευθερίας καὶ 3) εἰς τοὺς συγγραφεῖς οἴτινες οὐδόλως φροντίζουσι περί τοῦ νόμου. Τὰ ἀποτελέσματα ταῦτα τοῦ Λ. τοῦτο ἔχουσι τὸ καλόν, ότι είς το έξης δεν θα δικαιούμεθα να καταστρέφωμεν τα βυζαντηνά κείμενα άπλως τούτου μόνου ένεκα, ίνα ύποτάξωμεν αυτά διά τῆς βίας εἰς τὸν νόμον τοῦ Meyer τοὐλάχιστον διὰ τοὺς συγγραφεῖς τῆς β-ας καὶ γ-ης κατηγορίας τοῦτο ἀναγκαίως πρέπει νὰ λαμβάνηται ὑπ' ὄψιν. Άλλὰ καὶ ἀναφορικῶς τῶν τῆς πρώτης κατηγορίας συγγραφέων θὰ εἶνε ἐπισφαλὲς νὰ ἀπαιτῆ κανεὶς, ώστε όλα τὰ συγγράμματα π. χ. τοῦ Ἰγνατίου (πρβ. πίνακα Λ.) νὰ μᾶς δίδωσιν ύποχρεωτικώς τὴν ἀναλογίαν  $3^0\!/_{\!o}$ · καὶ ἄν τυχαίως εύρωμεν εἴς τι τῶν συγγραμμάτων αύτοῦ 4 ἢ  $5^{0}/_{0}$ . δὲν θὰ δικαιούμεθα νὰ διορθώσωμεν τὸ ἐν ἢ τὰ δύο τῶν παραδειγμάτων διὰ νὰ εἰσέλθωμεν εἰς τὴν ἀναλογίαν μας. Τί δὲ θὰ κάμωμεν, αν εἴς τι τῶν συγγραμμάτων τοῦ Θεμιστίου ἀντὶ τῆς ἀναλογίας 5%, εύρωμεν  $7^0/_{
m o}$ ; θὰ καταβιβάσωμεν ἄρά  $\,$  γε αὐτὸν εἰς τὴν β-αν κατηγορίαν ἢ θὰ διορθώσωμεν τὰ περισσεύοντα; τοιαῦται σχέψεις μᾶς ὴνάγχασαν νὰ χάμωμεν μίαν δοχιμήν, την έξης. Ο Λ. έξετάζει τὰς 200 πρώτας χαταλήξεις της Κομνηνῆς Άννης (προλ. καὶ ἀρχὴ Α' βιβλ.) καὶ εὐρίσκει ἐν αὐτἢ  $12^0/_0$ : ἐκ περιεργείας ἐλάβομεν ὑπ' ὄψιν καὶ τὰ ἄλλα βιβλία τοῦ πρώτου τόμου τῆς αὐτῆς Άν<del>νης</del> έξετάζοντες τὰς 100 πρώτας καταλήξεις έξ έκάστου βιβλίου καὶ ἐλάβομεν τὸ έξης ἀποτέλεσμα:

 $\begin{array}{ccccc} II & \beta\iota\beta\lambda. & 13°/_{o}\\ III & " & 13°/_{o}\\ IV & " & 17°/_{o}\\ V & " & 17°/_{o}\\ VI & " & 19°/_{o}\\ VII & " & 19°/_{o} \end{array}$ 

ώστε ή ἀναλογία παρὰ τῆ Άννη ποιχίλλει μεταξὺ 12 καὶ  $19\%_0$ . Κατόπιν τούτου ἀπεφασίσαμεν νὰ λάβωμεν ὑπ᾽ ὄψιν καί τινα τῶν συγγραφέων τῆς α-ης κατηγορίας καὶ ὡς πρόχειριν τοιοῦτον εἴχομεν Κωνσταντίνον τὸν Πορφυρογέννητον, τὸν ὁποῖον ὑπάγει ὁ Λ. ὑπὸ τὴν ἀναλογίαν  $4\%_0$ . Καὶ εὐταῦθα ἐλάβομεν ἔργον, τὸ ὁποῖον λαμβάνει καὶ ὁ Λ. δηλ. τὸ de administr. imper. καὶ ἐξετάσαντες διάφορα κεφάλαια αὐτοῦ ἐλάβομεν τὸ ἑξῆς ἀποτέλεσμα:

| $K$ εφ. $\theta'$ | 5:43 | ήτοι       | 11% |
|-------------------|------|------------|-----|
| » ιγ′             | 0:41 | n          | 0%  |
| » x <b>ζ′</b>     | 6:33 | ))         | 18% |
| » xζ′             | 6:35 | <b>)</b> ) | 17% |

| Κεφ. κθ' | 17:120 | ήτοι     | $14^{\circ}/_{0}$   |
|----------|--------|----------|---------------------|
| » λ'     | 10:66  | <b>»</b> | • 15°/ <sub>0</sub> |
| » λα'    | 6:30   | w        | 20%                 |
| » λβ⁄    | 11:61  | ))       | 18%                 |

Τὸ δὲ περιεργότερον, ὅτι ὁ Πορφ. καὶ εἰς τὰς ἐπιγραφὰς αὐτὰς τῶν κεφαλαίων ἀρέσκεται νὰ κάμνη παρανομίας εἰς τὸν Meyer: κεφ. ιγ' ἐθνῶν τοῖς Τούρκοις.—κς' ρηγὸς Οὔγωνος.—λα' οἰκοῦσι χώρας.—λβ' οἰκοῦσι χώρας. "Ωστε ἐκ τῆς ἐξετάσεως αὐτῆς ἀγνοοῦμεν τί πρέπει νὰ συμπεράνη τις ἡμεῖς νομίζομεν ὅτι δικαιοῦται νὰ εἴπη, ὅτι καὶ ὁ Πορφ. ἐφαρμόζει τὸν νόμον τόσον, ὅσον καὶ οἱ συγγραφεῖς τῆς β-ας καὶ γ-ης κατηγορίας. "Αν τοιαύτη ἐξέτασις ἢ μᾶλλον ἄν ἔτι ἀκριβεστέρα ἐξέτασις γείνη καὶ εἰς τοὺς ἄλλους συγγραφεῖς τῆς πρώτης κατηγορίας τοῦ Λ. φοβοῦμαι μήπως ὀλίγοι θὰ εἶνε, οἵτινες θὰ μείνουν πιστοὶ εἰς τὸν νόμον τοῦ Μeyer, καὶ οὐτοι δὲ οἱ ὀλίγοι θὰ ἔχωσι ἤσυχον τὴν συνείδησίν των ὅτι οὐδέποτε ἔλαβον γνῶσιν νόμου τινος ρυθμικοῦ, ἀλλ' ἔγραφεν ἕκαστος κατὰ τὸ ἰδιάζον αὐτῷ ὕφος.

Διὰ τῶν παρατηρήσεών μας τούτων δὲν σχοποῦμεν νὰ ἀρνηθῶμεν τὴν ἀξίαν τοῦ ἔργου τοῦ Λ., ὑποδειχνύομεν μόνον ὅτι τὸ σπουδαῖον ζήτημα περὶ τοῦ νόμου τοῦ Meyer ἐπιδέχεται συζήτησιν ἀπαιτεῖται ἀχόμη νὰ γείνη ἐργασία διὰ νὰ φθάσωμεν εἰς ἐν ὁριστιχὸν ἀποτέλεσμα εἰς πᾶσαν δὲ περίστασιν διὰ τὸν μέλλοντα νὰ ἀσχοληθή περὶ τοῦ ζητήματος βαθύτερον, αὶ ἔρευναι τοῦ Λ. θὰ χρησιμεύσωσιν ὡς βάσις.

Έν 'Οδησσῷ Νοέμβριος 1899.

Συνόδης Παπαδημητρίου.

## 2. Бивлюграфія.

## РОССІЯ.

А. Васильевъ, Греческій тексть житія сорока двухь аморійскихь мучемиковь по рукописи Парижской Національной библіотеки № 1534. С.-Петербургъ, 1898. Стр. 17.—Продолжительныя войны византійскаго императора Өеофила (829—842) съ арабами, говорить въ предисловіи настоящей бротюры А. А. Васильевъ, окончились завоеваніемъ послідними города Аморіи, откуда происходила царствовавшая тогда въ Византіи аморійская династія. Послі разграбленія города въ 838 году, халифъ Мутасимъ одну часть жителей истребиль, а другую увель въ плінть. Въчислі плінныхъ находилось много знатныхъ грековъ: патрицій Өеофиль, стратеги Мелиссинъ и Аэцій, протоспаварій евнухъ Өеодоръ Кратиръ, турмархъ Каллистъ, друнгарій Константинъ, δρομεύ; Вассой и другіе. Исторія ихъ семилітняго пребыванія въ пліну у халифа и ихъ мученическая кончина и послужили темою для весьма распространеннаго разсказа о сорока двухъ аморійскихъ мученикахъ. Свідіній объ ихъ судьбі

можно найти достаточно, какъ въ печатныхъ, такъ и въ рукописныхъ, еще не изданныхъ источникахъ. Изъ печатныхъ источниковъ извъстны: «Βίος και άθλησις των άγίων τεσσαράκοντα δύο μαρτύρων» современника описываемаго зд'есь событія Эводія (Acta Sanctorum, Martii t. I, p. 887— 893), разсказы Продолжателя Өеофана, Продолжателя Георгія Амартола, автора житія императрицы Өеодоры (Regel, Analecta byzantino-russica, Petropoli. 1891), Симеона Магистра, Генесія, Кедрина, Зонары, Ефрема и минологія Василія. Заимствованный изъ этихъ источниковъ краткій разсказъ о судьбъ аморійскихъ мучениковъ давно вошелъ въ составъ общихъ историческихъ трудовъ, напримъръ, лътописи кардинала Баронія, календаря Ассемани, сочиненій Лебо, Финлея и другихъ. Аналогичный съ византійскимъ житіемъ сорока двухъ мучениковъ разсказъ находится и у армянскаго историка Х въка Моисея Каганкатваци въ его «Исторіи агванъ», переведенной на русскій языкъ Патканьяномъ (СПб. 1861, стр. 271). Наконецъ, въ 1851 году известный слависть Миклошичъ издалъ житіе сорока двухъ мучениковъ на древне-славянскомъ языкъ, па основаніи супрасльской рукописи; славянскій тексть житія лишь въ немногихъ, иногда весьма важныхъ случаяхъ расходится съ текстомъ греческимъ, опубликованнымъ г. Васильевымъ. Отметивъ пропуски славянскаго текста сравнительно съ греческимъ и указавъ на то, что нъмецкій ученый Абихть считаеть авторомь славянскаго житія кипрскаго архіепископа Софронія, г. Васильевъ сообщаеть далье, что греческихъ рукописей, содержащихъ въ себъ текстъ житія аморійскихъ мучениковъ, сохранилось довольно много. Изъ нихъ авторъ имълъ возможность видёть следующія, находящіяся въ Парижской Національной библіотеке: 1) № 1534, рукопись XII въка, содержащая, по предположению Абихта, первоначальный тексть житія, который представляеть болье значительный интересь въ сравнении съ изданнымъ текстомъ Эводія; этотъ именно тексть и изданъ г. Васильевымъ въ разсматриваемой брошюръ; 2) рукопись XII въка за № 1529, представляющая текстъ Эводія, тождественный съ темъ, который изданъ въ Acta Sanctorum по ватиканской рукописи; 3) кодексъ за № 1476, содержащій лишь небольшую часть житія, болве краткую сравнительно съ кодексомъ № 1534; 4) рукопись XI въка за № 1447, гдъ сохранилось только начало разсказа, которое уже издано Абихтомъ и Шмидтомъ (Archiv für Slav. Philol., B. XVIII (1896), S. 190-192), и 5) кодексъ XIV вѣка, № 1604, съ текстомъ Эводія. Кромѣ того, въ Московской Синодальной библіотек' въ рукописи подъ № 380 по каталогу архимандрита Владиміра находится Μαρτύριον сорока двухъ мучениковъ, написанное монахомъ и синкелломъ Михаиломъ, и целый рядъ рукописей съ текстомъ Эводія, а также имівотся аналогичныя рукописи въ библіотекахъ — Эскуріальской (№ 312, XI въка) и Баварской Королевской въ Мюнхенъ (codex XXIV). По митию г. Васильева, житіе Эводія и изданный имъ греческій тексть, авторъ коего неизв'єстень, совершенно неезависимы другь отъ друга, причемъ последній отличается

яснымъ и подробнымъ изложениемъ, съ точными хронологическими данными, какихъ не встръчается въ другихъ греческихъ источникахъ, тогда какъ въ житін Эводія преобладаеть риторика; этоть анонимный текстъ и житіе Эводія явились почти одновременно, но совершенно независимо другь отъ друга, а славянскій тексть Миклошича исходить отъ этого же анонимнаго текста или отъ одного изъ его сокращенныхъ списковъ, чемъ и объясняются некоторые пропуски въ славянскомъ текств. Вообще, по заключенію нашего автора, первоначальный тексть житія сорока двухъ аморійскихъ мучениковъ, отъ котораго должны идти последующія изысканія, находится въ рукописи № 1534 Парижской Національной библіотеки. Посл'в введенія (стр. 1-8), въ брошюр'в А. А. Васильева пом'вщенъ самый текстъ житія (стр. 9—17), им'вющій сл'єдующее 3ariabie: «Μαρτύριον τῶν ἀγίων καὶ ἐνδόξων νεοφανῶν μαρτύρων Θεοφίλου, Θεοδώρου, Κωνσταντίνου, Καλλίστου, Βασσόου και της συνοδίας άγίων των τον αριθμον τεσσαράκοντα δύο». Въ примъчаніи отмъчены разночтенія славянскаго перевода, изданнаго Миклопиченъ.

П. А. Сырку, Монаха Григорія житіе преподобнаго Ромила. По рукописи XVI въка Императорской Публичной библіотеки собранія Гильфердинга, съ приложениемъ службы преподобному Ромилу по рукописи XVII въка Бълградской Народной библютеки (Памятники древней письменности и искусства. CXXXVI). С.-Петербургъ. 1900. Стр. XXXIII + 54. — Опубликованныя г. Сырку въ настоящемъ изданіи житіе преподобнаго Ромила и служба ему предваряются общирнымъ предисловіемъ (стр. I-XXXIII), въ которомъ указанные матеріалы обозрѣваются въ отношеніяхъ филологическомъ и историческомъ. Житіе южнославянскаго преподобнаго Ромила. говорится здёсь, впервые сдёлалось извёстнымъ изъ сообщенія сербскаго ученаго Даничича о такъ называемой Кипріановой рукописи сербскаго извода съ примъсью болгарскаго, XVII въка, принадлежащей Народной библіотек'в въ Б'елграде. Другой тексть житія препод. Ромила находится въ рукописи Императорской Публичной библіотеки, собранія Гильфердинга № 58; рукопись—сербской редакціи, но съ явными болгаризмами. написана полууставомъ ХУІ въка и найдена въ городъ Призренъ, въ Старой Сербіи. Вообще житіе Ромила въ рукописяхъ встрівчается різдко, что указываеть на малую его распространенность въ литературъ болгаръ и сербовъ. Въ своемъ изданіи г. Сырку воспроизвель тексть житія по рукописи Гильфердинга, сохранивъ всв особенности ея правописанія и исправивъ лишь ошибки. Что касается службы препод. Ромилу, то она напечатана по рукописи № 22 Бѣлградской Народной библіотеки, написанной въ 1692 году и тождественной съ рукописью Кипріановой, о которой говоритъ Даничичъ. Рукопись — сербской редакціи, ресавскаго извода, переложеннаго, въроятно, съ извода болгарско-терновскаго. Служба составлена на основаніи житія. Языкъ житія и службы отличается нікоторыми лексическими особенностями и содержить въ себъ слова ръдкія, налоизвестныя и народныя; всё они подробно и указываются г. Сырку.

Византійскій Временникъ.

Изследованіе языка житія препод. Ромила приводить нашего ученаго къ выводу, что этотъ памятникъ первоначально явился въ болгарской редакців, быль составлень до исправленія книгь въ Болгарів, въ тотъ періодъ, когда шла подготовка къ этой реформв не въ одной только Болгарін, но и вив ея, среди болгарских в исихастовъ. Составитель житія быль довольно близокъ къ народу и изъ народной болгарской ръчи заимствоваль лексическій матеріаль для своего произведенія. Кром'в того, онъ пользовался Новымъ Завътомъ и Псалтирью, Лъствицею Іоанна Лъствичника. Лугомъ Духовнымъ Іоанна Мосха и редко сочиненіями Григорія Синанта. По характеру своему житіе Ромила представляєть душенолезное чтеніе, им'вющее цівлью поучать потомство и побуждать къ подражанію подвигамъ св. Ромила. По стилю житіе отличается простотою. естественностью и реальностью. Вообще Григорій, авторъ житія, инвлъ солидное по своему времени образованіе, которое онъ получиль не въ свътскихъ или философскихъ школахъ, а у исихастовъ; исихасты понимали образованіе въ смыслё твердаго и точнаго до пуризма знанія и усвоенія истинъ православной втры и основательнаго изученія твореній отцовъ церкви, главнымъ образомъ, аскетическаго направленія, напримъръ, Ефрема Сирина, Іоанна Моска, Симеона новаго богослова, Григорія Синаита и другихъ; такимъ именно образованіемъ и отличался монахъ Григорій, авторъ житія. Относительно этого писателя г. Сырку держится того мевнія, что его нельзя отождествлять съ Григоріемъ Намблакомъ, какъ это делають некоторые ученые. Монахъ Григорій, какъ видно изъ житія препод. Ромила, пришель въ Парорію, гдв подвизался последній, изъ Константинополя, въ конце первой половины XIV стольтія, и сдылался ученикомъ монаха Иларіона, подъ руководствомъ коего подвизался и Ромилъ; онъ часто переходилъ съ мъста на мъсто, быль на Абонъ, въ Загорьъ, Терновъ и Раванницъ. Сдълавшись ученикомъ препод. Ромила, онъ всюду сопровождалъ своего учителя. Житіе препод. Ромила написано имъ на Авон'в, въ м'встности Мелана, посл'в смерти подвижника. Оно составлено на основаніи личныхъ впечатлівній и разсказовъ другихъ лицъ, знавшихъ преподобнаго. Житіе весьма важно въ историческомъ отношеніи. Здёсь содержится интересный матеріаль для исторіи южныхъ славянъ XIV в. и въ частности болгаръ, для исторін южнославянскаго монашества и исихастическаго движенія въ Болгаріи, для исторіи нашествій турокъ на преділы Византіи и на Парорійскую обитель, которая была ими разорена и приведена въ запуствніе. Житіе, далье, заключаеть въ себь данныя о природь, климать и естественныхъ богатствахъ Пароріи и ея окрестностей и является единственнымъ въ этомъ отношении источникомъ. Въ заключении введения излагается житіе препод. Ромила, съ нъкоторыми объясненіями. Самое житіе (стр. 1—34) озаглавливается такъ: Житіє й жиднь й Фчести чюдесь ново гавлинато и прітобнаго шща нашего ромила поустынножителы. съписано григорбемъ оўченикомь его. ошьлинкомь й доброписцемь. въ покрими стые горы адона. въм вств нарицаем вмь мелана. Служба же святому, на 16 января (стр. 35—54), состоить изъ вечерни малой и великой; приводится также и синаксарное чтеніе въ честь преподобнаго.

- И. В. Помяловскій, Житіе преподобнаю отца нашею Харитона Испооподника (Палестинскій Патерикъ, выпускъ Х). С.-Петербургъ. 1899. Стр. 25. — Зд'ёсь пом'ёщемъ русскій переводъ житія препод. Харитона Исповъдника, сдъланный по греческому тексту Метафраста (Migne, Patrologia graeca, t. 115). Изъ житія видно, что препод. Харитонъ родился около 250 года въ городъ Иконіи и въ молодости подвергся мученіямъ за исповедание христіанства, воздвигнутымъ императоромъ Авреліаномъ (270-275 г.). По смерти Авреліана, Харитонъ быль освобожденъ изъ заключенія и отправился въ Герусалимъ. Близъ святого города онъ былъ схваченъ разбойниками, ограбленъ и уведенъ въ плънъ. Чудесно спасшись отъ разбойниковъ, онъ на доставшіяся ему отъ нихъ деньги основаль лавру Фаросъ, а близъ нея, въ пещеръ разбойниковъ, устроилъ храмъ, названный Древнею церковью; кромъ того, часть денегь онъ роздалъ бъднымъ и святымъ отцамъ, жившимъ въ пустыняхъ; они, говоритъ житіе (стр. 15), были різдки и немногочисленны и сами во время гоненій предпочитали пустыню отечеству, живя разстянными въ пещерахъ Каламоновыхъ, близъ Мертваго моря. Храмъ въ лавръ Фаросъ быль освящень іерусалимскимь епископомь Макаріемь, присутствовавшимъ на первомъ вселенскомъ соборъ. Вполнъ благоустроивъ эту лавру, препод. Харитонъ удалился въ пещеру въ предвлахъ Герихонскихъ, гдв также основаль давру, названную Іерихонскою; настоятелемъ ея преподобный сдёлалъ Елпидія Дукса. Чрезъ нёсколько времени онъ ушелъ и отсюда и близъ страны Өекойской, въ пустынв, основаль новую лавру, которая стала называться Суккою или Древнею. Последніе годы своей жизни препод. Харитонъ провель въ такъ-называемой висячей пещеръ близъ Древней лавры, а скончался въ лавръ Фаросъ (около 350 г.), преподавши своимъ ученикамъ рядъ аскетическихъ наставленій.
- И. В. Помяловскій, Житіс преподобнаго от нашего Стефана Чудотворца (Палестинскій Патерикъ, выпускъ XI). С.-Петербургъ. 1900. Стр. 154. Переводъ житія сдъланъ по греческому подлиннику, изданному въ Аста Sanctorum Болландистовъ подъ 13 іюля. Житіе написано ученикомъ препод. Стефана, монахомъ Леонтіемъ (глава 115), родомъ пзъ Дамаска; къ сожалѣнію, начальныя главы этого агіологическаго памятника не сохранились, однако и въ настоящемъ своемъ видѣ онъ довольно общиренъ и состоитъ изъ 188 главъ. Изъ житія видно, что препод. Стефанъ Чудотворецъ, подвизавшійся въ палестинской лаврѣ св. Саввы, скончался въ 6286 (778) году отъ сотворенія міра (гл. 183), проживши 69 лѣтъ; значитъ, онъ родился въ 709 году. Онъ былъ племянникомъ св. Іоанна Дамаскина, отъ его родного брата, десяти лѣтъ отъ роду пришелъ въ лавру св. Саввы, гдѣ и прожилъ пятнадцать лѣтъ

исполняя последовательно обязанности канонарха, хлебодара, игуменарха и страннопріимника и пять л'ять проживщи въ затвор'я. Около пятнадцати лътъ преподобный провель анахоретомъ въ пустынъ близъ Мертваго моря, а последніе годы жизни подвизался уединенно близъ лавры св. Саввы съ нъкоторыми своими учениками. Житіе препод. Стефана главнымъ образомъ описываетъ его чудеса, въ разное время совершенныя и сдълавшіяся извъстными монаху Леонтію частію изъ разсказовъ сподвижниковъ преподобнаго, частью на основани непосредственнаго знакомства съ чудотворцемъ. Не смотря на это, житіе имбеть не малое церковно-историческое значеніе и очень полезно для ознакомленія съ палестинскимъ монашествомъ въ VIII въкъ. Въ частности, здъсь содержатся свъдънія о палестинскихъ монастыряхъ-свв. Евоимія, Іоанна Предтечи, Саввы, Каламона, Кастеллійскомъ, Сукка, Хуранъ и другихъ. Кром'в того, въ житін упоминаются іерусалимскіе патріархи — Георгій, Илія II и Оома, а также — современный арабскій протосимвуль или султанъ и т. д.

Б. Меліоранскій,  $\Pi$ еречень византійских грамоть и писемь. Bыпускь I. Документы 784—850 годовъ. Введение. Нисколько словъ о рукописять и изданіяхь писемь преподобнаго Өеодора Студита. Сь пятью таблицами. С.-Петербургъ. 1899. Стр. 62. — Въ виду того, что рукописное преданіе, касающееся писемъ препод. Өеодора Студита, немаловажно для установки хронологія какъ самихъ писемъ, такъ и упоминаемыхъ въ нихъ событій, Б. М. Меліоранскій въ настоящей своей брошюрів сообщаєть свіздівнія о редакціяхъ, представляемыхъ главевишими рукописными сборниками писемъ препод. Өеодора, и вибств съ твиъ предлагаетъ опыть хронологическаго ихъ распорядка. Самыя древнія свіддінія о собраніяхъ писемъ препод. Өеодора, пишеть г. Меліоранскій, находятся въ двухъ изданныхъ житіяхъ его (Migne, Patrologia graeca, t. 99), обследованныхъ Карлонъ Томасомъ (Theodor v. Studion und sein Zeitalter. Osnabrück. 1892). Сличивъ тексты житій и ихъ вполив ясныя хронологическія указанія, г. Томасъ пришелъ къ выводу, что житіе, надписываемое именемъ Михапла (върнъе — Өеодора) Дафиопата, по времени составленія моложе второго, относится къ первой половинѣ Х вѣка и составлено главнымъ образомъ на основаніи второго житія, написаннаго монахомъ Миханломъ Студитомъ и представляющаго въ историческомъ отношении наиболее пенный памятникъ, хотя и не первый изъ числа существовавшихъ біографическихъ записей о препод. Өеодоръ: Миханлъ Студитъ, младшій современникъ Өеодора, писалъ по первому, краткому стихотворному его житію. Какъ terminus post quem написанія второго житія г. Томасъ принимаеть 19 февраля 842 года, такъ какъ въжитіи упоминается о праздникъ православія, но н'ямецкій авторъ не обратиль вниманія на Migne, 293, A, гдв о препод. Николав Студитв говорится, какъ объ умершемъ, но ближайшемъ современникъ автора, а такъ какъ Николай скончался 3 февраля 868 года, то следуеть считать несомненнымь, что житіе препод.

Осодора составлено Михаиломъ во второй половинъ IX въка, послъ з февраля 868 года, и показанія его о сочиненіяхъ препод. Өеодора изображають ихъ въ томъ видъ, въ какомъ они существовали въ Студійскомъ монастыръ въ это время. О письмахъ препод. Өеодора Миханлъ **ΓΟΒΟΡΗΤЪ ΤΑΚЪ**: αί δ' ἔτι τῶν ἐπιστολῶν αὐτοῦ βίβλοι πέντε μὲν εως τοῦ παρόντος σώζονται παρ' ήμιν (Migne, 264 D); το же повториль въ первой подовинъ Х въка Дафионать: αί δὲ τῶν ἐπιστολῶν αὐτοῦ βίβλοι πέντε αί παρ' ήμιν ούσαι τέως (Migne, 153 B). Итакъ, въ концѣ IX и въ X вѣкѣ въ Студійскомъ монастыр'й письма преподобнаго Өеодора хранились въ вид'й полнаго собранія всёхъ уцёлёвшихъ, раздёленнаго на пять книгь. Это свидътельство очень полезно при изслъдовании истории писемъ препод. Өеодора по главнымъ существующимъ рукописнымъ сборникамъ, изъ коихъ извъстны: 1) Vaticanus 1432, 2) Paris. Bibliothèque du roi № 709 или 1987 (теперь Fonds anciens grecs № 894, 3) Paris. Fonds du Coislin № 94, 4) Paris. Fonds du Coislin № 269. Vaticanus 1432 сталъ извъстенъ раньше и лучше всёхъ остальныхъ, такъ какъ быль сперва напечатанъ Де-ла-Бономъ по списку Сирмонда, а потомъ Минемъ въ его Patrologia graeca (t. 99), съ незначительными дополненіями изъ Vaticanus 633. Такимъ образомъ, изданіе Миня въ отношеніи текста и расположенія матеріала замівняеть ватиканскую рукопись, которая относится къ первой половинъ XII въка. Письма препод. Өеодора раздълены здъсь на два отдела или книги, снабженныя особыми заглавіями и особой нумераціей писемъ; первая содержитъ 54 нумера, а вторая 219. Въ расположении матеріала ясно стремленіе къ хронологическому порядку: первая книга обнимаетъ время «первой и второй ссылки» или время правленія императоровъ: Константина VI, Ирины, Никифора I, Михаила I и Льва V до иконоборческаго собора, бывшаго весною 815 года; вторая обнимаеть «третью ссылку», т. е. эпоху отъ иконоборческаго собора до смерти самого препод. Өеодора. Но къ этому хронологическому порядку нужно относиться съ осторожностью. Общее мижніе изследователей относительно ватиканской рукописи то, что ея двѣ книги суть двѣ первыя книги того древняго полнаго собранія въ пяти книгахъ, о которомъ говорять монахъ Михаилъ. Regius № 709 или 1987 или теперь 894 извѣстенъ по примъчаніямъ, сдъланнымъ Де-ла-Бономъ къ приготовленному Сирмондомъ для печати тексту, и по предисловію и послесловію къ его изданію (Migne, Patr. gr., t. 99). Новаго матеріала сравнительно съ Vatic. 1432 Paris. 894 въ себъ не заключаетъ, котя шесть его отдъловъ даютъ въ общей сложности 328 нумеровъ, а не 273, какъ Vaticanus; этотъ перевъсъ произошель главнымъ образомъ отъ того, что Paris. даетъ три новыхъ заглавія безъ текстовъ и содержить 50 писемъ въ двухъ тождественныхъ редакціяхъ. При письмахъ четырехъ последнихъ отделовъ рукописи, кром'в цифръ, отв'вчающихъ порядку самой рукописи, стоятъ еще цифры, указывающія місто, занимаемое даннымъ письмомъ въ прямомъ или косвенномъ оригиналъ настоящей рукописи; этп цифры даютъ возможность возстановить до известной степени этотъ утраченный оригиналъ. Далве въ изследовании г. Меліоранскаго помещена таблица, составленная на основаніи данныхъ Сирмондова изданія и имеющая пелью опредълить отношеніе Paris. 894 къ его оригиналу, условно названному Archetypus Paris. 894, и къ Сирмондову изданію, совпадающему, за укаваннымъ исключеніемъ, съ Vatic. 1432. Изъ этой таблицы, дъйствительно, видно, что содержаніе рукописей Paris. 894 и Vatic. 1432 совершенно тождественно: онъ вовсе не дополняють другь друга ни однимъ письмомъ, ни однимъ отрывкомъ, распредъленіе ихъ матеріала одинаково на пространств' всей первой книги Vatic. и лишь порядокъ писемъ второй книги имфетъ нфкоторыя уклоненія. Такимъ образомъ ватиканскій списокъ отличается отъ парижскаго не содержаніемъ, а лишь редакціонными подробностями следующаго рода: 1) отделы «догматическихъ» писемъ уничтожены, какъ и дъленіе писемъ της τρίτης έξορίας на четыре книги; вмъсто того, всъ письма раздълены на двъ книги, и хронологическій принципъ діленія, перепутанный въ Paris. 894 съ принципомъ дівленія по содержанію, получиль безразд'вльное господство; 2) уничтожена старая нумерація, сохраненная Paris. 894 отъ его оригинала (Paris. 894 относится къ XIV въку и такимъ образомъ двумя въками моложе Vatic. 1432, хотя редакція его старше; надо полагать, что между ними и Arch. Paris. 894 лежить неизвъстная рукопись X—XI въка, которую Paris. 894 списываетъ почти буквально); письмо къ игумену Платону включено въ общій счеть, какъ № 54 первой книги, 4) выпущены три заглавія, не представлявшія текстовъ, и 5) расположеніе писемъ внутри книги измънено въ 27 случаяхъ изъ 273-хъ. Ясно, что ни Paris. 894, ни Vatic. 1432 не тождественны съ полнымъ собраніемъ ІХ-Х въка, о которомъ говорять житія, и что двѣ книги Vatic. вовсе не двѣ первыя книги полнаго собранія; об'й рукописи суть и называють себя іх хоумі, антологін, при этомъ указанныя ихъ отличія говорять за то, что Vatic. представляетъ окончательную редакцію, а Paris. 894 болье раннюю, можетъ быть, первоначальную. Ранняя редакція сохранила слёды полнаго собранія, изъ которыхъ ясно, что оно состояло minimum изъ 849 писемъ, нумерованныхъ въ одну линію, съ начала до конца; эти 849 писемъ составляли четыре книги. Первую (заглавіе неизвістно) составляли 309 писемъ, изъ которыхъ взяты 57 (потомъ 54) писемъ первой и 36 первыхъ писемъ второй книги антологіи; составитель посл'ёдней, для созданія своего хронологического порядка, вынужденъ былъ совершенно измънить порядокъ полнаго собранія, гдё съ № 79 до 309 первой книги вперемежку были помѣщены письма эпохъ до и послѣ 815 года. Второй отдѣлъ начинался отмѣткой при № 310: ἀρχή βιβλίου β' и обнималь около 250 писемъ; далье, гдъ-то между 549 п 568 письмомъ, отмъткою  $\alpha \rho \chi \dot{\eta}$   $\beta \iota \beta \lambda \iota \phi v \gamma'$  начинался третій отділь, и при 738, отміткой — άργη βιβλίου δ, начинался четвертый отдель. Предъ второй книгой, или предъ 78 письмомъ первой, вив общей нумераціи, стояло письмо къ игумену Платону. Заглавійтії тротії кай бестерає и тії трітії і ісоріає или не было, или они не соотвітствовали содержанію, а были механически списаны съ еще боліве древняго, хронологически разділеннаго, собранія. Отділа «догматическихъ» нисемъ (50), стоящаго въ Рагів. предъ іккораї, вівроятно, не было. Изъ второй книги полнаго собранія въ антологію выбраны письма Sirm. II, 37—86; изъ третьей—II, 87—173, изъ четвертой—II, 174—219.

Согласно показаніямъ житій препод. Өеодора, полное собраніе его писемъ состояло изъ пяти книгъ, между темъ последнія письма антологіи взяты изъ четвертой книги Arch. Paris. 894. Возможно поэтому, что полное собраніе заключало въ себ'в даже не 849 нумеровъ, но значительно больше, въроятно, 1124. Въ этомъ нътъ ничего удивительнаго, если пивть въ виду карактеръ церковно-общественной двятельности препод. Өеодора, а также и то, что существующія рукописи его писемъ называются ехдоум и носять на себ' явные следы неполноты. Относительно времени написанія Arch. Paris. 894 можно руководствоваться, во первыхъ, темъ, что Vatic. 1432 и сходная съ ней патмосская рукопись № 113, описанная Саккеліономъ, относящіяся об'є къ первой половин'є XII въка, представляютъ собою уже окончательную редакцію антологін, составленной по этому собранію, и, во вторыхъ, косвенными палеографическими данными, заключающимися въ цифровыхъ обозначеніяхъ писемъ. По мивнію г. Меліоранскаго, ничто не заставляеть предполагать даже въ цифрахъ Arch. Paris. 894 уставныя формы письма, и значить, ничто не препятствуеть думать, что рукопись писана была въ IX-X въкъ и что ея редакція есть та самая, о которой говорять оба житія, редакція, составлиная еще въ ІХ въкъ, такъ какъ ее нивлъ уже Михаилъ монахъ, н жившая въ Х въкъ, такъ какъ ее имълъ авторъ второго житія препод. Осодора. Единственнымъ возражениемъ противъ указаннаго предположенія можеть служить то, что житія говорять о собраніи въ пяти книгахь, а не въ четырекъ. Но если въ антологію не попало писемъ изъ пятой книги, то это еще не значить, что ея вовсе не было. Тексть и составъ этой пятой книги, а равно и причину, по которой она исключена изъ антологін, можно опреділить изъ разсмотрівнія двухъ посліднихъ рукописей писемъ препод. Өеодора, а именно Fonds du Coislin, NN 94 и 269. Эти рукописи подлежали непосредственному изученію г. Меліоранскаго. Рукопись Коаленя № 94 писана на бомбицинъ четкою скорописью XV въка и имъетъ 291 листъ. Всъхъ разныхъ писемъ въ рукописи 548, изъ коихъ сравнительно съ Vaticanus новы №№ 258 и 272-548. Такъ какъ полное собраніе писемъ препод. Өеодора заключало въ себъ въ X въкъ не менъе 849 нумеровъ, то ясно, что Coisl. 94, подобно Vatic. и Paris., представляетъ собою антологію, хотя и другой редакцін; различіе нежду ними состоить 1) въ томъ, что выпущены два письма первой книги (10, 57) и четыре письма второй (94, 96, 126 и 156), п 2) хронологическое дёленіе на двё книги, введенное въ Vatic., туть опять оставлено и снова введена форма одного не хронологически расположеннаго

сборника, какъ было въ Arch. Paris. 894, безъ его заглавій и съ самостоятельнымъ расположеніемъ матеріала. Въ концъ Coisl. 94 находятся 277 писемъ, т. е. приблизительно объемъ одной книги древняго полнаго собранія Arch. Paris. 894, изъ коихъ въ антологію, выбранную изъ четырехъ первыхъ книгъ собранія, не попало ни одного. Сама собою напрашивается мысль: не есть ли это — целикомъ пятая книга, следовавшая въ полномъ собраніи гдѣ то за 849 письмомъ? Это предположеніе получаеть высшую вёроятность, если разсмотрёть послёдній, интереснейшій и древивищий списокъ Coisl. 269. Рукопись Coisl. 269 харатейная, состоить изъ 457 листовъ и содержить 507 писемъ, распредвленныхъ по тремъ большимъ, ясно опредъленнымъ отделамъ, каждый съ особымъ заглавіемъ и нумераціей. Изъ этихъ писемъ въ Paris. 894 и Vatic. 1432 не находится 277, а остальныя 230 отвічають 276 письмамъ посліднихъ рукописей; недостаеть въ Coisl. 269 всего 46 писемъ. Матеріалъ расположенъ въ Coisl. 269 въ следующемъ порядке. Первыя 18 писемъ первой нумераціи (отм'вченной г. Меліоранскимъ въ особой таблиців, сравнительно съ изданіемъ Мідпе'я), за вычетомъ вовсе не пом'вщенныхъ, въ точности соответствують порядку первой книги антологіи; 39-е письмо Coisl. 269 поздиве совсвиъ исключается изъ общаго счета и переписывается особо, какъ самостоятельное произведение; 40-52 письма первой нумераціи отвітають разнымь отділамь второй книги антологіи, вы своемъ порядкъ не имъють никакого соотвътствія съ порядкомъ прочихъ рукописей, не исключая Arch. Paris. 894, и по содержанію относятся къ поздивищему времени. Второй отдель съ особой нумераціей содержить 310 писемъ; его заглавіе об'вщаеть уже не єкλоуй, а просто собраніе — ἐπιστολαὶ διάφοροι ἐξο(ρίας γ'). Если изъ этихъ 310 писемъ выдёлить тъ, которыя находятся въ антологіяхъ, то они составять начало второй книги Vatic. 1432, именно №№ 1-36, а въ остаткъ будетъ 275 писемъ, стоящихъ въ томъ же самомъ порядкв въ Coisl. 94, N.N. 272-548, съ той только случайной разницей, что Coisl. 94 списалъ сюда, на соответствующихъ по Coisl. 269 местахъ, два письма, списанныя имъ уже ранъе (9 и 24). Третій отдъль, съ пропавшимъ концомъ, содержить письма, вошедшія во вторую и отчасти первую книгу антологіи. При этомъ, во всёхъ случаяхъ отступленія порядка Coisl. 269 отъ Vatic. 1432 Coisl. помѣщаетъ раньше письма, стоящія въ Vatic. позднѣе, но ни разу не вставляеть впоследствии разъ пропущенное письмо. Это даеть право полагать, что 46 писемъ, о коихъ раньше упомянуто, вовсе не было въ Coisl. 269 и что не Coisl. 269-источникъ антологіи. Глубокая древность Coisl. 269 не подлежить сомненію. Однако, где поставить этоть кодексь? Между Arch. Paris. 894 и самимъ Paris., и следовательно отнести его къ X въку, или предъ Arch. Paris., и слъдовательно отнести его къ IX въку? Относительные палеографическіе признаки рукописи говорять за ІХ вѣкъ и притомъ не за конецъ его, въ пользу же Х въка нътъ никакихъ палеографическихъ данныхъ. Въ виду этого, г. Меліоранскій дальше зани-

мается вопросомъ, зависить ли Coisl. отъ Arch. Paris. или наоборотъ, или, если они другъ отъ друга не зависятъ, то какая редакція древнѣе? Тщательно разсмотръвши порядокъ и числа писемъ, а также текстъ схолій Coisl. 269, г. Меліоранскій пришель къ выводу, что Coisl. 269 старше Arch. Paris. 894, т. е. старше редакців, описанной Михаиломъ монахомъ, следовательно относится не къ Х веку, а къ ІХ-му в., и даже не къ концу его; 275 писемъ второго отдъла Coisl. 269, соотвътствующія №№ 272—548 Coisl. 94, составляли последнюю, пятую книгу полнаго собранія писемъ препод. Өеодора, причемъ этотъ кодексъ представляеть первый опыть или первый томъ этого собранія; έκλογή της πρώτης καί δευτέρας έξορίας въ Coisl. 269 сдвивна изъ собранія монастырскаго архива, куда складывались копіи съ важнійшихъ писемъ знаменитаго игумена въ сравнительно спокойное время, но сборникъ 310 писемъ τῆς τρίτης έξορίας составленъ ученикомъ св. Өеодора, препод. Николаемъ Исповъдникомъ, который только одинъ и могъ это сдёлать, какъ свидётельствують его біографіи; мало того, во второмъ отдёлё Coisl. 269 мы имъемъ автографъ препод. Николая, который переписаль сюда собственной рукой имъ же составленныя копін; между почеркомъ второго отдёла Coisl. 269 и почеркомъ Порфиріевскаго Четвероевангелія 835 года, написаннаго препод. Николаемъ Исповъдникомъ, существуетъ поразительное сходство. Препод. Николай написаль Coisl. 269 въ 852-858 годахъ.

Итакъ, результаты изследованія г. Меліоранскаго по вопросу о томъ, насколько традиціонный порядокъ писемъ препод. Өеодора можетъ быть принять во вниманіе при установленіи ихъ хронологіи, сводятся къ сл'ьдующему. Письма, слывущія подъ заглавіемъ: «έκλογή της πρώτης καί δευτέρας έξορίας» (первая книга Vatic. 1432) состоять: 1) изъ остатка современнаго событіямъ монастырскаго архива, это-тв письма, которыя есть въ Coisl. 269, и нъсколько другихъ, по содержанію несомивино относящихся къ этому времени; ихъ порядокъ, какъ порядокъ накопленія копій, вообще заслуживаетъ довърія, но онъ могъ быть и спутанъ, и нарушенъ вса в дствіе неблагопріятных условій годовъ 796-799, 809-811, 815-821, 829-843, поэтому, гдъ ошибки ясны изъ содержанія, можно исправиять его, не стёсняясь; 2) изъ писемъ, смёщанныхъ съ архивными въ древнемъ полномъ собранів; среди этихъ писемъ, именно съ № 79 по № 309 полнаго собранія, были зав'йдомо позднівшія; поэтому необходимо относить къ эпохъ до 811 года лишь тъ изъ нихъ, время которыхъ ясно опредвляется ихъ содержаніемъ; остальныя же могутъ относиться и къ поздивищему времени. Письма эпохи третьей ссылки состоять: 1) изъ современнаго событіямъ сборника Coisl. 269, листы 97 а-286, порядокъ котораго есть опять таки порядокъ накопленія копій, лишь кое-гдъ случайно нарушенный; его слъдуетъ принять, какъ хронологическій, исправляя лишь тамъ, гді это непремінно слідуеть изъ связи упоминаемыхъ событій; 2) изъ множества писемъ, собранныхъ по одиночкъ или небольшими сборниками неизвъстнаго происхожденія и приведенныхъ въ наличный порядокъ уже составителями полнаго собранія; не только нёть доказательствь, что они для достиженія этого порядка располагали лучшими средствами, чвиъ мы, но сомнительно даже, чтобы они заботились о его хронологической правильности; поэтому при опредъленіи хронологіи этихъ писемъ мы не можемъ руководствоваться ничъмъ, кромъ ихъ содержанія; рукописный же порядокъ авторитета не имъсть. Письма этого отдъла, безъ историческихъ упоминаній частнаго характера, могуть быть относимы почти съ равнымъ правомъкъ любому году отъ 796-896 даже къ годамъ 815-819, такъ какъ извъстно, наприм'връ, изъ письма Nova Patr. Bibl. VIII, стр. 220, что п другіе студиты въ это время собирали и переписывали письма преподобнаго Өеодора, а изъ письма N. P. Bibl. стр. 50-51 изв'естно, что и въ это время препод. Өеодоръ иногда писалъ письма собственноручно, и Николай могъ и не сохранить съ нихъ копій; встрівчаются въ эти годы, хотя крайне ръдко, и ссылки на письма, которыхъ въ сборникъ не оказывается (въ N. P. Bibl. VIII, crp. 9).

На последнихъ страницахъ прекрасной ученой работы г. Меліоранскаго (53—62) помещено приложеніе, касающееся исторіи монахини— императрицы Евфросины. Но относительно этого приложенія мы уполномочены авторомъ предупредить отъ его имени всёхъ пользующихся его работой, что страницы 53—58, писанныя крайне спешно п при весьма неблагопріятныхъ внёшнихъ условіяхъ, въ настоящее время перерабатываются имъ совершенно заново и появятся въ одномъ изъ ближайшихъ выпусковъ «Византійскаго Временника» въ видё особой статьи, подъ заглавіемъ: «Изъ семейной исторіи аморійской династіи». На страницахъ 59—62 анализируется письмо препод. Феодора, касающееся Евфросины (Migne, II, 181) и показывающее, что Евфросина была не мать, а мачеха Феофила; она была дочь Маріи армянки и вышла за мужъ за Михаила II лишь около 823 года, во всякомъ случаё по воцареніи его.

Приложенныя къ брошюрѣ пять таблицъ представляютъ образчики (I—III) почерка монаха Аванасія въ рукописяхъ Coisl. 269, Mosq. Syn. 117 (880 года) и Моsq. Syn. 188 (899 года) и св. Николая Исповѣдника въ рукописяхъ Coisl. 269 (листъ 281<sup>b</sup>) и Императорской Публичной библіотеки 219 (Четвероевангеліе 835 года).

Хр. М. Лопаревъ, Книга Паломникъ. Сказаніе мисть Сеятыхъ во Царт вради Антонія, архіепископа новгородскаго, въ 1200 году. С.-Петербургъ. 1899. Стр. СХLІУ—111 (Православный Палестинскій Сборникъ, томъ XVII, выпускъ 3 (51).—Антоній, изв'єстный своею книгою «Паломникъ», въ мір'є носиль имя Добрыни Ядр'єйковича или Андрейковича, быль благочестивый гражданинъ Новгорода и совершилъ путешествіе въ Константинополь въ 1200 году. Сколько времени прожиль онъ въ Цареградъ, съ точностью сказать невозможно. П. И. Саввантовъ предполагалъ, что Добрыня жилъ тамъ до 1204 года, Н. П. Кондаковъ допускаетъ, что новгородскій путешественникъ жилъ въ Византіп не мен'є года, а Муральтъ думаль,

что паломникъ возвратился изъ Константинополя въ 1211 году. Обозрввая достоприм' вчательности города, онъ, в вроятно путемъ покупки, пріобрълъ нъкоторыя святыни (частицу ризы Өеодора Стратилата, часть мощей св. Власія Севастійскаго и пр.), которыя и привезъ въ Новгородъ. По возвращении изъ Цареграда, Добрыня удалился въ Хутынскій Спасскій монастырь, місто подвиговъ препод. Варлаама, и приняль здісь пострижение съ именемъ Антонія. Благочестіе, образованіе и путешествіе по святынямъ Цареграда вскоръ сдълали имя инока Антонія очень извъстнымъ въ Новгородъ, гдъ паломиичество пользовалось большимъ уваженіемъ со стороны князей, духовенства и народа. По изгнаніи съ каеедры архіспископа Митрофана (въ 1211 году), новгородцы избрали на его ивсто Антонія, который и вздиль для хиротоніи въ Кіевъ. Въ званін новгородскаго архіепископа, Антоній построиль дві перкви (во имя св. Антонія и св. Варвары) и принесъ въ даръ Софійскому храму воздвизальный шестиконечный кресть съ частицею Древа Креста Господия. Въ 1219 году Антоній отправился въ Торжокъ для обозрвнія своей епархіи. Новгородцы воспользовались отсутствіемъ владыки и возвели на его канедру низложеннаго Митрофана. Однако Антоній не хотіль уступить престола, явился въ Новгородъ и поселился въ Спасскомъ Нередицкомъ монастыръ. Дъло Антонія и Митрофана восходило до суда предъ кіевскимъ митрополитомъ Матесемъ, который решилъ дело въ пользу Митрофана, но однако и Антонію даль епархію Перемышльскую, которою этотъ и управляль до кончины Митрофана (въ 1223 году), а потомъ вторично заняль новгородскую канедру. Во второй періодъ своего архіепископства Антоній заложиль церковь св. Іакова въ Неревскомъ концъ и расписалъ храмъ Сорока мучениковъ. Въ 1225 году Антоній, всявдствіе болізни, добровольно оставиль канедру и удалился въ Хутынскій монастырь. Но народъ въ томъ году упросиль владыку возвратиться на канедру. Третій періодъ архіепископства Антонія продолжался два года (1225—1227) и извъстенъ одними несчастіями для Новгорода: голодомъ, моромъ и сожжениемъ колдуновъ и чародъевъ. Антоній скончался въ Хутынскомъ монастыръ 8 октября 1231 года и погребенъ въ притворъ Святой Софів. Русская церковь причислила Антонія къ лику святыхъ; память его совершается 10 февраля.

Первое печатное изданіе «Паломника» Антонія было сдѣлано П. И. Саввантовымъ въ 1872 году на средства Археографической Коммиссіи, а другія его изданія принадлежать И. И. Срезневскому («Свѣдѣнія и замѣтки о малоизвѣстныхъ и неизвѣстныхъ памятникахъ.» Спб. 1876) и Х. М. Лопареву (Библіографъ, 1888, № 12). Этими учеными, а также Порфирьевымъ, Кондаковымъ, Пыпинымъ и Бѣльскимъ, сдѣлана и историко-археологическая оцѣнка замѣчательнаго памятника русской паломнической литературы, причемъ всѣ они придаютъ ему очень важное научное значеніе. Но г. Лопаревъ нашелъ необходимымъ вновь опубликовать «Паломникъ» архіепископа Антонія, пользуясь для этого всѣми извѣстными руч

кописными списками его книги, а также и вновь подвергнуть его содержаніе тщательному научно-литературному анализу. Это онъ и дізаетъ въ разсматриваемомъ изданіи, которое состоитъ изъ обширнаго предисловія и трехъ редакцій текста Антоніевой книги.

Въ предисловіп (стр. I—CXLIV) пом'єщенъ историко-литературный и археологическій комментарій къ «Паломнику» архіепископа Антонія. Указавъ обстоятельства жизни Антонія и отношеніе къ его «Паломнику» различныхъ ученыхъ, г. Лопаревъ сообщаетт, что въ настоящее время извъстны шесть списковъ Антоніевой книги, а именно: 1) сборникъ Императорской Публичной библіотеки изъ собранія П. И. Саввантова, второй половины XVI вѣка, 2) сборникъ Россійскаго Историческаго музея въ Москвъ, XVII въка, 3) сборникъ Императорской Публичной библіотеки, Q, XVII, № 184, XVIII вѣка, 4) сборникъ г. Яцимирскаго, XVI въка, 5) сборникъ Копенгагенской Королевской библіотеки № 553, XVII въка, и 6) сборникъ Императорскаго Общества Любителей Древней Письменности, Q, ССХL, XVIII въка. Всв списки, на основании интерполяцій, можно раздёлить на двё редакціи, къ одной изъ которыхъ относятся первые четыре списка, при чемъ основнымъ следуеть считать списокъ г. Яцимирскаго, а къ другой-два остальные. Весьма въроятно, что об'в редакціи «Паломника» вышли изъ-подъ пера самого автора: первая написана до 1204 года, т. е. до завоеванія Константинополя латинянами, а вторая — послъ этого года. Основою перваго изданія послужили для автора его личныя заметки, которыя онъ илюстрировалъ «Сказаніемъ о созданіи св. Софіи», Прологомъ и другими книгами; при пересмотръ первой редакціи Антоній еще разъ обратился къ «Сказанію о св. Софіп», воспользовался разсказомъ о крещеніи княгини Ольги и пр. «Паломникъ» Антонія отличается многими особенностями языка, которыя отчасти и отмъчаются г. Лопаревымъ; между прочимъ, въ немъ встречается значительное количество грецизмовъ, которые могутъ дать поводъ видоизмънить самый взглядъ на книгу.

Изученіе топографіи Константиноноля на основаніи «Паломника» архієпископа Антонія стоить въ тёсной связи съ вопросомъ о цёльности текста книги, на что не было обращено вниманія первымъ ея издателемъ и что невыгодно отразилось на изслёдованіяхъ другихъ учепыхъ. П. И. Саввантовъ тщательно комментировалъ и пояснялъ отдёльныя показанія Антонія по поводу м'єстоположевія той или другой церкви въ Константинополів, времени ея построенія, святынь ея и т. д., но не охватиль памятника въ его ціломъ, не обратиль виманія на взаимоотношевіе между отдівльными его показаніями. Закрівнивъ текстъ примівчаніями, онъ косвеннымъ образомъ отвлекъ вниманіе изслівдователей отъ вопроса о томъ, насколько текстъ «Паломника» дошель до насъ въ подлинномъ видів. Археологи пытались понять планъ Антоніевыхъ путей по Цареграду, но, принявши вмієсть съ издателемъ расположеніе частей книги за несомнівню подлинное, впали въ явныя опибки. Поэтому

врежде всего необходимо, по словамъ г. Лопарева, разсмотръть состояніе текста, въ какомъ видъ онъ дошелъ до насъ. Изложение книги, пишетъ онъ далъе, часто отличается непонятною непослъдовательностью и въ очень многихъ мъстахъ является въ спутанномъ видь, какъ это п можно видъть изъ многихъ приведенныхъ примъровъ. Смыслъ такого рода непоследовательности въ изложени довольно ясенъ: очевидецъ иестностей Антоній не могъ допустить явной и чисто механической спутанности текста; приходится предположить, что «Паломникъ» быль первоначально написанъ на отдёльныхъ листахъ, которые потомъ были перепутаны редакторомъ. Въ виду этого, въ настоящее время весьма желательна работа полнаго возстановленія текста, хотя она и чрезвычайно затруднительна. Другою особенностью текста «Паломника» является перескакиваніе отъ святыни въ одномъ мість столицы къ однородной святынъ въ другомъ, не ръдко отдаленномъ мъстъ города, а третья особеннность состоить въ смёшении точекъ зрёния на нёкоторыя достопримъчательности столицы. Имъя въ виду указанныя особеннности «Паломника», г. Лопаревъ и пытается представить прежде всего въ общихъ чертахъ пути Антонія по Цареграду, остановившись предварительно на светскомъ облике столицы византійской имперіи, какъ онъ изображается въ книгъ Антонія. По метнію г. Лопарева, Антоній сділаль два круга въ самомъ городъ, большій (Софійскій участокъ) и меньшій—(Влахернскій участокъ), и затъмъ обощелъ Галату и Перу. Это, впрочемъ, не значитъ, что Антоній только три раза и ходиль по городу: каждое его хожденіе могло занимать цёлыя недёли, группировка же книги на три отдёла сдёлана для наглядности. Далее г. Лопаревъ очень подробно описываетъ маршрутъ Антонія по Цареграду, пользуясь для сего данными топографической критики и критики текста. После этого онъ весьма тщательно обозреваетъ святыни Константинополя, упоминаемыя Антоніемъ въ его книге, и разсматриваеть его извёстія объ отдёльныхъ историческихъ лицахъ и событіяхъ, относящихся къ исторіи русской и византійской, и, въ частности, характеризующихъ русско-византійскія отношенія. Изъ разсмотрвнія «Паломника» Антонія г. Лопаревъ двлаеть въ заключеніи предисловія следующіе выводы: 1) Сочиненіе было написано на отдёльныхъ листахъ, которые были потомъ расположены не въ надлежащемъ порядкъ и въ такомъ видъ переписаны въ тетради. 2) Можно предполагать, что тексть «Паломника» взять по частямь изъ неизвёстныхъ книгъ разной эпохи, которыя служили путеводителями для поклонниковъ въ Цареградъ. 3) Антоній не все видъль самъ и не вездъ быль въ Цареградв и его окрестностяхъ, о которыхъ онъ говоритъ, но во многомъ довольствовался разсказами вожака или путеводителя; многое въ его книгъ принадлежить ему лично, но многое можеть быть лишь простымъ пересказомъ какого нибудь, не дошедшаго до насъ, διήγησις'а; поэтому не представляется неожиданностью, если Антоній, какъ самостоятельный описатель святынь Константинополя, когда нибудь и будеть развенчанъ. 4) Но это нисколько не умаляеть значенія его книги, какъ драгоцівнаго памятника византійской церковной археологіи и точнаго показателя святаго богатства Цареграда: въ ней Антоній насчитываеть 75 церквей самого Константинополя и 22 церкви Перы и Галаты, тогда какъ всё документы за время латинскаго завоеванія, собранные графомъ Ріаномъ, перечисляють всего 14 церквей и 6 монастырей. 5) Въ ней Антоній въ достаточной мёрё обнаружиль и національные нравственно-политическіе идеалы, и интересъ къ родному прошлому, и вообще вниманіе къ русскому имени въ столиців Византіи.

Текстъ «Палоиника» Антонія изданъ г. Лопаревымъ въ трехъ редакціяхъ: первая изъ нихъ (стр. 1—39) представляется сводною изъ разныхъ сохранившихся списковъ памятника, со всёми ихъ варіантами, вторая (стр. 41—69) составляеть опыть изданія «Паломника» въ томъ видѣ, въ какомъ, по мнѣнію г. Лопарева, онъ могъ явиться изъ-подъ пера писателя, а третья (стр. 71—94) издана по списку г. Яцимирскаго. Къ изданію приложены карта «Цареграда при византійскихъ императорахъ» по д-ру А. Мордтманну и указатель собственныхъ именъ (стр. 95—111).

Извъстія Русскаго Археологическаго Института въ Константинопель. Томъ IV, выпуски 2 и 3. Софія. Държавна печатница. 1899. Томъ V. Одесса. 1900.

Во второмъ выпускъ четвертаю тома «Извъстій Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ помъщены слъдующія статы.

1. Ө. И. Успенскій, Охридская рукопись Іоанна Куропалата Скилицы (стр. 1-8). Хроника Іоанна Скилицы, пишеть въ этой стать в г. Успенскій, занимаеть въ византійской исторіографіи исключительное положеніе. Она пока изв'єстна и доступна въ латинскомъ перевод'в, греческій же ея оригиналь не издань. Такое исключительное положение Скилицы объясняется темъ, что его историческій трудъ почти целикомъ вошель въ хронику Кедрина, и такимъ образомъ компиляція замінила оригиналь. Но въ какой степени Кедринъ воспроизвелъ Скилицу, какъ относится оригинальный тексть къ компиляціи, — на эти вопросы еще не дано удовлетворительнаго отвъта, такъ какъ до сихъ поръ не предпринималось критическаго изученія рукописей Скилицы. Между темъ настоятельность этой задачи давно сознается византологами. Въ настоящее время выполнение этой задачи значительно облегчается тыть, что во вновь найденномъ Охридскомъ кодексъ открывается новый, полный и одинъ изъ древитимъ списковъ исторіи Скилицы; этотъ списокъ должень занять первостепенное м'есто въ изучени темныхъ вопросовъ, соединенныхъ съ историческимъ трудомъ Кедрина-Скилицы. Въ виду этого Ө. И. Успенскій и предлагаеть въ разсматриваемой стать в несколько своихъ наблюденій по отношенію къ Охридскому кодексу. Пергаментный списокъ Скилицы, сохранившійся въ Охридской митрополіи, помічень № 79. Это — октавъ большого формата, относящійся, можетъ быть, къ XI въку. Первый его листъ значительно пострадаль отъ сырости, но

за то вся рукопись прекрасно сохранилась и не представляеть дефектовъ, за исключениемъ последняго листа. Такъ какъ пменно первыя страницы исторіи Скилицы представляють большой исторіографическій интересъ, а между тёмъ онё изданы не вполнё исправно, то г. Успенскій въ своей статьё и привелъ текстъ первыхъ листовъ по Охридскому кодексу, а затёмъ отмётилъ нёкоторыя разночтенія рукописи и печатнаго пзданія Кедрина (р.  $374_3$ —  $377_{13}$  и  $467_{17}$ —  $468_{13}$ ) и высказаль по поводу ихъ нёсколько замёчаній. Къ статьё приложенъ снимокъ съ листа 240 Охридской рукописи.

- 2. J. Pargoire, Hiéria (стр. 9—78), См. «Впзантійскій Временникъ», томъ VII, выпуски 1 и 2, стр. 242—243.
- 3. Ө. И. Успенскій, Константинопольскій эпархь (стр. 79—104). Одиныт изъ наиболье важныхъ учрежденій, охранявшихъ общественный строй и порядокъ въ столицъ византійской имперіи, быль приказъ эпарха города. Со времени перенесенія столицы выперін въ Константинополь и до самаго турецкаго завоеванія, эпархъ города съ подчиненнымъ ему приказомъ оставался чуть ли не единственнымъ учрежденіемъ, пережившимъ всв потрясенія и пощаженнымъ царскими реформами. Понятно, что такое устойчивое учрежденіе, бывшее свид'втелемъ многов'вковой исторіп и стоявшее на страж'в внутренняго порядка, благоустройства, политическаго и соціальнаго положенія всего населенія столицы, заслуживаеть особаго вниманія и всесторонняго прученія. Между тімь по этому вопросу нътъ даже предварительныхъ работь. Въ виду этого, нельзя не привътствовать появление отмъченной статьи О. И. Успенскаго. По сообщенію почтеннаго ученаго, эпарху столицы (Етаруос тіс πόλιως) принадлежали совершенно ясно опредълсниыя права и обязанности. По византійской табели о рангахъ, эпарху столицы въ ранній періодъ имперіи принадлежало первое місто за начальниками военныхъ округовъ, т. е. за стратигами авіатскихъ и европейскихъ оемъ, а по обряднику Констанина Порфиророднаго онъ поставленъ уже выше стратиговъ европейскихъ оемъ, между которыми выше его стояли только стратиги Оракіи и Македоніи. Что касается гражданскихъ чиновъ, то между ними эпархъ столицы занималъ безспорно самое первое мъсто во всь времена византійской имперіи. Не подлежить сомнівнію, что константинопольскій эпархъ есть прямой преемникъ и зам'еститель римскаго praefectus urbi, а съ теченіемъ времени онъ соединиль въ себъ права и привилегіи и префекта города, и префекта преторіи. Общее положеніе византійскаго государственнаго права усвояло эпарху значеніе первой особы посл'в царя. Практически это положение осуществлялось всякій разъ, когда царю нужно было выбхать изъ столицы; въ этомъ случаб верховная власть временно переходила на коллегію изъ трехъ сановниковъ: на препосита, магистра и эпарха. Въ разное время права константинопольскаго энарха то ограничивались, то расширялись (въ періоды смуть и общественныхъ движеній); но вообще эпархъ игралъ весьма

важную роль въ исторіи Константинополя и быль то популярн'вищимь. то ненавистивншимъ для населенія органомъ правительственной власти. Онъ принималь обязательное участіе во всёхъ придворныхъ церемоніяхъ и торжествахъ, при чемъ не былъ здесь пассивнымъ лицомъ, но исполняль служебную роль. Когда освобождалось мъсто эпарха, самъ царь пскаль заместителя изъ числа наиболее известныхъ и верныхъ лицъ. Производство въ должность эпарха города сопровождалось особой перемоніей частью гражданскаго, частью церковнаго характера; описаніе ея отчасти сохранилось въ обрядник Константина Порфиророднаго (р. 263— 268). Главныя обязанности эпарха города состояли въ охраненіи общественной тишины и безопасности въ столицъ имперіи. Ему предоставлены были широкія полномочія; онъ иміть право суда и ограниченія личной свободы гражданъ, могъ заключать въ темницу и высылать изъ города подозрительныхъ лицъ. Въ его непосредственномъ завъдываніи находились торговыя и промышленныя заведенія, ремесленныя корпораціи, м'вста общественных в собраній; отъ него же завистла городская полиція и исходили распоряженія по благоустройству города, содержанію его въ чистотв п укращенію по случаю торжествъ и парадныхъ царскихъ выходовъ. Для исполненія лежащихъ на немъ общирныхъ обязанностей онъ нуждался въ сотрудникахъ и помощникахъ и въ штатв полицейскихъ служителей. Онъ имълъ для этого свою канцелярію или приказъ съ опредъленнымъ штатомъ чиновниковъ. Въ зависимости отъ приказа эпарха была и городская тюрьма или преторія, въ которой содержались государственные преступники и подозрительные для правительства люди. Но изъ всёхъ обязанностей эпарха въ сохранившихся источникахъ всего опредвлениве выставляется его судебная власть, которая имвла почти безусловное значеніе. Эпарху города подлежали всё дела по преступленіямъ, онъ разследоваль обо всемь, что случалось въ столице. Въ частности, участіе суда эпарха засвидітельствовано въ слідующихъ случаяхъ: 1) въ делахъ политического характера, каковы заговоры на жизнь государя, попытки произвести государственный перевороть, бунты, политические доносы п т. п.; 2) въ дълахъ по нарушению общественнаго порядка въ Константинополъ, и 3) въ дълахъ, касающихся всякаго нарушенія права, вздорожанія хлеба, увеличенія налоговъ и т. п. Что касается административной власти эпарха, то она простиралась на все городское населеніе п включала въ себъ наблюденіе за общественною безопасностью, украшеніемъ города общественными постройками, осв'вщеніемъ и т. п. Разсмотрение административныхъ обязанностей эпарха въ настоя-переписи константинопольскихъ корпорацій или цеховъ (подітіжой сфідаτείων), изданной Nicole'emъ (Le Livre du Préfet ou l'édit de l'empereur Léon de Sage sur les corporations de Constantinople. Genève. 1893). O. M. Успенскій подробно обозр'вваеть этоть уставь константинопольскихъ корпорадій (въ числ 22) и отм часть отношеніе къ нимъ эпарха города; въ заключеніи этого обзора онъ говорить, что приказъ эпарха города быль могущественнымъ рычагомъ, дававшимъ направленіе дѣятельности промышленнаго и ремесленнаго населенія столицы, и что эпархъ, посредствомъ зависящихъ отъ него органовъ власти, не только проникалъ во всѣ подробности городской трудовой жизни, но и быль отвѣтственнымъ предъ правительствомъ лицемъ за порядки и спокойствіе въ городѣ, даже за мысли и убѣжденія высшихъ классовъ столичнаго населенія. Далѣе въ разсматриваемой статьѣ перечисляются чины приказа эпарха, по свидѣтельству обрядника Константина Порфиророднаго, приводится постановленіе «Ἐκλογὴ τῶν νόμων» касательно компетенціи эпарха города и характеризуется его дѣятельность, какъ хозяина города, на основаніи Пасхальной хроники, обрядника Константина Порфиророднаго, хроники Кедрина и другихъ памятниковъ византійской исторической литературы.

4. Г. П. Беглери, Межевой знакъ владъній Дексикрата и Урвикія (стр. 105—108). Разсматривается въ палеографическомъ и историко-археологическомъ отношеніяхъ надпись на мраморной плить, найденной г. Беглери въ предмъсть Константинополя Кучукъ-кей, въ окрестностяхъ Эйюба, и находящейся нынъ въ музев Русскаго Археологическаго Института въ Константинополь. Надпись относится къ VI или VII въку, представляетъ собою межевой знакъ и опредъляетъ границы владъній двухъ лицъ Дексикрата и Урвикія, принадлежавшихъ къ высшей впзантійской чиновной аристократіи. Въ стать в, между прочимъ, сообщается, что писатель конца XIII и начала XIV въка монахъ Ефремъ, говоря о константинопольскомъ патріархъ Іоаннъ V (669—675 г.), передаетъ, будто этотъ патріархъ состоялъ попечителемъ русскаго монастыря Дексикрата (Ерһгаеміия, р. 394, vers. 9846. Воппае, 1840). Но г. Беглери воздерживается отъ какихъ либо выводовъ по этому поводу, допуская здёсь порчу текста.

Въ третьемъ выпускъ четвертаю тома «Извъстій» опубликованы слъдующія статьи.

- 1. Отчеть о длятельности Русского Археологического Института въ Константинополь въ 1898 году (стр. 109—155). См. отдёлъ III настоящаго выпуска «В. В.».
- 2. **Ө. И. Успенскій,** Константинополь вы послыдніе годы IV выка. По случаю 1500-лытняю юбилея св. Іоанна Златоуста (стр. 156—165). Вы этой превосходной стать вым вначается образы великаго учителя вселенской церкви Іоанна Златоуста и опредыляется его историческое значеніе. Главная черта вы характер в Златоуста есть, по изображенію Ө. И. Успенскаго, глубокая и всепрощающая любовы кы человыку, гуманное отношеніе кы варварамы и заботы о пріобщеніи язычниковы кы благамы кристіанской культуры. Эта черта проявилась при разрышеніи Златоустомы политическаго вопроса чрезвычайной важности. Вы IV выкы жгучимы вопросомы для Константинополя былы вопросы германскій. Послы

Византійскій Временникъ.

Digitized by Google

12

передвиженія готовь за Дунай и утвержденія гунновь вь юговосточной Европ' этотъ вопросъ пріобр' для пиперін первостепенную государственную важность. Императоръ Өеодосій Великій поставиль и рішшль этотъ вопросъ въ самомъ либеральномъ и гуманномъ смысле, привлекши варваровъ на службу имперіи въ должностяхъ гражданскихъ и особенно военныхъ. Но германофильская полетика Осодосія не нравилась туземцамъ-грекамъ и римлянамъ, которые видёли опасность въ наплыве чужеземцевъ и старались противод'ействовать германскому вліянію. Когда Златоусть быль назначень епископомь Константинополя, то политическая судьба имперіи и направленіе дёль въ самой столицё зависёли отъ трехъ партій, на которыя дізились дворъ, гражданскіе и военные чины н столичное населеніе. Выше всёхъ по могуществу и вліянію была германская партія, состоящая изъ служилыхъ людей преимущественно готскаго происхожденія и изъ туземцевъ германофильскаго направленія. Во главъ партін стояль Гаина, главнокомандующій имперскихъ войскъ, опиравшійся на поддержку въ высшихъ сферахъ царицы Евдоксіп, супруги императора Аркадія, дочери одного германскаго предводителя. Ко второй партіи принадлежали сенаторы и служилые люди, а также большая часть духовенства; партія представляла оппозицію во имя національной и религіозной иден противъ возрастающаго варварскаго вліянія; самымъ вліятельнымъ представителемъ ся быль Авреліанъ, префектъ города, а потомъ консулъ. Среднее мъсто занимала партія евнука Евтропія, всесильнаго временщика въ 397-398 году; къ ней принадлежали различные выходцы и честолюбцы, пользовавшіеся вліяніемъ временщика для устройства своихъ личныхъ дёлъ. Іоаннъ Златоустъ, занявши константинопольскую канедру, примкнуль къ національной партін. Но онъ не раздвляль ультрапатріотическихь воззрвній своей партіп и не быль такимъ патріотомъ, который желаль бы совершенно уничтожить политическую реформу Өеодосія: въ сферу его апостольской и пастырской попечительности входили не только германцы, состоявшіе на службѣ имперін, но и тъ варвары, которые жили за предълами имперін. Въ этомъ отношенін Завтоусть представляль полную противоположность египетскому епископу Синесію, который, явившись въ Константинополь для поднесенія императору золотого вінца и ознакомившись здісь съ полптическими делами, держаль предъ императоромъ речь, справедливо признаваемую антигерманскимъ манифестомъ національной партіи и проникнутую нетериимостью, національною гордостью и исключительностью. Златоусть смотрёль на варварскій элементь съ точки эренія принципа, прекрасно выраженнаго Tillemont'омъ: «c'est le propre de l'église d'être persécuté et non pas de persécuter» (Mémoires pour servir à l'histoire ecclésiastique, t. XI, р. 142), и относился къ германскому вопросу весьма гуманно и либерально. Такъ, онъ разръщилъ живущимъ въ Константинополъ германцамъ аріанскаго толка отправлять богослуженіе въ собственной ихъ церкви, назначилъ въ аріанскую церковь священниками и діако-

нами природныхъ германцевъ, дабы они совершали богослужение и объясняли священное писаніе по н'вмецки, посінцаль эту церковь и говориль затьсь проповъди, причемъ переводчики объясняли ихъ для не-понимавшихъ греческаго языка слушателей. Вообще, пастырскій идеаль Златоуста обнималь всв народы, пришедшіе въ недра христіанской церкви. Для нась, русскихъ, особенно поучительно то, что Златоустъ, въ своей миссіонерской ревности, обратиль вниманіе на южную Россію и на придунайскія области, куда посылаль пропов'ядниковь. У историка Өеодорита находимъ такое мъсто: «я самъ читалъ его письма къ анкирскому епископу Леонтію, гдф онъ увфдомаяеть о принятіи христіанства скиоами и просить послать имъ пропов'вдниковъ» (с. 31), а въ одномъ изъ своихъ писемъ (Migne, t. LII, с. 618) Заатоустъ пишеть и о миссіи въ Персін, и о перковныхъ делахъ въ южной Россіи, и о готскихъ монахахъ-миссіонерахъ. Такимъ образомъ, Іоаннъ Златоустъ первый бросилъ семена веры въ тв страны, гдв въ ІХ ввкв проповедывали святые Кириллъ и Меоодій.

- 3. М. И. Ростовцевъ, Надписи изъ Македоніи (стр. 166—188). Обозрѣваются античныя надписи, собранныя во время ученой экспедиціи въ Македонію Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ лътомъ 1898 года.
- 4. Г. Баласчевъ, Новыя данныя для исторіи греко-болгарских войнь при Симеоню. На основаніи житія Маріи Новой (стр. 189—220). Въ стать в изследуется житіе Маріи Новой по списку, пріобретенному изъ авонской лавры св. Аванасія. Житіе заключаеть въ себ' важныя новыя данныя для исторіи болгарско-византійскихъ отношеній при Симеонъ. Въ 1896 году греческій ученый г. М. Гедеонъ подвергъ это житіе историческому анализу ('Ο έν Κωνσταντινουπόλει Έλληνικός Φιλολογικός Σύλλογος, Парартира той  $K\Delta' - K\Sigma T'$  тойоо), но далеко не выясниль всего значенія находящагося здъсь матеріала и допустиль нъсколько неточностей и неправильных заключеній. Въвиду этого г. Баласчевъ вновь изучиль житіе Маріп Новой, сопоставиль его матеріаль съ данными въ письмахъ Николая Мистика и Романа Лакапина и результаты своего изследованія представиль въ настоящемъ этюдъ. Статья г. Баласчева состоить изъ трехъ главъ. Въ первой изъ нихъ подробно излагается содержаніе житія Маріи Новой. Въ царствованіе Василія Македонянина, разсказывается въ этомъ житіи, изъ Великой Арменіи прибыли въ Константинополь вельможи, которые съ почетомъ были приняты царемъ и возведены имъ въ высокіе чины. Между ними былъ и отецъ св. Маріп. По смерти отца, Марія осталась на попеченіи матери, которая потомъ выдала ее замужъ за нъкоего Никифора изъ села Камара, куда новобрачные и отправились жить. У Маріи были уже діти, какъ возгорівлась война между Византіей и Болгаріей, при болгарскомъ царѣ Симеонѣ. Никифоръ отличился въ сраженіяхъ съ болгарами и въ награду быль назначенъ турмархомъ города Визы. Въ городъ, какъ и раньщ въ селъ, Марія жила по хри-

стіански и много благотворила б'ёднымъ, чёмъ и сдёлалась изв'ёстною византійцамъ. Однако она была оклеветана предъ мужемъ его родственниками въ супружеской невърности и подвергалась отъ него побоямъ. Скорбь и раны, причиненныя св. Маріи ея мужемъ, свели ее въ могилу. Епископъ Евоимій и экономъ Аноимъ присутствовали на ея погребеніи въ епископской церкви и последній сказаль надгробное слово о благодъяніяхъ блаженнопочившей. Послъ смерти св. Маріи, мужъ ея не нашель въ ея вещахъ ничего цвннаго, такъ какъ она почти все раздала бъднымъ, и такимъ образомъ убъдился въ ея добродътельной жизни. Черезъ четыре мъсяца на могилъ Маріи стали совершаться чудеса, а мужъ ея, по особому знаменію, построиль храмъ, куда и перенесъ мощи блаженной. Въ этомъ храмъ совершались чудесныя дъйствія и тогда, когда Виза была завоевана болгарскимъ царемъ Симеономъ. По освобожденіи Визы отъ болгарской зависимости, въ царствованіе Романа храмъ съ мощами св. Маріи, усердіемъ ся сыновей-монаха съ Олимпа Симсона и друнгарія Баяна—, быль обращень въ монастырь. Въ заключеніи житія приводятся восхваленія св. Марів, изъ которыхъ видно, что житіе написано въ городъ Визъ. Во второй главъ говорится о времени составленія житія св. Маріи. Въ отличіе отъ г. Гедеона, относящаго составленіе житія къ концу X или къ началу XI века, г. Баласчевъ полагаетъ, что оно написано или во время языческихъ нашествій на Оракію, т. е. въ 934-967 годахъ, или же въ мирное время, т. е. до походовъ Святослава и Цимисхія на Болгарію и до покоренія Болгаріи византійскимъ императоромъ. Въ третьей главъ содержится историческій и хронологическій комментарій къ житію св. Маріи. Въ частности, здёсь устанавливается, что городъ Виза быль разрушенъ болгарами въ 927 году, показывается, что подъ словомъ Μανδριά нужно разумъть укръпление на черноморскомъ побережьи, близъ древняго города Девельта, а имя Вулія есть собственное, а не титулъ, и т. н.

5. S. Vailhé, des Augustins de l'Assomption, Chronique archéologique de Palestine (стр. 221—240). См. французскую библіографію.

Въ составъ (перваго выпуска) *пятаго* тома «Извѣстій» вошли слѣдуюшія статьи.

1. **Ө. И. Успенскій,** Мижнія и постановленія константинопольских помистинах соборовь XI и XII въково о раздачь церковных имущество (харистикаріи) (стр. 1—48). Настоящая статья Ө. И. Успенскаго составлена на основаніи соборных актовъ XI и XII вѣковъ, извлеченныхъ изъ греческой рукопись № 100 Охридской митрополіи; рукопись написана на бумагѣ въ листъ въ XIII вѣкѣ и заключаетъ въ себѣ каноны вселенских соборовъ. Въ частности, здѣсь содержатся и документы слѣдующаго содержанія. 1) Въ 1071 году при царѣ Миханлѣ VII митрополитомъ Кизика Константиномъ было возбуждено дѣло о неправильной раздачѣ церковныхъ имуществъ. Занимавшій тогда константинопольскую кафедру Іоаннъ VIII Ксифилинъ, человѣкъ весьма просвѣщенный, отнесся къ част-

ному вопросу принципіально и даль ему широкую постановку. Сущность же дела, возбужденная Константиномъ, состояла въ томъ, что его предшественникъ по кизической канедръ раздарилъ принадлежащие митрополін монастыри частнымъ лицамъ, которыя названы харистикаріями. Вследствіе этого доходы съ монастырскихъ именій поступали въ чужія руки, а сама митрополія оказалась въ б'ёдственномъ положеніи. Поэтому Константинъ просилъ патріарха выдать ему копію соборнаго рѣщенія по возбужденному вопросу, дабы представить ее императору, который, на жалобу кизическаго митрополита о неправильной раздачв церковныхъ имуществъ, приказалъ доложить о дёлё патріарху и об'єщаль согласиться съ решениемъ последняго. Въ патріаршемъ архиве были наведены справки, и найдены два соборныя опредёленія патріарха Алексёя отъ 1027 и 1028 годовъ, которыя и послужили для собора основаніемъ постановить решеніе согласно съ прежней церковной практикой. 2) Следуетъ второй актъ, отъ 19 декабря 1071 года, свидетельствующій о скръплении подписями хартофилакса, примикирія, нотаріевъ и пр. прелыдущаго акта. 3) Третій актъ составляєть протоколь соборнаго дівнія при патріарх в Лук в Хрисоверг в отъ 10 февраля 1163 года индикта 12. Вопросъ быль возбужденъ праклійскимъ митрополитомъ Михаиломъ и поставленъ нъсколько иначе, чъмъ въ XI въкъ, а именно: слъдуетъ ли считать законными такія сділки по отношенію къ церковнымъ пиуще. ствамъ, которыя заключены на 27 летъ съ правомъ возобновленія контракта и которыми отчуждаются отъ церкви сосъднія мъста или находящіяся подъ культурой винограда и маслинъ? Патріархъ Лука різшиль считать подобныя сдълки не имъющими законной силы, въ виду прежнихъ соборныхъ постановленій по этому вопросу. 4) Представленная праклійскимъ митрополитомъ Михаиломъ по вышеупомянутому ділу (документь 3) копія съ контракта отъ 1162 года между Константиномъ Каварой и уполномоченными отъ митрополіп лицами на отдачу въ арендное содержание четырехъ тысячъ лозъ винограда на 27 летъ, съ правомъ возобновленія контракта. 5) Копія соборнаго опред'вленія отъ 20 октября 1107 года при патріарх в Никола в III Грамматик в. Актъ составленъ по вопросу, возбужденному авинскимъ митрополитомъ Никитою въ виду неправильныхъ распоряженій по дёламъ митрополіи со стороны его предшественника, митрополита Іоанна, который «частію по свойственной ему простоть, частію по старческой и физической слабости» сдьлаль рядъ распоряженій, несогласныхъ ни съ гражданскими законами, ни съ церковными правилами, а именно - роздалъ монастыри и церковныя имущества харистикаріямъ. Въ виду этого, митрополить просиль соборъ применить къ его митрополіи те постановленія, которыя состоялись по этому вопросу въ прежнее время (при патріархахъ Алексът и Іоаннъ Ксифилинъ). Въ дальнъйшихъ объясненіяхъ митрополита Никиты весьма интересны его сообщенія о положеніи авинской митрополіи въ концѣ XI и въ началъ XII въка, а также указанія на ходатайства митрополитовъ

Крита и Митилины по вопросу о харистикаріяхъ. 6) Начальныя слова приказа претора Іоанна Таронита, даннаго въ 1102 году Симеону Влахерниту. Сохранившіеся въ Охридской рукописи акты имбють важное научное значеніе, такъ какъ дають возможность проследить почти на двёсти дъть характеръ отношеній свътской и церковной власти къ вопросу о раздачћ церковныхъ имуществъ учрежденіямъ и частнымъ лицамъ и составить более полное понятіе о харистикаріяхъ. Далее О. И. Успенскій и занимается анализомъ актовъ въ указанномъ отношении. Наиболъе интересная сторона вопроса, пишеть онь, заключается въ томъ, что харистикарать, какъ обычай раздавать монастыри и церковныя земли, есть учрежденіе, развившееся въ нѣдрахъ самой церкви и стоявшее въ полномъ соответстви съ существовавшими въ гражданскомъ обществе обычаями и взглядами на право распоряженія земельною собственностью. Отдача церковныхъ земель подъ видомъ дара никогда не была дареніемъ въ собственнымъ смыслё слова, а всегда краткосрочной или долгосрочной арендой, отдачею въ наемъ по словесному соглашенію или по контракту. Развившись для удовлетворенія хозяйственныхъ потребностей церкви, именно съ цълью извлеченія изъ земли большихъ выгодъ безъ приложении личнаго труда, харистикарать съ течениемъ времени оказался вреднымъ для интересовъ церкви, которая стала пскать у свътской власти помощи для борьбы съ положеніемъ дёла, созданнымъ обычаемъ и практикой, хотя вся ответственность за аренду лежала на епископахъ и настоятеляхь монастырей, такъ какъ они или сами или чрезъ своихъ уполномоченныхъ заключали съ светскими лицами те или иные акты. Такимъ образомъ во всемъ делопроизводстве о харистикаріяхъ неть ничего рокового и неизбъжнаго, противъ чего не могла бы бороться сама перковь: съ харистикаріями велась бумажная война, а рішптельных вибрь противъ самыхъ актовъ на аренду церковныхъ земель не предпринималось. Всъ соборные акты, касающіеся вопроса о харистикаріяхъ, имъють въ виду определенія патріарха Алексея въ 1027 году, изъ коихъ видно, что раздача церковныхъ имуществъ была допущена самою церковью съ конца Х въка, потому что такова была система хозяйственнаго управленія въ тъхъ помъстьяхъ, которыя не могли быть обработываемы собственными средствами владельца: всякій землевладелець ваходиль более выгоднымъ раздавать мелкіе участки по соглашенію со съемщиками, получая или арендную денежную плату, или опредвленное количество урожая. чъмъ оставлять свои земли безъ обработки и не получать съ нихъ никакого дохода. Но по отношенію къ церковнымъ плуществамъ самъ по себъ правильный экономическій разсчеть оказался неблагопріятнымъ по последствіямь, потому что харистикарін старались возможно боле эксплоатировать монастырь и его владения въ свою пользу и съ течениемъ времени приводили пхъ въ совершенное разореніе. Въ виду такой практики, патріархъ Алексвії отнесся къ обсуждаемому вопросу довольно осторожно: онъ далеко не высказался противъ харистикарной системы, которая была

сравнительно лучшей иброй управленія церковными имуществами, а желаль только урегулировать эту систему и устранить въ ней тъ явленія, которыя противоръчили церковному характеру монастырскихъ земель. каковы: передача или продажа харистикарнаго монастыря другому лицу. передача женскихъ монастырей въ харистикію мужчинамъ, сдёлки безъ разръщения патріарха и т. п. Въ 1071 году вопросъ о харистикияхъ опять сдълался предметомъ соборнаго обсужденія, по пниціативъ митрополита кизическаго. При обсуждении этого дела соборъ обратился къ практикъ церкви и, ссылаясь на дъянія патріарха Алексъя, опредълиль распространить и на кизическую митрополію д'виствіе прежде состоявшихся церковныхъ мевній, категорически запретивъ раздавать только такія нивнія, которыя находятся въблизкомъ разстояніи отъ митрополіи. Когда же митрополить кизическій указаль на то, что раздача перковныхъ имуществъ несогласна съ канонами, то соборъ, основываясь на 12 правилъ седьмого вселенского собора и на 38 апостольскомъ правилъ, исключиль изъ права свободнаго распоряженія особый разрядъ имуществъ (та αυτούργια), которыя разрёшиль раздавать только клирикамъ или крестьянаиъ, а если они уже розданы мірянамъ неземледівльцамъ, то подлежать возвращенію церкви. Въ последующее время дело о церковныхъ пиуществахъ возникало при патріархѣ Николаѣ Грамматикѣ въ 1107 году. по жалобъ авинскаго митрополита Никиты. Сдълавъ постановление объ изгнаніи харистикарієвъ, соборъ 1107 года однако предоставиль на усмотрвніе митрополита другой способъ разрвшенія вопроса-дать харистикаріямъ срокъ, чтобы они исполнили требованія митрополін о правильномъ пользованіи харистикіями, послів чего они спокойно могли бы оставаться на церковной земль. Такъ же соборъ удостовъриль, что церковныя земли отдаются харистикаріямъ не въ даръ, а лишь въ краткосрочную аренду, причемъ призналъ недвиствительными и подлежащими расторженію сдёлки на 27 леть, хотя и здёсь рекомендоваль принимать въ соображение аккуратность арендатора и целесообразность аренднаго съ нимъ договора. Наконецъ, соборъ запретилъ раздавать церковныя имущества, называемыя αὐτούργια или ἐνθύρια. Въ подобномъ же сиысл'в состоялось постановление и въ 1168 году, при патріарх в Лук'в, по дёлу праклійскаго митрополита Михаила. А между тёмъ раздача церковныхъ земель продолжалась и послъ. Живучесть харистикарной системы объясняется поддержкою ся со стороны светского правительства, которое еще въ XI въкъ припіло къ мысли искать въ пожалованіи монастырскихъ земель служилымъ людямъ средства для удовлетворенія самыхъ настоятельныхъ потребностей государства и впоследстви не находило удобнымъ налагать руку на харистикаріевъ въ то время, какъ само вводило систему проніи, также развившуюся на почев церковнаго землевладенія. Далее въ статье О. И. Успенскаго помещены разсматриваемые греческіе документы съ переводомъ на русскій языкъ, а въ заключеніи предложено несколько объясненій текста. Такъ, по мненію г. Успенскаго,

подъ αὐτούργιον разумѣется опредѣленное право, соединяемое съ владѣніемъ извѣстнымъ участкомъ и выражающееся въ полученіи дохода не отъ земли собственно, а отъ разныхъ доходныхъ статей, которыя идутъ не только съ самаго земельнаго владѣнія, но и устроенныхъ на немъ мастерскихъ, заводовъ, мельницъ и т. п.; а подъ терминомъ τὸ ἐνθύριον нужно разумѣть стремленіе византійскихъ властелей (архонтовъ и динатовъ) владѣть церковными землями, населенными церковными людьми.

- 2. А. А. Васильевъ, Жите Филарета Милостиваю (стр. 49-86).-Изданъ греческій тексть житія Филарета Милостиваго по рукописи Парижской Національной библіотеки № 1510 (по каталогу Omont'a). Рукопись относится къ XII вѣку. Текстъ предваренъ предисловіемъ, въ которомъ изложено содержание житія и сдёланы некоторыя замечанія по поводу его. Филаретъ Милостивый родился, въроятно, въ 702 году, жилъ среди довольства и избытка въ Пафлагоніи, въ м'естечк' Амнія, относящемся къ Гангрской митрополіи, им'влъ семью. Подъ вліяніемъ любви къ бъднымъ и состраданія, онъ роздаль все свое богатство и оказался въ крайней бъдности. Но когда внучка Филарета, красавица Марія, сдълалась женою императора Константина, Филаретъ со всею семьею перевхаль на жительство въ Константинополь и снова пріобрёлъ большое богатство, которымъ попрежнему щедро дёлился съ бедными. Филаретъ скончался, въроятно, въ 792 году и погребенъ въ константинопольскомъ женскомъ монастыръ Крисисъ, т. е. св. Андрея Критскаго, или Розолистномъ ('Ροδοφύλλιον). Житіе св. Филарета написано, въроятно, въ царствованіе Михаила II или Өеофила (820-842 г.).
- 3. М. Г. Попруженко, Синодикъ царя Бориса (стр. 1—175—55).—Трудъ г. Попруженко представляетъ собою обстоятельное историко-литературное изслъдованіе о Синодикъ болгарскаго царя Бориса. Этотъ Синодикъ давно признанъ памятникомъ славянской старины, замъчательнымъ во многихъ отношеніяхъ и въ частности весьма полезнымъ при изученіи внутренняго состоянія Болгаріи въ XIII и XIV в. Онъ сохранился до нашего времени въ двухъ спискахъ, одинъ изъ коихъ находится въ Софійской Народной библіотекъ (№ 55), а другой—въ частномъ владъніи профессора М. С. Дринова. Тотъ и другой списокъ Синодика неоднократно уже служилъ предметомъ научнаго обслъдованія. Г. Попруженко воспользовался для своей работы фотолитографическимъ снимкомъ Софійскаго списка памятника, предоставленнымъ въ его распоряженіе Ө. И. Успенскимъ. Трудъ г. Попруженко состоитъ изъ введенія, самого изслъдованія о Синодикъ п приложеній.

Во введеніи (стр. І—XV) даются общія свёдёнія о Синодике царя Бориса, изложено содержаніе сборника № 55 Народной библіотеки въ Софіи и указано его значеніе для изученія деятельности терновскаго патріарха Евенмія.

Изсладование состоить изъ трехъ главъ. Въ главъ первой (стр. 1 —

62) содержатся зам'вчанія о языків софійскаго сборника Синодика, опредъляется отношеніе списковъ Синодика — софійскаго п М. С. Дринова между собою и къ текстамъ русскому и сербскому, говорится о способахъ и пріемахъ перевода Синодика и указывается лексикальный составъ языка этого памятника. Во второй главъ (63-118) содержатся замъчанія о составъ статей Синодика и опредъляется значение Синодика, какъ памятника литературной деятельности въ Болгарін въ XIII-XIV векахъ. Въ главъ третьей (стр. 119-171) Синодикъ разсматривается въ качествъ источника для изученія внутренней жизни Болгаріи, а также опредівляется его значеніе для изученія богомильства. Въ заключенім изследованія (стр. 171-175) авторъ следующимъ образомъ характеризуетъ значеніе Синодика царя Бориса. Болгарія рано выступила на путь культурной жизни среди балканскихъ славянъ; она быстро и энергично заявила себя страной, могущей выставить достаточно фактовъ самостоятельной духовной жизни, такъ какъ ея писатели, подъ покровительствомъ просвъщенныхъ царей, очень скоро содъйствовали расцвъту славянской письменности. Въ такой деятельности болгарскихъ писателей многое нужно считать заимствованнымъ у болве культурной Византіи, но немало было и оригинальныхъ проявленій ихъ творчества въ области духовныхъ идеаловъ и нравственныхъ принциповъ. То и другое прежде всего выразилось не только въ воспріятіи болгарскимъ народомъ различныхъ раціоналистическихъ ученій, первоначально возникшихъ въ Византін, но и въ самостоятельной, вполнъ самобытной переработкъ этихъ учевій. Къ концу XII и началу XIII въка Болгарія уже является страной, духовная жизнь которой оказываеть вліяніе даже на болве культурный западъ. Къ этому времени въ ней вполнъ ясно опредълнись разногласія между представителями церкви, которые стремились неизменно господствовать надъ всёми проявленіями духа народнаго, и самимъ народомъ, который сталь скептически относиться къ церковной іерархіи, не всегда отвъчавшей высокому положенію по своимъ нравственнымъ качествамъ. Свътская власть приняла церковную іерархію подъ свою защиту и поэтому сама сдівлалась предметомъ народнаго недовольства. Вслівдствіе всего этого и явилась необходимость для церкви оффиціально признать людьми опасными и вредными всёхъ представителей противныхъ партій, причемъ оказалось удобнымъ выступить противъ нихъ съ обвиненіями по преимуществу въ проступкахъ противъ церкви, какъ хранительницы исконныхъ традицій, такъ какъ ученіе еретиковъ и представлялось опаснымъ именно съ этой стороны. Результатомъ такой борьбы и явился Синодикъ царя Бориса. Онъ отразиль въ себъ главнъйшіе моменты раціоналистической жизни Болгаріи съ начала XIII и почти до конца XIV въка. Въ этомъ и заключается значение памятника, какъ источника для изученія внутренней жизни Болгарін указаннаго времени, потому что упоминаніе въ немъ различныхъ собственныхъ и чужихъ религіозныхъ заблужденій свидівтельствуєть о направленій современной культурной жизни болгаръ. Не менъе важенъ Спиодикъ п со стороны чисто литературной: онъ даетъ возможность судить о состояніи письменности въ Болгаріи въ такое время, отъ котораго сохранилось мало цёльныхъ памятниковъ, п свидътельствуетъ о способности болгарскихъ писателей XIII-XIV въковъ съ успъхомъ заниматься переводами сложныхъ греческихъ памятниковъ и умьто чрать трасписный записи и компитый, ато личноваеть на высокое состояніе болгарской письменности въ означенное время. Помимо формальных сторонъ памятника, въ пользу этого говорить и тонъ его, или общій характеръ выраженія идей. Въ оригинальныхъ его частяхъ замътна полная сдержанность по отношенію къ своимъ еретикамъ-богомидамъ. Ихъ ученіе, конечно, было хорошо пзвістно болгарской іерархін, однако последняя зарегистрировала въ Синодике лишь пункты несогласія этого ученія съ догматами церкви и совершенно не коснулась этической стороны его, богомильскихъ «басенъ». Одвлано это, конечно, не случайно, но приходится допустить, что богомильская идея о побёдё добра надъ эломъ была въ Болгаріп XIII—XIV в. одинаково симпатична всёмъ классамъ общества и пменно въ этической сторонъ богомильства (въ его проповеди о добре, о любви къ нищете и пр.) заключалась его сила. Участники Терновскаго собора хорощо это понимали, такъ какъ освободительное движение умовъ, возникшее въ XIII-XIV въкахъ въ западной Европъ и въ Византін, широкою волною распространилось и въ Болгаріи, какъ видно изъ общаго тона Синодика. Дальнейшія открытія въ области болгарской старины этого времени должны еще болве возвысить отивченное значение Спиодика.

Въ приложеніи къ изслѣдованію г. Попруженко (стр. 1—55) помѣщены слѣдующія статьи: 1) поправки къ тексту «Слова» Козмы Пресвитера, сдѣланныя по рукописи Новороссійскаго университета изъ собранія В. И. Григоровича (№ 55); 2) отрывокъ переводнаго поученія въ первую недѣлю великаго поста, напечатанный по рукописи XVII вѣка изъ собранія В. И. Григоровича (№ 38) въ библіотекѣ Новороссійскаго университета; 3) славянскій переводъ «титла» Панопмін Евоимія Зигавина о богомилахъ, по рукописи XV вѣка изъ того же собранія, съ замѣчаніями о языкѣ этого перевода.

А. А. Васильевъ, Византія и арабы. Политическія отношенія Византій и арабою за время аморійской династіи. С.-Петербургъ. 1900, стр. ХІ—210—183. — Диссертація А. А. Васильева разділяется на двів части, изъконхъ въ первой разсматриваются политическія отношенія Византій и арабовъ за время аморійской династін, а во второй пом'єщены приложенія разнаго рода и содержанія. Первая часть сочиненія, въ свою очередь, состоить изъ вступленія и трехъ главъ изслідованія. Во вступленій (стр. 3—20) высказывается общій взглядъ на состояніе арабскаго халифата и Византій въ ІХ віків и на характеръ отношеній между ними. Со времени великихъ завоеваній арабскаго халифата въ VII віків, сообщается здібсь, отношенія между православной Византіей и мусульман-

скимъ халифатомъ сдёлались почти непрерывными. Въ VIII веке стоялъ вопрось о всеобщемъ столкновени всего европейскаго христіанскаго міра съ великой мусульманской державой, но опасность эта миновала, вслёдствіе геройской защиты Константинополя императоромъ Львомъ III Исавряниномъ съ одной стороны и известной победы Карла Мартелла при Пуатье съ другой. Однако, эти двъ побъды не дали полнаго спокойствія ни Византіи, ни Западу, которымъ и въ последующее время приходилось неустанно наблюдать за движеніями своихъ безпокойныхъ сосёдей мусульманъ. По мъръ же постепеннаго упадка и ослабленія халифата, нападенія арабовъ уже не грозпли, какъ въ VII-VIII въкахъ, самому существованію византійской имперіи, но, сосредоточиваясь большею частью въ близкихъ къ границамъ областяхъ, продолжали наносить сильный вредъ государству, подрывая благосостояніе провинцій, уменьшая ихъ податную силу и уничтожая населеніе. Девятый віжь въ исторіи халифата особенно отличается отступленіемъ на второй планъ арабской національности и преобладающимъ значеніемъ сперва персовъ, а потомъ турокъ. Въ томъ же въкъ глубокій интересъ представляла собою религіозная исторія халифата. Новая династія аббасидовъ, поб'ёдившая омайядовъ благодаря персамъ Хорасана, принимала живое участіе въ религіозныхъ дёлахъ своего государства и, въ противоположность светской династін омайядовъ, была властителемъ не только государства, но и государственной церкви. Въ Дамаскъ происходили частые богословские споры между христіанами и мусульманами. Въ халифатъ существовали двъ партіи — раціоналистическая и ортодоксальная, между конми происходила ожесточенная борьба, подобная той, которая существовала въ Византін, въ эпоху иконоборства. Халифъ Мамунъ открыто сталъ на сторону представителей религіознаго раціонализма и декретомъ 827 года оффиціально объявиль, что тезись о созданіи корана признается правильнымъ и для всъхъ обязательнымъ, но со вступленіемъ на престолъ въ 847 году Мутаваккила, одного изъ самыхъ непріятныхъ аббасидовъ, наступили лучшіе ден для сторонниковъ ортодоксальнаго ислама: халифъ, желая имъть опору въ ихъ партіи, сталъ на ихъ сторону и въ 851 году издаль эдикть, которымь догма созданія корана объявлялась еретической; реакція противъ вольнодумцевъ сопровождалась страшными жестокостями, которыя однако не могли совершенно уничтожить раціоналистическое движеніе въ исламъ. На IX въкъ падаеть и блестящій періодъ арабской науки и литературы, который создался главнымъ образомъ подъ вліянісмъ Персіи, Византіи и Индіи. Усиленіе интереса къ наукъ въ ІХ въкъ выражалось, между прочимъ, въ ученыхъ экспедиціяхъ которыя снаряжались въ Византію (при халифахъ Ватикв и Мамунв) и, въ глубь Азін (при Ватикъ). Въ тоже время дворъ аббасидовъ отличался необыкновенною роскошью и богатствомъ, которыя дали спльный толчокъ торговать. На протяжения всего IX въка шли почти непрерывныя военныя столкновенія между арабами и византійцами, которыя не могли пройти

безследно для внутренней жизни того и другого государства. Такъ, на Византію должна была действовать цивилизація восточныхъ арабовъ. ихъ общая форма правленія. Вообще, въ исторіи Византіи ІХ віка можно отмътить не мало аналогичныхъ съ исторіей халифата явленій. Второй періодъ иконоборства, подобно раціоналистическому движенію въ исламі, окончиль реакціей въ пользу православія; дівятельность константинопольскаго патріарха Фотія знаменуєть собою новую эпоху въ развитіп византійской науки и образованности; чисто восточною роскошью и блескомъ отличался византійскій дворъ, но это не поглощало всёхъ доходовъ государства, большая часть конхъ шла на войны съ соседями и на нужды государства. Аморійская династія дала Византін трехъ императоровъ, далеко не одинаковыхъ достоинствъ. Первый представитель династіи Миханать II (820-829 г.) котель по возможности примирить две враждующія религіозныя партіи, особенно въ виду грозившей государству опасности отъ возстанія Оомы; онъ поняль, что сила этого движенія, помимо другихъ причинъ, заключалась въ поддержив его православною партіей — и въ этомъ заслуга Михаила. Оома былъ побъжденъ, хотя и не безъ болгарской помощи, но религіозныя партіи не примирились. Другія политическія событія времени Михаила II были очень печальны для Византін: въ руки арабовъ перешель богатый островъ Крить и было начато ими покореніе Сициліи. Михапль не выказаль недостатка въ мужествъ и энергіи ни въ борьбъ съ Оомой, ни въ попыткахъ обратно завоевать Критъ, но последнія экспедиціи потерпели неудачу. Преемникомъ Михапла былъ его сынъ Өсофилъ (829-842 г.), человъкъ дъятельный и образованный. Но, не смотря на усплія императора, его вившняя политика къ концу царствованія оказалась неудачной. Поб'єда Ософила надъ арабами подъ Запетрой имела своимъ ответомъ взятіе арабами Анкиры и родного города царствующей династіи Аморіи. Сицилія все болъе и болъе переходила въ руки мусульманъ, а Критъ оставался въ ихъ власти; открытые Ософиломъ дипломатические переговоры съ Венеціей, Людовикомъ Благочестивымъ и съ испанскими омайядами не принесли желанныхъ результатовъ. Сынъ и преемникъ Өеофила Михаилъ III (842-867 г.) быль ничтожною личностью, совсёмъ не заботился о достоинствъ пиперіи и императора и не занимался государственными дълами; все лучшее во внутренней жизни государства въ царствованіе Михаила III было обязано своимъ существованіемъ и развитіемъ просвъщенной дъятельности патріарха Фотія и кесаря Варды. Не легка была задача аморійской династів справиться съ политическими затрудненіями, которыя она встрѣчала со стороны арабовъ. Потеря Крита и Сициліи заставляла думать, что участь этихъ крайнихъ частей имперіи долженъ быль раздёлить и Пелопоннись. Уже въ начале ІХ века местные славяне вступили въ союзъ съ сарацинами, но ихъ возстаніе было подавлено, и объ арабахъ въ Греціи во время аморійской династіи болве не слышно. Но въ Сициліи арабы, ведя свои завоеванія съ запада на востокъ, довольно быстро завладевали византійскими владеніями, такъ что къ концу аморійской династін изъ большихъ сицилійскихъ городовъ въ рукахъ христіанъ оставались только Спракузы. Изъ Сицилін арабы перешли въ южную Италію, откуда постепенно вытъсняли византійское вліяніе, такъ что въ IX вък на помощь южно-итальянскимъ городамъ противъ сарацинъ дважды являлся германскій императоръ. Такимъ образомъ, въ своей политикъ на западъ аморійская династія понесла большія неудачи, хотя и стремилась оказать врагамъ должное сопротивление. Иные были результаты борьбы императоровъ аморійской династін съ восточными арабами. Хотя последніе и заходили довольно глубоко въ Малую Азію. разрушили въ 838 году Аморію, заняли въ 863 году Амисъ на берегу Чернаго моря и можетъ быть доходили даже до Синопа, но эти завоеванія иміни временный характерь; арабы послів указанных в побівдь уходили обратно и завоеванная территорія оставалась въ рукахъ византійцевъ; въ результатъ на востокъ аморійская династія ничего не потеряла, и пограничный рядъ кръпостей остался почти безъ всякаго изивненія. Въ этомъ отношении аморийская династия имфетъ большое значение въ исторіи Византіи: въ теченіе сорока семи лёть она сумела выдержать наступательныя действія восточных врабовь и сохранить целость византійской территоріи въ Малой Азін.

Въ главѣ первой изслѣдованія (стр. 21—75) обозрѣваются политическія отношенія Византін и арабовъ при императорѣ Михаилѣ II. Въ частности, здѣсь рѣчь идетъ о возстаніи славянина Өомы, въ союзѣ съ арабами, о завоеваніи Крита арабами и покореніи Спциліп мусульманами.

Въ главъ второй (стр. 76—152) разсматриваются отношенія Византіп и арабовъ при императоръ Өсофиль. Эта глава уже была напечатана авторомъ, съ немногими измъненіями, въ «Журналь Министерства Народнаго Просвъщенія» за 1899 годъ (іюль, стр. 1—55) и уже извъстна читателямъ нашего журнала (см. «Византійскій Временникъ», т. VII, вып. 1 и 2).

Въ третьей главв (стр. 153—210) рвчь идеть о политических отношеніяхъ Византіи и арабовъ при императорв Михаилв III. И эта глава была напечатана раньше — въ «Византійскомъ Временникв» за 1899 годъ (т. VI, стр. 380—447).

Вторая часть сочиненія г. Васильева состоить изъ пяти приложеній. Въ первомъ изъ нихъ (стр. 1—126) пом'вщены въ русскомъ перевод'в различные арабскіе источники, которые были въ распоряженіи нашего автора, а также біографическія св'яд'внія объ арабскихъ писателяхъ. Въ частности, зд'ясь находятся отрывки изъ сочиненій — Ибн-Котейбы (+884—885 или 889 г.), Белазори (+892—893 г.), Якуби (+ въ конц'я IX в.), Табари (+923 г.), Масуди (+956—957 г.), Ріяд-ан-Нуфуса (X в.), Кембриджской хроники (XI в.), Ибн-Мискавейха (+1030 г.), Ибн-ал-Асири (+1223 г.), Анонима де Гуе (XIII в.), Ибн-Адари (XIII в.), Нувенри (+1332) и позднівшихъ арабскихъ историковъ. Приложеніе второе

(стр. 127—141) содержить въ себѣ че**тыре ст**атьи слѣдующаго содержанія: 1) «Посольство Іоанна Грамматика къ арабамъ и судьба полководца Мануила» 2) «Когда бъжаль Мануиль къ арабамъ» (въ 830 году), 3) «Когда было отправлено посольство Іоанна Грамматика» (въ сентябръ 831 года), 4) «Когда быль поставлень въ патріархи Іоаннь Гранматикь» (21 апрвля 832 года). Въ приложении третьемъ (стр. 142-146) рвчь идеть «О год в возстановленія православія»; это событіе нашимъ авторомъ, вивств съ профессоромъ Крумбахеромъ и другими, относится къ 11 марта 843 года. Въ приложения четвертом» (стр. 143-151) говорится «О хронодогін константинопольскихъ патріарховъсъ 815 по 867 годъ»; зд'ёсь преддожены нъкоторыя поправки къ сочиненію г. Андреева «Константинопольскіе патріархи отъ времени Халкидонскаго собора до Фотіям (Сергіевъ Посадъ, 1895). Наконецъ, приложение пятое (стр. 152-162) содержитъ въ себъ хронологію византійско-арабскихъ отношеній за время аморійсвой династіи (820-867 г.). Последнія страницы (163-183) второй части заняты указателями-личныхъ именъ и мъстныхъ названій.

Настоящее сочиненіе А. А. Васильева представляєть собою начало тёхъ трудовъ, которые предприняты авторомъ въ области изученія византійско-арабскихъ отношеній. Оно посвящено памяти знаменитаго нашего византолога—Василія Григорьевича Васильевскаго.

Аленсандръ Аннинскій, Древніе армянскіе историки, какъ историческіе источники. Одесса. 1899. Стр. 133.—Относительно древнихъ армянскихъ историковъ въ наукъ существуетъ большое разногласіе, касающееся не только пониманія отдёльныхъ мёстъ въ ихъ историческихъ трудахъ, но и одънки научнаго значенія цълыхъ произведеній. Въ виду этого, необходимо установить правильный взглядь на цёлую область историческихъ источниковъ армянскаго происхожденія и опредблить ихъ научное достоинство. Эту задачу и взяль на себя г. Аннинскій и въ своемъ труд'в излагаетъ свъдвнія относительно личности армянскихъ историковъ, времени ихъ жизни, характера ихъ произведеній и степени исторической достовърности ихъ свидътельствъ. Сочинение г. Аннинскаго состоитъ изъ предисловія (стр. 1-4), въ которомъ онъ намівчаеть задачу труда, н иятнадцати главъ изследованія. Въ главе первой (стр. 4-15) предложенъ общій очеркъ содержанія историческихъ произведеній армянскихъ историковъ-Маръ-Аббаса Катины, Лабубны, Агаеангела, Зеноба Глака Фавста Византійскаго и Монсея Хоренскаго, сдівлана краткая ихъ характеристика и изложены преобладающие въ наукъ взгляды на нихъ, причемъ авторъ показываетъ, что значеніе пяти армянскихъ историковъ (кром'в Лабубны, который не долженъ считаться въ ряду армянскихъ историковъ, такъ какъ его «Исторія Авгаря и пропов'єдь св. апостола Оаддея» не имъетъ ни малъйшаго отношенія къ Арменіи ни по національности автора, ни по предмету своего содержанія) въ настоящее время подвергнуто въ наукъ большому сомнънію и почти совсымъ отрицается. Въ главъ второй (стр. 15-20) авторъ занимается разборомъ обвиненій противъ Монсея Хоренскаго, савланныхъ Гутшмидомъ и Каріеромъ, и старается показать, что Мопсей жиль въ V-VI в. и быль писатель добросовъстный. Стрдующія семь главъ (ІІІ—ІХ) изследованія г. Аннинскаго (стр. 20-79) посвящены историку Аганангелу (IV-V в.), написавшему «Исторію царствованія Тиридата и пропов'єди св. Грпгорія Просв'єтителя»; здёсь авторь весьма тщательно изслёдуеть обстоятельства жизни Агаоангела и оцвинваетъ историческое значение его труда, а въ заключеніп говорить, что въ «Исторіп» Агасангела, въ противоположность мивнію о ней ивкоторых в ученых в, ивть инчего страннаго и смвшного, и всв описываемыя въ ней обстоятельства вполив согласны съ историческою действительностью и съ показаніями римскихъ историковъ; въ ней строго проведена та мысль, что обращение армянъ въ христіанство началось послё изданія императоромъ Константиномъ знаменитаго миланскаго эдикта и совершилось въ годы, непосредственно следовавшіе за 316 годомъ, когда было освобожденіе св. Григорія изъ заключевія. Въ главахъ десятой и одиннадцатой (стр. 79-96) ръчь идеть объ «Исторін Таронской области» епископа Зеноба Глака, ученика св. Григорія Просвётителя; и здёсь г. Аннинскій представляеть немало доказательствъ въ пользу историческаго достоинства этого произведенія, отрицаемаго нъкоторыми учеными. Въ слъдующихъ двухъ главахъ (XII - XIII, стр. 96-125) одънивается значеніе «Исторіи» Фавста Византійскаго, писателя V въка; этотъ трудъ по своему содержанію является продолженіемъ псторическихъ произведеній Агаеангела и Зеноба и особенно важенъ для установленія хронологическихъ данныхъ исторіи армянскихъ царей и католикосовъ IV и V въковъ, какъ это убъдительно показываетъ г. Аннинскій. Въ четырнадцатой главь (стр. 125-131) говорится объ отрывкахъ историческаго труда Маръ-Аббаса Катины (IV-V в.), сохранившихся въ «Исторіи» Моисея Хоренскаго; эти отрывки касаются древнъйшей псторіи Арменіи и питютъ весьма мало научнаго значенія. Въ заключенін (стр. 131—133) предложено нісколько замізчаній о Монсей Хоренскомъ и о значенів его «Исторія», какъ историческаго источника. Этотъ вопросъ является капптальнымъ въ последовании г. Аннинскаго, въ виду весьма важнаго (но нынъ оспариваемаго) значенія Моисея, котораго считають отцемь армянской исторіи, армянскимь Геродотомь или Тацитомъ; при разсмотрвнін историческихъ произведеній другихъ армянскихъ историковъ, которые служили для Моисея литературными источниками, г. Аннинскій много говориль и по упоминутому вопросу, а въ заключенін свель къ единству прежнія своп сужденія. По его мивнію, отець армянской исторіи Моисей Хоренскій родплся приблизительно около 430 года, а умеръ около половины VI въка. Если върить Оомъ Арпруни, Монсей жиль более ста (120) леть. Онъ получиль довольно большое по своему времени образованіе, главнымъ образомъ риторическо-филологическое, наиболъе полезное въ эпоху церковной реформы патріарха Исаака Великаго. Повидимому, Моисей не готовиль себя къ занятіямъ

псторією, по подъ конецъ жизни, по просьбѣ Сагака Багратуни или же вся вдствіе матеріальной нужды, которой онъ часто подвергался въ своей жизни, взялся написать исторію Арменіи отъ древн'й шихъ временъ до последнихъ. Лишенный серьезнаго историческаго образованія и располагая весьма недостаточнымъ количествомъ источниковъ, онъ однако не могъ съ успъхомъ выполнить свою задачу и проложить върный путь въ области совершенно не разработанной; къ тому же старость лишила его благотворнаго научнаго скептицизма и необходимой энергіи для отысканія источниковъ и матеріала. Какъ добрый патріоть п в'єрный блюститель преданій своей церкви, Монсей, при собираніи и оцівнків матеріала, приняль за руководство свидетельство Лабубны объ Авгаре, «Сказаніе о мученической кончинъ апостола Оаддея», «Исторію гоненій» епископа Фирмиліана и Исторію Агаеангела. Всв эти произведенія, въ глазахъ современниковъ Мопсея, были вполнъ авторитетными. Ихъ свидътельства, понятыя буквально, а иногда и превратно, были и для Моисея настолько несомивний, что онъ всв другія свидвтельства армянскихъ и иныхъ псториковъ одънивалъ съ точки зрънія первыхъ. При этомъ ему потребовалось много ненужнаго труда и изобретательности, чтобы свидетельства иныхъ писателей истолковать въ духв своихъ авторитетовъ. Гдв авторитеты были недостаточны, тамъ Моисей быль остороженъ. Такъ, къ «Исторіи» Фавста, продолжателя Агасангела, онъ отнесся съ недов'врісмъ, но совствить не кстати, такть какть здесь имеются сведения и вполне достовърныя. Составивши свою псторію, Моисей постарался связать ее съ исторіей римской и персидской. Понятно, что разработанная такимъ способомъ армянская псторія имбетъ малое научное значеніе: какъ историческій источникъ, трудъ Монсея, за исключеніемъ конца, имбеть даже меньше пънности, чъмъ произведенія Агасангела и Фавста Византійскаго. Для того, чтобы воспользоваться съ научною целью тою частью «Исторіи» Монсея, гдв онъ говорить о событіяхъ несовременныхъ, необходимо проследить путь, который привель автора къ темъ или инымъ выводамъ, нужно обследовать посылки, послужившія ему данными для заключеній, и только после критической ихъ оценки можно принять ихъ или отвергнуть. Непосредственное же значение исторического источника «Исторія» Моисся имъсть тамъ, гдъ авторъ касается событій современныхъ, именно въ концъ третьей книги; четвертая же книга его «Исторіи», къ сожальнію, не дошла до нашего времени, в'вроятно потому, что не выдержала соперничества блестящихъ историческихъ трудовъ Егише и Лазаря Фарбскаго. Въ приложении къ изследованию г. Аннинскаго помещена хронологическая таблица царствованія армянскихъ и персидскихъ царей III— V въковъ и патріаршества армянскихъ католикосовъ IV-V въковъ.

Г. Мурносъ, Путешествіе антіохійскаго патріарха Макарія въ Россію въ половинь XVII въка, описанное его сыномъ, архидіакономъ Павломъ Алеппскимъ. Переводъ съ арабскаго по рукописи Московскаго Главнаго Архива Министерства Иностранныхъ Дълъ. Выпускъ пятый. Москва. 1900.

Стр. 245. — Въ пятомъ выпускъ русскаго перевода замъчательнаго памятника арабской литературы, пов'єствующаго о путешествіи въ Россію антіохійскаго патріарха Макарія въ XVII вікі, помінцены три посліднія его книги (XIII—XV), въ которыхъ описывается обратный путь арабскихъ паломниковъ, совершенный чрезъ Молдавію, Валахію, по Черному морю, чрезъ Малую Азію и Сирію до Дамаска. Между прочимъ въ пятвадцатой книгв, повъствующей о путешестви Макарія чрезъ Сирію, содержатся ніжоторыя свіндінія о состояніи антіохійской церкви въ XVII въкъ. Въ приложении къ пятому выпуску русскаго перевода арабскаго памятника г. Муркосъ поместиль вновь найденный имъ отрывокъ изъ введенія Павла Алепискаго къ путешествію антіохійскаго патріарха Макарія въ Россію, содержащій въ себ'в списокъ антіохійскихъ патріарховъ отъ Өеодора Вальсамона до Макарія (съ 1647 г.) включительно (стр. 177-197). Этотъ списокъ имбетъ не малое научное значеніе, восполняя въ нівкоторыхъ случаяхъ списки антіохійскихъ патріарховъ, составленные Іоанномъ Жеми (1756 г.) и Михаиломъ Брекомъ (1767 г.) и опубликованные епископомъ Порфиріемъ Успенскимъ. Другое приложеніе (стр. 198-207) заключаеть въ себ'в подробное описаніе арабской рукописи «Путешествія», находящейся въ библіотек' Московскаго Главнаго Архива Министерства Иностранныхъ Делъ и послужившей г. Муркосу оригиналомъ для его русскаго перевода; къ описанію приложена фототипія последней страницы рукописи. Наконецъ, въ пятомъ выпускъ находятся: портреть митрополита Макарія, указатель собственныхъ именъ и маршрутная карта.

Н. П. Лихачевъ, Печати патріарховъ константинопольскихъ. Москва. 1899. Стр. 24.—Въ настоящей брошюръ г. Лихачевъ, на основани тщательнаго изученія печатей византійскихъ патріарховъ, опубликованныхъ въ различныхъ ученыхъ трудахъ по византійской сигилографіи и находящихся въ нёкоторыхъ русскихъ собраніяхъ, излагаетъ свой взглядъ по указанному вопросу въ следующемъ виде. Старейшимъ изъ известныхъ въ наукъ типовъ печатей константинопольскихъ патріарховъ является тотъ, на которомъ изображена стоящая во весь ростъ Божія Матерь, а ния патріарха, въ знакъ обращенія съ молитвой о помощи къ Пресвятой Богородицъ съ такимъ изображениемъ, поставлено на обратной сторонъ въ дательномъ падежъ, безъ прибавленія титула «вселенскаго патріарха», а лишь съ титуломъ архіепископа Новаго Рима (печати патріарховъ Николая I и Фотія). Среди памятниковъ XI столетія найдены печати патріарха константинопольскаго (Алексівя) безъ изображенія Божіей Матери, ния патріарха стоить здёсь въ именительномъ падеже и титула «вселенскаго» нътъ; въроятно, это-переходъ къ последующимъ типамъ. Съ половины XII въка и кончая XIV в. имъются подлинныя печати константинопольскихъ патріарховъ (Георгія II Ксифилина, Іоанна X Каматира, Өеодосія I, Меоодія II и другихъ) съ изображеніемъ съдящей на тронъ Богоматери съ лицевой стороны; на обратной сторонъ помъщено вия

Digitized by Google

патріарха въ именительномъ падежв и полный титулъ — «архіспископъ Константинополя Новаго Рима и вселенскій натріахъ». Это обычный, но младшій типъ, за которымъ слёдуетъ современный типъ патріаршихъ печатей, извъстный по многочисленнымъ памятникамъ, начиная съ XVI въка на лицевой сторонъ находится поясное изображеніе Божіей Матери съ младенцемъ Іпсусомъ Христомъ въ лъвой рукъ. Въ заключеніи брошюры авторъ сообщаетъ, что въ византійской иконографіи не возбранялось троякое изображеніе Христа, Божіей Матери и всъхъ святыхъ во весь ростъ, по поясъ и портретно одна голова съ небольшою частью плечъ вслъдствіе этого византійскіе художники могли трактовать каждый основный прототипъ изъ числа древнъйшихъ изображеній Богоматери во всъхъ трехъ видахъ, какъ наглядно показываютъ изображенія «деисуса», Оранты (Влахернитиссы) и Одигитріи.

Д. Айналовъ и Е. Ръдинъ, Древніе памятники искусства Кієва. Софійскій соборъ, Златоверхо-Михайловскій и Кирилловскій монастыри. Харьковъ. 1899. Стр. 62. — Здѣсь описываются мозаики и фрески наиболѣе выдающихся по древности и значенію кієвскихъ памятниковъ культурной исторіи нашихъ предметовъ — Софійскій соборъ, Златоверхо-Михайловскій и Кирилловскій монастыри, причемъ рѣчь идетъ и о вліяніи, въ тѣхъ или иныхъ случаяхъ, византійскаго искусства на искусство древне-русское. Брошюра можетъ служить матеріаломъ для популярныхъ общеобразовательныхъ чтеній и путеводителемъ при личномъ обозрѣніи упомянутыхъ сиятынь Кієва.

Павель Пономаревь, Догматическія основы христіанскаго аскетизма по твореніямь восточнихь писателей-аскетовь IV въка, съ введеніемь исторіи подвижничества вообще и христіанскаго въ частности до III въка включи*тельно*. Казань. 1899. Стр. 211.—Сочиненіе г. Пономарева состоить изъ предисловія, введенія, четырехъ главъ изследованія и заключенія. Въ предисловіи (стр. 1-7) содержатся замівчанія объ ученой аскетической литературѣ, предметѣ, задачѣ, методѣ, основной точкѣ зрѣнія и планѣ сочиненія. По словамъ автора, ученая аскетическая литература, не богатая по своему количеству, по качеству своему успъла уже опредълнться въ три направленія --- отрицательное, положительное и набрасывающее твнь сомивнія на самобытность аскетизма христіанскаго, въ пользу аскетизна буддійскаго. Въ виду того, что всё упомянутыя и уже определившіяся въ наукъ направленія аскетической литературы касаются аскетизма вообще, г. Пономаревъ и взялъ на себя задачу, по силъ возможности. объективно изследовать христіанскій аскетизмъ въ его общихъ догматическихъ или теоретическихъ основахъ, насколько последнія проявились въ жизни и литературъ святыхъ отцевъ — аскетовъ IV въка, а именно: препод. Макарія Египетскаго, Марка Подвижника, св. Василія Великаго, св. Григорія Нисскаго, св. Григорія Богослова, препод. Нила Синайскаго и другихъ. При этомъ авторъ держится положительнаго истолкованія аскетическихъ основъ: пивя въ виду то, что аскетизиъ представляетъ изъ себя цѣльный и законченный процессъ извѣстной нравственной жизни, онъ больше всего старается подмѣтить исходное начало этого процесса, его логику и способъ проявленія въ сознаніи, жизни и цѣли, отводя злементу полемическому или апологетическому второстепенное мѣсто.

Во введении къ сочинению (стр. 9—63) издагается история аскетизма вообще и христіанскаго въ частности до III-го въка включительно. Здъсь ръчь идеть объ аскетизмъ буддійскомъ, писагорейцевъ, грековъ и евреевъ, а затъмъ довольно подробно изображаются—характеръ и формы христіанскаго аскетизма въ первые три въка христіанства, на основаніи евангельскаго ученія и твореній св. мужей апостольскихъ, апологетовъ, отцевъ и учителей церкви.

Въ первой главъ изслъдованія (стр. 64—100) устанавливается антропологическая основа христіанскаго аскетизма, какъ его исходное начало, иначе сказать — здъсь указываются психологическія причины возникновенія христіанскаго аскетизма и раскрывается логика сужденій о субъективномъ основаніи аскетизма въ твореніяхъ аскетовъ IV въка (свв. Григорія Богослова, Григорія Нисскаго, аввы Исаіи, Антонія Великаго и Макарія Египетскаго).

Въ главѣ *второй* (стр. 101—152) излагается сотеріологическая основа христіанскаго аскетизма, какъ его принципіальная возможность, иначе сказать — устанавливается связь аскетизма съ ученіемъ объ Іисусѣ Христѣ, какъ Спасителѣ міра и идеалѣ нравственнаго совершенства для всего человѣчества.

Въ главъ *третьей* (стр. 153—192) раскрывается осуществление христіанскаго аскетизма въ жизни и дъятельности восточныхъ писателей—аскетовъ IV въка.

Въ главъ четвертой (стр. 193—208) ръчь идетъ о телеологической основъ христіанскаго аскетизма, какъ его слъдствіи.

Въ закмоченіи сочиненія (стр. 209—211) дается полное опредёленіе христіанскаго аскетизма, указываются его состоятельность и особенность въ пониманіи христіанскаго идеала — жизни въ Богѣ. По опредѣленію автора, аскетизмъ есть сила и ревность пребывать въ дѣятельномъ, путемъ постничества, дѣвства и отшельничества, общеніи съ Богомъ, по вѣрѣ въ Господа нашего Іисуса Христа, при помощи благодати Божіей, для усвоенія себѣ истинно-христіанской настроенности, какъ залога къ участію въ парствіи небесномъ. Состоятельность аскетизма опредѣляется въ зависимости отъ того, что онъ, до извѣстной степени, приводитъ человѣка въ первобытное, блаженное состояніе и воплощаеть въ себѣ жизнь и ученіе Іисуса Христа. Особенность его заключается въ пониманіи евангельскаго идеала и его реализаціи человѣкомъ: евангельскій идеалъ — быть въ единеніи съ Богомъ — въ аскетизмѣ истолковывается болѣе всего со стороны его духовности, небесности и божественности, причемъ матеріальные, земные интересы совсѣмъ отодвигаются на задній планъ.

Сочиненіе г. Пономарева очень полезно для византологіи. Оно представляєть единственный у насъ трудъ, въ которомъ доктрина христіанскаго аскетизма разсмотрівна въ ея догматических основахъ и происхожденіи, на основаніи твореній первыхъ ея истолкователей, писателей-аскетовъ IV-го віка. Пользуясь этимъ трудомъ, византологъ дучше можеть усвоить духъ и направленіе византійско-восточнаго монашества, имінощаго свои теоретическіе корни въ аскетической доктринів IV-го віка. Къ тому же авторъ весьма тщательно изучилъ древне-христіанскую аскетическую литературу и извлекъ изъ нея все существенное и важное для уясненія внутренняго состоянія духа подвижническаго. Въ этомъ отношеніи книга г. Пономарева стоитъ выше двухтомнаго сочиненія Zöckler'а «Аясеяе und Mönchtum» (Frankfurt a. М. 1897—1898), которое написано по методу простого изложенія монашескихъ правилъ, опредівляющихъ вивішній образъ жизни монаховъ.

Е(писнопъ) К(пріонъ), Назрпышій вопрось. Ко дню стольтія присоединенія Грузіи къ Россіи. 1801 19 1901. Тифлисъ. 1900. Стр. 28. — Въ этой брошюръ, написанной алавердскимъ епископомъ Киріономъ по случаю предстоящаго стольтія присоединенія Грузіи къ Россіи (12 сентября 1901 года), высказано много прекрасныхъ мыслей объ историческихъ судьбахъ грузинской церкви и ея дъятельности въ пользу грузинскаго народа и православной восточной церкви. Въ частности, здёсь говорится о просвъщении грузинскаго народа, устройствъ представителями церкви народныхъ школъ разнаго типа, о заслугахъ грузинскихъ монастырей и монаховъ и особенно о грузинской литературъ, весьма богатой памятниками различнаго содержанія и характера, но досел'в почти совствиъ въ наук'в неизв'естной. Им'вя въ виду т'всную историческую связь Грузіи съ Византіей, авторъ указываеть на громадное значеніе грузинской литературы для византологіи и горячо взываеть къ русскимъ и инымъ византологамъ съ предложениемъ посвящать свои ученыя работы и этой малоизследованной области знанія. Въ заключеніи онъ рекомендуетъ открыть при С.-Петербургской духовной академіи спеціальную каоедру исторіи грузинской церкви, подобно тому какъ здёсь существуеть каөедра исторіи церкви въ славянскихъ странахъ, предсказывая новой каеедръ плодотворную будущность.

П. Цвътновъ. 1) Елагодатная. Изг произведений древне-христіанской поззіи. Переводъ съ греческаго подлинника (Радость Христіанина, 1900, кн. І, стр. 20—26). — Помъщенъ въ русскомъ переводъ отрывокъ изъ пъсни «Благодатная (ті Кехарітфи́е́уті)», напечатанный въ Analecta васта кардинала Питры (т. І, стр. 514—515). Пъснъ имъетъ отношеніе къ празднику Рождества Христова и въ высоко - художественныхъ чертахъ изображаетъ по поводу событія чувства Пресвятой Дъвы, Евы и другихъ библейскихъ лицъ. Время составленія пъсни съ точностью неизвъстно. Можно предполагать, что она принадлежитъ св. Роману Сладкопъвцу. Русскій переводъ пъсни предваренъ краткимъ предисловіемъ, гдъ излагается ея

- содержаніе. 2) Древнія стихиры на Срптеніе Господне. Переводъ съ греческаго подминника (Тамъ же, кн. II, стр. 185—189). Переводъ сдёданъ съ текста, изданнаго въ Analecta sacra (т. I) кардинала Питры.
- Н. Добронравовъ, Древнія церковния писнопинія въ недимо Ваій и въ первый двиз Пасхи (Радость Христіанина, 1900, кн. ІІІ, стр. 304—319).— Пом'вщены въ русскомъ перевод'в различныя церковныя п'всноп'внія (с'вдальны, тропари непорочны, ипакои, экзапостиларій, стихиры и причастенъ), относящіяся къ чинопосл'вдованію всенощнаго бд'внія въ нед'влю Ваій и церковнымъ службамъ въ первый день Пасхи. П'всноп'внія заимствованы изъ устава церковныхъ службъ въ Герусалим'в на страстной и пасхальной седмицахъ, опубликованнаго въ греческомъ текст'в по рукописи XII в'вка А. И. Пападопуло-Керамевсомъ ('Ανάλεχτα 'Ιεροσολυματιχής σταχυολογίας, τόμος Β'. 'Εν Πετρουπόλει. 1894). Съ этого текста переводъ и сд'вланъ; онъ предваренъ краткимъ предисловіемъ и снабженъ прим'вчаніями.
- А. Друмининъ, Посланія и письма св. Діонисія Александрійскаго. Переводь и примъчанія (Православный Собесёдникъ, 1900, январь, стр. 32—39, февраль, стр. 138—148, мартъ, стр. 240—248, апрёль, стр. 343—348).
- П. Пономаревъ, О значени аскетической митературы (Православный Собесвдникъ, 1900, мартъ, стр. 299—309). Статья имветъ связь съ вышеупомянутою диссертаціею г. Пономарева «Догматическія основы христіанскаго аскетизма»... и представляетъ рвчь, произнесенную предъ защитой этой диссертаціи. Здвсь авторъ уясняетъ значеніе аскетическихъ твореній свв. Василія Великаго, Григорія Нисскаго, Григорія Богослова, Антонія Великаго, Макарія Великаго, аввы Исаіи, монаха Евагрія и Марка Подвижника для наукъ: нравственнаго богословія, пастырскаго богословія, догматики, апологетики и библейской исторіи.
- К. Григорьевь, Немезій, епископь эмесскій, и его сочиненіе «О природъ человика — Περί φύσεως ανθρώπου» (Православный Собесвдникъ. 1900. мартъ, приложеніе, стр. 1-60).-Немезій жилъ, в'вроятно, въ IV в'вк'в и былъ непосредственнымъ предшественникомъ по эмесской канедръ епископа Павла, извъстнаго своей мужественной борьбою противъ Несторія. Немезію принадлежить зам'вчательный антропологическій трудъ «О природъ человъка», въ которомъ кратко и ясно изложены результаты изслъдованій о челов'єк в до пятаго в'яка христіанской эры. Сочиненіе состоитъ изъ введенія и двухъ частей. Во введеніи (гл. І) Немезій даетъ краткій очеркъ своего міровоззр'внія. Первая часть сочиненія (гл. II--V) посвящена решенію общихъ вопросовъ о человеке: о природе его души, происхожденій ея, о видахъ души, о соединеній души съ твломъ, о составъ тъла и стихіяхъ. Во второй его части (гл. VI-XLIV) разсматривается психическая и физіологическая жизнь человъка, опровергается фатализмъ и излагается ученіе о провидівнія. Этому сочиненію епископа Немезія и посвященъ этюдъ г. Григорьева, въ которомъ сообщены не-

многія свъдънія о личности Немезія, представленъ краткій очеркъ историческаго развитія христіанской антропологіи до его времени и подробно изложено содержаніе сочиненія «О душть человъка».

В. Болотовъ, Изъ исторіи церкви сиро-персидской (Продолженіе). Экскурсь Г. Что знаеть о началь христіанства въ Персіи исторія (Христіанское Чтеніе, 1900, январь, стр. 65—99, мартъ, стр. 428—454)? — Въ статьї, на основаніи разнообразныхъ научныхъ данныхъ, доказывается, что сироперсидская церковь лишь къ началу IV віна получила прочную организацію. Къ стать приложенъ πάρεργον подъ заглавіемъ: «Изъ эпохи споровъ о Пасхів въ конців ІІ віна».

А. Петровскій, Исторія чина причащенія єз восточной и западной церкви (Христіанское Чтеніе, 1900, марть, стр. 362—371).—На основаніи литературныхъ и иконографическихъ данныхъ, въ стать описывается способъ причащенія въ церкви грековосточной и римской. Авторъ показываетъ, что въ древности на восток христіане пріобщались отдёльно плоти и крови, причемъ евхаристическій хлёбъ подавался имъ въ руки, а приблизительно съ ІХ въка въ церкви греческой распространился обычай причащаться тыла и крови одновременно, при помощи лжицы. На западъчинъ причащенія измёнялся не менъ трехъ разъ.

А. Петровскій, Предпасхальный пость вт исторіи его развитія (Христіанское Чтеніе, 1900, апрёдь, стр. 587—600).—Въ исторіи предпасхальнаго поста, говорить авторь въ заключеніи своей статьи, различаются четыре основные момента. Исходнымъ его началомъ послужили дни страданія и смерти Спасителя (Мате. ІХ, 15), и въ соотвётствіи съ этимъ на первыхъ порахъ, именно въ теченіи двухъ первыхъ вёковъ, онъ продолжался только два дня. Болёе усердные исполнители присоединили къ нимъ еще нёсколько предыдущихъ, и въ результатё этого, перваго по времени, осложненія въ ІІІ столётіи получилась цёлая недёля поста. Въ ІV вёкё предпасхальный пость обнимаетъ уже 36 дней. Наконець, въ VII столётіи постепенно стала устанавливаться всеобщая практика поститься 40 или 41 день. Въ этой продолжительности предпасхальный пость существуетъ и въ настоящее время.

Сергій, архіеписноть Владимірскій, Древтьйшій восточный мъслцесловь (Христіанское Чтеніе, 1900, май, стр. 697—709).—Въ стать вописывается сирскій мъсяцесловъ 411—412 года, изданный англійскимъ оріенталистомъ W. Wright'омъ (Of Sacred Literature, t. VIII. 1865) и отчасти обслідованный Эмилемъ Эгли (1887 г.) и Людовикомъ Дюшеномъ (Аста Sanctorum, novemb., t. I, 1894). Архіепископъ Сергій тщательно анализируєть содержаніе сирскаго мъсяцеслова, сравниваеть его съ Іерононимовымъ мартирологомъ, говоритъ о его происхожденіи и употребленіи. По словамъ автора, сирскій мъсяцесловъ есть мъсяцесловъ вообще восточныхъ церквей, но съ нъкоторымъ мъстнымъ антіохійскимъ вліяніемъ и отчасти поврежденный аріанами; полнотою онъ не отличается.—Статья не окончена.

- А. П. Лебедевъ, Новый взгаядь на происхождение символа константинопольскаго или, что тоже, нашей православной церкви (В'вра и Церковь, 1899, кн. 9, стр. 535-564).-Разбирается взглядъ на происхождение константинопольскаго символа профессора лейпцигскаго университета Іоганна Кунпе, который въ своемъ илсявдованіи «Das Nicäisch-konstantinopolitanische Symbol» (Leipzig. 1898) отождествляеть этоть символь съ символомъ тарсійскимъ, прочитаннымъ на одномъ изъ заседаній второго вселенскаго собора вновь избраннымъ спископомъ Константинополя Нектаріемъ, послів его крещенія и наученія, преподаннаго тарсійскимъ епископомъ Діодоромъ; второй вселенскій соборъ, а потомъ и императоръ Өеодосій одобрили и приняли тарсійскій символь, и такимъ образомъ онъ, съ теченіемъ времени, получиль наименованіе символа константинопольскаго... Профессоръ А. П. Лебедевъ признаетъ гипотезу Кунце маловъроятною и твердыми историческими данными показываеть ея несостоятельность. Въ свою очередь, онъ считаетъ константинопольскій символъ произведеніемъ отцевъ второго вселенскаго собора и главное для этого основаніе усматриваетъ въ «Посланіи святого собора (второго вселенскаго) къ императору Өеодосію Великому», гдф, между прочимъ, сказано, что отцы, «изрекли краткія опредівленія (συντόμους όρους έξεφωνήσαμεν)», мначе сказать--- самостоятельно составили символъ.
- А. П. Лебедевъ, Сношение преческой церкви съ протестантами во второй половинь XVI выка (Богословскій В'єстникъ, 1900, январь, стр. 18-36, февраль, стр. 266-298).-После критической оценки источниковъ и пособій по вопросу о сношеніяхъ греческой церкви съ протестантами въ XVI въкъ, проф. А. П. Лебедевъ ведетъ обстоятельную ръчь о самыхъ сношеніяхъ и въ частности говорить о благосклонномъ отношеніи турецкой власти къ протестантамъ и къ протестантскимъ державамъ, о неудачной попыткъ Филиппа Меланхтона завязать сношенія съ Константинополемъ, о довольно продолжительныхъ и интересныхъ сношеніяхъ греческой перкви съ тюбингенскимъ университетомъ въ протестантской Германів, представителемъ коего въ Константинопол'в быль пасторъ Стефанъ Герлахъ, и о главныхъ участникахъ этихъ сношеній со стороны грековъбратьяхъ Іоаннъ и Өеодосін Зигомала, —весьма подробно излагаетъ исторію сношеній догматическаго характера между объими сторонами, выразившуюся въ перепискъ по поводу Аугсбургскаго исповъданія, а въ заключеній опред'вляєть значеніе этой догматической переписки для грековъ и протестантовъ.
- А. П. Лебедевъ, Протестантская смута въ греческой церкви XVII въка (Богословскій Въстникъ, 1900, апръль, стр. 631—654).—По своему содержанію настоящая статья примыкаетъ къ предыдущей. Въ частности здъсь сообщается о частомъ путешествій въ XVI и XVII въкахъ греческихъ духовныхъ лицъ за границу, преимущественно въ протестантскія страны, съ ученою цълью, о пребываніи заграницею Кирила Лукариса и Митрофана Критопула и о вліяніи этого путешествія на ихъ религіоз-

ное образованіе и умственное развитіе, приводятся и опѣниваются взгляды различныхъ ученыхъ на религіозный образъ мыслей Кирила Лукариса и на приписываемое ему «Исповѣданіе вѣры», носящее протестантскій характеръ.— Статья не окончена.

А. Карнѣевъ, Къ вопросу о взаимныхъ отношеніяхъ Толковой Палеи и Златой Матицы (Журналъ Министерства Народнаго Просвѣщенія, 1900, февраль, стр. 335—366).—Статья г. Карнѣева направлена противъ слѣдующихъ положеній г. Истрина, раскрытыхъ имъ въ изслѣдованіи «Замѣчанія о составѣ Толковой Палеи» (СПБ. 1897): 1) считая въ настоящее время неоспоримымъ фактомъ славянское, точнѣе—русское (а не византійское) происхожденіе Толковой Палеи, мы должны смотрѣть на статью о природѣ въ Златой Матицѣ какъ на одинъ изъ источниковъ Толковой Палеи; 2) не статья Златой Матицы представляетъ выборку изъ Толковой Палеи, а наоборотъ—Толковая Палея воспользовалась статьей Златой Матицы. Въ статьѣ г. Карнѣева съ достаточною убѣдительностью доказывается зависимость Толковой Палеи отъ Шестоднева Іоанна экзарха.

И. В-скій, Саятьйшій Фотій, патріархь константинопольскій. Историческая справка. (Церковныя Вѣдомости, 1900, № 5, прибавленія, стр. 190—201).—Послѣ указанія заслугь патріарха Фотія для греко-восточной церкви и въ частности въ области византійской литературы, авторъ настоящей «исторической справки» излагаеть содержаніе статьи г. Пападопуло-Керамевса: «О πατριάρχης Φώτιος ὡς πατηρ ἄγιος τῆς Ὁρθοδόξου Καθολικῆς Ἑχκλησίας», помѣщенной въ Byzantinische Zeitschrift (VIII, 4). Срав. Виз. Временникъ, т. VII, вып. 1 и 2, стр. 231.

- \* \* \* Возстановленіе киновіи преподобнаго Осодосія Киновіарха (Сообщенія Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества, 1899, сентябрь—октябрь, стр. 569—585).—По поводу описанія возстановленія палестинской киновіи препод. Өсодосія, предпринятаго ісрусалимской патріархієй въ 1898 году, въ настоящей стать излагается исторія этой киновіи отъ ся возникновенія въ V вък до разрушенія въ XVI вък Между прочимъ, здёсь приводятся свидътельства объ этомъ монастыр различныхъ русскихъ и греческихъ паломниковъ, посъщавшихъ Св. Землю въ періодъ времени съ XI по XIX стольтіє.
- Г. П. Беглери, Библіотека византійских императоров въ Константинополю (тамъ же, стр. 598—599).—По вопросу о томъ, куда дѣвалась и гдѣ
  сохраняются рукописныя сокровища византійскихъ императоровъ, послѣ
  завоеванія Константинополя турками въ 1453 году, г. Беглери сообщаетъ, что ему извѣстно существованіе въ Константинополѣ такъ называемой дворцовой библіотеки, которую по временамъ посѣщали, съ
  особаго разрѣшенія султана, ученые Карлъ Мюллеръ, оріенталистъ Вамбери и Детіз (отецъ), коимъ турки показывали очень немногія рукописи,
  напримѣръ, рукопись Критовула, историка дѣяній завоевателя Константинополя, географію Птоломея, топографію Константинополя, составлен-

ную Михаиломъ Эхмалотомъ, монографію о колонив Юстиніановой, исторію Поливія, топографическую карту Константинополя, составленную Буондельмонди, и и вкоторыя рукописи безъ всякаго заглавія. Изъ разсказовъ посетителей и некоторыхъ образованныхъ турокъ можно заключить, что въ этой библіотекъ существуеть много рукописей, но турки. по словамъ Детіэ, изъ непонятнаго суевфрія, что потомкамъ гяуровъ не сабдуеть ихъ показывать, скрывають находящися въ библютекъ книжныя сокровища и лишь немногимъ знатнымъ посттителямъ показываютъ одинъ или два ящика съ рукописями. Ученый Вамбери, зная, что въ дворцовой константинопольской библіотекъ хранится и библіотека венгерскаго короля Матеея Корвина, захваченная турками въ XVI вѣкѣ, испросиль у султана позволеніе взять для венгерской выставки ніжоторыя рукописи съ подписями этого короля; выданныя ему рукописи (до 10) и теперь не возвращены и хранятся въ Пештв. По сообщенію одного образованнаго пожилого турка, во время русско-турецкой войны 1828-1829 года зав'ёдующій дворцовою библіотекою, изъ опасенія завоеванія Константинополя русскими, спустилъ въ находящуюся около библіотеки цистерну много ящиковъ съ рукописями, которые будто бы и понынъ тамъ остаются. Не удалось проникнуть въ константинопольскую дворцовую библіотеку и ученымъ нівмцамъ, намівревавшимся воспользоваться для этого недавнимъ путеществіемъ на востокъ германскаго императора Вильгельма II.

## Рецензін появились на слёдующія книги:

А. П. Лебедева, заслуженнаго профессора Московскаго университета. Церковно-историческія пов'єствованія общедоступнаго содержанія и изложенія (изъ давнихъ временъ христіанской церкви). Москва. 1900. Рецензів: г. А. Полозова въ журнал'є «В'єра и Церковь», 1899, кн. 10, стр. 830—841 и И. В. въ «Церковныхъ В'єдомостяхъ» за 1899 годъ, № 51—52, прибавленія, стр. 2155—2157.

Извъстія Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ. IV. Софія. 1899. Рецензія въ «Историческомъ Въстникъ», 1900, февраль, стр. 798—800.

Архимандритъ Иннонентій. Постриженіе въ монашество. Опыть историко-литургическаго изслідованія обрядовь и чинопослідованій постриженія въ монашество въ греческой и русской церквахъ до XVII в. включительно. Вильна. 1898. Рецензіи: епископа Антонія и профессора В. Нарбенова въ «Православномъ Собесідникі», 1900, апріль, приложеніе, стр. 1—12, г. Н. П. въ журналів «Візра и Церковь», 1899, кн. 9, стр. 658—662.

**Епископъ Порфирій Успенскій,** Востокъ христіанскій. Александрійская патріархія. Сборникъ матеріаловъ, изследованій и зам'ятокъ, относящихся до исторіи Александрійской патріархіи. Томъ І. Изданіе Импе-

раторской Академія Наукъ подъ редакціей Х. М. Лопарева. С.-Петербургъ. 1898. Рецензія И. Соколова въ Журнал'в Министерства Народнаго Просевищенія, 1900, апр'яль, стр. 312—342, май, стр. 139—167.

Творенія святаго Ипполита, епископа римскаго, въ русскомъ переводъ. Выпуски 1 и 2. Изданіе Казанской Духовной Академіи. Казань. 1898—1899. Рецензія г. И. Евстева въ «Христіанскомъ Чтеніи», 1900, апрёль, стр. 691—695.

Е. А. Не должно страшиться смерти. Разсужденіе греческаго богослова XIV вѣка Димитрія Кидонскаго. Переводъ съ греческаго. С.-Петербургъ. 1900. Рецензія въ богословско-апологетическомъ журналѣ «Вѣра и Церковь», 1900, № 1, стр. 135—136.

Творенія Оригена, учителя александрійскаго, въ русскомъ переводѣ. Выпускъ 1. О началахъ. Изданіе Казанской Духовной Академін. Казань. 1899. Рецензія г. А. П. въ журналѣ «Вѣра и Церковь», 1900, книга 2, стр. 297—302.

Архимандритъ Палладій, Святый Пахомій Великій и первое иноческое общежитіе. По новооткрытымъ коптскимъ документамъ. Очеркъ изъ исторіи пастырства въ монастыряхъ. Казань. 1899. Рецензія г. Н. П. тамъ же, 1899, кн. 9, стр. 658—662.

Михаилъ Чельцовъ, Церковь королевства сербскаго со времени пріобрѣтенія ею автокефальности (1879—1896). С.-Петербургъ. 1899. Рецензіи гг. профессора И. С. Бердникова и доцента В. Керенскаго въ Православномъ Собесѣдникѣ, 1900, мартъ, приложенія 7 и 8.

- А. Кремлевскій, Исторія пелагіанства и пелагіанская доктрина. Опытъ изследованія. Казань. 1899. Рецензій гг. профессоровъ 6. А. Курганова и Л. Писарева тамъ же, приложенія 9 и 10.
- А. Пономаревъ, Памятники древне-русской церковно-учительной дитературы. Выпуски I—IV. С.-Петербургъ. 1894—1899. Рецензія въ-Церковныхъ Вѣдомостяхъ, 1900, № 10, прибавленія, стр. 397—398.

Творенія святаго Иринея, епископа Ліонскаго. Изданы въ русскомъ перевод'в протоіереемъ П. Преображенскимъ. Изданіе второе. Москва. 1900. Рецензія г. Н. Заозерскаго въ Церковныхъ В'вдомостяхъ, 1900, № 11, прибавленія, стр. 447—448.

**Еписнопъ Арсеній**, Лівтопись церковных событій и гражданскихъ, поясняющихъ церковныя, отъ Рождества Христова до 1898 года. Изданіе третье, С.-Петербургъ. 1900. Рецензія тамъ же, стр. 448.

Александръ Аннинскій, Древніе армянскіе историки, какъ историческіе источники. Одесса. 1899. Рецензія въ Историческомъ Въстникъ, 1900, апръль, стр. 311—313.

Сборникъ матеріаловъ для описанія мѣстностей и племенъ Кавказа. Изданіе Кавказскаго учебнаго округа. Выпускъ XVI. Тифлисъ. 1899, Рецензія г. А. Хаханова въ Историческомъ Вѣстникѣ, 1900, май, стр. 681—682.

М. Джанашвили, Царица Тамара. Съ обзоромъ грузинской исторін

и литературы до эпохи Тамары. Тифлисъ. 1900. Рецензія г. А. Хаханова тамъ же, стр. 682—683.

Еписнопъ Киріонъ, Двівнадцатив вковая религіозная борьба православной Грузіи съ исламомъ. Тифлисъ. 1899. Рецензія г. А. Хаханова въ Историческомъ Вістникі, 1900, май, стр. 683—684.

Еписнопъ Арсеній, Житіе и подвиги святой Өеодоры Солунской. Греческій тексть и русскій переводъ. Юрьевъ. 1899. Рецензія г. В. въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ, 1900, № 24, прибавленія, стр. 971—973.

А. П. Лебедевъ, Церковная исторіографія въ главныхъ ся представителяхъ съ IV-го по ХХ-й вѣкъ. Москва. 1898. Рецензія протоіерся І. Я. Образцова въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ, 1900, № 25, прибавленія, стр. 1007—1013.

И. Соколовъ.

#### ГЕРМАНІЯ.

"Byzantinische Zeitschrift", herausgegeben von K. Krumbacher, IX Band, Heft 1 u 2-3.

Въ первомъ отдълъ (стр. 1—188, 337—491) помъщены слъдующія изслъдованія:

Сh. Diehl, Les études byzantines en France (стр. 1—13). — Сжатый, но весьма содержательный и живо написанный очеркъ исторіи византинов'єдінія во Франціи, начиная отъ Дюканжа и парижскаго Согриз'а византійскихъ историковъ и кончая учрежденіемъ въ Сорбонні курса византійской исторіи (29 Іюля 1899). Авторъ рисуетъ, какъ грандіозный фундаментъ всей научной отрасли, заложенный во Франціи Дюканжемъ, Мэмбуромъ, Бандури, Лекіеномъ, былъ заброшенъ въ той же самой Франціи, благодаря отношенію къ Византіи «просв'єщенія» (Вольтеръ и Монтескье произвели, такъ сказать, Лебо, увид'вышаго въ Византіи лишь «ип Ваз-Етріге»); дал'єе, какъ съ сороковыхъ годовъ, благодаря работамъ славянскихъ, греческихъ и німецкихъ ученыхъ, возобновились во Франціи занятія Византіей; во глав'є этого современнаго движенія авторъ ставитъ Рамбо и Шлюмберже.

Fr. Diekamp, Der Mönch und Presbyter Georgios (стр. 14-51). Авторъ напечаталъ (по Vatic. graec. 2210) и изслѣдовалъ тексты трехъ произведеній нѣкоего монаха и пресвитера Георгія, VII вѣка: изъ главъ къ Епифанію о ересяхъ (объ Оригенѣ, Аполлинаріи, Несторіи и Павлѣ Самосатскомъ и о мессаліанахъ), о расчетѣ пасхаліи, и на весьма близкую къ послѣдней тему —  $\pi$ ερὶ τῶν τριῶν πόλων ἡλίου καὶ σελήνης καὶ ἰνδικτιῶνος (истолкованіе пасхальной таблицы, которой однако въ рукописи не хватаетъ). Въ примѣчаніяхъ къ первой статьѣ указано отношеніе извѣстій Георгія къ другимъ даннымъ этого рода (Епифанію, Өеодориту, Іоанну Дамаскину и позднѣйшимъ: Никитѣ Акоминату, Евеимію Зига-

вину). Статья о пасхаліи датирована 12-мъ индиктомъ и 28 годомъ императора Ираклія; она относится по цілому циклу работь этого рода къ первой половині VII віжа. Въ ней византійская эра проводится и про-кламируется гораздо тверже, чімъ можно ожидать отъ этого времени — даже точно и подробно объясняется, въ чемъ состоить ея практичность, чего не ділаеть ни одинъ извістный греческій хронологь.

Th. Reinach, Un intrus byzantin dans le Panthéon hellénique: le faux dieu Kyropalatès (стр. 52—62). — Авторъ даетъ факсимиле и изследованіе фрагмента, изданнаго Крамеромъ изъ сод. Сапопісіания 23, въ 1817 году пріобретеннаго Бодлеянской библіотекой, и содержащаго рядъ заметокъ о достопримечательныхъ словахъ, изреченіяхъ, изобретеніяхъ и т. д. Здёсь Крамеръ прочиталъ вмёсто хων<sup>τν</sup>, κυρο<sup>του</sup> —, и отсюда въ Lexique de Mythologie Roscher'а попалъ «богъ» Киропалатъ и Ирина. Речь на деле идетъ объ известномъ сказаніи θеофана (de Boor I, 455), что при царяхъ Константине и Ирине случайно найденъ былъ саркофагъ съ надписью Хрісто́ς μέλλει γεννάσθαι и т. д., что принято было за пророчество о торжестве православія. См. Виз. Врем. VII (1900), 1, стр. 283.

- Ί. Π. Μηλιοπούλου, Βουνὸς Αὐξεντίου.— Ρουφινιαναί.—Ναὸς ἀποστόλου Θωμα ἐν τοῖς Βοραιδίου (стр. 63—71). Пересматриваются топографическіе вопросы о названных въ заглавіи м'єстностяхъ на основаніи метафрастова житія св. Авксентія, житія св. Стефана Новаго и главное—личнаго изученія самой м'єстности.
- J. Dräseke, Zu Johannes Kantakuzenos (стр. 72—84). Авторъ протестуетъ противъ мивнія Крумбахера, что исторія императора Іоанна Кантакузина, въ иночествъ Іоасафа, доведена лишь до 1356 г. и что послъдняя глава представляєть несвязанное съ цълымъ добавленіе; старается доказать, что переписка Нила и Христодула (т. е. самого Іоанна), служащая введеніемъ, не фиктивна, и предлагаетъ видъть въ Нилъ извъстнаго митр. солунскаго, Нила Кавасилу.
- J. R. Asmus, Synesius und Dio Chrysostomus (85—151). Уже Өеодоръ Метохить замѣтиль, что въ сочиненіяхь Синезія видно внимательное изученіе и даже подражаніе Діону Хризостому; настоящая статья выясняеть это соотношеніе на примѣрахъ сочиненій Синезія περὶ βασιλείας, περὶ τοῦ δώρου, Αἰγύπτιοι, Φαλάχρας ἐγκώμιον, Δίων. По автору, Синезій тѣсно зависить отъ Діона и по мыслямъ, и по слововыраженію, но однако остается вездѣ настолько самостоятельнымъ, что пользоваться имъ для установки текста Діона нельзя; наоборотъ, въ сомнительныхъ мѣстахъ Синезія близость къ Діону ручается за подлинность. Φαλάχρας ἐγκώμιον писано не противъ Діонова Κώμης ἐγκώμιον; самое х. ἐγκ. составлено, такъ сказать подъ Діону, самимъ Синезіемъ, чтобы въ видѣ антитезы ему дать Фαλ. ἐγκώμιον.
- F. Skutsch, Berbernnamen bei Corippus (стр. 152—153). Отмъчается, что нъкоторые изъ этихъ именъ, звучащія, какъ индоевропейскія, не-

върно прочитаны: такъ VII 425 и слъд. виъсто Dextrum слъдуетъ dextra (ср. VI, 673).

- L. Cohn, Bemerkungen zu den Konstantinischen Sammelwerken (154—160). Указывается, что Θеофану Нонну принадлежить, кром'в σύνοψις іστρικής τέχνης, также сочиненіе περί διαίτης, составленное, какъ и σύνοψις, по порученію Константина Порфиророднаго (напечатано частью Иделером'ь во 2-мъ том'в Physici et medici graeci minores, Berol. 1842, стр. 257—281). Дал'ве защищается отвергнутое Имомъ, Одеромъ и Крумбахеромъ мнівніе, что сборникъ Іππιατρικά относится къ тому же циклу константиновскихъ компиляцій.
- Sp. B. Lambros, Der Codex des Gedichtes über die Eroberung von Konstantinopel (стр. 161—169). Сообщаются (на 163—169 стр.) результаты сравненія текста подлиннаго Paris. 2909 съ печатными изданіями «Плача о Константинополів».
- **C. O. Zuretti,** Ancora per la critica del Physiologus Greco (стр. 170—188). Сообщаются разночтенія витербской рукописи «Физіолога» (сод. gr. 68 a) сравнительно съ Ambros. C. 255 inf., и дается стемма родства этихъ рукописей между собою и съ другими.
- J. Haury, Johannes Malalas identisch mit dem Patriarchen Johannes Scholastikos? (crp. 337—356). — Сирское малал = ἡήτωρ, а риторъ = юристь, адвокать, σγολαστικός. 17<sup>1</sup>/<sub>6</sub> книгь Малалы представляють хронику города Антіохін, затімъ центромъ пов'єствованія становится Константинополь. Іоаннъ Схоластикъ жилъ сперва въ Антіохіи, какъ адвокать, и быль потомъ послань, въ качествъ апокрисіарія, въ Константинополь патріархомъ Домниномъ (545-559). Современную исторію Малала писаль съ 548 года, такъ какъ съ этихъ поръ Өеофанъ даеть порядокъ событій согласно съ нимъ, и т. к. еще для 529 г. Малала ссылается на акты антіохійскаго архива (по поводу переименованія Антіохіи въ Осополь). Невърно, что Малала родился при Зинонъ: среди его источниковъ названъ Евстаеій, описавшій не только время Зинона, но и 12 первыхъ лътъ Анастасія; значить, Малала родился не раньше правленія Анастасія, какъ и патр. Іоаннъ Схоластикъ. Изъ Chronicon Palatinum (Vatic. Palat. 277), составленнаго по Малаль, слъдуетъ, что хроника Малалы оканчивалась разсказомъ о регентствъ Тиверія II (съ 574 г.); Іоаннъ Схоластикъ скончался 31 Авг. 577 г., проболевъ около двухъ летъ. Іоаннъ Сходастикъ быль образцомъ оффиціальной дойяльности въ подитикъ и до 565 г. держался примирительнаго направленія въ отношеніи къ монофизитамъ; тоже видимъ и у Малалы. Если авторы, цитующіе Малалу, не упоминають, что онъ быль потомъ патріархомъ, то надо заивтить: 1) хроника Либерата, около 560 года, показываеть, что уже въ это время существовала не только хроника Малалы, но и составленвыя по ней компиляців; значить, хроника Іоанна Схоластика (если признать, что онъ и Малала — одно лицо) издана задолго до того, какъ авторъ сталь патріархомъ (565 г.); 2) второе, полное изданіе Малалы посл'вдо-

вало в вроятно вскор в посл в смерти автора; а тогда вернувнійся на престоль патріарх в Евтихій тщательно искореняль повсюду память о патріарх в Іоанн в Схоластик в; 3) Константиновскіе эксперпты зовуть Іоанна хрониста  $\dot{o}$   $\dot{e}\pi \dot{\kappa} \lambda \gamma \nu$  Мах $\dot{e}\lambda \alpha \zeta$ , намекая, что авторь только звался адвокатом в, но не быль им в.

Е. Patzig, Die ἐτέρα ἀρχαιολογία der Excerpta Salmasiana (стр. 357—369). — De Бооръ, увидавъ въ Vatic. 96, вследъ за первымъ салмазіевымъ отрывкомъ Іоанна Антіохійскаго, заметку: ἐτέρα ἀρχαιολογία, решилъ, что все следующіе затемъ такъ называемые салмазіевы эксцерпты изъ Іоанна Антіохійскаго приписаны Іоанну по недосмотру. Это неверно: спеціалисты по Іоанну Антіохійскому, начиная съ К. Мюллера, то есть съ 1868 г., считаются съ фактомъ, что съ стр. 386, 11 Крамеровыхъ Апессота начинаются выдержки изъ «другой» хроники; но они убеждены, что именно эти последующія выдержки, наперекоръ заметкъ Vatic., принадлежатъ Іоанну Антіохійскому, на основаніи ихъ родства съ константиновскими фрагментами, венскими Тгоіса (Vindob. hist. gr. 98—99) и лексикономъ Свиды; напротивъ, первый фрагментъ, приписанный въ Vatic. Іоанну, принадлежитъ Юлію Африкану.

'A. Παπαδόπουλος Κεραμεύς, Θεοφάνης Σικελός (стр. 370—378). — Сообщается текстъ пъсненнаго послъдованія св. апостолу Вириллу, епископу Катанскому, составленнаго нъкимъ Өеофаномъ сицилівцемъ, изъ ркп. Имп. Публ. Библ. 553, Х въка. Во введеніи указывается, что автора можно отождествить съ монахомъ и пресвитеромъ Өеофаномъ, ученикомъ преподобнаго Іосифа Пъснописца и списателемъ перваго неизданнаго житія послъдняго, находящагося въ ркп. Вівл. Nationale, fonds ancien 1534, и упоминаемаго во второмъ житіи Іосифа, составленномъ діакономъ Вел. церкви Іоанномъ. Этотъ Өеофанъ былъ поставленъ патр. Фотіемъ въ игумны констатинопольскаго монастыря, основаннаго Іосифомъ; къ нему, м. б., относится письмо Фотія № 108 по изданію Валетты.

P. N. Papageorgiu, Eine Aeschyleische Stelle nachgewiesen bei Eustathios (стр. 379—380). — Указывается на реминисценцію изъ Эсхила Pers. v. 515—516 у Евставія солунскаго (Tafel 268, 47) и на три реминисценціи его изъ «Антигоны» Софокла.

Richard Förster, Staphidakes (стр. 381). — Монодія Стафидакиса «на какого то императора Палеолога» (Krumbacher, Gesch. d. byz Litt. 2 стр. 498) относится къ Михаилу IX, такъ какъ въ ней говорится, что воспѣваемый императоръ скончался въ Солуни — ср. Ioann. Cantacuz. I 1 р. 14, 3 Niceph. Greg. VII 13 р. 277.

Е. Kuhn, Zur byzantinischen Erzählungslitteratur (стр. 382—387). — Сообщаются два письма О. Лемма о нѣкоторыхъ повъстяхъ о чудесахъ св. архангела Михаила, особенно о чудесномъ спасеніи юноши (Бахрана, Өалассія, чешск. Плавачека) въ редакціяхъ коптской, арабской, русской народной, русской книжной (Четьи Минеи за З Ноября) и византійскогреческой (авонская ἐρμηνεία τῶν ζωγράφων; Mosq. Synod. CLXXI: Παντο-

λέοντος διακόνου διήγησις δαυμάτων του Μιχαήλ). Въ заключение авторъ указываетъ, что буддійскій оригиналъ этой пов'всти — исторія купца Госаки, опубликованный Е. Hardy въ Journ. of the R. Asiatic soc. 1898, 741 и слёд.

А. Thumb, Die griechischen Lehnwörter im Armenischen (стр. 388—452). — Въ этой общирной стать вавторъ изследуетъ вопросъ: что даютъ для исторін Когу́л и средне-греческаго языка слова, перешедшія съ конца ІІІ—Х века изъ греческаго языка въ армянскій; лексическій матеріалъ взятъ имъ главнымъ образомъ изъ Гюбшманна (Armenische Grammatik, I Theil, р. 322—391).

Konrad Kirch, Eine neue Ansicht über die Metrik des Romanos (crp. 458-463). — Изложеніе и критика статьи проф. Параникаса: 'Родачой той μελωδού Κοντάκια είς τὰ άγια φῶτα (Виз. Врем. т. 5, стр. 681—696). Какъ известно нашимъ читателямъ, въ этой стать в доказывалось, что античныя метрическія стопы и схемы отнюдь не оставлены были въ византійское время, а только перелажены съ метрической на ритмическую систему; особенно много тому примъровъ даетъ Романъ Сладкопъвецъ. К. Kirch находить, что теорія Параникаса заставляеть предполагать въ литургическихъ рукописяхъ множество ошибокъ; что автору приходится, чтобы найти ему желанные метры, прибъгать ко множеству конъектуръ, ничьиъ, кромъ этого желанія, не вызываемыхъ; что античная метрика вообще такъ исчерпала всевозможныя сочетанія - и --, что при желаніи стихи гимнографовъ можно ввести въ античныя схемы и по дёленію Питры, Криста или Крумбахера, но что суть разницы — что не quantitas слоговъ, а псключительно ударение составляетъ принципъ византійскаго пъснопъвческаго стиха — оспорена быть не можетъ. Что первый стихъ строфы είς τὰ άγια φῶτα (или два первыхъ вмѣстѣ, по обычному счету) тождественъ съ политическимъ стихомъ — върно подмъчено и не удивительно; но безъ предвзятой мысли невозможно видъть варіанты того же стиха во всей строфъ, особенно начиная съ 4-5 стиха.

- M.-A. Kugener, Observations sur la Vie de l'ascète Isaïe et sur les Vies de Pierre l'Ibérien et de Théodore d'Antionoé par Zacharie le Scolastique (стр. 464—470). См. отдълъ «Франція».
- J. Miliopulos, Byzantinische Landschaften (стр. 471—476). О м'Естоположеній и названіяхъ замка Эски-Хиссаръ (виз. Никитіатонъ), Филокрини (мнимое м'Есто заключенія Іоанна IV Ласкариса), Пелеканона и мысовъ Акрита, Левката и пр.
- P. Papageorgiu, Byzantinische Exagia (стр. 477—478). Сообщаются снижи съ двухъ exagia: одинъ найденъ недавно на Самосъ и надпись авторомъ непрочитана, кромъ имени «Палеолога (?)»; другой около Салоникъ; видно въ надписи имя Николая.
- J. L. Heiberg, Die griechische Grammatik Roger Bacons (стр. 479—491).— Рядъ извлеченій изъ неизданной греческой грамматики Рожера Бакона по cod. Oxon. Collegii Corpus Christi nr. 148. Изъ нихъ видно, что эта



грамматика составляла часть какого то большаго труда, въроятно энциклопедіи; кром'в нея, Бакономъ была еще предположена или составлена другая, бол'ве общирная греческая грамматика; источниками ему служилъ особенно Присціанъ, но также какая то византійская грамматика, такъ какъ есть рядъ совпаденій съ учебниками К. Ласкариса и Хрисолораса.

Второй отділь (стр. 189—241 и 492—563) состоить изъ рецензій на сліндующія книги:

Acta Apostolorum apocrypha post Constantinum Tischendorf denuo ediderunt R. A. Lipsius et M. Bonnet. Partis II Vol. I: Passio Andreae, Ex actis Andreae, Martyria Andreae etc. Ed. Maximilianus Bonnet. Lipsiae 1898 XXXVII, 262 стр. — Рец. Fr. Diekamp (стр. 189—193). См. также рец. Неппеске въ Theol. Literaturz., 1900, № 9, ст. 271—276.

Paulin Ladeuze, Étude sur le cénobitisme Pakhômien pendant le IV-e siècle et la première moitié du V-e. Louvain—Paris 1898. IX, 390 стр.—Рец. Konrad Kirch (стр. 193—197). См. также рец. Grützmacher'a въ Theol. Literaturzeitung 1900, № 5, ст. 145—146.

- Fr. C. Conybeare, The Key of truth, a manual of the Paulician church in Armenia, edited and translated by etc. Oxford 1898. CXCVI, 201 crp.—Pen. Paul Wendland (crp. 197—200).
- G. Testaud, Des rapports des puissants et des petits propriétaires ruraux dans l'empire bysantin au X-e siècle. Bordeaux 1898. Peq. Ch. Diehl (crp. 200—202).

Richard Loewe, Die Reste der Germanen am Schwarsen Meere. Halle 1896, XI, 270 crp. — Peu. Friedrich Kauffmann (crp. 202—204).

Karl Prächter, Quellenkritische Studien su Kedrenos (Cod. Paris. gr. 1712). Aus den Sitzungsber. d. philos. u. hist. Classe d. k. bayer. Akad. d. Wissensch. 1897. Bd. II Heft 1, crp. 3—107. — Peq. Edwin Patzig (crp. 204—211).

Theodori Ducae Lascaris epistulae CCXVII. Nunc primum edidit Nicelaus Festa. Firenze 1898. XII, 414 стр.—Рец. Aug. Heisenberg (стр. 211—222). См. также рец. С. Jireček'a, Archiv für slavische Philologie 1899, стр. 622—626.

- В. Истринъ, Откровение Меводія патарскаго и апокрифическія видпнія Даніила въ византійской и славянорусской литературахъ. Москва 1897, VIII-+232-+329 стр.—Рец. Carl Erich Gleye (стр. 222—228). См. также рец. Franz Kampers, Histor. Jahrbuch der Görresgesellschaft 1899, 717—421.
- W. Fritz, Die Briefe des Bischofs Synesius von Kyrene. Leipzig 1898. 230 стр. Рец. Paul Wendland (стр. 224—231). См. также рецензін: Sitti, Wochenschrift für klass. Philologie 1899, № 15, ст. 404—411; W. Kroll Berl. philol. Wochenschrift, № 41, ст. 1249—1251.
- K. Dieterich, Untersuchungen zur Geschichte der griechischen Sprache von der hellenistischen Zeit bis zum 10. Jahrh. n. Chr. Leipzig 1898 (= Byzant. Archiv I. XXIV, 326 crp.). Peq. Albert Thumb (crp. 231—241).

The History of Psellus. Edited with critical notes and indices by Constantin Sathas. London 1899. X, 384 crp. — Peu. Ed. Kurtz (crp. 492—515).

Сочиненія Константина Базрянороднаю «о вемах» и «о народах». Съ предвиловіємъ Гаврімяв Ласнина. Москва 1899. 263 стр. — Реп.  $\Sigma$ υν.  $\Pi$  аπαδημητρίου (стр. 515—523).

Arthur Ludwich, Zwei byzantinische Odysseus-Legenden. Königsberg 1898. 20 crp. — Pen. Edwin Patzig (crp. 523—526).

Georg Wartenberg, Das mittelgriechische Heldenlied von Basileios Digenis Akritas. Berlin 1897. 29 crp. — Pen. Aug. Heisenberg (crp. 526—527).

Die sogenannte Kirchengeschichte des Zacharias Rhetor in deutscher Uebersetsung von K. Ahrens und G. Krüger. Leipzig 1899. XLV, 42-4-417 crp. — Peu. L. Petit (crp. 527—530).

Heinrich Moritz, Die Zunamen bei den byzantinischen Historikern u. Chronisten. II. Teil. Landshut 1898. 56 стр. — Рец. А. Fick (стр. 530—533).

- 1. Stanislaus Witkowski, Prodromus grammaticae papyrorum graecarum aetatis Lagidarum Cracoviae 1897.
- Edwin Mayser, Grammatik der griechischen Papyri aus der Ptolemäerseit.
   I. Teil. Programm des Heilbronner Gymnasiums. Leipzig 1898. XII, 45 crp.
- 3. Henricus Reinhold, De graecitate Patrum apostolicorum librorumque apocryphorum Novi Testamenti quaestiones grammaticae. Dissertationes Philologicae Halenses. Vol. XIV, Pars I. Halis Saxonum 1898. 113 crp.

Ред. Karl Dieterich (стр. 533-537).

Richard Wünsch, Sethianische Verfluchungstafeln aus Rom. Leipzig 1898. 123 crp. — Рец. Aug. Heisenberg (crp. 537—540).

Vilh. Lundström, Graskning af en ny s. k. accentlag i bysantinsk trimeter, 12 crp. — Peu. Isidor Hilberg (crp. 540—541).

Μανουήλ Ίω. Γεδεών, Γνώσεις ἐκ τοῦ τυπικοῦ τῶν μονῶν τοῦ Γαλησίου "Ορους. Ἐν Κωνσταντινουπόλει 1898, 44 ctp. (Изъ Ἐκκλησιαστική Ἁλήθεια, 1898, №№ 6 и 9). — Рец. W. Nissen (ctp. 541—544).

- G. Owsepian, Die Entstehungsgeschichte des Monotheletismus. Leipzig, Breitkopf und Härtel 1897. 56 crp. Peu. A. Π.-Κεραμεύς (crp. 544—546).
- Dr. Walter Norden, Der vierte Kreuszug im Rahmen der Besiehungen der Abendländer su Bysans. Berlin 1898. 108 стр. Рец. Carl Neumann (стр. 546—548). См. также рецензію G. Monod въ Revue Critique 1900 № 19, стр. 369—370.

Georg Caro, Genua und die Mächte am Mittelmeer (1257—1311). 2 Toma. Halle, Niemeyer, 1895 и 1899.—Рец. A. von Hirsch-Gereuth (стр. 548—549).

- Μιχ. Γ. Λαμπρυνίδης, 'Η Ναυπλία ἀπὸ τῶν ἀρχαιοτάτων χρόνων μέχρι τῶν καθ' ἡμᾶς. 'Εν 'Αθήναις 1898. 653 crp. Рец. **H. Zimmerer** (crp. 549—551).
- L. Bréhier, Le schisme oriental du XI-me siècle. Paris 1899. XXIX, 312 crp. Pen. Ch. Diehl (crp. 552—554).

Κάλλιστος Βλαστός, Δοχίμιον ιστορικόν περί τοῦ σχίσμα-

τος της δυτικης εκκλησίας ἀπὸ της ὁρθοδόξου ἀνατολικης. Ἐν Ἀθήναις, 1896, 240 crp. — Ρεμ. Ά. Π.-Κεραμεύς (crp. 554—559).

Hermann Matthaei, Die Totenmahldarstellungen in der altchristlichen Kunst. Magdeburg 1899. 46 crp. — J. E. Weis (crp. 559—560).

Franz Boll, Beiträge sur Überlieferungsgeschichte der griechischen Astrologie u. Astronomie. (Изъ Sitzungsber. der k. bayersch. Akad. d. Wissensch. 1899, I, стр. 77—140). — Рец. W. Kroll (стр. 560—561). См. также рец. J. L. Heiberg'a въ Deutsche Literaturzeitung 1900, № 6, ст. 416—418.

Ernst Harder, Arabische Konversationsgrammatik. Mit einer Einführung von Martin Hartmann. Heidelberg 1898. — Pen. F. Hummel (crp. 561—563).

Изъ третьяго отдѣла (стр. 242—336 и 564—620) заимствуемъ указанія редакціи на слѣдующія новости германской ученой литературы по византиновѣдѣнію:

### По литературъ, исторіи науки, библіологіи и языку:

- J. Georg Brambs, Studien su den Werken Julians des Apostaten. 2 Teil. Eichstätt 1899. 13 стр. 8°. Programm des Gymnasiums 1898/99 Подробно говорится о изученій Юліаномъ Демосоена и Исократа, сказывающемся особенно въ его первой рѣчи. Ср. рецензію J. R. Asmus'a, Wochenschr. f. klass. Philol. 1899, № 42, ст. 1137—1142.
- P. Hermann Bourier O. S. B., Über die Quellen der ersten 14 Bücher des Johannes Malalas. München. Diss. Augsburg, Pfeiffer 1899. 49 стр. 8°. Объщана рецензія.

Leo Sternbach, De Georgii Pisidae apud Theophanem aliosque historicos reliquiis. Dissertationes philol. Academiae lit. Cracoviensis 30 (1899), стр. 1—107.—Тщательная подготовительная работа къ изданію Писиды; указываются слёды текста послёдняго у Өеофана, Георгія Мниха, Льва Грамматика, въ хроникъ ркп. Маtrit. Palat. 40 и др. Къ этой работъ примыкаетъ второй этюдъ того же автора: De Georgii Pisidae fragmentis a Suida servatis. Dissert. Acad. Cracoviae 30 (1899) 108—198.

Anthologia Graeca epigrammatum Palatina cum Planudea. Ed. Hugo Stadtmüller. Vol. II pars prior, Palatinae librum VII Planudeae librum III continens. Leipzig, Teubner 1899. XCII, 524 стр. — Эта часть изданія содержить надгробныя стихотворенія; кромѣ 7-й книги палатинскаго и 3-й Планудова сборника дается Sylloge Euphemiana изъ временъ Льва VI и эпиграммы, сохраненныя въ фрагментахъ Діогена Лаэрція. См. ред. Fr. Spiro, Wochenschrift für klass. Philol. 1900, № 2, стр. 38—42.

Edgar Martini Analecta Laertiana I. Leipziger Studien 19 (1899) стр. 75—176. — Для византиновъда важенъ здъсь Paris. gr. 1759, гдъ на листъ А¹ стоятъ три надгробныхъ стихотворенія: на императора Василія II, Юліана Отступника и нъкоего Виссаріона. См. рец. Drerup'a, Berl. phil. Wochenschr., 1899, № 48, ст. 1475—1478.

Leo Sternbach, Observationes in Georgium Corcyraeum. Eos 5 (1899)

113—119. — М. пр. доказывается, что эпиграммы cod. Havniensis 1899, приписанныя Крумбахеромъ (Gesch. d. byz. Litt. 2 сгр. 770) Георгію, принадлежать Христофору Митилинскому.

Georgius Kaibel, Comicorum Graecorum fragmenta. Vol. I. fasc. 1. Berlin, Weidmann 1899. VIII, 256 стр. 8°. — На стр. 17—49 дается во многомънсправленный текстъ нъсколькихъ отрывковъ Іоанна Цеца: 4-хъ προοίμια περί κωμφδίας, части его пролегоменъ къ Ликофрону и пр.

Theodori Pediasimi ejusque amicorum quae exstant ed. M. Treu. Potsdam. 1899. 62 стр. 8°. Programm des Victoria-Gymnasiums. — Прекрасное изданіе произведеній, заключающихся въ cod. Vindob. phil. gr. 219, и перечисленныхъ въ Gesch. d. byz. Litt. <sup>2</sup> § 206.

Ed. Sachau, Zu den Aristoteles - Studien im Orient. Im Гечеддіахо́ zum Buttmannstage 1899, стр. 50—64.— Внимательный анализь важнаго памятника арабскихь занятій Аристотелемь— арабскаго кодекса Paris. Ancien fonds 882 A, XI въка.

C. de Boor, Bericht über eine Studienreise nach Italien, Spanien und England zum Zweck handschriftlicher Studien über byzantinische Chronisten. Sitzungsberichte d. kgl. preuss. Akad. d. Wissensch. 1899, N. LI, стр. 922-934. — Отчеть о работахъ по рукописямъ хроники Георгія Мниха, для предположеннаго новаго изданія ея, не большой по объему, по первостепенной важности для всякаю византиниста. К. де-Бооръ сличнът и изследовалъ кодексы: Laur. 70, 11, Vatic. 153, Escor. Ф. І. 1, Mess. 85 и 2 ркп. изъ частной библютеки въ Голькгэмъ. Прочія рукописи изследованы имъ уже ранее и ихъ генеалогическое соотношеніе, т. обр., могло быть уже теперь имъ выяснено. По де-Боору, вст рукописи Георгія (значить, не исключая Соіві. 134 и 310) сводятся нь одному архетипу, кромъ только Coisl. 305, дающаго совершенно особенный типъ текста. Оригинска посапдняго — Coisl. 305 — быль, повидимому, экземпаярь первоначального наброско Георгія, снабженный многими вносками и исправленіями, на основаніи которыкъ само Георгій выработаль второв изданіе, ідть видно стремленіе хотя нъсколько сіладить несоразмърность историческаго и богословскаго матеріала и основательно переработать собственно историческую часть. Первоначальный видъ этого 2-го изданія возстановить однако не легко, такъ какъ его рукописи далеко расходятся. Вообще говоря, он'в распадаются на два класса: Coisl. 310 и Раris. 1705 съ одной, всв остальныя рукописи съ другой стороны; последнія однако сами распадаются на много подклассовъ, гдф тексть то сокращенъ, то распространенъ, измъненъ въ отношении слога и продолженъ. Втечение предстоящаю юда де-Боорь объщаеть приготовить къ печати новое, критическое, изданіе Георгія Мниха. Кром'в того, онъ работаль и надъ другими хрониками: собрано новый матеріало для выясненія состава хроники загадочнаго Логовета, и для критическаго изданія продолжателей Өеофана.

Max Friedrich Mann, Zur Bibliographie des Physiologus. Anglia, Beiblatt,

Х (1899), стр. 274—287. — Тщательно составленный списокъ работъ по «Физіологу». Авторъ просить всёхъ трудящихся надъ «Физіологомъ» сообщать ему свёдёнія о его рукописяхъ и о литературныхъ памятникахъ на всёхъ языкахъ, гдё замётно его вліяніе.

Ad. Deissmann, Hellenistisches Griechisch. Realencyklopädie für protest. Theologie und Kirche, 3 изд., т. 7 (1899), стр. 627—639. — Статья Reuss'а второго изданія зд'ёсь основательно переработана изв'ёстнымъ знатокомъ Комуйс.

Leop. Cohn, Griechische Lexikographie. Handbuch der klass. Altertums.wissensch. herausgeg. von Iwan v. Müller, Band II, 13, стр. 577—616. — О византійской лексикографіи авторъ говорить на стр. 592 и слёд. Выясняется самостоятельно огромное значеніе для византійцевъ такъ называемыхъ кирилловскихъ сборниковъ глоссъ; характеризуются по новъйшимъ работамъ дёятельность Фотія, Свиды, роль Этимологиконовъ etc.

Hagiographi Boliandiani et Pius Franchi de' Cavaiieri, Catalogus codd. hagiographicorum graecorum bibliothecae Vaticanae. Bruxellis 1899. VIII—324 стр.—Это—часть обширной работы, предпринятой болландистами по греческой агіографіи: приведенія въ изв'ястность огромнаго, но трудно доступнаго и разс'яннаго рукописнаго агіографическаго матеріала. Изъописанія исключены сочиненія, относящіяся къ циклу «Historia monachorum» и «Vitae Patrum», а также сокращенные сборники, синаксари etc.

H. Lietzmann, Bericht über die mit Unterstützung der Kgl. Gesellsch. d. Wissensch. vorgenommene Katalogisierung der Katenenhandschriften. Nachrichten von d. kgl. Ges. d. Wiss. zu Göttingen. Geschäftl. Mitteil. 1899 стр. 12—15. — Списокъ и классификація 205 ркп. катенъ во Флоренціи, Оксфордів, Лондонів, Римів, Мюнхенів, Базелів, Цюрихів, Вінів, Венеціи, Миланів и Веронів.

### По богословскимъ наукамъ:

Karl Holl, Fragmente vornicänischer Kirchenväter aus den Sacra Parallela. Leipzig, Hinrichs 1899. XXXIX → 242 crp. 8°. Texte u. Unters. herausgeg. v. Gebhardt u. Harnack, Neue Folge, V. 2. — Тщательный сводъ отрывковъ Климента римскаго, Игнатія, Юстина, Өеофила александрійскаго, Иринея, Климента александрійскаго, Ипполита, Кипріана, Діонисія александрійскаго, Григорія Чудотворца, Авинодора, Меводія, Петра александрійскаго, Евсевія кесарійскаго и διδασκαλίας Πέτρου. Во введенін авторъ даеть резюме своего изслідованія ο ἰερὰ παράλληλα и защищаєть противъ Loofs'а свое мнівніе о принадлежности ихъ Іоанну Дамаскину, противъ Wendland'а и Cohn'а — о знакомствів Дамаскина съ эклогами Максина. См. рец. А. Jülicher'а въ Theol. Literaturz., 1900, № 2, ст. 37—40.

Paul Koetschau, Kritische Bemerkungen zu meiner Ausgabe von Origenes' exhortatio, contra Celsum, de oratione. Leipzig, Hinrichs 1899. 82 стр. 8°. — Обстоятельное и спокойное возражение на ръзкую критику Wendland'a.

Въ полемикъ, завязавшейся по поводу берлинскаго изданія Оригена, на сторонь издателя стоять: G. Krüger, Lit. Centralblatt 1899, 33, стр. 1326—1328 и Paul Lejay, Revue critique 1899 II стр. 386—390; E. Preuschen (Berliner phil. Wochenschr. 1899, № 39 ст. 1185—1193 и 1220—1224) и Ad. Jülicher (Theol. Literaturzeit. 1899, № 20, ст. 458—566), признавая за критикой Wendland'а извъстныя заслуги (ихъ не отрицаетъ и самъ Котяснаи), считаютъ ее однако въ цъломъ строгой до несправедливости; самъ же Wendland (въ своемъ отвътъ Котяснаи въ Gött. gel. Anz. 1899, № 8, стр. 613—622) не хочетъ брать назадъ почти ничего изъ высказаннаго прежде. См. еще Bratke, Theol. Literaturblatt 20 (1899), № 48, ст. 561—565 и 49, стр. 577—581 и Bardenhewer, Liter. Rundschau 1899 № 8, ст. 225—228.

Karl Hoss, Studien über das Schrifttum und die Theologie des Athanasius auf Grund einer Echtheitsuntersuchung von Athanasius' contra gentes und de incarnatione. Freiburg in Br., Mohr 1899. VIII—130 стр. — Сличеніе, по языку и содержанію, обонкъ спорныкъ сочиненій Афанасія съ безспорно подлинными приводить автора къ признанію икъ подлинности: они писаны около 320 г. въ Александрій діакономъ Афанасіемъ. Гомилій «о страстяхъ и креств Господнемъ» и «о субботв и обръзаній» тоже подлинны; зато Sermo major de fide, четвертая рвчь противъ аріанъ, de incarnatione et contra arianos и объ книги противъ Аполиннарія авторъ признаеть подложными. См. рец. Bardenhewer'я въ Liter. Rundschau, 1900, № 2, ст. 45 и слъд.; F. Hubert, Deutsche Literaturz., 1900, № 3, ст. 227—229; G. Krüger, Theol. Literaturzeit., 1900, № 5, ст. 141—144 (на Hoss'a и Stülcken'a вивств).

Alfred Stulcken, Athanasiana. Leipzig, Hinrichs 1899. VIII, — 150 стр. (Texte u. Unters. N. F. IV. 4). — Занимается тыми же вопросами, что в Нозв, и приходить почти къ тымь же результатамъ: къ подложнымъ или сомнительнымъ причисляется еще de trinitate et de spiritu sancto. Далье авторъ пытается опредълить время написанія подлинныхъ трудовъ Асанасія, и подробно говорить о христологія его; по его мнінію, представленіе Асанасія о лиць Богочеловіка «вполнь соотвітствуеть (позднійтнему) кирилловско-монофизитскому направленію и формулі».

Funk, Die zwei letzten Bücher der Schrift Basilius' des Grossen gegen Eunomius. Fribourg, Oeuvres de St. Paul 1898. Compte rendu du IV-me congrès scientifique international des catholiques. I Section. Sciences religieuses p. 216—248. — Доказывается, что 4 и 5 книги противъ Евномія принадлежать не Аполлинарію, какъ думаеть Дрэзеке, а Дидиму александрійскому (какъ доказываль уже г. Спасскій въ своей монографіи: Аполлинарій Лаодикійскій).

Das sogenannte Religionsgespräch am Hof der Sasaniden herausgeg. von Ed. Bratke. Texte u. Untersuch. N. F. IV. 3. Leipzig, J. C. Hinrichs 1899. VI — 305 стр. — Объщана рецензія.

Arnold Amelungk, Untersuchungen über Pseudo-Ignatius. Zeitschr. f. wis-

sensch. Theologie 42 (1899) 508—581. — Интерполяторъ игнатіанъ быль не аполинаристь, какъ думаетъ Функъ, а полуаріанинъ; онъ тождественъ съ фальзаріемъ апостольскихъ постановленій и правилъ, и работалъ въ половинъ IV въка, подъ сильнымъ вліяніемъ антіохійскаго «длиннострочнаго изложенія» 344/5 года.

Hugo Kech, Pseudo-Dionysius Areopagita in seinen Besiehungen sum Neuplatonismus und Mysterienwesen. Маіпа, Kirchheim 1900. XII-1-276 стр. —
Авторъ резюмируетъ свои изысканія самъ въ такихъ словахъ: «ПсевдоДіонисій привлекъ новоплатонизмъ на службу своего умозрѣнія такъ, какъ
этого не дѣлалъ до него ни одинъ христіанскій писатель. Самую основную
мысль своей мистической системы онъ взялъ у новоплатонизма, и именно
у новоплатонизма, доведеннаго до его послѣднихъ выводовъ и приведеннаго въ систему Прокломъ. Онъ часто выписываетъ Прокла буквально,
а также и общія всему новоплатонизму мысли охотно даетъ въ окраскѣ,
приданной имъ Прокломъ. Также и отношеніе его къмистеріямъ опосредотвованы дитературой неоплатонизма и въ частности Прокломъ. У него
вѣтъ связи съ мистеріями, какъ культовыми институтами; онъ только
беретъ ихъ терминологію изъ литературы, въ которой эта терминологія
уже давно водворилась».

Ioannis Philoponi libellus de Paschate ed. et praefatione ornavit Car. Walter. Leipzig, Teubner 1899. — Дается тщательно провъренный текстъ исевдо-Дамаскинова сочиненія противъ четыренадесятниковъ и введеніе, гдѣ вновь доказывается, что никто, кромѣ Іоанна Филопона, не можетъ быть истиннымъ авторомъ его. См. рец. J. Dräseke въ Theol. Literaturzeit. 1900, № 4, ст. 110—112.

K. Krumbacher, Umarbeitungen bei Romanos. Mit einem Anhang über das Zeitalter des Romanos. München 1899, 156 crp. Sitzungsber. d. bayer. Akad., philos.-philol. u. histor. Kl. 1899. Bd. II. H. 1. — Н'вкоторые контакін Романа встрівчаются въ рукописяхь въ сокращенной формів: такъ контакіонъ о 10 девахъ въ Corsin. 366 и Vindob. supplem. gr. 96 (V). Оказывается, что и другіе гимны Романа и прочихъ піснописцевъ въ этихъ ркп., писанныхъ въ итальянскихъ пределахъ, являются въ произвольныхъ передълкахъ и сокращеніяхъ, и слъдовательно въ основу критическаго изданія должно класть не ихъ, а лучшіе изъ восточно-византійскихъ текстовъ. Существуєть еще третья, восточная, версія контакія о 10 девахъ, представляющая полную переделку оригинала; она стоить въ томъ же Patmiac. Q (213), гдё и подлинный тексть Романа. Въ этомъ последнемъ, первоначальномъ, тексте говорится о пораженіяхъ, терпимыхъ ромэями отъ Ассиріянъ и Изманльтянъ; по мийнію Гельцера, подъ послъдними могутъ разумъться только арабы, и слъдовательно императоръ Анастасій, при которомъ, по синаксарямъ, Романъ пришелъ въ Константинополь, долженъ быть Анастасіемъ ІІ-мъ (713-716). См. рец. Dräseke въ Theol. Lit.-Ztg. 1900, № 8, ст. 236—239.

Acta sanctorum confessorum Guriae et Shamonae exarata syriaca lingua

a Theophilo Edesseno anno Christi 297 nunc adjecta latina versione primus edit illustratque Ignatius Ephraem II Rahmani, patriarcha Antiochenus Syrorum. Rom, Loescher & Co. 1899. — Издатель, довъряя вполнъ самоноказанію «актовъ», считаєть Өеофила современникомъ Гурія и Самона, и самые акты—написанными въ 5-й день по ихъ страданіи, въ 297-мъ году, и слъдовательно однимъ изъ раннъйшихъ сирскихъ христіанскихъ памятниковъ. Референтъ Вуг. Ztschr. однако приводитъ рядъ доводовъ противъ такой датировки и считаєтъ сирскій тексть, напротивъ, моложе и греческой легенды, которой пользуется графиоч Аревы и изъ которой возникла Метафрастова версія, и армянской, изданной Мкерчіаномъ въ 1896-мъ году въ журналъ «Араратъ».

Emil Kalužniacki, Zur älteren Paraskevalitteratur der Griechen, Slaven und Rumänen. Sitzungsber. d. Kais. Akad. d. Wissensch. in Wien, philos.hist. Kl. Bd. CXLI, VIII. Wien 1899. — Авторъ изследуетъ житія преп. Параскевы — не мученицы при Антонинъ, а преп., родившейся въ концъ Х въка въ Эпиватахъ, деревит близъ Калликратіи, и умершей въ началъ XI въка. Изследование распадается на три части: въ первой разсматриваются греческія, во второй румынскія, въ третьей славянскія житія. Изъ комментарія Вальсамона къ 63-му правилу пятопіестого собора извёстно, что патріархъ Николай IV Музалонъ (1147—1151) сжегь древнее житіе св. Параскевы, какъ недостойное своего предмета, и поручиль діакону Василику составить взам'внъ его новое. Эти древнія житія не сохранились, и существующіе греческіе тексты, по мивнію автора, не имъють къ нимъ никакого отношенія. Житіе Матоея, титулярнаго митр. Мирскаго (1605—1629), есть парафраза болгарскаго житія патріарха Евенмія (1375-93), а исторія мощей святой добавлена єх тої опорупμάτων, что можеть значить «памятныя записи» или «устныя воспоминанія» — последнее думаеть авторъ — но не «житіе» 1). Другое житіе, писанное въроятно Мелетіемъ Сиригомъ (1586-1664) и изданное въ 1692 году Анеимомъ, впоследствіи угровлящскимъ митрополитомъ, содержить много частностей, противоръчащихъ лучшимъ источникамъ и идущихъ несомивнио не изъ твхъ житій, о которыхъ говоритъ Вальсамонъ. Наконецъ, въ житін, составленномъ авонскимъ (св. Анны) монахомъ Рафаиломъ Гуріотисомъ, принять годъ рожденія святой 1152, что несогласимо съ Вальсамономъ; житіе же Никифора Святогорда (1809†) цъликомъ основано на житіяхъ Мелетія, Евоимія и «Исторіи іерусалимскихъ патріарховъ» патр. Досиеся.

Румынскихъ старинныхъ житій св. Параскевы существуєть два. Одно писано модавскимъ митрополитомъ Варлаамомъ и издано въ Яссахъ въ 1643 году; П. Сырку думалъ, что оно было основано на житіи діакона



<sup>1)</sup> Что «ὑπομνήματα» вполнѣ могутъ обозначать письменную запись, несомиѣнно. Напр., Θеосевій, авторъ одного издаваемаго нами памятника времени иконоборства, заключаеть свой трудъ словами: ἐγὼ... καταγραψάμενος τοῦ πατρός μου Γεωργίου τὰ ὑπομνήματα... etc.

Василика, еп. Мелькиседекъ (†1892)— что оно составлено по болгарскому житію Евенмія. Посл'вднее мивніе подтверждается теперь сличеніємъ текстовъ: румынскаго и первой формы пространнаго Евенміева житія. Второе житіе (Яссы 1682) принадлежить митр. Доснеею и воспроизводить, какъ указаль уже П. Сырку, обычный тексть сокращенной славянской минеи, и притомъ его нов'єйшую форму.

Изъ славянскихъ житій — изданныя Новаковићемъ и Белићемъ тексты должны быть совсвиъ устранены, такъ какъ они относятся не къ преп. Параскевъ X/XI въка, а къ мученицъ II-го. Зато самъ Калужинцкій сообщаеть 1) тексть изъ Минеи упраздненнаго монастыря въ Топольницъ близъ Самбора; этотъ текстъ, въ своей древивищей половинъ, есть извлеченіе; 2) свъдънія о житія св. Параскевы, стоящемъ въ харатейной рукописи 1359 года, митрополичьей черновицкой консисторіи; въ этомъ житін К. признасть прямой славянскій переводь житія діакона Васимика. По крайней мъръ этотъ текстъ не знаеть еще о перенесения мощей св. Параскевы изъ Калликратін въ Трновъ, состоявшемся между 1215-1232 годами, и следовательно между имъ и житіемъ Василика лежить не более 50-70 леть. Къ этому же тексту восходять и все другія славянскія житія: непосредственно — Евенміево (1375—1393), Стефановићево (половина XVIII в.) и 2 южнорусских в текста XVII въка; черезъ посредство текста Евенмія—тексть Четьихъ Миней св. Димитрія Ростовскаго; другіе, какъ Львовскій Анеологіонъ 1643 года, составлены по Евенијеву и первоначальному славянскому тексту.

Wilhelm Schmidt, Zur Echtheitsfrage des Nicaeno-Constantinopolitanum. Neue kirchliche Zeitschrift 10 (1899), стр. 935—985.—Константинопольскій символь есть крещальный символь, переработанный согласно догматическимь трудамь 325—381 г. и рекомендованный 2-мъ вселенскимъ соборомъ; Епифаніевъ крещальный символъ «Анкората» — его же неофанціальная и неокончательная редакція.

# По исторіи гражданской и церковной:

Fr. Ruhl, Der deutsche Orden in Griechenland. Nord u. Süd 89 (1899), стр. 327—341.— Исторія німецкаго ордена въ Морей (южной Мессиніи) отъ Виллегардуэновъ до взятія Баязитомъ II кріпости Модона въ 1500 году.

H. Gelzer, Die Genesis der bysantinischen Themenverfassung. Abhandl. d. philol. hist. Cl. d. Kgl. Sächs. Ges. d. Wiss., Band XVIII, № V. Leipzig, Teubner, 1899. 134 стр. Объщана рецензія. См. рец. v. Dobschütz въ Theol. Literaturzeitung 1900, № 4, ст. 112—114.

F. X. Funk, Kirchengeschichtliche Abhandlungen und Untersuchungen. II Band. Paderborn, Schöningh 1899. V → 483 стр. — Рядъ статей изъ этого тома представляетъ большую важность для византолога, напр. № 1: Константинъ В. и христіанство; № 2: Златоусть и Константинопольскій

дворъ; № 13: подложное слово св. Василія Великаго объ иконопочитаніи и многія другія. Ср. рецензію F. Lauchert'a, Historisch-politische Blätter 124 (1899), стр. 751—757.

Karl Lippmann, Die Konsularjurisdiktion im Orient. Ihre historische Entwickelung von den frühesten Zeiten bis zur Gegenwart. Leipzig, 1898. VI— 193 стр. — Стр. 13—20 говорять о консудахь въ Византіи.

- F. Hirsch, Byzantinisches Reich. Berliner Jahresberichte der Geschichtswissenschaft 20 (1897) III 182—194.—Критическое обозрѣніе работъ по византійской исторін и ся источнивамъ, явившихся въ 1897-иъ году.
- К. Jireček, Südslaven. Berl. Jahr. d. Gesch. 20 (1897) III 158—182. Обозрѣніе трудовъ за 1895—1897 г. по исторіи южныхъ славянъ, съ критическими замѣчаніями.

### По географіи, топографіи и этнографіи:

- KI. Nicolaides, Macedonien. Die geschichtliche Entwickelung der macedonischen Frage im Altertum, im Mittelalter und in der neueren Zeit. Berlin, Räde, 1899. 4—267 стр. (съ картой).—Объщана рецензія. Ръзкая рецензія. G. Weigand'a явилась въ Liter. Centralblatt 1899, № 48 ст. 1645—1646.
- E. Oberhummer заново обработалъ для Realencyclopädie Pauly-Wissowa нъсколько статей, напр. Castra Zarba, Chalke, Chalkis (на Эвбев), Chrysokeras, Chytroi, Constantia, и наконецъ Constantinopolis, Abriss der Topographie und Geschichte; послъдняя статья явилась также отдъльно, Stuttgart, Metzler 1899. IV, 27 стр.

# По исторіи искусства, нумизматик'в и эпиграфик'в:

Stephan Beissel, S. I. Bilder aus der Geschichte der altchristlichen Kunst und Litteratur in Italien. Freiburg im Br., Herder, 1899. XI—334 сгр., съ 200 рис. — Объщана рецензія.

Carl Mommert, Die Dormitio und das deutsche Grundstück auf dem traditionellen Zion. Leipzig, Haberland 1899. VIII—132 стр. — Тщательный разборъ преданій о м'єсть успенія Пресв. Богородицы, въ прим'єненія къ вопросу: въ какой м'єр'є участокъ Dormitionis, пожалованный н'ємецкимъ католикамъ, им'єсть право на такое прозваніе.

Hans Graeven, Ein Elfenbeindiptychon aus der Blütezeit der bysantinischen Kunst. Zeitschr. f. christl. Kunst XII, стр. 193—206. О трехъ византійскихъ рельефахъ на слоновой кости, находящихся въ «Зеленомъ Сводъ». Одинъ изъ нихъ, по величинъ и рисунку, составляеть диптихъ съ доской ганноверскаго провинціальнаго музея. Раскрытый диптихъ даетъ слъва (ганнов.) распятіе и (ниже) снятіе со креста, правый (дрезд.) Сошествіе въ адъ и (выше) двухъ Марій у ногъ Христа.

Dr. Hermann Vopel, Die altchristlichen Goldgläser. Ein Beitrag zur altchristl. Kunstgeschichte (Arch. Studien. herausgeg. von J. Ficker, Heft V). Freiburg i. Br., J. C. B. Mohr. 1899. 116 стр. (съ 9 рис.). — М. пр. указы-



вается, что техника производства золотых в сосудов в сохранялась въ Византін долго послів того, какъ совершенно была оставлена и забыта въ Римів; авторъ об'єщаетъ издать нісколько таких в византійских в сосудовъ.

J. Strzygowski, Der Bilderkreis des griechischen Physiologus, des Kosmas Indikopleustes und Oktateuch. Nach Handschriften der Bibliothek in Smyrna bearbeitet. Leipzig, Teubner 1899. VIII, 130 стр. (съ 40 табл. и 3 рис.). (= Вузапt. Archiv, Heft 2). — Объщана рецензія.

Hans Graeven, Der heilige Marcus in Rom und in der Pentapolis. Rom. Quartalschrift 13 (1899), 109—126, табл. VIII и IX. — Авторъ указываеть, что 5 досокъ изъ слоновой кости миланскаго Museo archeologico и одна доска въ South Kensington Museum даютъ связную серію рельефовъ изъ жизни св. Марка (евангелиста), по стило къ нимъ же относятся двѣ доски съ рельефами на новозавѣтные сюжеты — «воскрешеніе Лазаря» британскаго Музея и «благовъщеніе», принадлежащее Principe Trivulzi. На таблицъ Кенсингтонскаго Музея изображены апп. Петръ и Маркъ, сидищіе другь противъ друга, надъ ними ангелъ; г. Грэвенъ указываетъ параллельныя изображенія въ западныхъ памятникахъ. Рельефъ «Благовъщеніе» (а по нему и всь 8 рельефовъ) авторъ относить къ VI въку, такъ какъ поздиве, по его мивнію, Пресв. Дъва неизбъжно была бы названа не ѝ акуа Маріа (какъ на нашемъ рельефъ), а итпр Эсой. Всв эти 8 рельефовъ г. Грэвенъ считаетъ пластинами, украшавшими т. наз. тронъ св. Марка, принадлежавшій еще въ началѣ XVII в. канедральному собору въ Градо.

С. Jireček u. V. Jagič, Die cyrillische Inschrift vom Jahre 993. Archiv für Slavische Philologie 21 (1899), 543—557.— Разборъ статей Успенскаго, Флоринскаго и Милетича (въ Извъстіяхъ Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ, IV, 1) и разбираемой ими надписи паря Самуила, представляющей древнъйшій датированный памятникъ кириллицей (на 60 слишкомъ лътъ древнъе Остромирова евангелія). Для византиниста важенъ составленный г. Иречекомъ историко-географическій комментарій къ этой надписи, дающій немало цънныхъ замъчаній по византійской исторіи и этнографіи X и XI в.

# По исторіи юриспруденціи:

Fritz Leo, Die capitatio plebeja und die capitatio humana im römischbyzantinischem Steuerrecht. Berlin, K. W. Müller 1900. 168 стр. — Объщана рецензія.

W. Fischer, Über eine sehr alte Benützung der Basiliken im Sächsischen Rechte. Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 20 (1899), Romanist. Abteil., 236—238. — Виттенбергскій профессоръ М. Везенбекъ въ 1570 году цитуетъ «Базилики», въроятно, чрезъ посредство Вальсамонова комментарія на Фотіевъ Номоканонъ, изданнаго въ латинскомъ переводъ въ Базель въ 1562-мъ году.

- 0. Braun, Das Buch des Synhados. Nach einer Handschr. des Museo Borgiano übersetzt und erläutert. Stuttgart u. Wien, Jos. Roth, 1900. 405 стр. Объщана рецензія.
- J. L. Heiberg, Bysantinische Analekten. Abhandlungen zur Geschichte der Mathematik IX. Leipzig, Teubner 1899, стр. 163—174. Разсматриваются рукописи математвческаго содержанія: Cod. Vindob. phil. gr. 65, Marc. gr. 333, Vatic. gr. 1058, Marc. gr. 323, всѣ XV вѣка.

Дагве, на стр. 312—318 находимъ отчетъ о средне- и новогреческой филологіи на римскомъ конгрессв оріенталистовъ; стр. 318—321 — о византійскомъ искусствв тамъ же; стр. 321—326 — письмо Савы Хидандарца о событіяхъ на Авонв въ последніе 10 летъ (постройки, лесонстребленіе, судьба библіотекъ, посвщеніе короля сербскаго въ 1896 г., дисциплинарныя меропріятія 1892 года); стр. 330—336 — некрологи: В. Г. Васильевскаго (со спискомъ его трудовъ по византиноведенію) и Г. Ф. Добберта; стр. 619—620 В. Бокка.

### Рецензіи появились на книги:

- H. Liebreich, Studien su den Proömien in der griechischen und bysantinischen Geschichtschreibung. Рец. Aug. Heisenberg, Berl. philol. Wochenschrift 1899, № 17, ст. 516—519; тамъ же № 33/34, ст. 1052 возраженіе автора и отвътъ рецензента.
- H. Gelzer, Sextus Julius Africanus und die bysantinische Chronographie. 2. Teil, 2. Abteilung. Nachträge. — Pen. F. Hirsch, Wochenschrift für klass. Philologie, 1899, № 40, cr. 1092—1093.

Cassii Dionis historiarum Romanarum quae supersunt. Ed. U. Ph. Boissevain. Vol. I. — Pen. K. Jacoby, Wochenschrift f. klass. Phil. 1899, № 12, cr. 313—320.

Ludwig Jeep, Zur Überlieferung des Philostorgios. — Реп. E. Preuschen, Berl. philol. Wochenschr. 1899, № 44, ст. 1350—1354.

Ioannis Laurentii Lydi liber de mensibus, ed. R. Wünsch.—Рец.: W. Kroll, Berl. philol. Wochenschr. 1899, № 20, ст. 612—614; F. Hirsch, Wochenschr. f. klass. Philol. 1899, № 37, ст. 1009—1011.

F. C. Conybeare, J. Rendel Harris and Agnes Smith Lewis, The Story of Ahikar. London 1898. — Pen. M. Lidzbarski, Theol. Litteraturzeitung 1899, № 22, ст. 606—609.

Ernst Sackur, Sibyllinische Texte u. Forschungen. Halle 1898. — Peq. Franz Kampers, Hist. Jahrbuch der Görresgesellsch. 20 (1899) 421—424; W. Kroll, Berliner philol. Wochenschr. 1899, № 39, cr. 1194—1197.

- O. Waser, Charon, Charun, Charos. Pen. W. H. Roscher, Berl. phil. Wochenschr. 1899, № 30, crp. 944—947; H. Steuding, Wochenschrift f. klass. Philol. 1899, № 21, crp. 572—574.
- В. Златарски, Писмата на византийския императорь Романа Лакапена до болгарския царь Симеона и Его же, Двъ извъстни български надписа от IX въкъ. Рец. С. Jireček, Archiv für slavische Philologie 21 (1899), 607—617.

Catalogus codicum astrologorum graecorum. Codices Florentinos descripsit Alexander Olivieri. — Реп. G. Wentzel, Wochenschrift f. klass. Philol. 1899, № 26, ст. 714—717.

- Ed. Freiherr von der Goltz, Eine textkritische Arbeit des X., besw. VI. Jahrhunderts. Leipzig 1899.—Pen. V. Corssen, Göttinger gelehrte Anzeigen 1899, № 9, crp. 665—680.
- G. B. Winers, Grammatik des neutestamentlichen Sprachidioms. 8. Auflage von Schmiedel. II. 1. 2. Peu. A. Hilgenfeld, Berl. phil. Wochenschr. 1899, 35, cr. 1078—1080.

Gerhard Heine, Synonymik des neutestamentlichen Griechisch. Leipzig 1898. — Peu. Ph. Weber, Neue philologische Rundschau, 1899, № 18, crp. 411—418; A. Deissmann, Theol. Literaturzeitung 1900, № 3, cr. 74—76.

- H. Moritz, Die Zunamen bei den bysantinischen Historikern und Chronisten. II. Pea. Aug. Heisenberg, Berl. philol. Wochenschr. 1899, № 13, cr. 391—394.
- C. Litzica, Das Meyersche Satsschlussgesets. Pen. Aug. Heisenberg, Berl. philol. Wochenschr. 1899, № 14, cr. 438—439.
- Ad. Harnack, Die Chronologie der altchristlichen Litteratur. I. Leipzig 1897. Pen. H. von Schubert, Gött. gelehrte Anzeigen 1899, Ne 7, crp. 561—583.
- M. Faulhaber, Die Propheten-Katenen. Freiburg 1899. Pen. Kihn, Katholik 79 (1899 II) 264—269; J. Sickenberger, Litterarische Rundschau 1899, № 10, cr. 293—295.
- A. Halmel, Die palästinensischen Märtyrer des Eusebius von Cäsarea. Essen 1899.—Pen. Hans von Schubert, Theol. Literaturzeitung 1899, Ne 19, cr. 533—535.

Bertha v. d. Lage, Studien sur Genesioslegende. Berlin 1898/9. — Рец. 0. Zöckler, Deutsche Literaturzeitung, 1899, № 43, ст. 1619—1622.

Arthur lames Mason, The five theological orations of Gregory of Nasiansus. Cambridge 1899.—Peq. G. Krüger, Theol. Literaturzeitung 1890, Ne 10, cr. 300.

G. Wobbermin, Altchristliche liturgische Stücke.—Pen. E. Preuschen, Berl. philol. Wochenschrift 1899, No. 44, cr. 1350—1354.

Dietrich Bender, Untersuchungen su Nemesius von Emesa. Heidelberg 1898.—Pen. K. Burckhardt, Zeitschr. f. d. österr. Gymnasien 50 (1899), crp. 591—594.

K. Ahrens und G. Krüger, Die sogenannte Kirchengeschichte des Zacharias Rhetor. Leipzig 1899. — Pen. Th(eodor) N(öldene) Lit. Centralbl. 1899, Ne 40, cr. 1362—1364; W. Reichardt, Berl. philol. Wochenschr. 1899, Ne 42, cr. 1287—1290; Jos. Stiglmayr, Zeitschr. f. kath. Theol. 23 (1899) 716—720; Ad. Jülicher, Gött. gel. Anz. 1899, Ne 9, crp. 719—723; C. A. Kneller, Stimmen aus Maria Laach 58 (1900), 208—210; H. Hilgenfeld, Wochenschr. f. klass. Philol. 1900, Ne 1, cr. 16—18; V. Ryssel, Theol. Literaturzeitung, 1900, Ne 12, cr. 370—374; E. v. Dobschütz, Deutsche Literaturz., 1900, Ne 4, cr. 277—281.

The ecclesiastical history of Evagrius with the scholia ed. Bidez and Parmentier. — Рец. L. Jeep, Berl. phil. Wochenschr. 1899, 47, ст. 1143—1145.

Ernst von Dobschütz, Christusbülder I. Leipzig 1899.—Pen. Hans Achelis, Theol. Literaturzeit., 1899, № 24, ст. 664—667; Funk, Theol. Quartal-schrift 82 (1900), 139 и слёд.

Johannes Kunze, Glaubensregel, Heilige Schrift und Taufbekenntniss. Leipzig 1899. — Pen. G. Wohlenberg, Theol. Literaturblatt 21 (1900), № 2, cr. 9—12; № 3, cr. 25—29.

F. Diekamp, Die origenistischen Streitigkeiten im VI. Jahrh. und das V. allgemeine Concil. — Pen. G. Kr(Uger), Liter. Centralbl. 1899 No. 51/52, cr. 1787—1788; Ad. Julicher, Theol. Literaturzeit., 1900, No. 6, cr. 173—176.

Johannes Philoponus, de aeternitate mundi contra Proclum. Ed. Huge Rabe. Leipzig, Teubner 1899.—Pen. W. Krell, Deutsche L.-Ztg. 1899, Ne 46, cr. 1748—1749; P. Wendland, Theol. Literaturzeit. 1900, Ne 1, cr. 18—21.

Acta apostolorum apocrypha ed. R. A. Lipsius et M. Bonnet II, 1. — Pen. A. Hilgenfeld, Berl. philol. Wochenschr. 1899, № 38, cr. 1156—1161.

Ed. Kurtz, Zwei griechische Texte über die heilige Theophano die Gemahlin Kaiser Leo VI. СПБ. 1898. Рец. Aug. Heisenberg, Berl. philol. Wochenschr. 1899, № 26, ст. 804—810.

Karl Holl, Enthusiasmus und Bussgewalt beim griechischen Mönchtum. Leipzig 1898. — Peq. Phil. Meyer, Theol. Literaturzeit., 1899, № 26, ст. 708—711.

Anonymi byzantini Παραστάσεις σύντομοι χρονικαί. Ed. Th. Preger. — Рец. Aug. Heisenberg Berl. philol. Wochenschrift 1899 № 22, ст. 677—679.

Joseph Führer, Forschungen sur Sicilia sotterranea.—Peu. Alois Knöpfler, Historisch-politische Blätter, Bd. 122 (1898), crp. 919—212; F. Hirsch, Mittheilungen aus der historischen Litteratur 27. томъ (1899) crp. 135—138; B. Lupus, Blätter für das bayerische Gymnasialwesen, т. 35 (1899) crp. 523—527; V. Schultze, Wochenschr. f. klass. Philol., 1899, cr. 122—123; J. Ficker, Zeitschr. f. bildende Kunst, 1899, crp. 271—272; R. Weil, Historische Zeitschr., 1899, crp. 289—291.

- G. Stuhlfauth, Die altchristliche Elfenbeinplastik. Freiburg 1896. Pen. H. Dopffel, Theol. Literaturzeitung, 1900, № 9, cr. 276—278.
- G. Billeter, Geschichte des Zinsfusses bis auf Justinian. Leipzig 1898. Рец. B. Niese, Gött. gelehrte Anz. 1899, № 11, стр. 900—906.

Paulus Bedjan, Nomocanon Gregorii Barhebraei. Leipzig, Harrassowitz 1898. XIII → 551 стр. — Анонинная рец. въ Lit. Zentralblatt, 1899, № 45, ст. 1546—1548; Eb. Nestle въ Theol. Literaturz. 1900, № 5, ст. 146—147.

C. H. Turner, Ecclesiae occidentalis monumenta juris antiquissima I. 1. Oxford 1899.—Peq. Ad. Julicher, Theol. Lit.-Ztg., 1899, № 26, cr. 706—708.

Eug. Oder, Ein angebliches Bruchstück Demokrits über die Entdeckung unterirdischer Quellen. (Оттискъ изъ VII тома (Suppl.) журн. Philologus).— Рец. W. Kroll, Deutsche Literaturzeitung, 1899, № 44, стр. 1667.

Б. Меліоранскій.

6 іюня 1900 г.

#### ФРАНЦІЯ.

Alfred Croiset et Maurice Croiset. Histoire de la littérature grecque. T. V. Période Alexandrine par A. C. — Période Romaine par M. C. Paris, Fontemoing, 1899, 3 табл., 1096 стр. 8°. — Этотъ томъ, снабженный общимъ указателемъ для всёхъ пяти частей, закончилъ собою греческую литературу Croiset. Византійскаго времени касаются двѣ последнія главы пятаго тома, въ которыхъ излагается исторія литературы отъ Діоклетіана до смерти Феодосія Великаго и отъ Аркадія до Ираклія. Подробная рецензія Am. Hauvette въ Revue Critique, 1899, II р. 355—359.

Stanislas Gamber. Le livre de la «Genèse» dans la poésie latine au V-me siècle. Paris, Fontemoing, 1899, 3 табл., XVI — 262 стр. 8°. — Объ этой работ в можно упомянуть изъ-за небольшого разсужденія по поводу Нехаетегоп Георгія Писидійскаго (см. стр. 207—209), гд вавторъ выказаль удивительное незнакомство съ литературой объ этомъ поэт в.—См. Вуг. Zeitschr., В. IX (1900), Н. I, S. 244.

Emmanuel Cosquin. Encore l'histoire du Sage Ahikar. Vraies et fausses infiltrations d'«Ahikar» dans la bible. Напечатано въ Revue biblique, VIII, 1899, р. 510—531. — Статья эта представляеть изъ себя возраженія на введеніе Rendel Harris къ упоминутой уже на страницахъ Византійскаго Временника (Т. VII, Вып. 1—2, 1900, стр. 248) книгъ F. C. Conybeare etc. The Story of Ahikar. London, 1898.

Molinier. Imprécation gravée sur plomb trouvée à Carthage. Напечатано въ Bulletin et Mémoires de la société nationale des antiquaires de France. 6. Série, t. 8. Mémoires 1897. Paris, Klincksieck, 1899, 8°, p. 212—220.—Издаваемая здёсь табличка представляетъ изъ себя родъ заклинанія, которое произноситъ цирковой возница (auriga) противъ своихъ противниковъ по состязаніямъ. — См. Вуг. Zeitschr. B. IX (1900), H. I, S. 257.

Th. R(einach). Duracinum. Напечатано въ Revue des études grecques, 12 (1899), р. 48—52. — Въ этой статъй сначала разбирается вопросъ о прежнихъ этимологіяхъ латинскаго слова duracinum, изъ котораго произошло среднев вковое греческое δωρακινόν, μπλοδοράκινον, οτκуда уже, в вроятно, черезъ перестановку буквъ, произошло ροδάκινον, ρόδον. Авторъ статьи пытается доказать, что и названіе греческаго города Δυρράχιον (въ древней латинской транскрипціи — Duracium, откуда народное Duracinus) происходить отъ того же слова, что первоначально указывало на персики, которые росли въ Дирракіум в нли, по крайней м врв, оттуда вывозились. — См. Вуг. Zeitschr. IX (1900), Н. І, S. 258.

V. Mortet. Recherches sur l'emploi des termes βιβλιοδήκη, βιβλιοφύλαξ dans l'Egypte romaine d'après la publication des papyrus de Berlin et de Vienne. Напечатано въ Revue des bibliothèques. 9 (1899), р. 97—109. — Въ этой статъй говорится о значеніи и употребленіи словъ βιβλιοδήκη, βιβλιοφύλαξ, άρχειον, χαρτοφυλάκιον, γραμματοφυλάκιον и т. д. въ египет-

скихъ папирусахъ и въ позднъйшей литературъ. — См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 258.

Amédée Gastoué. La grande doxologie. Étude critique. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien. 4 (1899), р. 280—290. — Авторъ сравниваетъ греческій текстъ въ апостольскихъ конституціяхъ, византійско-римскій textus receptus и встрѣчающуюся въ амброзіанской литургіи версію δόξα ἐν ὑψίστοις (gloria in excelsis); изъ ритмическихъ основаній авторъ дѣлаєтъ заключеніе о греческомъ оригиналѣ пѣснопѣнія. — См. Вуг. Zeitschr. ІХ (1900), Н. І, S. 259.

Аме́dée Gastoué. La tradition ancienne dans le chant bysantin. Напечатано въ La Tribune de Saint-Gervais. 5 (1899), р. 107—112. (Продолжение следуеть). — Введеніе къ изученію о родахъ тоновъ въ византійской музыке въ сравненіи съ церковной музыкой Запада. — См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 259.

Fr. Jo. Thibaut. La musique bysantine et le chant liturgique des Grecs modernes. Напечатано въ La Tribune de Saint-Gervais. 4 (1898), р. 241—248. — Продолжение уже ранве нами отмвченной работы. См. Византійскій Временникъ. Т. VI, 1899, стр. 251.

Paul Renaudin. La littérature chrétienne de l'Égypte. Напечатано въ L'Université catholique. N. S. 30 (1899), р. 31—56. — Авторъ указываетъ на важность коптскихъ штудій и старается возбудить къ нимъ католическихъ ученыхъ. — См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 260.

Lamy. Le Testament de Saint Éphrem le Syrien. Fribourg. Oeuvre de St. Paul, 1898, 8°. Напечатано въ Compte rendu du IV-ème congrès scientifique international des catholiques. I. Section. Sciences religieuses, р. 173—209. — Авторъ даетъ французскій переводъ большого стихотворнаго произведенія Евфрема, въ которомъ онъ передъ своею смертью (въ іюнѣ 373 г.) прощается со своими учениками; авторъ приходитъ къ заключенію, что, несмотря на нѣкоторыя легко замѣтныя интерполяціи, въ этомъ стихотвореніи надо видѣть настоящее произведеніе Евфрема. — См. Вуz. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. І, S. 263.

Pierre Batiffol. De quelques homélies de S. Jean Chrysostome et de la version gothique des écritures. Напечатано въ Revue Biblique, 8 (1899), р. 566—572. — Cod. Vat., изъ котораго Монфоконъ издалъ 12 нроповъдей Іоанна Златоуста (Мідпе, Ратг. gr. LXIII, р. 461—530), нужно, можетъ быть, разсматривать, какъ остатокъ собранія его константинопольскихъ проповъдей, въ которомъ при каждой проповъди отмъчена та перковь, въ которой проповъдь произносилась. Въ это собраніе должна быть вставлена также проповъдь, изданная у Мідпе, Ратг. gr. LVI, р. 247 (ἐν τῆ μεγάλη ἐχχλησία). Въ восьмой проповъди находится указаніе на готскій переводъ библіи. — См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. І, S. 263.

F. Nau. Les plérophories de Jean de Maiouma. Напечатано въ Actes du onzième congrès international des Orientalistes. Quatrième section. Paris, E. Leroux, 1898, p. 99—112. — Авторъ распространяется въ своемъ до-

кладъ о той же темъ, которую онъ уже излагалъ въ своихъ, ранъе указанныхъ въ Византійскомъ Временникъ, работахъ. См. Виз. Врем. Т. VII, В. 1—2, стр. 241.—См. Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 264.

Sylvain Lévi. Notes sur les Indo-Scythes. III. Saint Thomas, Gondopharès et Mazdeo (къ актамъ св. Өомы). — Напечатано въ Journal Asiatique, IX, 1897, p. 27—42.

F. Nau. Une version syriaque inédite de la Vie de Schenoudi. Напечатано въ Revue sémitique d'épigraphie et d'histoire ancienne. 7 (1899), р. 356—363. — Въ Соd. syr. Par. 237 S. XII находится біографія египетскаго настоятеля монастыря Шенуди († 451), которая точнъе сохранила оригиналъ (можетъ быть, греческій), чъмъ арабскій и коптскій тексты, изданные Amélineau. — См. Вуz. Zeitschr. В. IX, 1900, Н. І, S. 267.

N. Jorga. Notices et extraits pour servir à l'histoire des croisades au XV-e siècle. Напечатано въ Revue de l'Orient latin. 6 (1898), p. 370—434 (à suivre). — Продолженіе уже ранье отмыченныхъ на страницахъ Византійскаго Временника (Т. VI, 1899, стр. 253) регесть.

N. Jorga. Notes et extraits pour servir à l'histoire des croisades au XV-e siècle, publiés par N. J. Tome premier, 1-ère série. Seconde série. Paris, E. Leroux, 1899. 2 Ta61., 581 crp. H IX-1-597 crp., 1 Ta61. 8°.

Edg. Blochet. Histoire d'Egypte de Makrisi. Traduction française accompagnée de notes historiques et géographiques. Напечатано въ Revue de l'Orient latin, 6 (1898), р. 435—489 (à suivre). — Настоящая работа представляетъ изъ себя только введеніе къ переводу. Особеннаго вниманія заслуживаетъ перечень ста тридцати четырехъ разсівнныхъ по европейскимъ библіотекамъ сочиненій по исторіи Египта въ эпоху фатимидовъ, аюбитовъ и мамелюковъ (стр. 455—487). — См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. І, S. 281.

W. J. Groff. Étude archéologique III. Les débuts du christianisme en Égypte. Эта работа отмъчена въ Bibl. des Jahrbuchs des Kaiserlichen deutschen archäologischen Instituts, XIV S. 163, а оттуда въ Вуг. Zeitschrift. B. IX (1900), H. I, S. 284.

Graffin. Le synode de Mar Jésuyab. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien, IV, 1899, р. 247—262.—Здѣсь рѣчь идетъ о синодѣ, собранномъ въ 588 году несторіанскимъ патріархомъ Jesus-yab I. Текстъ этого собора взять изъ одной сирійской рукописи Museo Borgiano. Французскій оріенталисть Шабо (J.-B. Chabot) указаль издателю въ Revue Critique (1899, II, р. 193—195) много ошибокъ въ переводѣ.— См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 284.

Н. Hagenmeyer. Chronologie de la première croisade (1094—1100). Напечатано въ Revue de l'Orient latin 6 (1898), р. 490—549 (à suivre). — Продолжение уже отивченнаго нами выше (см. Византійскій Временникъ Т. VI, 1899, стр. 603) хронологическаго обзора событій перваго крестораго похода до 8 марта 1098 года.

Ch. Diehl. La Grèce, le mont Athos, Constantinople. Напечатано въ

Annales de l'Est. 12 (1898), p. 611 sq. — Эта работа отм'вчена въ Bibl. des Jahrbuchs des Kaiserlichen deutschen archäologischen Instituts XIV. S. 160, а оттуда въ Вуz. Zeitschr. B. IX (1900), H. I, S. 287.

Herz-Bey. Les citernes d'Alexandrie. Rapport 237 § 7 и Annexe au 238-е Rapport du Comité de conservation des monuments de l'art arabe. Саіге, 1898. — Александрійскія пистерны посл'в проведенія водопроводовъ остались безъ употребленія и мало по малу разрушались. Теперь главный архитекторъ комитета по сохраненію памятниковъ арабскаго искусства изсл'вдоваль цізый рядъ такихъ цистернъ и въ своемъ отчет'в говорить, какія изъ нихъ нужно поддержать и какія можно предать разрушенію. Изв'єстный ученый Стржиговскій находить, что число посл'вднихъ цистернъ слишкомъ велико. — См. Вуг Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 287.

G. Botti. Les citernes d'Alexandrie. Напечатано въ Bulletin de la Société archéologique d'Alexandrie. 2 (1899), р. 15—26 (à suivre). — Ботти участвовалъ въ 1896 году въ коммиссіи по инспекціи цистернъ; при этомъ случать онъ видть сто двадцать девять цистернъ, каталогъ которыхъ онъ и даетъ въ настоящей статьт. Особенно Ботти останавливается на вырубленной въ скалахъ цистернт Sarkoug el-Soghir, которую онъ считаетъ одною изъ самыхъ древнихъ. — См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. І, S. 288.

Léon Delattre. Le cimetière superposé de Carthage. Paris, Leroux, 1900. Card. Rampolla (traduit par Mgr. Lemonnier). Martyre et Sépulture des Machabées. Напечатано въ Revue de l'art chrétien, 1899, р. 290—305 (à suivre). — Очень подробное изслъдованіе о могиль семи Маккавеевъ, причемъ даются интересныя свъдънія о мъсть, т.-е. объ Антіохіи, и о церкви, гдъ находится эта могила. — См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. І, S. 288.

Paul Allard. Charles de Linas et l'art bysantin. Études d'histoire et d'archéologie. Paris, Lecoffre, 1899, 8°, р. 221—237. — Оцёнка научных заслугь родившагося въ 1812 году въ Аррасѣ Шарля де Линасъ, ученаго въ области историческаго изследованія византійскаго искусства «si légèrement jugé naguère, et auquel ses efforts persévérants ont contribué à faire rendre justice». Главный трудъ этого ученаго, появившійся въ трехъ томахъ въ 1877—1887 годахъ, называется «Les Origines de l'orfèvrerie cloisonnée». — См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. І, р. 290.

Michel Engels. Le crucifiement du Christ dans l'art plastique. Étude iconographique et historico-artistique. Avec 94 gravures et 42 tableaux en photolith. Petit infolio, 1899. — Упомянуто въ Revue de l'art chrétien, 1899, р. 256. Повидимому, настоящая работа носить болье популярный, чъмъ ученый характеръ. — См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 296.

Rohault de Fleury. Sainte Pierre. 148 in 4°, 109 pl. et grav. Paris. — Отивчено въ Revue de l'art chrétien, 1899, p. 171, а оттуда въ Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 296.

H.-M.-B. Notes sur la tête du Christ. Notes d'art et d'archéologie, Mai Визамунастій Вромоннять.

1898. — Отм'вчено въ Revue de l'art chrétien, 1899, р. 366 и въ Вуг. Zeitschr. B. IX (1900), H. I, S. 296.

Le Saint-Suaire et le portrait de Notre-Seigneur. La Terre Sainte. Cm. Revue de l'orient chrétien, 1898, 1 ious. — Cm. Revue de l'art chrétien 1899, p. 171 m Byz. Zeitschr. B. IX (1900), H. I, S. 296.

A. Mergemont. Une médaille du Christ. France illustrée, 3 декабря 1898. — Упомянуто въ Revue de l'art chrétien, 1899, р. 367 и въ Вуг. Zeitschr. B. IX (1900), H. I, S. 296.

La basilique de Saint-Étienne de Jérusalem. La Terre Sainte, Revue de l'Orient chrétien, 15 іюня 1898. — Отивчено въ Revue de l'art chrétien, 1899, р. 366 и въ Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 297.

G. Arvanitakis. Notes épigraphiques. Напечатано въ Bulletin de la Société archéologique d'Alexandrie, 2 (1899), p. 9—14. — См. Вуz. Zeitschr. B. IX (1900), H. I, S. 297.

Gaukier. Mausolée chrétien trouvé à Bordj-el-Youdi. Напечатано въ Bulletin archéologique du Comité des travaux historiques et scientifiques, 1898, 2-e livr. p. CXXXVII sq. — Отмъчено въ Bibliographie des Jahrbuchs des Kais. deutschen archäologischen Instituts и въ Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 297—298.

L. C(loquet). Les icones russes. Напечатано въ Revue de l'art chrétien, 1899, p. 121—122. — См. Вуz. Zeitschr. B. IX (1900), H. I, S. 299.

X. Barbier de Montault. Oeuvres complètes. Tome XIII, Rome VI: Hagiographie. Poitiers, 1899. — Отм'вчено въ Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 299.

W. Froehner. Collections du château de Gotuchów. Verres chrétiens à figures d'or. Paris (Fischbach), 1899 in 4°, 5 planches en chromolith. — Судя по замъткъ, появившейся въ Revue de l'art chrétien (1899 р. 253), авторъ не говоритъ, есть ли между христіанскими стаканами византійскіе. — См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. І, S. 304.

Ernest Babelon. Catalogue des camées antiques et modernes de la Bibliothèque nationale. Съ альбомомъ въ 76 таблицъ, 8°, Paris (Leroux). — Отмъчено въ Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 304.

Emile Bertaux. L'émail de Saint-Nicolas de Bari. Fondation Eugène Piot. Monuments et mémoires p. p. l'Acad. des inscriptions et belles-lettres, 10 (1899), p. 61—93, VI таблицъ и 4 изображенія въ тексть. — Откычено въ Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 305.

Chartraire et Prou. Note sur un tissu bysantin à personnages et inscriptions du trésor de la cathédrale de Sens. Напечатано въ Mémoires de la Société des antiquaires de France. T. LVIII, (1899). — См. Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 305—306.

Barbier de Montault. Le trésor de l'église St. Ambroise à Milan. Напечатано въ Revue de l'art chrétien, 1899, p. 306—317 (à suivre). — См. Вуг. Zeitschr. B. IX (1900), H. I, p. 306.

E. Babelon. Deux médaillons disparus de Domitien et de Justinien. Note

additionelle. Напечатано въ Revue numismatique, 1899, р. 1—8, І таблица. См. Византійскій Временникъ. Т. VI, 1899, стр. 604.

A. Dieudonné. Monnaies romaines et bysantines récemment acquises par le Cabinet des Médailles (Suite). Напечатано въ Revue numismatique, 1899, p. 177—198, три таблицы.

Gabriel Millet. Inscriptions byzantines de Mistra. (1-re partie: textes). Напечатано въ Bulletin de correspondance hellénique, 23 (1899), р. 97—156, таблицы XIX—XXIII. — Развалины Мистры были предметомъ-долгихъ ученыхъ работъ, предпринятыхъ Авинской школою, продолжаемыхъ въ теченіе многихъ лѣтъ при участіи École des Hautes Études, Académie des Inscriptions, Direction de l'Enseignement Supérieur и Direction des Beaux-Arts. Благодаря раскопкамъ былъ открытъ планъ монастыря; былъ созданъ музей византійской архитектуры; была открыта прекрасная живопись; наконецъ, благодаря таланту гг. Eustache, архитектора, Урегтап, Ronsin и Roumbos, художниковъ, которые дѣятельно сотрудничали въ дѣлъ воспроизведенія памятниковъ, были собраны матеріалы для важной археологической публикаціи.

Эпиграфическіе памятники Мистры также представляють изъ себя большой интересь; они заключають въ себв настоящіе историческіе документы, хрисовуллы, епископальные акты, политическіе стихи. Всё эти тексты заслуживають глубокаго изученія. Millet соединиль ихъ въ своей работв. Литургическія и нконографическія надписи также занимаютъ видное мъсто при описаніи церквей и ихъ живописи. Первый, кто опубликоваль надписи Мистры, быль грекъ Zngiou въ свонхъ Σύμμικτα ('Ev 'Aθήναις, 1892, p. 18—71). Собраніе этого ученаго могло быть пополнено или на основании Corpus Inscriptionum Graecarum, или на основаніи копій, собранныхъ французомъ Fourmont весною 1730 года, которыя еще не изданы и оригиналы которыхъ исчезли. Продолжительное пребывание Millet въ Мистръ позволило ему открыть новые тексты, которые, само собой, могли укрыться отъ вниманія кратковременной экскурсін, и исправить въ смыслё лучшаго чтенія прежде найденные тексты. Наконецъ, было желательно имъть предметы столь большой важности въ рисункахъ или фотографіяхъ.

Настоящая работа будеть состоять изъ двухъ частей: изданія текстовъ и комментарія къ нимъ. Вторая часть должна появиться вскорт. Изданные тексты расположены топографическими группами, которыя почти соотвътствують хронологическому порядку. Millet начинаеть съ церквей нижняго города, расположеннаго къ стверо-западу, и кончаеть надписями музея и окрестностей Мистры. Изданные французскимъ ученымъ тексты полны глубокаго интереса; отмътимъ хрисовуллъ Андроника Палеолога (1314—1315), р. 100—106, Михаила IX (августъ 1319), р. 106—112, Андроника (февраль 1320), р. 112—115, его же (сентябрь 1322), р. 115—118; эпитафію деспота Өеодора II Палеолога, р. 119; политическіе стихи, р. 143—146; многочисленныя монограммы,

епископальные акты и т. д. Ожидая съ нетеривніемъ появленія въ свъть комментарія къ изданнымъ текстамъ, мы не можемъ не пожелать дъятельному французскому ученому окончить предпринятое имъ дъло съ такимъ же успъхомъ, съ какимъ онъ его началъ.

- K. J. Basmadjan. Une nouvelle inscription bysantine. Напечатано въ Actes du onzième congrès international des orientalistes. Cinquième septième sections. Paris, Leroux, 1899, p. 221 sq. Небольшой каменный медальонъ съ надписью ΘΕ[0]ΔGЭР[0]Υ. См. Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 310.
- A. Bouché-Leclercq. L'Astrologie grecque. Paris, E. Leroux, 1899, XX+658 стр. 8°. Отмъчено въ Вуг. Zeitschr. B. IX (1900), H. I, S. 311.
- K. Krumbacher. Notice sommaire sur les progrès de la philologie médioet néo-grecque depuis le congrès des Orientalistes de Genère (1894). Напечатано въ Actes du onzième congrès international des orientalistes. Сіпquième septième sections. Paris, E. Leroux, 1899, р. 215—220. Краткій обзоръ главныхъ явленій въ области новъйшей литературы по византійскому времени.
- Ch. Diehl. Les Études byzantines en France. Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. B. IX (1900), H. I, S. 1—13.—См. стр. 517.
- Th. Reinach. Un intrus dans le Panthéon hellénique: le faux dieu Kyropalatès. Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. B. IX (1900), Н. I, S. 52—62, съ однимъ факсимиле въ текств. См. стр. 518.

Maurice (Jules). L'atelier monétaire de Rome pendant la période Constantinienne (306—337). Essai de classification chronologiqué. Напечатано въ Revue numismatique. IV-е série, Т. III (1899), р. 338 sq. и 461—499.— Работа интересная и для византійской нумизматики.

- F. de Mély. Les deniers de Judas dans la tradition du moyen âge. Напечатано въ Revue numismatique, IV-е série, Т. III (1899), р. 500—509.— Въ своей небольшой работъ авторъ говоритъ о шестнадцати монетахъ, которыя, по средневъковому преданію, составляютъ часть цъны крови, полученной Іудой за предательство Христа, и приходитъ къ заключенію, что шесть монетъ происходятъ съ острова Родоса.
- E. Babelon. Les monnaies de Medaba au pays de Moab, in .8°, 8 стр. Отдъльный оттискъ изъ Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1898. Французскій нумизмать нашель двё монеты, одну во Франкфурть, другую въ Парижь, которыя носять имя города Мадабы, столь извъстнаго теперь благодаря своей чудной географической мозаикъ. См. Revue numismatique, IV-e série, T. III (1899), p. 560.
- G. Amardel. Les monnaies d'Anastase, de Justin et de Justinien, frappées à Narbonne. Narbonne, 1898, 8°, 23 crp. Cm. Revue Numismatique, IV-e série, T. III (1899), p. 561; cm. также p. 562.

Marcel Dieulatoy. Le Château Gaillard. Étude de l'Architecture Militaire au XIII-e siècle. Paris, Klinksieck, 1899. — Авторъ этой работы ассиріологь довольно долго занимался системой постройки укрѣпленій у ассиріянъ и ихъ преемниковъ персовъ и, найдя сходныя черты между теми укрепленіями и укрепленіями лучшихъ замковъ второй половины среднихъ вековъ, пришелъ къ следующему, врядъли основательному заключенію. Постройки замковъ XIII века на Западе обязаны своими многими усовершенствованіями идеямъ, принесеннымъ съ Востока крестоносцами, изъ Сиріи и Палестины, т. е., другими словами, обязаны византійцамъ, что вполнё можетъ быть правильнымъ; но дале авторъ утверждаетъ, что византійцы заимствовали свою военную архитектуру отъ сассанидскихъ персовъ, которые, въ свою очередь, черезъ пареянъ и Кира, заимствовали ее отъ ассиріанъ. — См. The English Historical Review, XV (1900), р. 156—157.

А. Perrault-Dabot. Un exemplaire du décret d'union entre les Grecs et les Latins. Напечатано въ Le Moyen Age, 2-е série, Т. III (1899), р. 488—489. — Какъ извъстно, декретъ, подписанный въ 1439 году на Флорентійскомъ соборъ папою Евгеніемъ IV и византійскимъ императоромъ Іоанномъ Палеологомъ, на основаніи котораго должна была состояться унія между греческой и латинской церквами, не получилъ силы. Между тъмъ этотъ документъ безспорно заслуживаетъ вниманія. Въ настоящей замъткъ авторъ обращаетъ вниманіе на одинъ экземпляръ этого декрета, хранящійся въ рукописномъ отдъленіи парижской національной библіотеки, интересный и съ каллиграфической и исторической точки зрънія (№ 430 fonds grec), и даетъ его краткое описаніе.

L. Garreau. L'État social de la France au temps des Croisades. Paris, Plon, 1899, in — 8°. — Въ этомъ основательно написанномъ и интересномъ трудъ посвящено довольно много мъста изученію іерусалимскихъ ассизовъ. — См. Le Moyen Age, 2-e série, III (1899), p. 507—511.

V. Ermoni. La pénitence dans l'histoire à propos d'un ouvrage récent. Haпечатано въ Revue des questions historiques, XXXIV, 1900, 1-er Janvier, р. 5-55. - Эта статья появилась по поводу недавно появившейся нъменкой книги Karl Holl «Enthusiasmus und Bussgewalt beim Griechischen Mönchtum. Eine Studie zu Simeon dem neuen Theologen» (Leipzig, J. C. Hinrichs, 1898). Французскій авторъ особенно останавливается на третьей части труда Голля «Le Pouvoir de lier et de délier du monachisme» и изследуеть самостоятельно тоть же вопросъ. Первая глава говорить о Климентъ Александрійскомъ и Оригенъ; вторая о покаянной церковной дисциплинъ; третья о дисциплинъ въ монашествъ и о роли Василія Великаго; четвертая о существованіи публичнаго церковнаго покаянія до паденія Восточной Римской Имперіи, гдф разбираются постановленія византійскихъ соборовъ, попытка реформы патріарха Іоанна Постника; пятая глава говорить объ установленіи исповеди. На основаніи своего изсать дованія авторъ не всегда бываеть согласень съ митиемъ итмецкаго ученаго.

Dom J. M. Besse, O. S. B. Les règles monastiques orientales antérieures au concile de Chalcédoine. Haneyataho By Revue de l'Orient Chrétien, IV,



- 1899, р. 465—494. Авторъ даетъ очеркъ древнихъ монастырскихъ уставовъ, разбираетъ древнъйшій уставъ, который авва Паламонъ сообщилъ своему ученику Пахомію еще до 320 года, излагаетъ уставъ, носящій имя св. Антонія, и удъляетъ много мъста св. Пахомію. Вкратцъ коснувшись монастырскихъ уставовъ Синайскаго полуострова, Палестины, Сиріи и Месопотаміи, авторъ переходитъ къ Малой Азів, гдъ довольно подробно останавливается на дъятельности Василія Великаго.
- J.-B. Chabot. Les évêques jacobites du VIII au XIII-e siècle d'après la chronique de Michel le Syrien. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien. IV, 1899, р. 444-451 и 495-511 (à suivre). - Неутоминый французскій оріенталисть Шабо приступиль къ изданію одного памятника высокой исторической важности, а именно подлиннаго сирійскаго текста хроники патріарха XII въка Миханла Великаго, извъстнаго намъ до сихъ поръ въ двухъ армянскихъ версіяхъ и по сдёланному съ одной изъ армянскихъ версій французскому переводу Ланглуа (Langlois). Этого изданія не могуть съ радостью не привътствовать какъ оріенталисты, такъ и не оріенталисты, потому что къ сирійскому тексту хроники будеть приложенъ французскій переводъ. Въ сирійской рукописи Михаила всл'ядъ за хроникой находится много отдёльныхъ главъ, какъ бы приложеній къ цълому сочиненію. Одну главу Шабо и переводить на страницахъ *Revue* de l'Orient chrétien. Она состоить въ перечнъ яковитскихъ патріарховъ, начиная съ Севера (511 г.) до Михавла I, автора хроники. Конечно, этотъ перечень не имълъ бы большого значенія, еслибы только перечисляль патріарховъ, имена которыхъ намъ изв'ёстны изъ другихъ источниковъ; но что даетъ дъйствительную ценность этому перечию, это то, что онъ съ патріарха Киріака (793 г.) даеть инсть епископовъ, назначенныхъ каждымъ патріархомъ. Такіе перечни епископовъ заключають въ себъ болье 900 именъ и, слъдовательно, дають намъ наиболье полную картину, которую мы только имбемъ объ јерархіи яковитской церкви съ VIII-го по XII-й въкъ. Въ настоящихъ двухъ книжкахъ журнала Шабо доводить перечень до патріарха Іоанна VII (965 г.).
- S. Vailhé, des Augustins de l'Assomption. Repertoire alphabétique des monastères de Palestine. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien, IV, 1899, р. 512—542 (à suivre). Послѣ неполнаго перечня палестинскихъ монастырей у Couret «La Palestine sous les Empereurs Grecs» (Grenoble, 1869, Appendices, XXII) и у R. von Riess «Bibel Atlas» (Freiburg im Br., 1895, 3 Aufl., S. 32) августинецъ Vailhé въ алфавитномъ порядкѣ даетъ болѣе полный перечень палестинскихъ монастырей съ краткими историческими свѣдѣніями, кончая Х-мъ вѣкомъ.
- A. Rochette. Sparte, Misthra, le Taygète. Напечатано въ L'Université catholique. Nouvelle série, Т. XXXIII, 1900, № 2, р. 238—262. Рядъ путевыхъ замѣтокъ, не претендующихъ ни на какое ученое значеніе.
- V. Crescini. Rambaut de Vaqueiras et le marquis Boniface I de Monferrat. Nouvelles observations. Напечатано въ Annales du midi. Onzième année,

- № 44, Octobre, 1899, p. 417—438 (à suivre). Авторъ сообщаеть нѣкоторыя замѣчанія по поводу писемъ трубадура Rambaut de Vaqueiras къ Боннфацію Монферратскому и попутно разбираеть книгу O. Schultz-Gora «Le epistole del trovatore Ramb. di Vaq. al march. Bonifazio I di Monferrato», trad. di G. del Noce, con aggiunte e correzioni dell'autore (Firenze, 1898).
- P. L. Méchineau. L'origine apostolique du nouveau testament et la critique indépendante. Напечатано въ Études publiées par des pères de la compagnie de Jésus. T. 82, 1900, p. 220 sq. и 492—504.
- M. le chanoine Mangenot. Les manuscrits grecs des évangiles employés par Saint Jérôme. Напечатано въ Revue des sciences ecclésiastiques. Neuvième série. T. I-er (LXXXI-e de la collection), № 481, Janvier 1900, p. 56—72.
- D. Hugues Gaisser. Le système musical de l'Église grecque. Напечатано въ Revue bénédictine. Dix-septième année, № 1, Janvier 1900, p. 87—94.
- Saints d'Istrie et de Dalmatie. Напечатано въ Analecta Bollandiana. Т. XVIII, 1899, р. 369—411. Авторъ задался вопросомъ соединить воедино, дополнить и вывести возможныя заключенія изъ всего того обильнаго, но разсѣяннаго по разнымъ изданіямъ историко-археологическаго матеріала, который добыть теперь для Истріи и Далмаціи трудами извѣстнаго ученаго Булича; особенно были обильными въ послѣднее время результаты раскопокъ въ Спалато, руководимыхъ тѣмъ же Буличемъ; одинаково съ успѣхомъ шло впередъ изученіе христіанскихъ древностей Паренцо (Parenzo). Авторъ настоящей работы подробно останавливается на изслѣдованіи вопросовъ, касающихся мѣстныхъ святыхъ: св. Мавра въ Паренцо, св. Елевеерія, св. Проекта и Эльпидія, св. Юліана и Димитрія, спалатскихъ Святыхъ. Статья написана на основаніи богатаго и самаго разнообразнаго ученаго матеріала, съ тою полнотою и аккуратностью, какою вообще отличаются работы болландистовъ.
- J.-B. Chabot. Chronique de Michel le Syrien patriarche jacobite d'Antioche (1166-1199). Editée pour la première fois et traduite en français. Ouvrage publié avec l'encouragement et sous le patronage de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. Tome premier (Fascicule I), Paris, Ernest Leroux éditeur, 1899, III + 112+80 in 4°. - Наконецъ, давно желанное изданіе сирійскаго подлинника хроники Михаила Сирійца и его перевода появляется въ ученой литературъ; издаеть его извъстный французскій оріенталисть Шабо. Изданіе составить четыре тома, изъ которыхъ каждый будеть состоять изъ двухъ выпусковъ; цёна всёхъ четырехъ томовъ назначена сто франковъ. Въ первомъ выпускъ заключаются четыре первыя книги хроники и часть пятой, которыя доводять изложеніе событій отъ Адама до V віка до Рождества Христова. Переводъ снабженъ богатыми подстрочными примъчаніями. Объщанное издателемъ подробное изследование объ авторе хроники, о сложномъ вопросе его хронологів и о методъ самого издателя появится виъсть съ указателями въ последнемъ выпуске пзданія. Отъ души желаемъ въ виду того

интереса, который представляеть изъ себя хроника Михаила для византійской исторіи и хронографіи, скорвишаго окончанія изданія Шабо.

Paul Allard. Julien l'Apostat et la liberté de l'enseignement. Напечатано въ Le Correspondant 71 (1899), р. 875—894. — Въ этой стать идетъ рвчь объ извёстных уже мерахъ императора Юліана противъ христіанъ.

A. Carrière. Les huit sanctuaires de l'Arménie payenne d'après Agathange et Moïse le Khoren. Paris, E. Leroux, 1899. 29 стр. gr. 8°. — Это небольшое изследованіе объ армянскихъ святилищахъ и языческихъ божествахъ иметъ для насъ значеніе съ точки зренія критики и источниковеденія Моисея Хоренскаго. — См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ, Н. 2—3, 1900, S. 565.

J. Halévy. Tobie et Akhiakar. Напечатано въ Revue sémitique d'épig raphie et d'histoire ancienne 8 (1900), р. 23—77. — Исторія Акhiaka r'а написана частью поеврейски, частью поарамейски однимъ сирійскимъ евреемъ, который прекрасно зналъ еврейскій языкъ; большая часть ея заимствована изъ Ветхаго Завѣта и въ свою очередь послужила обильнымъ источникомъ для послѣдующаго времени. Галеви возстаетъ противъ гипотезы Theodore Reinach Un conte babylonien dans la littérature juive. Le Roman d'Akhikhar (Revue des études juives, 38 (1899), р. 1—13).—См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. 2—3, S. 570.

Adam Paul. Basile et Sophia. Dessins de C. H. Dufau. Paris, P. Ollendorff, 1900. — Поль Адамъ, французскій романисть, уже не первый разъ выбираеть для своихъ романовъ сюжеты изъ византійской исторіи (см. напр. его Princesses Byzantines. La très-pieuse Irène. Anne Comnène. Paris, 1893). Въ своемъ новомъ романъ онъ касается исторіи возвышенія императора Василія І и его сестры Софіи. Романъ полонъ самыхъ разнообразныхъ ужасовъ.—См. Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 573.

Samuel Krauss. Sur la sémantique des mots Talmudiques empruntés au grec. Напечатано въ Revue des études juives 39 (1899), p. 53—61.

E. Rolland. Une copie de la vie de Saint Théodose par Théodore conservée dans le Baroccianus 183. Напечатано въ Recueil de travaux publiés par la faculté de philosophie et lettres de l'université de Gand. 23-me fasc. Gand, H. Engelcke, 1899. 40 стр. 8°.—Хотя рукопись Вагоссіания 183 (В) и была изв'єстна ученымъ, но никогда не была изсл'єдована. Она была написана въ конц'є XIII в'єка какимъ то Никитой и содержить минею съ перваго по 27 января, им'єющую н'єкоторое сходство съ минеями въ Codd. Paris. 513, 1448, 1464, 1473 и 1493. Авторъ въ конц'є своей работы даетъ полную колляцію этой рукописи съ другими. Блаже всего она стоитъ къ Patmiacus 273 (А), которую изсл'єдовали, какъ изв'єстно, J. Віdez и L. Parmentier, такъ что можно предположить для об'ємът одинъ общій источникъ. — См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ, 1900, Н. 2—3, S. 584.

F. de Mély. L'apport de la sainte couronne à Constantinople et la chanson de Charle-magne. Haueuataho by Académie des inscriptions et des belles-lettres. Comptes-rendus des séances de l'année 1899, 4. série, t. 27,

- p. 590—595.—Терновый вѣнецъ былъ привезенъ въ Константинополь въ 1063 году, какъ уже раньше предполагалъ графъ Ріанъ. Ср. работу того же автора Les reliques de la Sainte-Couronne d'épines d'Aix-la-Chapelle et de Saint-Denis въ Revue archéologique 35 (1899), p. 392—398.—См. Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 587.
- J. Turmel. L'Angélogie depuis le faux Denys l'Aréopagite. Напечатано въ Revue d'histoire et de littérature religieuses. 4 (1899), p. 289—309. 414—434. 537—562. См. Виз. Врем. Т. VII, В. 1—2, с. 240—241. Авторъ занимается въ своей работъ схоластическимъ ученіемъ о дьяволъ и демонахъ, о времени созданія ангеловъ, ихъ отличіяхъ и совершенствахъ, о мъстопребываніи и наказаніи демоновъ, о числъ ангеловъ и объ ангелахъ-хранителяхъ. См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 588.
- J. Parisot. La bénédiction liturgique des raisins. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien 4 (1899), р. 354—363. Церковный обычай освященія винограда 6 августа до сихъ поръ еще соблюдается во многихъ мъстахъ Франціи, Англін и Германіи. Чинъ освященія на Западъ одинаковъ съ чиномъ греческой церкви и литургіи мелкитовъ въ Сиріи. Отсюда авторъ приходитъ къ заключенію о глубокой древности первоначальнаго греческаго текста. См. Вуz. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. 2—3, S. 588.

Paul Lejay. Ancienne philologie chrétienne 1896—1899. Напечатано въ Revue d'histoire et de littérature religieuses. 5 (1899), р. 64—74. — Сообщеніе о новъйшей литературъ во вопросу объ апологетахъ, апокрифахъ, о Климентъ Александрійскомъ, Ипполитъ и Оригенъ.—См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 588.

Ch. Diehl. Introduction à l'histoire de Byzance. Leçon d'ouverture du cours d'histoire byzantine à la faculté des lettres de l'université de Paris (7. déc. 1899). Paris, E. Leroux, 1900. 2 табл., 20 стр. 80. — Какъ извъстно, французское правительство поручило читать курсъ византійской исторін въ парижскомъ университетв известному ученому, долгое время бывшему профессоромъ въ Нанси, Шарлю Дилю. Напечатанная брошюра представляеть изъ себя его вступительную лекцію. Прежде всего въ ней Диль касается значенія терминовъ «византинизмъ» и «византійскій», какъ они понимаются въ настоящее время. Далье, авторъ не соглашается съ тъмъ, столь часто приводимымъ, мнъніемъ, что въ Византіи надо всъмъ царили теологическія распри; по мнівнію Диля, между ними скрывались часто политическія иден и программы, и положеніе императоровъ въ томъ или другомъ вопросъ обусловливалось часто не столько богословскими интересами, сколько государственными. Набросавъ, на основании церемоній Константина Багрянороднаго, яркую картину внішней жизни двора и государства и давъ общій обзоръ политическихъ и военныхъ событій за тысячельтіе византійской исторіи, авторъ переходить къ характеристикъ византійскихъ мужчинъ и женщинъ, вкратцъ касается государственнаго и церковнаго устройства и феодальных, соціальных и законодательных областей, которыя еще ждуть изслёдованія, и отмёчаеть, наконець, глубокое вліяніе византійской культуры на Западъ и на восточный и славянскій міръ. Въ заключеніе авторъ напоминаетъ о славномъ прошедшемъ византійской науки во Франціи и о соединенной съ этимъ нравственной обязанности французскихъ ученыхъ и въ будущемъ работать въ этой области.—См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 588—589.

N. Jorga. Nouveaux matériaux pour servir à l'histoire de Jacques Basilikos l'Héraclide dit le despote, prince de Moldavie. Bucarest, Ch. Göbl, 1900, p. XXVI — 93, 12°. — Къ интереснъйшимъ явленіямъ исторіи XVI въка принадлежитъ греческій искатель приключеній Яковъ Василикъ, властитель Самоса, маркизъ паросскій, пфальцграфъ, который былъ принятъ при княжескихъ дворахъ въ Германіи и Польщів, и князь Молдавін, гдъ онъ, проповъдуя возстановленіе священной римской имперіи греческой націи въ Константинополів, нашелъ гибель въ одной изъ революцій. Жизнь этого страннаго человъка была выяснена нісколько раньше въ трудів Е. Legrand «Deux Vies de Jacques Basilicos» (Paris, 1889). Теперь Јогда, букарештскій профессорь, въ настоящемъ трудів издаль до сихъ поръ еще неизвъстное жизнеописаніе Васалика, отрывки изъ его переписки съ польскимъ королемъ и съ Альбрехтомъ, герцогомъ прусскимъ, и т. д. Въ предисловіи авторъ говорить о жизни Василика и объ ея источникахъ. — См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. 2—3, S. 589.

Franz Cumont. Les mystères de Mithra. Bruxelles, H. Lamertin, 1900. VIII — 84 стр. gr. 4° (съ картой). — Конеңъ этой работы интересенъ и для византійскаго времени. Авторъ рисуеть въ ней преслівдованіе культа Митры со времени Константина Великаго, реакцію въ его пользу при пмператорів Юліанів и, наконецъ, его истребленіе; только въ отдівльныхъ містностяхъ тайно этотъ культь продержался до V візка. — См. Вуг. Zeitschr. B. IX (1900), H. 2—3, S. 591.

Heron de Villefosse et Clermont-Ganneau. La mosaïque de Madaba. Напечатано въ Académie des inscriptions et belles-lettres. Comptes-rendus des séances de l'année 1897. T. XXV, p. 140—145; 169—170; 188—189; 284—285.

A. Fontrier. Notes sur la géographie ancienne de l'Ionie. I. Revue des universités du midi. Nouvelle série des annales de la faculté des lettres de Bordeaux. IV (1898), octobre — décembre, p. 368—384. II. Annales de la faculté des lettres de Bordeaux et des universités du midi, IV-e série. Revue des études anciennes. I (1899), octobre — décembre, 1899, p. 273—280. 8°.—Византійскаго времени касаются третья и четвертая изъ соединенных здёсь работь. Третья подъ заглавіемъ «Le ressort métropolitain de Smyrne» занимается опредёленіемъ м'естоположенія епископствъ, принадлежавшихъ къ смирнской митрополіи. Четвертая статья разбираеть вопрось о м'естоположенія основаннаго Іоанномъ Ватацомъ мо-

настыря Сосандра.—См. неблагопріятный отзывъ въ Вуг. Zeitschr. B. IX (1900), H. 2—3, S. 592—593.

Albin (l'abbé Cél.). L'île de Crète, histoire et souvenirs, d'après les poètes anciens, les historiens du moyen âge et les chroniques modernes. 3-me édition. Paris et Lyon, Sanard 1899. VIII—292 стр. 8°. — Отмечена въ Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 595.

Edmont le Blant. La Controverse des Chrétiens et des Juifs aux premiers siècles de l'Église. Extrait des Mémoires de la Société nationale des Antiquaires de France. LVII (1898). — Въ этой стать в пом'вщенъ рисунокъ найденной въ Кареаген в јампы съ изображеніемъ Христа, который им'веть подъ своими ногами зм'вю и св'втильникъ. Можетъ быть, эту јампу надо относить ко времени Велизарія, однимъ словомъ—не ко времени римской Африки (см. F. X. Kraus въ Repertorium für Kunstwissenschaft. 22, 478). — См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 599.

- G. Katcheretz. Notes d'archéologie russe. VII. Monuments chrétiens de Chersonèse. Напечатано въ Revue archéologique 1899, II 227—231. Сообщеніе объ изданіи Бертье-Делагарда «Матеріалы по археологіи Россіи» т. XII, 1893, С.-Петербургъ. См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 602.
- J. B. Chabot. Index alphabétique et analytique des inscriptions grecques et lutines de la Syrie publiées par Waddington. Напечатано въ Revue archéologique. 3-e série. t. XXVIII (janv.—juin 1896) p. 213—228; t. XXIX (juillet décembre 1896) p. 95—100, 230—242, 356—369.

Paul Perdrizet. Le cimetière chrétien de Thessalonique. Напечатано въ Mélanges d'archéologie et d'histoire publiés par l'École française de Rome 19 (1899), р. 541—548. — Древнее христіанское кладбище въ Салоникахъ теперь сносится благодаря постройкѣ набережной. Авторъ въ своей работѣ издаетъ найденныя тамъ надписи — двѣ языческихъ и восемь христіанскихъ. Языческія надписи находились на могильныхъ стелахъ, а христіанскія на каменныхъ плитахъ, покрывающихъ могилы. Двѣ надписи принадлежатъ византійскому времени. — См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. 2—3, S. 608.

- Ch. Clermont-Ganneau. Sur un poids en plomb à légendes grecques, provenant de Palestine. Напечатано въ Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. Comptes-Rendus des séances de l'année 1898, sept.—oct., t. XXVI p. 606—609.
- G. Marchal l'abbé. Saint Jean Chrysostome (Antioche). Paris, 1898. VIII—232, 8°. Интересно и живо написанная книга аббата Маршаля занимается антіохійскимъ періодомъ жизни Іоанна Златоуста, со времени его рожденія до возведенія въ епископы и перевода въ Константинополь. Двінадцать літь его антіохійской проповіди были самыми блестящими и самыми плодовитыми въ ораторской карьері Іоанна. «Это быль сирійскій цвітокъ, который блисталь и благоухаль подъ небомъ Антіохіи; перенесенный въ другой климать, онъ показался страннымъ; его сломали и

выбросили». (Introd. p. VII). Рецензій появилась Erwin Preuschen въ Theologische Literaturzeitung. 1900, Nr. 2 Sp. 49 sq.

Th. de Régnon, S. J. Études de théologie positive sur la Sainte Trinité. Troisième série. Théories grecques des processions divines. Paris, 1899. Deux volumes, VIII--584 и 592 стр, 8°.--Эти два тома третьей серіи изследованій позитивной теологіи о Святой Троиців служать продолженіемь предыдущихъ трудовъ автора по этому же вопросу (Exposé du dogme, Paris, 1892, и Théories scolastiques, Paris. 1892). Въ началъ третьей серіи авторъ даеть краткій очеркь греческихь отцевь церкви и касается ихь ділтельности и возэрвній, какъ то: Оригена, св. Григорія Чудотворца, Аванасія, Василія Великаго, Григорія Назіанзина, Григорія Нисскаго, Кирилла Александрійскаго, Іоанна Дамаскина и нек. другихъ. Затемъ авторъ переходить къ греческой догиатикъ и довольно кратко излагаетъ ея исторію, начиная съ апостольскихъ временъ, говорить объ эпохѣ сабелліанизма и аріанизма и кончасть этоть этюдь (étude XIV) описаніемъ д'вятельности школь александрійской и антіохійской и сравненіемъ ихъ. Большая часть книги посвящена исторіи и изложенію различныхъ мнъній и ученій о св. Троицъ. О рецензіи см. ниже.

G. Schlumberger. Ivoire buzantin de l'ancienne collection Bonnaffé. Extrait des Monuments et Mémoires publiés par l'Académie des inscriptions et belles-lettres (Premier fascicule du Tome VI). Paris, E. Leroux, 1899, 7 crp. съ двумя изображеніями. — Издаваемый здёсь академикомъ Шлумберже византійскій памятникъ быль имъ представленъ членамъ византійской секцін конгресса оріенталистовъ въ Парижів въ 1898 году. Памятникъ этотъ имбеть видъ прямоугольной пластинки изъ слоновой кости и представляетъ изъ себя, въроятно, одну изъ частей триптиха, на которой изображено Распятіе. Эта пластинка принадлежала коллекціп Боннаффе (№ 246 du Catalogue des objets d'art et de haute curiosité.... de la collection E. Bonnaffé, vente, hôtel Drouot, 3-6 mai 1897). Г. Шлумберже относить намятникъ къ первой половинъ XI-го или къ последнимъ годамъ Х-го века. Въ рамке, украшенной въ ея верхней части пальметками въ формъ лилій, подъ балдахиномъ въ формъ богато высъченнаго купола, поддерживаемымъ двумя колоннами, находится изображение Христа на креств съ бородой и длинными волосами. По бокамъ въ верхней части бюсты двухъ ангеловъ. Ноги Христа покоятся на широкомъ suppedaneum. По Его сторонамъ, но ниже Его, изображены стоячія фигуры св. Дівы и св. Іоанна. Передъ ногами Христа три солдата дёлять Его ризы, что явствуеть изъ надписи О △IAM(e)PICMO(c). Совствить внизу изображена въ лежачемъ положении полунагая фигура Ада, изъ внутренности котораго выходить подножіе Креста. Сверху его надпись О СТРОС (т. е. СТАУРОС) ЕМ-ПАГЕІС ЄΝ ΤΙ ΚΟΙΛΙΑ ΤΟΥ ΑΔΟΥ. Работа этой вещи превосходна и, по словамъ автора, rappelle les plus belles oeuvres des primitifs italiens. Г. Шлумберже прилагаеть ся фотографію, а также фотографію еще одной вещицы изъслоновой кости изъколлекціи Chalandon въ Парижѣ, на которой изображено Снятіе со Креста (ср. G. Schlumberger, Épopée byzantine, р. 201). Оба памятника настолько сходны по работѣ, что позволяють почти съ увѣренностью сказать, что они принадлежать къ одному времени и вышли изъ одной и той же мастерской.

- G. Schlumberger. Un coffret byzantin d'ivoire du Musée Kircher à Rome. Présent de noce à une basilissa. Extrait des Monuments et Mémoires publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres (Deuxième fascicule du Tome VI). Paris, E. Leroux, 1900, 4 стр. съ изображеніемъ. — Въ музев Кирхера въ Римв находится очень любопытный византійскій дарчикъ изъ слоновой кости, на который до сихъ поръ обращали весьма мало вниманія. На четырехъ боковыхъ сторонахъ ларчика въ два этажа изображены замвчательно живо различныя сцены изъ исторіи ветхозавътнаго царя Давида. На вершинъ крышки, имъющей форму четырехугольной пирамиды, изображенъ Христосъ съ длинной бородой; онъ двумя распростертыми руками благословляеть два коронованныхъ лица, базидевса и базилиссу, въ полномъ императорскомъ облачении. Въ нижней части изображены фигуры св. діакона (saint diacre) и св. Д'ввы или, вообще. какой то святой, отделенныя другь отъ друга деревомъ. На крышке находятся двв надииси съ указаніемъ на то, что Христосъ благословляеть императорскую чету. Дело идеть, очевидно, здесь о свадебномъ дарчикъ, изготовленномъ по случаю празднованія императорской свадьбы. Г. Шлумберже склоняется, повидимому, относить его приблизительно къ IX или X въку. Имя Давида мало помогаетъ: Давидъ I и Давидъ II Трапезунтскіе парствовали одинь въ XIII, другой въ XV вѣкѣ, т. е. слишкомъ въ позднее время. Болгарскій царь Давидъ Шишманидъ, жившій въ концъ Х въка, никогда не носиль титула автократора, который находится въ одной изъ надписей.
- M.-A. Kugener. Observations sur la Vie de la l'ascète Isaïe et sur les Vies de Pierre l'Ibérien et de Théodore d'Antinoé par Zacharie le Scolastique. Напечатано въ Вухантіпіsche Zeitschrift. В. ІХ (1900), Н. 2—3, Ѕ 464—470.—Авторъ статьи доказываеть, на основаніи одного отрывка біографів монофизитскаго писателя Севера Антіохійскаго, написанной Захаріемъ Схоластикомъ, что житія Исайи (изд. у Land, Anecdota syriaca, ІІІ р. 346—359 и переведено у К. Ahrens Die sogenannte Kirchengeschichte des Zacharias Rhetor, Leipzig, 1899, S. 263—274) и Петра Иверійскаго (изд. R. Raabe, Petrus der Iberer, Leipzig, 1895) были выпущены въ свёть въ одно время съ утеряннымъ теперь житіемъ Өеодора Антинойскаго въ Константинополё, вёроятно, только послё житія Севера, во всякомъ случав послё 491 года. Авторъ различаетъ Захарія Схоластика и Захарія Ритора; послёдній является авторомъ церковной исторіи. Статья объ этомъ должна появиться въ Revue de l'Orient chrétien.
  - A. Bourdais. Notes d'art chrétien. La Rédemption d'après les textes bibli-

ques dans les mosaïques vénéto-bysantines. Haueчатано въ Revue des sciences ecclésiastiques, fondée en 1860 et publiée par les professeurs des facultés catholiques de Lille. Huitième série. Tome X, 1899, septembre p. 255—265. — Авторъ статьи, кратко объяснивъ изъ ветхозавѣтныхъ и новозавѣтныхъ текстовъ значеніе слова «Искупленіе» (греч. ἡ ἀπολύτρωσις), довольно поверхностно описываетъ мозаики въ Santa Maria di Torcello и въ San Marco di Venezia, на которыхъ изображены сцены Распятія. Авторъ знакомъ съ французской обработкой труда проф. Н. П. Кондакова.

E. Mangenot. L'activité intellectuelle des moines de Constantinople. Напечатано въ Revue des sciences ecclésiastiques. Huitième série. Т. X, остоbre 1899, р. 289—319.— Статья эта излагаетъ содержаніе двухъ работъ l'abbé Marin «Les moines de Constantinople depuis la fondation de la ville jusqu'à la mort de Photius» (Paris, 1897) и «De Studio coenobio Constantinopolitano» (Paris).

E. Colomiatti. De l'authencité du saint Suaire de Turin. Напечатано въ Revue des sciences ecclésiastiques. 1899; точная ссылка намъ пока недоступна. См. Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 599. Въ сентябрской и октябрской книжкъ журнала этой статьи нътъ.

Francis Rey. La condition des indigènes protégés dans les colonies italiennes de Syrie et de Chypre au moyen âge. Напечатано въ Nouvelle revue historique de droit français et étranger. 23-е аппée. Mars-Avril 1899, р. 225—247.—Эта интересная статья занимается тъмъ временемъ, когда въ эпоху крестовыхъ походовъ Франки обосновались на Востокъ и ввели тамъ феодальныя учрежденія. Но новыя государства могли держаться лишь торговлей, для чего на Востокъ являлось много торговыхъ людей—иностранцевъ. Это повело къ утвержденію въ новыхъ государствахъ европейскихъ консуловъ, которые отъ покровительства своихъ соотечественниковъ переходили, мало по малу, къ покровительству мъстнаго населенія, что уже подрывало основы франкскаго господства на Востокъ. Авторъ статьи занимается изученіемъ особеннаго положенія этихъ мъстныхъ жителей въ итальянскихъ колоніяхъ христіанскихъ государствъ Сиріи и Кипрскаго королевства.

C. Enlart. L'art gothique Champenois dans l'île de Chypre. Напечатано въ Revue de Champagne et de Brie. 23-е année, Janvier — Février, 1898, р. 12—27. — Авторъ статьи разсматриваетъ вліяніе готическаго искусства Шампани на кипрскіе храмы, на соборы въ Никосій, въ Фамагусть, на никосійскую св. Софію и нък. др.

C. Enlart. L'art Gothique et la renaissance en Chypre, illustré de 34 planches et de 421 figures. Ouvrage publié sous les auspices du Ministère de l'Instruction publique et des Beaux-Arts. Deux volumes. Paris, E. Leroux, 1899, XXXII—756 стр. 8°. — Въ начать своего труда авторъ, изучившій на мъсть описываемые имъ кипрскіе памятники, даетъ краткій обзоръ цивилизаціи, церковной организаціи, земельныхъ дъленій, политической исторіи Кипрскаго королевства, современныхъ изследованій и настоя-

щаго положенія вопроса. Самый трудъ распадается на двѣ части: І часть — церковная архитектура; ІІ часть — гражданская и военная архитектура. Послѣ разсмотрѣнія вопроса о характерѣ и эволюціи западной архитектуры на Кипрѣ—архитектуры римской и готической, авторъ переходитъ къ описанію памятниковъ острова, на которыхъ отразилось готическое вліяніе. Книга превосходно издана и украшена множествомъ рисунковъ.

- C. Enlart. Expansion de l'art français: l'abbaye de Lapaïs en Chypre. Напечатано въ L'ami des monuments et des arts. 1898, Nr. 68, p. 221—234.
- C. Enlart. Les monuments français de l'île de Chypre: église métropolitaine de Sainte-Sophie à Nicosie. Напечатано тамъ же. 1898 Nr. 69—70, р. 259—278.—Обѣ эти статьи представляють изъ себя подготовительныя работы къ только что упомянутому большому труду автора по исторіи готскаго искусства на Кипрѣ.
- R. de Boysson. Bertrand de Born et la troisième croisade. Напечатано въ Bulletin de la Société historique et archéologique du Périgord. Tome XXIV, Périgueux, Mai Juin 1897, p. 145—174. Эта ничего новаго не дающая статья касается трубадура Bertrand de Born и его поэтическихъ произведеній sirventés, въ которыхъ можно найти нѣсколько упоминаній объ эпохѣ крестовыхъ походовъ.
- V. Chauvin. Bibliographie des ouvrages arabes ou relatifs aux arabes publiés dans l'Europe chrétienne de 1810 à 1885. III. Louqmâne et les fabulistes.—Barlaam. Antar et les romans de chevalerie. Prix: 4 fr. 50. Liège, 1898, 151 стр. 8°. Для насъ интересна вторая глава этой публикаціи о романь Варлаама и Іосафа. Авторъ библіографіи не говорить о западныхъ версіяхъ этого романа и отсылаеть желающихъ ознакомиться съ ними къ превосходному труду Ег. Киhn, Barlaam und Iosaph, въ Abhandlungen der philos.-philol. Classe der K. Bayer. Akademie der Wissensch. Denkschriften, 67 (1894), S. 1—88. Въ настоящемъ выпускъ Chauvin даетъ подробную библіографію трудовъ по изученію восточныхъ версій этого интереснаго романа: древней арабской версіи, еврейскаго перевода послъдней, версій сирійской, грузинской версіи, эфіопскаго перевода послъдней, версій сирійской, грузинской, армянской, персидской и коптской.
- J. Chavanon. Greffin Affagart, pélerin de Terre Sainte (1533—1534), et sa relation. Напечатано въ Bulletin historique et philologique du comité de travaux historiques et scientifiques. 1898, p. 502—522.
- T.-J. Lamy. Les commentaires de Saint Éphrem sur le prophète Zacharie. Напечатано въ Revue biblique VII, 1898, р. 89—97. Окончаніе уже ранве помвидаемой въ Revue biblique работы.
- Fr. P. Séjourné. Inscriptions grecques du Hauran. Напечатано въ Revue biblique VII, 1898, р. 97—110.—Рядъ греческихъ надписей изъ Гаурана, изъ которыхъ последняя относится къ 395 году христіанской эры. Какъ дополненіе къ этому изданію можетъ служить работа Fossey «Inscriptions du Hauran» въ Bulletin de correspondance hellénique, 1897.

S. Vailhé, des Augustins de l'Assomption. Chronique archéologique de Palestine. Напечатано въ Извъстіяхъ Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ. IV, Вып. 3, Софія, 1899, стр. 221—240. См. выше стр. 494. — Авторъ даетъ довольно подробную библіографію по археологіи Палестины за послъдніе годы; его перечень раздъленъ на три рубрики: часть семитическая, часть греко-латинская и римскія дороги.

# Рецензіи появились на следующія книги:

Hippolyte Delehaye S. J. Note sur la légende de la lettre du Christ. Bruxelles, 1899. Подробная рецензія появилась W. Köhler въ Deutsche Litteraturzeitung, 1899, Nr. 39, Sp. 1465—1469.

Sylvain Lévi. Notes sur les Indo-Scythes. III. Saint Thomas, Gondopharès et Mazdeo. Напечатано въ Journal Asiatique, IX. 1897, р. 27—42. См. выше стр. 538.—Подробная рецензія появилась Anonymus въ Analecta Bollandiana, 18 (1899), р. 275—279.

- G. Schlumberger. L'Épopée Byzantine. Подробная рецензія Jules Girard въ Journal des Savants, 1899, р. 108—116 и 539—553.
- A. Harrent. Les écoles d'Antioche. См. Византійскій Временникъ. Т. V, (1898), стр. 567. Рецензія появилась L. Cohn въ Berliner philologische Wochenschrift. 1809, Nr. 43, Sp. 1326—1327.
- L. Duchesne. Les premiers temps de l'état pontifical. Paris. 1898. Подробная рецензія появилась Pietro Egidi въ Rivista storica italiana. N. S. 16, 1899, p. 244—250.

Graux-Martin. Traité de Tactique connu sous le titre Περὶ καταστάσεως ἀπλήκτου. См. Виз. Временникъ. Т. VI, (1899), стр. 265. — Рецензін появились: Fr. Hultsch въ Berliner philologische Wochenschrift, 1899, Nr. 25 Sp. 774—776; F. Hirsch въ Wochenschrift für klassische Philologie, 1899, Nr. 37, Sp. 1007—1011.

Paulin Ladeuze. Etude sur le cénobitisme Pakhômien pendant le IV-e siècle et la première moitié du V-e. Paris, 1898, X—390 ст., 8°. См. Виз. Временникъ. Т. VI, 1899, стр. 252.—Рецензіи появились Konrad Kirch въ Byzantinische Zeitschrift, В. IX (1900), Н. I, S. 193—197; въ Revue de l'Orient Chrétien, IV (1899), р. 457—459 (D. P. Renaudin). См. выше стр. 522.

G. Testaud. Des rapports des puissants et des petits propriétaires ruraux dans l'empire byzantin au X-e siècle. Bordeaux, 1898, 168 стр. 8°. — Рецензія появилась Ch. Diehl въ Byzantinische Zeitschrift, B. IX (1900), H. I, S. 200—202.

Bidez et Cumont. Recherches sur la tradition manuscrite des lettres de l'empereur Julien. Bruxelles, impr. Hayez, 1898, 156 стр. См. Виз. Временникъ. Т. VI, (1899), стр. 598. Рецензія появилась въ Revue Critique 1900, № 6, 5 Février, p. 100—101 (Му.).

A. et M. Croiset. Histoire de la littérature grecque. T. V. Paris, 1899, 1096 стр. 8°. См. выше стр. 536. Рецензіи появились Am. Haurette въ Revue

Critique, 1899, II p. 355—359. W. S. въ Literarisches Centralblatt. 1899, Nr. 51—52, Sp. 1806.

E. Rolland. Une copie de la vie de Saint Théodose par Théodore conservée dans le Baroccianus 183. См. выше стр. 546. — Рецензін появились J. Dräseke въ Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 43 (1900), S. 155 sq. и въ Wochenschrift für klassische Philologie 1900, Nr. 7, Sp. 186—190. L. Parmentier въ Revue de l'instruction publique en Belgique 42 (1899), p. 387 sq.

Th. de Regnon. S. J. Études de Théologie positive sur la sainte Trinité. 3 Série: Théories grecques des processions divines. 2 voll. Paris, Retaux, 1899. V—584 и 592 стр. 8°. — Рецензія Hermann Schell въ Literarische Rundschau, 1899 Nr. 12, Sp. 365—367.

J. Pargoire. Les débuts du monachisme à Constantinople. 1899. См. Виз. Временн. Т. VI (1899), стр. 601.— Рецензія появилась Zöckler въ Theologisches Literaturblatt. 21 (1900), Nr. 4, Sp. 41 sq.

L. Bréhier. Le schisme oriental du XI-e siècle. Paris, E. Leroux, 1899. XXIX-+312 p. 8°.—Рецензів появились: Ch. Diehl въ Byzantinische Zeitschrift, B. IX (1900), H. 2—3, S. 552—554. A. d'Avril въ Revue des questions historiques, 66 (1899), p. 614—615. Ch. Guignebert въ Le moyen âge. 2. Série, t. 3 (1899), p. 342—348. G. Millet въ Bulletin Critique 1900, № 14, стр. 264—268.

Kleanthes Nikolaïdes. La Macédoine. См. Виз. Врем. Т. VII вып. 1—2, стр. 245. — Суровая рецензія Gustav Weigand въ Literarisches Centralblatt. 1899, Nr. 48, Sp. 1645—1646.

G. Marchal. Saint Jean Chrysostome. См. выше стр. 549.—Рецензія появилась Erwin Preuschen въ Theologische Literaturzeitung. 1900, Nr. 2, Sp. 41 sq.

Rubens Duval Anciennes littératures chrétiennes. II. La littérature syriaque. Paris, 1899, XV—426 стр. 8° съ картой. Bibliothèque de l'enseignement de l'histoire ecclésiastique. См. Виз. Врем. Т.VII, вып. 1—2, стр. 288.— Подробная рецензія J.-В. Chabot въ Revue Critique, 1899, II р. 297—300. Eb. Nestle въ Berl. philol. Wochenschrift, 1899, Nr. 2, Sp. 1612—1614. J. Parisot въ Revue de l'Orient chrétien, IV р. 291—293. E. M. M(ichaud) въ Revue internationale de théologie, VIII р. 608—610. J. Halévy въ Revue sémitique, VII р. 373 sq.

- G. Schlumberger. Benaud de Châtillon. Рецензін: Ch. Diehi въ Revue critique, XX p. 386—388. E. M[ichaud] въ Revue internationale de théologie. VII p. 637—639.
- V. Chauvin. Bibliographie des ouvrages arabes. III. См. выше. Рецензім появились: H. S[tumm]e въ Literarisches Centralblatt, VII р. 237. K. Vollers въ Centralblatt für Bibl. XVI р. 70 sq. J. Forget въ Muséon, XVII р. 325—327. J. Stecher въ Bulletin Ac. de Belgique. Sér. III, t. XXXVI, р. 80 sq.

А. Васильевъ.

Digitized by Google

## ИТАЛІЯ.

Nicola Festa. Lettera inedita dell' imperatore Michele VIII Paleologo al pontifice Clemente IV. Напечатано въ Bessarione, Anno IV, vol. 6, 1899, р. 42—57. См. Вызантійскій Временникъ. Т. VII, вып. 1→2, 1900, стр. 247—248.—Содержательный отзывъ на это письмо появился въ Вуzantinische Zeitschrift (Aug. Heisenberg in München), В. IX (1900), Н. I, S. 247—248.

Il Cantare di Fiorio e Biancifiore, edito ed illustrato da vincenzo Crescini. Vol. I, 1889. Vol. II, 1899. Bologna, Romagnoli. XI—506 и VII—250 стр. 12°. — Подробная рецензія появилась G. Paris. Romania, 28 (1899), р. 439—447. Объ этомъ романъ и его различныхъ обработкахъ можно найти свъдънія у проф. Крумбахера въ его Geschichte der byzantinischen Litteratur. 2 Aufl. S. 867—868.

Pio Franchi de'Cavalieri. S. Agnese nella tradizione e nella legenda. Roma. Ha коммиссій у Spithöver und von Herder in Freiburg i. B. 1899. 4 табл., 96 стр., 8°.—Quartalschrift 10. Supplementheft.—Авторъ надаеть (р. 69—92) два греческихъ текста о мученичествъ св. Агнесы; первый текстъ взять изъ Vat. Ottob. 54 X в. и Hierosol. S. Cruc. 17 XVI в., второй изъ Vat. 866 XII в. и Ambros. gr. F. 144 XI в. — Си. Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 266.

Nicolò Marini. Il Primato di S. Pietro difeso dal prete bisantino Pietro Atanasio il Retore (sec. XVII). Roma, Tipografia del Cav. V. Salviucci, 1899, 47 стр. gr. 8°.—Авторъ подробно останавливается на аргументацін Аванасія Ритора, родившагося на Книрѣ въ концѣ XVI вѣка († въ Парижѣ въ 1663 г.), въ его Antipatellaros, т. е. въ его возраженія на одну рѣчь константинопольскаго патріарха Аванасія Пателара (напечатано съ нѣкоторыми другими произведеніями Аванасія Ритора въ Парижѣ въ 1655 году).—См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 277.

- J. B. Chabot. Regulae monasticae saeculo VI ab Abrahamo fundatore et Dadjesu rectore conventus Syrorum in monte Isla conditae. Syriace edidit et latinitate donavit J. B. Ch. Напечатано въ Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei. Classe di scienze morali, storiche e filologiche. S. V, vol. VII, Roma, 1898, 8°, р. 39—59 н 77—102. Изъ самаго заглавія ясно содержаніе работы. Сирійскій тексть взять изъ Сод. syr. KVI 4 Museo Borgiano. —См. Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 285—286.
- 0. Marucchi. La pianta di Gerusalemme nel mosaico di Madaba. Напечатано въ Nuovo bulletino di arch. cristiana 5 (1899) р. 43—50 и табл. І.— Авторъ издаетъ уменьшенную копію изображенія Іерусалима на мадебской картѣ, сдѣланную миссіонеромъ Д. Джузеппе Манфреди (D. Giuseppe Manfredi), который въ 1898 году выставилъ цвѣтную карту въ настоящую величину. Къ изданію приложено общее описаніе.—См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. І, S. 288.

0. Магисскі. Il terreno della dormizione della beata Vergine in Gerusalemme. Напечатано въ Nuovo bullettino di archeologia cristiana 4 (1898), р. 227—230. — Зд'ясь сообщается письмо профессора Emilio Zaccaria, который отождествляетъ подаренное католикамъ императоромъ Вильгельмомъ м'ясто съ тою м'ястностью, гд'я св. Елена построила большую безялику, Маter ecclesiarum, или базилику Успенія Маріи. При раскопкахъ земли для постройки церкви были найдены остатки базилики. Надо над'яться, что невыя постройки не начнутся раньше, ч'ямъ не будутъ основательно посл'ядованы находящіеся въ земл'я остатки древности. — См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ. (1900), Н. І, S. 288—289.

Émile Bertaux. Un viaggio artistico sulle rive dell' Adriatico. Spalato, Venezia е Вігапгіо. Напечатано въ Bullettino di archeologia e storia dalmata. 22 (1899), Supplemento al No. 9. — Переводъ изъ «La Quinzaine», 1899, 6 февраля.—См. Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 290.

- Fr. Bulič. Scavi nell' antico cemetero cristiano di Marusinac a Salona durante l'anno 1898. Напечатано въ Bullettino di archeologia e storia dalmata. 22 (1899), р. 73—85, табл. I—V.—См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 294—295.
- P. de Peris. Parenzo cristiana. Parenzo, 1899, 8°.—Отмѣчено въ Nuovo Bullettino di archeologia cristiana, V p. 120—121, а оттуда въ Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, p. 295.
- O. Marucchi. La cripta storica dei SS. Pietro e Marcellino recentamente scoperta sulla via Labicana. Напечатано въ Nuovo bullettino di archeologia cristiana 4 (1898), р. 137—193; 5 (1899), р. 5—19. Вновь открытая крипта, по мнѣнію Марукки, подверглась перестройкѣ во время папы Вигилія (537—555). См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 298.

Hans Graeven. Adamo ed Eva sui cofanetti d'avorio bizantini. Напечатано въ L'Arte 2 (1899), р. 1—23 (пагинація отд'вльнаго оттиска).—Сж. Вух. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 300—302.

Adolfo Venturi. Lo smalto bizantino del Redentore. Напечатано въ Le Gallerie nazionali italiane 4 (1899), р. 332—334: Х. Museo etnografico, preistorico, Kircheriano. — Изображаемый здѣсь эмалевый Вседержитель изъ Миseo Kircheriano представляеть изъ себя одинъ изъ самыхъ цѣнныхъ памятниковъ эмалевой живописи. Есть ли это произведеніе византійской работы, какъ предполагаеть Вентури, подлежить еще сомнѣнію.— См. Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), И. І, S. 305.

Giuseppe Wilpert. Un capitolo di storia del Vestiario. IV e V. Studio, Conclusione. См. Визант. Временникъ. Т. VI, 1899, стр. 260. — Отмъчено въ Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 306.

Adolfo Venturi. Stoffa del pallio ambrosiano. Напечатано въ Le gallerie nazionali italiane 4 (1899), p. 292—297: VIII. Basilica di Sant' Ambrogio in Milano. Съ двумя большими хромолитографіями. — См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 306.

C. O. Zuretti. Ancora per la critica del Physiologus Greco. Haueчатано въ Byzantinische Zeitschrift. B. IX (1900), H. I, S. 170—188.

Gaetano Cego. La guerra di Venezia contro i turchi (1499—1501). Напечатано въ Nuovo Archivio Veneto. Tomo XVIII (1899), Parte, I р. 5— 76 е II р. 348—421 (продолжение следуеть). — Эта война можеть нивть для насъ интересъ съ той точки зрения, что часть военныхъ действий происходила на территории современной Грепии.

G. Gatteschi. La basilica Emilia al foro Romano. Напечатано въ Bullettino della commissione archeologica comunale di Roma. XXVII (1899), р. 116—125.— Въ этой статъй ричь идеть о великолиной базилики Эмиліи, которою еще восхищались Плиній и Цицеровъ. Въ краткомъ очерки авторъ слидить за исторіей этой базилики и говорить о ея состояніи въ конци IV вика по Р. Хр. при императори Феодосіи Великомъ (см. р. 122—123).

Antonio Baldacci. La popolazione dell' Epiro. Напечатано въ Bollettino della Società Geografica Italiana. Serie IV. Vol. I (1900), 102—104. — Авторъ на основаніи послівдней статистики населенія Эпира, произведенной на основаніи м'єстныхъ духовныхъ источниковъ, повидимому, въ 1879 году, говорить, что общая цифра населенія равняется 324,240 жителямъ, изъ которыхъ 273,090 христіанъ, 47,350 мусульманъ и 3,800 израелитовъ. Конечно, всё эти цифры нижютъ только весьма приблизительную точность.

Guido Bigoni. Quattro documenti genovesi sulle contese d'oltremare nel secolo XIII. Напечатано въ Archivio Storico Italiano. Serie V, T. XXIV, 1899, р. 52—65. — Давъ во введенів краткій обзоръ интересовъ республикъ Генуи, Венеціи и Пизы въ Сиріп въ XIII вѣкѣ, авторъ издаетъ четыре документа изъ генуэзскихъ архивовъ отъ 1222, 1261 и 1277 годовъ; касаются они земельныхъ раздѣловъ въ Сиріи между итальянскими республиками.

E. Teza. Dei proverbi popolari in Grecia raccolti da N. Politês. Nota. Напечатано въ Atti del reale istituto veneto di scienze, lettere ed arti. T. LX, anno accademico 1899—1900, p. 95—112. — Излагается содержаніе книги Н. Политиса, посвященной византійскимъ пословицамъ въ Греціи (р. 1—132). См. Виз. Врем. VII (1900), вып. 1—2, стр. 250.

Usseglio. *Il regno di Tessaglia* (1204—1227). Alexandrie, 1898. — Эта книга намъ неизвъстна.

N. Festa. Noterelle alle epistole di Teodoro Lascaris. Напечатано въ Studi italiani di filologia classica. III, 1899, р. 204. — Феста объясняеть здёсь выраженіе письма Өеодора Ласкариса (ер. XXXV, 68 f.) ήδέσθην το γράμμα изъ одного фрагмента Калимаха, гдё τὸ γράμμα обозначаеть надпись. — См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 570.

N. Festa. Ancora la lettera di Michele Paleologo a Clemente IV. Напечатано въ Bessarione, anno IV (1899), vol. VI, nn. 41—42, p. 529—532. — Это собственно есть дополненіе къ упомянутому уже нами выше (стр. 522)

отзыву Гейзенберга. Ср. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 247—248. Авторъ даетъ некоторыя объясненія къ тексту и приводить доказательство того, что Мануилъ Голоболъ (Holobolos) былъ авторомъ письма Михаила VIII къ Клименту IV. Весьма сомнительно, чтобы это письмо было когда нибудь отправлено по назначенію. Феста здёсь же приводитъ некоторыя сообщенія объ отношеніяхъ Никейскаго императора къ папской курій. — См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 570.

N. Festa. Sul così detto Alfabeto dell' Amore. Напечатано въ Atene е Roma 2 (1899), Nr. 11, р. 228—239. — Въ этой статъй авторъ даетъ окончаніе своей работы о групці піссенъ такъ называемаго алфавита любви. Авторъ приходить часто къ инымъ результатамъ, чімъ Гейзенбергъ въ своей работі «Die sogenannten rhodischen Liebeslieder» въ Вуг. Zeitschrift (В. II, 1893, S. 549—562). Въ заключеніе Феста вкратці резюмируєть свой взглядъ на составъ всего сборника. — См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 571.

Ang. Scrinzi. Poesie inedite di Marino Falieri. Напечатано въ Atti del Reale Istituto Veneto di scienze, lettere ed arti, anno accademico 1899—1900, Tomo LIX, Parte seconda, p. 253—264.—См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), H. 2—3, S. 571—572.

Morici Medardo. Lettere inedite di Ciriaco d'Ancona (1438—1440). Pistoia, Fiori e Biagini, 1896. 30 стр. 8°. — Упомянуто въ Revue de l'Orient latin, VI, 1898, р. 588, а затвиъ въ Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 575.

Eug. Petersen. Un colosso di Costantino Magno. Discorso letto alla pontificia accademia romana di archeologia. Estratto dalle dissertazioni della pont. accademia romana di archeologia. Ser. II, tomo VII (Roma, 1899) р. 160—182, одна таблица. — См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 603.

Vincenzo Strazzula. Nuovi studi su alcuni elementi pagani nelle catacombe e nella epigrafia cristiana. Напечатано въ Rivista di stor. ant. e scienze affini 4 (1899) p. 443—456.—См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. 2—3, S. 607.

Morici Medardo. Sulla cronologia dei viaggi di Ciriaco d'Ancona. Напечатано въ Archivio storico italiano. Serie V, tomo XXII (in Firenze), 1898, р. 101—103. — Давно уже извъстна біографія Киріака Анконскаго, написанная знаменитымъ римскимъ археологомъ де Росси (G. B. de Rossi. Inscriptiones christianae urbis Romae septimo saeculo antiquiores. Romae, 1888, vol. II, parte I, р. 364 sq.); въ ней сдъланъ, можно сказать, полный сводъ свъдъній о Киріакъ и о его итинераріи. Но одна рукопись, написанная рукою самого Киріака и хранящаяся въ Государственномъ Венеціанскомъ Архивъ, не была извъстна де Росси. Моричи Медардо въ своей небольшой замъткъ сообщаетъ, что на основаніи ея можно исправить и пополнить нъкоторыя хронологическія даты итинерарія Киріака.

Lazzarini Vittorio. L'acquisto di Lepanto (1407). Напечатано въ Nuovo

Агснічіо Veneto. Тото XV, 1898, р. 267—283. — Рѣчь въ этой статьѣ идетъ о томъ времени, когда турки становились уже опасными соперниками венеціанскаго господства на востокѣ. Въ концѣ XIV вѣка Венеція рѣшилась всѣми силами противодѣйствовать утвержденію турокъ въ Лепанто, что имъ и удалось въ 1407 году, когда республика св. Марка послѣ упорной борьбы завладѣла Лепанто. Интересный разсказъ объ этомъ содержится въ донесеніи Филиппа Фоскари дожу Венеціи; содержаніе этого донесенія излагается въ статьѣ (р. 275—277); здѣсь же разбирается его достовѣрность.

L. Sylos. L'arte in Puglia duranti le dominazioni byzantina e normanna. Lettura fatta a scopo di beneficenza nella gran sala del Consiglio al Palazzo di Città in Bari la sera dell' 11 giugno 1898. Trani, V. Vecchi, Tipografo-Editore, 1898, 43 стр. 8°. — Эта рвчь распадается на пять главъ: 1) византійское владычество въ Апуліи и преобразованіе античнаго латинскаго искусства; 2) византійская крипта; 3) небольшая византійско-апулійская перковь; 4) апулійско-ломбардскій храмъ во время норманнскаго господства; 5) заключеніе. Авторъ рвчп уже ранве работаль въ области апулійскаго искусства; см., наприміръ, его работы Primo Rinascimento Pugliese (la civiltà e l'arte in Puglia durante la dominazione Sveva). Trani, 1894. L'arte in Puglia nel medio evo. Trani, 1895.

A. Sanguineti e G. Bertolotto. Nuova serie di documenti sulle relazioni di Genova coll'Impero Bizantino, raccolti dal Can. Angelo Sanguineti e pubblicati con molte aggiunte dal Prof. Gerolamo Bertolotto. Hanevataho be Atti della Società Ligure di storia patria. Vol. XXVIII, fasc. II, Genova, 1897, p. 337—573. — Весьма ценный сборникъ для изученія исторім отношеній Генуи къ Византім въ XII, XIII, XIV и XV векакъ. Самый ранній документь относится къ 1155 году, т. е. ко времени императора Мануила Комнина, — самый поздній къ 1511 году, уже ко времени турецкаго завоеванія. Жаль, что этотъ сборникъ помещенъ въ изданіи, которое далеко не всёмъ доступно. Надо зам'єтить, что это изданіе не отличается полнотою и законченностью, такъ какъ оба издателя умерли раньше его окончанія. Лигурійское Общество Отечественной Исторім выпустило въ свёть документы въ томъ видё, какъ они остались въ бумагахъ безвременно умершихъ издателей.

Мапfroni Camillo. Le Relazioni fra Genova, l'Impero Bizantino e i Turchi. Напечатано въ Atti delle Società Ligure di storia patria. Vol. XXVIII, fasc. III, Genova, 1898, p. 575—858. — На основаніи документовъ, издавныхъ во второмъ выпускъ XXVIII-го тома (см. выше), и другихъ источниковъ Манфрони даетъ краткій очеркъ исторіи отношеній Генуэзской республики къ Византіи и Туркамъ, начиная съ 1101 года, подъ которымъ извъстно первое упоминаніе объ отношеніяхъ Генуи къ византійскому государству (р. 587), и доводя исторію до конца XV въка (р. 751). Во второй части (р. 753—787) авторъ даетъ краткій очеркъ исторіи отношеній Генуи къ туркамъ до половины XVIII стольтія. Въ приложе-

нів Манфрони приводить длинный рядъ относящихся къ этому вопросу документовъ.

Giuseppe Dalla Santa. Alcuni documenti per la storia della chiesa di Limisso in Cipro durante la seconda metà del sec. XV. Напечатано въ Nuovo archivio Veneto. Tomo XVI, Parte I, 1898, р. 150—187. — Цѣль автора понолнить трудъ покойнаго французскаго ученаго, столь много потрудившагося и сдѣлавшаго по исторіи средневѣковаго Кппра, Мас-Латри «L'Histoire des Archevêques latins de l'île de Chypre»; этотъ трудъ почтеннаго ученаго, по мнѣнію итальянскаго изслѣдователя, слѣдуетъ даже теперь передѣлать. Въ настоящей статьѣ авторъ занимается нѣсколькими документами по церковной исторін Кипра во второй половинѣ XV стольтія. Тутъ же можно найти свѣдѣнія о церковныхъ дѣятеляхъ на Кипрѣ за это время. Къ статьѣ приложено шесть документовъ.

\*\* Come nei secoli passati i Cristiani pellegrinavano in Terra Santa. На! печатано въ Gerusalemme XXIII p. 29—31.

Emilio Deschamps. L'isola di Cipro. Viaggi e studi. Con 4 illustrazioni nel testo. Напечатано въ Cosmos del prof. Guido Cora. Roma, Serie II, vol. XII, 1894—1896, р. 184—211 (Continuazione e fine).— Статья эта, посвященная изследованію различныхъ сторонъ современнаго состоянія острова Кипра, касается и его среднев вковой исторія (р. 191).

L. De Feis. Le antichità di Cipro ed i fratelli Luigi ed Alessandro Palma di Cesnola. Напечатано въ Bessarione. Anno IV. Vol. 6, №№ 41—42, 1899—1900, р. 433—471. — Авторъ статьи разсказываетъ о древнихъ находкахъ на Кипрѣ и останавливается преннущественно на дѣятельности братьевъ Луиджи и Александра Пальма ди Чеснола, открывшихъ новую эпоху въ исторіи археологіи и искусства острова въ шестидесятыхъ годахъ XIX столѣтія. Среди находокъ встрѣчаются иногда и византійскія вещи, напр., одинъ барельефъ (р. 442—442). Вторая частъ статьи посвящена кипрской эпиграфикѣ. Къ статьѣ приложено очень много изображеній и кипрскій алфавитъ.

Р. Aurelio Palmieri. Gli studi bisantini in Russia. Proemio: Roma e Bizanzio. — Le antitesi di due metropoli. — Il concetto del bizantinismo russo. Нанечатано въ Bessarione, ibidem, р. 472—489. — Авторъ введенія къ своему труду по исторіи византійскихъ знаній въ Россіи, прекрасно читающій порусски, принадлежитъ къ числу ученыхъ монаховъ ордена Ассумпсіонистовъ въ Константинополь, которые уже оказали не мало услугъ византійской наукъ. Тема автора, конечно, живо должна интересовать русскихъ ученыхъ и русскую читающую публику, и нельзя не пожальть только, что за эту задачу пришлось взяться иностранцу, тогда какъ она лежитъ на нравственной обязанности русскаго общества; въ подобномъ трудъ чувствовалась уже давно настоятельная потребность. Въ своемъ введенін почтенный авторъ, проведя параллель между Римомъ п Византіей, старой и новой столицей, и выяснивъ положеніе двухъ митрополій, въ краткихъ словахъ изложиль мивнія русскихъ

ученыхъ, начиная съ Куника, о византинизмъ и его значенів. Въ виду того, что библіографія по вопросу русскаго византинизма въ Византійской Литературъ Крумбахера далеко не полна, авторъ задался пълью дать на основаніи русскихъ изследованій краткій очеркъ русскаго византинизма, проследить его начала и сгруппировать на немногихъ страницахъ имена и литературную деятельность русскихъ византинистовъ. Жестоко оппибаются, говорить авторъ, клеветники Россіи, дающіе могущественной имперіи эпитеть варварской. Россія ученая, образованная, освободившаяся отъ иностраннаго вліянія, не замедлить предстать передъ ослабъвшимъ датинскимъ геніемъ и помъряться съ наступающей наукой нъмецкой. Въ настоящемъ случав мы имъемъ въ виду взять только одно изъ проявленій умственной русской жизни, напоминая читателямъ, что византинизмъ есть ключъ къ національной исторіи русской имперіи и какъ бы нить Аріадны, которая насъ ведеть въ забиринтъ событій, тенденцій и политико-релогіозныхъ ндеаловъ великой славянской семьи (р. 485). Мы желаемъ отъ душе ученому автору успёшнаго продолженія его трудной работы, которая должна имъть для Россіи большое значеніе. Заметимъ только, что приведенныя въ тексте русскія цитаты грешатъ чрезвычайнымъ обиліемъ опечатокъ.

- G. Gabrieli. Fonti semitiche di una leggenda Salomonica. Напечатано въ Вевзагіопе, ibidem, p. 490—513; №№ 43—44, 1900, p. 42—86.
- U. Benigni. Un papiro Copto-Greco, inedito, con frammenti biblici (съ таблицей). Напечатано въ Bessarione, ibidem, p. 514—521.

Asgian Mons. La chiesa armena e l'arianesimo. Напечатано въ Bessarione, ibidem, р. 522—528. — Въ своей небольной статъ ваторъ касается двухъ вопросовъ: какое положеніе заняла юная армянская церковь въ періодъ аріанской ереси и какія были ея отношенія къ престолу св. Петра въ тотъ же смутный періодъ.

- N. Festa. Ancora la lettera di Michele Paleologo e Clemente IV. Напечатано въ Bessarione, ibidem, р. 529—532. Издатель уже извъстнаго намъ интереснаго документа (см. Виз. Врем. Т. VII, вып. 1—2, стр. 247) дъластъ нъсколько замъчаній по поводу копін письма, принадлежащей ученому византинисту Максу Трей, а затъмъ дастъ нъкоторыя разъясненія къ исторія отношеній между римской куріей и Палеологомъ до 1267 года.
- F. di Mento. Intorno all' Εὐχέλαιον de' greci. Напечатано въ Bessarione, ibidem, p. 533—541.
- S. Glamil. Documenta relationum inter S. Sedem Apostolicam et Assyriorum orientalium seu Chaldaeorum ecclesiam, tum jam edita, tum majori ex parte nunc primum ex Archivo Vaticano prolata notisque historicis illustrata (Continua). Напечатано въ Bessarione, ibidem, p. 542—581; NeNe 43—44, 1900, p. 92—136; NeNe 45—46, 1900, p. 318—354.
- U. Benigni. L'apocalisse del Testamentum Domini. Напечатано въ Bessarione, №№ 43—44, 1900, p. 33—41.

Asgian. La S. Sede e la nazione armena. I SS. Padri ed i libri Ecclesia-

stici Armeni, e la S. Sede di Roma. Напечатано въ Bessarione, Ne. 43—44, 1900, p. 87—91.

Aurelio Palmieri. La consunstanzialità divina e la processione dello Spirito Santo. Напечатано въ Bessarione, №№ 45—46, 1900, p. 201—224.

U. Benigni. La caduta di Costantinopoli ed un appello postumo ai latini. Напечатано въ Bessarione, ibidem, р. 225—229. — Авторъ, вспомнивъ знаменитое восилиданіе Луки Нотара: «Лучше тюрбанъ султана, чёмъ напская тіара!» (Ducae Hist. Byz., с. 37), говоритъ, что это былъ крикъ партіи, которую можно назвать крайней лёвой византинизма, и затёмъ доказываетъ, что въ павшемъ Константивополё была партія, которая призывала на помощь латинскій Западъ, въ доказательство чего приводить одно позднёйшее стихотвореніе, изданное С. Fauriel въ Chants populaires de la Grèce moderne (Paris, 1824—25, voll. II р. 339), гдѣ, дёйствительно, встрёчается воззваніе къ Фраухіа.

Anonymus. Le iscrizioni cristiane di Alessandria d'Egitto. Напечатано въ Bessarione, ibidem, p. 270—281.

Asgian. La S. Sede e la nazione Armena. La Chiesa Armena ed il Nestorianismo. Напечатано въ Bessarione, ibidem, р. 282—290. — Авторъ на основанія армянскихъ документовъ говорить объ отношеніи армянской церкви къ постановленіямъ Эфесскаго и Халкидонскаго соборовъ.

Ces. Tondini de Quarenghi barnabita. Il decreto Niceno sull' unificazione della Pasqua e S. Leone il Grande. Напечатано въ Bessarione, №№ 45—46, 1900, р. 369—391. — Авторъ говоритъ на основаніи историческихъ документовъ о попыткахъ опредълить день празднованія Пасхи, сдъланныхъ на Никейскомъ Соборъ и въ 455 году. Въ концъ статьи авторъ говоритъ о предполагаемомъ измъненіи календаря въ Россіи.

- С. F. La Città di Amasia. Напечатано въ Terre Sainte (Paris), XVI. 19, .20. Краткій очеркъ исторіи малоазіатскаго города Амасін, гдѣ говорится и о византійскомъ времени. Отмѣчено въ Bessarione, 1899, Т. IV. №№ 41—42, р. XXXVI.
- G. Volpi. Nell' VIII centenario della I-a crociata. Напечатано въ Rivista internazionale (Roma) п. 81. Въ своей статъй авторъ касается различныхъ вопросовъ, относящихся къ первому Крестовому походу: легенды о Петри Отшельники, самой идеи Крестовыхъ походовъ, которая была, по мийнію автора, преимущественно пацскою, и т. д. Отмичено въ Везвагіопе, ibidem, р. XLVI.

Arnaldo Cervesato. Le colonie slave della Grecia. Estratto dai Fasc. LXVII—LXVIII del Pensiero Italiano. Milano, 1896, 27 стр. 80 1). — Авторъ въ своей статъв даетъ обзоръ извъстій о славянскихъ поселеніяхъ въ Греціи, главнымъ образомъ имъя въ виду работы Фалльме-



<sup>1)</sup> Мы имбемъ въ рукахъ эту статью благодаря необыкновенной любезности редактора итальянскаго журнала Bessarione Монсиньора Марини, секретаря редакцій Оресте Греджи (Gregi) и самого автора статьи А. Червесато, за что и приносимъ имъ нашу глубокую благодарность.

райера и Карла Гонфа. Статья основана пренмущественно на пособіяхъ, и нъкоторые весьма важные источники, какъ напр. Монемвасійская Хроника, изданная въ 1884 году въ Аеннахъ Ламбросомъ (Тоторка Мідетірата), посланіе патріарха Николая ІІ къ Алексью Коминну и нъкоторые другіе, осталось совершенно неизвъстными автору, хотя ими пользовался уже Гопфъ (Монемвасійской хроникой въ старомъ изданім Pasini, Codices mss. bibliothecae regii Taur. Athenaei I, 1749, р. 417—432). Въ заключеніи своей статьи авторъ гръшитъ чрезмърнымъ пристрастіемъ къ современнымъ грекамъ. Извлеченія пзъ этой статьи были прочитаны профессоромъ Стржиговскимъ на послёднемъ конгрессь оріенталистовъ въ Римъ (см. Вуг. Zeitschr. В. ІХ, Н. І, 1900, S. 318. Виз. Временникъ VII, вып. 1—2, 1900, стр. 288).

E. Trollo. Gli Slavi nell' Abruzzo Chietino. Estratto dagli Atti della Società Romana di Antropologia. Vol. VI, Fasc. II, 1899, Lanciano, 11 стр. 80 1).— Эта небольшая, но интересная статья даеть очеркъ исторіи славянскихъ поселеній въ итальянской провинціи Chieti, отъ Триньо до Пескары, въ Абруццахъ, и попутно касается поселенія въ Италін албанцевъ. Авторъ надвется продолжать свою работу въ этомъ направленіи и изучать обычан, традиціи, діалектъ вышеназванной родной автору ивстности.

Menicoff. Gli Abbasidi sul trono dell' impero arabo. Sondrio, 1898, . 8º, 47 crp.

А. Васильевъ.

## АНГЛІЯ.

Е. W. Broeks. The chronological canon of James of Edessa. Напечатано въ Zeitschrift der Morgenländischen Gesellschaft. В. 53, 1899, S. 261—827. — Бруксъ издаетъ, на основаніи одной рукописи Британскаго Музея, краткую сирійскую хронику съ англійскимъ переводомъ. Вопреки мивнію французскаго оріенталиста Нау (Nau), высказанному имъ въ Journal Asiatique за 1898 годъ, издатель считаетъ свою хронику, которая начинается 326 годомъ послів Р. Хр. п оканчивается 630 годомъ, за извлеченіе изъ хроники Іоанна Эдесскаго, которою пользовался Миханлъ Сиріецъ. Въ этомъ хронологическомъ канонів года хроники сравнены съ годами олимпіадъ, римскихъ, персидскихъ и арабскихъ властителей. Несмотря на свою краткость, хроника бросаетъ ніжоторый світъ на Феофана и Миханла Спрійца. — См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. І, S. 244.

W. E. Crum. Coptic studies. Отдъльный оттискъ изъ Archeological Report for 1898—99 of the Egypt Exploration Fund. 11 стр. 4°. — Статья

<sup>1)</sup> Указаніємъ и присыдкою этой работы мы обязаны любезности профессора Мюнженскаго университета Карла Крумбахера, за что мы приносимъ ему нашу сердечную благодарность.

эта представляетъ изъ себя библіографическій обзоръ, въ которомъ между прочимъ разбираются работы P. Ladeuze о различныхъ рецензіяхъ Vita Pachomii (см. Виз. Временн. Т. VI (1899), стр. 601) и D. C. Hesseling о простонародныхъ греческихъ явленіяхъ въ коптскихъ текстахъ. — См. Вуг. Zeitschr. IX (1900), H. I, S. 257.

- S. D. F. Salmond. John of Damascus, Exposition of the orthodox faith translated by the Rev. S. D. F. S. New York. Ch. Scribeners sons, 1899, VIII 106 ctp., 8°. A Select Library of Nicene and Post-Nicene Fathers of the christian Church. II. Series, Vol. IX p. 2. Авторъ переводить Εχδοσις ἀχριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, снабжаетъ переводъ краткимъ введеніемъ, указываетъ мѣста изъ библій и прилагаетъ предметный указатель. См. Вуz. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 265.
- R. Garnett. The story of Gycia. Напечатано въ The English Historical Review 12 (1897), р. 100—105. Константинъ Багрянородный (De administrando Imperio, ed. Bonn. р. 256 sq.) разсказываетъ довольно странную исторію о Гикін, дочери херсонесскаго правителя Ламаха, и о сынѣ Асандера, боснорскаго правителя; эта исторія вощла въ книгу Finlay (History of Greece, II, р. 354—357), а Sir Lewis Morris сдѣлалъ ее даже сюжетомъ для трагедіи. Повидимому, Константинъ Багрянородный относилъ событіе ко времени около 380 года послѣ Р. Хр. Теперь англичанинъ Гарнеттъ доказываетъ очень убѣдительно, что разсказанная у Константина исторія не подходитъ нисколько къ христіанской эпохѣ, а происходитъ въ языческое время, а именно во время между 36 м 16 годами до Р. Хр. См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. І, S. 279.
- A. Kiréeff. Eighteen Centuries of the orthodox Greek church. By R-d A. H. Hore. Напечатаво въ Revue internationale de Théologie 7 (1899), S. 697—715. Извлеченія изъ книги Ноге съ нъкоторыми замъчаніями. См. Вуz. Zeitschr. B. IX (1900), H. I, S. 284.
- W. Crowfoot. Notes upon late Anatolian art. Напечатано въ Annual of the British school at Athens 4 (1897—1898), р. 79—94. Эти замътки состоять изъ трехъ главъ. Первая глава даетъ цънное собраніе типовъ орнаментовъ на могильныхъ стелахъ Фригіп. Вторая глава начинается съ замъчанія, что изъ всъхъ церквей древней Галатіи не осталось почти камия на камит, исключеніе представляють изъ себя только остатки въ Ангоръ и Юрме (Yürme). Третья глава занимается лежащими въ окрестной странъ капителями. См. Вуг. Zeitschr. В. IX (1900), Н. I, S. 291—292.
- W. E. Crum. Notes on the Egyptian orantes. Напечатано въ Proceedings of the Society of Biblical Archeology 1899, р. 251—252.—Здёсь дается изображеніе одной надгробной древнеегипетской, т. е. языческой, стелы изъ музея въ Александріи, на которой изображенъ орантъ съ высоко поднятыми руками, стоящій между шакалами. Безъ сомнёнія, это портретъ умершаго. Стела происходить изъ римскаго времени и служить доказательствомъ того, что мотивъ оранта примъиялся еще и до христіанскаго времени. См. Вуг. Zeitschr. В. ІХ (1900), Н. І, S. 295.

The Holy Sepulcre. Напечатано въ The Quarterly Review, 1899, Nr. 379. Съ тремя изображеніями. — Упомянуто въ Bibliographie des Jahrbuchs des Kaiserlichen deutschen archäologischen Instituts, XIV, S. 173 и въ Вуz. Zeitschr. B. IX, (1900), H. I, S. 297.

Warwick Wroth. Catalogue of the greek coins of Galatia, Cappadocia and Syria. London, 1899, 8°, XCI — 341 стр. съ картой и 39 таблицами. См. Revue Numismatique. IV-e série, T. III, (1899), p. 559—560.

J. Park Harrison. The influence of eastern art on western architecture in the first half of the eleventh century. Напечатано въ The Archeological Journal. Vol. LVI, No. 223. Second series, Vol. VI, No. III, September, 1899, р. 216—222. — Нъсколько замътокъ о вліяній восточнаго (византійскаго) стиля на западную архитектуру.

Henri Jackson. Notes on Clement of Alexandria. II. Напечатано въ The Journal of Philology. Vol. XXVII, No. 53, p. 136—144.

- M. R. James. Clement of Alexandria and Plutarch. Напечатано въ The Classical Review. Vol. XIV, 1900, No. 1, p. 23—24. Небольшая замътка.
- J. G. C. Anderson. Exploration in Galatia cis Halym. Part II. (Contd). Напечатано въ The Journal of hellenic studies. Vol. XIX, Part II, 1899, р. 280—318. Въ этомъ продолжении уже отмъченной нами раньше въ Византійскомъ Временникъ статьи Андерсона (см. Т. VI, (1899), стр. 613) авторъ издаетъ надписи изъ мъстности къ западу отъ озера Татта, изъ окрестностей Аморіи и даетъ краткій очеркъ галатской цивилизацін.

John Gwynn, D. D. Rev. On the recovery of a Missing Syriac Manuscript of the Apocalypse. Напечатано въ Hermathena No. XXIV, 1898, р. 227—245. — Авторъ замѣтки сообщаетъ о томъ, что рукопись сирійской версін апокалипсиса, находившаяся подъ № 724 во Флоренціи въ библіотекѣ доминиканскаго монастыря св. Марка и уже долгое время считавшаяся утерянной, нашлась; далѣе, авторъ дѣлаетъ свои замѣчанія по поводу этой рукописи.

- С. H. Turner. The early episcopal lists. I. The chronicle of Eusebius. Напечатано въ The Journal of Theological Studies. Vol. I, January, 1900, р. 181—200 (То be continued). Эта статья вызвана работами германскаго ученаго Гарнака (Нагласк) по древае христіанской литературів и говорить довольно въ общихъ словахъ о Евсевій и его хроників; говоря о Юлія Африканів авторъ, повидимому, не зналь превосходной работы Гельцера (Sextus Julius Africanus und die byzantinische Chronographie).
- С. Н. Turner. On Gelasius of Cysicus. Напечатано въ The Journal of Theological Studies. I (1899), р. 125—126. Геласій Кизикскій, жившій въ V въкъ, въ своей исторіи Никейскаго собора (Mansi, II, р. 759-8q). привель значительные отрывки изъ церковной исторіи Руфина; одинь изъ подобныхъ отрывковъ (II, 26, Mansi, р. 880) представляєть изъ себя греческій тексть замътки о Никейскомъ символь, извъстной до сихъ поръ только полатыни, покоптски и поармянски. См. Вух. Zeitschr. В. IX, 1900, Н. 2—3, S. 577.

Arthur James Mason. The five theological orations of Gregory of Nazianzus, edited for the syndics of the University press by A. J. M. Cambridge, University press, 1899, XXIV + 212 crp. 8°. Cambridge Patristic Texts. -Книга эта представляетъ изъ себя изящное изданіе пяти річей Григорія Назіанзина (от. 27-31), которыя, в'вроятно, были произнесены въ Константинополь въ 380 году въ защиту догиы о св. Троиць противъ евноміанъ и македоніанъ; изданіе снабжено введеніемъ, краткимъ критическимъ аппаратомъ, объяснительными примъчаніями и указателями. Сборникъ этотъ не имветъ въ виду критическаго изданія въ полномъ смысл'в этого слова; издатель думаль полагать въ основание лучшее изданіе текста и привлекать рукописи, которыя легко достать. Для настоящихъ пяти ръчей изданіе бенедиктинцевъ (1778-1842) оказалось настолько неудовлетворительнымъ, что текстъ заново долженъ былъ быть возстановлень на основании двухъ парижскихъ, одной мюнхенской и четырехъ англійскихъ рукописей. — См. Вуг. Zeitschr. B. IX. (1900). H. 2-3, S. 576-577.

Thomas Hodgkin. Italy and her invaders (744—774). Vol. VII. Frankish invasions. Oxford, 1899, XX → 397. Vol. VIII. Book IX. The Frankish empire (774—814). Oxford, 1899, XII → 331, 8°, with illustrations. — Эти новые два тома большого историческаго труда англійскаго ученаго доводять исторію до 814 года, т. е. до смерти Карла Великаго; на этомъ работа Hodgkin'а и кончается. Нельзя не порадоваться благополучному окончанію предпринятой авторомъ задачи нарисовать картину посл'ядовательныхъ вторженій варваровъ на территорію Италіп. О рецензіп см. ниже стр. 570.

F. J. Hamilton, D. D. and E. W. Brooks, M. A. The Syriac Chronicle known as that of Zachariah of Mitylene. London, 1899, 344 стр. 8°. — Изданная въ англійскомъ переводів сирійская хроника, носящая до сихъ поръ имя Захарін Митиленскаго, составляеть одинь изъ томовъ предпринятой извъстнымъ англійскимъ византинистомъ J. B. Bury серін византійскихъ текстовъ. Почти одновременно съ англійскимъ переводомъ хроники появился и нівмецкій въ тейбнеровской коллекціи Scriptores sacri et profani (Fasciculus III) «Die sogenannte Kirchengeschichte des Zacharias Rhetor, in deutscher Uebersetzung herausgegeben von K. Ahrens und G. Krüger (Leipzig, 1899); очень содержательный отзывъ L. Petit о ней появился въ Byzantinische Zeitschrift, B. IX, (1900), H. 2—3, S. 527— 530. Сирійскій тексть хроники, какъ нав'єстно, быль издань уже довольно давно Ландомъ (Land, Anecdota Syriaca, III, Leyden, 1870). Отрывки изъ этой же хроники, на основаніи ватиканской рукописи, были нэданы и переведены на латинскій языкъ кардиналомъ Анджело Маи въ десятомъ томв сто Scriptorum Veterum Nova Collectio. Главная рукопись текста хроники хранится въ Британскомъ Музев (Add. MS. 17, 202). Накоторыя части этой рукописи были уже раньше переведены на англійскій языкъ однимъ изъ переводчиковъ новаго изданія Гамильто-

номъ (The Ecclesiastical History of Zacharias Rhetor, Bishop of Mitylene, translated from the Syriac by F. J. Hamilton, B. D. September, 1892, printed privately). Be resymments as menony nependay, contin aparana, чвиъ въ вънеционъ переводъ Аренса и Крюгера, англійскій ученый Бруксъ разбираетъ вопросъ о личности автора и о составв его компилятивной хроники. О переводъ судить не намъ, и въ этомъ отношения мы будемъ ожидать сужденія оріенталистовъ. Но мы не можемъ не порадоваться, что хроника, дающая такъ много интересныхъ свёдёній для исторіи Византін въ V и VI в'вк'в, теперь во всей своей полнот'в стала доступной ученымъ неоріенталистамъ, которые для этого же періода могли уже пользоваться такими превосходными сирійскими переведенными источниками, какъ хроника Інсуса Стилита, Церковная Исторія Іоанна Эфесскаго и Эдесская Хроника. Съ вившней стороны переводъ изданъ превосходно; къ нему приложены указатель личный и предметный, а также указатель встрвчающихся въ сирійскомъ текств греческихъ словъ.

Ameer Ali, Syed, M. A., C. I. E. A Short History of the Saracens being a concise account of the rise and decline of the saracenic power and of the economic, social and intellectual development of the arab nation from the earliest times to the destruction of Bagdad and the expulsion of the Moors from Spain. With maps, illustrations and genealogical tables. London, Macmillan and Co., 1899, XXIV -- 638 стр. 8°. — Авторъ этой книги, живущій въ Индіи, зам'вчаеть, что эта страна, нівкогда находившаяся подъ сильнымь вліянісмъ сарапинской пивилизаціи, теперь о ней почти ничего не знасть. Одною изъ цвлей автора при написании своего труда было именно возбудить вновь интересъ къ сарацинской исторіи; но для этого, какъ справедливо замѣчаетъ авторъ, недостаточно было бы описать исключительно военные успёхи арабовъ, но надо было обратить внимание на ихъ внутреннюю жизнь, ихъ соціальное и экономическое развитіе. Согласно съ нам'вченнымъ планомъ авторъ излагаетъ исторію. Доисламская исторія и время п дъятельность Мухамиеда изложены кратко; болъе подробно разсвазана исторія первыхъ халифовъ, оммайндовъ и аббассидовъ и исторія арабовъ въ Испаніи; исторія арабовъ въ Северной Африке изложена очень кратко. Конечно, авторъ на всемъ протяжение истории касается также столкновеній арабовъ съ Византіей. Посл'в каждаго періода авторъ даеть краткое описаніе умственнаго, соціальнаго и экономическаго состоянія народа, ихъ нравовъ и обычаєвъ и ихъ системы администраців. Не имъя въ виду самостоятельнаго изследованія и не давая новыхъ выводовъ, книга эта можетъ служить посредственнымъ общимъ обзоромъ арабской исторіи. Къ книгъ приложенъ далеко несовершенный указатель.

W. Besant and E. H. Palmer. Jerusalem. The city of Herod and Saladin. Fourth edition, enlarged with a map and eleven illustrations. London, Chatto and Windus, 1899, XVI -- 532 crp. 8°. — Книга эта въ своемъ

новомъ изданіи даетъ безъ ссылокъ на источники хорошій обзоръ исторім Іерусалима съ І вѣка по Р. Хр. до XIII вѣка включительно. Въ ковцѣ книги приложена глава объ изслѣдованіяхъ и раскопкахъ въ Іерусалимѣ.

A Select Library of Nicene and Post-Nicene Fathers of the Christian Church. Vol. XIV. The Seven Ecumenical Councils of the Undivided Church. Oxford, John Parker and Co., 1900.

Mac Coun T., M. A. The Holy Land in geography and in history. Two volumes, London, S. W. Partridge and Co., 1899, VIII—96 и VI—136 стр. 8°. — Эти двё небольшія книжки дають краткій очерив географіи Палестины и ея исторіи съ древнёйшаго по настоящее время. Сочиненіе ученаго значенія не имёсть. Въ книгу вставлено большое количество самыхъ разнообразныхъ географическихъ карть св. Земли.

Th. P. Hughes. A dictionary of Islam. Second edition. London, 1896.— Мы отивчаемь эту книгу, вышедшую уже вторымь изданіемь, потому что она для занимающихся византійской исторіей, въ виду частыхъ сношеній Византіи съ мусульманами, можеть быть очень полезна. Первое изданіе вышло въ 1885 году въ Лондонь.

W. Muir. The Caliphate: its rise, decline and fall. From original sources. 3-rd edition. London, 1899, XV — 628 стр. 8°. — Въ этой книгъ, вышедшей уже третьинъ изданіемъ (первое изданіс вышло въ 1891 году), въ довольно сжатой формъ излагается исторія отношеній арабскаго халифата къ Византіи.

Kate A. Benton. Geber. A tale of the reign of Harun al Raschid, khalif of Baghdad. New York, Frederik A. Stokes Company publishers (London, Grant Richards), 1900, VIII — 487 стр. 8°. — Авторъ книги — женщина, которая даетъ рядъ разсказовъ, изложенныхъ въ формъ романа, изъ времени халифа Гарун-ар-Рашида. Конечно, книга не имъетъ никакого научнаго значенія. Авторъ разсказываетъ и объ отношеніяхъ халифа къ Византіи.

Edwarg Backhouse. Early Church History to the death of Constantine. Compiled by the late Edw. B., edited and enlarged by Charles Tylor with a biographical preface of Dr. Hodgkin. Fourth edition. London, Headley Brothers, 1899, XVIII — 293 стр. 8°. — Очеркъ исторіп церкви до половины IV вёка, вышедшій уже четвертымъ изданіемъ съ 1885 года.

## Рецензін появились на следующія книги:

Fred. C. Conybeare. The dialogue of Athanasius and Zacchaeus etc. Oxford, 1898. См. Византійскій Временникъ. Т. VI, 1899, стр. 261.— Рецензін появились: Hennecke. въ Theologische Litteraturzeitung, 1899, Nr. 20, Sp. 566—570; J. Winthrop Platner въ The American Journal of Theology, 3 (1899), p. 787—790.

Fr. C. Conybeare. The Key of truth, a manual of the Paulician church of Armenia. Си. Виз. Временникъ. Т. V, (1898), стр. 790. — Рецензія по-



явилась Paul Wendland въ Byzantinische Zeitschrift. B. IX (1900), H. I, S. 197—200. Нѣкоторыя дополненія къ книгѣ Conybeare можно найти въ American Journal of theology, 1899 (The history of Christmas) и въ Proceedings of the Honorable Cymrodorion Society, 1899 (The character of the heresy of the early British church).

E. L. Butcher. The story of the church of Egypt. London, Smith elder, 1897. 2 vol. 12°, XVI + 497 и 448 стр. — Рецензія появилась въ Revue de l'Orient chrétien. IV, 1899, p. 626—627 (Dom Paul Renaudin).

Butler. The Lausiac history of Palladius. Cambridge, 1898. См. Выз. Врем. Т. VI, 1899, стр. 261.— Подробная рецензія Р. Batiffol въ Revue biblique, IX, 1900, р. 124—127; E. Preuschen въ Theol. Litteraturzeitung, IV р. 122—5; Gritzmacher въ Theol. Rundschau, II р. 99—201.

The ecclesiastical history of Euagrius with the scholia ed. by J. Bidez and L. Parmentier. См. Виз. Времен. Т. VI (1899), стр. 610. — Рецензія L. Jeep въ Berl. philol. Wochenschrift 1899, Nr. 47, Sp. 1143—1145.

Thomas Hodgkin. Italy and her invaders. Vol. VII: The Frankish Invasions. Vol. VIII: The Frankish Empire. Oxford, Clarendon Press, 1899. См. выше стр. 567. — Рецензія Е. W. Brooks въ The English Historical Review 15 (1900), p. 152—156.

The History of **Psellus**. Edited with critical notes and indices by *Constantine Sathas*. London, 1899. См. Виз. Врем. Т. VI (1899), стр. 611.— Безпощадная рецензія **Ed. Kurtz** въ Byzantinische Zeitschrift. В. IX (1900), H. 2—3, S. 492—515.

Hughes Th. P. A dictionary of Islam. Second ed. London, 1896. См. выше. — Рецензія появилась E. Doutté въ Bulletin trim. de géographie et d'archéologie d'Oran. XVII p. 127 sq.

F. C. Conybeare, J. Rendel Harris and Agnes Smith Lewis. The Story of Ahikar. London, 1898. — Подробная рецензія M. Lidzbarski въ Theologische Litteraturzeitung, 1899, Nr. 22, Sp. 606—609; въ The Academy, LVI (1899), p. 213 sq.; Nestle въ Expos. Times. X p. 276 sq.

А. Васильевъ.

#### ИСПАНІЯ и ПОРТУГАЛІЯ.

J. R. Mélida. Viaje á Grecia, al monte Athos y á Constantinopla. Напечатано въ Boletín de la Sociedad Española de Excursiones. Año 6 (1898), Números 66—68. — Отмъчено въ Bibliographie des Jahrbuchs des Kaiserlichen deutschen archäologischen Instituts XIV, S. 104, а затъмъ въ Вуг. Zeitschr. B. IX (1900), H. I, S. 287.

Antonio Rubió y Lluch. La lengua y la cultura catalanas en Grecia en el siglo XIV. Отдъльный оттискъ изъ «Homenaje á Menéndez y Pelayo en el año vigésimo de su profesorado». Madrid, librería general de Victoriano

Suárez 1899, 26 стр. 80. — Въ своей новой работъ авторъ дополняетъ свои прежніе труды по исторіи каталанскаго владычества въ Грепіи Cm. e10 La expedicion y dominacion de los Catalanes en oriente juzgadas por los Griegos eta Memorias de la real Academia de buenas letras de Barcelona (t. IV 1, 1883) n Los Navarros en Grecia y el ducado Catalan de Atenas en la época de su invasion (Barcelona, 1886). Въ своей стать в авторъ разбираетъ вопросъ, насколько испанская оккупація Аттики и Средней Греціи въ XIV въкъ имъла своимъ слъдствіемъ греческое вліяніе на испанскую культуру и обратно. Онъ приводить всё свидётельства объ употребленіи народнаго каталанскаго языка въ документахъ и письмахъ изъ времени испанскаго господства. Впрочемъ, результатъ изследованія автора таковъ, что испанцы никогда не были близки грекамъ. Если отношенія къ грекамъ другихъ франковъ, итальянцевъ и францувовъ, сделались со временемъ сносными и выразились въ обоюдномъ вліяній на языкъ и литературу, то отношеніе испанцевъ къ грекамъ было замѣчательно грубо, и никавого сближенія между побъдителями и побъжденными нельзя было замётить, такъ что о какомъ нибудь благотворномъ культурномъ вліянів не можеть быть и рівчи. Если бы не извістія греческихъ источниковъ и не документы въ архивахъ Барселоны, Палермо и т. д., то некоимъ образомъ нельзя было бы заключить, что каталанцы и наваррцы более семидесяти леть господствовали на греческой почеб. Единственное лицо въ Испаніи, которое выказало интересъ къ греческой и византійской литературь, быль гроссмейстерь ордена Іоаннитовъ, Хуанъ Фернандезъ де Хередіа (Juan Fernandez de Heredia). Къ статъв приложены три каталанскихъ документа, бросающихъ свётъ на литературную деятельность этого человека. — Byz. Zeitschr. B. IX, H. 2-3, 1900, S. 590-591.

E. Korrodi. Un monumento bysantino latino em Portugal. Напечатано въ Boletim de la Real Associação dos Architectos civis e Archeologos Portuguezes. 3-a serie, Tomo VIII (1898), Núm. 2. — Отивчено въ Вуг. Zeitschr. В. IX, H. I, 1900, S. 290.

А. Васильевъ.

## голландія.

S. J. Warren. De Grieksch christelijke roman Barlaam en Joasaf en zijne parabels. Rotterdam, Wenk & Birkhoff, 1899, 56 стр. 8°. — Эта работа, основанная на изследованін Е. Куна, очень полезна для голландской читающей публики въ качестве введенія въ настоящее положеніе вопроса о романе «Варлаамъ и Іоасафъ» въ европейской науке. — См. Вуг. Zeitschr. В. IX, Н. 2—3, 1900, S. 571.

А. Васильевъ.

Византійскій Временника.

# 3. Новыя книги, поступившія въ Редакцію.

- В. Г. Вилинскій. Византійско-славянскія сказанія о созданіи храма св. Софіи Цареградской. Одесса 1900. 8°. 110 стр. Цена 50 коп.
- И. Н. Смирновъ. Очеркъ культурной исторіи южныхъ славянъ. Вып. І и ІІ. Казань 1900. 8°. Цівна 2 руб.
  - А. Алмазовъ. О заклинательныхъ молитвахъ. Одесса 1900. 80.
- П. А. Сырку. Евенмія патріарха Терновскаго служба преподобной царицѣ Өеофанѣ. По рукописи XIV—XV вѣка Хиландарскаго монастыря на Аеонѣ. СПБ. 1890. 8°. VI—XVII—15 стр.
- П. А. Сырку. Отголоски народной песни о свв. Димитріи и св. Ахилев въ духовной литературе южныхъ славянъ. С.-Петербургъ 1900. 8°. 10 стр. Отд. отт. изъ Известій Отд. русск. яз. и слов. Имп. Акад. Наукъ, т. V (1900), кн. 1, стр. 280—289.

Сборникъ Московскаго Главнаго Архива Министерства Иностранныхъ дёлъ. Выпускъ 7-й. Москва 1900. 8°. (Приложенія къ изследованію С. О. Белокурова «О библіотеке Московскихъ государей въ XVI столётіи»: 5 Греческія и латинскія рукописи Московскаго Главнаго Архива Министерства Иностранныхъ дёлъ).

Lic. theol. Wilhelm Riedel. Die Kirchenrechtsquellen des Patriarchats Alexandrien. Leipzig, A. Deichert Nachf. (Georg. Böhme) 1900. 8°. IV—310 стр. Цена 7 марокъ.

P. Hermann Bourier O. S. B. Ueber die Quellen der ersten vierzehn Bücher des Johannes Malalas. II Theil. Inaug.-Diss. München. Augsburg 1900. 8°. 67 crp.

Wilhelm Vollert. Kaiser Julians religiöse und philosophische Ueberzeugung. Gütersloh, C. Bertelsmann 1899. 8°. 111 стр. Цёна 4 марки (= Beiträge zur Förderung christlicher Theologie, hgb. von A. Schlatter und H. Cremer. III Jahrg. 1899. 6. Heft).

Ludo Moritz Hartmann. Römer und Longobarden bis zur Theilung Italiens. Leipzig, G. H. Wigand. 1900. 8°. IX—280 стр. Цёна 9 маровъ (— Geschichte Italiens im Mittelalter. II Band, 1 Hälfte).

Erwin Rohde. Der griechische Roman und seine Vorläufer. Zweite durch Zusätze aus dem Handexemplar des Verfassers und durch den Vortrag über griechische Novellistik vermehrte Auflage. Leipzig, Breitkopp und Härtel 1900. 8°. XIX—611 стр. Цвна 14 марокъ.

Leo Sternbach. Studia Avarica. Cracoviae 1900. 4°. 69 crp. Изъ XXX тома Dissertationes philol. Academicae Litterarum Cracoviensis, p. 297—365. Gabriel Millet, Le monastère de Daphni. Histoire, architecture, mosaïques. Aquarelles de M. Pierre Benouville. Ouvrage illustré de 19 planches hors texte et de 75 gravures. Paris, Ernest Leroux 1899. XVI—204 crp. L'Ébba 25 &p. — Monument de l'art byzantin publié sous les auspices du Ministère de l'instruction publique et des beaux-arts.

H. Omont. Manuscrit grec de l'Evangile selon saint Matthieu, en lettres onciales d'or sur parchemin pourpré, récemment acquis par la Bibliothèque Nationale. 6 стр. (съ 2 фотот. табл.). Extrait du Journal des Savants. Mai 1900.

Gustave Schlumberger. L'Épopée Byzantine à la fin du dixième siècle. Seconde partie. Basile II le tueur de Bulgares. Paris, Hachette et C°. 1900. VI — 653 стр. 8°. Съ многочисленными табл. и рисунками. Цена съ перепл. 35 фр.

Frederic Harrison, M. A., Byzantine history in the early middle ages. The rede lecture delivered in the senate house, Cambridge. June 12, 1900. London, Macmillan and C<sup>o</sup> 1900. 63 crp. 8°.

Denys de Fourna. Manuel d'iconographie chrétienne. Texte d'original édité d'après un manuscrit du XVIII-e siècle et précédé d'un préface. Premier fascicule. Imprimé aux frais de feu Grégoire Théodorowitsch Tchélistchew. St.-Pétersbourg 1900. 8°. κβ-128 crp.

Προμηθεύς. Περιοδικόν ἐκδιδόμενον κατὰ μῆνα ὑπὸ Ζωσιμα Ἐσφιγμενίτου. Ετος Θ'—ΙΑ'. Ἐν Βώλφ 1897—1899.

Παράρτημα 'Εκκλησιαστικής 'Αληθείας. 'Εργασίαι τοῦ ἐν τοῖς Πατριαρχείος ἐδρεύοντος καὶ δυνάμει ὑψηλής κυβερνητικής ἀδείας λειτουργούντος 'Εκκλησιαστικοῦ Μουσικοῦ Συλλόγου. Τεῦχος πρῶτον (1 'Ιανουαρίου 1900). 'Εν Κωνσταντινουπόλει 1900. 'Εκ τοῦ Πατριαρχικοῦ Τυπογραφείου. 4°, CTP. 91.

Φιλολογικός Σύλλογος Παρνασσός. Έπετηρίς. Έτος Δ'. Έν Άθήναις 1900. 8°. ctp. 220 + σζ' + VII ταδι.

Κλεόπας Μ. Κοικυλίδης. Κατάλοιπα χειρογράφων Ίεροσολυμιτικής βιβλιοθήκης. Έν Ίεροσολύμοις. 1899. 8°. 207 ctp.

Γεώργιος Σ. Γέγλες. Ὁ Φώτιος ἐν τῷ σχίσματι. Διατριβὴ ἐπὶ ὑφηγεσία. Ἐν Ἀθήναις. Ἐν τοῦ τυπογραφείου τῶν καταστημάτων Μιχαὴλ Ἱ. Σαλιβέρου 1900. 8°, ctp. 64.

Ίω Ν. Σβορῶνος, Βυζαντιακὰ νομισματικὰ ζητήματα (μετὰ 70 εἰκόνων). Άθηναι 1899.  $8^{\rm o}$ , ctp. 62.

K. 'Ι. Κωνσταντοπούλου. Βυζαντηνά μολυβδόβουλλα. Athènes (Extrait du Journ. Intern d'archéologie numismatique). 8°, crp. 12.

Сборникъ за народни умотворения, наука и книжнина издава Министерството на народното просвъщение. Книга XVI и XVII (І. Наученъ Отдълъ. И. Материали). София 1900. 80.

# ОТДЪЛЪ III.

Дъятельность Русскаго Археологическаго Института въ Константинополь въ 1898 году. Дъятельность Института въ теченіе 1898 года выражалась:
1) въ устройствъ засъданій, 2) въ археологическихъ экскурсіяхъ, 3) въ обработкъ добытыхъ матеріаловъ и въ изданіи ученыхъ трудовъ, 4) въ производствъ раскопокъ въ Македоніи и 5) въ организаціи кабинета древностей.

I. Въ 1898 году было три заспданія, изъ коихъ одно-торжественное, состоявшееся 26 февраля, въ годовщину открытія Института. На последнемъ засъдании, послъ привътственной ръчи г. почетнаго предсъдателя А. И. Нелидова, были сдёлавы сообщенія— архимандритомъ Борисомъ на тему: «Св. Іоаннъ Златоусть, какъ церковный ораторъ», и директоромъ института О. И. Успенскимъ на тему: «Константинополь въ последние годы IV въка», и въ заключение членомъ О. Ф. Вульфомъ былъ прочитанъ отчетъ Института за 1897 годъ. Докладъ архимандрита Бориса состояль изъ трехъ отделовъ. Въ первоиъ отделе референтъ говориль объ условіяхъ развитія ораторскаго таланта св. Златоуста, въ частности о воспитаніи его и образованіи, о характер'в преподаванія ораторскаго искусства въ тогдашнихъ риторскихъ школахъ, о блестящихъ успъхахъ св. Іоанна въ свътскомъ красноръчін, о занятіяхъ его адвокатурой и о похвальной его ръчн въ честь императоровъ Валента и Валентиніана. Во второмъ отдёлё показаны были особенности краснорёчія св. Златоуста: оригинальность языка его бесёдъ въ сравненіи съ языкомъ его учителя Ливанія, стихіи народнаго языка и художественная ихъ обработка въ твореніяхъ Златоуста, богатство, сила и увлекательность его краснорівчія, простота и общепонятность его ръчи, необыкновенная способность къ импровизаціи, изумительная изобрѣтательность въ развитіи избранной темы, форма поученій св. Златоуста и приспособленность пхъ къ душевному состоянію слушателей. Въ третьемъ отділь трактовалось о дійствін бесёдъ св. Златоуста на слушателей, — приведено было свид'єтельство объ этомъ церковнаго историка Созомена, сдълано сравнение краснорвчія Ливанія съ проповедью Златоуста въ отношеніи действія ихъ на

слушателей, отивчены факты современной Златоусту общественной жизни въ Антіохіи и Константинополів, свидівтельствующіе о необыкновенной популярности и славъ его, какъ проповъдника, сообщено преданіе о томъ, по какому случаю впервые дано было публично св. Іоанну названіе «Златоусть», обращено вниманіе на тв мъста его бесёдъ, изъ которыхъ видно, что онв сопровождались то взрывомъ рукоплесканій, то громкимъ плаченъ и рыданіями слушателей. Въ конці доклада референть говориль о великомъ значеніи пропов'йдинческихъ трудовъ св. Златоуста для христіанской церкви. Різчь О. И. Успенскаго изложена выше стр. 491. — Второе засъданіе было устроено 19 ноября, послів молебствія въ новомъ пом'вшение Института, причемъ О. И. Успенский сообщиль «О памятиикахъ славянскихъ древностей въ Македоніи», спеціальная обработка коихъ следана авторомъ въ различныхъ статьяхъ третьяго и четвертаго тома «Известій» Института. Въ третьемъ заседанія, происходившемъ 8 января, ученымъ секретаремъ Института Б. В. Фармаковскимъ, занявшимъ мъсто П. Д. Погодина, было сделано сообщение «О терракотовыхъ саркофагахъ изъ Клазоменъ въ Оттоманскомъ музев въ Константинополь», и О. И. Успенскій доложиль «О рукописяхь, находящихся въ Охридв» (см. выше стр. 488).

II. Въ 1898 году Институтомъ были предприняты двв экскурсіи: въ Никею и въ Македонію. Предпринятая еще въ 1896 году экскурсія въ Никею обнаружила важное значение сохранившихся въ этомъ городъ памятниковъ и побудила Институтъ продолжить ихъ изучение весной 1898 года. Хотя на этотъ разъ имвлась въ виду главнымъ образомъ интрополія или церковь Успенія Богородицы, тімь не меніве вслідствіе повздокъ по окрестностямъ Никеи и новыхъ обследованій городскихъ ствиъ получился довольно разнообразный матеріалъ, касающійся и христіанской, и до-христіанской эпохи Никен. По отношенію къ главной задачъ предстояло, если не выяснить, то по крайней мъръ собрать матеріаль для обследованія вопроса о времени происхожденія храма Успенія. Древивищій никейскій храмъ, въ которомъ происходили засвданія перваго вселенскаго собора, носиль въ средніе въка имя отцевъ собора. Нынв отъ этого храма остались лишь следы, да въ народномъ преданіи усвоено имя σύνοδος той мъстности, на которой стояль этотъ храмъ. Такъ какъ засъданія второго никейскаго собора происходили не въ этомъ храмъ, а въ церкви Святой Софін (Theoph. Chronogr. p. 463, ed. de Boor), то можно высказать предположение, что къ тому времени храмъ отцевъ перваго вселенскаго собора находился въ состояни разрушения и не могъ служить для засёданій собора. Между тёмъ въ началё VIII вёка этоть храмъ существовалъ и былъ наиболе важной святыней города, какъ можно заключить изъ упоминанія объ этомъ храм'в во время осады Никен арабами въ 727 году (ibidem, р. 406). Въ годъ смерти Льва Исавра страшнымъ землетрясеніемъ были разрушены въ Никев многія церкви, такъ что сохранилась только одна, не названная по имени (ibid., p. 412).

Но должно думать, что пострадавшія отъ землетрясенія церкви съ теченіемъ времени возстановлялись. Около половины XI вѣка Никею снова постигло землетрясевіе, вслідствіе котораго разрушены были знаменитъйшіе храмы города-во имя Св. Софіи и въ честь отцевъ перваго вселенскаго собора (Attaliatae Historia, p. 91). Это изв'ёстіе должно пи'ёть особую важность, такъ какъ изъ него усматривается, что разрушенные прежде храмы возобновлялись, и что въ XI въкъ въ числъ значенитъйшихъ храмовъ усматриваются два. Писатель О. Метохитъ (XIII въка), говоря о никейскихъ храмахъ, называетъ изъ нихъ три какъ напболве вамѣчательные: 1) храмъ Св. Софін, описываемый имъ довольно яркими чертами, 2) храмъ мученика Трифона, цатрона города Никеи, и 3) храмъ отцевъ перваго вселенскаго собора (Σάθα, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη, І, р. 146-148). Писатель Никифоръ Григора сообщаетъ еще о постройкв въ Никев храма Іоанномъ Дукой Ватаци (1222—1254) въ честь Антонія Великаго (I, р. 44). Изъ упомянутыхъ писателями XIII въка церквей въ настоящее время нътъ слъдовъ отъ храмовъ св. Трифона и св. Антонія; что же касается храмовъ въ честь отцевъ перваго вселенскаго собора и Св. Софіи, то местонахождение перваго можеть быть определено по названию местности (σύγοδος), а второго по величественнымъ развалинамъ. Ближайшимъ заключеніемъ изъ унолчанія нашихъ источниковъ о церкви Успенія было бы то, что означенная церковь построена не раньше XIII вѣка. О церкви Успенія до сихъ поръ было изв'єстно только одно упоминаніе, относящееся къ XVI вѣку. По сообщеніямъ Мартина Крузія (Turcograecia, р. 204), почерпнутымъ непосредственно отъ никейскаго митрополита Кирилла (Le Quien, Oriens christianus, I, col. 654), въ XVI въкъ въ Никеъ были три церкви: της Παναγίας (въроятно, церковь Успенія), των άγίων Θεοδώρων Η τοῦ ἀγίου Γεωργίου, τ. e. Βτ XVI ΒΕΚΕ, ποвидимому, не существовало ни одной церкви изъ техъ, которыя упомянуты писателями XIII въка. Остановиться, однако, на тъхъ выводахъ, къ которымъ приводить разсмотрение указанных выше текстовь, едва ли справедливо. Должно сознаться, что упоминаній о святыняхъ Никеи пока весьма не достаточно, какъ и вообще мало извъстна исторія Никеи. Правда, есть надежда на пополненіе матеріала для исторіи города Никеи. Въ парижской рукописи № 1234 содержатся весьма любопытныя статьи, касающіяся этого предмета. Въ той же библіотекѣ cod. graecus № 37 Supplementum заключаеть между прочимь Θεοδώρου Δούχα του Λάσχαρι έγχώμιον είς την μεγαλόπολιν Νίκαιαν. Таже саная статья находится въ Эскуріаль cod. Y. I, 4, fol. 245. Сведенія объ этихъ рукописяхъ даны въ «Журнале Министерства Народнаго Просв'вщенія» за 1877 годъ (ноябрь, стр. 75-77). Вопросъ о храмъ Успенія въ настоящее время долженъ быть ръшаемъ на основание того матеріала, который находится въ самомъ храмъ и который представляетъ значительный археологическій и художественный интересъ, а именно: а) надписи и монограммы, б) архитектура и мозанка. Что касается надписей, то, оставляя въ сторонъ сомнительныя,

нриписывающія построеніе храма Константину Великому и исполненныя после переделокъ храма въ нынешнемъ столетіи, можно остановиться вниманіемъ на двухъ. Одна изъ нихъ находится въ алтаръ, между мозаичными изображеніями двухь архангеловь: + στηλοί Ναυκράτιος τὰς θείας είχόνας, т. е. Навиратій сдівляль мозанчныя изображенія Божінхь иконъ. Завсь было бы не совсвиъ правильно видеть намекъ на возстановленіе иконопочитанія послів эпохи пконоборцевъ, такъ какъ то было άναστήλωσις, употребление же στηλόω чаще всего относится именно къ мозанкъ (Nicet Acom., р. 309). Надпись сохранила такимъ образомъ или имя мозаичиста, работавшаго въ алтаръ, пли того лица, которое заказывало мозанчную работу. Имя Навкратія могле бы напоминать св. исповъдника этого имени, игумена Студійскаго монастыря, умершаго въ 848 году, извъстнаго также по перепискъ съ Осодоромъ Студитомъ. Но нъть никакихъ основаній сближать нашего мозаичиста съ извъстнымъ борцомъ за св. иконы, такъ какъ ни въ біографіи его, ни въ обстоятельствахъ жизни не указывается на его художественную двятельность. Другая надпись сохранилась въ нартексв, надъ входными въ храмъ вратами, вокругъ мозаичнаго изображенія Богородицы и читается такъ: + ΚΕ ΒΟΉΘΗ Ѿ СѾ ΔδΛω ΝΙΚΗΦΌΡω ΠΑΤΡΙΚΊω. ΠΡΑΙ-ΠΟCΙΤω. ΒΕCTH. ΚΑὶ ΜΕΓΑΛω ΕΤΑΙΡΙΑΡΧΗ. Ικι (Byzantinische Zeitschrift I, S. 83) высказаль предположение, что упоминаемый адесь Никифоръ можетъ относиться къ XI веку, но основанія для отождествленія Никифора нашей надписи съ государственными діятедями того же имени въ XI въкъ настолько шатки, что и самъ авторъ не настанваеть на своемъ мевніи. Навърное можно сказать то, что ранће второй половины XI въка въ Византіи не могло быть Никифора — великаго этеріарха, ибо такого званія ранте не было. Но отъ второй половины XI въка можно идти въ XII и въ XIII столътія, дальше котораго приведенные выше тексты не позволяють относить построеніе храма Успенія. Профессора Стржиговскій и Диль, писавшіе о храм'в Успенія (Byz. Zeitschr. I), обратили вниманіе на монограммы находящіяся въ разныхъ частяхъ постройки и между прочимъ на столбахъ, поддерживающихъ боковыя арки въ среднемъ кораблъ храма. Эти монограммы, представляющія одну и ту же комбинацію буквъ въ кругв, имъющемъ въ діаметръ 17 сантиметровъ, внъ всякаго сомнънія, относятся или къ строителю храма, или къ благотворителю, имя котораго остается однако не вскрытымъ. Надписи заставляли бы держаться двухъ именъ Навкратія и Никифора, между твиъ монограммы не объясняются удовлетворительно при такомъ чтеніи, и вообще чтеніе монограммъ, которыя всв известны по воспроизведенію ихъ въ статьяхъ Стржиговскаго и Диля, далеко не представляется легкимъ. По отношенію къ тремъ наъ нихъ можно съ уверенностью сказать, что оне не могутъ быть прочитаны иначе, какъ Θεοτόχε βοήθει τῷ σῷ δούλω, но последнія четыре

довольно замысловаты и съ трудомъ поддаются толкованію. Сводя данныя, въ нихъ заключающіяся, все же нелегко приблизиться къ решенію проблемы о времени происхожденія храма. Если Мономахъ Николай или Навкратій, о которыхъ уноминаютъ монограммы, имълъ большое значеніе въ исторіи храма Успенія, то остается еще неизвістнымъ, онъ ли быль и строителемъ храма. Если принять, что ему принадлежить эта заслуга, то остается загадкой вопросъ о времени его жизни. Фаналія Мононаховъ посл'в XI въка играетъ довольно видную роль среди провинијальной админестраціи, но пока не удалось напасть на такого Мономаха, котораго можно было бы сблизить съ протовестархомъ или Дукой монограмиъ. Пока лишь найдены Георгій Мономахъ съ титуломъ такобраστος σεβαστός η Θεομορι Μομομακί το τητγιομί πανσέβαστος, οба жившіе въ XIII вѣкѣ (Miklosich et Müller, Acta et diplomata graeca, t. IV, р. 49, 55). Следуеть заметить также, что наиболее часто встречающаяся въ храмъ Успенія монограмма, которую можно читать Νικολάου и даже, хотя съ меньшимъ въроятиемъ, Ναυκρατίου, читается на совершенно особомъ памятникъ, находящемся въ той же церкви и досель не отмъченномъ наследователями. Это — мраморная плита, покрывающая св. престоль. Она представляеть фигуру ромба, разделеннаго переплетающимися изогнутыми линіями на 13 отдівленій не одинаковой величины, изъ коихъ семь заполнены монограммами, а шесть ветками трилистнаго аканоа или пальмами. Наибольшее сходство съ этой плитой имветь шиферная плита въ Кіевской Софіи, имбющая по краямъ такое же плетеніе въ кругъ и представляющая въ центральномъ отдъленіи розетку. По всей въроятности, и никейская плита сначала имъла другое назначеніе, прежде чвиъ стала служить крышкой престола. Орнаментика этой плиты весьма близко подходить къ украшеніямъ на капителяхъ колониъ Кахрізджами и Пантократора, а форма переплетенія и ромбондальная фигура встрвчаются во многихъ памятникахъ. Если допустить, что никейская плита по орнаменту и стилю относится къ XI въку, то при этомъ нельзя не принять во вниманіе, что работа на памятник довольно грубая н скорће обличаетъ неумћлаго работника и подражателя, чти мастера и, следовательно, можеть быть легко отоденнута на столетие позже

Что касается наблюденій надъ архитектурой и мозаиками храма Успенія въ Никев, то весь полученный матеріаль предоставленъ въ распоряженіе члена Института О. Ф. Вульфа для спеціальнаго изследованія.

Равнымъ образомъ и эпиграфическій матеріалъ, найденный въ окрестностяхъ Никен, будетъ обработанъ Институтомъ особо, а пока любопытно отмѣтить лишь слѣдующіе памятники этого рода. Влизъ Enischeircapousi у четвертой башни найденъ обломокъ плиты съ надгробною надписью такого содержанія:

βρίφ βίου αὐτοῦ κ'

† Έχοιμήθη ὁ δούλος τοῦ Θεοῦ Ἰωάννης μηνὶ σεπτεμβ[ρίφ]

[ἐ]κ τοῦ ἀγίου Εὐσταθίου ἰν[δικτιῶνος] η΄ ἔ[τους] , Srq. . . (6490?)
† Ἐκοιμήθη ὁ δοῦλος τοῦ Θεοῦ Διομήδ[ης]
μηνὶ μαίῳ ἰν[δικτιῶνος] μηνὶ ἀ[υγούστῳ] ιε' ἰν[δικτιῶνος] ιβ' ἔ[τους] , Sr//

Эта надпись относится къ самому концу X или къ первымъ годамъ XI въка. Тамъ же найдена другая плита, также съ надгробной наднисью:

> ἐνθάδε κατάκιν τε οἱ τῆς μακαρίας μνήμης Ἀλύπιο ς Ἀπρίκις Ἰωάννης Γαλάται.

Имя Атріхіс, здёсь упоминаемое, мёстное: память св. мученика никейскаго Априкія празднуется 21 октября. Надпись относится къ X вёку. Извёстная двуязычная надпись Нерона, начертанная на скалё Сары-кая въ 3 часахъ разстоянія отъ Никеи, выс. 64 с., длиной 1,50 м., представляющая 13 строкъ, шесть на латинскомъ языкъ и семь на греческомъ; допускаетъ въ настоящее время следующія исправленія (С. І. С. ІІІ, 346, С. І, G. ІІ, 3743):

строка 4 PONT. MAXIM. TRIB POTEST///

- 5 CORRUPTAM
- » 6 PROC[URATOREM]
- » »  $[E]\Omega\Sigma$ ... KATE $\Sigma$ TPAMMENHN.

Лѣтомъ и осенью 1898 года Институтомъ сдѣданы были двѣ поѣздки въ Македонію съ цѣлью ознакомленія съ археологическими памятниками этой интересной и мало изслѣдованной страны. Результаты получились обширные и разнообразные. Самый важный отдѣлъ памятниковъ Македоніи принадлежитъ къ христіанской старинѣ. Часть ихъ уже обработана въ различныхъ статьяхъ «Извѣстій» Института. Въ дополненіе къ нимъ, отчетъ сообщаетъ слѣдующее. Въ Солуни, послѣ пожара въ церкви св. Софіи найдена была плита съ надписью въ алтарѣ, близъ св. престола. Надпись говоритъ о мѣстѣ погребенія дочери Велисарія и была уже издана докторомъ Мортманомъ ('О ѐν Κωνσταντινουπόλει Ἑλληνικὸς Φιλολογικὸς Σύλλογος, παράρτημα τοῦ ιθ' τόμου 1891, σελ. 28). Θ. И. Успенскій предлагаетъ читать ее слѣдующимъ образомъ:

Θνδεκελενcianεπανςα | Τοενχω Γινηςιωτατηκαιπολύποθ| ητος | Υονθυγατηριωανναούς απα|ρθένος | νοεμβρίου κα  $\hat{\mathbf{H}}$   $\bar{\Delta}$  ινδ·  $\mathbf{S}$  ιδ| φλ $_{\mathbf{S}}$  ιλίζαριου του μεγαλοπ|ρεπεςτ $_{\mathbf{S}}$ 

По поводу надписи въ отчетъ Института сообщается, что бракъ единственной дочери Велисарія и Антонины съ племянникомъ царицы Өеодоры Анастасіемъ (Procopius, Arcana, p. 34) быль совершенъ противъ желанія отца и матери нев'ёсты. Этоть бракъ быль дівломъ царицы Өеодоры, желавшей, чтобы царскія богатства Велисарія не перешли по смерти его въ другія руки. Не встрівчая сочувствія со стороны родителей невъсты, Өеодора воспользовалась походомъ Велисарія въ Италію и устроила, какъ выражается Прокопій, безбожное дізло. На сколько можно судить по сообщаемымъ пмъ даннымъ, заимствованнымъ изъ ходившихъ въ обществъ слуховъ, Осодора свела Іоанну и своего племянника, причемъ дочь Велисарія насильно была обезчещена. Это происходило не задолго до смерти царицы Өеодоры, умершей въ 22 годъ царствованія Юстиніана, следовательно въ 548 году. Сожительство Іоанны и Анастасія продолжалось восемь місяцевъ. По смерти Өеодоры, съ возвращеніемъ Велисарія и Антонины изъ Италіи въ 549 году, этому скандалу положенъ быль предёль тёмъ, что Іоанна разлучена была съ Анастасіемъ, а мать ея старалась распустить слухи, что дочь осталась дівицей, и отыскивала ей другого жениха (ibidem, p. 34, 40). Приведенная выше надпись свидетельствуеть, что Іоанна умерла въ среду 21 ноября 14 индикта въ началъ 550 года. Въ виду того, что въ судьбъ дочери Велисарія важное значеніе имъль вопрось о последствіяхь ся сожитія съ Анастасіемъ и что она умерла, по всей въроятности, невъстой одного изъ первыхъ жениховъ въ Византіи, можно считать весьма умъстнымъ упоминаніе въ надгробной надписи объ ея состояніи дівства (παρθένος въ третьей строкв, у Мордтиана — πατρός). Родители Іоанны могли жедать этимъ пресъчь всякія дальнъйшія посягательства на ихъ состояніе со стороны родныхъ царицы Өеодоры. Затімь, что касается ргаепоmen Flavius и написанія имени Велисарія черезъ і, т. е. Bilisarius, то въ этомъ отношеніи надпись не возбуждаеть никакихь сомивній (Fasti Romani, p. 762). Остается факть, которымь бы можно было воспользоваться для исторіи построенія храма св. Софіи. Если дочь Велисарія умерла въ Солуни, то она погребена была несомивнию въ самомъ знаменитомъ храмв. Это бы велокъ мысли, что Св. Софія была построена не позже VI в'вка.— Извъстная надпись на городской стънъ Солуни, изданная въ С. I. G. IV, № 8760, можетъ быть дополнена въ последнихъ строкахъ следующимъ образомъ:

Καστροφύλακος Ἰωάννου Χαμα|ρ|έτου τοῦ κοιαίστορος τῷ 68|00|
[ἔτει ἐνδικτιῶνος θ'.

Веррія (Вє́рроіх), нын'є небольшой городокъ на жел'єзнодорожномъ пути Салоники-Битоли, представляетъ значительный археологическій интересъ. М'єстные жители насчитываютъ въ ней до 70 церквей; кром'є того, зд'єсь сохранились важные остатки сооруженій римской

эпохи, не мало надписей и скульптурных фрагментовъ. Митрополія во имя свв. апостоловъ, послё реставрацій и перестроекъ, сохранила нёкоторые остатки древняго христіанскаго искусства. Сюда относятся пять колоннъ, капители которых представляють въ орнаментё орла съ распростертыми крыльями. На одной изъ фресокъ въ храмё сохранилась надпись:  $\Delta$ ένισις τῆς δούλης τοῦ Κυρίου Τέσας και Μάρκος ἔτος 1727. Въ церкви Παναγία περίβλεπτος въ алтарё и по стёнамъ сохранились остатки фресковой живописи, а въ полу мраморная плита съ надписью: МНМОРІОN ΘΕΟ $\Delta$ ΟV $\Delta$ ΟV Κ Εντροπίδ πρесвв. Въ церкви во имя Христа вадъ дверьми надпись (неправильно напечатанная въ сборникѣ Димицы 'Η Μακεδονία I,  $\Delta$ 2 112):

† Ξένος Ψαλιδάς ναόν Θεοῦ ἐγείρει ἄφεσιν ζητῶν τῶν πολλῶν ἀμαρτημάτων (ΒΙΚ. ἐγκλημάτων) τῆς Ἀναστάσεως Χριστοῦ ὄνομα θέμενος.

|Εὐ|φροσύνη σύνεβνος τοῦτον ἐκπληροῖ. ἰστοριογράφος ὄνομα |Καλιέργης| τοὺς καλοὺς καὶ κοσμίους αὐταδέλφους μοῦ.

"Ολης Θετταλίας ἄριστος ζωγράφος. πατριαρχική χεῖρ καθιστα τὸν ναὸν [ἐπὶ τοῦ μεγάλου βασιλέως Ἀνδρονίκου \_\_\_\_\_

Κομνηνού του Παλαιολόγου. Εν έτει WKΓ (=1315).

Въ той же церкви обращають на себя вниманіе кирпичи выс. 0,35 с. и шир. 0,35 с. съ знакомъ В и С. Но самой любопытной находкой въ этой церкви быль декреть въ честь Поппилія Писона, относящійся къ классической эпохів. — Въ церкви Кирика и Улиты сохранилась фресковая живопись и надпись надъ дверьми:

† ἀνηγέρθη καὶ ἀνιστορήθη ὁ θεῖος καὶ πάνσεπτος ναὸς τοῦ ἀγίου καὶ μεγαλομάρτυρος Καιρήκου καὶ Ἡουλήτας καὶ διὰ συνδρομῆς κόπου τε καὶ ἐξόδου τῶν τιμιωτάτων καὶ εὐγενεστάτων ἀρχόντων Καίρηκός τε καὶ Στουσεγάκης |Καστουσειτάκης| χιλιοστῷ ἐνενικοστῷ  $_{\rm c}$ ζ. Если читать хронологію 7090, το годъ построенія церкви будеть 1582. Съ наружной стороны церкви на алгарной стѣнѣ надпись изъ кирпичей: K/I UN † ἔτος  $_{\rm c} \overline{\zeta}$  ρν $_{\rm c}$  (1644) ἐν μηνὶ ἰαννουαρίῳ ἐκτίσθη τὸ βῆμα Κωστάσης.—Βъ церкви ἡ ἀγία Παρασκευἡ, съ росписью по стѣнамъ, находится слѣдующая надпись о времени построенія:

† ἀνιστορήθη ὁ θεῖος καὶ πάνσεπτος ναὸς οὐτος τῆς ἀγίας ὁσιομάρτυρος τοῦ Χριστοῦ Παρασκευῆς διὰ συνδρομῆς, κόπου καὶ ἐξόδου κῦρ Μανόλη ἀρχιερατεύοντος κυρίου κυρίου Ἰωακήμ ἱερατεύοντος Στάνου ἱερέως ἐν ἔτει κατὰ τὸ 1683. Повидимому, архитектура церкви болѣе древней эпохи. Изъ древнихъ памятниковъ въ церкви можно указать на капитель колонны и на кусокъ громаднаго мрамора не вполнѣ обдѣланнаго. — Церковь св. Георгія сохранила нѣсколько надписей:

† άνηγέρθη ἐκ βάθρων καὶ ἀνιστορήθη ὁ ἄρθιζ οὐτος τοῦ ἀγίου καὶ ἐνδόξου μεγαλομάρτυρος καὶ τροπαιοφόρου καὶ θαυματουργοῦ Γεωργίου διὰ συνδρομῆς τε καὶ ἐξόδου τοῦ εὐγενεστάτου ἄρχοντος κῦρ Δημητρίου τοῦ Γραμματικοῦ ἐπὶ ἔτους  $_{\it c}$ ζκζ (=1519).

† άνιστορήθη θείος καὶ πάνσεπτος ναὸς τοῦ άγίου μεγαλομάρτυρος Γεωργίου τοῦ τροπαιοφόρου διὰ συνδρομῆς κυρίου Γεωργίου Πορκάστη, ίερεὺς Ψάλων Παπακόστη, ἔτους «Ζρια (=1603).

Кром'в того, есть надпись, свид'втельствующая, что часть росписи сдівлана въ 1718 году. — Въ перкви св. Николая Чудотворца им'вются дв'в надписи на входныхъ дверяхъ и на одной изъ стівнъ:

† ἀνηγέρθη ἐκ βάθρου καὶ ἀνιστορήθη ὁ θεῖος καὶ πάνσεπτος ναὸς οὐτος τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν ἀρχιεράρχου καὶ θαυματουργοῦ Νικολάου διὰ συνδρομῆς καὶ ἐξόδου κόπου τε καὶ μόχθου τοῦ ὁσιωτάτου κυρίου ἀνθίμου. ἔτους χορ (=1565) ἐν μηνὶ ἰουνίου εἰς τὰς ιγ' ἡμέρα α'.

† ἀνιστορήθη τὸ παρὸν προπήλαιον τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Νικολάου τοῦ θαυματουργοῦ διὰ συνδρομῆς καὶ ἐξόδου κόπου τε καὶ μόχθου κῦρ Ἀνθίμου μοναχοῦ... , ZOH (=1570).

Въ церкви св. Мины въ алтаръ находится амвонъ изъ мрамора съ рельефными изображеніями (медальонъ съ растительнымъ орнаментомъ). На капители колонны, служащей въ настоящее время подножіемъ для запрестольнаго креста, находится надпись, относящаяся, въроятно, къ VI въку и представляющая ръдкій въ эпиграфикъ памятникъ денежнаго вклада.

Отмечая монументальные памятники Македоніи, Институть не могь не ввести въ кругъ своего изученія и рукописных собраній. Въ общенъ такихъ собраній сохранилось мало. Монастырскія библіотеки въ большинствъ случаевъ находятся въ жалкомъ положени, остающися еще въ нъкоторыхъ монастыряхъ рукописи подвергаются постепенной порчв и уничтоженію отъ сырости и небрежнаго съ ними обращенія. Въ частныхъ рукахъ обращается какой нибудь десятокъ рукописей. Рукописи, находящіяся въ нікоторыхъ сельскихъ церквахъ, оставляли самое тяжелое впечатление при виде отчаяннаго положения, въ которомъ оне находятся. За редкими исключеніями оне гніють въ сырыхъ помещеніяхъ, такъ что почтенные пергаментные кодексы обращаются въ пыль и прахъ. Было бы въ высшей степени желательно, чтобы церковная власть обратила вниманіе на остатки рукописей въ сельскихъ церквахъ и предохранила ихъ отъ конечнаго истребленія. Напболже цвиныя собранія находятся въ монастыряхъ Болгарской эксархін. На первомъ месте следуеть поставить Охридскую библіотеку при церкви св. Климента, гдв членами Института просмотрено 89 греческихъ п 17 славянскихъ рукописей. Библіотека пользуется вниманіемъ преосвященнаго Месодія, болгарскаго архіепископа въ Охридъ, и отчасти пронумерована. Въ Охридской библіотекв оказались, между прочимъ, весьма ценные манускрипты, имеюще капитальную важность въ наукѣ, какъ то: пергаментный кодексъ исторія Іоанна Скилицы Куропалата (XII в.) и рукопись съ деяніями константинопольскихъ помъстныхъ соборовъ по вопросу о харистикаріяхъ (см. русскую библіографію въ настоящемъ выпускѣ «В. В.»). Кромъ того, изученію Института подлежали следующія рукописи Охридской библіотеки. 1) Греческая минея, начинающаяся съ апръля и представляющая краткія житія святыхъ, написанная въ 1348 году, какъ видно изъ записей въ концъ рукописи. 2) Греческая рукопись на бумагъ, не имъетъ помъты; начало ен: Πίναξ του άλφα στοιχείου περί της ορθοδόξου πίστεως. Ζακοникъ. Σύνταγμα κατά στοιχείον των έμπεριεχομένων απάντων υποθέσεων τοις ιεροίς και θείοις κανόσι πονηθέν τε άμα και συντεθέν τῷ ἐν ἰερομονάγοις κῦρ Ματθαίφ. 3) Евангеліе на пергаменть XII въка, начинается канонами Евссвія, имбеть записи въ началь и конць на славянскомъ и греческомъ (1368 года). 4) Синаксарь бумажный, fol., съ записью въ концв отъ 1547 года. 5) Сборникъ безъ начала, 4°, съ записью на концѣ, повидимому отъ XII въка. 6) Евангеліе на пергаменть, fol., не позже VIII въка; съ записью на последнемъ листе. 7) Литургія на бумаге, folio, на конце записи - греческая отъ 1468 года и славянская. 8) Минея мъсячная на бумагъ, 8°, оканчивается ноябремъ, съ записью отъ 1498 года. 9) Бумажная тетрадь, 8°, XIII въка, заключаеть соборныя дъянія при императоръ Мануиль по вопросу о толкованій словь: ό πατήρ μου и другія статьи, 10) Бумажная рукопись, въ 80, содержить синтагму Матеея Властаря и виветь запись отъ 1598 года. 11) Тетрадь пергаментная въ листь, въ началь находятся житія святыхъ письма XI въка, а затымъ, болье древней руки, слова отцевъ церкви. 12) Пергаментная рукопись съ житіями святыхъ (№ 57), замѣчательна тымъ, что написана по старому, тоже гречеческому письму, прежде принадлежала монастырю Перивлепта. 13) Тріодь на бумагв, folio, съ записью 1572 года. 14) Рукопись (№ 74) въ листь, безъ начала, заключаеть дённія вселенскихъ соборовъ, любопытной редакцін. Изъ остальныхъ греческихъ рукописей Охридской библіотеки большинство написано на пергаментъ, нъкоторыя относятся къ VIII-Х въкамъ. Наиболе древнимъ нужно признать Евангеліе подъ № 49 и житія святыхъ за сентябрь подъ № 84. Имівются рукописи и съ нотными знавами (№№ 46, 69, 82 и 97), есть интересныя житія святыхъ, писанныя ранве Метафраста (№ 20). Особенность всего собранія заключается въ томъ, что на многихъ рукописяхъ читаются славянскія записи. Им'вются интересные сборники, напримъръ, № 8, гдъ между прочимъ находится Δийγησις ώφέλιμος εκ παλαιάς ιστορίας συλλεγείσα και ανάμνησιν δηλούσα του παραδόξου γενομένου θαύματος ήνίκα Πέρσαι καὶ βάρβαροι τὴν βασιλίδα ταύτην περιεχύκλωσαν, οί και ἀπώλοντο θείας δίκης πειραθέντες; ΤΑΚΟΒΉ же сборникъ аскетическихъ піесъ подъ № 45. Гораздо меньше въ Охридѣ славянскихъ рукописей, всего 17 номеровъ. Онъ недавно были описаны г. Кънчевымъ (Сборникъ за народни умотворения, кн. XIII, стр. 257). Изъ нихъ наиболъе интересны слъдующія. 1) Тріодь безъ начала (№ 16), съ записью, касающеюся короля Стефана Уроша и Хиландарскаго игумена Іоанна. 2) Прологъ на бумагѣ, начинается съ сентября, съ записью отъ 1476 года. 3) Преданіе о православной въръ св. Іоанна Дамаскина съ записью на первомъ листъ: Αύτη ή θεία και ιερά βίβλος θεολογίας ή

περὶ ὀρθοδόξου πίστεως τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Ἰωάννου τοῦ Δαμασχηνοῦ βουλγαροσερβική. μηδείς ούν τολμήσει ταύτην της ίερας μονής ταύτης άποστερήσαι èν βάρει άλύτου καὶ ἐνοχής αἰωνίας. αψκα μαρτίου α. 4) Tpiogb на бумагъ XV въка съ записью: сна книга гробницка. 5) Уставъ божественной службы, твореніе патріарха Филовея. 6) Прологь на бупагв XV въка съ записями отъ 1464 и 1598 годовъ. 7) Пергаментный сборникъ хорошаго письма XIV въка, начинающійся словомъ Ефрема Сирина о прекрасномъ Іосифъ, написанъ нъкіимъ Өеодоромъ. 8) Сборникъ правилъ Матеея Властаря съзаписью 1550 года. Кром'в того, въ митрополіи находится такъ называемый кодексъ или сборникъ протоколовъ соборныхъ деяній архіепископін, содержащій интересный матеріаль для местной исторія; первый актъ, пом'вщенный здівсь, относится къ 1677 году. Кодексъ изданъ целикомъ въ «Сборнике за народни умотворения» (Софія, кн. VI и X). Между прочимъ, любопытно отметить титула архіспископовъ охридскихъ (актъ 1721 года): ό άγιώτατος θρόνος τῆς καθ' ἡμᾶς άγιωτάτης άρχιεπισκοπής τής πρώτης Ίουστινιανής Άγρειδων καὶ πάσης Βουλγαρίας, Σερβίας, Άλβανίας, δευτέρας Μακεδονίας, Πόντου δυτικοῦ καὶ τῶν λοιπῶν. Въ частныхъ рукахъ въ Охридъ найдены лишь три рукописи: житія святыхъ на пергаментъ, рукопись XI въка, съ палимисестомъ, славянское евангеліе XV віка и греческій кодексъ.

Въ библіотекъ монастыря Смыче находится около 50 славянскихъ рукописей, большая часть на бумагь; нъсколько рукописей относится къ XV въку, а остальныя къ позднъйшему времени. Изъ нихъ интересны: 1) Минея за іюль и январь (№ 2), съ припиской 1549 года, ивкогда содержавшая, въроятно, цълый годъ. 2) Церковный уставъ палестинской лавры св. Саввы Освященнаго (№ 11). 3) Слова Григорія Богослова съ припиской отъ 1418 года; на бумагъ водяной знакъ – голова быка (№ 13). 4) Сборникъ аскетическихъ сочиненій (№ 14), написанный въ 1545 году и въ 1748 году принесенный въ монастырь Слепче і еромонахомъ Филоееемъ при игуменъ Христофоръ. 5) Минея за іюнь (№ 29), написанная въ 1546 году. 6) Минея за февраль (№ 36), написанная въ 1546 году. 7) Діонисія Ареопагита о священноначаліи (№ 41), написано въ 1553 году. 8) Богородичникъ (№ 31) отъ XIV въка. 9) Сборникъ поучительныхъ бесёдъ и 10) Помянникъ съ именами архіепископовъ: Прохора, Григорія, Паисія, Пареенія; митрополитовъ: Никифора, Митрофана, Іоасафа, Матеея, Игнатія; епископовъ: Герасима, Аванасія, Пахомія, Агапія, Софронія, Макарія, Герасима, Никодима, Герасима, Неофита, Іоакима и Өеодосія.

Βъ митрополіи въ Корчю (Κοριτζά) члены Института ознакомились съ единственнымъ рукописнымъ памятникомъ, носящимъ слъдующее оглавленіе: Σύν Θεῷ ἀγίῳ χώδιξ τῆς θεοσώστου καὶ ἀγιωτάτης μητροπόλεως Κοριτζάς καὶ Σελασφόρου ἱεραρχοῦντος καὶ πατριαρχεύοντος τοῦ μακαριωτάτου καὶ λογιωτάτου ἀρχιεπισκόπου τῆς πρώτης Ἰουστινιανῆς Ἁχρειδῶν κῦρ Παρθενίου τοῦ ἐκ Κοριτζάς ἀπὸ Χριστοῦ γαψοζω. Такимъ образомъ, коденсъ состав-

**јенъ** въ 1777 году, т. е. на сто јетъ позже охридскаго (Шоповъ, Сборникъ за народни умотворения, ки. VI, стр. 194), но онъ отличается интересными вводными подробностями и, кром протоколовъ соборныхъ дъяній, даеть данныя для характеристики містной религіозной, культурной н экономической жизни. Следуеть заметить также, что центръ тяжести въ настоящемъ кодексъ-не митрополія съ ся администраціей, а монастырь св. Крестителя Іоанна, что въ Мосхополъ. Прежде всего въ кодексв помещена исторія этого монастыря, изложенная въ общирномъ введенін, подъ особымъ оглавленіемъ и составленная въ 1679 году киръ Михали, при игуменъ монастыря Пароеніи. Киръ Михали начинаеть свое повъствование съ 1630 года и заявляеть, что тогда исполнилось 250 или 300 лъть отъ основанія города Мосхоноля. Містность, на которой возникъ монастырь, была освящена подвигами некоего Іоанна, къ которому стекалось мъстное населеніе. Авторъ старается следовать летописному порядку изложенія и вносить въ разсказъ такіе факты, которые не нивоть отношенія къ его главному предмету. Такъ, подъ 1631 годомъ помъщено такое извъстіе: хат' αὐτὸ δὲ τὸ ἔτος δεκεμβρίου ζ' ἔπεσεν ή στάχτη είς όλην την Ρούμελην ως μία σπιθαμή. Собственно постройки нонастыря начинаются съ 1647 года, когда киръ Георгій Милингеру, движимый религіознымъ чувствомъ, пожертвовалъ деньги на устройство храма, а затёмъ къ нему вскоре присоединились и другіе благотворители. После перваго игумена Антонія управленіе монастыремъ перешло въ руки игумена Гаврінла, который быль уже въ состояніи въ 1662 году выдать въ долгь архонтамъ Мосхополя 1000 аслановъ подъ проценты (10). Авторъ приводить при этомъ обязательство, подписанное архонтами. Въ виду того, что городъ не только не выплатилъ монастырю капитальной суммы, но не вносиль и процентовъ, управленіе монастыря вошло съ городскими старшинами въ новый договоръ, по которому городъ уступиль монастырю участокъ земли п обязался доставлять ему родъ подати масломъ и сыромъ. Указавъ на перемъщение игумена Гавріпла въ монастырь св. Наума, авторъ знакомить со строптельною его д строи и между прочинъ говоритъ, что онъ построилъ тур жодνίτζαν, т. е. больницу. Передавая исторію вкладовъ и приношеній, сообщаеть имена вкладчиковъ и дарственныя грамоты. Во время игумена **Παμίμια**, 1688 σεπτεμβρίω ο Φράγκος Ελαβε την Αυλώνα είς δε τα 1689 μαρτίω πάλιν ο Τούρχος έλαβε την Αύλωνα και την έγει και τώρα. Πρι τομτ же игуменъ монастырю подарена была церковь св. Николая, которая и обращена въ его метохъ, при чемъ приведены патріаршія грамоты изъ стараго кодекса, утверждающія право монастыря на это владініе. Доведя исторію монастыря до 1765 года, когда сдівлался игуменомъ Парееній, авторъ сообщаеть, что именно этоть игумень распорядился составить настоящій кодексь. Паросній возобновнь всё монастырскія зданія, подновиль и подняль выше ограду монастыря, починиль крышу. По случаю безпорядковъ, вскоръ послъ того наступившихъ въ Мосхополъ, Парееній должень быль удалиться заграницу и провель несколько леть въ Венгрін и въ Венеціи. Въ май 1769 года монастырь сділался добычей разбойниковъ (иторт Сідібес), которые разграбили его и опустощили. Въ сентябръ того же года подвергся разграбленію и Мосхополь, жители коего въ страхѣ разбѣжались по окрестнымъ странамъ. Въ 1777 году возвратился изъ Венеціи игуменъ Паросній и озаботился уврачеванісмъ недуговъ, нанесенныхъ монахамъ въ 1769 году, а черезъ шесть лётъ (1783) онъ скончался. Возстановленіе монастыря и возсозданіе его построекъ принадлежить ісромонаху Өсодосію, который собраль для этой цівли ο βορρε Ευρικουιστία Β. Γερμαμία (Θεοδόσιος μετέβη είς Νεμτσίαν και έφερε πολλάς συνδρομάς). Последующія сведенія очень отрывочны и не имеють интереса. Съ 1860 года монастырь управляется эпитропіей изъ св'ятскихъ лицъ. Въ кодексв помещено много оффиціальныхъ актовъ. Кром'в записей на поминъ души, дарственныхъграмоть и т. п., здёсь пом'ящено нъсколько патріаршихъ грамотъ, имъющихъ общее значеніе. Изъ патріаршихъ грамотъ, находящихся въ охридскомъ и коричскомъ кодексахъ, можно видёть, что титуль патріарховь охридскихь писался такь: ἀργωπίσχοπος τῆς πρώτης Ἰουστινιανῆς ἸΑχρειδῶν καὶ πάσης Βουλγαρίας, Σερβίας, Ἰλβανίας, δευτέρας Μακεδονίας, Πόντου και των λοιπών μπα της λοιπής πατριαρχίας.

Въ Примъпъ, въ дом'в председателя болгарской общины, священника Спаса Игумнова, разсмотрено пять рукописей, собранных отъ местных жителей. Между ними — одна минея съ присоединениемъ јерусалимскаго типика, а въ конце находятся записи историческаго содержания. Есть еще книга молебныхъ п $\dot{}$ вній съ записями 1511 н 1540 годовъ. Bъ мовастырь Успенія Богородицы Златовержь (Трескавець) уцілівля только три незначительныя рукописи. Въ Воденъ найдены двъ рукописи: греческое евангеліе на пергаменть, XIII выка, и славянское евангеліе сербскаго письма, принадлежавшее нъкогда храму Безсребренниковъ въ Месимери н храму того же имени въ Воденицахъ. Въ семъ Любанцы осмотрена тріодь XV віка, а другія рукописи почти совершенно погибли вслідствіе сырого пом'вщенія, червоточины и крайней небрежности содержанія. Довольно значительное собраніе греческих рукописей находится въ Солуни, въ монастверт Чаушъ (μονή των Βλαταίων). Здёсь сохранилось до 80 рукописей, изъ коихъ почти половина на пергаменте, а иныя относятся въ VIII и IX въкамъ. Рукописи описаны г. Папагеоргіу (Byzantinische Zeitschrift, B. VIII, H. 2—3). Въ томъ же монастырв имвется ивсколько патріаршихъ и митрополичьихъ грамоть, изъ коихъ древивншія относятся къ XV въку. Здъсь же находится мраморная доска съ изображеніемъ свв. Іакова, Филиппа и Луки.

Вообще Македонія, по мивнію Института, еще долго будеть интересовать ученых своим богатвишим научно-археологическим матеріалом, относящимся къ періодамъ—доисторическому, греко-римскому и византійско-славянскому. Особенно любопытны и разнообразны памятники славянской старины, изученіе коих теперь должно быть поставлено на первомъ планв, въ виду ожесточенной борьбы на территоріи Македоніи болгарскаго и сербскаго элементовъ. По этому поводу Институтъ замвчаеть въ своемъ отчетв, что нужно считать весьма преувеличенными жалобы на то, будто греки уничтожають славянскія надписи въ храмахъ, жгутъ славянскія рукописи и портять всякіе памятники, свидвтельствующіе объ историческихъ правахъ славянъ. Сдёланныя Институтомъ наблюденія, напротивъ, убёдили членовъ его въ варварскомъ обращеніи съ древними славянскими памятинками со стороны самихъ же славянъ, особенно болгаръ, которые уничтожаютъ греческіе и сербскіе памятники или выскабливаютъ и тщательно замазываютъ фрески съ изображеніями сербскихъ парей и соотвётствующими надписями. Наиболёв воніющіе случан подобнаго рода обнаружены въ монастырё Трескавецъ близъ Прилёпа и въ Марковомъ монастырё близъ Ускюба.

III. Обработка матеріалов, полученных экскурсіями въ Никею и Македонію, составляла предметь кабинетных занятій членовъ Института и постороннихъ ученыхъ (профессоровъ Милюкова, Ростовцева, Кулаковскаго и Павловскаго), приглашенныхъ къ содъйствію первымъ.

IV. Съ 14 октября по 14 ноября 1898 года Институтомъ производились раскопки между станціями Салонико-Монастырской желёзной дороги Острово и Соровичъ, недалеко отъ села Патели, гдё былъ найденъ некрополь Галльштадтскаго періода. Всего раскопано было 154 могилы на прямоугольной площади въ 30×9 саженъ (у самаго рельсоваго пути, къ югу отъ него) и найдено 593 предмета изъ бронзы, желёза и другихъ матеріаловъ (спиральныя фибулы, бусы и прив'ески, кольца, браслеты, сосуды, шпильки, ножи, мечи, серьги и т. п.).

V. Въ 1898 году съ библютску Института поступило всего названій—405, томовъ 1400, что съ прежними составляеть—названій 4161, томовъ 9868. Значительно обогатилась въ указанномъ году коллекція фотографій Института. Была пріобрітена коллекція снимковъ съ византійскихъ издівлій изъ слоновой кости, издаваемая Гревеномъ, были сділаны многочисленные снимки во время экскурсій Института. Кром'є того, Институть получиль пожертвованіе 169 фотографическихъ снимковъ съ памятниковъ Сирін, Хаурана, Заіорданья и Палестины отъ Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества.

Значительно обогатился и кабинеть древностей Института: кром'в большой коллекцій древностей Галльштадтскаго періода, которыя Институть
добыль при своихъ раскопкахъ, и кром'в пожертвованій разныхъ лицъ,
въ собственность Института поступили различныя древности, которыя
были пріобр'втены на собственныя его средства покупкою въ Константинопол'в и во время экскурсій въ Малой Азіи и Македоніи. Общій
итогъ поступленій выражается въ сл'адующихъ цифрахъ: произведеній
древняго восточнаго и античнаго искусства и промышленности поступило 53 предмета, произведеній христіанскаго искусства и промышленности—
31, произведеній мусульманскаго искусства и промышленности—

Digitized by Google

13, византійскихъ печатей — 105 и монеть — 376. Всего вновь поступившихъ въ кабинеть въ теченіе года древнихъ предметовъ — 1180. Кромѣ того, въ 1898 году Институтъ имѣлъ 64 рукописи, къ числу конхъ относятся: 35 греческихъ, 12 славянскихъ, 1 армянская, 14 еврейскихъ и 2 арабскія.

Всявдствіе ходатайства бывшаго почетнаго предсёдателя А. И. Нелидова, Государю Императору благоугодно было увеличить бюджеть Русскаго Археологическаго Института въ Константинополів на сумму 7500 рублей въ годъ, начиная съ 1898 года. Въ виду постепенно увеличивающейся библіотеки и коллекцій, занимаемое Институтомъ поміщеніе оказалось тіснымъ, по чему съ октября 1898 года Институтъ перешель въ новое поміщеніе, боліве соотвітствующее его потребностямъ.

**И.** Соколовъ.

# Экскурсія въ Македонію Русскаго Археологическаго Института въ Константинополѣ осенью 1899 года.

Еще лѣтомъ и осенью 1898 года во время сдѣланныхъ Институтомъ двухъ поѣздокъ въ Македонію былъ открытъ некрополь Галлыштадтскаго періода между станціями Салонико-Монастырской желѣзной дороги Острово и Соровичъ, недалеко отъ села Патели, у самаго полотна желѣзной дороги (на 153 км. отъ Салоникъ).

По получении разръщения Оттоманскаго Правительства были предприняты въ данномъ мёстё раскопки, которыя велись съ 14 октября по 14 ноября 1898 года. Краткія свіддінія о результатах этих раскопокъ можно теперь почерпнуть изъ отчета деятельности Института за 1898 годъ, помъщеннаго въ четвертомъ томъ его Извъстій (Выпускъ 3. Софія, 1899, стр. 149—152). «Подробный отчеть о раскопкахъ, дневникъ и изследование о найденныхъ предметахъ, равно какъ описи ихъ, появятся въ Изопетіях впоследствів» (стр. 150). Изъ краткаго отчета видно. что раскопано было 154 могилы у самаго рельсоваго пути, къ югу отъ него. Помимо найденныхъ въ могилахъ костяковъ, которые даютъ интересныя данныя относительно способовъ погребенія въ столь отдаленное отъ насъ время, при костякахъ было открыто много предметовъ относящихся къ Галльштадтскому періоду; изъ бронзы: спиральныя фибулы, бусы и привъски, кольца, браслеты, пуговки и другія мелкія укращенія. шпильки, сосуды, проръзной дискъ; изъ жельза: браслеты, шпильки и стержии, щипчики, мечи, ножи, стрълки, наконечники копій; изъ разныхъ другихъ матеріаловъ: золотыя серьги, буса изъ сплава бронзы и свинца, бусы изъ глины, бусы изъ янтаря и камия, точильный камень, сосуды изъ глины. Всёхъ найденныхъ предметовъбыло 593. (См. выше стр. 587).

Такъ какъ некрополь былъ далеко не исчерпанъ этими раскопками, то Институтъ решилъ на следующий годъ продолжать работы.

Въ октябръ мъсяцъ 1899 года Институтъ предпринялъ вторичныя раскопки въ Патели, которыми руководили секретарь Института Б. В. Фармаковскій и магистрантъ петербургскаго университета А. А. Васильевъ.

Какъ было уже упомянуто выше, раскопки предыдущаго года ограничивались лишь одной стороной некрополя, которая находится къ югу отъ полотна железной дороги; въ 1899 году решено было вести раскопки по объимъ сторонамъ полотна. Работы велись въ теченіе мъсяца ежедневно, кром'в праздничныхъ двей и техъ трехъ дней, когда глубокій сибгь, выпавшій въ началь ноября місяца, заставиль временно отказаться отъ веденія раскопокъ. Довольно скоро на южной сторонъ полотна стало возможно опредёлить границы некрополя, между тёмъ какъ на противоположной сторонъ могили одкривались за могилями. такъ что и къ концу раскопокъ нельзя было сказать, гдв съ этой стороны находятся границы некрополя. Было вскрыто около двухсоть могиль, и въ нихъ найдено более тысячи разнообразныхъ предметовъ Галлыштадтскаго періода, по большей части, подобныхъ твиъ, которые были уже добыты во время первыхъ раскопокъ. Изъ предметовъ наиболе интересных отметимь: золотыя серыги, несколько золотых колепь. большой, превосходно сохранившійся бронзовый мечь съ рукояткой, большой жельзный мечь и нвк. др.

Уже незадолго до окончанія раскопокъ была открыта посреди некрополя круглая каменная ограда, въ которой находилось нёсколько большихъ гробницъ. Такимъ образомъ недостатокъ времени не позволилъ совершенно точно и опредёленно отметить границы некрополя, хотя относительно находимыхъ предметовъ врядъ ли можно было бы надёяться на новыя, интересныя находки.

Заметимъ, что въ получасе ходьбы отъ некрополя къ югу, около самой проевжей дороги, былъ открытъ другой некрополь.

Мы не знаемъ, имѣетъ ли въ виду Институтъ продолжать раскопки въ Патели, но думаемъ, что двухъ экскурсій, посвященныхъ спеціально этому некрополю, совершенно достаточно, тѣмъ болѣе что доисторическая археологія не должна входить, по нашему сужденію, въ насушныя и маєныя задачи Института въ Константинополѣ.

Въ свободное отъ раскопокъ время Б. В. Фармаковскій и А. А. Васильевъ произвели нівсколько экскурсій въ окрестныя мівстности, результатомъ чего были очень интересныя находки. Въ свое время Институтъ дастъ, візроятно, въ своихъ Извівстіяхъ и подробный отчетъ какъ о вторичныхъ раскопкахъ, такъ и объ археологическихъ находкахъ въ окрестностяхъ, тімъ боліве что съ наиболіве интересныхъ памятниковъ были сняты фотографіи.

Упомянемъ въ краткихъ словахъ о повздкахъ по окрестностямъ.

Среди озера Острово, недалеко отъ берега, гдв стоитъ теперь большое мъстечко Острово съ желъзнодорожной станціей, сравнительно въ недавнее время поднялся изъ воды небольшой островокъ, не занесенный, насколько мы знаемъ, ни на одну изъ географическихъ вартъ, вообще презвычайно не точныхъ для данной мъстности. Въ сопровожденіи мъстнаго жельзнодорожнаго техника Эрльмайера, уже ранъе посътившаго островъ, была совершена на него повздка. При осмотръ острова на его южной сторонъ были найдены фундаменты трехъ византійскихъ церквей, далъе къ западу — еще фундаментъ; на западной сторонъ видны слъды построекъ. Замътимъ, что весь островъ усъянъ камнями, изъ которыхъ многіе носятъ на себъ слъды обработки. Но все, конечно, сильно пострадало отъ воды, подъ которою островъ долгое время находился.

На противоположномъ берегу озера, противъ мъстечка Острова, на силонъ высокой горы была найдена капитель пилистра съ изображениемъ креста, остатки построекъ, черепицы, двъ небольшихъ подземныхъ камеры со сводами изъ кирпича.

Въ часъ ходьбы къ юго-западу отъ села Патели, на одной изъ высокихъ горъ у берега Петерскаго озера, были открыты развалины церкви, съ которой были сняты фотографіи. Около церкви валяются куски мрамора, черепицы съ крыши. На горъ, повидимому, была кръпость, такъ какъ до сихъ поръ еще можно ясно видъть слъды стънъ. Очень желательно было бы, чтобы Институтъ поскоръе познакомилъ читателей его Извъстій съ этимъ интереснымъ памятникомъ искусства.

. Въ одной изъ скалъ у самаго Петерскаго озера видны остатки небольшой церкви; можно различить абсиду съ двумя жертвенниками, надъ которыми въ ствив замътны слъды очень испорченныхъ образовъ. На верху видны слъды оконъ.

Въ самомъ селе Петерско въ церкви св. Николая было найдено и въ сколько надгробныхъ стелъ у абсиды и въ боковой южной стороне; фрагментъ стелы, на которой видна рука, держащая копье; съ северной стороны абсиды въ стене довольно высоко вделана сильно испорченная надпись. Всё надписи были списаны и теперь находятся въ Институте.

Весь матеріаль раскопокъ 1898 года сообщенъ для обработки профессору П. Н. Милюкову. Намъ пока неизвёстно, кому будуть поручены матеріалы 1899 года.

#### А. Васильевъ.

Раскопки Русскаго Археологическаго Института въ Болгаріи осенью 1899 года. О результатах вобщирных раскопокъ, которыя вель въ теченіе двухъ осеннихъ місяцевъ 1899 года въ Западной Болгаріи Русскій Археологическій Институть въ Константинополів, пока узнаемъ лишь изъ краткаго изложенія сообщенія о нихъ Ө. И. Успенскаго на 2-омъ Съйздів Христіанскихъ Археологовъ въ Римів, да изъ статьи Г. П. Беглери, напечатанной подъ заглавіемъ: «l'Institut Archéologique Russe», въ константинопольской международной газетів «The Oriental Advertiser» (Monday. December 1, 1900).

Раскопки велись въ той области, на которую обращаль уже ранће вниманіе профессоръ Высшей Школы въ Софін В. Н. Златарскій. Раскопки, произведенныя въ 1897 году В. Н. Златарскимъ въ 20 километрахъ къ Ю.-З. отъ Шумлы на мъстъ Великаго Преслава, цълью которыхъ было отыскать древнъйшую столицу болгарскихъ князей, дали результать отрицательный: сюда на мъсто стараго еракійскаго города столица перенесена была лишь съ принятіемъ княземъ Борисомъ христіамства, мъсто-же древнъйшей болгарской столицы г. Златарскій предположиль въ городищъ при селъ Абобъ, въ 5 километрахъ къ С.-З. отъ города Новый Базаръ. [См. Визант. Врем. 1899 г. стр. 316 пр. 2 и 1900 стр. 277 сл., и Арх. Изв. и Зам. 1899 г. стр. 292 сл.; ранѣе писалъ о немъ Капітz, Denkschr. d. Wien. Akad. XVII 1863; ср. его же: Donau-Bulgarien und der Balkan. 1882, III s. 255].

Въ бюллетенъ Съъзда содержание реферата О. И. Успенскаго: «О раскопкахъ въ Абобъ», — прочитаннаго въ засъдания III-ей секция съъзда 18 апръля нов. стиля, — изложено слъдующимъ образомъ.

«Турецкая деревня Абоба (Акъ-Баба) въ Болгарін богата развалинами, которыя съ перваго взгляда заставляють думать о римскомъ лагеръ или византійскомъ «хастроу», которымъ овладёля въ VII в. Болгары при ихъ завоеваніи. Изв'єстно, что Болгары прежде чімь сдівлать своею столицею Преславъ имвли, конечно, другой политическій центръ между Дунаемъ и Балканами. Развалины Абобы возбудили въ докладчикъ мысль, что центръ этотъ находился, быть можетъ, здёсь. Поэтому въ разныхъ ивстахъ деревни начаты были раскопки; въ Сарай-Еры найдены были остатки построекъ изъ камия и кирпича, съ латинскими и греческими надписями (М. Аврелія). Зам'вчательны н'вкоторые кирпичи съ оттисками пальцевъ, собачьихъ лапъ, козьихъ копытъ, подковъ и т. п. Въ Клиссе-Еры найдена была одна колонна съ именемъ Омортага и еще другія съ греческими надписями, а кром' того металлические обложки и куски кирпичей съ греческими буквами и пными знаками, которые напоминаютъ буквы славянскаго алфавита. Раскопки еще продолжаются». (Си. Conventus alter de archaeologia christiana Romae habendus. Commentarius authenthicus. Roma. 1900. in 8°. p. 140-141).

О тёхъ же раскопкахъ извлекаемъ изъ статьи г. Беглери слёдующія важнёйшія данныя. Раскопки велись при пятидесяти рабочихъ въ теченіе двухъ иёсяцевъ въ разныхъ иёстахъ въ продолговатомъ пространстве около 24 километровъ въ окружности около Новаго Базара и дер. Акъ-Баба.

Въ шести километрахъ отъ Новаго Базара и семи — отъ желъзнодорожной станціи Каспиланъ найдены были на глубинъ 3—4 метровъ остатки базилики «римскаго типа», какъ выражается г. Беглери, въ 57 метровъ длины и 28 ширины съ шестнадцатью колоннами, капители которыхъ также сохранились. Стъны сложены изъ тесанныхъ разной величины камней, найдены и кирпичп 0,40 × 0,45 метр. величиною, со знаками въ видъ буквъ, животныхъ и различныхъ фигуръ. Найдено пъсколько надписей: латинскихъ, греческихъ и славянскихъ (послъднія позднъйшаго времени, именно XII въка), а также различныя церковныя вещи, напр. кресты, и монеты византійскія и болгарскія. Подъ южною частью церкви — цистерна, внутри церкви — гробница съ правильно разложенными въ ней скелетами. Подъ алтаремъ находятся какія-то «двънадцать рядовъ (séries) необъяснимыхъ дыръ, содержащихъ лишь прахъ, подобный крахмалу» (?). Базилика окружена большою стъной. Въ другомъ мъстъ раскопки обнаружили комплексъ зданій, окруженныхъ четыреугольною стъною съ воротами въ каждой сторонъ ея. Пока отрыты лишь восточныя ворота: все зданіе считается кремлемъ первыхъ болгарскихъ князей и относится къ ІХ въку.

Во время раскопокъ найдено было много «вотивныхъ колоннъ» съ именами болгарскихъ князей и подчиненныхъ имъ въ IX и X в. городовъ восточной Мизіи; на одной изъ нихъ выразано имя Омортага въ форм' ОМҮРТАГ; найдены также, «что особенно интересно для ученаго міра», какіе-то «слівды перваго славянскаго алфавита». Около этихъ мість видны остатки укръпленій, а въ окрестныхъ деревняхъ Имрихоръ, Суютлу, Сулейманкей, Черкей, Памбукджи и Мадара также много остатковъ древности (подробности о некоторыхъ изъ нихъ сообщены въ реферать В. Н. Златарскаго: Арх. Изв. и Зам. 1900, стр. 293). Раскопки, по словамъ г. Беглери, возобновятся въ мав и займуть Институть въ теченіе нвсколькихъ лътъ. Такова фактическая часть статьи г. Беглери; сообщенныя свъдънія о раскопкахъ дополняются въ ней различными истореческими справками и соображеніями: область, гдё производились раскопки, соотвътствуетъ, по его мивнію, той, куда въ 678 перешель изъ за Дуная со своею ордой Аспарухъ, избравшій столицею городъ Мегалуполь или Маркіанополь. По поводу «кремля болгарских» князей» приводится описаніе дворца ихъ у Іоанна Экзарха (Miklosich, Chrestomathia palaeoslavenica. Vindob. 1854, р. 83). По мивнію г. Беглери, раскопки открыли остатки первой болгарской столицы, основанной княземъ Борисомъ (852-888): Большаго Переяслава, взятаго въ 967 Святославомъ, а потомъ переименованнаго Іоанномъ Цимисхіемъ въ Іоаннуполь; приводятся историческія извістія объ обоихъ Переяславахъ, причемъ Малый Переяславъ отождествляется съ теперешнимъ Преславомъ.

Къ изслъдованнымъ Институтомъ развалинамъ относитъ г. Беглери и свидътельство Жака Бонгара (1585 года) о какой то «большой стънъ изъ очень бълаго гранита», которую разбирали на постройки мъстные жители.

За неимѣніемъ въ извѣстіяхъ Института своевременныхъ сообщеній о работахъ его приходится довольствоваться этими недостаточными свѣдѣніями.

Digitized by Google

## Засъданія русскихъ ученыхъ обществъ и учрежденій.

## Въ Инцераторской Академін Наукъ.

Въ общемъ собраніи 4 сентября 1899 г. акад. П. В. Никитинъ прочелъ некрологъ В. Г. Васильевскаго (см. Изв'встія Имп. Акад. Наукъ, т. XI, стр. XIX—XXIII).

27 октября доложена работа Ф. Вестберга, напечатанная въ XI т. извъстій, стр. 211—245 и 275—314 «Beiträge zu orientalischen Quellen über Osteuropa».

8 декабря доложена работа О. Э. Лемма, напечатанная въ «Извъстіяхъ» 1900. Т. XII стр. 268—304: «Eine dem Dionysius Areopagita zugeschriebene Schrift in koptischer Sprache».

Въ публичномъ заседания 29 декабря — въ отчете за 1899 г., прочтенномъ Н. О. Дубровинымъ, говорится объ А. А. Кунике (Извести 1899 г. т. XII, стр. 3—8) и В. Г. Васильевскомъ (ibid. 8—14).

## Въ Императорскомъ Русскомъ Археологическомъ Обществъ.

- 16 октября 1899 г. А. К. Марковъ: «О кладъ въ усадьбъ Л. И. Бродскаго въ г. Кіевъ». (Ср. Археолог. Извъстія и Зашътки 1899, стр. 365 сл.).
- 22 ноября— Е. М. Придикъ: «Греческія проклятія и амулеты изъюжной Россіи» (напечатано въ Ж. М. Н. Пр. 1899 г. декабрь. Отд. Класс. Филол. стр. 115—124).
- 21 декабря А. А. Спицынъ: «Замѣчаніе о халдейскомъ дѣйствѣ и халдейской пещи»: о томъ, что извѣстная новгородская «пещь» служила въ сущности амвономъ (ср. Буслаевъ. Очерки, II, стр. 311).
- 17 января 1900 г.— Я. И. Смирновъ: «Пещерныя церкви Каппадоків» по поводу книгъ Левида (см. выше, стр. 256) и Oberhummer'a (см. Вузапт. Zeitschrift, 1899, S. 580).
- 24 февраля П. К. Коковцевъ о еврейскихъ гробахъ-костехранилищахъ, служившихъ прототипами западныхъ ящиковъ для мощей и аналогичныхъ обычному въ греческихъ монастыряхъ погребенію костей.
- 4 марта А. А. Спицынъ: «Обозрѣніе предметовъ съ выемчатою эмалью, найденныхъ въ Россіи».
- 18 марта М. И. Помяловскій въ реферать: «Изъ области новгородскаго льтописанія» говорилъ и о византійскихъ извъстіяхъ о въщихъ знаменіяхъ (см. Въстникъ Всемірной Исторіи. 1900. № 6, стр. 236); С. Л. Пташицкій прочелъ сообщеніе: «Новъйшее мивніе Ал. Брюкнера о норманискомъ происхожденіи Варяго-руссовъ».
- 20 марта Я. И. Смирновъ: «О новомъ изданіи греческаго подлинника Діонисія Фурноаграфіота», по поводу начала изданія его А. И. Пападопуло-Керамевсомъ (см. выше, стр. 573).

23 марта — А. Н. Веселовскій: «О восточномъ происхожденіи легенды о св. Грааль»: повторивъ свое мивніе объ этомъ, изложенное уже въ засъданіи Неофилологическаго Общества 6-го марта (см. ниже), остановился на отождествленіи географическихъ именъ и указаній древивіншихъ редакцій легенды, насколько то позволяютъ искаженныя имена различныхъ мъстъ Палестины и Спріи — (см. Правит. Въсти. 1900. № 100, 29 апр.).

2 мая — обсуждался проектъ продолженія на счетъ Общества предпринятаго г. Пападопуло-Керамевсомъ по почину покойнаго члена Общества Н. Ө. Челищева новаго изданія Діонисія Фурноаграфіота: рѣшено напечатать особымъ изданіемъ въ числѣ 600 экземпляровъ, перепечатавъ и вышедшій 1-ый выпускъ и присоединивъ русскій переводъ, для чего исправить переводъ о. Порфирія Успенскаго. Въ томъ же засѣданіи прочтенъ докладъ Д. В. Айналова: «Княгиня Св. Ольга въ Царьградѣ» (см. резюме его ниже на стр. 598).

# Въ Императорскомъ Обществъ Любителей Древней Письменности и Искусства.

21 января 1900 г.— прочтено сообщеніе М. Н. Сперанскаго: «О лопаточникѣ» (будеть напечатано въ изданіяхъ Общества; резюме см. въгав. «Новости». 1900 г., 26 января, № 26).

11 февраля— Н. В. Волковъ о надписи паря Самуила 993 г. (см. выше, стр. 201 сл.). Среди прочихъ замѣчаній и соображеній референтъ считаль возможнымъ въ 7-ой и 8-й строкахъ возстановить датинскій титулъ christicola и пользовался надписью для доказательства большей древности глаголицы передъ кирилицей. П. А. Сырку въ возраженіи не считаль возможнымъ отождествлять Самуила надписи съ болгарскимъ царемъ того же имени. (Ср. «Новости». 1900. 14 февраля, № 45).

31 марта — В. В. Стасовъ: «Замътки объ одномъ восточномъ блюдъ Императорскаго Эрмитажа». Референтъ представилъ свои соображенія по поводу блюда съ христіанскими изображеніями и сирійскими надписями, изданнаго въ № 22-омъ «Матеріаловъ по Археологіи Россіи» (ср. Визант. Врем. 1899, стр. 292). Сущность реферата сводилась къ слъдующимъ положеніямъ. 1) Отсутствіе ближайшаго сходства въ стилъ изображеній съ извъстными сирійскими памятниками и ошибки въ сирійскихъ надписяхъ, указанныя референту П. К. Коковцевымъ, не позволяють считать блюда сирійскимъ. 2) Мъстомъ происхожденія его можно предполагать Среднюю Азію: оно изготовлено было христіанами-тюрками, перковнымъ языкомъ которыхъ былъ сирійскій; подтвержденіе этой гипотезъ референть находиль въ нъкоторыхъ чертахъ типа (наклонное положеніе глазъ), костома (халаты) и оружія (булавы). Попутно указаны были аналогіи для различныхъ деталей на памятникахъ ломбардскихъ (на амвонъ ц. Св. Амвросія

въ Миланѣ) и кельтскихъ (въ миніатюрахъ «Book of Kells» VIII в.). Референтъ основательно оспаривалъ объясненіе люнета Св. Гроба каменнымъ дискомъ (Матеріалы., № 22, стр. 19) и сдѣлалъ рядъ иныхъ поправокъ и добавленій къ изданію блюда (см. Правит. Вѣстн. 1900, № 76, 4 апр.).

21 апрвля — въ годовомъ засъданія Общества прочтенъ быль отзывъ акад. А. Н. Пыпина о трудахъ М. Н. Сперанскаго, которому присуждена Обществомъ премія имени А. М. Кожевникова, а затімъ акад. Н. П. Кондаковъ сделалъ сообщение: «Памятники церковной старины въ Буковинъ». Референтъ сообщилъ о предпринимаемомъ имъ по порученію Чешской Академін Наукъ наданін нікоторыхъ церковныхъ древностей Буковины по фотографіямъ, снятымъ главнымъ образомъ съ различныхъ шитыхъ церковныхъ принадлежностей еще въ 1872 году и принадлежашимъ г. Іосифу Главкъ. Точно датированныя церковные покровы, плащаницы, завъсы царскихъ врать, престольныя индитіи и т. п. XV---XVII въковъ, укращенныя иногда изображеніями вкладчиковъ, молдавскихъ государей отъ Стефана В. (1456-1506) до последняго, Іеремін Могилы (+ 1604), интересны для сравненія съ подобными памятниками шитья въ ризницахъ Абона, Македонін, отчасти Россіи. Рисунки исполненные тогда же съ росписей церкви Сучавицкаго монастыря не вполив передають стиль, но важны какъ сохраненіе памятника, такъ какъ фрески эти находятся на вившней ствив церкви и подвержены поэтому порчв. Всв эти памятники, исполненные по заказу моддавскихъ правителей, интересны какъ представители юго-славянской, быть можеть, галицкорусской, вътви византійскаго искусства. Разцветомъ ся референть полагалъ возможнымъ объяснять и обновление русскаго искусства во второй подовинъ XVI в., приписываемое обыкновенно вторичному вліянію «византійскаго» искусства. (Ср. Правительственный В'встникъ. 1900. № 96. 25 апрѣля).

Въ собраніи 28 апрвля — В. В. Стасовъ сделаль пространное сообщеніе «О ніжоторых восточных вліяніях на древне-русское искусство». Русскія народныя вышивки и подобныя имъ произведенія иныхъ странъ до Сычуанской провинцін западнаго Китая включительно, шитье горцевъ Ларваза (изданное недавно въ книгв гр. А. А. Бобринскаго: Орнаментъ горныхъ таджиковъ Дарваза. Москва. 1900, in. 4° съ 20 табл.), ковры оттуда-же и, наконецъ, миніатюры были главными темами сообщенія. Для всёхъ ихъ указано было множество аналогій изъ памятниковъ разныхъ странъ, народовъ и временъ. Во взглядъ на сюжеты русскихъ полотенецъ референтъ держался прежней своей теоріи о присутствіи среди нихъ древивищихъ минологическихъ сюжетовъ язычества. Акад. Н. П. Кондаковъ въ возражении своемъ напротивъ того производилъ полотенца отъ византійскихъ покрововъ на аналои, утверждая, что таковые сохранились и что они то и должны считаться более вероятнымъ источникомъ для узоровъ нашихъ полотенецъ. (Ср. Правит. Вестн. 1900 № 102, 2 мая).

Въ Неофилологическомъ Обществъ при Императорскомъ С.-Петербургскомъ Университетъ.

. Во 2-мъ осеннемъ собраніи 1899 г. акад. А. Н. Веселовскій прочелъ докладъ: «Легенды Кипра и сага о Таннгейзеръ». (См. подробное резюме г-на М. К. въ газетъ «Новости» 1899, 25 октября № 294).

Въ 3-емъ засъданін Общества Г. А. Ильинскій представиль попытку критическаго свода былинъ о Соловь В Будиміровичв, а акад. А. Н. Веседовскій сділаль сообщеніе: «Легенда о сотникі Лонгині и нешвенномь хитонъ Христа». Изложивъ легенду, изданную Н. Я. Марромъ (см. Визант. Врем. V. 1898, стр. 358), референть сравниль съ нею западныя легенды: объ имп. Тиверіи (VI в.), гді въ хитоні Христа является Пилать, позднвищую о Тиверін же, гав хитонъ надвраеть Лонгинъ. Григорій Турскій, какъ и ариянская дегенда м'естомъ храненія хитона называеть Галатію. Съ XII в. хитонъ показывають въ Трирѣ, а теперь уже въ 24 разныхъ городахъ. Въ Триръ по сказанію IX в. родилась Св. Елена. По нъмецкой поэмъ «Орендель» хитонъ Господень найденъ быль на о. Кипръ, гдъ Елена водрузила крестъ и подарила первому епископу, Лазарю, сотканный его поясъ; хитонъ, сотканный Еленою, а спряденный еще Богородицей, предохраняетъ носящаго отъ меча и гивва, какъ и въ прочихъ легендахъ, Отголоски сказаній о хитонъ, сотканномъ для Христа Богородицей, референть указаль въ одной румынской пъснъ. (См. резюме въ газ. «Новости». 1899. 5 ноября № 305).

6-го марта 1900 г.—академикъ А. Н. Веселовскій сдёлаль докладъ «Родина легенды о Св. Граалів», въ которой вопреки обычному мивнію о западномъ, кельтскомъ, ея происхожденіи доказаль, что она сирійскаго происхожденія и возникла віроятно подъ вліяніемъ містныхъ сказаній въ Эдессів, гдів въ эпоху крестовыхъ походовъ французы основали графство, и что отсюда въ XII вівків перепла она во Францію (см. подробное резюме въ газетів «Новости» 1900 г., № 72, 13 марта).

15-го Марта — Бодуэнъ-де-Куртенэ сообщиъ нёсколько наблюденій надъ говоромъ южныхъ славянъ: словинцевъ, резьянъ Сёверной Италіи и славянскихъ поселеній въ Южной Италіи (см. газ. «Новости» 1900 г., № 79, 20 марта).

## Въ Археологическомъ Институтъ въ С.-Петербургъ.

18 ноября 1899 г.—П. Левицкій прочель сообщеніе: «О происхожденіи вопросовь жениху и нев'єст'є при бракосочетаніи» (см. В'єстникъ Всемірной Исторіи 1900 г. № 2, стр. 261 сл.).

9 декабря— г-жа Холодиякъ «Надгробія древнехристіанскаго періода» (латинскія); (ibid., стр. 263 сл.).

16 декабря—пр. Н. В. Покровскій и пр. А. И. Соболевскій демонстрировали славяно-русскую палеографическую выставку, устроенную въ

Институть и бывшую открытой съ 17 декабря 1899 по 14 января 1900 г. (ibidem, № 3, стр. 240). Директоръ Института, Н. В. Покровскій, читаль мубличныя лекціи о христіанскихъ древностяхъ Русскаго Музея Александра III. Дирекція Музея поручила Н. В. Покровскому новую классификацію памятниковъ и изданіе новаго каталога вивсто разошедшагося уже указателя, составленнаго Н. П. Лихачевымъ (ibid., № 5, стр. 234).

# Въ Инператорскомъ Московскомъ Археологическомъ Обществъ.

20 сентября 1899 г. прочтено было сообщение А. И. Кирпичникова: «Сказанія о Богородиців въ народной поэзіи».

19 января 1900 г. доложено краткое сообщеніе г-на Бела-де-Пошта: «Славяно-греческія древности Венгерскаго Національнаго Музея» (въ Буданештв). Въ этомъ же засъданіи принято было достойное сожальнія ръшеніе прекратить съ 1-го января 1900 г. изданіе «Археологическихъ Извъстій и Замътокъ» что и лишаеть насъ свъдъній о послъдующихъ засъданіяхъ 1900 года.

. Въ Историко-Филологическомъ Обществъ при Императорекомъ Новороссійскомъ Университетъ (изложенія рефератовъ напечатаны въ «Протоколахъ» Общества, издаваемыхъ особыми выпусками).

21 сентября 1899 г. П. А. Лавровъ сообщилъ «о новооткрытой надписи царя Самуила» и С. Д. Пападимитріу: «Къ вопросу объ авторѣ византійскаго народнаго произведенія Σπανέας».

19 октября—В. Н. Мочульскій: «Апокрифическій элементь въ вопросахъ и отвътахъ Св. Аванасія къ князю Антіоху».

16 ноября— С. Г. Вилинскій: «Византійско-славянскія сказанія о созданіи храма Св. Софіи Цареградской».

30 ноября — В. М. Истринъ: «Къ вопросу о славяно-русскихъ редакціяхъ первоевангелія Іакова»; С. Д. Пападимитріу сдълаль разборъ книги Ласкина: «Сочиненіе Константина Багрянороднаго о Өемахъ и Народахъ».

Засъданіе 7-го декабря 1899 г. всецью посвящено было памяти В. Г. Васильевскаго: прочтены были ръчи Е. П. Щепкина: «В. Г. В—, какъ политико-соціальный историкъ Византіи», В. М. Истрина: «Труды В. Г. В— въ области византійской литературы», П. Л. Лаврова: «Труды В. Г. В—, имъющіе отношеніе къ славянской исторіи» и А. И. Маркевича: «В. Г. В—, какъ человъкъ».

Въ Кіевскомъ Историческомъ Обществъ Нестора Лътописца.

21 февраля 1899 г. А. И. Степовичъ: «Вопросъ о разміру в стихотвореній сербскихъ поэтовъ Дубровникскаго періода» (см. Чтенія въ Историч. Общ. и т. д., кн. XIII. 1899, стр. 157). 14 ноября— С. Т. Голубовъ: «Историко-топографическое изследование о древнемъ Кіеве» (см. Чтенія, кн. XIV, стр. 23 сл.).

6 мая 1900 г. — г-жа Е. И. де-Витте: «Археологическая находка въ с. Ласковъ, Владиміръ-Волынскаго уъзда въ 1610 году»: архивные до-кументы даютъ, конечно, весьма недостаточное описаніе найденныхъ древностей, относившихся по всей видимости къ великокняжескому періоду (см. «Кіевская Старина», 1900 г., т. LXIX, стр. 195).

Въ ноявившемся «Отчетъ Церково-Археологическаго Общества при Кіевской Духовной Академіи за 1899 г.» (Кіевъ. 1900, т. 8) упоминаются сообщенія Н. И. Петрова: «Дополнительное собраніе древнихъ металическихъ крестиковъ и образковъ Б. И. Ханенко», «Объ экстатв и экстатическихъ припадкахъ у турецкихъ дервищей въ Константинополъ и С. Т. Голубева: «О кладъ изъ золотыхъ вещей ХІ в, найденныхъ въ Кіевъ на усадьбъ Л. И. Бродскаго, по Екатерининской улицъ».

C.

Резюме реферата Д. В. Айналова о княгинт Ольгт въ Царыградт. Приводя летописныя известия о посольствахъ въ Цареграде ранее Ольги, референть полагаетъ, что «палаты златыя» въ разсказе о посольстве Олега — инчто иное, какъ «хрисотриклинъ», а драгоценности, виденныя ими тамъ, нарочно для того были выставлены, какъ сообщается то въ «Придворномъ Уставе» о пріеме испанскихъ и сарацинскихъ пословъ.

Краткій, въ фактической части, гетописный разсказъ сравнивается съ подробнымъ описаніемъ пріема Ольги въ «Придворномъ Уставѣ», кн. П гл. 15, р. 597, такъ какъ сдъланныя досель попытки такого сопоставленія считаются референтомъ неудовлетворительными: отчасти краткими, отчасти произвольными. Недомольки и опущенія въ описаніи пріема у Константина могутъ и должны быть дополняемы изъ другихъ описаній аналогичныхъ пріемовъ. Пріемъ Ольги долженъ быль происходить въ большой зал'в Магнавры, гдф стояль царскій, такъ называемый Соломоновъ, тронъ. Приведя литературныя о немъ извёстія, референть указаль на изображеніе соломонова трона въ Библіи св. Павла за ствнами Рима, гдв однако не изображено львовъ, и въ одной латинской рк. XIV в. «Omnium virtutum et vitiorum delineatio» въ Bibliotheca Casatanensis въ Римъ, гдъ на ступеняхъ трона стоятъ львы и сами ступени зеленаго цвета, согласно съ описаніями трона Магнавры. Пріемъ Ольги царицею состоялся въ залъ Юстиніана Ринотмета, а аудіенція у императора во внутреннихъ покояхъ: референтъ изложилъ все, что извъстно объ упоминаемыхъ въ описанів пріема покояхъ. Описаны об'ёдъ въ зал'ё Юстиніана и хрисотриклинъ и предложенія дессерта въ аристиріи; поклонъ одною головою никакъ не можеть быть объясняемъ, какъ то делали некоторые нали историки, «гордостью» Ольги: земного поклона и по церемоніалу туть не полагалось; о представленіяхь во время об'ёда можно судить но

описанию некоторыхъ подобныхъ же Ліутпрандомъ, и отчасти по фрескамъ на лестнице Св. Софіи Кіевской. Описавъ залы хрисотриклина и аристирія и разсмотрівь кратко описаніе второго обіда въ хрисотриклинъ же и въ пентакувукліи Св. Павла, референть въ заключеніи при--шель къ выводу, что пріемъ Ольги быль особенно почетенъ по сравненію съ прісмами пословъ. Придворный уставъ не говорить ни слова объ осмотръ Ольгою церквей, но это разумъется само собою и памятникомъ посвиденія ею Св. Софін осталось «блюдо большое златое княгыни Ольги», которое видель тамъ Антоній Новгородскій. Въ конце референть обратился къ изданной Н. П. Кондаковымъ (Русскіе клады, рис. 1) миніатюръ лицевой рк. Іоанна Скилицы въ Мадридъ, изображающей пріемъ Ольги (Облух) императоромъ, и объясниль ее, какъ изображение аудіенціи во внутреннихъ покояхъ, а затвиъ указалъ на чрезвычайную близость къ ней одного изъ изображеній на лестнице Св. Софіи Кіевской, где также внутри зданія изображена какая то женщина, стоящая предъ императоромъ; ниже изображено приглашение свиты въ залу при помощи жеста жезломъ. Близкое сходство фрески съ миніатюрою дёлають несостоятельнымъ прежнее толкованіе ся (Рединъ и Айналовъ. Кісво-Софійскій соборъ, стр. 128 сл.) и напоминаеть референту гипотезу Карамзина о возможности существованія изображенія (иконы) Ольги, просв'вщаемой патріархомъ; теперь же возможно предположеніе о зависимости и сцены на фрескв и миніатюры оть какого либо болве древняго изображенія : пріема Ольги императоромъ. C.

## Засъданія иностранныхъ научныхъ обществъ и учрежденій.

Въ Парижской Académie des Inscriptions et Belles Lettres во второй половинъ 1899 г. и въ началъ 1900 года сдъланы были слъдующія сообщенія, касающіяся программы «Византійскаго Временника».

Въ засѣданіи 23 іюня и 7 іюля 1899 Clermont-Ganneau сдѣлаль сообщеніе «о письмѣ Христа къ Авгарю и о еврейкѣ Кутби»: въ сирійскомъ текстѣ псевдо-Мелитона упоминается «еврейка Кутби, которую обожали месопотамцы, и которая спасла отъ враговъ Бакру, правителя Эдессы». Докладчикъ, указавъ на значеніе «писать» этого загадочнаго имени, предложилъ остроумную гипотезу для объясненія и этой «евреянки Кутби» и «письма Христа», являющихся хранителями Эдессы. По его догадкѣ, при введеніи іудейства въ Эдессѣ около начала нашей эры надъворотами города помѣщена была т. н. мезинаю свитокъ съ существеннѣйшими мѣстами Второзаконія, какъ то дѣлается у евреевъ и понынѣ; язычники сдѣлали изъ этого «писанія» богиню «еврейку Кутби», а христіане видѣли въ немъ письмо Христа къ Авгарю. (Сообщеніе напечатано Clermont Ganneau въ его Recueil d'archéologie orientale. Vol. III, № 41, р. 216—223).

Въ засъданіи 28 іюля І. В. Сһа вот представиль первый томъ изданнаго имъ сирійскаго текста хроники Михаила Сирійца, составленной въ 1196 г. (Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions 1899, р. 463, 464, 476—486).

25 августа и 8 сентября—Clermont-Ganneau: «О пещерѣ семи сиящихъ отроковъ». Послѣ краткихъ общихъ замѣчаній и указаній о легендѣ этой докладчикъ остановился спеціально на установленіи пещеры близъ Аммана (Селевкіи) въ Заіорданьи, упоминаемой арабскими источниками; онъ отождествляетъ эту пещеру съ Maghåret el Kahf къ Ю. Ю. В. отъ Аммана — гробницею христіанскаго, судя по кресту, происхожденія, къ которой была пристроена позднѣе мечеть; изданы рисунки и планъ пещеры, снятые Вгйппом'омъ. (Напечатано въ Comptes rendus de l'Académie etc. 1899, р. 564—576 — Recueil etc. III № 45, р. 293—303, рl. IX—X).

6 октября — Mély: «О принесеніи Св. Вѣнца въ Константинополь и la Chanson de Charlemagne» (см. Comptes rendus 1899, pp. 590—595): путемъ сравенія показаній паломниковъ и Chanson (второй половины XI в.) доказывается, что Вѣнецъ перенесенъ былъ въ Византію въ 1063 г.

Въ годовомъ собрании 17 ноября прочтена была «Notice sur la vie et les travaux du comte I. M. I. L. de Mas Latrie» H. Wallon'a (напечатана въ Comptes rendus, pp. 711—737).

9 февраля 1900 г. — Héron de Villefosse доложилъ письмо Gzell'я о базиликъ IV-аго или начала V-аго в., открытой близъ Алжира на мъстъ древняго города Rusguniae; полъ ея выложенъ мозаичными изображениям: рыбы, овцы, два пастуха среди растеній на берегу ръки; предъ абсидою длинная латинская, сильно попорченная, метрическая надпись. Позднъе базилика была перестроена Маврикіемъ, комендантомъ города, и въ ней устроены могилы, съ надписями, его семьи (см. Comptes rendus, 1900, pp. 48—52).

2 марта — de Mély сдізаль сообщене о лично имъ видізнномъ серебряномъ ларців, найденномъ въ 1894 г. въ раків Св. Назарія въ Миланів; путемъ сравненія его съ различными памятниками референтъ приписываль его періоду между 383 и 408 годами (см. Comptes rendus, 1900, р. 52—53 и 106; изданъ ларецъ Н. Graeven'омъ въ Zeitschrift fur christliche Kunst. 1899, S. 1—16).

6 апръля — Е. Мüntz доложиль о найденномь имъ описании путешествія по Малой Азін и Турцін извъстнаго антиквара графа Caylus'а въ 1716 и 1717 годахъ, а Н. Отопт представиль Академіи пріобрътенную для Національной Библіотеки пурпуровую рк. евангелія отъ Матеея (см. ниже, стр. 610).

18 мая — Mély сообщить о состояніи вавилонской башни въ 355 г. по Р. Х. на основаніи греческой рукописи, изданной имъ по порученію Академін; референть привель описаніе башни и опредѣлиль мѣстонахожденіе ея 94 километрами отъ Ктесифонта къ югу отъ Вавилона.

1 іюня доложено о раскопкахъ директора Французской школы въ

Рим'в г. Lauer'я въ основаніяхъ Scalae Sanctae Латерана и о найденныхъ при этомъ надписяхъ и росписяхъ.

Въ Société Nationale des Antiquaires de France.

13 декабря 1899 г. — о. Sejourné сообщиль о рядъ своихъ археологическихъ открытій въ Палестинъ.

7 февраля 1900 г. Ргоц представиль 80 фотографій хранящихся въ ризницѣ собора въ Sens'ѣ реликвій, среди которыхъ особенно интересны ткани (ср. Визант. Врем. 1900, стр. 294 и Mémoires de la Soc. des Antiquaires de France LVIII. 1899).

7 марта—Магquet de Vasselot говориль о золотомъ византійскомъ кресть реликваріи въ ризницѣ аббатства въ Рейхенау: этотъ кресть по преданію подаренъ Гассаномъ, правителемъ Іерусалима, Карлу В., но стиль и надпись, въ которой имени монастыря референтъ разобрать не могъ, указываютъ на время не ранѣе XII—XIII вѣка (напечатано въ Revue archéologique. 1900. XXXVI. р. 176—183, рl. IV).

4 апръля Babelon представиль античную терракоттовую статуэтку Матери Боговъ, которая найдена была въ могилъ вмъстъ съ двумя монетами Василія ІІ-ого и была, слъдовательно, принята христіанами за изображеніе Божіей Матери.

14 апръля — Michon сообщилъ о хранящемся въ Лувръ мраморъ, одна сторона котораго содержить авинскій декретъ V в. до Р. Х., а другая обработана позднъе такимъ образомъ, что камень, какъ видно, служилъ импостомъ въ византійской церкви.

16 мая баронъ J. de Вауе сообщилъ о тождествъ нъкоторыхъ орнаментовъ древностей варварскаго періода и древностей, находимыхъ въ Сибири, которое онъ объяснялъ тъмъ, что Готы заимствовали эти типы у скиескихъ племенъ и разнесли ихъ повсюду.

27 іюня — Adr. Blanchet о круглыхъ шиферныхъ пластинкахъ съ гностическими надписями.

4 іюля — Р. Monceaux сообщиль о розысканіяхь первоначальнаго м'єстонахожденія гробницы св. Кипріана: она находилась, по его ми'єнію, близь прудовъ (різсіпае) Кареагена, перенесена же оттуда была, можеть быть, въ половин'є IV віка.

C,

## Международный съъздъ по исторіи религій.

Въ Парижѣ въ сентябрѣ съ 3 по 9 нов. стиля предполагается, по подобію состоявшагося въ Чикаго, международный конгрессъ по исторіи религій, задачею котораго является способствовать дальнѣйшему развитію историческаго изученія религій, столь развившемуся въ XIX вѣкѣ; § 7 правилъ съѣзда гласитъ: «работы и разсужденія конгресса будутъ имѣть исключительно историческій характеръ; полемика исповѣднаго или догматическаго характера воспрещается». Въ разосланной программѣ указанъ рядъ вопросовъ, которые, по мнѣнію организаціоннаго комитета, «особенно полезны для изученія и могуть вызвать сообщенія», но уставь допускаеть сообщенія и на иныя темы; сообщенія должны быть представлены до 1 іюля; языки допущены латинскій, нёмецкій, французскій, англійскій и итальянскій. Изъ поставленныхъ вопросовъ отмётимъ: VI-ой секціи № 6 «О пережиткахъ и приноровленіяхъ мисовъ, обрядовъ, преданій
и мёсть культа италійскаго и греческаго язычества въ обрядахъ и мёстахъ культа современной Италіи и Греціи»; VIII-ой секціи В. Средніе
вёка. 1) «Древніе источники (греческіе, латинскіе, арабскіе, еврейскіе и
византійскіе), откуда наиболёю черпали средневёковые богословы Запада»; 2) «О сношеніяхъ Византіи съ языческою Россіей въ ІХ вёкё и
особенно объ основаніи первыхъ христіанскихъ церквей въ Россіи».
Кромё того, рядъ вопросовъ касается исторіи начальнаго христіанства.

# . Работы Французской Археологической Шиелы въ Аеинахъ въ 1898 году по византійскимъ древностямъ.

Французская Археологическая Школа въ Асинахъ удѣляетъ, какъ извѣстно, византійскимъ памятникамъ несравненно болѣе вниманія, чѣмъ ея ученыя сестры. Изъ недавно лишь вышедшаго отчета о дѣятельности ея еще за 1898 годъ, прочтеннаго директоромъ школы Омоллемъ въ засѣданіи 18 (30) ноября 1898 г. (Bulletin de Correspondance Hellénique. XXII année. 1898. р. 558 слл.), извлекаемъ слѣдующія, касающіяся византійской археологіи, свѣдѣнія.

Раскопанная близъ Кардицы въ Беотіи небольшая церковь, вымощенная древними надписями, не представляла никакого интереса: двѣ базы византійскаго времени перенесены оттуда въ Онванскій музей (Bulletin p. 242 сл.).

Fr. Seure и I. Laurent объбхали Оракію. Кром'в Константинополя они посвтили по берегу: Бургасъ, Анхіалъ, Месемврію, Аполлонію, Силиврію, Перинеъ, Паніонъ, Ганосъ, Галлиполи, Эносъ, и внутри страны: Софію (чрезъ Люле-Бергасъ и Адріанополь), Сливно, Ямболи, Эски-Загру, Стенимахо, Бачково и Филиппополь. О занятіяхъ спеціально по христіанской археологія Ж. Лорана сообщается (Bulletin, p. 560 сл.) следующее: въ Никев архитекторъ Pille снялъ для него рисунки капителей V-го въка, амвонъ VI в., скульптурныя плиты VIII в. и т. п. Въ Константинополъ онъ занимался христіанскими скульптурами Оттоманскаго музея: воскрешеніе Лазаря, Добрый Пастырь и три отрока въ пещи (последнихъ не поняль составитель каталоговъ музея г. Joubin), и известною еще Ал. Дюмону таможенной надписью VI въка. Въ повздкъ по Оракіи г. Лоранъ скопироваль до 60 надписей отъ V-го до XVII въка, изъ нихъ многія датированныя, напр. въ Софійскомъ музей 820, 870, 871 и 1091 гг.; въ Ганосъ 1396 г. Видънныя имъ рукописи: 1289 г. въ Иракліи, 1281 и XVII—XVIII вв. въ Бачковъ, представляютъ мало значенія. Были сняты планы и фотографіи многихъ церквей: V—VI вв. (базилика въ Софіи съ мозанкой на полу алтаря), VII---VIII вв. (митрополія Ираклін, церковь

Перуштицы близъ Филиппополя) и XII, XIV, XV вв. (Св. Спиридонъ, Св. Іоаннъ въ Месемвріи и Силивріи). Въ Бачковѣ монастырь и его росписи окасались относящимися къ 1604—1643 гг., а не къ такой древности, какъ полагалъ Дюмонъ.

Большой витересъ для штудій Лорана представляли и отдільные архитектурные и декоративные фрагменты: капители V—VI в. съ человізческими головами между листьями колючаго аканов (у св. Анны), скульптурныя плиты съ VI по XIV в. (Паніонъ, Софія), колонна съ геніями и разводами плюща (Родосто), саркофагъ VIII в. (Ираклія), иконостасъ XIV в. (Силиврія). Эти фрагменты обнаруживають полное единство древняго христіанскаго стиля отъ Сиріи до Греціи и Италіи.

Изъ скульптуръ упомянуты барельефъ VI в. въ Ганосъ, упоминаемый еще Дюмономъ (р. 89 сл.), VII в. въ Родосто (Христосъ) и въ Силивріи (Б. М. и святой).

Во время этой повздки Лоранъ усердно подготовляль матеріаль для задуманнаго Французскою Школой корпуса христіанскихъ надписей (см. о немъ Визант. Врем. 1899 г. стр. 308).

G. Millet въ 1898 г. получилъ новую шестимъсячную командировку на Востокъ. Три мъсяца пробылъ онъ на Авонъ, изучая тамъ архитектуру и надписи (Лавра, Ивиръ, Ватопедъ, Хиландарь), — ризницы: Ватопедъ (чаша Мануила Палеолога, двъ слоновыхъ кости), Эсфигменъ (митра), Хиландарь (скипетръ Комниновъ); -- мозанки въ Ватопедъ и Эсфигмент (мозаичныя иконы), -- миніатюры въ Ивирт (евангелія 1 и 5), въ Пантократоръ (псалтыри №№ 49 и 61, послъдній подобный Хлудовской псалтыри), въ Ватопедѣ (псалтырь), и иконы: въ Ватопедѣ «гостепріимство Авраама» т. е. Тронца. Особенное же вниманіе Милле обращаль на стенныя росписи, принадлежащія двумь школамь: одной XIV в. и другой XV и XVI в. Къ первой относить онъ церковь Ватопеда и древнія части церкви Пантократора. Большая же часть авонскихъ фресокъ относится ко второй: малая перковь Св. Павла (1423), трапезная и перковь Лавры (1512 и 1535), Протать (1-ой пол. XVI в.), церковь Діонисіата (1547) и въ другихъ монастыряхъ Ксеноф'в, Дохіар'в, Ивир'в, Каракаль, Ставроникить, гдъ имъются фрески еще хорошей традиціи XVI в. Изъ фотографій, калекъ, копій въ краскахъ (двѣ масляными красками и цятнадцать акварелью), исполненныхъ художникомъ г. Rousin, сопровождавшимъ Миле, предполагается издать «авонскій альбомъ» наиболье характерных образцовъ ствиной живописи.

Въ Солуни г. Милле фотографировалъ мозаики Св. Софіи и Св. Георгія, равно какъ и мраморы и надписи. Наконецъ то, следовательно, можно ожидать надлежащаго изданія великолепныхъ мозаикъ Св. Георгія. Посевщена была и Веррія.

Два мѣсяца провелъ г. Миле въ Мистрѣ для окончанія своихъ прежнихъ тамъ работъ (см. о нихъ Bulletin. XIX. 1896. p. 268; Bulletin Critique. I. p. 715; Annuaire de l'Ecole des Hautes Etudes. 1898, p. 79).

Византійскій Временник.

Въ дополнение къ скопированнымъ въ 1896 г. художникомъ Урегтапп'омъ фрескамъ церквей Панданассы и Перивлепта (18 рисунковъ), r. Rousin, при помощи рисовальщика грека, г. Румба, скопироваль наиболъе интересныя части росписей церквей Панагіи Бронтохіонъ и свв. Осодоровъ. Сняты были также фотографіи и рисунки фресокъ, открытыхъ г. Милле подъ штукатуркою Старой Митрополін. Исправлень и дополненъ планъ города, начерченный ранве г. Schoffner'омъ. Архитектурные и другіе фрагменты собраны изъ запуствлыхъ церквей города въ одно особое помъщеніе, гдъ образованъ такимъ образомъ небольшой музей. Всв эти труды г. Мише въ Мистрв заслуживали, конечно, по справедливому замівчанію автора отчета, Тh. Homolle'я, большаго, чівмь тв клеветы и преследованія, которымъ подвергался г. Милле со стороны нфкоторыхъ греческихъ чиновниковъ и газетъ. Публикація памятниковъ Мистры должна занять одинъ изъ тономъ Monuments byzantins: пока г. Миле издаль надписи Мистры съ прекрасными автотипическими воспроизведеніями изв'ястных хрисовулловъ (см. Bulletin. XXIII. 1899. стр. 96—156 pl. XIV—XXIII).

Въ Дафии произведены были дополнительныя наблюденія къ прежнимъ штудіямъ тамъ г. Милле; теперь появилось уже и прекрасное изданіе его «Le monastère de Daphni. Histoire, architecture et mosaiques. Leroux. Paris. 1899. in 4°», представляющее начало упомянутой серіи «Мопитель вузаптіпь», которою, вибств съ собраніемъ христіанскихъ надписей, Французская Школа въ Авинахъ, по словамъ г. Омолля, «достойнымъ образомъ продолжить дъятельность великихъ французскихъ византинологовъ прошлаго».

Многочисленныя фотографін г. Милле, акварели, исполненныя подъ его руководствомъ, планы, слъпки и т. п. предназначены для учрежденія въ Парижъ особаго «Musée d'enseignement de l'archéologie grecque médiaevale».

Въ томъ же засѣданін, 18 ноября 1898 г., г. Лоранъ говорилъ «о значенін греческихъ надписей послѣ 1453 года» (ср. Визант. Врем. 1899, стр. 326): содержаніе реферата становится точно извѣстно лишь теперь (о. с. р. 571—572). Референтъ указаль на важное значеніе п этихъ надписей для исторіи греческаго народа, особенно — церкви, церковныхъ общинъ и церковнаго устройства: такъ, существованіе епископіи Вресоеніи, извѣстное Le Quien'у (ІІ р. 236—7) лишь въ началѣ XVIII в., засвидѣтельствовано для 1620 г. одною надписью церкви св. Николая въ Хрисаеѣ; одна месемврійская надпись (1599 г. въ Новой Митрополіи) называетъ архіепископа Месемврійскаго ὑπέρτιμος καὶ ἔξαργος πάσης Μαύρης Θαλάσσης.

На числ'є посвятительных надписей явно отражается исторія Греціи: въ XVI в. всл'єдъ за турецкимъ покореніемъ надписей очень мало; но съ 1600—1640 число ихъ значительно умножается; венеціанское владычество, 1689—1711, снова убавляєть ихъ число; посл'є же 1711 г. начинается снова усиленная постройка церквей. Ктиторы обозначають обыкновенно свое происхожденіе и занятіе. Особенно же важны надписи,

какъ точная датировка церковныхъ росписей. Фрески въ Бачковъ, которыя А. Дюмонъ относниъ ко времени Комниновъ, оказываются исполненными въ 1643 году. По известнымъ ему надписямъ г. Лоранъ заключаеть, что Асонь вовсе не быль единственною школою и образцомъ для иконописцевъ, какъ то полагали по открытін έρμηνείας των ζωγράφων: росписи Бачкова и Месемврів, в'врныя авонскимъ традиціямъ, не походять на росписи собственной Греціи. Росписи церквей последней въ XVII и XVIII вв. исполнены ивстными школами, изъ которыхъ Навплійская была несомивно лучшею, какъ и наиболве любимой: два навплійскихъ живописца Георгій Мосхъ и Димитрій Какара или Какава иного работали въ Пелопоннисв и на островахъ между 1608 и 1638 годами. Наконецъ, позднія надписи не менте важны и для изученія исторіи отдельныхь фамелій, изміненія имень, изміненія языка, а отчасти и литературы, хотя бы въ убогихъ попыткахъ версификаціи. Этотъ рефератъ г. Лорана является такимъ образомъ апологіей надписей, исключаемыхъ изъ немецкихъ корпусовъ, и объяснениемъ причинъ, по которымъ оне будуть введены въ предпринимаемый Французскою Школой корпусь греческихъ христіанскихъ надписей.

Въ засъдания 2 декабря 1898 г. г. Г. Милле сообщиль о найденномъ архитекторомъ собора св. Марка въ Венеціи греческомъ граффитто: Ій Коритуой, на оборотъ одной изъ мраморныхъ плить облицевки (см. Bulletin 1898, р. 598 съ факсимиле); это граффитто подтверждаетъ показанія о греческомъ происхожденіи мраморовъ, облицевка которыми стънъ базилики начата была въ 1100 году. Мраморы же свозилъ «a diversis maris partibus» дожъ Domenico Selvo (1071—1085).

Въ последней книжке Bulletin'я (XXIII. 1899. pp. 206-279) напечатана общирная статья Ж. Лорана: «Delphes chrétien». Заглавіе не совсвиъ соответствуеть содержанію, такъ какъ речь въ ней идеть исключительно о сохраненныхъ фрагментахъ, но ни плановъ, ни описаній разрушенныхъ раскопками церквей мы въ ней не находимъ. Авторъ могъ опустить описаніе росписей спесенной церкви Св. Николая, — которое впрочемъ сдълано было въ свое время г. Милле, — такъ какъ эта церковь была поздивишихъ временъ; но утверждение его якобы «on n'a pas trouvé les fondations d'une seule église» n «pas même des traces sur le sol» cobepшенно ошибочно. Какъ мив пришлось уже однажды упоминать (см. Визант. Врем. 1899, стр. 326), я собственными глазами видёль въ 1894 г. въ Дельфахъ остатки христіанской базилики. Не имін, какъ и всі посітители раскопокъ, права дълать какія либо замътки на мъсть, я ограничніся тогда лишь сабдующей записью на память: «въ церкви, открытой при раскопкахъ, -- ираморные столбики и плиты съ равноконечными въ кругу крестами; но абсиды не видно; есть мозаичный полъ». Видъвъ не задолго передъ темъ тщательно сохраненную христіанскую церковь въ Олимпін, я, конечно, никакъ не могь думать, чтобы базилика открытая при раскопкахъ въ Дельфахъ могла исчезнуть безследно только потому, что она

не имѣла или не сохранила нолукруглой абсиды. Упомянутыя плиты съ крестами и столбики фигурируютъ въ статъѣ Лорана (рр. 246 sqq. 261), фактъ же нахожденія части ихъ въ церкви остался ему неизвѣстенъ.

Описывая безъ указанія происхожденія (впрочемъ ее именно нужно, въроятно, разумъть подъ № 65, см. р. 207 п. 3) одну видънную мною тогда же капитель (fig. 6-7), Лоранъ не отмъчаетъ матеріала ея: крупнозернистый съ черноватыми жилками мраморъ-т. е. мраморъ проконнисскій, — обстоятельство не лишенное значенія для знающихъ трудъ А. Бертье де Лагарда (Матеріалы по археологіи Россіи № 12, стр. 28 сл.). Къ сожалвнію, г. Лоранъ съ последнимъ, повидимому, не внакомъ. Въ общемъ статья представляетъ очень, можетъ быть даже слишкомъ, усердную и внимательную попытку путемъ сравненія найденныхъ въ Дельфахъ обломковъ съ находящимися въ другихъ иъстахъ и притомъ съ точно датированными, или принимаемыми авторомъ за таковые, установить время изготовленія дельфійскихъ фрагментовъ, собранныхъ нынъ во временномъ музеъ. Большую часть фрагментовъ авторъ относить къ V въку; аргументація его не всегда вполив убъдительна; памятники собираетъ онъ весьма тщательно, хотя не мало нужнаго отъ него и ускользнуло: весьма жаль, что онъ незнакомъ съ праморами Херсониса, не мъщало-бы привлечь отчасти и мраморы Кіевской Софін; странно, что авторъ, подготовляющій спеціальный трудъ о христіанскихъ па--мятникахъ Пелопонниса, не отметилъ весьма близкихъ къ разсматриваемымъ имъ дельфійскимъ фрагментамъ христіанскихъ обломковъ въ Тегев (дер. Піали) и Мегалополь: въ церкви Падага επισχοπή (ср. Визант. Врем. 1899, стр. 326). Во взглядахъ на время и характерныя черты ранневизантійской лиственной орнаментаціи авторъ следуеть за І. Стржиговскимъ; весьма полезной для его цели книги Riegl'я: Stilfrage онъ ни -разу не упоминаетъ.

Во всякомъ случать эта статья по обильному и аккуратному сопостав--денію матеріала весьма полезна для дальнівішей разработки исторіи архитектурной орнаментики и скульптуры. Судя по изданнымъ образцамъ, очевидно лучшимъ, дельфійскіе фрагменты, едва ля, представляютъ столь важное значеніе, какое приписываеть имъ авторъ; число обломковъ весьма вначительно и нужно надвяться, что при окончательной установкв ихъ въ будущемъ Дельфійскомъ Музев, средства на построеніе котораго пожертвоваль уже авинскій меценать Сингрось, удастся составить большее число фрагментовъ, чемъ сделано это, судя по статъе г. Лорана, доселъ. Въ концъ статъи издана въ факсимиле (р. 273) сидьно фрагментированная христіанская надгробная надпись нікоей діакониссы Асанасів, поставленной епископомъ Пант[а]міаномъ, какъ возстановляетъ имя его авторъ; надпись, по мивнію автора, не поздиве VI ввка, особенности ея ореографіи разбираются весьма, или даже слишкомъ, внимательно. Конецъ статьи называется «исторія христіанства въ Дельфахъ», хотя вся эта исторія оставила лишь одну надпись, да изданные фрагменты; были, правда, еще остатки базилики, но они, повидимому, разрушены раскопками ранъе, чъмъ явился историкъ христіанства въ Дельфахъ.

Въ той же книжкъ Bulletin'я г. Διαμανταρας издаетъ нъсколько христіанскихъ, очень позднихъ (1636, 1637, 1641 и 1735 гг.) надписей въ церквахъ и на иконахъ въ Кастеллоризо (Μεγίστη) въ Ликіи.

Можно только радоваться, что Французская Школа обратила вниманіе и на эти позднія, презиравшіяся досель надписи; насколько мало опытны еще даже спеціалисты въ ихъ чтеніи, можно видьть по тому, что къ великому удивленію въ упомянутомъ выше изданіи надписей Мистры находимъ такое, совершенно невъроятное, возстановленіе извъстнъйшей «трисвятой пъсни»: († άγιο)ς ὁ θεός, άγιος (θεόδω)ρος, άγιος άθα(νάσιος) ἐλέησον ήμᾶς... (Bulletin 1899, р. 149). Этотъ примъръ и подобные, которыхъ можно было бы подыскать еще не мало (ср., напр., Виз. Врем. 1899, стр. 145), показывають лишь, какъ отстала въ этой области историческая и археологическая наука, или по крайней мъръ занимающіеся ею, отъ штудій классическаго міра и сколь основательно, слъдовательно, Французская Археологическая Школа въ Афинахъ включаетъ въ кругъ своихъ занятій изученіе греческихъ памятниковъ и христіанскихъ временъ.

Я. Смирновъ.

### Докторскій диспутъ Д. В. Айналова.

9 мая 1900 г. въ большой словесной аудиторіи Московскаго Университета состоялся докторскій диспуть Д. В. Айналова, привать-доцента Императорскаго Казанскаго Университета, представившаго въ качествъ диссертаціи сочиненіе: «Эллинистическія основы византійскаго искусства. Изследованія въ области исторіи ранне-византійскаго искусства». СПБ. in. 8° стр. I-IV-1-230, съ 4 таблицами и 48 рисс. въ текств (= Записки Императорского Русского Археологического общества, т. XII. Труды отдъленія археологіи классической, византійской и западно-европейской. Книга V, стр. 1-224). Изъ газетныхъ заметокъ о диспуте (см. Московскія Вѣдомости 10 мая 1900, № 129 и Русскія Вѣдомости 10 мая 1900, № 128) узнаемъ лиць, что оффиціальными оппонентами были профессора И. В. Цвътаевъ и А. И. Кирпичниковъ, неоффиціальными — выступили проф. М. И. Соколовъ, П. В. Безобразовъ и архитекторъ К. М. Быковскій. «Диспутанть, съ особеннымь блескомь защищавшій свою диссертацію, быль удостоень искомой степени доктора теоріи и исторіи искусствь при шумныхъ рукоплесканіяхъ публики».

C.

Византійскія древности, вновь поступившія въ музеи Берлина и Парижа. Увеличивающійся на Западѣ пнтересъ къ изученію Византіи сказывается и въ обогащеніи музеевъ памятниками христіанскаго искусства Востока. Въ послѣднее время стало извѣстно о слѣдующихъ выдающихся поступленіяхъ византійскихъ древностей въ музеи Берлина и Парижа.

Въ концъ 1898 года Берлинскій Музей получиль въ даръ позолоченный чеканный изъ мъдной пластинки рельефъ, изображающій Б. М. (по грудь) съ Христомъ Младенцемъ и относимый къ XII или XIII в., мъстомъ изготовленія предполагается Венеція, такъ какъ изображеніе носить византійскій характеръ (сf. Jahrbuch der Königlichen Museen zu Berlin. XX. 1899 S. XIX).

Въ началъ 1899 года консулъ Н. Rosenberg подарилъ музею три стеклянныхъ пасты съ христіанскими изображеніями изъ юности Христа и свинцевую ампулу (Jahrbuch, XX. 1899 S. XXXIV).

Во второй четверти того же года въ музей поступило значительное собраніе разнородныхъ византійскихъ древностей, скупленное для музея въ Смирнъ и Константинополь д-ромъ Н. Voge. Это крупное поступленіе повлекло за собою переустройство христіанскаго отдъленія музея.

Въ настоящее время Берлинскій музей оказывается богатёйнимъ, кром' разв' Аоинскаго и Константинопольскаго, произведеніями византійской пластики. Къ находившимся здёсь ранёе замёчательному мраморному фонтану съ цирковыми сценами (Revue Archéologique. 184. 5-46, р. 146, pl. 28-29) и къ рельефамъ, изданнымъ І. Стржиговскимъ (см. Jahrbuch XIV, 1893 S. 65 sqq; XIX 1898 S. 57 sqq.), а также къ выставленной, какъ «фрагменть стоящей фигуры» въ отделени передне-азіатскихъ древностей (№ 217, изъ Ктесифонта), нижней части древне-христіанскаго. въроятно, изображенія Орфея въ типъ асинскаго, константинопольскаго и другихъ още неизданныхъ, теперь прибавились три великолепныхъ мраморныхъ рельефа, укращавшихъ еще недавно остатки монастыря Сулу въ Псамасія, въ Константинополь. Наибольшій и древныйшій изъ нихъ, V-го въка, представляетъ въ богатой архитектурной декораціи Христа и двухъ апостоловъ, два другихъ поздивищихъ, XII—XIII в., Б. М. Оранту и архангела Михаила, но они изображенія Благовъщенія вмёстё не составляли (Jahrbuch. 1900 S. XXIII).

Нашъ константинопольскій Институть зналь эти рельефы и предпомагаль издать ихъ (см. Визант. Временникъ 1896 г., стр. 730; 1897, прил. 42); древивній же описанъ и изданъ теперь Д. В. Айналовымъ (Эллинистическія основы византійскаго искусства, стр. 160 сл., табл. IV).

Изъ прочихъ вещей этого же собранія въ замѣткѣ Bode (Jahrbuch. 1900, S. XXIII) перечисляются слѣдующія. Серія глиняныхъ флакончиковъ особаго, распространеннаго въ западной Малой Азіи типа: нѣкоторые изъ нихъ найдены въ Пріинѣ, другіе пріобрѣтены въ Смирнѣ, нѣсколько подобныхъ хранятся въ музеѣ Евангелической школы въ Смирнѣ. Собраніе христіанскихъ лампочекъ увеличилось одной глиняной и шестью бронзовыми, относимыми къ V—VI вѣку. Для лампочекъ же служили двѣ оригинальной формы бронзовыхъ подставки съ четыреграннымъ штифтомъ на верху. Среди прочихъ бронзовыхъ предметовъ выдѣляются подвѣсное паникадило, прорѣзная пластинка съ монограммою Христа, укрѣплявшаяся между цѣпочками, два кадила и, особенно, пріобрѣтенная въ

· Константинопол'в прор'ваная модель византійской церкви, которая, судя по втудкамъ вверху и внизу ея, служила для ношенія на палкахъ свічь: подобная же модель, но съ узкимъ верхнимъ отверстіемъ (для креста?) и безъ (отпиленной) нижней втулки имфется въ средневфковомъ отделеніи Императорскаго Эрмитажа (по инвентарю № 7330). Къ VI-му стольтію относится «въ высшей степени р'ёдкая бронзовая поломанная фигурка воина (лейбгвардейца?) съ парикообразною прическою»: эта фигурка представляеть, вероятно, ближайшую аналогію бронзовой статуэтке Британскаго Музея, изображающей также воина въ византійскомъ ко-CTIONED (Walters, Catalogue of the bronzes in the British Museum, 1899, р. 261, № 1601, изъ окрестностей Милета). Изъ большого числа броизовыхъ крестовъ выдаются кресты-складни съ рельефными или гравированными изображеніями Распятаго, Б. М. (Пачауіа), и разныхъ святыхъ, пли съ орнаментами: для всёхъ этихъ крестовъ предполагается сирійско - палестинское происхожденіе. Поздиве по времени маленькій ръзной деревянный крестъ и три стеклянныхъ пасты. Упомянуты еще два маленькихъ свинцевыхъ и два броизовыхъ энколиія, два броизовыхъ питемпеля, и каменная форма для отливки энколпіевъ, два глиняныхъ штемпеля, много перстией съ печатями, двв гирьки. Берлинскій музей имъетъ теперь образчики всъхъ видовъ мелкихъ издълій восточно христіанскаго искусства (cf. Jahrbuch 1900, S. XXIII—XXIV).

Кстати позволить себё указать еще на одинъ, правда незначительный, памятникъ византійскаго искусства, который попаль въ Берлинскомъ Музеё совсёмъ не туда, куда слёдовало бы: это—небольшая четырегранная печатка чернаго камня съ изображеніемъ Благов'йщенія въ обычн'й пемъ тип'в. Между т'ємъ въ нов'й шемъ каталог'є р'ёзныхъ камней она отнесена къ эпох'є переходной между микенскимъ и архаическимъ періодомъ (Beschreibung der geschnittenen Steine etc. 1899, S. 9, № 79, Taf. 2).

Въ «Sternsaal» антикваріума того же музея выставлены среди вещей разныхъ временъ, найденныхъ въ Іерусалимѣ на участкѣ «Успенія Б. М.» и поднесенныхъ германскому императору, нѣсколько средневѣковыхъ крестовъ и иныхъ бронзовыхъ и глиняныхъ предметовъ той же эпохи (Jahrbuch etc., 1900, S. XXIV).

Въ вышедшемъ въ пропіломъ году новомъ указатель египетскаго отдъленія Берлинскаго Музея исчисляются также и хранящіеся тамъ памятники христіанскаго,—коптскаго,—періода (см. Ausführliches Verzeichniss der ägyptischen Altertümer, 1899, SS. 382—400).

Въ Берлинскій «Kunstgewerbe-Museum» въ концѣ 1899 года пріобрѣтена «шелковая ткань съ изображеніемъ слоновъ въ большихъ кругахъ, подобная шелковой ткани въ ракѣ Карла Великаго въ Аахенѣ, происходящая изъ Ктесифонта или Византіи и относящаяся къ VII— VIII вѣку» (Jahrbuch 1900, S. XXXVI). Это опредѣленіе новой ткани заключаетъ однако противорѣчія въ себѣ самомъ: конечно, едва ли пока есть прочныя основанія, чтобы отличать месопотамскія шелковыя ткани отъ таковыхъ же византійскихъ, — но относительно алхенской ткани такого сомнънія быть не можеть въ виду нахожденія на ней греческой надписи (см. Cahier et Martin, Mélanges d'archéologie, Vol. II, 1851 pl. IX-XI, р. 234 сл. и, недоступную мив, статью Fr. Bock'a въ Zeitschrift d. bayerischen Kunstgewerbevereins. 1894, S. 65-72), которая VII-VIII в. принадлежать не можетъ. Если въ ней читать: ἄρχοντος Εὐρίπου, то аахенскую ткань можно было бы приписывать еврейскимъ шелкод Бламъ Средней Греціи, о которыхъ мы имфемъ свидетельство Веніамина Тудельскаго. Если аахенскую ткань, согласно съ мивніемъ А. Martin'a (о. с. II р. 238) п Schlumberger'a (Un empereur byzantin du X s., p. 437 ad fig.), относить ко времени вскрытія гробницы Карла Вел. въ 1166 году, то предполагаемое мъсто ея происхожденія совпадеть со свидътельствомъ Веніамина п по времени. Шелкоделы же изъ Средней Греціи выселены были, какъ извъстно, въ Сицилію Рожеромъ І-мъ въ 1147 году. Позволительно высказать здёсь и гипотезу о времени и причинахъ появленія въ Средней Греціи еврейскихъ фабрикантовъ шелковыхъ тканей: они могли переселиться сюда въ началъ VII-го в. при персидскомъ и арабскомъ нашествіяхъ на Сирію (ср. Матеріалы по археол. Россіи, № 22, стр. 25, пр. 6).

Парижскій Cabinet des Antiques при Національной Библіотек' обогатился недавно двумя, давно изв'єстными, но бывшими досел'є трудно доступными въ Барберинской Библіотек'є въ Рим'є, изд'єліями изъ слоновой кости: именно половинкою пятичастнаго диптиха съ изображеніемъ коннаго императора, которая была издаваема многажды (начиная съ Gori II, tab. І и кончая Матеріалами по археологіи Россіи № 8, табл. IV), и другимъ поздн'єйшимъ окладомъ книги (Gori. III, tab. 6—7; Graeven. Frühchristliche und mittelalterliche Elfenbeinwerke in photographischer Nachbildung. Aus Sammlungen in Italien. 1900. № 55—56).

Національная же Библіотека въ текущемъ году неожиданно украсилась совершенно новымъ и весьма р'вдкимъ памятникомъ грековосточной письменности и искусства, описаннымъ уже вкратце Н. Omont'омъ въ майской книжке Journal des Savants 1900 года.

Въ концѣ декабря 1899 года французскій артилерійскій офицеръ, капитанъ de La Taille, возвращаясь изъ путешествія по Россіи и Арменін, купиль въ Синопѣ рукопись или, точнѣе, остатки Евангелія отъ Матеея, писаннаго сплонь золотыми буквами на пурпуровомъ пергаментѣ и украшеннаго на нижнихъ поляхъ миніатюрами. Для Національной Библіотеки рк. эту пріобрѣлъ, — по сообщенію Chronique des Arts. 1900 р. 221, — гънъ Leopold Delisle; рк. получила № 1286 du Supplément Grec.

· Сохранилось около трети Евангелія Матоея; г. А. Омонъ указываеть содержаніе каждаго изъ 43 листовъ рукописи и возстановляєть первоначальный видъ ея: она состояла изъ чередующихся тетрадей по 14 и по 10 листовъ въ каждой. Размѣры страницъ 30×25 сантиметровъ; текстъ, написанный въ одинъ столбецъ золотыми буквами сплошь,—что отличаетъ эту рукопись отъ прочихъ пурпурныхъ ркк., — весьма близокъ къ

Сод. N. (Патмосско-Сармисахлійскому). Палеографическія особенности и детали исчислены въ стать Омона. На каждой страниць по 16 строкъ, на украшенныхъ же внизу миніатюрами лишь по 15. Въ уцѣлѣвшей части — пять миніатюръ, поразительно близкихъ къ Вѣнской книгѣ Бытія и Россанскому Евангелію. Съ послѣднимъ ихъ особенно сближаетъ помѣщеніе по обѣимъ сторонамъ каждой миніатюры по пророку съ развернутою хартіей, на которой написано предсказаніе, относимое къ новозавѣтнымъ событіямъ; изъ за хартіп этой, какъ и въ Россанскомъ Евангеліи, видны лишь плечи да голова пророковъ.

При стать В Омона изданы рисунки четырехъ миніатюръ:

- 1) Усѣкновеніе главы Іоанна Предтечи: за спгмой возлежать четверо пирующихъ; предъ сигмою женщина принимаетъ подносимую ей на блюдъ голову; правѣе ограда, въ которой лежить обезглавленное тѣло и видны два ужасающіеся мужа. Эта ограда близко напоминаетъ тюрьму Іосифа въ Вѣнской Библін, а сигма съ пирующими Тайную вечерю Россанскаго Евангелія.
- 2) Чудо умноженія хлёбовъ: слёва Христосъ между Петромъ и Павломъ благословляетъ хлёба и рыбу (?), которые держать на блюдахъ Петръ и Павелъ; правёе 5 корзинъ и народъ, возлежащій на травё.
- 3) Исцеленіе двухъ Іерихонскихъ слепцовъ: Христосъ, сопровожаемый четырмя учениками, касается ихъ глазъ; праве дерево.
- 4) Чудо пзсохшей смоковницы: слева городъ со зданіями внутри высокихъ стенъ, справа смоковница, посредине Христосъ и одниъ ученикъ. Христосъ везде въ большомъ кресчатомъ нимбе и представляетъ ближайшее сходство съ Христомъ Россанскаго Евангелія.

Пятая миніатюра, — другое умноженіе хаббовъ, — сохранилась плохо и пока не издана.

Рукопись эту А. Омонъ по палеографическимъ признакамъ относитъ иъ VI-му въку: «быть можеть къ последнимъ годамъ Юстиніана». Въ скоромъ времени предстоитъ болье полное изданіе рукописи съ подробнымъ изследованіемъ ен въ палеографическомъ и иконографическомъ отношеніи. Этого изследованія нужно ждать съ темъ большимъ интересомъ, что въ немъ будетъ, вероятно, наконецъ решенъ вопросъ о месте происхожденія и Венскаго Бытія и Россанскаго и Синопскаго Евангелій, такъ какъ едва ли можно сомневаться, что миніатюры всехъ ихъ вышли изъ одной художественной школы. Надемся, что ожидаемое изданіе решитъ вопросъ, где именно: въ Сиріи или, что вероятне въ Египте, она на ходилась.

Я. Смирновъ.

Рукописи, похищенныя турками изъ  $\Theta$ ессаліи. Статья П. Н. Папагеоргіу: « $\Theta$ ессахіх херо́урхфх ххі спревібрата айтом», напечатанная въ газеть «Nέх 'Ημέρχ» (24/4 октября 1899, N6 1295), фактически подтверждаеть

отмъченныя нами ранъе жалобы грековъ на похищение рукописей изъ Өессали во время турецкой оккупации (см. выше, стр. 300).

На базаръ Солуня въ половинѣ іюня 1899 какой то турокъ вынесъ на продажу рукописи и книги; ускользнувъ изъ рукъ еврея — торговца древностями, они куплены были какими то русскими (вѣроятно, аеонскими монахами, столь ревностно увеличнвающими свои библіотеки); одно липь евангеліе попало во владѣніе грека. Это-то евангеліе и было тщательно разсмотрѣно г. Папагеоргіу, прочія же книги и рукописи видѣль онъ, повидимому, лишь на короткое время. Всего было 77 томовъ, изъ коихъ 24 рукописныхъ: 2 пергаментныхъ и 22 бумажныхъ. На большей части книгъ имѣются записи, по которымъ видно, что онѣ нѣкогда принадлежали троицкому монастырю Св. Діонисія 1) на Олимпѣ, а поздиѣе, судя по печатямъ, хранились въ школѣ въ Лариссѣ.

ΕСЛИ дѣйствительно всѣ книги принадлежали библіотекѣ Діонисіева монастыря, то нзвѣстіе о. Порфирія о томъ, что библіотека сгорѣла въ 1829 г. вмѣстѣ съ монастыремъ, не совсѣмъ вѣрно. Ни одной изъ приводимыхъ нынѣ г. Папагеоргіу записей въ книгѣ о. Порфирія мы не нашли: вѣроятно, онъ въ 1859 г. этихъ книгъ и рукописей не видалъ. Подробно описываетъ г. Папагеоргіу евангеліе 1332 года, состоящее изъ 264 пергаментныхъ и 29 бумажныхъ листовъ, и приводитъ запись писца: обтър ξένοι χαίροντες ίδειν πατρίδα, και οί ἐν θαλάσση πλέοντες λιμένα φθάσαι, ούτως και οί γράφοντες ίδειν βιβλίου τέλος. Έγράφη τὸ ἄγιον εὐαγγέλιον διὰ χειρὸς Γεωργίου τοῦ πατρικίου και ἀναξίου ἰερέως ἐν ἔτει ζωλ' ἐπὶ βασιλείας τῶν εὐσεβῶν βαζσιλέων Ανδρονίκου τοῦ Παλαιολόγου και τοῦ εὐσεβοῦς βασιλέως Άνδρονίκου τοῦ Παλαιολόγου και ἐγκόνου αὐτοῦ ἰνδικτιῶνι ε΄.

О другой пергаменной рукописи, лишенной начала и содержащей аскетическія слова, г. Папагеоргіу не сообщаеть подробностей.

22 бумажных ркк., кромв, — «если не обманываеть память» г. Папагеоргіу, — Киропедіи, содержить различныя литургическія, церковныя и нотныя книги. Приводятся іп extenso записи нёкоторых визь нихъ. Такъ, въ концё перваго (изъ двухъ) тома стихирарія находится написанная въ Верріи 20 апрыля 1749 года рукою «γράψαντος Γερμανοῦ ἰερομονάχου τοῦ ἐκ τῆς μονῆς τῆς ἀγίας Τριάδος τοῦ (sic) ἐν 'Ολύμπῳ» запись, въ которой разсказывается, какъ писавшій быль въ авонской Лаврі, стояль тамъ на правой рукі «εἰς τοῦ Κουκουζέλη τὸ στασίδιον» и півль «κατὰ τὸ στιχηράριον τὸ ἰδιόχειρον τοῦ Κουκουζέλη». Другая запись въ той же книгі гласить: «εἰς τοὺς 1756 ἀφιερώνω τὸ στηχηράριον μου εἰς τὴν ἡμετέραν μονὴν τῆς δείας Τριάδος δύο τόμους σωστὸν καὶ ἀκέραιον καὶ τὸ ἀρχέτυπον ῆγουν τὸ ἀνθήβολον ἰδιόχειρον κὺρ Γερμανοῦ τοῦ Νέων Πατρών. Καθηγούμενος Χρύσαν-θος ἱερομονάχος».

Въ концъ второго тома кто-то («хадос», но, очевидно, тотъ-же Гер-



<sup>1)</sup> См. о монастырѣ эгомъ Порфирія Успенскаго. Востокъ христіанскій. Путешествіе въ метеорскіе и осоодимнійскіе монастыри въ Осссадія въ 1859 г. СПБ. 1896, стр. 286—298.

мапъ) разсказываетъ, что онъ въ теченіе 43 лѣтъ выучилъ стихирарію 86 учениковъ, исписалъ 16000 листовъ бумаги, продалъ эту рукопись за 30 и 35 грошей и истратилъ два аспра на покупку 140 листовъ бумаги, два — на переплеты и одинъ на киноварь. Запись того же «Γερμανοῦ ἰερομωνάχου ψάλτου τοῦ ἐχ τῆς αὐτῆς μονῆς τῆς άγίας Τρίαδος τοῦ (sic) ἐν 'Ολύμπφ» находится на книгѣ, содержащей «Διηγήματα ἀββάδων» съ датом 19 октября 1755 г. Порфирій Успенскій видѣлъ въ монастырѣ два пѣвческихъ обихода, писанные тѣмъ же, очевидно, Германомъ въ 1729 и 1754 году (о. с. 290 и 292). Изъ изданныхъ теперь г. Папагеоргіу записей видно, что между 1755 и 1756 гг. Германъ этотъ избранъ былъ епископомъ Новыхъ Патръ.

Άποφθέγματα καὶ ἱστορίαι τῶν ἀγίων πατέρων μαζομένα ἐκ τοῦ πατερικού και έρμηνευθέντα εἰς πεζήν φράσιν παρὰ Άγαπίου ῥήτορος ΗΜΈΝΤΕ 38-ΠΗCЬ «ἐγράφη τὸ φυχωφελὲς πατερικόν παρ' ἐμοῦ Μιγαήλ Βερροαίου» etc., авторъ которой тождествененъ, очевидно, съ упоминаемымъ о. Порфиріемъ (о. с. 292) Михаиломъ Кандовомой Веррійцемъ, сдёлавшимъ въ 1769 г. въ Вънъ серебряный ковчегь для главы Св. Діонисія. Изъ печатныхъ книгъ отивчены «Άπαντα Πλάτωνος», базельское изданіе 1534 г. съ помътой: «ex libris et hic Constantini Demetrii Tziolacogli ex Agraphis»; древивищее изданіе «Άγιογραφα» съ записью «ήδη δὲ πέφυκα Δροσινοῦ Χατζη "Ιβου»; Συνταγμάτιον Χρυσάνθου Ίεροσολύμων 1715 г. съ **ΒΑΠΗCLEO** «καὶ τόδε πρὸς τοῖς ἄλλοις Κωνσταντίνου τοῦ Τρικκάλου υίοῦ τοῦ κὺρ Σταμουλάκη. "Ηδη δε του Τρίκκης Κωνσταντίου». Последняя запись поясняется матеріалами, собранными о. Порфиріемъ: въ одномъ документв 1711 года упомянутъ «скевофилаксъ, господинъ Стамулаки, родный братъ митрополита трикискаго Пароенія II» (о. с. 394); Константій быль трикискимъ епископомъ въ 1739-1758 гг. (ibid. 375 сл. и др.).

Въ числъ книгъ имъется и старый географическій атласъ, а въ немъ «Nuova carta dell' Europa Turchesca secondo l'ultime osservazioni fatta in Amsterdam appresso Isaak Tirion».

Г-нъ Папагеоргіу говорить, что никто изъ извёстныхъ ему писателей не упоминаеть объ этой библіотек Тронцкаго на Олимп'й монастыря: жаль, что ему неизв'єстна или недоступна книга Порфирія Успенскаго. Сколь ни пріятно узнать, что украденныя турками книги попали въ руки нашихъ соотечественниковъ, но справедлив е было бы, чтобы он'й хранились въ Аоинской Національной Библіотек , куда перевезены библіотеки Метеорскихъ и иныхъ монастырей Оессаліи. Я. С.

Новыя изданія по византійскому искусству. При содійствіи Министерства Народнаго Просвіщенія и Изящных і Искусствъ въ Парижів извістная фирма Ernest Leroux издаеть рядь трудовь подъ общимь заглавіємь: Monuments de l'art byzantin (ср. Визант. Врем. V, 1898, стр. 357).

Въ настоящее время уже вышелъ въ свъть трудъ:

I. G. Millet. Le monastère de Daphni (см. выше стр. 573).



Приготовляются къ печати следующія изданія:

- II. Mélanges, par MM. Bayet, Bertaux, Diehl, Laurent, Millet, Muntz, Omont, Schlumberger.
- III. Ch. Diehl. Le monastère de St. Luc en Phocide.
- IV. G. Millet. Les ruines de Mistra. Architecture et peinture.
- V. J. Laurent. Le Péloponnèse chrétien.
- VI. Ch. Diehl. Les mosaiques de Kahrié-Djami.
- VII. G. Millet. Album du Mont Athos.

Учрежденіе каседры византійской филологіи при Новороссійскомъ Университеть. При Новороссійскомъ Университеть съ 1 января 1900 г. учреждена новая каседра византійской филологіи. Привать-доценть Университета С. Д. Пападимитріу назначенъ экстраординарнымъ профессоромъ по этой каседръ.

Русская ученая экспедиція въ Македонію. Въ половний іюня місяца на Балканскій полуостровъ, главнымъ образомъ въ Македонію, выйхала русская ученая экспедиція, состоящая изъ академика Н. П. Кондакова, профессоровъ Милюкова, П. А. Лаврова и архитектора Покрышкина. Послідній выйхалъ раньше для изученія византійскихъ церквей въ Мессемвріи, Мидіи и другихъ городахъ Черноморскаго прибрежья. Ціль экспедиціи заключается въ изученіи греческихъ и славянскихъ памятниковъ Македоніи и прилежащихъ странъ. Экспедиція предполагаетъ продолжить свои занятія около 3 місяцевъ.

## Василій Васильевичъ Болотовъ.

† 5 апръля 1900 года<sup>1</sup>).

Въ великую субботу текущаго года на Никольскомъ кладбищѣ Александроневской Лавры было предано землѣ тѣло почившаго ординарнаго профессора СПБ. Духовной Академін по кафедрѣ общей перковной исторіи, доктора перковной исторіи, д. с. с. Василія Васильевича Болотова. Множество учениковъ, товарищей и почитателей покойнаго провожали тѣло его до послѣдняго жилища, и всѣ—можно смѣло сказать: безъ исключенія — объяты были однимъ чувствомъ: чувствомъ горькой, незамѣнимой утраты, чувствомъ какого то почти озлобленія на судьбу, унеспіую изъ среды живыхъ, безвременно и повидимому внезапно, всего на 47-мъ году жизни, рѣдкаго человѣка и великую научную силу.

Прилагая къ покойному эти эпитеты, мы хорошо знаемъ, что дълаемъ. Мы были бы крайне огорчены, еслибы какой нибудь читатель, незнако-

<sup>1)</sup> Нѣкоторыя біографическія данныя взяты нами изъ 16-го номера «Церковнаго Вѣстника» за текущій годъ; этотъ № весь посвященъ памяти почившаго ученаго. Тамъ-же читатель найдетъ и позный списокъ печатныхъ трудовъ его.

мый близко съ личностью и дъятельностью Василія Васильевича, увидъль бы въ нихъ хотя малъйшее преувеличение ad majorem defuncti gloriam. обычное въ некрологахъ. Еще при жизни В. В. высокоавторитетные судьи не сомнъвались прилагать къ нему эти эпитеты; среди такихъ цвинтелей его быль и нашъ незабвенный Вас. Григ. Васильевскій. Называя покойнаго Болотова великой научной сплой, ны говоринь, ножеть быть, слишкомъ мало, но никакъ не много. Великая научная сила — это великій ученый во возможности; называя такъ человъка, мы какъ бы говоримъ, что онъ, по своей эрудицін и дарованіямъ, мого бы составить эпоху въ наукъ, еслибы не тъ или пныя условія. Въ этомъ, въ приложе-, нін къ Болотову, попстин'в не можеть быть никакихъ сомнічній. Но, можеть быть, когда сочиненія покойнаго будуть изданы въ свёть цёликомъ; когда ученый міръ познакомится съ его посмертными трудами, а также съ его превосходными академическими курсами; когда умственное наследство покойнаго, какъ его фактическія открытія, такъ и его взгляды и методъ, станутъ столь доступны и извъстны всъмъ, какъ они того заслуживаютъ -- кто знаетъ, можетъ быть они и введутъ науку церковной исторія въ новую эру, по крайней мірів, въ нашемъ отечествів, и за Болотовымъ утвердится тогда титулъ великаго ученаго. Правда, самъ покойный о переворотахъ въ наукъ думалъ меньше всего. Складъ его уна и дарованія располагаль его преимущественно къ критической работв. Знакомый до тонкости какъ съ источниками, такъ и съ построенными на основании ихъ историческими представлениями о религиознобытовой жизни Европы и западной Азін съ Египтомъ, отъ съдой старины и до нашихъ временъ, онъ ясно видель ихъ слабыя стороны: неполноту и неразработанность первыхъ, и какъ следствіе, недоказанность, неточность, фантастичность и во многихъ случаяхъ-завъдомую ложность вторыхъ; и въроятно потому детальную, математически точную (т. е. по крайней мъръсъточнымъ указаніемъ предъловъ возможной ощибки) разработку хотя бы крохотнаго вопросика онъ ставиль выше блестящихъ широкихъ концепцій, на развитіе которыхъ уходить иногда цвлая жизнь ученаго, и которыя однако, при пристальной критик ихъ фактической основы, нередко разсыпаются въ прахъ. И виесте съ темъ ни въ знакомстве съ этими концепціями, ни въ уміньи цінить ихъ, какъ созданія стремящагося къ обобщеніямъ разума, ни наконецъ въ творческой способности въ этомъ самомъ направленіи не откажетъ, думаемъ, Болотову никто изъ его знавшихъ. Благодаря этому онъ, страстный любитель и мастеръ этой «исторической микрографіи» или «целюлярной исторіи», никогда не упускаль изъ вида, что идеальная цёль науки есть обобщеніе; и потому «за каждой его фразой чувствуется ширская общеисторическая почва» 1), и онъ никогда не впадалъ въ изследование вопросовъ «на какой щеке была родинка у Игоря», то есть, вопросовъ, очевидно безразличныхъ для цвлей научнаго обобщенія.



<sup>1)</sup> Выраженіе И. Е. Троицкаго.

Такъ ореографическій его этюдъ о т. наз. «параволанахъ» 1) (по Васидію Васильевичу оі таравадачет indeclinabile) имветь, повидимому, одну цѣль — разбить утвердившееся нельпое правописаніе этого слова; но, когда читатель добирается до конца этюда, онъ съ изумленіемъ чувствуетъ, что ему дано гораздо больше, чёмъ обещано-дана яркая картина братства «трудниковъ» въ Александрін, его происхожденія и дівятельности, и доказано, что этихъ параваланинцевъ, вопреки обычному мивнію, нигдв, кромв Александріи, не было. Въ статьв «День и годъ мученической кончины св. Евангелиста Марка» 3) читатель съ трудомъ и вмёстё съ восхищеніемъ слёдить за блестящими эрудиціей и остроуміемъ выкладками автора сперва по анализу и критикъ актовъ св. Марка, а затъмъ по хронологіи и астрономіи, испытывая чувство робкаго путника на головоломной горной тропинкв, идущаго на буксирв всявдъ за бодрымъ, увереннымъ въ себе проводникомъ; но когда онъ . видить себя приведеннымъ къ неожиданному и неотразимому результату: ап. Маркъ убить въ Александріи 4 апрыля 63 г. нашей эры, — то громадная важность этого результата вдругь встаеть передъ его сознаніемъ. Если св. Маркъ убить въ 63 г. въ Александріи, то значить его Евангеліе (наше ли, или его прототипъ) писано не позже 62 г.; а если оно писано въ Римъ, то въ 50-хъ годахъ; значитъ, переводчикомъ Петра Маркъ быль въ 50-хъ годахъ, и тогда же ап. Петръ быль въ Рим'в!... Ища повсюду света, точности и разумныхъ основаній, В. В. сознательно отступаль иногда отъ принятаго неправильнаго написанія словъ, употребленія знаковъ препинанія и. т. д. и иногда подробно и твердо обосновываль свое «особое мивніе» въ печати. Такова отчасти статья о «параволанахъ», съ примъчаніемъ 38-мъ о происхожденія ( ), . . . . , и — — , и ихъ наиболъе разумномъ и полезномъ употребленін; таковъ экскурсь о имени Сердика (невёрное ходячее правописаніе: Сардика) въ статъв «Либерій, епископъ римскій, и сирмійскіе соборы» 3). Но и здёсь чувство живой действительности всегда удерживало его отъ педантизма. Такъ, онъ протестовалъ противъ правописанія «Осодорить, епископъ киррскій», находя, что въ V въкъ говорить о г. Кирръ (ви. Киръ) также странно, какъ въ XIX писать Тферь виъсто Тверь.

Біографія Василія Васильевича очень небогата внішним интересомъ. Онъ родился 1 января 1854 года; отець его, дьячокь осташковскаго Троицкаго собора, вскорі затімь умерь, и В. В., единственный сынь у матери, быль на казенный счеть пом'ящень въ осташковское духовное училище и затімь въ тверскую семинарію. Уже здісь онъ обращаль на себя общее вниманіе учителей и товарищей необыкновенной жаждой знанія, исключительной памятью и сильнымъ критическимъ умомъ. Здісь онъ, между прочимъ, безъ всякаго руководства изучиль— и превосходно—

<sup>1)</sup> Cm. Xphct. 4renie 1892, r. 2, crp. 18-37.

<sup>2)</sup> Христ. Чт. 1893, т. 2. стр. 122—174 и 405—434.

<sup>3)</sup> Христ. Чт. 1891, т. 1, стр. 511-517.

древне еврейскій языкъ, что случайно открылось по поводу одной его учебной работы. По окончаніи курса въ семинаріи, въ августв 1875 года онъ поступиль въ СПБ. Духовную Академію и тотчасъ же заняль здёсь совершенно исключительное положение: когда онъ былъ на третьемъ курсѣ, 5 марта 1878 года скончался заслуженный профессоръ Чельцовъ, и совъть Академін тогда же постановиль: не замъщать его канедры до окончанія курса студентомъ Болотовымъ. Руководителемъ научныхъ занятій его сдівлался съ этихъ поръ нашъ пзвістный, высокоуважаемый ученый проф. И. Е. Тронцкій, съ которымъ В. В. до конца своихъ дней быль въ самой тесной, трогательной, дружбе. Весной 1879 года Болотовъ кончиль курсъ въ Академіи, а уже 28 Октября того же года получиль степень магистра богословія за сочиненіе «Ученіе Оригена о св. Троиць». Эта книга, по глубокому проникновенію автора въ сложный вопросъ. по изумительному знанію литературы предмета и твердой научно-критической техникъ была бы ръдкимъ явленіемъ въ любой литературъ; съ трудомъ върится, что она окончена человъкомъ, едва покинувшимъ студенческую скамью. Проф. Тронцкій впоследствін оффиціально призналь эту диссертацію, по ея научнымъ качествамъ, за докторскую; въ частныхъ же бесёдахъ выражался, что за нее можно было дать «трехъ докторовъ». Съ этихъ поръ В. В. приступилъ, въ стенахъ воспитавшей его Академіи, къ учено-преподавательской дівятельности, которую оставиль только со смертью. 24 октября 1885 г. онъ сталь экстраординарнымъ, 19 октября 1896 г. — ординарнымъ профессоромъ; степени доктора удостоенъ совътомъ 21 мая 1896 г., по докладной запискъ проф. И. Е. Троицкаго, утвержденъ св. Синодомъ 15 іюля. О возможности какихъ либо вебщнихъ переменъ въ своей судьбъ онъ всегда вспоминаль почти со страхомъ: до такой степени его настоящая д'вятельность и положеніе отв'вчали запросамъ его духа. Казалось, кром'в науки и ея преподаванія, для него не существовало ничего. Но зато наукой онъ интересовался въ широчайшемъ смыслъ слова, на всемъ ся необъятномъ просторъ, живо сознавая тъсную связь всвур ен областей; и благодаря этому онъ при личныхъ сношеніяхъ отнюдь не казался человъкомъ узкимъ, сухимъ; напротивъ, это былъ радушный, увлекательный собесёдникъ, прекрасный, сердечный руководитель и товарищь, чуждый всякой тёни зависти къ чужимъ талантамъ и успёхамъ; критикъ строгій и безпристрастный къ существу діла, но всегда человічно-синсходительный къ лицу. Всімъ памятно красноріччів В. В. и какъ собесъдника и какъ профессора; къ этому красноръчію какъ нельзя больше подходили слова Шопенгаурра, что «весь секреть хорошаго стиля состоить въ томъ, чтобы человъку было, что сказать, и чтобы онъ вполив понималь, что онъ хочеть сказать»; можно добавить: н чтобы предметь мысли и рвчи увлекаль самого говорящаго.

Эрудиція В. В. была изъ ряду вонъ. Живи онъ въ Византін, когда нибудь въ VIII или ІХ въкъ, его за нее, какъ патріарха Фотія, непрештино обвинили-бы въ сношеніяхъ съ нечистой силой; а въ наше время она явіялась поразительнымъ свидетельствомъ того, какихъ результатовъ достигаетъ феноменальная способность пониманія и усвоенія мыслей и фактовъ въ союзъ съ пламенной всепоглощающей любовью къ познанію. В. В. до конца своихъ дней былъ способенъ въ буквальномо смыслю слова забывать за работой о снё и ёдё. Въ последнія недёли жизни, когда бользнь не позволяла ему сидъть, онъ простаиваль на кольняхь дни п ночи на креслъ передъ письменнымъ столомъ. Не знаешь, бывало, чему больше удивляться: точности, обилію, или разнообразію его свіддіній, или той ихъ твердости и, такъ сказать, привычности ихъ его уму, благодаря которой онъ, по всякому поводу, во всякую минуту, казалось безъ труда находилъ въ своей умственной сокровищницъ и быстро комбпиироваль въ твердый и ясный выводъ все, что было нужно въ данный случай. Болотовъ, казалось, не забывалъ ни строки изъ всего, когда либо имъ читаннаго. Онъ зналъ до двадцати языковъ живыхъ и мертвыхъ, европейскихъ и восточныхъ, и зналъ не кое какъ, чтобы только разбирать ихъ грамоту, а до тонкостей ихъ стиля и діалектологіи, съ ихъ исторіей и литературой. Такимъ же спеціалистомъ являлся онъ по части хронологіи — туть онъ едвали зналь себ'в соперниковъ въ Россіп. Для хронологіи необходима астрономія; и В. В. сталъ астрономомъ; астрономія покоится на математикі — п онъ сталь математикомъ. Такія же спеціальныя св'єдінія онъ проявляль и въ исторической географіи, и въ наукъ о древностяхъ народовъ Востока, грековъ и римлянъ, и въ церковной археологіи и иконографіи, и въ метрологіи; и вм'єсть онъ же быль блестящимь догиатикомь и историкомь догиата, умёвшимь схватить самыя неуловимыя тонкости богословских системь, изложить ихъ коротко, точно и до осязательности ясно, указать ихъ смыслъ и значеніе. Благодаря такой эрудиців, онъ могь выступать, и выступаль безь заносчивости, но смело, со своимъ самостоятельнымъ мненемъ противъ величайшихъ научныхъ авторитетовъ въ любой области своего предмета.

Весьма поучительно, какъ сравнительно мало написалъ Болотовъ, при его эрудиціи и при его неустанной работѣ. Мє́уа рірхіоу—µє́уа кахо́у, говариваль онъ, и терпѣть не могъ «свѣжеотпечатанной бумаги», разъ она не вносить въ науку ничего существенно новаго или вполиѣ твердо обоснованнаго, и только заслоияетъ собою лучшія старыя сочиненія на ту же тему. Зато его статьи всѣ безъ исключенія строго отвѣчаютъ требованіямъ, которыя онъ предъявляль къ ученой работѣ. По новости выводовъ, а отчасти и вопросовъ, по строгой логичности построенія, скрупулезной полнотѣ аргументаціи и вмѣстѣ отсутствію всего лишняго и посторонняго—всѣ попутныя замѣчанія выдѣлены въ примѣчанія и экскурсы—это образцовыя произведенія. В. В. дѣлалъ все, чтобы не заставлять своихъ читателей трудиться даромъ; но надо сознаться, что изученіе его статей требуетъ серьезнаго труда. Чтобы ихъ понять и оцѣнить, ихъ необходимо изучать строка за строкою; при легкой «перлюстраціи»

черезъ страницу онѣ ничего не дадуть, кромѣ тумана въ головѣ. Къ необыкновенной сжатости ихъ стиля при обили содержанія присоединяется еще то обстоятельство, что авторъ движется въ своей аргументаціи изъ одной спеціальной сферы въ другую съ молніеносной быстротой и увѣренностью: рѣдкій читатель сразу поспѣетъ за нимъ. Вотъ въ чемъ, по нашему, справедливая сторона довольно часто слышаннаго нами мнѣнія, что «Болотовъ пишетъ тяжело»: въ сущности, не «Болотовъ пишетъ тяжело», а людямъ меньшей, чѣмъ онъ, эрудиціи, трудненько поспѣвать за его мыслью. Но кто проработаетъ его статьи до конца, тотъ не останется въ накладѣ: онъ встанетъ отъ чтенія съ пріятной усталостью, какъ отъ роскошнаго умственнаго пира, чувствуя, что предложеныя ему яства всѣ были самаго лучшаго качества и предложены ему въ строго расчитанномъ сочетаніи.

Среди трудовъ В. В. нътъ посвященныхъ спеціально византійской исторіи 1); но много цінных отдільных замічаній и частных выводовъ, относящихся къ нашей наукъ, находится почти во всъхъ его статьяхъ. Уже въ диссертаціи его «Ученіе Оригена о св. Троицѣ» (помимо важной роли, которая принадлежить Оригену въ исторіи византійскаго богословія вообще) есть отдівль: «Историческая судьба ученія Оригена о св. Троици», гд в на стр. 388—435 разбирается исторія отношеній къ Оригену восточнаго богословія до V собора включительно. Далье, статьи «Изъ церковной исторіи Египта» объ изданіяхъ Ревилью: «Разсказы Ліоскора о халкидонскомъ соборѣ»<sup>2</sup>) и «Архимандрить тавеннисіотовъ Викторъ при Константинопольскомъ дворѣ въ 431 г.» 3) имѣютъ для византиниста важность прежде всего потому, что, доказывая неподлинность разбираемыхъ памятниковъ въ прямомъ смысле слова, оне предостерегаютъ отъ слепого доверія къ нимъ, какъ источникамъ исторіи III и IV собора; а въ примъчаніяхъ къ вып. 1 находится немало детальныхъ «очерковъ и набросковъ», уже прямо о взаимоотношеніяхъ православной и монофизитской партій въ имперін въ V въкъ. Еще тьснье связаны съ нашей диспиплиной статьи В. В.: «Либерій, епископъ римскій, и сирмійскіе соборы» 4) по поводу диссертаців г. Самуилова: «Исторія аріанства на латинскомъ западъ» (писанной, кстати сказать, подъ руководствомъ В. В.), и ero «Theodoretiana—Addenda-corrigenda» и «addendis superaddenda» къ сочиненію г. Н. Н. Глубоковскаго: «Блаженный Өеодорить, епископь Киррскій» 5). Въ первой стать в находимъ тщательн вішій разборъ во-

<sup>1)</sup> Кромъ развъ «Къ исторіи константинопольской церкви подъ игомъ турецкимъ», въ Христіанскомъ Чтеніи 1882 г., т. 1, стр. 138—172 и т. 2, стр. 353—384.

<sup>2)</sup> Христ. Чт. 1884, т. 2, стр. 581—625, 1885, т. 1, стр. 9—94. Отдёльно вып. 1.

<sup>3)</sup> Христ. Чт. 1692, т. 1, стр. 63—89, 335—361, и т. 2, стр. 18—37. Отдъльно вып. 3.

<sup>4)</sup> Xprct. 4t. 1891 r., t. 1, ctp. 304-315, 434 - 459, 511-517; t. 2, ctp. 61-78, 79-109, 266-282, 386-394.

<sup>5)</sup> Христ. Чт. 1892, т. 2, стр. 58-124, 125-164 и отдельно.

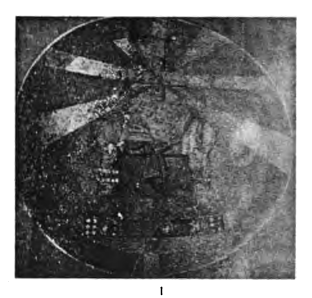
проса о томъ, ради какого въроизложенія папа Либерій измъниль никейскому символу, и въ связи съ твиъ-доказательство, что сирмійскихъ соборовъ было не пять, а только четыре; дале хронологію диспута Фотина, еп. сирмійскаго, съ Василіемъ анкирскимъ и остроунную реконструкцію этого диспута (памятникъ р'вдкой способности В. В. вживаться въ мельчайшіе особенности богословскихъ направленій); а въ экскурсів: «Реабилитація четырекъ документовъ 343 г.» доказывается, что критика Гефеле, Лангена и Фридриха по отношению къ этимъ документамъ неосновательна, что они вполнъ отвъчають духу времени и обстоятельствъ, а также стило и характеру Аванасія В.; съ одушевленіемъ указывается, какія живыя краски дають эти документы (посланія сердикскаго собора къ папъ Юлію и къ мареотцамъ и посланія Аванасія къ клиру церкви въ Александріи и Паремволь, и къ твиъ же мареотцамъ). Значеніе «Theodoretiana,» состоящихъ почти сплощь изъ детальныхъ дополненій, возраженій и поправокъ къ капитальному труду г. Глубоковскаго, нелегко опредълить въ короткомъ некрологъ; но кто проштудируетъ ихъ съ книгой Глубоковскаго въ рукахъ, тотъ кончить чтеніе съ отраднымъ сознаніемъ, что этотъ алмазъ нашей церковно-исторической литефолур от влябофици йональтиномо фило эрия от в портива и такого мастера, какъ покойный В. В.

Все изложенное нами не болье, какъ єх πολλών ολίγα; истинное пенятіе какъ объ изумительной эрудиціи В. В., такъ и объ объективной цвиности его работъ можно получить только читая ихъ въ подлинникъ. О выдающихся дарованіяхъ его, какъ лектора, мы уже говорили. Его академическіе курсы, будучи изданы, составили бы безпівнюе пособіе для любого богословскаго и филологическаго факультета. Къ сожалінію, такое изданіе, кажется, было бы противъ воли покойнаго. Онъ не «читаль», а импровизироваль; въ литографіи существують лишь студенческія записи, имъ неисправленныя.

Кладу перо — и въ памяти встаетъ картина похоронъ В. В.... Торжественное служеніе, множество рёчей въ похвалу покойнаго, Высочайшее соболёзнованіе, на всёхъ лицахъ нёмая скорбь по великой утратё—а посрединё гробъ, и въ немъ знакомое, блёдное, мертвое лицо, почти еще совсёмъ молодое: въ темныхъ волосахъ ни сёдинки — житъ бы да жить человёку.... Что дёлать! рёдко «стоятъ» крупные русскіе люди!

Б. Меліоранскій.

2 Іюля 1900 г.





Мозаика церкви Успенія Богородицы въ Никењ.

2

1. Этимасія и орнаменть. 2. Богородица въ абсидъ.



Мозаики церкви Успенія Богородицы въ Никет. 1 и 2 Аниелы въ абсидъ.

2



Мозаика на сводъ нартекса церкви Успенія Богородицы въ Никеъ.

## ОТДЪЛЪ І

## Два произведенія Константина Манасси, относящіяся къ смерти Өеодоры Контостефанины.

Недавно А. И. Пападопуло-Керамевсъ опубликовалъ въ Византійскомъ Временникѣ (т. V, 1898, стр. 671—677) монодію извѣстнаго хрониста Константина Манасси на кончину жены Контостефана, найденную имъ въ спискъ библіотеки патріарховъ александрійскихъ въ Каирѣ (№ 362/586, XIII-го вѣка). Упомянувъ въ журналѣ Byzantinische Zeitschrift (т. VIII, 1899, стр. 553 сл.) объ этой статьъ, мы уже указали на то обстоятельство, что издателю, къ сожальнію, осталась неизвыстною брошюра итальянскаго ученаго С. Саstellani, которая въ некоторыхъ пунктахъ могла бы служить дополненіемъ къ приведеннымъ въ краткомъ предисловіи П.-Керамевса свѣдъніямъ о названныхъ въ заглавіи монодіи лицахъ. Упомянутая брошюра появилась въ 1888 г. въ Венеціи подъ заглавіемъ: Epitalamio di Teodoro Prodromo per le nozze di Teodora Comnena e Giovanni Contostefano, и содержить въ себъ стихи Осодора Продрома, воспъвающаго свадьбу той же Өеодоры, смерть которой оплакивается въ монодім Манасси. А самое главное, Castellani сообщаеть во введенім брошюры, что въ венеціанскомъ спискъ, изъ котораго онъ заимствоваль епиталамій Продрома (cod. Marcian., Append. XI, 22; XIII-го въка), находится и вышеозначенная монодія Манасси на кончину Өеодоры, а непосредственно за нею безыменное утъщительное слово къ мужу умершей Өеодоры (Парадивутихоч). Мы высказали при этомъ въ Byz. Zeitschrift желаніе, чтобы скорбе представилась возможность издать и второй тексть, а, кромѣ того, привести также разночтенія венеціанской рукописи для монодіи, чтенія которой по Византійскій Временникъ.

Digitized by Google

канрской рукописи мъстами, какъ мы доказали нъкоторыми примърами, сомнительны или явно искажены.

Впослѣдствіи намъ удалось получить изъ Венеціи снятую для насъ фотографію обоихъ текстовъ, изъ которой мы узнали совсѣмъ неожиданно, что изданный П.-Керамевсомъ по каирскому списку текстъ не только пропускаеть иногда отдѣльныя слова и цѣлыя строки, но въ концѣ кромѣ того имѣеть весьма значительный пробѣлъ, такъ что изданію П.-Керамевса недостаетъ почти двухъ третей всего произведенія Манасси. Этимъ обстоятельствомъ уже достаточно оправдывается нижеслѣдующее новое изданіе этой любопытной монодіи, къ которой присовокупляемъ и утѣшительное слово, до сихъ поръ неизданное.

Скудныя сообщенія перваго издателя о Контостефант (о жент его въ предисловіи ничего не сказано) можно теперь значительно дополнить изъ вышеупомянутаго епиталамія и другихъ источниковъ. Өеодора Комнина происходила отъ брака Марін, старшей дочери императора Іоанна Комнина (1118—1143), съ кесаремъ Рожеромъ, который принадлежаль къ роду князей капуанскихъ и о судьбѣ котораго много разсказываетъ византійскій историкъ Киннамъ (р. 36, 21— 38, 5 Bonn.; 122, 1—2; 123, 9—13; 178, 9—16; см. и статью J. Schmitt'a въ Byzant. Zeitschrift I, 318—321 и Castellani p. 21 adn.). Въ 1165 или 1166 году, по соображеніямъ Castellani (р. 7), дядя Өеодоры, императоръ Мануилъ Комнинъ, выдалъ ее замужъ за Іоанна Контостефана, выдающагося полководца того времени, который уже въ 1161 г. имъль титуль севаста (σεβαστός, Cinnam. р. 208, 21) и въ засъданіяхъ собора 1166 года участвоваль въ качествъ царскаго племянника (ανεψιός у Никиты Хоніата, Thesaur. XXV, 13, р. 253 Migne; очевидно, онъ считался таковымъ вследствіе своего брака съ Өеодорою, племянницею импер. Мануила). Смерть Өеодоры можно отнести приблизительно къ 1172 или 1173 году (или немного поздиве), такъ какъ Манасси говорить, что она преждевременно (πρό του χρόνου, πρό ώρας) умерла во цвѣтѣ лѣть, и упоминаеть о некоторыхъ детяхъ ея, въ томъ числе о грудномъ младенце (епστήθιον βρέφος και ύπαγκάλιον); другія же, очевидно, также были дітскаго возраста (см. строку 99 монодін). Упомянемъ, наконецъ, о гипотезъ покойнаго В. Гр. Васильевскаго (Визант. Временникъ, т. VI, стр. 536), что эта Өеодора Контостефанина была и та племянища импер. Мануила, по имени Өеодора, которой Михаилъ Глика послалъ

(изданное К. Крумбахеромъ, Michael Glykas, 1894, стр. 452—460) утѣшительное письмо, когда она сокрушалась о томъ, что изъ ревности убила свою служанку.

По терминологіи древней риторики оба названія, ή μονφδία и ό παραμυθητικός λόγος, касаются того же сюжета, т. е. похвалы умершему лицу, но они различаются между собою следующимъ: Монодія имъетъ главною цълью погоревать и возбудить жалость, при чемъ, для мотивировки глубокой скорби, приходится обстоятельно останавливаться на преимуществахъ и достоинствахъ покойнаго, а на какіенибудь утышительные моменты не обращается никакого вниманія (ср. Менандра, περί ἐπιδεικτικών р. 315, 18 sqq. Walz). Утъшительное слово также допускаетъ печаль и также распространяется о телесныхъ и душевныхъ преимуществахъ покойнаго, но главною задачею служить здёсь утёшеніе скорбящих родственников (ср. Менандра р. 281, 10-282, 10). Эти правила риторики соблюдаетъ также Манасси, и въ монодіи (181) онъ нарочно ссылается на то, что въ данномъ случать требуется риторическимъ искусствомъ (της τέχνης ο νόдос). И вообще во всемъ изложеніи своей темы Манасси обнаруживаетъ хорошее знакомство съ наставленіями и совътами, данными относительно такого рода риторическихъ произведеній въ учебникахъ риторики. До насъ дошелъ учебникъ Менандра, писателя, жившаго въ концъ III-го въка, а представленныя тамъ мысли и отдъльныя соображенія встрічаются и у Константина Манасси. У Менандра о подходящемъ содержаніи монодіи говорится, напр., на стр. 316, 12: έὰν δὲ νέος τύχη ὁ τελευτήσας, ἀπὸ τῆς ἡλικίας τὸν θρῆνον κινήσεις, ἀπὸ τῆς φύσεως, ὅτι εὐφυής = Manass. Monod. 51 sqq; p. 316, 21: χρή . . . σχετλιάζειν εν άρχη πρός δαίμονας και πρός μοτραν άδικον = Man. Mon. 47; p. 317, 11: ὁ λόγος κινητικώτερος, εἰ ἀπὸ τῶν ἐπ' ὄψιν καὶ τῶν νῦν συμβάντων οἰκτίζονται..., ἀπὸ τῆς συνόδου τῶν παρόντων, ότι συνεληλύθασιν ούχ είς θέατρον εὕδαιμον, ούχ εἰς θέαν εὐχταίαν==Man. Mon. 4 sqq.; p. 318, 14: εἶτα διατυπώσεις τὸ εἶδος τοῦ σώματος, οἰος ην = Man. Mon. 145. 159; p. 318, 17: οίοι βόστρυχοι κόμης οὐκέτι λοιπὸν περίβλεπτοι, ὀφθαλμῶν δὲ βολαί. . . κατακοιμηθεῖσαι, βλεφάρων δὲ έλιχες οὐχέτι έλιχες, άλλὰ συμπεπτωχότα πάντα = Man. Mon. 174. Βъ утышительномъ словъ Константинъ Манасси еще болье пользуется соображеніями, рекомендуемыми въ учебникъ Менандра. Въ послъднемъ значится на стран. 282, 4: οίον ότι νέος ών. . . παρ' ἡλικίαν πέπτωχεν == Man. Consol. 104; p. 282, 11: θαυμάζω, εἰ μὴ ἐπελήλυθεν ύμτν έννοετν, α φησιν αριστος ποιητής Ευριπίδης. χρή μέν γάρ τον φύντα δρηνείν, είς δσ' έρχεται κακά (Eur. fragm. 449) = Man. Consol. 264; κρομέ того Манасси приводить стихи и изреченія Гомера (261), Софокла (301), Эврипида (41, 144) и Эпикура (271); р. 282, 24: ой эпрек δὲ ἄπαντα τὰ ἰαμβεῖα. . . ἀλλὰ παρφδήσεις μᾶλλον == Man. Consol. 301; p. 282, 26: φιλοσοφήσαι δε επί τούτοις ούχ ἀπειρόχαλον χαθόλου περί φύσεως άνθρωπίνης (= Man. Consol. 71 sqq.), δτι τό θείον κατέκρινε των άνθρώπων τὸν θάνατον (= Man. Consol. 90) καὶ ότι πέρας ἐστὶν ἄπασιν ἀνθρώποις τοῦ βίου δάνατος (= Man. Consol. 162. 286); р. 283, 2: ἐν φ καιρόν ἔχεις θεῖναι καὶ διηγήματα; такими разсказами изобилуеть утышительное слово Манасси (110. 148. 176. 211. 219. 224. 278); p. 283, 3: καὶ ὅτι πόλεις ἀπόλλυνται καὶ ἔθνη ἔστιν ἄ παντάπασιν έξέλιπεν = Man. Consol. 91 sq.; p. 283, 4: καὶ δτι βέλτιον ή μετάστασις του τήδε βίου, ἀπαλλάττουσα πραγμάτων = Man. Consol. 183. 185. 246 sqq.; p. 283, 11: ἐξέφυγε τὰ ἀνιαρὰ τοῦ βίου = Man. Consol. 268. 286; p. 283, 17: συγγενής εὖσα τοῦ θεοῦ ἡ ψυχή. . . σπεύδει πάλιν ἄνω πρὸς τὸ συγγενές = Man. Consol. 89.

Интересенъ фактъ, что монодія и утешительное слово Константина Манасси въ нѣкоторыхъ мѣстахъ представляютъ поразительное сходство съ монодією, которую J. Fr. Boissonade издаль подъ именемъ знаменитаго софиста Хорикія (Choricii Gazaei orationes declamationes fragmenta, Paris. 1846, р. 179—195). Въ дійствительности же последняя, по свидетельству двухъ найденныхъ позже списковъ, принадлежитъ Никифору Василаку, современнику Константина Манасси. Для ръшенія вопроса, кто изъ обоихъ въ данномъ случав подражаль своему соревнователю, приходится принять въ соображеніе, что Никифоръ пользовался у византійцевъ того времени славою отличнаго преподавателя риторики (см. С. Neumann, Griech. Geschichtschreiber und Geschichtsquellen im 12. Jahrh. Leipzig 1888, S. 76), такъ что, кажется, правдоподобные предположить, что Манасси заимствовалъ эти обороты у Никифора. Приводимъ изъ обоихъ авторовъ следующія выраженія и цитаты, вполне тождественныя или весьма похожія: Niceph. Basilac. p. 179, 1: προτρέχει μοι τοῦ λόγου τὸ δάχρυον καὶ ἡ φωνὴ ἐπιλείπει — Man. Mon. 16; Nic. p. 179, 2: ούδὲ γὰρ ἐπιθαλάμιον ἄδω σοι ούδὲ χρότον ἐγείρω γαμήλιον = Man. Mon. 9; Nic. p. 181, 5: πρό ώρας ἀνηρπάζετο = Man. Mon. 158. 61; Nic. 181, 11: καί σε μυρίαι περιεγόρευον γάριτες = Man. Mon. 38; Nic. 181, 16: χαρτερόψυχος = Man. Mon. 77; Nic. 182, 3: Έλένης λαθικηδὲς φάρμαχον = Man. Consol. 10; Nic. 183, 5: ἀπανδραχοῦμαι = Man. Mon. 81; Nic. 183, 8: ἀψινδία δανάτου=Man. Consol. 6; Nic. 184, 15: πίνομεν χατανύξεως οἰνον (Ps. 59, 5) καὶ μεδύομεν ταῖς συμφοραῖς = Man. Consol. 38; Nic. 185, 4: ποιεῖται χοπετὸν ὡς δραχόντων χαὶ πένδος ὡς δυγατρῶν σειρήνων (Mich. 1, 8) = Man. Consol. 36; Nic. 185, 14: μοσχεύω = Man. Consol. 63; Nic. 185, 17: τοῦ γένους χόσμος = Man. Mon. 36; Nic. 189, 1: χρατὴρ ὑπερχειλής = Man. Mon. 21; Nic. 189, 4: διχαίως ἄν ἀσματίσωμεν (=Man. Mon. 109) τί ὡραιώσησαν σιαγόνες σου ὡς τρυγόνος, τράχηλός σου ὡς ὁρμίσχοι (Cant. 1, 10) = Man. Mon. 106 sq.; Nic. 189, 7: ἀγλαία = Man. Consol. 230; Nic. 189, 18: ἡγλάτζεν = Man. Mon. 130; Nic. 193, 19: ἡ τοῦ ᾿Αβραδάτου = Man. Mon. 127; Nic. 194, 20: ταῦτα ὡνείρωττον = Man. Mon. 25; Nic. 194, 22: ἀπέπτης = Man. Mon. 88; Nic. 195, 2: ἀπομαρανδήναι πόνοις χαὶ τριβαῖς νοσημάτων = Man. Mon. 170.

Утешительное слово къ Контостефану, какъ выше сказано, въ венеціанской рукописи пом'єщено безъ имени автора. Но нельзя сомитваться въ томъ, что оно принадлежить тому же автору, какъ и непосредственно предшествующая монодія, нарочно носящая въ рукописи вмя Константина Манасси. На это указывають уже слова α**втора въ начал**ь рычи: ήκω πάλιν ρητορικής ετερον κρατήρά σοι κερασάμενος (4) и на 12-ой и 18-ой строкахъ: πρώην μέν γάρ... καί τότε μέν σοι .. πικράζοντα ἐκεράννυμεν οίνον (= Monod. 186.21). Здъсь явно намекается на изложенную авторомъ монодію. Но всякое остающееся еще сомивніе устраняется, если сличить разные встрычающіеся въ утішительномъ слові обороты съ фразеологією, извітстною изъ другихъ произведеній, принадлежащихъ несомивнию Константину Манасси. Ниже мы предлагаемъ длинный рядъ такихъ выраженій и фразъ, характерныхъ для слога Манасси, при чемъ обозначаемъ хронику его знакомъ Chr., отрывки изъ его романа (по изданію Hercher'a) — знакомъ Ат., монодію — знакомъ Mon., и, наконецъ, другую монодію его на смерть любимой его птицы 1) (μονωδία ἐπὶ ἀστρογλήνφ αὐτοῦ τεθνηχότι) — знакомъ Η.

ήγαλλε (115) = Mon. 51 ἡ ἄλμη τοῦ βίου (133) = Chr. ἀλεξιφάρμαχον φάρμαχον (11.317)= 1088. 2649; Am. 4, 28 Chr. 3082



<sup>1)</sup> Эта монодія Манасси еще не появлялась въ печати, но въ скоромъ времени будетъ издана преподавателемъ гимназіи въ Тріестѣ Constantin Horna, который любезно предоставилъ намъ возможность съ нею ознакомиться.

ανδροχάρδιος (46) = Chr. 1271.: 1705; Am. 3, 12 ανδρόσπλαγχνος (140)=Chr. 5704 άνέορτον μέλος ἄδειν (5.280) = Mon. 8  $\dot{\alpha}$ νθρωποφάγος (166) = Am. 2,40 ἄντιχρυς (61) = Mon. 150; Chr.4739. 4919. 5032 άνύστακτος και άνέφελος ήλιος (63. 306) = Mon. 171άπειρόχαλος (296) = Am. 3, 33ἀπέπτη (180) = Mon. 88 άπεριχλόνητος (54) == Mon. 74 · άργυροπτέρυξ τρυγών (299) = Mon. 64.84 άρρυτίδωτος και νεάζων και άγήρως (260) = Chr. 2350 sq.πρός την άρχέγονον λύεσθαι πηλόν (95) = Mon. 169ἡσβολωμένος (229) = Chr. 1215. 2069 ἤσχαλλε (137)=Chr. 3342. 5264 βαθύρριζον δένδρον (53)=Chr. 375 βαρύποτμος (119) = Mon. 20 βῶλοι (=κομε) τραυμάτων (311)= Η (βῶλοι μαργαρίδων) γαλεάγρα (185) = Chr. 6609 γεωργός (191 = супругъ) = Mon. 167 γλυχύχυμος (8) = Chr. 55.4413.4957 δαχρυσίσταχτος (21) = Chr. 5007δανείζει τὸν χοῦν (77); ἡ δανείσα- $\sigma \alpha \ \gamma \vec{\eta} \ (81) = \text{Chr. } 3797$ διαρτία (94) = Chr. 3307δρεπανίτης ἐκθερίζει (161) = Chr.1074

από δρυός (108) = Mon.Am. 1,50 δυσάγκαλος (324) = Am. 4, 12δυσάλυχτος (287) = Chr. 2659 ως έλαιον (25) = Chr. 5019 έλέπολις (36) = Mon. 69; Chr. 4150 έλευθερόψυχος (304) = Chr. 5709έπέραστος (68) = Chr. 2498 ἐπιπωμάζω (125) = Mon. 18 ξως πότε (40.202) = Chr. 5727θάλαμοι ἔνυγροι (214) = Chr. 1840 θεόπτης (27=Moses)=Chr. 1018 κακοδαίμων (118) = Mon. 186 χαλλιβλέφαρος (117) = Mon. 127; Chr. 3887 καλλίβοτρυ κλήμα (69) = Mon. 103 **χαλλιπρόσωπος** (174)=Chr. 2665 καλλίρραξ (70) = Chr. 4334 $x \acute{a} \mu \pi \eta (209) = Mon. 182$ καρτεροκάρδιος (33.140) = Chr.3517. 4998 καταμελανῶ (231) = Mon. 68 (μελανῶ) καταμωλωπίζω (179)=Chr. 5438 κατεπαλαίσθη (44) = Mon. 76χατάστερος (297) = Mon. 54κατάχρυσος (298) = Mon. 37 είς κόρον μετασχεῖν (196) = Chr.5583 χροταλίζω τὰς χεῖρας (284) = Chr.1923 ληνοβατῶ (20) **— M**on. 22 μαχρόβιος (194) = Chr.**4**383. 6665 μαχρογήρως (199) = Chr. 5615μαλαχτιχοί λόγοι (123) = Chr.5019

```
μέρος χαίριον (198) = Chr. 3625
                                 τριοδίτις (143) = Chr. 5669
μηγανοπλοκῶ (273) = Chr. 5324
                                 τυμβόχωστος (271.292) = Chr.
μοσχεύω (63) = Chr. 215. 6629
                                    3474. 6382
μουσοφόρητος (259) = H
                                 τυραννῶ — οῦμαι (13.177) = Mon.
μωλωπίζω (312) = Chr. 3416;
                                    77. 98; Am. 1, 14; 3, 23
                                 ύπαγκάλιον βρέφος (193) = Chr.
  Mon. 100
                                    3702. 5644
όπώραν τινός τρυγᾶν (118) = Chr.
                                 φλούς σάρχινος (171)=Chr. 4783
  4384
                                 ἐντεῦθεν φόνοι... καὶ προχύσεις
όπωροφόρος (60) = Chr. 89; Am.
                                   αίμάτων (96) = Chr. 1335
παντομήτωρ (77) = Chr.
                                 χαλαζώματα (208) = Chr. 259;
  Am. 2, 94 (παμμήτωρ)
                                   Mon. 100
παράμουσον μέλος (281) = Mon. 3
                                 γαρίζεται τοιαύτα (198) = Mon.
πιχράζων οίνος (19) = Mon. 186
  (π. σχύφος)
                                 χαριτοβλέφαρος (227) = Chr. 3846.
τί μοι τῶν προασμάτων; (32) =
                                   5902. 6073
  Chr. 2648
                                 χαριτοπρόσωπος (116)=Chr. 522;
πῦρ οὐράνιον (205) = Mon. 80
                                   Mon. 52. 128
ρυπαρόβιος (129) = Chr. 1995.
                                 χιονώδης (298) = Mon. 84
                                 ψωμίζεται - ποτίζεται (120) =
  5289
τειγοσείστρια (36) = Chr. 3553
                                   Mon. 81
τοσάριθμος (150) = Chr. 3533
                                 πρό τῆς ὥρας (94) = Mon. 49.
τρικόρωνος (196) = Chr. 3839;
                                   158; Am. 4, 76; 6, 64
  Am. 1,56
```

Особаго вниманія заслуживають въ этомъ перечнѣ слѣдующія слова, которыя у другихъ писателей до сихъ поръ не встрѣчались, а попадаются въ однихъ только произведеніяхъ Константина Манасси: хаλλίρραξ, μηχανοπλοχῶ, παντομήτωρ, τειχοσείστρια, χαλαζώματα, χαριτοπρόσωπος и кромѣ того λιπαροστέλεχος (Mon. 80), περιβρέχω (Mon. 68) и γρηστοεργία (Mon. 60).

Извѣстна склонность Манасси къ употребленію рѣдкихъ словъ, а въ особенности новыхъ, имъ впервые, повидимому, выдуманныхъ сложныхъ прилагательныхъ. Эта наклонность его потверждается и нынѣ изданными текстами, какъ показываетъ слѣдующій извлеченный изъ нихъ рядъ словъ, вовсе не встрѣчаемыхъ въ Thesaurus Graecae Linguae Стефана: ἀγλαόφυλλος (Mon. 104), ἀργυροπτέρυξ, δυσέορτος (Mon. 31), δεοχήπευτος (Mon. 52), καλλιπτέρυξ (Mon. 84), καταμελανῶ, κατάρραξ (Mon. 183), λογοπλάστης (Consol. 147), μαρ-

γαρῶ (Mon. 85), μελανοφορία (Consol. 222), μουσοφόρητος, ὁπισθόστροφος (Consol. 151), παντομίσητος (Consol. 20), περικροταλίζω (Mon. 148), περιστρουθίζω (Mon. 87), πιθανολεσχῶ (Consol. 86), πικροχεύμων (Consol. 28), στομολεσχῶ (Consol. 318), συντορνεύω (Mon. 108), ὑπολυρίζω (Mon. 187), χοραύλημα (Mon. 11), χρηστοεργία, χρυσεόφυλλος (Mon. 104).

Нижеследующее изданіе двухъ разбираемыхъ произведеній Манасси изготовлено нами по удачной фотографіи листовъ  $167^{\circ}-170^{\circ}$  венеціанской рукописи, для остальныхъ же листовъ (fol.  $167^{\circ}$  и fol.  $170^{\circ}$ ) мы имёли подъ руками сличеніе, тщательно исполненное преподавателемъ тріестской гимназіи Constantin Horna, который, кромё того, провёриль по фотографіи нашу копію, за что мы свидётельствуемъ ему искреннюю благодарность.

Чтенія венеціанской рукописи вообще оказывались хорошими и лишь въ немногихъ случаяхъ нуждались въ исправленіи. Нѣкоторыя мѣста рукописи источены червями; но такъ какъ такого рода поврежденія распространяются всегда только на нісколько буквъ, то въ большинствъ случаевъ намъ удались надлежащія дополненія. Въ критическихъ замечаніяхъ подъ текстомъ эти источенныя буквы обозначены точками. На счеть некоторых в поправокъ текста приходится здісь высказаться подробніе. Въ конці монодін (183) имістся въ рукописи: ώ οίαν άμπελον καταρραγή και κατάβοτρυν... ό άδης έξώρυξεν, а въ утешительномъ словъ (70) значится: ἐσύλησέ σου τὸν βότρυν τον καλλιρραγή τον γλυκάζοντα. Ο τομώ, чτο βώ утышительномы словь приходится читать хаддіррата (вм. хаддірраті), не можеть быть сомивнія, такъ какъ форма хаддіррауής (которую можно произвести лишь отъ глагольной основы рау = руучири, рвать, см. арра- $\gamma \dot{\eta} \zeta = \text{infractus})$  никакого смысла не имфеть, а, съ другой стороны, φορμα καλλίρραξ (отъ ράξ — виноградная ягода) прекрасно подходить къ требуемому здёсь смыслу и встречается также въ другомъ произведеніи Манасси (Chron. 4334). И въприведенномъ изъ монодіи м'єсть исправленіе окончанія (—  $\rho \alpha \gamma \alpha$  вм. —  $\rho \alpha \gamma \vec{\eta}$ ) не подлежить никакому сомнънію, но спрашивается, слъдуеть-ли возстановить и здъсь форму хаλλίρραγα, или представляется возможность читать хатарра ча отъ хατάρραξ = покрытый ягодами, оставляя начало слова нетронутымъ. Мы рышились на послыднее, принимая въ соображение, во-первыхъ, что сложенныя съ предлогомъ ката прилагательныя у Манасси весьма употребительны (напр. хата́στερος, хатаμа́ργαρος, хата́хоμος, хата́σхιος,

κατάχρυσος); во - вторыхъ, потому, что подобная двойственная форма допускается нашимъ писателемъ и въ другомъ случав, именно хаддіβοτρυς (Consol. 69) рядомъ съ хата́βотриς (Mon. 183). — На 92-ой строкѣ монодін мы сочли нужнымъ замѣнить чтеніе рукописи συγκεραννυσάτω φορμοιο συγκεραννυέτω (см. Consol. 42). Руководило нами при этомъ то соображеніе, что, хотя у византійскихъ писателей этого времени аористь ехерачиоса отнюдь не можеть казаться особенно страннымъ (см. напр. монодію Никифора Василака р. 184, 21: ανεκεράννυσα), тъмъ не менъе у Манасси въ другихъ мъстахъ (Mon. 137; Chron. 3989) всегда встрвчается правильная форма этого аориста έχέρασα; а самое главное то, что въ подобныхъ случаяхъ нашимъ авторомъ ставится безъ исключенія повелительное наклоненіе настоящаго времени, напр. Mon. 56 μηδείς νεμεσάτω, ib. 108 Σολομῶν συντορνευέτω, ib. 109 μεταδιδότω μοι, Consol. 243 σαλπιζέτωσαν... και παρακαλείτωσαν και λαλείτωσαν... οι ιεροχήρυκες. — Η 81-ο Ε строкѣ монодін говорится: ποτίζεται πόσιν πιχράν καὶ άθόλωτον, ην γεωργούσι όφθαλμοί. Въ капрскомъ спискв имвется άθόλητον, а первый издатель возстановиль адборогом. Хотя поправка подтверждается чтеніемъ венеціанской рукописи, но, по нашему митнію, нельзя согласиться съ этимъ, здёсь неуместнымъ, прилагательнымъ. Подъ словомъ πόσις πιχρά разумівются истекающія изь очей опечаленнаго супруга слезы, но непонятно, въ какомъ смысле эти слезы могутъ быть названы «немугными» (это значеніе всегда имбеть слово άθόλωτος и у Манасси, напр. Chron. 2571. 4620. 5645); форма же άθέλητος (на которую указываеть отчасти и чтеніе канрской рукописи адобутос) имъетъ вполнъ подходящій смысль: слезы вдовца — горьки и нежеланны (непріятны). Прилагательное άθέλητος въ такомъ значенім приводить Hesych. s. v. άβούλητον, а форма δελητός попадается у Манасси въ отрывкахъ его романа (4, 36).

Μονφδία ἐπὶ τῆ σεβαστῆ χυρᾶ Θεοδώρα τῆ τοῦ Κοντοστεφάνου f. 167 χυροῦ 'Ιωάννου συζύγφ' τοῦ Μανασσῆ.

Ωμοι έγω πάλιν πενθίμην λύραν άρμόζομαι, πάλιν μέλος παράμουσον άναβάλλομαι. ούχ έπὶ χαλλιχόροις χορείαις ὁ δίασος, ούχ ἐν ὑμεναίοις, ο ούχ εν ώδαζε ή γάρ νύξ των άμφίων χαι το άλαμπες της άναβολης εν όλοφυρμοῖς, ἐν όλολυγμοῖς. οὐκ ἐπὶ πανηγύρεσιν οὐδ' ἐπὶ κώμοις ὁ σύλλογος, άλλ' ἐπὶ δάχρυσιν, άλλ' ἐπ' οἰμωγαῖς. βοᾳ γὰρ ἀνυμέναια καὶ μέλος άνέορτον ἄδει και άναυλον. πυρ σκυθρωπόν και άχαρι τουτο τό πυρ, ούκ ἐπιθαλάμιον, οὐ γαμήλιον. τὰ πρόσωπα συννεφῆ, τὰ βλέραρα κατηφῆ, 10 των οφθαλμών οι χύχλοι διάβροχοι δάχρυσιν. ούχ είς νυμφώνας ούδ' είς παστοπηγίας ταῦτα τὰ ἄσματα προπεμπτήρια, ἀλλ' ἐπιχήδειον τὸ χοραύλημα και αι μολπαι επιτύμβιοι. και θύομεν οὐ τὰ γαμοδαίσια οὐδ' ἀπό χρατήρος σπένδομεν, δν άλλήλοις νυμφίοι προπίνουσιν, άλλά τυμβοχόους φιάλας προτείνομεν, άλλ' άψινθιάζουσαν πρόποσιν. και θέλει μέν τις τὴν 15 συμφοράν ἀποκλαύσασθαι και την κειμένην ἀνακαλέσασθαι, άλλὰ σβέννυται ή φωνή, άλλ' ἐπιλείπει τὸ φθέγμα καὶ προπηδῷ τοῦ λόγου πένθους νοτίς, το δὲ τῆς οδύνης βάρος, το δὲ τοῦ πάθους τραχύ τὰς μὲν τοῦ στόματος θύρας ἐπιπωμάζει, τὰ σπλάγχνα δὲ συμπιέζει κάντεῦθεν φλέβες δαχρύων ἀπό χαρδίας λαχτίζουσιν.

20 "Ω βαρυδαίμων ρήτωρ εγώ και βαρύποτμος, ότι κακοῦ τοσοῦδε καθίσταμαι πενθητήρ και τοῖς παροῦσι προπίνω κρατῆρα γόου περιχειλῆ, δν ἄδης εληνοβάτησεν, δν ἐκέρασε θάνατος. τοῖς μὲν οὖν ἄλλοις, ὅσοι σκηνῆς κατάρχουσι τραγικῆς, τοσούτφ μετριώτερον τὸ δεινόν, ὅσφ καὶ τὰ τῶν θρηνουμένων πολλάκις οὐκ ἔγνωσται ἐμοὶ δὲ ὅσφ τὰ τῆς κειμένης καλὰ τῶν ἀρετῶν αὐτῆς ποτε περιπτῆναι τὸ ἄλσος καὶ γλῶτταν ἐπαφεῖναι τοῖς προτερήμασι καὶ ἐνεαρίσαι τοῖς ἀγαθοῖς καὶ περιλαλῆσαι παράδεισον σωφρονικοῖς κατάφυτον κάλλεσι. νῦν ἀλλ' εἰς ἐτέραν (φεῦ) ψδὴν τὴν τοῦ λόγου κιθάραν μετασκευάζω καὶ μέλος θρηνητήριον συνιστῶ καὶ νεκρὰν (ὤμοι)

Codex Marcianus Append. clas. XI № 22, fol. 167<sup>r</sup> — 168<sup>r</sup> = M Codex Cabirensis № 362 | 586, fol. 261<sup>r</sup> — 261<sup>v</sup> = C (Ed. princeps = PK)

<sup>1.</sup> Τοῦ φιλοσόφου χυροῦ Κωνσταντίνου τοῦ Μανασσῆ μονφδία ἐπὶ τῆ σεβαστῆ χυρῆ Θεοδώρα τῆ Κοντοστεφανίνη C χωντοστεφ. M 8. οἵμοι C 8. ἄχρι τούτου χαὶ πῦρ C 9. τὰ βλέφ. χατηφῆ om. C 10—14. οὐχ εἰς ν. — πρόποσιν om. C 13. νυμφίοις M 16. πένθος C 17. βάρος χαὶ τὸ τοῦ π. C 18. δὲ om. M 19. φλέβες χαρδίων (sed in marg. δαχρύων) M 21. πίνω C 23. μετριότερον M 24. θρηνούντων C 25—26. ἀφορητότερον — ἄλσος om. C 27. περιλαλεῖν χαὶ π. C 29. οἵμοι C

χατολοφύρομαι, ήνπερ ζώσαν θρηνείν οὐχ ἐπῆλθέ μοι. ὁ βαρυσύμφορον 80 αχουσμα, βαρυάλγητον λάλημα, λόγος φευχτός, χορεία δυσέορτος, μέλος πανόδυρτον ή ζώσα στήλη τῆς σωφροσύνης, ὁ τῆς χοσμιότητος λαλών άνδριάς, τὸ τῆς σεμνότητος ἔμπνουν εἰχόνισμα (φεῦ) κατερράγη καὶ κεῖται καὶ ἀπηγλαίσθη καὶ ὤχετο ἡ πλάτανος ἡ χρυσέα τῶν ἀρετῶν, ὁ κῆπος ὁ περιλάλητος ο πᾶσι κατάδενδρος άγαθοῖς — πεφυλλοβόληκεν καὶ κατέψυκ- 85 ται ὁ κόσμος τοῦ θήλεος, τὸ ῥόδον τῆς γαληνότητος ἀπεμαράνθη καὶ ἔρρευσε και νῦν ἐν τύμβφ (φεῦ) και σποδῷ τὸ τέμενος τὸ κατάχρυσον, ἐν ῷ τῶν καλῶν ὁ κύκλος ἐχόρευε. «Γυναϊκα τίς ἀνδρείαν ευρήσει;» — τοῦτο μὲν ή Σολομώντος γλώσσα και τὸ ἐκείνου στόμα τὸ θεοφόρητον ώς τι τεράστιον άναχέχραγεν, εν όλβίοις μεν το πράγμα τιθέντος, άποθαυμάζοντος δε 40 τόν ηὐτυχηκότα καὶ μακαρίοις ἐγγράφοντος ἐγὼ δ' ἄν οὐδὲν ἐνδοιάσας άντιβοήσωμαι, ώς ή νῦν θρηνουμένη τοιαύτη καὶ ευρέθη καὶ ἔγνωσται, καὶ ἐθάρρησεν ἐπ' αὐτῆ (κατὰ τὴν Γραφήν) καὶ ἡγαθύνθη ἀνδρὸς αὐτῆς καρδία καὶ ἐμακαρίσθη ἐν πύλαις ὁ παύτην εὐρών ἀλλὰ νῦν (φεῦ) ἐξ ἀνθρώπων πέφευγε θάττον και πρό τοῦ χρόνου και τάχιον οίχεται και τὸν 45 ζοφώδη τοῦτον καὶ ἀείφρουρον ῷκησε θάλαμον.

"Ω θάνατος άδικος καὶ βάσκανος θεριστής, οἰον εἰς γῆν στάχυν κατήνεγκεν. ὡ σκότος ἄδου καὶ ἀνήμερος νύξ, οἰον ἄστρον ἀπέκρυψεν, οἰον κάλλος ἡμαύρωσε. τοιαύτην ἔδει γυναϊκα πρό ώρας ἀφανισθηναι, οϋτως σώματος κάλλος ἐπήνθει καὶ χάριτες ἀρετῶν ἀνεφύοντο, ἢν ἤγαλλεν εὐαρμοστία γαριτοπρόσωπος, ἢν ἐκόσμει λειμών σωφροσύνης ὁ θεοκήπευτος. ηῦγει μὲν αὐτῆ καὶ συμμετρία μορφῆς καὶ ὅψις ἐπέραστος ἀλλ' ἔτεραι πάλιν τῆς κατὰ θεὸν εὐπρεπείας ἀνέλαμπον ὡραιότητες, καὶ ἢν κατάστερος τονται. ταύτην τὴν πενθουμένην (ἀλλά μοι μηδεὶς νεμεσάτω τῆς τόλμης) ὁ καλλιτέχνης θεὸς καθήκεν εἰς γῆν, παρήγαγεν εἰς ἀνθρώπους εὐκοσμίας ὑπόδειγμα, βίου σώφρονος νόμον, σεμνότητος ἄγαλμα, φιλησυχίας εἰκόνα, στήλην αἰδοῦς, ἀνδρείας λαμπάδα, δικαιοσύνης πυρσόν, φρονήσεως ἤλιον. αῦτη τύπος ἐδόθη καὶ χρηστοεργίας ἀπάσης κανών, ὡς πᾶν τὸ γένος τὸ 60

θηλυ πρός αυτήν ἀπευθύνοιτο, και πάλιν υπό τοῦ δόντος ἀνήρπασται και ἀνθυπενόστησε την ἐκδημίαν την ἀνυπόστροφον.

Τίς δώσει τη κεφαλή μου ύδωρ και πηγάς δακρύων τοις όφθαλμοις μου, και κλαύσομαι σε και κόψομαι, άργυροπτέρυς τρυγών, περιστερά γρυ-65 σόπαστε τὰ μετάφρενα. τίς Ἱερεμίου γλῶσσαν δανείσει μοι, καὶ τὴν συμφοράν όλοφύρωμαι καί το κακόν ἀποιμώζωμαι. στυγνάζει μέν ὁ περιιστάμενος δίλος, παθαίνεται δε ώς έπι κοινῷ δυσπραγήματι και ώς ύπο πρηστήρος άνωθεν αποδισκευθέντος μεμελανωται. ύδωρ δε θρηνφδίας περιβρέγει τὰ πρόσωπα καὶ στεναγμός ὡς ἐλέπολις τὰ στέρνα περικτυπεῖ κάρα 70 δὲ ζυρήχες και πέπλοι μελάγχιμοι τὴν ἔνδον ζάλην μηνύουσι τοῖς γὰρ πολλοῖς καὶ γάρις βοστρύγων ἀποτεθέρισται καὶ οἱ τῆς κεφαλῆς ἀνθέρικες υπορρέουσιν ο δε σύζυγος αυτής ο κλεινός, δσφ πλείονος του κέντρου πεπείραται, τοσούτφ και πλέον διαπρέπει τοῖς ἄλγεσι κάν τοῖς ἄλλοις στερρὸς εὐρισχόμενος καὶ ἀπερικλόνητος, ὑπό τούτου καὶ μόνου τοῦ πολέμου 75 κατεστρατήγηται και μάχαις πολλαζ ἐναθλήσας και τὸν ἀριστέα παραγυμνώσας καὶ τὸ ἀκατάπληκτον ἔργοις δηλώσας, ἐνταῦθα καὶ μόνον κατεπαλαίσθη, και τυραννείται το καρτερόψυχον και νενίκηται το άκαταγώνιστον ό γὰρ πολέμιος ἔνδον ἐγκάθηται καὶ τὴν καρδίαν πολιορκεῖ καὶ τὰ σπλάγχνα χριοχοπεϊ κάντεῦθεν ὁ χαλχεοχάρδιος, ὁ Βριάρεως, καθάπερ 80 λιπαροστέλεχος δρύς ύπο πυρός οὐρανίου καὶ τὰ ἔνδον ἐκκέκαυται καὶ τὰ έχτος ἀπηνθράχωται ψωμίζεται μέν ἄρτον, ον φυρᾶ χοπετός, ποτίζεται δὲ πόσιν πικράν και άθέλητον, ην γεωργούσι μέν όφθαλμοί, βλέφαρα δὲ ἀποδλίβουσι και κατά τὸν ἐν Αισμασι Σολομῶντος νυμφίον ἀναζητεῖ τὴν περιστεράν την καλλιπτέρυγα, την άργυροπτέρυγα, την χιονώδη, την 85 πάλλευχον, ἢν ἐμαργάρωσαν χαλλοναί, ἢν ἐχιόνωσαν ἀρεταί, χαὶ γοᾶται καὶ ἀναστένει «Άνάστα, ελθέ, καλή μου περιστερά δείξον ὄψιν σου καὶ άκούτισόν με φωνήν σου». ή δ' άλλά (φεῦ) οὐχ ὑπονοστεῖ, οὐ περιστρουδίζει τὸν σύνοιχον ἀπέπτη γάρ τοι καὶ μετηνάστευσε καὶ εἰς ἐτέρας μεταπεροίτηκε νοσσιάς, άναζητεί του πεδίου το κρίνον, των κοιλάδων το άνδος.

<sup>62.</sup> ανθυπενόστησαι C (ανθυπονόστησε PK) 61. πάλιν Μ: τ' άλλα C (τάλλα PK) 66. όλοφύρομαι C ἀποιμώξομαι τό χαχόν C 63. τίς δώσει - χλαύσομαι Ierem. 9,1 68. την περιβολήν μεμελ. C θρηνωδείας Μ ἐπιβρέχει C 67. χοινή δυσπραγήματος C 70. ξυρηκές MC (corr. PK) μελόγχιμνοι C (corr. PK) 69. κατακτυπεῖ C κάρη Μ 78. τοσούτου C κάν Μ: καὶ C τοῖς | τοῖς Μ 76. ἀκατάληπτον C παραδηλώσας C 78. πόλεμος Μ 79. χρυοχοπεί C (χρεοχοπεί PK) **80. οὐρανου Μ** καὶ (prius) om. C ἐγκέκαιται C (— κέκαυται PK) 82. ἀθόλωτον M (et PK), ἀθόλητον C (cf. praefat. p. 629) 83. άνακαλεῖται C 84. τὴν ἀργυροπτέρυγα om. C 85. κατη-86-87. ἀνάστα - φωνήν σου Cant 2, 13. 14 (ἀνάστα καὶ C) 86. δ. μαργάρωσαν С μοι όψιν την σην C 87. in verbis μοι φωνήν σου desinit C 89. μεταπεφύτηκε του πεδίου - ανθος Cant. 2,1

τὸ δ' ἀλλὰ (φεῦ) ἔρριπται κατὰ γῆς. κλαίων ἔκλαυσεν ἐν ἡμέρα καὶ ἐν 90 τοῦ δ' ἀλλὰ (φεῦ) ἔρριπται κατὰ γῆς. κλαίων ἔκλαυσεν ἐν ἡμέρα καὶ ἐν 90 καὶ Ἱερεμίας γὰρ ὁ φιλοπενθὴς τὸν σκύφον τοῦ θρήνου συγκεραννυέτω). ὁ μὲν βύθιον ἀνοιμώζει καὶ γοερὰν ἀναπέμπει φωνήν «Ἐγὼ καθεύδω καὶ ἡ καρδία μου ἀγρυπνεῖ, ὅτι φωνὴ ὡραία κρούει ἐπὶ τὴν θύραν ἄνοιξόν μοι ὡς πλησίον μου, περιστερά μου, τελεία μου, ὅτι ἡ κεφαλή μου δρόσου 95 ἐπλήσθη καὶ οἱ βόστρυχοί μου ψεκάδων νυκτός». ἡ δ' ἀλλ' οὐκ ἀντιφθέγγεται (φεῦ), οὐκ ἀνοίγνυσι στόμα κεῖται γὰρ ἐπιμύσασα καὶ αἱ βλεφαρίδες γεται (φεῦ), οὐκ ἀνοίγνυσι στόμα κεῖται γὰρ ἐπιμύσασα καὶ αἱ βλεφαρίδες φιλότεκνον καὶ περιπέτανται τὸν τύμβον καὶ περιτρίζουσιν ὡς στρουθία καὶ φορῶν. ὡ οἴαν ἐρημίαν δεδυστυχήκασιν, ὡ οἴον ἀπώλεσαν ἀγαθόν.

Τίς ούτω σιδηρόπλαστος ἄνθρωπος ἢ τίς ούτως ἀπό δρυὸς ἢ θαλάσσης γεγέννηται, δς μὴ τὴν σὴν ἐκτομὴν κατοικτίσεται, κλῆμα καλλίβοτρυ, δένδρον άρετης χρυσεόφυλλον, άγλαόφυλλον; άλλά γάρ τί σου πρότερον άποδύροιτο; τί σου δεύτερον ταμιεύσαιτο; οἱ ὸφθαλμοί σου περιστεραὶ ἐχτὸς 105 της σιωπήσεώς σου ώς λέπυρον δόας μηλόν σου ήν. τί ώραιώθησαν σιαγόνες σου ώς τρυγόνος, τράχηλός σου ώς όρμίσχοι; ώς σπαρτίον χόχχινον γείλη σου και ή λαλιά σου ώραία (πάλιν γάρ μοι Σολομῶν συντορνευέτω τὸ μέλος χαὶ τοῦ τῆς ἀσματιζούσης χάλλους μεταδιδότω μοι), ὡς μῆλον έν ξύλοις δρυμοῦ ἐν μέσφ τῶν θυγατέρων, ὡς πύργος Δαυίδ τράχηλός 110 σου, και μώμος οὐκ ἦν ἐπὶ σοί, ὧ λύχνε τοῦ θήλεος, φιλοτιμία τῆς φύσεως, ύπὲρ Σωσάνναν σωφρονική, ἀρρενόφρων ὑπὲρ Ἰαήλ. εἶτα κροτοῦσιν Ελληνες Λαοδάμαν, είτα την Κάμμαν περιθρυλλοῦσι Ῥωμαῖοι, είτα σεμνολογούσι Θεανώ Πυθαγόρειοι; πολλαί θυγατέρες ἐπίσημοι, πολλαί κατὰ τῆς άνδρείας ἡνδρίσαντο συ δε υπέρχεισαι και υπερήρας άπάσας. άλλά νυν 115 αι αι που χοιτάζη; που δὲ ἡ μελιχρά λαλιά, ὧ χαι μόνον βλεπομένη παιδευτική και διδακτική;

'Ασπασία τη Φωκαίδι ποτὲ χρύσεόν τις στεφανίσκον προσήνεγκεν. ἡν δὲ ὁ στεφανίσκος καὶ καταμάργαρος καὶ λίθοις ἀνθῶν καὶ γοητεῦσαι καρ-

<sup>90-91.</sup> κλαίων — ὑπάρχει Thren. 1,2 92. συγκεραννυσάτω (cf. praefat. p. 629) 93-96. ἐγὼ καθ. — νυκτός Cant. 5,2 95. ὡς π. . . . . ριστερὰ 96. νυκτός. . . . ἀλλ 102. cf. Hom. Il. 16, 34; Plut. mor. 608 C; Manass. Excerpta amator. 1,50 105. ὀφθ. — σιωπήσεώς σ. Cant. 4,1 106 ὡς λέπ. ρ. μῆλόν σ. ib. 4,3 τί ὡρ. — ὀρμίσκοι ib. 1,10 107. ὡς σπ. — ὡραία ib. 4,3 109. ὡς μῆλον — θυγατέρων ib. 2,3. 2 110. ὡς πύργος — τράχ. σου ib. 4,4 111. μῶμος — σοί ib. 4,7 112. Σωσάνναν, cf. Daniel. 2 Ἰαήλ, cf. Judic. 4,18 sqq. 113. Λαοδάμαν, de Laodamia, uxore Protesilai cf. Lucian. dial. mort. 23,1 Κάμμαν (cod. Κάμαν), cf. Plut. mor. 257 F; Polyaen. 8,39 114. Θεανώ, cf. Diog. Laert. 8,48 115. σὺ δὲ—ἀπάσας Proverb. 81, 29 118. Ἰασασία, cf. Aelian. var. hist. 12,1 (p. 122, 4-9 Hercher)

120 δίαν πολύς καὶ ὀφθαλμούς ἐπαγαγέσθαι ταχύς. ἡ δὲ Κῦρον εἰποῦσα τὸν ἄνδρα κόσμον εἶναι μόνον αὐτῆ, ἐδέξατο μὲν τὸ δῶρον, ἀλλ' ὑπὸ τοῦ φιλτρου βιαζομένη Κύρφ τοῦτον παρέπεμψε. καὶ τοῦτο σεμνολογοῦσι παῖδες Ἑλλήνων καὶ καταρρητορεύουσι καὶ στωμύλλονται καὶ τὴν φιλανδρίαν ἀποθαυμάζουσιν. ἀλλὰ τὶ τοῦτο πρὸς ἀρετὴν γυναικός, | ἡ τὴν γῆν ἐγχα- £ 168° 126 νεῖν εὐκταιότατον ἦν, ὅτε μὴ βλέποι τὸν σύνοικον; ἀναγράφει τι τοιοῦτον καὶ ἡ Εκνορώντας σειοὸν καὶ ἐπιστοιθάζει σῦ διανόματι:

16 νείν εύχταιότατον ήν, ότε μή βλέποι τον σύνοιχον; άναγράφει τι τοιούτον και ή Εενοφάντος σειρήν και γυναιχός άρετην ἐπιστοιβάζει τῷ διηγήματι ἦν ᾿Αβραδάτα τῷ Σούσων κρατούντι Πάνθεια γαμετή. ἦν δὲ ἡ γυνὴ χαλλιβλέφαρος και χαριτοπρόσωπος, κάλλος άνεπντήδευτον, ώραιότης ἀνόθευτος, ἀφαρμάχευτοι παρειαί ἐπέλαμπε δὲ πλέον ἡ φιλανδρία και τῆς τῶν ὀφρύων

180 ἐπιγραφῆς ἐπὶ μᾶλλον ἡγλάιζεν. ἡν ταῦτα: καὶ μάχη μετ' οὐ πολὺ συνερράγη: καὶ πίπτει μὲν Ἀβραδάτας καταβελὴς γεγονὼς καὶ κρεωκοπηθεὶς μαχαιρίσι. μανθάνει Πάνθεια τοῦτο καὶ καταλαμβάνει τὸν τόπον, ἔνθα ὁ πολὺς ἐκεῖνος νεκρὸς ἔκειτο: καὶ περιχυθεῖσα τῷ σώματι καὶ πυκνοῖς φιλήμασι προσειποῦσα καὶ ἀνακλαυσαμένη καὶ ὀλολύζουσα ἐπικατασφάττει ἐαυ-

185 τὴν τῷ νεκρῷ. ἐκείνη μὲν βάρβαρος οὖσα, καὶ τὸ φιλότιμον βαρβαρικὸν ἐπεδείξατο καὶ τὸν βίον ἀνοἡτως κατέστρεψεν ἡ δὲ ὅλην ἐαυτὴν τῷ τοῦ βίου καταβυθίσασα κοινωνῷ, καὶ τὴν ψυχὴν εἰς ἐν συνεκέρασε καὶ ἐπιδημοῦντι συνέχαιρε καὶ ἀποδημοῦντι συνέκδημος ἦν. λέγεταί τι γενναῖον καὶ μεγαλόφρον καὶ περὶ Λυδῆς γυναικός, ἢν Κανδαύλης ἡρμόσατο, ὅτι μὴ

140 δυεῖν ἀνδρῶν ὀφθαλμοὺς γυμνοῦ τοῦ σώματος μάρτυρας ἔχειν ἡνέσχετο. ἀλλ' ἡν ἄν τὸ λεγόμενον ψυχῆς εὐγενοῦς, εἰ μὴ τοῖς μετ ἀὐτοῦ κακοῖς τὸ μεγαλογνῶμον ἐθόλωσε. πῶς δ' ἄν ἐκείνη πρὸς ταύτην ἀντιπαραβληθῆ τὴν ὁμότροπον, ἥτις οὐ μάτην ἤδει σεμνογλωττεῖν, ἀλλ' ἔργοις ἐβεβαίου τὸ πλεονέκτημα;

145 \*\*Ω ήθος σωφρονικόν, μειδίαμα σύμμετρον καὶ οἰον μόνοις ἐπιτρέχει τοῖς χείλεσιν, ὧ νοῦς ἀνδρικὸς καὶ φρένες οὐ θηλυπρεπεῖς οὐδὲ ἀπαλαί, ποῖ ποτε ῷχεσθε; ἐμίσει τὰς ἀκρατεῖς, ὅσαις ὁ γέλως πορνεύων τὰ χείλη διίστησι καὶ ὅσαι περικροταλίζουσι τὰς παλάμας ὡς ἀχάλινοι καὶ ἐξήνιοι προσέχαιρε ταῖς κοσμίαις, ἡγάλλετο ταῖς μονάνδροις, τὰς σκηνικὰς καὶ φιλοπαίγμονας 150 ἀπεπέμπετο καὶ ἡν ἱδέσθαι καὶ μόνος σωφρονισμὸς ἄντικρυς. τοιάδε τις προέχειτο παντὸς ἀρχετυπία καλοῦ, μυριαχόθεν ὡραϊσμένη, παντάχόθεν ἀπεξεσμένη. ἀλλὰ νῦν (φεῦ) ἄπαντα ταῦτα νεκρὰ καὶ συνετάφη τὴ θρηνουμένη καὶ ἔρρευσεν οὐκέτι φαύσει τῆς εὐποιίας ὁ μάργαρος συγκέχωσται γὰρ ὑπὸ γῆν. οὐκέτι τῆς συμπαθείας τὸ ῥόδον εὑωδιάσει ταῖς γὰρ

<sup>124.</sup> γῆν ἐγχανεῖν, cf. Hom. II. 4, 182; Lucian. conv. 28 126. Ξενοφῶντος, Instit. Cyri 4, 6, 11 sqq.; 5, 1, 1 134. fors. ὀλολύξασα? 189. Κανδαύλης, cf. Herod. 1, 7 sqq.; Manass. Chron. 813—836 152. δρυνουμένη

ένταφίοις ἀχάνθαις συμπέπνιχται. πάθη μέν οὖν πόλλ' ἔγωγ' ἐχλαυσάμην. 155 ταῖς μὲν οὖν ἄλλαις, ὁπόσαις ῥητόρων στόματα χαριτογλωττοῦσιν, εν ἣ και δεύτερον ίσως το σεμνολόγημα έντασθα δέ τουτο και μόνον δεινόν, ότι τηλιχούτον καλόν ούτω πρό ώρας του βίον άφηκεν, ώς τά γε άλλα τρισευδαίμονα και τρισόλβια. έβλαστε μέν γάρ έξ ἐπισήμων τοῦ γένους, ἔσζε δὲ τὴν ἀναγωγὴν ἀξίαν τῆς βλάστης τὸν δὲ τοῦ βίου ζυγὸν είλχυσε σὺν 160 άνδρὶ τὰ πάντα λαμπρῷ, δεξιῷ τὰ στρατηγικά, τὰς χεῖρας πολλῷ, τὰς φρένας στερρῷ, καλῷ τὸ γένος, τὸν τρόπον καλλίονι καὶ τοιούτῳ, οἰον ἄν είποι τις επάξιον γυναικός τοιᾶσδε γαμέτην, ώς επ' αύτοῖς περιλαβεῖν τό «Θεός κατοικίζει μονοτρόπους έν οίκφ»· ούτε γάρ έκείνην έχρην άλλον τοῦ γένους σχεῖν χοινωνόν ὅτι μὴ τοσοῦτον τὴν ἀρετήν, οὕτε τοῦτον ἄλλης 165 όμόζυγος πειραθήναι ότι μη τοιαύτης τὰ πάντα καλής, τοιαύτην ἔσχε λαμπρότητα, τοιούτον εύρε τὸν γεωργόν τῆς ἀρούρης τῆς παιδοφόρου. ἤχουσε δὲ πολύπαις ἄμα καὶ εὔπαις καὶ μήτηρ ἐπὶ τέκνοις εὐφραινομένη ἐγνώσθη. δεήσαν δε και την του σώματος κεραμείαν είς την άρχέγονον άναλυθήναι πηλόν, οὐ συνεσάπη νόσοις φθινάσιν, οὐχ ἐψύγη τοῖς μόχθοις, ἀλλ' οἰον 170 πρός ϋπνον κατενεγθείσα πρός τον άνέφελον άπῆρε και άνύστακτον ήλιον. χαρίζεται γάρ και τουτο τοις φιλοθέοις θεός, ώς μη τό σκάφος του σώματος κακοῖς ὑπέραντλον γίνοιτο μηδ' εἰς παθῶν θαλάσσας εὐγενης ψυχη καταδύοιτο. ὢ οίαι βολαὶ ὀφθαλμῶν ἐσχοτώθησαν, οίαι δὲ αὐγαὶ ὄψεων ἔδυσαν cίαι δὲ βλεφάρων ἔλιχες συμπεπτώχασιν, cioς δὲ χαλῶν χύχλος διέσπασται. 175

Πολλούς πολλάχις ἐπένθησα, πολλοῖς τὴν γλῶσσαν ἐχαρισάμην χαὶ ἀρασισάμην τὴν ὀφειλήν· νῦν δ' ἀλλὰ διπλἢ παλαίω γνωσιμάχια χαὶ ταῖς εἰς ἐχατέραν ἀνθολχαῖς ἀντιταλαντεύομαι· ὁ μὲν γὰρ λιμνασμός τῶν καλῶν χαὶ τῆς ἀρετῆς τὸ γλύχιον πέλαγος ἐφέλχεταί με πρὸς ἐαυτό, τὰ δὲ τῆς συμφορᾶς ἐτέρωθεν ἀντιπεριάγουσι χαὶ τὸ πένθιμον ψαλάττειν βιά- 180 ζονται· ῥέπει δέ μοι πρὸς τοῦτο χαὶ τῆς τέχνης ὁ νόμος χαὶ ἤδη λαβὼν ὅλον με τοῦ πάθους ποιεῖ. ὡ οἰον ὡραιόφυτον ἔρνος χάμπη θανάτου χατέφαγεν· ὡ οἰαν ἄμπελον χατάρραγα χαὶ χατάβοτρυν.... θὴρ ἐριβρύχης ὁ ἀδης ἐξώρυξεν· ὡ πολυστέναχτος λόγος, ἀνύποιστον ἄχουσμα, φήμη ἀποσαια, τραυματισμός ἄνευ βέλους, ἔλχος οὐχ ἀπό ξίφους, πληγὴ ἀφαρμά- 185 κευτος. ὡ ῥήτωρ χαχοδαίμων ἐγὼ χαὶ βαρυπενθής, οἰον σχύρον πιχράζοντα ἤρτυσα, οἰαν χατηφῆ χιννύραν ἐψάλαξα, οἰον μέλος γοερὸν ὑπελύρισα.

<sup>163.</sup> εἴπη (suprascr. οι) 164. θεὸς—οἴχφ Ps. 67,7; Manass. Chron. 4767 (cod.: ἐν οἴ.... ἐκείνην) 168. μήτηρ—εὐφραιν. Ps. 112,9; Manass. Chron. 4407 170. μόχθοις, επ νόσοις corr. et in marg. repet. 179. γλύκιον (pro superl.), cf. Chron. 76. 94. 197 183. ἄμπελον καταρραγή (cf. praefat. p. 628) post κατάβοτρυν quattuor fere litterae evanidae

## Κωνσταντίνου τοῦ Μανασσῆ>.

Παραμυθητικόν είς τον σεβαστόν χυρόν Ίωάννην τον Κοντοστέφανον.

"Ηχω πάλιν ρητοριχής έτερον χρατήρά σοι χερασάμενος, άνδρων εύγε-5 νέστατε· ήχω σοι ρήτωρ, οὐ μέλος ἄσων ἀνέορτον οὐδ' ἀναξανῶν σοι τὰ f. 168° έλχη τοῦ πένθους οὐδὲ προπιόμενός σοι | φιάλην, ην άψινθία θρήνων πληροϊ, άλλ' ήχω σοι τὸ τῆς ψυχῆς ἀγριαῖνον χαταστελῶν χαὶ τὸ ἀνοιδοῦν ήμερώσων και βλίσων πόσιν εξ έκατέρου γλυκυχύμου του κλήματος και τάχα σοι τοῦτο τὸ πόμα φανήσεται νηπενθές τε καὶ ἄχολον καὶ ὑπὲρ τὰ 10 φάρμαχα τῆς Ελένης, οἶον ἐχείνη τὸν Τηλεμάχου χρατῆρα ἐγλύχανεν. ήχω σοι χατά χαιρόν τοῦ τραύματος ἐφαψόμενος χαὶ φάρμαχον ἀλεξιφάρμαχον ἐπιπάσων καὶ ἀχεσόμενος εὐκαιρότατα πρώην μὲν γάρ σοι τῆς άθυμίας ἐπισχοτούσης τὸν νοῦν καὶ τυραννούσης τὸ σέλας σοι τῆς ψυχῆς ἄρτι τε τοῦ ἔλχους φλεγμαίνοντος χαὶ ἐπανθούσης τῆς σμώδιγγος χαὶ τοῦ 15 τραύματος ώγχωμένου και άναβαίνοντος, και το του λόγου φως ύπεκρύπτετο καὶ ἀπαρρησίαστον ἦν καὶ ὑπὸ σκότον ἐθαλαμεύετο ἡ γὰρ ὁμίχλη τοῦ πάθους ἐπήχλυε καὶ τὰ μαλάγματα ἔξωρα καὶ ἡ μεταχείρησις ἄχρηστος. καὶ τότε μέν σοι κατά τὴν παροιμίαν ὑπὸ τοῦ πάθους ἀπαγχομένφ οἰον πιχράζοντα έχεράννυμεν οίνον, έχ συντριβής χαρδίας όγετηγούμενον χαὶ 20 ληνοβατούμενον, οίνον παντομίσητόν τε καὶ ἄγριον, οὐ ληνός μὲν ἡ καρδία, αί δὲ βλεφαρίδες ὀχέτιον, ἀμάρα δὲ ὑδρορρόος ὀφθαλμὸς δακρυσίστακτος. νῦν δὲ ἀλλὰ τῆς φλογός ἐχείνης ἀρχομένης οἰον ὑπομαραίνεσθαι καὶ καταπίπτοντος τοῦ γειμώνος καὶ τοῦ πολλοῦ σοι κλύδωνος ήσυγάσαντος καὶ των τραγυνομένων χυμάτων ήμερουμένων, καὶ ώς σβεστήριον κατά τῆς 25 πυρᾶς ὁ λόγος ἐγείρεται καὶ ὡς ἔλαιον ἰλαρώτατα κατὰ τῶν τῆς θαλάσσης βρασμῶν ἐπιστάζεται. καὶ τάχα σοι καὶ ξύλον ὁ λόγος οὐτος γενήσεται, ξύλον ἐχεῖνο, δι' οὐ τὰ πιχράζοντα νάματα τῆς Μερρᾶς ὁ θεόπτης χατεμελίτωσε, και γλυκανεί μετρίως την πικρογεύμονα της όδύνης πηγην και μεταβαλεί πρός τὸ πότιμον. γενήσεται και Ίωνᾶς τρόπον καινότερον έτερον 80 και κατά τῆς θαλάσσης τοῦ σοῦ πένθους ἀκοντισθείς καταστορέσει τὸν ρόχθον, στήσει τον φλοϊσβον και ήμερώσει το ώρυόμενον.

Codex Marcianus Append. clas. XI № 22, fol 168 r — 170 v

<sup>2.</sup> χωντοστέφανον 8. έχατέρου i. e. et christian. et gentil. · 10. Ἑλένης, cf. Hom. Od. 4, 221 24. σβ. ὑπὸ κατὰ (sed prior praepos. expuncta) 27 Μερρᾶζς. cf. Exod. 15, 28—25 29. γενήσεται, scil. ὁ λόγος Ἰωνᾶς, cf. Jon. 1,15

Άλλὰ τί μοι τούτων τῶν προασμάτων καὶ τῆς ἐπαγγελίας τῆς περιττῆς; οἶδά σε καρτεροκάρδιον, μεγαλόψυχον καὶ πείθομαί σε μὴ κόπτεσθαι άπαράκλητα μηδὲ θρηνεῖν άθάνατα καὶ ἀπαραμύθητα. κατέσεισε μέν σου τὸν πύργον τῆς ψυχῆς, τὸν ἀδαμάντινον, τὸν στερρόν, θάνατος ἐλεεινός, 35 θάνατος ἄωρος, οἰά τις ἐλέπολις τειγοσείστρια. τότε καὶ πένθος σειρήνων έχόψω και κοπετόν δρακόντων κατά τον προφήτην έθρήνησας και είνον κατανύξεως έπιες και έμεθύσθης τῷ πάθει και τοῖς παρακαλοῦσι τὸ οὖς οὐ παρέβαλες. άλλ' ἔως πότε ὁ στεναγμός, ἕως πότε σοι ὁ κλαυθμός; ὁ δὲ ώρυγμός τῆς χαρδίας, ἡ δὲ οἰμωγή, τὰ δὲ δάχρυα ἔως πότε σου περιέσον- 40 ται; μέχρι τίνος σε ταπεινώσουσι; και άνηρ μεν Ελλην, επί θανάτφ τινά παράγων ολοφυρόμενον, ποιεί και ρήμα παραμυθίας συγκεραννύοντα τοίς όλολυγμοζς: «Οίμοι τί δ' οίμοι; θνητά τοι πεπόνθαμεν». σù δὲ τοσοῦτον κατεπαλαίσθης και πέπτωκας και οὐδὲ μέχρι νῦν ἀναστῆναι δύνη και ἀποσείσασθαι τὰ τοῦ πτώματος σύμβολα. καὶ ποῦ σοι τὸ καρτερικὸν ἐκεῖνο 45 καὶ ἀνδροκάρδιον; ποῦ σοι τὸ μεγαλόνουν, τὸ μεγαλόφρον, τὸ ἀταπείνωτον, τὸ ἀνάλωτον; καὶ κυβερνήτην ἐκεῖνον θαυμάζομεν, οὐ τὸν ἐν εὐδία τὴν σχάφην ιθύνοντα, ότε γαλήνη γελά και ήπιον πνευμα συρίζει και ίσταται κατά πρύμνης (τοῦτο γάρ και παῖς κουρίζων και μήπω χνοάζων τὸν Ιουλον), άλλ' ος αν σταίη κατά κυμάτων και κατά τῶν ὑδάτων τῶν θυμου- 50 μένων ανδρίσηται και ώρυγμους αγρίους ου φρίξη, κατωθεν αναβαίνοντας ώς ἀπό θηρός, ὅτε λάβρος ἄνεμος καταιγίζει καὶ ταλαντεύει τὰ σκάφη καὶ πόλεμον ἐπάγει τοῖς ναυτιχοῖς καὶ δένδρου καὶ οἴκου τὸ βαθύρριζον καὶ άπερικλόνητον εν γειμώνι και προσβολή πνευμάτων διαγινώσκομεν και άνδρα δὲ άρρενωπόν ἐκεῖνον οἶδεν ὁ λόγος τὸν ἐν κακοῖς ἀνδριζόμενον, τὸν 55 μή ταπεινούμενον έν δεινοζ.

Οἶδά σου τὸν θεόσοφον νοῦν, ὡς πλήρης παντὸς ἀγαθοῦ, ὡς δεξαμενὴ τῶν καλῶν, καὶ οὐδὲν ὅτι τὴν σὴν γνῶσιν τὴν πολλὴν διαπέφευγεν. εἰ δὲ βούλει, κἦπον ἐγώ σοι καλὸν ὑπανοίξω, οὐ φυτουργοὶ πολλοὶ καὶ μελεδῶνες, κατάρρυτον ὕδασι, κατάκομον δένδρεσιν, ὁπωροφόρον, ἀνθεοφόρον, 60 ἄντικρυς ψυχῆς παραμύθιον· καὶ δρέψῃ μὲν τὴν ὁπώραν τὴν εὐγενῆ, τὴν καλλονὴν τὴν εὐπρόσωπον, τὴν ἐκ τῆς ἡμετέρας Γραφῆς ἡδονήν, ἢν στακτος ἤλιος, γεωργοῦσι δὲ καὶ κηπεύουσι πληθὺς πνευματοφορήτων ἀνδρῶν· τρυγήσεις δὲ καὶ ῥόδον ἐξ ἀκανθῶν καὶ σταφυλὴν ἀπὸ βάτου (τοῦτο 65 δὴ τὸ περιφερόμενον), τὰ τῆς νόθου καὶ ἐλληνικῆς σοφίας κυήματα: ἡδίκησέ

Византійскій Временникъ.

<sup>37.</sup> προφήτην, Mich. 1,8 οίνον κατανύζεως Ps. 59,5. 41. ἀνήρ μ. "Ελλην, Eurip. fragm. 300 Nauck 45 ἐκεῖ..... δροκάρδιον 47. ἀνάλωτον: ἀνάλυπον 53. βαθύριζον 60. δένδροισιν 62. καλονήν 65. ἀκανθῶν — βάτου, cf. Luc. 6,44

σε θάνατος ὁ πικρός, ἐπέστη σοι φορολόγος ὁ ἀπαραίτητος ἐθέρισέ σου στάχυν τὸν καλόν, τὸν ἡδύν, τὸν χρύσεον, τὸν ἐπέραστον ὑπώρυξέ σου τὸ κλημα τὸ φερεστάφυλον, τὸ καλλιφυές, τὸ καλλίβοτρυ ἐσύλησέ σου τὸν 70 βότρυν τὸν καλλίρραγα, τὸν γλυκάζοντα καὶ παρὰ τοῦτο βαρυστενάχεις καὶ συμπνίγη καὶ ἄγχη. συγγνωμόνει τῷ πάθει ἀνθρώπινον γάρ ἀλλὰ πάνδημον το κακόν, παγκόσμιος ούτος ο κίνδυνος, τής φύσεως όλης ή συμφορά. καν μέν τινα τόπον έτερον έζω τῆς γῆς εὐρήσεις εἰς οἴκησιν, έχει και άθάνατος έση και δραπετεύσει σου θάνατος έως δ' αν την γην 75 ταύτην αὐχοίης μητέρα καὶ τρέφη μαστῷ καὶ ἐξ οὐκ ὄντων γεννᾶ, προσδόκα και την φθοράν και την διάλυσιν έλπιζε. τίς ποτε δάνειον δούς ου μετ' όλίγον πάλιν τὸ γρέος ἀπήτησεν; | ἡ παντομήτωρ γῆ δανείζει τὸν χοῦν καὶ f. 1697 τυρούται μέν το πλαδών, πήγνυται δε το ύγρον, πνεύμα δε ζωογόνον άρρήτως όχετηγείται θεόθεν και ψυχούται ό χούς και ζωούται ό πήλινος άνδριάς 80 καὶ τὸν κόσμον περιπολεί καὶ φρονεί καὶ λογίζεται καὶ ῥέπει ποτὲ πρὸς χαχίαν χαὶ ἀρεταίνει ποτέ. ἀλλ' ἡ δανείσασα γίνεται μνήμων χαὶ πρόσεισκαι όχλει και άπαιτει το δοθέν και λογιστεύει πικρώς και βιάζεται και ύπομιμνήσκει του χρόνου και δυσανασχετεί περί της βραδυτήτος και όνειδίζει και καταμέμφεται καν μη το καταβληθέν ἀπολήψεται, μισθούται την φύσιν 85 ώς ρήτορα, προσέρχεται τῷ κριτῆ καὶ τοῦ χρεώστου καταβοᾶται καὶ ὀγλοκοπεί και στωμύλλεται και πιθανολεσχεί και την απόφλησιν εκζητεί και ούχ άνίησι χροτοθορυβούσα καὶ ἐγκειμένη, μέχρις άν τὸ οἰκεῖον εἰσπράξηται. και πίπτει μέν ὁ γοῦς ἐπὶ γῆς, τὸ δὲ πνεῦμα τοὺς ἄνω τόπους μεταδιώχει χαι πρός το συγγενές χαι θεῖον ἐπείγεται. οὐτος ὁ χαρπός τῆς τοῦ 90 ὄφεως συμβουλής, αύτη τής άνηχοίας ή δίχη, τοῦτο τὸ τέλος τής βρώσεως. έντεϋθεν και δένδρα βλέπεις νεκρά και πόλιν γηράσκουσαν και δυτιδουμένην καὶ ποταμόν λειψυδρούντα καὶ ἄνικμον καὶ ὅλα ἔθνη μυρίανδρα παρερχόμενα και αυτά δὲ παρελεύσεται τὰ στοιχεῖα, καθώς και λέγεται και πιστεύομεν. ἐντεῦθεν Άβελ κείρεται πρό τῆς ώρας καὶ ἡ σαθρά διαρτία καὶ ὁ 95 χοῦς ὁ σαπρὸς πρὸς τὴν ἀρχέγονον ἐλύθη πηλόν. οὐ γὰρ ἡ φύσις ἔφερεν οίμαι μη μέρος του δανείου χατά τάχος άπολαβείν. εντευθεν φόνοι χαί φθόνοι και προχύσεις αιμάτων και ξριδες και σφαγαί και θανάτων έπαγωγαί. χαὶ περιίασι μὲν ἄνθρωποι πανταγοῦ χαὶ ἐμπορεύονται καὶ τὴν γῆν φιλονειχούσι πάσαν χερδαίνειν, άλλά το τῆς φύσεως δίχτυον ἄφυχτον χαὶ 100 το θέριστρον άπηνὲς καὶ ο κολαστής άπαραίτητος ου φείδεται κάλλους

<sup>70.</sup> καλλιρραγή (cf. praefat. p. 628) 78. πλαδόν ζω.. όνον 80. λογ.. εττι 85. καὶ τοῦ χρ. καταδοᾶται repetita, sed deinde circumducta 86. ἀπόφλοσιν 90. ἀνηκοῖας, cf. Genes. 8,6 93. παρελεύσεται, cf. Matth. 24,85 94. Ἄβελ, cf. Genes. 4,8

σωμάτων, οὐ δυσωπεῖται τὴν ὡραιότητα, τὴν εὕχροιαν λογίζεται τὸ μηδέν, τῆς ἡλιχίας τὸ ἄνθος οὐχ ἐλεεῖ ἐπίβουλός ἐστι σύνοιχος, ληστὴς οὐ χαθεύδων, πολέμιος γνώριμος.

Μέγα σοι και πικρόν στέρησις γυναικός και ἄωρος θερισμός ναι γάρ τοι καὶ μέγα τοιάνδε γυναϊκα τὸν βίον ἀπολιπεῖν, τὴν οὕτω καλήν, τὴν 105 σώφρονα, την φιλοσώφρονα, την σύμμετρον. άλλά χοινόν το χαχόν οίδεν ή φύσις τὸ πάθος καὶ ἀποδύρεται πᾶς τὸ γινόμενον καὶ τὴν συμφορὰν ἀποκλαίεται, ότι μηδ' ἀπό δρυός ἢ ἀπό πέτρης δεδημιούργηται, ἐπεὶ καὶ κλαίειν έπι παρελθόντι νεκρφ Σολομών έγκελεύεται. έγω δέ σοι βούλομαι καί τι των άστειοτέρων είπεῖν τάχα γάρ σε τούτοις μαλάξω τοῖς ῥήμασι. Δημώναξ 110 έκετνος ο πάνυ (άκούεις δὲ οἶμαι τὸν ἄνδρα· τὸ γάρ τοι τῆς φήμης πτερὸν τούτον περιήγαγε πανταχού) — Δημώναξ τοίνυν έχεῖνος έχρῆτό τινι τῶν ύπερεχόντων όσα και φίλφ και φίλων τῷ γνησιωτάτφ και πιστοτάτφ. ἦν δὲ ὁ ἀνὴρ μονοτόχου γεννήτωρ παιδός χάντεῦθεν έαυτὸν ὅλον ἡσγόλει περί τὸ τέχνον καὶ κατεκόσμει καὶ ἤγαλλε καὶ ὅλος τῆς ἐκείνου ψυχῆς ἐξεκρέ- 115 ματο. ἦν ἄρα ὁ νεανίας χαλὸς καὶ χαριτοπρόσωπος καὶ τὴν ὄψιν ὡραῖος καὶ καλλιβλέφαρος. νόσος αἴφνης ἀγρία καταλαμβάνει τὸν μείρακα καὶ τὴν οπώραν του κάλλους τρυγά και παραπέμπει θανάτφ τον κακοδαίμονα. είτα τί; σχότει χολάζει έαυτὸν ὁ βαρύποτμος ἐχεῖνος πατήρ, χάθειρξιν ἐθελούσιον υπομένει (έδυσχέραινε γάρ και πρός αυτόν οίμαι τον ήλιον) και έψωμί- 120 ζετο γοῦν καὶ ἐποτίζετο δάκρυα καὶ ὅλος ἡν ἡμίζωος ἄνθρωπος. μανθάνει ταυτα Δημωναξ, πρόσεισι τῷ ἀνδρί, πειρᾶται τῆς ἐχείνου ψυχῆς καὶ λόγους μαλακτικούς ἐπαντλεῖ. ὡς δὲ μηδὲν ἀνύων διέγνω, ἀλλὰ μάτην τὰ ὧτα θυροχοπών (ἐπεζύγωντο γάρ αὐτῷ τῆς χαρδίας αἰ πύλαι καὶ λίθος βαρὺς άθυμίας αὐτὴν ἐπεπώμαζε κάντεῦθεν ὁ σοφὸς πρὸς κωφὸν ἄδειν ἐώκει καὶ 125 χατά θαλάττης τύπους γραμμάτων χαράττειν), επιτεχνάζεται τρόπον χαινότερον έχ πολυμηχάνου ψυχής, χαι ο τρόπος οίος θαυμάσιος, μάγος είναι όμολογεί και περί νερτέρους δαίμονας ήσχολησθαι, όποῖοι πολλοί γεώδεις και ρυπαρόβιοι, και δύνασθαί οι την ψυχήν του παιδός άναγαγείν έπαγγέλλεται. ανέπνευσε πρός τον λόγον έχεῖνος ὁ ανθρωπος ὁ πολυπενθής, αίτεῖ 180 την χάριν, υπισχνείται μισθούς, καθομολογεί δωρεάς. ὁ δὲ (ἀλλ' ἐνταϋθά μοι τό τοῦ διηγήματος χαριέστερον). «"Ην μόνους τρεῖς ἐμβίους ἀπαριδμήση μοι (ἔφησε) ζάλης γωρίς τοῦ βίου τὴν ἄλμην περάσαντας καὶ πέν-

<sup>106.</sup> σύμμετρον: χαλήν, suprascr. σύμετρον 108. ἀπό δρυός, cf. versum 102 monodiae 109. Σολομῶν, immo Sirac. 38,16; 22,11 110. Δημῶναξ, cf. Lucian. Demon. 25 117. μείραχ...... ώραν 119. ἐθελ.... πομένει 124. θηροχοπῶν 125. πρὸς χωφ. ἄδειν, cf. Aristaenet. 1,28; Liban. ap. Boissonad. Anecdota I, 167; Planud. prov. 11 (χωφῷ ψιθυρίζειν) 126. χατὰ θαλ., cf. Ps.-Diogenian. 5,88; Manass. Chron. 4507 (γράφειν εἰς ΰδωρ).

δους άνευ το ζην διαβάντας, προσδόκα μοι την έπαγγελίαν και την τοῦ 185 νεανίου ψυγήν πρό όφθαλμῶν εἶναί σοι νόμιζε.» ώς δὲ τὴν μνήμην ἄνω κάτω ἐκεῖνος καὶ πρὸς τοὺς γεραιτέρους καὶ πρὸς τοὺς κατ' αὐτὸν ἐπιστρέφων οὐδένα εύρισκεν ἀπενδή και ἀμηχανῶν ἦν και ἡπόρει καὶ ἤσχαλλεν, «Είτα, ὧ κακόδαιμον ἄνθρωπε, (ὁ σοφὸς ἐξεβόησε) νηπιωδῶς ὁδύρη καὶ άγεννῶς, ὡς μόνος ἀφόρητον συμφορὰν ἀνατλάς;» ταῦτα καὶ σὲ δυσωπείτω 140 τὰ ῥήματα, χαρτεροχάρδιε χαὶ ἀνδρόσπλαγχνε, τίς γὰρ τῶν ἀπάντων τὰς τοῦ βίου πύλας προσείπεν, ος οὐχ ἔγνω τοῦ θανάτου τοὺς στενωπούς;

'Ως αν δέ μοι μὴ άγνοεῖν τὴν σὴν νομίσης πληγὴν καί που καὶ τὴν τριοδίτην ταύτην και πεπατημένην παροιμίαν επάσης μοι, την άποφαινομένην πάντας είναι πρός νουθεσίαν σοφούς, εγώ σοι καὶ τῆς συμφορᾶς 145 διαγράψω τὸ μέγεθος καὶ όσα σε ὁ ἀλιτήριος ἐζημίωσε θάνατος διηγήσομαι άλλά με μή φιλόμυθον είναι νομίσης μηδέ χατά τοὺς άγύρτας τῶν γερόντων καὶ λογοπλάστας καὶ μυθολέσχας, ὡς καινά τινα τερατευόμενον και άλλόκοτα. ἦν ὅτε τὸ ζῷον τοῦτο ὁ ἄνθρωπος διπλοῦν τι καὶ τετράμορφον ήν και είς εν σώμα το άρρεν και το θήλυ συνεπεφύκεσαν και το σώμα 150 τέσσαρσι μέν | έχρητο τοῖς ὀφθαλμοῖς, τοσαρίθμοις δὲ ταῖς χερσὶ καὶ το- f. 169° σούτοις ποσί τὰ δὲ πρόσωπα ἡν ἀντεστραμμένα καὶ ὁπισθόστροφα καὶ νώτος είς άμφοῖν έμεσίτευε. διπλά τοίνυν ένόει καὶ έλογίζετο καὶ ἴσγυεν ύπερ ένα και έβλεπε και ενήργει τοσαύτα, δσα και δύο πράξαιεν άνθρωπα. έδοξε δὲ τἤ φύσει καὶ συνελθεῖν αὐτὰ πρὸς γένους διαδογήν. καὶ τῆς συμ-155 φυίας άνεσπώντο τὰ σώματα καὶ περιστραφέντα εἰς ὄψιν άλλήλοις συνήεσαν και είδον και προσέσγον και έβλεψαν και έγνω ή φύσις το συγγενές. έντεϋθεν περιέβαλλον και κατεφίλουν και ήγκαλίζοντο και έκινδύνευον πάλιν είς εν δενδρωθήναι. Φχτειρεν ή φύσις το γένος χαι τον πόθον αύτοις έμετρίασε καὶ τὸν κόρον παρέλαβε σύμμαχον καὶ οὕτω συνεφύοντο τὰ ζῷα ΄ 160 κατά καιρόν καὶ διηρούντο κατά καιρόν. ἡνίκα τοίνυν θάτερον τῶν μερῶν ό πικρός εκθερίζει δρεπανίτης ό θάνατος, ημίζωόν τι και εύτελες τό περιλειπόμενον ἀπεργάζεται. Χοινή δή πάσης ή πόσις αυτη της άνθρωπότητος καὶ τὸ πάθος βαρὺ καὶ ἡ τρῶσις ἀνίατος. τὸ δὲ σὸν τοῦτο δυσπράγημα δεινόν μέντοι καὶ βαρυσύμφορον καὶ ὑπὲρ τὰ τῶν ἄλλων κακά, ὅσφ δὴ 165 καὶ ή κοινωνός σοι τοῦ βίου τῶν ἄλλων γυναικῶν ἐκαλλίστευεν. ἀλλ' ἀνθρώπινον το πράγμα και παλαιόν και ο άνθρωποφάγος θάνατος οὐτος οὐκ άρτι πρώτως εἰς γῆν παρακύπτων, οὐ νεαρὸς οὐδὲ βρεφοκομούμενος οὐδὲ ὁλιγόχρονος, άλλ' άργαῖος καὶ γέρων καὶ ἡλικιώτης τῆς φύσεως. καλἡ μὲν ἐκείνη,

Digitized by GOOGLE

<sup>143.</sup> an τριοδίτιν? cf. Manass. Chron. 5669 137. εύρισχον ήσχαλεν παροιμίαν: Eur. fragm. 1042 Nauck 148. ην ότε ατλ. cf. Plat. sympos. 189 E 151. άντεστρεμμένα 157. περιέβαλον ήγχαλίζετο 160. διηρείτο

ναὶ καλὴ καὶ τρισάριστος καὶ ἐπὰ ἀρεταῖς περιλάλητος, καλὴ τὸ φαινόμενον, ρον ἐμαρμάρυσσεν. ἄλλὰ οὐδὲ τὰ καὶ κάλλος ψυχῆς οὐδὲ ἀποθαυμάζει τὰ καλλιπρόσκινος φλοῦς καὶ ἡ περιδερμὶς ἡ σωματικὴ εὐτόρνως ἄγαν ἀπεξεσμένη καὶ κινος φλοῦς καὶ ἡ περιδερμὶς ἡ σωματικὴ εὐτόρνως ἄγαν ἀπεξεσμένη καὶ κινος φλοῦς καὶ ἡ περιδερμὶς ἡ σωματικὴ εὐτόρνως ἄγαν ἀπεξεσμένη καὶ κινος φλοῦς καὶ ἡ περιδερμὶς ἡ σωματικὴ εὐτόρνως ἄγαν ἀπεξεσμένη καὶ κινος φλοῦς καὶ ἡ περιδερμὶς ἡ σωματικὴ εὐτόρνως ἄγαν ἀπεξεσμένη καὶ κινος φλοῦς τὸ καλλιπρόσναον. 176

Στήσόν ποτε τὸν γόον, ἐπίσχες τὸν στεναγμόν οὐδὲ Δαυίδ ὁ μέγας ούτως ἐπένθησεν ἐπὶ μονοτόχφ παιδί: ἐτυραννεῖτο μὲν χάχείνφ τὰ σπλάγχνα οία πατρί, ἐπολιορκεῖτο τὴν καρδίαν καὶ ἐσαλεύετο, ἀλλ' ἔως τότε τὸ στέρνον χατεμωλώπιζεν, έως τότε τὰς στηθοδεσμίας ἐρρήγνυεν, έως αὐτὸν υπέσαινον ελπίδες ζωής: ώς δε ἀπέπτη ὁ παζς, τότε δὴ καὶ τὸν ἐπὶ κεφα- 180 λής εκείνος χούν ἀπεσείσατο καὶ τὸ κατηφές τῶν ἰματίων εἰς ἰλαρότητα έστρεψεν καὶ ἐλούσατο καὶ ἡλείψατο. ἀλλ' ἐπαύξει σοι τὸ κατώδυνον ἡ πρόωρος άρπαγή; πῶς δὲ οὐκ ἐννοῆ καὶ τὸ ἐντεῦθεν καλόν; ἐξέφυγε τάχιον ή ψυγή καὶ τὸ δεσμωτήριον τῆς σαρκός, ή περιστερὰ ή παγκάλη τῆς γαλεάγρας της πηλίνης έξέπτη και έλευθερίας έλάβετο, ου μετέσχε των 185 του γήρως κακών, ου συνεσάπη ταις άσθενείαις, άπηρε πρός άλλον βίον ἐν ἀχεραίῳ τῷ σώματι ἡρπάγη, ἵνα μἡ χαχία ἀλλάξη σύνεσιν αὐτῆς (τὸ Σολομώντος ἀποφαίνεται στόμα), διέδρα τὰς πάγας τοῦ πονηροῦ ίξευτοῦ, ύπερεπετάσθη πάσης μηγανής παλευτού, αίς έχετνος χαθ' ήμέραν βροχίζει πολλούς. τοῦτο μᾶλλον παραμυθείσθω σε, τοῦτο τὴν ἔνδον παφλάζουσαν 190 κάμινον δροσιζέτω σοι. καὶ παραμυθείσθωσάν σε τέκνα, & τῷ γεωργῷ έχείνη έχαρποδότησε, και πρό των άλλων το έπιστήθιον τοῦτο βρέφος και ύπαγχάλιον έν τούτοις αύτην ένοπτρίζου, έν τούτοις αύτην χατανόει, χαί τό πολύ τοῦ ἄλγους κατάστελλε. σὸ δ' ἡβούλου πρός γῆρας μακρόβιον έχείνην ελάσαι και οίον ο μύθος το του Τιθωνού προδιέγραψε, και ζήσαι, 195 όσον αι πεπαίτεραι και τρικόρωνοι, και είς κόρον των τής παλαιότητος κακών μετασγείν και που και κινδυνεύσαι περί τό σώμα και μέρος ζημιωθήναι καὶ μέρος ἴσως τὸ καίριον; τοιαῦτα γὰρ ἡ φύσις, βέλτιστε, γαρίζεται τοῖς άπλήστως έχουσι τῆς ζωῆς καὶ τὸν τῆς ὲλάφου τῆς μακρογήρω βίον ἐπευχομένοις. μὴ σύ γε, ὁ τὰ πάντα ἐχείνη γινόμενος, χαὶ ὀφθαλμὸς χαὶ πνοὴ 200 κα! ψυχή.

<sup>169.</sup> φαινόμενον — νοούμενον, cf. v. 300 et Gregor. Naz. or. in funere fratris sui Caesarii: πολύς τὸ φαινόμενον, πλουσιώτερος τὸ κρυπτόμενον. 173. ἐδεῖται 176. Δαυίδ, cf. II Reg. 18,33; 15,30 sqq. 177. οὖτος ἐτυραννείτω 182. κατόδυνον 188. Σολομῶντος: Sap. 4,11 189. παλλευτου 191. δροσίζεται σοι τέκνα τῶ γ. 192. ἐπιστάδιον 195. Τιθωνοϋ, cf. Ps.-Zenob. 6,18 196 τρικόρωνοι . . κόρον τ. 198. β. . . . στε (supra lineam) 199. ἀπλείστως

Μέγρι πότε τὸν ἀγέλαστον χιτῶνα τοῦτον περιβαλῆ; ἔως πότε τὰ σχοτεινά ταύτα χαὶ όμιχλώδη περιχλαινίση; εἰ δέ σοι χαὶ τὰ τοῦ Ἰωβ ένέσχηψε τληπαθήματα και ἀπώλεσας μέν βουχόλια και συβόσια και όλας 205 χαμήλων ἀγέλας, κατέφαγε δὲ οὐράνιον πῦρ τοὺς ἀγελάρχας καὶ τοὺς ίπποφορβούς, ολέθριον δέ τι πνεύμα καὶ ἄγριον τοῖς τέχνοις τὸν οἶχον ἐπικατέσεισεν, όμου δὲ καὶ γένους καὶ βίου γυμνὸς ἐγεγόνεις καὶ τελευταΐον και τραυμάτων έφερες εν τη σαρκί χαλαζώματα καί σοι το λέπος του σώματος ὑπὸ τῶν ἐλκῶν ἐβοσκήθη καθάπερ ὑπό τινος κάμπης καὶ (τὸ δὴ 210 χεΐρον) καὶ φίλους εἶχες παρενοχλοῦντας καὶ ἐπεμβαίνοντας καὶ προσονειδίζοντας, πως αν (είπέ μοι) και ήνεγκας; Αμασις ἐκεῖνος ὁ τῆς Αἰγύπτου χρατών, ψυχήν άνθρώπου χαταλεαίνων έπὶ θανάτω παιδός άγριαίνουσαν, μετά των άλλων και τουτο επέστειλεν· «"Οτε σοι μήπω των της σαρκός ένύγρων θαλάμων το τέχνον έξέθορεν, ξμενες άλυπος ούτω και νύν, ότε 215 σε χατέλιπεν ἄπαιδα, γίνου πρός τῷ τῆς ἀταραξίας λιμένι χαι ἡσυχαζέτω σοι τὸ τῆς ψυχῆς ἐφόλαιον ἀαλυδώνιστον». ἀρμόζει ταῦτα καὶ σοὶ καὶ νόμιζέ σοι τοιαύτα προσονειδίζειν τὸν ἄνθρωπον τὸν μιχροφυή, τὸν Αἰγύπτιον. έδει σε, ω βέλτιστε, τότε διάστασιν εννοείν, οπότε νυμφώνα ίστης και παστοπήγια κουφότερον γὰρ ἄν σοι τὸ πάθος ἐνίχετο, καθὰ καὶ Δίων ὁ Ἱππαρί-220 νου πεφιλοσόφηκε. θανάτου γὰρ αὐτῷ παιδὸς ἀγγελθέντος, «"Ηιδειν (ἔφη) γεννήσας θνητόν».

Βούλομαι δέ σοι καὶ περὶ τῆς μελανοφορίας εἰπεῖν, ἐρ' ἡ νῦν σεμνυνομένους τὸν πολλοὺς τὸν ἡττον ἡ ἐπὶ τῆ πορφύρα τὸν φιλόκοσμον καὶ εὐπάρυφον. Ἡρώδην ἀκούεις τὸν πάνυ τὸν σοφιστήν, ὅν Ἡθηναῖοι ὑποστὰς (ἡν δὲ ἄρα ἡ γυνὴ μειρακίσκη παγκάλη καὶ ὑρικὴ καὶ τρυφερὰ καὶ νεάζουσα καὶ χαριτοβλέφαρος καὶ περὶ τὸν ἄνδρα πιστὴ καὶ πράγμασιν ἱκανή) πυκινὸν ἀνωλόλυζε καὶ ἀπὸ καρδίας ἀνέστενε καὶ τὴν ἐρημίαν οὐκ ἔφερε καὶ τὸν γενέθλιον κατεμέμφετο δαίμονα: ἐντεῦθεν καὶ αὐτὸς ἡσβολωμένα καὶ καπνώδη περιεβάλλετο καὶ τοῦ σώματος ἀποκείρων τὴν ἀγλαίαν Λεσβία λίθφ κατεμελάνωσε: κατηφὴς δὲ ὁ λίθος καὶ σκοτεινὸς καὶ τὸν καταλαμβάνει τὸν ἄνδρα μικροῦ καὶ ἐκκεκωφημένον τῷ πάθει καὶ ἐπανάγειν πειρᾶται καὶ ἀνακαλεῖσθαι τοῦ τῆς ἀθυμίας βυθοῦ. ὡς δὲ κενὴν ψάλ-

<sup>208.</sup> Ἰω΄β, cf. Job. 1,14—19; 2,7
211. Ἄμασις, cf. Stob. floril. 125,32
220. de Anaxagora haec narrant Plut. mor. 118 E et Aelian. v. h. 3,2; de Dione cf. Plut. mor. 119 B; Aelian. v. h. 3,4 ἔφη: ἔφην
225. σιτευτὸν, cf. Philostr. v. soph. 2,1 (p. 244,10 Kayser)
231. Λεσβία (fors. Λεσβίω) λίθω, cf. Philostr. p. 239, 31 Kays.
232. ἐταῖ-ρος, Lucius philos., cf. Philostr. p. 239,82—240,12 Kays.
234. χενὴν ψάλλειν, cf. Ps.-Diogenian. 7,60; Suid. s. v. ψάλλειν

λειν ἐψαει καὶ κιθαρίζειν παρὰ νεκρῷ, ἀπήει φέρων το πρόσωπον λύπης 235 f. 170<sup>5</sup> μεστόν. εἶτα τί; | παρώδευεν ὑδρορρόην καὶ καταλαμβάνει τι θεραπόντιον ραφανίδας ὕδατι λοῦον καὶ τὴν ἐκείνων ἀποξύον πηλόν πυνθάνεται, τίνος ὄψον αὶ ραφανίδες, ἀκούει τὸν πολύτλαν τοῦτον Ἡρώδην καὶ τὸν πολυύμ-νητον λόγον ἀναφωνεῖ «Εἶτα οὐκ αἰσχύνεται Ἡρώδης ὁ σοφιστὴς τὸ μὲν ζσῶμα) καταιθαλώσας καὶ τὸν οἰκίσκον πενθεῖν βιασάμενος, λευκὰς δὲ 240 ραφανίδας σιτούμενος;» διαβαίνει ταῦτα πρὸς τὸν Ἡρώδην καὶ ὁ ἄνθρωπος δυσωπεῖται καὶ μεταμφιέννυται καὶ μεταμείβεται πρὸς τὸ ἰλαρώτερον.

Τί ἔτι; σαλπιζέτωσαν ἐν ψυχῆ σου καὶ παρακαλείτωσαν καὶ λαλείτωσαν είς καρδίαν οι θεοδίδακτοι άνδρες και ιεροκήρυκες, και ημέτεροι και όπόσοι τῆς θολωτοτέρας και ίλυώδους παιδείας ἠρύσαντο. ἔνθεν μὲν ὁ προ- 245 φήτης και βασιλεύς και ιεροψάλτης Δαυίδ, παροικίαν τόνδε τὸν βίον ἀποκαλών και ματαιότητι λέγων όμοιοῦσθαι τὸν ἄνθρωπον και τὰς ἡμέρας αὐτοῦ παράγειν ώσει σκιάν και μηδένα ζήσεσθαι ἀποφαινόμενος, δς οὐκ όψεται θάνατον, και διά τοῦτο τοῦ τῆς σαρκός φρουρίου τὴν ψυχὴν ρυσθῆναι παραχαλών ένθεν δε ό έχείνου παῖς, ό σοφός Σολομών ό των χαρίτων 250 άμα και της βασιλείας διάδοχος, νῦν μεν ματαιότητα τοῦ ἀνθρωπίνου βίου καταγινώσκων, νῦν δὲ τήνδε μὴν τὴν γενεὰν πίπτειν λέγων ὡς φύλλον χατά τῆς γῆς, ἐτέραν δὲ ἀντανίσχειν. Παῦλος δὲ ὁ μέχρι καὶ εἰς τρίτον ούρανὸν άρπαγείς καὶ ἀναλῦσαι τάχιον ηὕχετο καὶ συζῆν τῷ χῷ. καὶ τί ἄν τις πάσας ἀπαριθμοίη του πνεύματος τὰς φωνάς; ὡς ῥἄον ἄν τις ὑετίους 255 σταγόνας και ψάμμον μετρήσει θαλάσσης ή τὰς περί τῆς τῶν ἀνθρώπων ματαιότητος και θνητότητος. δυσωπείτωσάν σε και οι της άλλοτρίας μοίρας καὶ οὐχ ἡμέτεροι, τοὺς τῶν ἐλληνικῶν δογμάτων καὶ ὕθλης προστάτας φημί. ἔνθεν μὲν ὁ παρ' ἐχείνοις μουσοφόρητος ποιητής χαὶ μέχρι χαὶ νῦν νεάζων και άγήρως και άρρυτίδωτος, φύλλοις την των άνθρώπων γενεάν 260 όμοιῶν «Οιη φύλλων γενεή, τοιήδε και ανδρῶν» ή μεν σήμερον ὑπορρεῖ καὶ μαραίνεται καὶ ὡς δενδρίτης κλάδος ἀποκοσμεῖται, ἡ δὲ αὔριον ἀναβαίνει καὶ κηπεύεται ή μὲν βοτάνη χορτολογεῖται καὶ πατεῖται καὶ κεῖται, ή δὲ ἀνατέλλει κάτωθεν ἀπό γῆς. ἐκείθεν δὲ ὁ τὴν τραγφδίαν ἀνακαθάρας χαι μυριαγού τὰ ἀνθρώπινα χαι ἀποχλαιόμενος χαι όλοφυρόμενος χαι ύπο- 265

<sup>235.</sup> κιθαρ. παρά νεκρῷ, cf. Ps.-Diogenian. 6,82; Manass. Chron. 5092 (νεκρῷ προσο-237. ἐκείνων (?): ἐκ....ν.. 238. τὴν π. ταύτην Ἡρ. 239. ἀναφ. . εῖ μιλεῖν) 241. σιτούμ. . . . ιαβαίνει 242. μεταφιέννυται 245. θολωτέρας ήρρύσαντο 246 Δαυίδ: Ps. 119,5 247. ματαιότητι—σχιάν Ps. 143,4 248. ζήσ. — δάνατον 249. ρυσθήναι, ib. 141,8 250. Σολομῶν, Eccles. 1,2. 4 253. Παυλος, ib. 88,49 254. άρπαγείς, 'ΙΙ Cor. 12,2 255. ὑετίους — θαλάσσης, Sirac. 1,2 Phil. 1,28 256. τὰς scil. φωνάς (cf. v. 255) 260. ἀρυτίδωτος 261. οίη — ἀνδρῶν Hom. Il. 264 sqq. Eurip. fragm. 449 Nauck (Stob. floril. 120,22) 6, 146

τιθέμενος τοῖς ἀνθρώποις τὸν μὲν ἄρτι πρώτως παραγγέλλοντα εἰς ἀνθρώπους καί την γην προσφθεγγόμενον κακοδαίμονα όνομάζειν καί δυσφημείν καὶ θρηνεῖν, οίων ἐμπλησθησόμενος ήκει κακῶν, τόν δὲ τῶν πραγμάτων φυγόντα την θάλασσαν και την όφειλην αποδόντα και μακαρίζειν και τοῖς 270 όλβίοις εγχρίνειν και προπέμπειν είς τάρον μεθ' ήδονης και τρισευδαίμονα λέγειν, όπότε χρηματίσοι τυμβόχωστος. ευρίσκω και έτερον άνδρα, σοφόν τὰ τοιάδε, τοιαύτα περί τοῦ θανάτου ἀποφαινόμενον ἐν μὲν τοῖς ἄλλοις μηγανοπλοχήσει τις αν και ευρήσοι και ευπορήση, ένεκα δε θανάτου πάντες ανθρωποι πόλιν οἰχοῦμεν ἀτείχιστον, ἐφ' ἡς ἀναβαίνειν τοῖς πολεμίοις 275 οὐδεμία δυσγέρεια. ὡς γὰρ ἀδύνατον ἡμέραν χεγύσθαι χατὰ τῆς γῆς ἀειλαμπῆ και ἀνύκτερον, οὕτω και τὸν ἐν βίφ φανέντα μὴ και δῦναι τῶν άμηγάνων. βούλομαι δέ σοι καὶ ἰστορίαν ἐτέραν παρενεγκεῖν φασὶ τοὺς Καυσιανούς (ούχ οίδα ούστινας όντας καί όπη γής την οίκησιν έγοντας), όπηνίκα μεν βρέφος εκ νηδύος άπορραγή και προσείποι τό φως, μικρόν 280 όλολύζειν και κόπτεσθαι και ώς ἐπὶ δυστυχήματι μέλος ἄδειν ἀνέορτον καὶ γοερόν και παράμουσον, εννοουμένους, είς οίον δυσχείμερον εμπέπτωκε πέλαγος, ἐχ πολυχυμίας πολλὰ φλεγμαϊνον χαὶ ἀνοιδοῦν ἄν δὲ τὴν γῆν απολίποι τις, αν δ' έντευθεν αποχωρήση και τῷ λαιμῷ τῷ παμβόρω καταποθή, τότε δή τότε και κροταλίζειν τὰς γεζρας και άλλεσθαι και γοραυλείν 285 και σκιρτάν και συμποσιάζειν ώς ἐπὶ μεγάλφ καλφ. και τίς γὰρ οὐκ οίδεν, ώς ἄθλιόν γε τὸ ζῆν και πολλών φροντίδων μεστόν; ἡ τίς τῶν ἀπάντων ήγνόησε το πάναγρον του θανάτου, το δυσάλυκτον, το δυσδιεξίτητον; που σοι ο κλεινός έκετνος πατήρ; που δε ο έκείνου γενέτης; και ο τούτου πάλιν χαι ο έχείνου δε αύθις; Εί δὲ βούλει, καὶ ἔτερόν τι προσεξετάσωμεν. τῶν συζευγνυμένων τὸν 290

290 Εί δὲ βούλει, καὶ ἔτερόν τι προσεξετάσωμεν. τῶν συζευγνυμένων τὸν ἔτερον ἀνάγκη πρότερον καταλύειν τὸν βίον ὁπότερον σοι τοίνυν ἡν βουλητόν; ἄρα τὸ σὲ πρῶτον κρυβηναι καὶ δῦναι καὶ γενέσθαι τυμβόχωστον; καὶ πόσων ἐκείνη τοῦτο θανάτων πικρότερον καὶ βαρύτερον, εἰ σὺ μὲν οὐκ ἡς, ἐκείνη δὲ καὶ χήρα καὶ μήτηρ παίδων ὁρφανῶν ὡνομάζετο; εἰς τὶ γοῦν ἀσοι τοῦτο τὸ περιττὸν τοῦ πένθους, ὡς ἄν εἴποι τις, ἐπιδεικτικόν τι καὶ ἀπειρόκαλον; καλὴν μὲν ἀπώλεσας βοηθόν, ναὶ καλὴν καὶ ἀνεύρετον σύμφημι καὶ αὐτός. καὶ τίς γὰρ οὐκ οἰδεν ἐκείνην τὴν κατάστερον ἀγαθοῖς, τὴν κατάχρυσον ἀρεταῖς, τὴν περιστερὰν τὴν χιονώδη κατὰ ψυχήν, τὴν μαργαρώδη, τὴν πάλλευκον, τὴν ἀργυροπτέρυγα, τὴν εὐπρεπῆ τὸ φαινό-

<sup>271.</sup> ἔτερον ἄνδρα, Epicur. fragm. 839 Usener (in Stob. floril. 118,33 — Metrodorus)
273. fors. εὐρήσει κ. εὐπορήσει?
278. Καυσιανούς, cf. Stob. floril. 120,24
—281. ἐννοούμενον
283. fors. ἀπολίπη? λαιμῷ τῷ παμώρῳ
236. τίς τῶν ἀ.. των
287 δυσάληκτον

μενον, την εὐπρεπεστέραν το μη βλεπόμενον; ἀλλ' ὅρα μη καὶ προσονειδίση 800 σοι Ἦλην ἀνηρ τραγφοιποιός (ἴνα τι καὶ μικρόν παρφοήσω): «Θνητῶν πέφυκας πατήρ, ἄνθρωπε, φρόνει θνητη σύνοικος ώστε μη λίαν στένε. πᾶσιν γὰρ ἡμῖν τοῦτ' ὀφείλεται παθεῖν». εἶτα οὐ δέδιας, μη καὶ ἡττηθης Ἑλλήνων ἀνδρῶν κατὰ τὸ ἀταπείνωτον καὶ ἐλευθερόψυχον, καὶ ταῦτα ζωης ἐτέρας ἔχων ἐλπίδας, ἐν ἡ καὶ συνέση καὶ συνδιάξεις καὶ συζήση τη ποθου-805 μένη, ἔνθ' ἡλιος ἀνέφελος καὶ ἀνύστακτος, ὅπου ῥεῦμα ζωης ἀδιάκοπον, ὁμος ἀταραξίας πατήρ καὶ πάντα καλὰ καὶ ἀχείμαστα καὶ συκοφάντης οὐδεὶς καὶ λαβροστομῶν καὶ τὸν πλησίον κακοστομῶν;

Όρᾶς, ὅπως διέθου σαυτόν, εἰς τί περιέστη σοι τὰ τοῦ πένθους; ἐπήν- 810 θησάν σοι χαλάζαι τῶν ἐλχῶν καὶ βῶλοι τραυμάτων ἀπεσφαιρώθησαν καὶ ἔοικάς μοι μεμωλωπίσθαι καθάπερ ἄμπελος φερεστάφυλος, οὐρανίαις κατασεισθεῖσα πληγαῖς, ἢ καθάπερ δένδρον εὐγενὲς καὶ πολύπρεμνον, κεραυνίψ πυρὶ μαστιχθέν. ἀπόθου τοῦτό ποτε τὸ τραχὺ καὶ σκληρόβιον καὶ τήρησον, εἰ μή τι ἄλλο, κάν τοῖς τέκνοις σαυτόν. «Θάνατος ἀνδρὶ ἀνάπαυσις» ἔστω 815 σοι τοῦτο τοῦ κακοῦ παραμύθιον ἔστω σοι τοῦτο δρόσος τοῦ πάθους καὶ οἰον ἀλεξιφάρμακον φάρμακον. τί φής; πείθομέν σε τούτοις τοῖς λόγοις; ἢ δεῖ καὶ πλείονας ἐπαντλεῖν καὶ στομολεσχεῖν; ἀλλ' οἰμαι ταῦτα τοῖς μικροφυέσιν ἀνθρώποις ἀρμόττειν καὶ τοῖς όλιγογνώμοσι, παρ' ἀνδρὶ δὲ συνετῷ καὶ τὰ μικρὰ ταῦτα μεγάλην ἐπάγεσθαι τὴν ἰσχύν. ἡμεῖς μὲν οὖν ἐνταῦθα 820 τοῦ λόγου στησόμεθα καὶ χαλάσομεν ἤδη τὴν κώπην καὶ περὶ τὸν πλοῦν μετριάσομεν, ὁ δὲ θεὸς ὁ πάντα ποιῶν καὶ μετασκευάζων, | ὁ ζῶν, ἡ ζωή, ὁ ἀνώλεθρος, ὁ ἀείζωος, ἡ παράκλησις, παρακαλῶν παρακαλέσαι σου τὴν ψυχὴν καὶ πείσαι ῥᾶον φέρειν τὸ ἄχθος, εἰ καὶ βαρὺ καὶ δυσάγκαλον.

Э. Курцъ.

Рига. •

308. πατήρ: πήρ 317. οἶνον ἀλεξ.

<sup>301.</sup> τραγφδοποιός, Soph. Electra 1171 sqq. 303. πᾶσι 312. μεμωλωπεῖσθαι 315. θάν. — ἀνάπαυσις, Job 3,23 323. ἀείζ...

## Новоизданный византійскій трактать по военному дѣлу¹).

(Посвящается дорогой памяти Василія Григорьевича Васильевскаго).

I.

Новый памятникъ византійской литературы, изданный полъ приведеннымъ ниже неудобнымъ и слишкомъ длиннымъ заголовкомъ. представляется не безусловно новымъ. Надъ нимъ работалъ еще Газе и сообщиль о немъ некоторыя сведенія въ предисловіи къ XI тому боннскаго изданія византійскихъ писателей, вышедшему въ свыть въ 1828 году. Въ этомъ томъ Газе помъстиль, вслъдъ за сочинениемъ Льва Діакона, трактать: Пері παραδρομής πολέμου (De velitatione bellica), приписываемый имп. Никифору Фокъ въ самомъ заголовкъ (тоб χυρού Νιχηφόρου του βασιλέως), но принадлежащій, какъ то очевидно изъ введенія, одному изъ боевыхъ товарищей этого императора. Въ одномъ изъ четырехъ кодексовъ, по которымъ Газе издалъ это сочиненіе, а именно: Palatinus № 393, тексть его не оканчивался на ·25 главъ, какъ въ трехъ остальныхъ, а шелъ дальше до 55. Убъдившись въ томъ, что эта вторая половина не стоить въ прямой связи съ первой, а лишь примыкаетъ къ ней по однородности сюжета, Газе ограничился изданіемъ 25 главъ, которыя представляють одно законченное цълое. Что же касается до остального текста, имъвшагося только въ Палатинскомъ кодексъ, то Газе его списалъ и приготовилъ латинскій переводъ, отлагая изданіе до будущаго времени, которое



<sup>1)</sup> Traité de Tactique connu sous le titre Περὶ καταστάσεως ἀπλήκτου, «Traité de Castramétation», rédigé, à ce qu'on croit, par ordre de l'Empereur Nicéphore Phocas, texte grec inédit, établi d'après les manuscrits de l'Escurial, Paris, Bâle et Madrid et annoté par Charles Graux, préparé pour l'impression et augmenté d'une préface par M. Albert Martin. Paris. 1898 (оттискъ изъ XXXVI тома Notices et Extraits).

однако по какимъ то причинамъ не наступило. Въ XI главѣ своего предисловія Газе привелъ заголовки главъ отъ 26 до 55 (pp. XXV—XXVI).

Въ настоящее время текстъ, интересовавшій Газе въ началь этого стольтія, издань въ свыть, и его появленіе составляеть, если можно такъ выразиться, посмертную заслугу извъстнаго французскаго эллиниста Гро (Graux), рано похищения смертью. Издателемъ является его ученикъ и сотрудникъ Мартенъ, который опубликоваль тексть въ томъ виде, какъ онъ быль приготовлень къ печати самимъ Гро, и прибавиль отъ себя только предисловіе, основанное въ главнъйшемъ своемъ содержани на замъткахъ Гро. По сообщению Мартена, Гро нашель тексть этого трактата въ одной рукописи Парижской Національной Библіотеки и въ 1875-76 учебномъ году занимался имъ со своими слушателями въ Ecole des hautes études, чтобы пріучить ихъ къ пріемамъ работы надъ неизданными текстами. Въ изданіи Annuaire de l'Association pour l'encouragement des études grecques en France за 1875 годъ Гро публиковалъ описаніе одной базельской рукописи, содержащей этоть трактать, и приложиль тексть трехъ главъ (XIII, XV, XVIII), снабдивъ его переводомъ на французскій языкъ 1). Эта его статья воспроизведена была въ изданіи Textes grecs publiés par Ch. Graux, вышедшемъ послъ его смерти (Paris. 1886).

Во время своей поёздки въ Испанію Гро нашель въ Эскуріаль тотъ же тексть въ одномъ кодексь конца X выка и въ Мадридь въ рукописи XVI выка. На основаніи этихъ двухъ рукописей, помянутой выше Базельской и трехъ Парижскихъ, Гро приготовиль къ изданію свой тексть. Тотъ Палатинскій кодексъ, по которому этотъ трактатъ быль извыстенъ Газе, остался въ стороны. Въ рукописныхъ замыткахъ Гро Мартенъ нашель свыдыне, что Гро были извыстны кромы того еще два кодекса, заключавшіе этотъ трактатъ, а именно: Monacensis 125 и Neapolitanus III—С—18. Мартенъ не дополниль труда своего учителя колляціей этихъ рукописей, которымъ не придаваль, повидимому, значенія и самъ Гро, разъ ему посчастливилось найти этотъ текстъ въ рукописи X выка.

Приготовленный Гро къ печати и изданный Мартеномъ текстъ полнъе того, который былъ извъстенъ Газе по Палатинскому кодексу: въ немъ не 30, а 32 главы. Въ перечислении заголовковъ у Газе

<sup>1)</sup> Schlumberger воспроизвель тексть этихъ главъ въ своемъ трудѣ: Un Empereur Byzantin au dixième siècle, Nicéphore Phocas. Paris 1890, стр. 186 сл.

отсутствують следующія две главы: І. Пері хатаστάσεως άπλήχτου καί ότι ὁ στρατηγός ἀπό τοῦ πλήθους τῶν ὁπλιτῶν ἐν ταῖς ταξιαρχίαις τεταγμένων δύναται την δλην τοῦ ἀπλήκτου διαγνώναι καὶ ἀπαρτίσαι περίμετρον η ΧΙΙΙ. Περί του ότι ασύμφορόν έστιν έν ανύδροις τόποις όδοιπορείν πολεμίων ἐπιόντων. Заголовокъ для трактата въ целомъ его объеме заимствованъ Гро изъ частнаго заголовка первой главы: Пері хаταστάσεως ἀπλήχτου, что можно передать на латинскій языкъ такъ: De castrametatione. Этоть заголовокь заставляеть нась отмететь одно обстоятельство, оставшееся неизвестнымъ не только Мартену, но, повидимому, и самому Гро, а именно: трактать этоть быль извыстенъ византинисту XVI-XVII въка Меурзію, не мало потрудившемуся надъ изданіемъ византійскихъ текстовъ 1). Во второмъ имѣющемся у насъ подъ руками изданіи его Glossarium Graeco-barbarum (Lugduni Batavorum. 1614) мы нашли нъсколько цитатъ изъ источника, который у него названь: «Anonymus. περί καταστάσ. άπλ.» (или άπλίκτου), а иногда: «Anonymus. De castramet.» Большая часть этихъ цитатъ можеть быть констатирована въ новоизданномъ текстъ. — Такъ, на стр. 9—10 подъ словомъ: Άδνούμιον. Άδνουμιάζειν. Άδνουμιαστής — приведены три цитаты.

Ι. τὰ ἡμερέσια (ἀδνούμια) καθώς ἔθος τὴν τοῖς παλαιοῖς χρὴ γίνεσθαι. καὶ ἔκαστον τῶν μικρῶν ἀρχόντων τῶν ἰππέων τε καὶ πεζῶν τὸν ὑπὰ αὐτὸν λαὸν καθὰ ἐκάστην βλεπέτωσαν. = Γ.Ι. Π, ctp. 19, 11—13.

ΙΙ. τα δὲ καθολικά ἀδνούμια οὐκ ἐλαχίστη μοῖρα πρός ἀσφάλειαν καὶ σύστασιν τοῦ παντός εἰσὶ στρατεύματος, καὶ τοῦτο δῆλον ἐκ τῶν παλαιῶν στρατηγῶν. οὐ μετρίως γὰρ καὶ αὐτοὶ τῶν τοιούτων ἀδνουμίων ἐφρόντιζον. = r1. XXIX, crp. crp. 56, 1-3.

ΙΙΙ. ἔξεστι τοίνυν πρό τοῦ τῆς πολεμίας ἐπιβῆναι γῆς ἄπαν ἀδνουμιάξειν τὸ στράτευμα δι' οἰχείων καὶ πιστῶν ἀνθρώπων τοῦ ἀγίου ἡμῶν βασιλέως, ὅπως γνωσθῶσιν ὅσοι μὲν πρὸς τὸ ταξιδεῦσαι σύνεισιν τῆ ἀγία αὐτοῦ βασιλεία, ὅσοι δὲ ὑπελείρθησαν οἴχοι, ὅσοι γὰρ καὶ ἔφυγον, πρὸς τούτου καί τινες μὲν ἐν ἀληθεία δι' ἀσθένειαν ὑπελείρθησαν, τίνες γὰρ καὶ τεθνήκασιν καί τινες καλῶς, τούς τε ἵππους καὶ τὰς πολεμικὰς πανοπλίας κέκτηνται. — ib. ctp. 56, 3—10.

На стр. 39 подъ словомъ: άληκεύειν.

ΙV. κατά τὸ βόρειον μέρος ὁ τῆς μεγάλης ἐταιρείας ὁ λογοθέτης καὶ



<sup>1)</sup> О Меурзін на русскомъ языкѣ см. Васильевскій, Обозрѣніе трудовъ по Византійской исторін, І. Спб. 1890, стр. 36—40.

ό πρῶτος ἀσηχρήτης και οι ὑπ' αὐτοὺς τεταγμένοι ἀπληκευέτωσαν. = rs. I, crp. 17, 7—9.

V. δέον έστὶ καὶ εἰς τὰ ἔτερα τρία μέρη τοῦ βασιλικοῦ ἀπλήκτου ἔνδον μὲν τῶν δημοσίων όδῶν τὰς ἐταιρείας ἀπληκεύειν=гл. I, ctp. 18,9-11.

На стр. 257 подъ словомъ: хонду.

VI. Έν ταύταις οὖν ταῖς δυσὶν ὁδοῖς πρὸς τὰ ἔνδον χείλη χόμητες οἱ παραβαντῖται τὰς σχηνὰς χατὰ τὸ εὐθὸ τῶν ὁδῶν ἱστάσθωσαν. = rI. I, crp. 18, 2-4.

На стр. 240 подъ словомъ: κερκιτεύειν.

VII. Έχέτωσαν δὲ καὶ ἀρχηγοὺς τῶν χρησίμων, ίνα καὶ παρ' αὐτῶν δεόντως αὶ βίγλαι τὰς στάσεις λαμβάνωσι καὶ κερκιτεύωνται. = гл. IV, ctp. 21,21-22.

На стр. 549 подъ словомъ: ταξιδεύειν.

VIII. ὅπως γνωσθώσιν ὅσοι μὲν πρὸς τὸ ταξιδεῦσαι σύνεισιν τῇ ἀγία αὐτοῦ βασιλεία. = rι. XXIX, crp. 56, 6-7 (cp. выше).

Приведенныя цитаты 1) съ полной опредёленностью свидётельствують о томъ, что Меурзій имёлъ подъ руками текстъ того же самаго памятника, который становится общимъ достояніемъ византинистовъ лишь спустя почти три вёка послё Меурзія.

Точно также памятникъ этотъ извёстенъ былъ и Дюканжу. Въ перечисленіи авторовъ и текстовъ, которыми онъ пользовался при составленіи свосго греческаго лексикона, онъ называеть его въ отділів Анонимовъ: «De Castrametatione, in cod. Reg. \* 677 hoc titulo: Пері катаюта́оєюς ἀπλήκτου, καὶ ὅτι ὁ στρατηγός ἀπὸ τοῦ πλήθους τῶν ὁπλιτῶν τῶν ἐν ταῖς ταξιαρχίαις τεταγμένων δύναται τὴν ὅλην τοῦ ἀπλήκτου διαγνῶναι καὶ ἀπαρτίσαι περίμετρον. Quidam hunc Anonymum sub Nicephori nomine citant» (р. 34). — Судя по чтенію διαγνῶναι, въ распоряженіи Дюканжа была та самая рукопись, которую Гро въ своемъ перечисленіи кодексовъ обозначиль буквой A— «ancien fonds grec  $n^0$  2437» (стр. 7); такъ дві остальныя парижскія рукописи, привлеченныя Гро къ своему изданію памятника, дають чтеніе διαγνῶσαι и

<sup>1)</sup> Кром в этих в восьми цитать нам в попались на глаза еще четыре, подъ словами: σαγμοσέλιον, σάχα, τασιναρία:. Но эти цитаты заимствованы не изъ нашего трактата, а изъ De velitatione bellica, а именно: гл. XVI, стр. 226, 14—16; гл. IX, стр. 202, 8—10; гл. II, стр. 189, 3—4 и гл. VII, стр. 196, 9—10. (Въ этомъ последнемъ месте меурзій отмечаєть рукописное чтеніс та σινάχια, которое и исправляєть). Прибавимъ, что меурзій цитуєть De castrametatione безь обозначенія главъ, а въ цитатахъ изъ De velit. bel. указываєть главы, но не всегда точно (напр. на стр. 9 онъ называєть гл. IV вм. I, на стр. 482— гл. XII вм. IX).

лишь въ А читаемъ διαγνώναι (см. 3-е прим. Гро на стр. 13). Но во второй цитать изъ нашего памятника подъ словомъ σάχα (р. 1319) Дюканжъ приводитъ текстъ съ тъми варьянтами, какъ онъ данъ въ кодексь, обозначенномъ у Гро буквой С.

Цитаты изъ текста приведены Дюканжемъ подъ словами: хо́рт $\eta$ - = ctp. 16, 16—19; βάνδον — παραβανδίται- = ctp. 18, 2—4; ταξίαρχος- = ctp. 23, 1—3; σάχα — три цитаты = ctp. 27, 18—20; 28, 2—3; 29, 13—15; ταξιδεύειν = 56, 6—7. Въ нѣсколькихъ мѣстахъ у Дюканжа названо лишь заглавіе трактата: такъ, подъ словами ἀπληχεύειν — p. 102; хоїрσоν — p. 740.

Итакъ, текстъ, опубликованный Гро-Мартеномъ, не представляется абсолютной новинкой. Эта историческая справка нисколько не умаляетъ ученой заслуги Гро, но, смѣемъ думать, не лишена нѣкотораго интереса.

Трактать De castrametatione, какъ мы позволимъ себъ называть его, дошелъ до насъ безъ имени своего автора. Газе, хотя и нашелъ его подъ общимъ заголовкомъ съ трактатомъ, приписываемымъ имп. Никифору Фокъ, высказаль однако предположение, что оба трактата принадлежать различнымъ авторамъ 1). Мартенъ считаетъ вполнъ возможнымъ предположить, что этотъ трактатъ также обязанъ своимъ существованіемъ иниціативъ имп. Никифора Фоки, какъ и изданный Газе De velitatione bellica. Какъ извъстно, авторъ этого послъдняго сосредоточиль свое внимание на отношенияхъ империи къ восточному врагу, т. е. Арабамъ; но онъ оговаривается въ концъ своего вступленія о томъ, что самъ онъ командоваль преимущественно на западной границъ имперіи и пріобръль тамъ большой опыть, которымъ онь и намфренъ со временемъ подблиться съ читателями 2). Такъ какъ авторъ трактата De castrametatione имбеть преимущественно въ виду западную границу имперіи, т. е. войну съ Болгарами (хотя нередко поминаетъ и Арабовъ), то Мартенъ готовъ предположить, что трактатъ De castrametatione и есть объщанное дополнение вышедшаго раньше въ свъть: De velitatione bellica. Съ другой стороны онъ обращаеть

<sup>1)</sup> Praef. p. XXIV: postrema undetriginta capita, quae habebat unus Codex Palatinus, quod ab alio auctore ad hoc opusculum addita existimabam, in praesentia praetermisi. — Газе ошибся въ счетъ, такъ какъ ниже слъдуетъ тридиать заголовковъ.

<sup>2) 186:</sup> Μἡ μόνον δὲ περὶ ταύτης τῆς τῆ ἔφ προσηχούσης, ἀλλὰ καὶ περὶ τῆς τῆ ἐσπέρα ὑφελίμου καθεστηχυίας· διὰ τὸ ἐν αὐτῆ πλεῖστά τε στρατηγῆσαι, καὶ πεῖραν, ὅσον οἰόν τε ἦν, φύσει τῆ ἡμετέρα ἀθροῖσαι. ἀλλὰ περὶ ἐκείνης μὲν ἰδία καὶ ἐν ἄλλαις εἰρήσεται· νυνὶ δὲ σκοπὸς ἡμῖν περὶ τῆς ἐτέρας διαλαβεῖν.

вниманіе и на то, что въ большинств рукописей первый трактать предшествуеть второму, а въ двухъ парижскихъ (XVI въка) опъ включень, какъ заключительный отдъль, въ тактику имп. Льва мудраго. Мартенъ не выводить отсюда предположенія о тожеств вавтора тактики и трактата De castrametatione, но считаеть лишь нужнымъ отмътить это свидътельство рукописнаго преданія.

Мы полагаемъ, что  $\Gamma$ азе несомивно правъ, а именно: трактаты Decastrametatione и De velitatione bellica не могуть принадлежать одному и тому же лицу. Противъ возможности предположенія о тожеств'є свидітельствуетъ прежде всего тонъ и манера изложенія. Трактать  $De\ ve$ litatione bellica написанъ гораздо живье и бойчье, нежели De castrametatione. Авторъ перваго имбеть предъ глазами и въ воображении живую боевую действительность, онъ обращается время отъ времени съ внушеніями и сов'єтами къ тому, кого прежде всего предполагаетъ своимъ читателемъ, т. е. «стратигу», онъ приводить случаи изъ боевой жизни и называеть отдъльныя имена враговъ имперіи. Авторъ трактата De castrametatione излагаеть свой предметь гораздо спокойнье и даеть ему болье общій тонь. Онь говорить какь человькь опытный и бывалый въ бояхъ; но онъ не приводить ни одного историческаго воспоминанія, не называеть ни одного лица. Если поставить вопросъ такъ: можно ли предположить знакомство автора одного трактата съ произведеніемъ другого, то, по нашему мивнію, придется дать отрицательный отвёть: авторы не знають другь друга и независимы въ своихъ произведеніяхъ одинъ отъ другого. Въ доказательство укажемъ на следующее. — Заключительная фраза трактата De castrametatione такова: «Мы хотый изложить также и о «курсахъ» (=набъгахъ), какъ ихъ слъдуетъ предпринимать въ землъ Агарянъ и надлежащимъ образомъ устранвать ихъ, примъняясь къ пустынному характеру страны; но такъ какъ это породило бы длинноту и весьма многіе командиры им'єють въ этомъ д'єль не малый опыть. то мы оставили это намереніе, полагая, что излишне писать о томъ, что большинству извъстно»1). Авторъ ссылается на «опытъ» и на знакомство многихъ съ дъломъ, а не на изложение специалиста въ осо-

<sup>1)</sup> Ἐβουλόμεθα δὲ καὶ περὶ κούρσων ἐκθέσθαι πῶς δεῖ εἰσελαύνειν αὐτὰ ἐν τἢ τῶν ᾿Αγαρηνῶν χώρα καὶ ἐπιτηδείως καὶ ἀρμοζόντως πρὸς τὴν ἐρήμωσιν αὐτῆς διατίθεσθαι, ἀλλ' οὐν διὰ τὸ μῆκος τοῦ λόγου τίκτειν εἰωθὼς ἀηδίαν καὶ τὸ πλείστους εἰναι στρατηγοὺς οὺκ ὀλίγην πεῖραν εἰς τοῦτο τὸ ἐπιτήδευμα ἔχοντας παρήκαμεν τὴν ὑπόθεσιν ἡγησάμενοι περιττὸν εἶναι περὶ τῶν τοῖς πολλοῖς ἐγνωσμένων γράφειν (στρ. 59).

бомъ сочиненіи, т. е. очевидно не имѣетъ въ виду трактата  $De\ velitatione\ bellica$ , гдѣ подробно изложено о «курсахъ» въ 9 и 10 главахъ (IX. Пєрі τῆς χινήσεως τοῦ χούρσου καὶ ἀχολουθήσεως. Х. Πєρі τοῦ διαχωρισμοῦ τοῦ χούρσου καὶ τοῦ λαοῦ ὅπισθεν ἐπαχολουθέντος). Нечего и говорить о томъ, что если бы оба сочиненія принадлежали одному лицу, что считаетъ возможнымъ допустить Мартенъ, то авторъ трактата  $De\ castrametatione\ сосладся\ бы на свое собственное изложеніе по вопросу о «курсахъ», а не только на практическое знакомство многихъ съ этимъ дѣломъ.$ 

Свидѣтельство въ томъ же смыслѣ даетъ также сопоставленіе XIX главы De velitatione bellica и XXVIII — De castrametatione. Въ первомъ мѣстѣ авторъ съ жаромъ и убѣжденіемъ подробно излагаетъ о необходимости оказывать всякое вниманіе солдатамъ, говоритъ о значеніи военнаго сословія для блага государства и внушаетъ командирамъ воздерживаться отъ всякихъ обидъ въ отношеніи своихъ подчиненныхъ. Во второмъ — таже мысль выражена спокойно, кратко и въ нѣсколькихъ лишь словахъ: — «почетъ и свобода побуждаютъ ихъ (= солдать) къ отвагѣ, внушаютъ имъ презрѣпіе къ смерти и вызываютъ готовность подвергаться опасностямъ за нашего святого царя и за отечество; какъ съ другой стороны наказанія, пренебреженіе и безчестіе лишаетъ ихъ отваги, дѣлаетъ равнодушными и робкими» 1). Очевидно, оба автора люди одного и того же круга, воодушевлены однѣми и тѣми же идеями и лишь встрѣтились въ своихъ мысляхъ по одному и тому же вопросу.

## II.

Обращаемся къ содержанію новоизданнаго памятника. — Онъ дошель до насъ безъ общаго заголовка и безъ вступленія. Такъ какъ онъ имѣетъ общее заключеніе, то весьма вѣроятно, что онъ былъ снабженъ и вступленіемъ, въ которомъ авторъ подѣлился съ читателемъ мыслями о той цѣли, которую онъ себѣ поставилъ. Вслѣдствіе того, что трактатъ этотъ былъ приведенъ въ рукописяхъ его сохранившихъ связь съ другими однородными сочиненіями, могло исчез-



<sup>1)</sup> Ή γὰρ τιμὴ καὶ ἐλευθερία διεγείρει τούτους (τ. ε. στρατιώτας) εἰς εὐτολμίαν καταφρονεῖν τε πείθει παντός θανάτου καὶ προκινδυνεύειν ἐκθύμως τοῦ βασιλέως ἡμῶν τοῦ ἀγίου καὶ τῆς ἐαυτῶν πατρίδος, ὧσπερ τὸ ἀνάπολιν αὶ ζημίαι καὶ τὸ καταφρονεῖσθαι καὶ ἀτιμοῦσθαι ῥαθύμους καὶ ἀτόλμους εἶναι καὶ καταπλῆγας παρασκευάζει (стр. 55).

нуть вступленіе; по той же причинь изсчезли, въроятно, и діаграммы, сопровождавшія текстъ. Въ одной изъ рукописей, которыми располагалъ Гро, а именно базельской, сохранилась одна діаграмма въ концѣ I главы, какъ отмечено это въ примечании у Мартена (стр. 19, прим. 7); но издатель не счелъ нужнымъ приложить ее и это очень жаль, такъ какъ этотъ чертежъ могъ бы оказать существенную помощь въ пониманіи многихъ деталей изложенія о разбивкѣ лагеря. — Отвлеченное отъ заголовка первой главы обозначение трактата словами: Пері хатаστάσεως άπλήκτου, которымъ довольствовался уже и Меурзій, не охватываеть всего содержанія текста и можеть быть ближайшимъ образомъ отнесено къ первымъ десяти главамъ его, изъ которыхъ четыре — I, II, V и VI, трактують о принципахъ разбивки лагеря дъйствующей армін въ нормальномъ ея составъ, двъ — III и IV — о караульной службь, въ гл. VII даются указанія насчеть возможныхъ случаевъ деленія действующей арміи на две части и расположенія ея въ двухъ лагеряхъ, въ гл. VIII — о нормальномъ числъ конницы въ дъйствующей арміи и въ ІХ — поученіе о томъ, какъ слъдуетъ сниматься съ дагеря.

Главы съ X до XX могутъ быть выдёлены въ особый отдёлъ: о походё во вражеской земль. Преподавъ указаніе о построеніи частей арміи во время похода — гл. X, авторъ говорить о случаяхъ нападенія врага на армію, находящуюся въ походё — гл. XI и XII, о построеніяхъ во время перехода черезъ тёснины, мостъ или бродъ на ріже — гл. XIV, о форсированіи «клисуры», не занятой врагомъ — XIX и — занятой — XX, а въ перемежку съ этимъ изложеніемъ онъ даетъ практическія указанія по частнымъ вопросамъ: предостереженіе насчеть похода черезъ безводныя містности — XIII, о вредів лишнихъ людей въ арміи, находящейся въ поході — XV, о ненадобности роскоши въ оружіи — XVI и въ палаткахъ командировъ — XVII, о проводникахъ и лазутчикахъ — XVIII.

Съ XXI главы начинается отдёль объ осадё вражеских укрёпленій. Этоть сюжеть ближайшимь образомь трактуется въ главахъ XXI, XXVI и XXVII; въ главахъ XXII, XXIII и XXIV авторъ говорить о фуражировкахъ во вражеской странё и объ охранё отъ нападеній врага, а въ XXV— о ночномъ нападеніи на вражескій лагерь.

Въ послѣднемъ отдѣлѣ главы XXVIII, XXIX и XXX трактуютъ о смотрахъ и обученіи войска, XXXI заключаеть въ себѣ спеціальныя замѣчанія относительно службы въ аріергардѣ (σάхα), а послѣд-

Вимитійскій Временник.

няя— XXXII— наставленіе о необходимости отдавать письменно приказы о всякаго рода военныхъ «нарядахъ» (δουλεία) за день до срока ихъ отправленія и наконецъ— приведенное выше полностью замѣчаніе автора о томъ, почему онъ оставилъ въ сторонѣ изложеніе о набѣгахъ (хоῦρσα).

Таково содержаніе трактата. — Авторъ строго выдерживаеть діловой тонъ, нигдъ не впадаетъ въ многословіе, не распространяется и не разсуждаеть, не ищеть никакихъ прикрасъ изложенія и чуждъ самой мысли объ ихъ примънении. Онъ, повидимому, не лишенъ литературнаго образованія, но лишь одинъ разъ удостопваетъ согласиться на «историческія книги Эллиновъ и Ромеевъ» (гл. XVI, стр. 36) въ подтверждение своей мысли о вредъ роскоши въ боевой армии и въ другой разъ вскользь упоминаеть о славныхъ победахъ, которыя нёкогда одерживали Греки и Ромен съ малыми, но хорошо обученными силами (гл. XXVIII, стр. 54). Авторъ прежде всего-человъкъ военный и говорить о томъ, что знаеть по опыту. Въ этомъ отношеніи онъ сближается съ авторомъ трактата De velitatione bellica и ръзко разнится съ нимъ витстт отъ своего царственнаго предшественника въ литературной трактовке военныхъ вопросовъ, имп. Льва Мудраго. Тогда какъ последній везде, где могь, придерживался литературныхъ источниковъ и дословно списывалъ предшественниковъ, въ особенности «Стратегикъ Маврикія», не указывая притомъ своего источника, оба эти автора излагають отъ себя то, что знають и что видели в примъняли сами на дълъ. Нашъ авторъ по вопросу о лагеръ и расположеніи арміи даеть намъ во многомъ тоже самое, что и Маврикій; но очевидно, что онъ заимствуетъ свой матеріаль не изъ литературы, а изъ жизни, и что то, въ чемъ онъ сходится съ Маврикіемъ, есть лишь живая традиція боевой жизни византійской арміи, удержавшая не мало черть отъ VI и даже предшествующихъ въковъ.

Не входя пока въ разборъ матеріала по военнымъ древностямъ Византіи, какой представляеть трактать De castrametatione, ограничимся лишь указаніемъ на ту общую обстановку военнаго быта и военныхъ отношеній, которыя въ немъ даны.

Авторъ мыслитъ армію находящейся внѣ предѣловъ своей страны, на территоріи врага, въ походахъ по ней, въ непрестанномъ выслѣживаніи врага, нападеніи на укрѣпленные пункты, осадѣ ихъ. Авторъ хочетъ дать своему изложенію характеръ общей теоріи, обнять условія какъ западной, такъ и восточной границы имперів; такъ напр.,

въ XXI главъ онъ противопоставляетъ условія войны съ Арабами и Болгарами (стр. 45), въ гл. Х отмечаетъ черты общія Арабамъ и Туркамъ (= Уграмъ) въ манерѣ нападенія на аріергардъ. Но тотъ врагь, котораго онъ прежде всего видить предъ собою, это, Болгарыи та территорія, которая у него предъ глазами, — горная часть Болгарін. Онъ по опыту хорошо знакомъ съ болгарскими «клисурами» и даеть общую ихъ характеристику— «лѣсистыя и трудно проходимыя» (ύλώδεις και δύσβατοι — гл. XV, стр. 34), знаеть, что дороги въ Болrapin вообще плохи (δδοί στενότητα πολλήν έχουσαι — ibid.), что фуражировки тамъ объщаютъ очень мало и что въ странъ трудно раздо-жဂုမ်ကိုင — гл. XXI, стр. 45); въ этомъ последнемъ отношения война съ болгарами трудиве, нежели съ Арабами. На западную границу имперіи указываеть также и следующее обстоятельство. Война, которую имъеть въвиду авторъ трактата De castrametatione, имъеть характеръ наступательной. Если врагь еще не сложиль оружія и готовъ иной разъ перейти въ наступленіе, то всетаки онъ уже ослабленъ и лишь отбивается отъ наступленія болье мощной силы. Война идеть вив предъловъ имперіи.

Иную общую картину даеть намъ трактать De velitatione bellica. Не смотря на блестящіе успѣхи императора Никифора Фоки въ войнѣ съ Арабами, въ томъ сочиненіи, которое носить его имя, война съ этимъ врагомъ имѣетъ никакъ не наступательный, а оборонительный характеръ: Арабы наступаютъ, а имперскія войска отбиваются. Не приводя болѣе детальныхъ указаній на различіе обоихъ трактатовъ въ этомъ отношеніи, отмѣтимъ 21 главу того и другого трактата. Въ трактатѣ De velit. bel. она озаглавлена: Περὶ πολιορχίας χάστρου, въ другомъ — Περὶ πολιορχίας. Въ первой авторъ поучаетъ «стратига», какъ отсидѣться отъ наступающаго врага и прогнать его; во второй—ситуація совершенно иная: императоръ подступаетъ къ вражескому городу, укрѣпляется въ лагерѣ вокругъ него и принуждаетъ городъ къ сдатѣ 1).

<sup>1)</sup> Такое же рѣзкое различіе, объясняющееся условіями иного театра военныхъ дѣйствій, сказывается въ изложеніи о ночномъ боѣ: De vel. bell. XXIV. Пері усихтолоλєμου и De castr. XXV. Пері той  $\pi \tilde{\omega} \zeta$  δεί γυχτός  $\tau \tilde{\omega}$  άπλήχτ $\omega$   $\tau \tilde{\omega} v$  πολεμίων επελθείν. Въ первой — стратигь прибѣгаеть къ ночному нападенію, такъ какъ врагь самъ расположился лагеремъ къ ночи по близости отъ ромейской арміи; авторъ предписываеть дѣйствовать пѣшимъ строемъ и даетъ подробныя частныя указанія; во второй — императоръ, командующій своей арміей, выступаеть ночью изъ своего лагеря, чтобы

Непосредственное участіе императора въ военныхъ дійствіяхъ является основной чертой изложенія въ трактать De castrametatione. Дъйствующая армія мыслится не иначе какъ подъ непосредственнымъ командованіемъ императора. Его палатка (χόρτη) занимаетъ центръ лагеря, вокругъ нея расположены палатки ближайшихъ военныхъ сановниковъ и его гвардіи. Отъ императора исходить команда, въ его рукахъ иниціатива всёхъ военныхъ предпріятій, онъ непосредственно участвуетъ во всемъ, до ночного нападенія на врага включительно (гл. XXV). Самое изложение получаеть, такимъ образомъ, характеръ совътовъ, преподаваемыхъ царю бывалымъ и опытнымъ генераломъ, который говорить въ повелительномъ наклоненіи о томъ, что долженъ дълать царь. Приведемъ нъсколько примъровъ. — Ἡ δὲ τοῦ βασιλέως παράταξις έχτὸς τούτων ἔστω χιλίους ἔχουσα ίνα πονοῦσι μέρεσι ἐν ταῖς μάχαις αύτὸς ἐκ τῆς ἰδίας ἀποστέλλων παρατάξεως ἐπιβοηθῆ. — Даπίσε — Εί δὲ καὶ ἔτι εἰς ελάττονα ἀριθμόν τό ἰππικόν ἀπαρτίζεται στράτευμα, ού δεί βασιλέα μετά τοσούτου όλιγοστοῦ πλήθους ἐκστρατεύειν (rs. VII, crp. 26; 27); καὶ εἰ μὲν ὑποψία πολεμίων οὐκ ἔστι, ἐκεῖσε προσμεινάτω: φόβον δε τοιούτου επηρτημένου ύποστρεψας τῷ στρατοπέδῳ ύπαντεσάτω ο βασιλεύς ήμῶν ο άγιος τῆς πολεμίας ἐπιβὰς ἐν τάξει όδοιπορείτω καθώς έξεθέμεθα. Ήνίκα δὲ τῆ πολιορκεῖσθαι μελλούση πόλει πλησιάσει, ώς ἀπὸ διαστήματος εξ μιλίων ταύτης ἀπληχευέτω Η Τ. Α. (ΧΧΙ, ctp. 46);.. ὁ βασιλεὺς ἀναλαβόμενός τε καὶ πεζοὺς ἀκοντιστὰς καὶ τοξότας καί τινας οπλιτῶν ἔχοντας ἄλογα κρείττονα καὶ 'Ρῶς ἰππότας... μετά δουκατόρων έμπείρων άπίτω **κ** τ. д. (XXV, ctp. 50).

Какому же императору могъ давать эти указанія византійскій генераль и какому времени соотвѣтствуеть та дѣйствительность, которую предполагаеть трактакть De castrametatione? Мы бы не рѣшились узнать въ этомъ императорѣ Никифора Фоку, какъ сдѣлалъ это Мартенъ въ самомъ заголовкѣ своего изданія. Испытанный боевой человѣкъ, какимъ былъ Никифоръ Фока, не нуждался въ подобныхъ совѣтахъ и указаніяхъ, особенно тогда, когда онъ въ апогеѣ своей воен-

къ разсвъту напасть на врага, о расположени котораго въ недалекомъ разстояни онъ получиль извъстие; авторъ предписываетъ отрядить для подобнаго дъла конницы больше, чъмъ сколько ея есть у врага, и посадить на коней отборную пълоту которая должна слъдовать за конницей во время ночного перехода. Указание на Болгарию можно признать и въ упоминании о возможности присутствия въ разбитомъ войскъ неприятеля «вождей народа», ἀρχηγοί τοῦ ἔθνους. Въ случаѣ ихъ присутствия, авторъ рекомендуетъ настоять на полномъ разгромъ неприятеля. — О болгарскихъ боярахъ см. Васильевский («Совъты и разсказы Византійскаго боярина XI въка». Спб. 1881, стр. 35 et развіть.).

ной славы предприняль военныя действія противь Болгарь и призваль противъ нихъ съвернаго варвара, Святослава. Не можетъ имъть въ виду этотъ трактатъ и Цимисхія, который воевалъ не противъ Болгаръ, а противъ Русскихъ и притомъ преимущественно въ равнинной Болгарін и вывель съ собою силы большія, чёмъ тв, о какихъ идеть рычь въ нашемъ трактаты 1). Намъ думается, что общая ситуація, которую даеть трактать Dc castrametatione, вполнъ подходить только ко времени Василія II, сокрушителя Болгарскаго царства. Достаточно указать на два обстоятельства: во первыхъ, война, о которой идеть рычь вы нашемы трактаты, имыеть характеры непрерывныхы военныхъ дъйствій и во вторыхъ, во главь дъйствующей арміи стоитъ самъ императоръ, являясь главнокомандующимъ своихъ войскъ. То и другое приводить насъ къ временамъ Василія II и притомъ къ четырехльтію отъ 991 до 995 года. Посль перваго смылаго похода въ сердце Болгарін въ 986 году, который окончился тяжкимъ пораженіемъ и полной неудачей, Василій II быль отвлечень оть болгарскихъ дълъ внутренними волненіями, возстаніемъ Склира и Варды. Только въ 991 году императоръ получилъ возможность выступить вновь противъ болгаръ и началъ свою непримиримую и непрестанную борьбу, окончившуюся покореніемъ всей Болгаріи въ 1018 году. Первые четыре года онъ провель въ непрерывныхъ военныхъ действіяхъ въ Болгарін; весною 995 года съ болгарскаго театра войны прибылъ въ Антіохію, а въ 996 году предоставиль командованіе въ Болгаріи Никифору Урану 3). Къ началу этого четырехлатія и сладуеть, какъ мы думаемъ, пріурочить составленіе трактата De castrametatione.

## TIT.

Дальнъйшимъ аргументомъ отстаиваемой нами датировки памятника и весьма высокимъ ея подтвержденіемъ является одно обстоятельство, имъющее спеціальный интересъ для насъ — русскихъ, а

<sup>1)</sup> Leo Diac. VIII 4, p. 132 B.

<sup>2)</sup> Относящіяся сюда свид'єтельства источниковъ сопоставлены и проанализированы въ стать в Липовскаго. Изъ исторіи греко-болгарской борьбы въ Х—ХІ вв.— Журн. Мин. Просв. за 1891 годъ, ноябрь, стр. 120—141. Самыми важными и наиболье точными являются свид'єтельства Яхьи Антіохійскаго въ изданіи бар. Розена: Императоръ Василій Болгорабойца. Спб. 1883.

именю: упоминаніе о русскомъ гвардейскомъ отрядѣ, состоящемъ при особѣ императора, оі °Рос. Они упомянуты въ трехъ мѣстахъ: X—«О походѣ» — «царь пусть имѣсть при себѣ стрѣлковъ, сколько признаетъ нужнымъ, а также Русь и μαλαρτίους» (этотъ непонятный терминъ оставляемъ безъ перевода); XIX — «О проходѣ черезъ клисуру, не занятую врагами» — «пусть слѣдуютъ за этимъ пѣшимъ отрядомъ конные отряды нашего святого царя, назначенные предшествовать ему, за ними — шествующіе съ царемъ пѣхотинцы: Русь, μαλάρτιсι и стрѣлки, а за ними нашъ святой царь»; XXV — «О ночномъ нападеніи на врага» — «царь, отрядивъ пѣшихъ копейщиковъ, стрѣлковъ и нѣкоторыхъ гоплитовъ (= тяжеловооруженныхъ), имѣющихъ лошадей получие, и Русь на коняхъ... пустъ двинется съ опытными проводниками.... Позади всѣхъ конныхъ отрядовъ пусть выступаетъ конная пѣхота вмѣстѣ съ Русью» 1).

Итакъ, при императорѣ состоитъ русская гвардія. Въ походѣ она находится при особѣ императора. Русь составляетъ пѣшее войско, но въ экстренныхъ случаяхъ садится и на коней ради быстроты нападенія.—Вотъ и все, что непосредственно дано въ текстѣ. Къ сожалѣнію, авторъ не обронилъ никакого замѣчанія относительно численности этого отряда и сопоставилъ его съ какими то μαλάρτιοι<sup>2</sup>). Изъ контекста видно, что эти послѣдніе составляютъ пѣшее войско, какъ и Русь. Въ описаніи размѣщенія войскъ въ лагерѣ (гл. І) составъ императорской гвардіи исчисляется такъ: μεγάλη ἐταιρεία, τάγμα τῶν σχολῶν, ἐταιρείαι ἀθάνατοι, τὰ λοιπὰ τάγματα (стр. 18). Здѣсь не помянуты ни Русь, ни μαλάρτιοι. Очевидно, они входять въ одинъ изъ



<sup>1) &#</sup>x27;Ο δὲ βασιλεὺς ἐχέτω μεθ' ἐαυτοῦ τοξότας ὅσους ἂν βούληται ἐχέτω δὲ καὶ 'Ρῶς καὶ μαλαρτίους (ctp. 29). — Ἐπέστωσαν δὲ τούτοις τοῖς πεζοῖς αὶ τυπωθεῖσαι προπορεύεσθα τοῦ βασιλέως ἡμῶν τοῦ ἀγίου ἰππικαὶ τάξεις, καὶ μετ' αὐτὰς οἱ μετὰ τοῦ βασιλέως περιπατοῦντες πεζοὶ οῖ τε 'Ρῶς καὶ μαλάρτιοι καὶ τοξόται (ctp. 39). . . . μείζονα δύναμιν ἰππέων παρ' ἢν οἱ πολέμιοι ἔχουσιν ἀφορίσας ὁ βασιλεὺς ἀναλαβόμενός τε καὶ πεζοὺς ἀκοντιστὰς καὶ τοξότας καὶ τινας τῶν ὁπλιτῶν ἔχοντας ἄλογα κρείττονα καὶ 'Ρῶς ἱππότας . . . μετὰ δουκατόρων ἐμπείρων ἀπίτω. . . οἱ δὲ τῆς πεζικῆς στρατιᾶς κατόπιν πασῶν τῶν ἰππικῶν τάξεων ἱππόται καὶ αὐτοὶ σὺν τοῖς 'Ρῶς πορευέσθωσαν (ctp. 51).

<sup>2)</sup> Слова μαλάρτιος нѣтъ ни у Дюканжа, ни у Софоклиса. Мнѣ извѣстно только одно мѣсто, гдѣ данъ, повидимому, тотъ же терминъ въ формѣ μάλαρτος, а именно: документъ 1079 года Miklosich et Müller, Acta et diplomata gr. m. aevi, VI, стр. 23. Въ перечисленіи всѣхъ повинностей, отъ которыхъ освобождается монастырь св. Іоанна на островѣ Косѣ, читается между прочимъ слѣдующее: ἐхβολῆς χονταράτων ἢ μαλάρτων, ἐξοπλίσεως στρατιωτῶν, ἀρχόντων χαβαλλαριχῶν ἢ πεζῶν. Что касается до термина χονταράτοι, το онъ разъясненъ въ Тактикѣ имп. Льва Мудраго противоположеніемъ ему термина τοξότης — Тасt. XII, 41, и соотвѣтствуетъ слову ὁπλίτης на-

перечисленных терминовъ, и, самое в вроятное — т в и другіе составляють по одной εταιρεία или τάγμα; а такъ какъ нормальныя цифры военнаго отряда суть 300 и 500, то и численность ихъ нужно предполагать въ одной изъ этихъ цифръ.

Нашъ знаменитый византинисть, недавно почившій В. Г. Васильевскій, установиль въ своемъ изследованіи о «Варяго-руской и варяго-англійской дружинь въ Константинополе» 1) положеніе, что начало варяго-русской дружины при византійскомъ императорь восходить къ 988 году. Упоминаніе Руси въ нашемъ памятникъ можеть, такимъ образомъ, служить въ качестве terminus non ante quem для его хронологіи, т. е. трактать De castrametatione старше Никифора Фоки и принадлежить времени имп. Василія П.

Отмътимъ въ заключение еще одно упоминание Руси въ нашемъ памятникъ, но уже не какъ народа, а страны. Оно дано въ XVIII главъ «О проводникахъ и лазутчикахъ». Отметивъ важность для успеха въ военныхъ предпріятіяхъ им'єть при армін хорошихъ проводниковъ и лазутчиковъ, авторъ выставляетъ въ отношеніи къ нимъ очень высокія требованія: они не только должны знать містность въ той страні, куда предстоить походъ, но должны также быть осведомлены относительно общаго положенія д'аль, «такъ чтобы не оставался сокрытымъ отъ насъникакой замысель», и продолжаеть такъ: «И не только относительно Болгаръ надлежить имъть такихъ соглядатаевъ доместику и пограничнымъ стратигамъ, но и относительно остальныхъ сосъднихъ на родовъ, какъ то: Печенегія, Турція и Россія ('Рωσία), чтобы намъ ведомы были всё ихъ замыслы» 2). — Печенёги были, послё счастливой войны Цимисхія съ Святославомъ, непосредственными сосъдями имперін на нижнемъ Дунаф. Подъ Турціей разумфется Угрія, откуда нерфдки бывали набъги черезъ Болгарію въ предълы Оракіи. Что же касается до Россіи, то морскіе походы изъ Кіева нашихъ князей достаточно объясняютъ практичность указаннаго здёсь совёта. Нельзя однако не остановиться на томъ обстоятельствъ, что Россія названа здъсь «сосъднимъ народомъ». Печенъги отдъляли кръпкой ствной кіевскую Русь отъ Византіи и разстояніе было слишкомъ велико. Но Бѣлобережье, гдё послё своей неудачи въ Болгаріи зимоваль Святославъ,

<sup>1)</sup> Жур. Мин. Нар. Просв. 1874, ноябрь; 1875, февраль и мартъ.

<sup>2)</sup> ου μόνον δὲ εἰς τοὺς Βουλγάρους ἔζεστι τῷ δομεστίχω καὶ τοῖς ἀκρίταις στρατηγοῖς κατασκόπους ἔχειν, ἀλλὰ καὶ εἰς τὰ λοιπὰ γειτονούντα ἔθνη, εἴτουν εἰς Πατζινακίαν καὶ εἰς Τουρκίαν καὶ 'Ρωσίαν, ἵνα μηδὲν τῶν ἐκείνων βουλευμάτων ἄγνωστον ἡμῖν ἦ (cτp. 38).

было, очевидно, и тогда въ рукахъ кіевскаго князя, который, такииъ образомъ, являлся сосёдомъ херсонской еемы византійской Имперіи. Появленіе Тмутараканскаго удёла послё смерти Владиміра Святого можетъ служить также объясненіемъ того, почему Россія могла быть названа «сосёднимъ народомъ».

Юліанъ Кулаковскій.

14 апръля 1900 года, Кіевъ.

Η ἐν τῷ νησίῳ Σωζοπόλεως βασιλική μονή Ἰωάννου τοῦ Προδρόμου καὶ ἡ τύχη τῆς βιβλιοθήκης αὐτῆς.

Άπέναντι τῆς Σωζοπόλεως ὑπάρχουσι τρεῖς νησίδες, αίτινες, ὡς λέγεται, δνομάζονται άπλῶς νησία τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τούτων ἡ μεγαλειτέρα έχει σήμερον τὰ ἐρείπια παλαιᾶς τινος ἐκκλησίας, ήτις ήτο τὸ κέντρον άργαίας τινός μονής τιμωμένης ἐπ' ὀνόματι Ἰωάννου τοῦ Προδρόμου. Περί της νήσου ταύτης και της σημερινής αὐτης καταστάσεως δὲν ἔχομεν ἡμεζς προγείρους άλλας είδήσεις, εί μη τὰς δύο στρατιωτικών συγγραφέων, οίτινες ξλαβον μέρος ένεργον έν τῷ ρωσοτουρκικῷ πολέμφ τοῦ 1829-ου έτους. Ο έτερος αυτών ονομάζεται Eneholm. ουτος περιγράφων τὰ περί τὴν Σωζόπολιν μέρη λέγει ἀπλῶς ταῦτα: «Une branche des monts Schaïtan, s'avancant dans la mer sous un angle aigu, a formé par une hauteur rocailleuse une presqu'île, unie au continent par un isthme étroit; plus loin dans la mer se trouvent les trois îles de St. Jean. Pendant la campagne de 1829, cette position fut enlevée par l'amiral Koumani et défendue contre les Turcs par le général Poinsett» 1). Πλείονας είδήσεις έχομεν έχ τοῦ ἐτέρου συγγραφέως, ἀτυχῶς ἀνωνύμου. Οὐτος γράφει ταῦτα «Sizopolis ou Sizéboli, comme les Turcs le nomment, l'ancienne Apollonia, est située sur une hauteur rocailleuse qui, formant une presqu'île, ne tient au continent que par un isthme étroit. Strabon dit que cette ancienne colonie des Milésiens est en grande partie bâtie sur une petite île où se trouvait un temple consacré à Apollon. Cette île, d'après toutes les apparences, doit être la plus grande des trois îles de Saint-Jean, situées dans la mer, vis-à-vis de Sizéboli, où l'on trouve encore les ruines d'une ancienne église, bâtie, selon les traditions grecques,

G. Encholm, colonel d'état-major. Notice sur les villes situées au-delà des Balcans, occupées par les troupes russes pendant la glorieuse campagne de 1829. St.-Pétersbourg 1830, σ. 109.

sur les fondements et avec les matériaux d'un temple païen. Comme cette île avait servi de séjour et de lieu d'enterrement aux pestiférés de l'armée de terre et de mer, qui s'étaient trouvés en grand nombre à Sizéboli, au commencement de la campagne, je ne pus obtenir la permission d'y faire de fouilles; et ce ne fut pas sans difficulté qu'on me permit d'y aborder, pour prendre le dessin de ces ruines. Les habitants me vendirent de médailles en argent d'Apollonia, qu'on trouve encore en abondance sur cette île en remuant la terre, ainsi que dans quelques ruines d'anciens murs situés à peu de distance de Sizéboli» 1).

Παλαιοτέρα μνεία τῆς ἐν τῷ νησίῳ Σωζοπόλεως μονῆς εἰναι ἡ τοῦ ποιητοῦ Μανουὴλ τοῦ Φιλῆ, ὅστις ἐν τῷ ποιἡματι αὐτοῦ τῷ ἐπιγεγραμμένῳ «Εἰς τὰ τοῦ πρωτοστράτορος ἐκείνου τοῦ θαυμαστοῦ στρατηγήματα» ἐγκωμιάζων τοῦτον τὸν περιώνυμον βυζαντινὸν στρατηλάτην Μιχαὴλ τὸν Γλαβᾶν καὶ ἀπαριθμῶν τὰς γενομένας ὑπ' αὐτοῦ ἐκστρατείας ἀναφέρει ταῦτα κατὰ λέξιν:

Έπειτα Σωζόπολιν ἀπό Βουλγάρων σώζει κατασχών ἄμα τοῖς πέριξ τόποις ἐρ' ἢν μετοικοῦν ἀσφαλῶς ἐκ Βιζύης ἔδειξε τὸ στράτευμα τῆς 'Ρωμαίδος, σορῶς ὑποσπῶν τὰς νομὰς καὶ τοὺς τόνους καὶ τὰς ἀδήλους ἐμβολὰς τῶν ἐκφύλων κἀντεῦθεν εὐρὼν τὴν μονὴν τοῦ Προδρόμου σμικράν, πνιγηράν, δυστυχῆ παρ' ἀξίαν, οὕτω καλὴν ἔδειξεν, ὡς ἤδη βλέπεις, καὶ τὴν πρὸ μικροῦ Νησίον καλουμένην εἰς νῆσον άβρὰν ἐξαμείψας εὐρέθη. οὐκ ἦν γὰρ εἰκὸς τὸν προφήτην τὸν μέγαν ἔρημον οἰκεῖν καὶ μετὰ πότμον τόπον ²).

Τὴν κατόπιν ἰστορίαν τῆς μονῆς ταύτης ἄχρι τῆς καταστροφῆς αὐτῆς ὑπὸ τῶν Τούρχων, περὶ τὰ πρῶτα ἔτη τῆς ἐπτακαιδεκάτης ἐκατονταετη-ρίδος, γινώσκομεν μόνον ἐκ τῶν διασωθέντων πραγμάτων αὐτῆς τῆς μονῆς, οἴων σκευῶν ἐκκλησιαστικῶν, ἀρχείων καὶ βιβλίων. Ταῦτα πάντα τῆς

<sup>1)</sup> Άνωνύμου Relation d'un voyage en Roumélie. Paris 1834, σ. 125—127.

<sup>2)</sup> Manuelis Philae carmina, ed. É. Miller, τ. 2, σ. 244—5, στίχ. 96—109. Χρ. Лопаревъ, Византійскій поэтъ Мануиль Филь къ исторіи Болгарін въ ΧΙΠ—ΧΙΥ вѣкѣ. Έν Πετρουπόλει 1891, σ. 49.

μονής χαταστραφείσης μετηνέχθησαν είς Κωνσταντινούπολιν χαι χατετέθησαν έν τη νήσω Χάλκη, έν τη μονή της Θεοτόκου. Ο κύριος κώδιξ της εν τῷ νησίῳ Σωζοπόλεως μονῆς κλαπείς ἐκ Χάλκης πρό τριάκοντα καὶ πλέον έτων ἐπωλήθη τῷ τότε διατρίψαντι ἐν Κωνσταντινουπόλει Ἰωάννη Σακκελίωνι υπό τινος πωλητού βιβλίων πεπαλαιωμένων. Ο Σακκελίων περιέγραψε τον χώδικα τουτον εν τῷ Δελτίφ τῆς Ίστορικῆς καὶ Ἐθνολογικῆς Εταιρίας τῆς Ἑλλάδος, τόμφ 2-φ, σ. 609—621. Ἡ ἐπιγραφὴ αὐτοῦ ἔχει οΰτω· «Τά θεία ταῦτα καὶ ἰερᾶ τῶν ἀοιδίμων αὐτοκρατόρων σεπτὰ χρυσόβουλλα: τά τε πατριαρχικά σιγίλλια των άγιωτάτων πατριαρχων. έγράφησαν παρ' έμου Θεοδοσίου μιοναχού τάχα και ιερομονάχου έν τή σεβασμία βασιλική και πατριαρχική μονή του τιμίου μου Προδρόμου του έν τη Μαύρη Θαλάσση, έν τη νήσω πλησίον Σωζοπόλεως. Ευρών γάρ αὐτὰ ἄλλα μὲν ἐχ τῆς παλαιότητος σεσαθρωμένα χαὶ εἰς παντελῆ ἀφανισμόν ελθείν χινδυνεύοντα. έτερα δε νέα άγίων πατριαργών εμεμβράναις [= ἐν μεμβράναις], ἀντίγραψα αὐτὰ κατὰ τὸ ὅμοιον καὶ ἴσον ὡς ἐμοὶ δυνατόν προμυθία του πανοσιωτάτου άγίου μου χαθηγουμένου χυρού -Μητροφάνους οι οὖν ἐντυχόντες καὶ ταῦτα ἀναγνῶντες εὕχεσθέ μοι διὰ τον Κύριον της νύν τρεχούσης ια ινδικτιώνος του, ζρα $\overline{\alpha}^{00}$  έτους [= 1613], κατά μηνα ἀπρίλλιον». Έν τῷ 1-ψ φύλλφ τοῦ αὐτοῦ κώδικος ὑπάρχει τό έξης σημείωμα «Ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Καλλίνικος έλθών κατὰ τὸ αψνζ' [=1757] ἔτος μαίω δ' κατέγραψα πάντα ἰδιοχείρως τὰ έν τῷ σχευοφυλαχίφ, παραδούς αὐτὰ τῷ πρώην Παλαιῶν Πατρῶν κύρ Γερασίμω». Και πάλιν εν τῷ 4-φ φύλλω: «Άνεγνώσθησαν και παρ' ἡμῶν μετ' ἐπιστασίας τὰ ἐν τῷ παρόντι τῶν τε θεοστεφῶν βασιλέων παλαιγενή θεσπίσματα, καὶ ἀειμνήστων πατριαρχών των προκατόχων ήμων σεπτά σιγίλλια τῷ αωιζ' [=1817] σωτηρίφ έτει κατὰ μῆνα ἰούλιον τῆς τρεγούσης ε' ινδικτιώνος. + Ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Κύριλλος» 1).

Τὰ ἐν τῷ κώδικι τούτῳ βασιλικὰ καὶ πατριαρχικὰ θεσπίσματα ἀναφέρονται ἀποκλειστικῶς εἰς τὴν ἐν τῷ νησίῳ τῆς Σωζοπόλεως μονὴν τοῦ ἀγίου Ἰωάννου. Ταῦτα περὶ τὸ τέλος τῆς 17-ης ἐκατονταετηρίδος ἀντέγραψεν ἐν Χάλκη ἐκ τοῦ αὐτοῦ κώδικος ὁ τότε τῶν Ἱεροσολύμων πατριάρχης Δοσίθεος τὸ δὲ ἀντίγραφον αὐτοῦ ὑπάρχει ἐν τῷ 276-ῳ κώδικι τῆς παλαιᾶς πατριαρχικῆς συλλογῆς τοῦ ἐν Ἱεροσολύμοις πατριαρχείου ²). Παλαιότερον ἀπάντων τῶν θεσπισμάτων τούτων εἶναι ἔν χρυσόβουλλον τοῦ αὐτοκράτορος Ἰωάννου β΄ τοῦ Παλαιολόγου, ὅπερ συνετάχθη ἔτει

<sup>1)</sup> Δελτίον της ιστορικής και έθνολογικής έταιρίας, τ. 2, σ. 612-613.

<sup>2)</sup> λ. Π.-Κεραμέως Ίεροσολυμιτική βιβλιοθήκη, τ. 1, σ. 834—885.

1363-ω, μηνὶ ἰουλίω τοῦτο ἐξέδωκε τύποις Ἰωάννης ὁ Σακκελίων 1). Δι' αὐτοῦ ὁ αὐτοχράτωρ προνοεῖ περί τινος μονῆς τῶν ἀγίων δισμυρίων μαρτύρων, την όποιαν είχεν άνεγείρει ο θετος αυτου μοναχός Άθανάσιος ο Παλαιολόγος. Κατά τὸ αὐτὸ χρυσόβουλλον ή μονή αὕτη διά τινος προστάγματος τοῦ αὐτοῦ αὐτοχράτορος εἶχεν ἀγρότας ἐξ Ἀρμενίων διὰ τοῦ νέου δὲ χρυσοβούλλου ἐπιχυροῦται τῆ μονῆ ἡ χυριότης τῶν χτημάτων καὶ τῶν άγροτῶν αὐτῆς καὶ πᾶσα τῶν ἐν Σωζοπόλει βασιλικῶν ὑπαλλήλων ἐπήρεια παραχωλύεται χατηγορηματιχώς. Κατά τὸ αὐτὸ χρυσόβουλλον ἐπιχυροῦται τῷ Άθανασίῳ Παλαιολόγῳ καὶ ἐτέρας μονῆς ἡ κυριότης, τῆς τῶν ἀγίων Κηρύχου χαι 'Ιουλίττης, ήτις είχεν αὐτῷ παραχωρηθή δί ἐτέρου προστάγματος μετά τινων χτημάτων άναγεγραμμένων έν τινι χρυσοβούλλω λόγω τοῦ πάππου τοῦ αὐτοκράτορος, ἀγνώστφ νῦν ἡμῖν. Ἡ μονὴ λοιπὸν τῶν ἀγίων δισμυρίων μαρτύρων, τιμωμένη καὶ ἐπ' ὀνόματι τῶν ἀγίων ἀποστόλων, οί ἐξ Άρμενίων ἀγρόται αὐτῆς καὶ ἡ ἐτέρα μονὴ τῶν ἀγίων Κηρύκου καὶ 'Ιουλίττης εἶναι κατὰ τὴν ἔννοιαν τοῦ χρυσοβούλλου κτήματα μὲν ἐφ' ὅρφ ζωῆς τοῦ Ἀθανασίου Παλαιολόγου, μετόχιον δὲ τῆς ἐν τῷ νησίφ Σωζοπόλεως μονής τής Θεοτόχου, τής ἐπονομαζομένης τοῦ Καλέως αυτη δὲ ἡ μονή κατά τό σιγίλλιον τοῦ πατριάρχου Μητροφάνους 3-ου, περί οὐ θὰ λεγθωσί τινα κατωτέρω, είναι αὐτὴ ἡ τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τοῦ Προδρόμου.

Δεύτερον κατά χρονολογικήν τάξιν ξγγραφον είναι εν άργυρόβουλλον τοῦ αὐτοκράτορος Ἰωάννου ε΄ τοῦ Παλαιολόγου, ὅπερ συνετάχθη ἔτει 1437-φ ἐξέδωκε δὲ καὶ τοῦτο τύποις ὁ Σακκελίων²). Δι' αὐτοῦ παρεχωρήθη τῷ τότε ἡγουμένφ τῆς μονῆς τοῦ ἀγίου Ἰωάννου εἰς κῆπος καὶ εν μονύδριον τοῦ ἀγίου Νικολάου τοῦ Πτωχοβοηθήτου, ὅπερ ἔκειτο ἀπέναντι τοῦ νησίου, παρὰ τὸ ἀκρωτήριον Ἄκραν ἔτι δὲ καὶ νῦν ἐν τοῖς χάρταις τῆς πρὸς τὴν Μαύρην Θάλασσαν θρακικῆς παραλίας σημειοῦται ἀκρωτήριον ἀγίου Νικολάου καὶ Ἄκρας, τὸ νοτιοανατολικὸν ἀποτελοῦν τέρμα τοῦ κόλπου Μπουργάς.

Μεταξύ των έτων 1466 και 1468 ή μονή τοῦ άγιου Ἰωάννου ἡτο ακεχαλασμένη τελείως και έρειπιος», και τότε ὑπό τοῦ οἰκουμενικοῦ πατριάρχου Διονυσίου τοῦ πρώτου, τὸ πρώτον πατριαρχοῦντος, ἐδόθη αὕτη πρὸς ἀνακαίνισιν μοναχῷ τινι ὀνόματι Γερβασίῳ. Ταῦτα δὲ μανθάνομεν ἐκ γράμματος τοῦ αὐτοῦ πατριάρχου, ἀπολυθέντος ἔτει 1489-ῳ, ἐπὶ τῆς δευτέρας αὐτοῦ πατριαρχίας ὅπερ δίδει ἡμῖν ἰκανὰς πληροφορίας περὶ τῆς μονῆς ε). «Ἐπειδή», λέγει ὁ Διονύσιος, «ἐν τἤ πρώτη πατριαρχία ἡμῶν

<sup>1)</sup> Δελτίον, τ. 2, σ. 613-617.

<sup>2)</sup> Δελτίον τ. 2. σ. 617-619.

<sup>8)</sup> Έσφαλμένως ο Σαχχελίων ορίζει τούτο τῷ 1482-ῳ ἔτει. Δελτίον, τ. 2, σ. 619-621.

έδόθη τῷ εὐλαβεστάτῳ ἐν μοναχοῖς χυρῷ Γερβασίῳ ἡ σεβασμία μονή, ἡ είς δνομα τιμωμένη του άγίου μου ένδόξου προφήτου προδρόμου και βαπτιστοῦ Ἰωάννου, ἡ ἐν τῆ νήσω ἐγγύς που περί τὴν Σωζόπολιν διακειμένη, κεχαλασμένη οὖσα τελείως καὶ ἐρείπιος, αὐτὸς δὲ ἀναδεξάμενος αὐτὴν μετά τινων άδελφων και άνέκτισε και άνεκεράμωσε και είς συμπέρασμα άγαθου διά κόπων και μόγθων πολλών ταύτην έβελτίωσε και είς την άρχαίαν συνήθειαν αὐτῆς αὖθις ἀποκατέστησεν ἐπεὶ οὖν εἰς αὕξησιν ἐγένετο δι' αὐτοῦ ἡ τοιαύτη μονή, ἀναγκαῖόν ἐστι καὶ ἀμεταποίητον ίνα καὶ ων είχε και ἐκέκτητο ἔκπαλαι, μετοχίων δηλαδή, ἰερῶν ναῶν καὶ ἐτέρων κτημάτων κινητών και άκινήτων, έχη πάλιν ή τοιαύτη μονή είς αύξησιν καὶ προκοπὴν αὐτῆς καὶ ἀνάπαυσιν τοῖς ἐκεῖσε ἐνασκουμένοις. Ἐπεὶ οὖν μετά τῶν ἄλλων ευρέθη μετόχιον αὐτῆς ὁ ἐντός τῆς Σωζοπόλεως ναός, εἰς ονομα δε τιμώμενος και αυτός του άγιου μου ενδόξου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου, εἰς ὄντινα δη ναὸν κατοικεῖ ἀρτίως ὁ τῆς Σωζοπόλεως άρχιερεύς, διά τὸ μὴ ἔχειν ἄλλοθι ἀνάπαυσιν (ἐπεὶ ἡ μητρόπολις αύτοῦ χεγάλασται καὶ ἐφθάρη), ἔδει καὶ αὐτὸν τὸν ναὸν πάλιν ὑποκεῖσθαι τη εν τη νήσφ μονή κατά την άνέκαθεν επικρατήσασαν άρχαίαν υποτύπωσιν άλλ' ἐπεὶ ευρέθησαν παραλαβόντες αυτόν οι πρό αυτου άρχιερείς, διά την έαυτων ανάπαυσιν, εποίησαν δε ανταλλαγην και έδωκαν αντ' αυτου τή σεβασμία μονή εκκλησίαν ετέραν έντος τής Σωζοπόλεως, είς δνομα δέ τιμωμένην της Παναγίας μου της Έπισκέψεως, ίν' έν τῷ διαπεράν ἐκ της νήσου πρός την πόλιν αυτήν τους έχεζσε ένασχουμένους ευρίσχωσιν είς αὐτὴν τὴν ἐαυτῶν ἀνάπαυσιν καὶ μὴ συγκυλινδοῦσθαι ταῖς κοσμικαῖς οίχίαις· τούτου οὖν τοῦ ἀνταλλάγματος οὕτω προβάντος καὶ διαμείναντος μέχρι τοῦ νῦν μετὰ πατριαρχικών γραμμάτων ἐπικυρωτικών τοῦ τε χυρού Συμεών και των πρό ήμων άγίων πατριαρχών, και επιβεβαιούντων αύτων τοῦτο τὸ τῆς ἀνταλλαγῆς και οἰον είπεῖν και τὴν ἐκκλησίαν αυτήν γνησίαν είναι τη μονή διακελευομένων, ένθεν τοι και ή μετριότης ήμων ἐπιχυροῦσά τε καὶ ἐπιβεβαιοῦσα τὰ πατριαρχικὰ γράμματα έκεῖνα, τὰ δικαίως καὶ εὐλόγως παρὰ τῶν πρὸ ἡμῶν γεγονότα, ὁρίζει καὶ άποφαίνεται, ίνα ἡ ἐκκλησία αΰτη τῆς Παναγίας μου τῆς Ἐπισκέψεως εἴη είς τὸ έξης ὑποχειμένη τη μονή ἀναφαίρετός τε καὶ ἀναπόσπαστος, ὡς δίκαιον κατά πάντα έχουσα ή μονή είς αυτήν διά το καθόλου αυτής άντάλλαγμα και έν ταϊς θείαις δε ιεροτελεστίαις, ήνίχα ο όσιώτατος καθηγούμενος της σεβασμίας μονής αὐτης μετά τῶν ἀδελφῶν διαπεράση καὶ έλθη είς την μονην ταύτην ἐπ' αὐτό τοῦτο, τὸ ἰερολογῆσαι ἡ ἀχολουθίαν την τυχούσαν ψάλαι εν τη έκκλησία ταύτη, άναφέρη το μνημόσυνον του πατριάρχου και ἐκφώνως μνημονεύη τὸ ὄνομα αὐτοῦ μετὰ πάσης ἀδείας· εἰ δὲ (εἰς) τοῦτο μὲν ὁ ἀρτίως ἀρχιερεὺς οὐκ ἀναπαύεται, ζητεῖ δὲ τὴν παλαιὰν συνήθειαν αὐτοῦ, αὐτὸς μὲν ἐξερχέσθω ἐκ τοῦ μετοχίου τοῦ τιμίου μου Προδρόμου, ἴνα προσηλωθή καὶ αὐθις ὁ τοιοῦτος ναός εἰς τὴν σεβασμίαν πατριαρχικὴν μονὴν τοῦ τιμίου μου Προδρόμου, κατὰ τὸν κανόνα τὸν λέγοντα εἰναι τὰ ὑποκείμενα τοῖς ὑποκειμένοις, καὶ ὅπου ἄν ἡ αὐτῷ βουλητόν, ἡ ἐτέρῳ τινὶ ἀρχιερεῖ τῶν μετ' αὐτόν, ὡς μὴ ἐθέλοντι τὸ ἀντάλλαγμα τοῦτο ὑγιὲς εἰναι, ἡ εἰς τὴν ἐκκλησίαν αὐτοῦ, ἡ εἰς τὴν ἰδίαν ἐνορίαν, ὅπου ἄν χρήζοι μητρόπολιν ποιησάτω διὰ τὴν ἰδίαν ἀνάπαυσιν».

"Έτει 1545-φ, μηνί δεχεμβρίφ, ἐπεσχέφθη τὴν μονὴν τοῦ Προδρόμου ὁ οἰχουμενικὸς πατριάρχης Ἱερεμίας ὁ πρῶτος ἡγούμενος αὐτῆς τότε ἡτον ὁ ἰερομόναχος καὶ πνευματικὸς πατὴρ Νεόφυτος, δστις εἰχεν ἀνεγείρει τὴν ἐν ἐτέρφ «χαταντικρὺ νησιδίφ» μονὴν τῶν ἀγίων Κηρύχου καὶ Ἰουλίττης, τὴν ἀνέχαθεν ὑπάρχουσαν ὑπὸ τὴν δεσποτείαν τῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου καὶ ἐπειδὴ ὁ ἡγούμενος καὶ οἱ μοναχοὶ αὐτῆς ἐπεθύμουν νὰ ἐξασφαλισθῆ ἡ τῆς μονῆς τῶν ἀγίων Κηρύχου καὶ Ἰουλίττης χυριότης διὰ πατριαρχικοῦ γράμματος, ὁ πατριάρχης Ἱερεμίας ἔπραξε τοῦτο προθύμως, συντάξας ἐν αὐτῆ τῆ μονῆ τοῦ Προδρόμου καὶ δοὺς αὐτῆ γράμμα συνοδικόν, «ἴνα ἡ τοιαύτη σεβασμία μονὴ τῶν ἀγίων ἐνδόξων μαρτύρων Κηρύχου τε καὶ Ἰουλίττης ὑπάρχῃ ἀπὸ τοῦ νῦν καὶ εἰς τὸ ἐξῆς προσκεκληρωμένη καὶ ἀριερωμένη τῆ — σταυροπηγιακῆ καὶ θεία μονῆ τοῦ — Προδρόμου».

Την μονην ταύτην ἐπεσκέφθη καὶ ἔτερος οἰκουμενικός πατριάργης, Μητροφάνης ο τρίτος, έτει 1567-ω, ότε παρακλήσει του ήγουμένου Άγιλλείου και τῶν σὺν αὐτῷ μοναχῶν ἐπεκύρωσεν οὐτος διὰ νέου σιγιλλίου πάντα τὰ προνόμια τῆς μονῆς. ἡχύρωσε δὲ διὰ τοῦ αὐτοῦ σιγιλλίου χαὶ γράμμα ίδιον παλαιότερον, δι' οὐ εἶγε δώση ἄδειαν τῷ Σωζοπόλεως μητροπολίτη του ιερουργείν εν τη μονή και ποιείν εν αύτη γειροτονίας. Δι' ετέρου δὲ πάλιν σιγιλλίου ἐπεχύρωσε τὸ χρυσόβουλλον τοῦ αὐτοχράτορος Ἰωάννου Παλαιολόγου καὶ γράμματα σιγιλλιώδη πατριαρχών τινων, οἰον Συμεώνος, 'Ραφαήλ, Μάρχου, Μαξίμου, Νήφωνος, Ίωαχείμ χαι Παχωμίου' ὧν ἀντίγραφα δὲν ἐσώθησαν ἄγρις ἡμῶν. Τὰ προνόμια καὶ τὰ γράμματα τῆς μονής ἐπεχύρωσε πάλιν ἔτει 1574-φ ὁ πατριάρχης Ἱερεμίας ὁ δεύτερος. Ούτος καὶ πάλιν έτει 1579-φ ἐκύρωσε τὸ δίκαιον τῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου, ὅπερ εἶχεν αὕτη ἐπὶ τοῦ μονυδρίου τοῦ ἀγίου Νιχολάου. Σώζονται καὶ έτερα τρία σιγίλλια των πατριαρχών Μητροφάνους (1580) καὶ Ἱερεμίου (1580), ἐπιχυρωτικὰ ώσαύτως τῶν προνομιῶν τῆς μονῆς καὶ τῶν κτήσεων αὐτῆς.

Τελευταία μαρτυρία της υπάρξεως της μονης του Προδρόμου είναι ή

ἐπὶ χειρογράφου τινὸς εὐρεθεῖσα χρονολογία 1623· κατόπι τοῦ ἔτους τούτου ἀναφέρεται αὕτη ὡς κατεστραμμένη διὰ παντός, καὶ πρῶτος ὁ πατριάρχης Δοσίθεος ἐμνημόνευσε τῆς καταστροφῆς ταύτης, ὀρίσας ἐσφαλμένην χρονολογίαν οὕτως· αὅτι ἐν τῆ κώμη Σταυριᾳ, ἀπεχούση τοῦ Ἱεροῦ μίλια ἐβδομήκοντα δύο, ἐστὶ παρακείμενον νησίδιον, ἐφ' ὡ ἡν μοναστήριον τῆς Θεοτόκου, διὰ δὲ τὸ φιλοξενηθῆναι ἐκεῖ Ῥώσους ληστὰς, μετὰ τὸ χιλιοστὸν ἐξακοσιοστὸν ἔτος, ὁ Πιαλὴ πασσᾶς ἀπελθών μετὰ ὁθωμανικοῦ στόλου κατέστρεψε τὸ μοναστήριον καὶ τοὺς πατέρας διεσκόρπισε. Τὰ αὐτὰ καὶ διὰ τὴν αὐτὴν αἰτίαν τότε ἔπαθε τὸ μοναστήριον τοῦ ἀγίου Γεωργίου, ὁ ἡν ἐν τῆ Θυνία νήσω· ἀλλὰ καὶ τὸ τοῦ Προδρόμου, ὅπερ ἦν ἐν τῆ Σωζοπόλει· ἀπελθόντων γὰρ τῶν Ὀθωμανῶν συλλαβεῖν τοὺς ἐκεῖσε καταφυγόντας Ῥώσους, οἱ Ῥῶσοι ἐστάθησαν ἔνδον ἐν τῷ μοναστηρίφ καὶ ἐπολέμησαν ἀὐτοῖς· ὅθεν οἱ Ὀθωμανοὶ ἔπεμψαν ὕστερον καὶ κατηδάφισαν αὐτό» 1).

Ή τῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου καταστροφὴ φαίνεται ὅτι ἐγένετο ἔτει 1626-ῷ, διότι οἱ ἐμφανισθέντες ἔτει 1623-ῷ Κοζάκοι εἰς τὰ τουρκικὰ τοῦ Εὐξείνου παράλια κατεδιώχθησαν ἐκείθεν ὁλοτελῶς μηνὶ ἀπριλίῷ τοῦ 1626-ου ἔτους ἤδη ἀπὸ τοῦ 1623-ου τῶν Κοζάκων αἱ ἐπιδρομαὶ καὶ τῶν Τούρκων αἱ στρατιωτικαὶ ἐνέργειαι ἐν ταῖς παραλίοις πόλεσιν ἦσαν σφόδρα καταθλιπτικαὶ διὰ τοὺς ἐν αὐταῖς χριστιανούς, ὡς ἀποδείκνυσι τὸ γεγονός, ὅτι μηνὶ ἰουλίῷ τοῦ ἔτους τούτου ὁ τότε μητροπολίτης Σωζοπόλεως ἔδωκε τὴν ἀπὸ τῆς ἐπαρχίας αὐτοῦ παραίτησιν αδιὰ τὴν ἐρήμωσιν τῆς πόλεως ἐκ τῶν συχνῶν αἰχμαλωσιῶν τῶν Ῥώσων καὶ τοὺς λοιποὺς περισπασμοὺς τῶν Ἁγαρηνῶν» ²).

Τῆς μονῆς δὲ καταστραφείσης οἱ μοναχοὶ διασώσαντες ὅσα ἡδυνήθησαν κινητὰ αὐτῆς πράγματα, οἱον ἱερὰ ἄμφια, σκεύη ἐκκλησιαστικὰ καὶ βιβλία, μετέφερον ταῦτα εἰς Κωνσταντινούπολιν καὶ παρακατέθεσκν ἐν τῆ νήσῳ Χάλκη, ἐν τῆ μονῆ τῆς Θεοτόκου, ἔνθα καὶ σῷζονται ἄχρι τοῦδε, ἐκτὸς τριῶν χειρογράφων βιβλίων, τῶν χρυσοβούλλων καὶ τῶν πατριαρχικῶν γραμμάτων, ὧν ἔνια μόνον ἐσώθησαν ἐν ἀντιγράφω. Τῶν τριῶν ἀπολεσθέντων χειρογράφων βιβλίων τὸ ἐν εὐρίσκεται σήμερον ἐν τῷ Βατικανῷ, ἐν τῆ συλλογῆ τῶν κωδίκων Reginae Svecorum, τὸ ἔτερον ἐν τῷ βιβλιοθήκη τῆς μονῆς Φιλοθέου, καὶ τὸ τρίτον είχε μέχρι θανάτου ὁ μακαρίτης Ἰωάννης ὁ Σακκελίων. Τὰ πρωτότυπα τῶν χρυσοβούλλων καὶ τῶν πατριαρχικῶν γραμμάτων εἰσέτι δὲν ἐγνώσθησαν ἐκ τῶν διασωθέν-

<sup>1)</sup> Δοσιθέου Ἱστορία περὶ τῶν ἐν Ἱεροσολύμοις πατριαρχευσάντων. Ἐν Βουχουρεστίφ 1715, σ. 1229. Πρβλ. Ά. Κ. Υψηλάντου τὰ μετὰ τὴν Ἡλωσιν. Ἐν Κ/πόλει 1870, σ. 182—188.

<sup>2)</sup> Κ. Σάθα Μεσαιωνική βιβλιοθήκη, τ. 2, σ. 563.

των άντιγράφων δεκατριῶν μόνον ἐγγράφων μανθάνομεν, ὅτι ἡ μονὴ τοῦ Προδρόμου εἶγε καὶ τὰ ἑξῆς ἀπολεσθέντα καὶ ὅλως ἄγνωστα ἡμῖν ἔγγραφα.

- 1) Ἰωάννου β τοῦ Παλαιολόγου πρόσταγμα, δι' οὐ παρεχωρήθησαν τῆ μονῆ τῶν ἀγίων δισμυρίων μαρτύρων οἱ κατὰ τὴν Σωζόπολιν εὐρισκόμενοι ᾿Αρμένιοι.
- 2) Τοῦ αὐτοῦ ἔτερον πρόσταγμα, δι οὐ παρεχωρήθη Άθανασίφ τῷ Παλαιολόγω ἡ μονἡ τῶν ἀγίων Κηρύχου καὶ Ἰουλίττης.
- 3) Χρυσόβουλλον Μιχαὴλ τοῦ Παλαιολόγου, πάππου Ἰωάννου β΄ τοῦ Παλαιολόγου.
- 4) Πατριαρχικά γράμματα παλαιότερα του 1489-ου έτους, οἰον Συμεὼν β΄, ραφαὴλ α΄, Μάρχου β΄, Μαξίμου, Νήφωνος β΄, Ἰωακείμ α΄, Παχωμίου α΄ καὶ Θεολήπτου α΄. Τὰ πρωτότυπα τῶν γραμμάτων τούτων εἶδον τῆ 16-η ἐκατονταετηρίδι οἱ οἰκουμενικοὶ πατριάρχαι Μητροφάνης β΄ καὶ Ἱερεμίας β΄.

Τῶν ἐν τῆ μονῆ τῆς Θεοτόχου διασωθέντων σχευῶν περιγραφὴν ἐξέ-δωχε Βαρθολομαῖος ὁ Κουτλουμουσιανός εχει δὲ αῦτη οῦτω  $^1$ ).

- 1) «Πυρεΐον (κατσί) άργυροῦν, χρυσοκάπνιστον τὰ κάτω, μὲ τὴν εἰκόνα τοῦ Προδρόμου ἐπὶ τῆς πλακὸς τῆς λαβίδος καὶ ἐπιγραφὴν ὅτι ἡτο ἀφιέρωμα τοῦ εὐγενεστάτου ἄρχοντος Καρὰ Γεωργίου καραβοκυροῦ εἰς τὴν αὐτὴν μονήν, ἐν ἔτει 1603, νοεμβρίου ά».
- 2) «Εξαπτέρυγα άργυρα χρυσοχάπνιστα ἐν μέρει, ἀφιερωθέντα εἰς τὴν αὐτὴν μονὴν ὑπὸ τοῦ τιμιωτάτου ἄρχοντος Γεωργίου Τζαπέη καὶ λογοθέτου καὶ τῆς συζύγου αὐτοῦ Κομνηνῆς ἐν ἔτει 1601».
- 3) «Σταυρός μέγας τῶν ἐξαπτερύγων ξύλινος, περιηργυρωμένος μὲ ἀπλοῦν καὶ ἀπέριττον ἔλασμα, ἀφιερωμένος εἰς τὴν αὐτὴν μονὴν ὑπὸ Γεωργίου Ἐρέτη κατὰ τὸ 1576 ἔτος».
- 4) «Δίσκος τοῦ παγκαρίου ἀργυροῦς, ἡμιπηχυαῖος περίπου τὴν διάμετρον, χρυσοκάπνιστος ἐν μέρει, μὲ ἐπιγραφὴν ἐπὶ τοῦ χείλους τοιαύτην

Ο δίσχος οὐτος, ὅστις ἐπροσηλώθη ἐν τῷ πανσέπτῳ ναῷ τῷ τοῦ Προδρόμου διὰ δαπάνης τῆς Κυρὸς τῆς ἐχ Βάρνης (Ἰωάννης ὁ πατὴρ χαὶ ὁ ἀνήρ της Πάσχος: θυγάτηρ αὐτῆς Μαρία πρεσβυτέρα), συνδρομῆ ὁσίου τε ἐν ἰερομονάχοις χὺρ Ἰωαννιχίω χαὶ σὺν τῷ Μαλαχία, σὺν ἰεροδιάχονον τῷ χαὶ Παντελεήμων.

<sup>1)</sup> Β. Κουτλουμουσιάνοῦ Ὑπόμνημα ἱστορικόν περὶ τῆς κατὰ τὴν Χάλκην μονῆς τῆς Θεοτόχου. Ἐν Κ/πόλει 1846, σ. 82—83.

5) «Λαμπαδούχοι (μανουάλια) δύο όρειχάλχινοι, άπλοϊχώς χατεσχευασμένοι, με επιγραφήν εις άμφοτέρους μεμερισμένην, ήγουν εις μεν τον ενα

Έγένοντο οὐτοι οἱ δύο λαμπαδοῦχοι ἐν μητροπόλει θεία Θεσσαλονίκης, ἀρχιερατεύοντος κὺρ Παϊσίου.

Είς δὲ τὸν ἔτερον.

Πόθφ συνεργία τε σύν τἢ ἐξόδφ Πορφυρίου θύτου καὶ προηγουμένου. χάριν τῆς μονῆς τοῦ τιμίου Προδρόμου.

αχιβ.

6) «Τέσσαρες μεγάλαι δεσποτικαί εἰκόνες, τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ, τῆς Θεοτόχου, τοῦ Προδρόμου καὶ τῶν χορυφαίων Ἀποστόλων· ὅτι δὲ αί εἰκόνες αὐται μετεχομίσθησαν ἐχ τῆς κατὰ τὴν Σωζόπολιν προειρημένης τοῦ Προδρόμου μονῆς, μαρτυρεῖ ἡ τούτων παλαιότης· εἰς δὲ τὸ κάτωθεν περιβάσιον τῆς εἰκόνος τῆς Θεοτόχου ἀναγινώσκεται καὶ ἐπιγραφή, λογογραφίαν κῶς μὲν καὶ ἄνευ μέτρου τινὸς γεγραμμένη, καὶ κατὰ τὴν ὀρθογραφίαν ἡμαρτημένη ἐνιαχοῦ, ποιητικώτερον δὲ καὶ ἐν δωρικῆ μάλιστα διαλέκτω, οὕτως ἔχουσα.

\*Ω βασίλεια καλλίπαις, θεοῖο νύμφα μόνη άγνά, ἄ χοροῖς εὐαγέεσσιν άγγέλων οὐρανίων, άμερίων τληπόνων καινῶς ἐνήλασας φυλάν, ἐξ ἰλύος αἰθερίων ἀμφιβιβάσασα ὕψος τὸν παντογόνου αἰωνοτόκου βασιλῆος υἰέα παμμεδέοντα Λόγον, κόσμου γενετῆρα, ἐκ καθαρῶν λογόνων τέκες ἀγνὰ φυλαχθεῖσα.

Χείρ Κωνσταντίνου Βυζαντίου 1).

Βαρθολομαΐος ὁ Κουτλουμουσιανός ἐσημείωσεν ὡσαύτως καί τινας κώδικας, οἴτινες ἡσαν ἐξ ἀρχῆς κτῆμα τῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου ἀλλ' ἡ περιγραφὴ αὐτοῦ καὶ ἀτελὴς ἡτο καὶ ἀμέθοδος. διὸ καὶ ἐγὼ ἀπὸ τοῦ 1881-ου ἔτους ἐπιθυμήσας νὰ γνωρίσω πάντας τοὺς κώδικας τῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου ἡρεύνησα ἰδία τὴν βιβλιοθήκην τῆς ἐν Χάλκη μονῆς τῆς Θεοτόκου, ἐκ δὲ τῆς ἐρεύνης ταύτης ἐγνώσθη ἰκανὴ ποσότης παλαιῶν χειρογράφων, ἄν μὴ σφόδρα σπουδαίων διὰ τὸ περιεχόμενον ἐν αὐτοῖς ὑλικόν, ἀλλ' ὅμως σημειώσεως καὶ προσοχῆς ἀξίων διὰ τὰ ἐν αὐτοῖς σημειώματα, ἐξ ὧν σὺν ἄλλοις γνωρίζεται καὶ ἡ μονὴ τοῦ Προδρόμου ὡς ἀκμαία καλλιγραφικὴ σχολὴ ἀπὸ τοῦ 1428-ου μέχρι τοῦ 1623-ου ἔτους.

<sup>1)</sup> Βαρθ. Κουτλουμουσιανοῦ ὑπόμνημα, σ. 25—26. Βενακτίδικε Βρακεκκές.

Κώδιχες της μονής του Προδρόμου υπάρχουσιν εν Χάλχη 40, ων οί άριθμο! και τὰ σημειώματα έχουσιν ούτως:

- α΄) Άριθ. 1. Πανηγυρικόν τοῦ 1360-οῦ ἔτους. Φύλλ. 463 β. α + Ἡ παροῦσα βίβλος ἐγράφη παρὰ Ἰακώβου μοναχοῦ διὰ καταβολῆς καὶ ἐξόδου, Εἰρηναρχίας μοναχῆς. ὑπερἀνέσεως καὶ μακαρίας μνήμης τοῦ υἰοῦ αὐτῆς, Θεοδούλου μοναχοῦ. προσετέθη δὲ καὶ ἀφιερώθη παρ' ἀμφοτέρων, τῆ σεβασμία καὶ βασιλικῆ μονῆ τοῦ ἀγίου παμμάκαρος Βασιλείου τοῦ μεγάλου ἐν ἔτει ἐξακισχιλιοστῶ τελειωθεῖσα, ὀκτακοσιοστῶ ἐξηκοστῶ ὀγδόω· ἰνδικτιῶνι τεσσαρεσκαιδεκάτ(η). μηνὶ ἰουλλίω ε΄ καὶ ι΄. ἐν ὡ μηνὶ δη γέγονε καὶ ἡ ἄλωσις τῆς μεγάλης πόλεως Ἡρακλείας τῆς εἰς τὸν Πόντον ὑπὸ τῶν Μουσουλμάνων, ἐπὶ τῆς βασιλείας Ἰωάννου τοῦ Παλαιολόγου: Μετὰ δὲ ταῦτα ἀφιερώθη ἐν τῆ ἀγία καὶ βασιλικῆ μονῆ τοῦ τιμίου ἐνδόξου προφήτου προδρόμου, καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου, τῆ νύσω. ἀντίκρυς Σωζοπόλεως».
- β΄) Άριθ. 2. Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου ὁμιλίαι τριάχοντα εἰς τὴν Γένεσιν χῶδιξ μεμβράνινος τοῦ 11-ου αἰῶνος, οἱ ἡ προσθία σελὶς τοῦ 238-ου φύλλου ἔχει τὸ σημείωμα τοῦτο «+ Τὸ παρὸν βιβλίον ὑπάρχ(ει) τῆς ὑπεραγίας Θεοτόχου, τῆς ἐν τῆ νήσω Χάλχη, καὶ τοῦ τιμίου Προδρόμου τοῦ ἐχ Σωζοπόλεως. ζρμω  $[=\frac{1}{1}\frac{6}{6}\frac{3}{3}\frac{1}{2}]$ : ἰνδιχτιῶνος, ιε + + Ό μητροπολίτης Νιχαίας Πορφύριος, γράφει ταῦτα εἰς ἀνάμνησιν». Καὶ ἐν τῆ ὁπισθία σελίδι τοῦ 239-ου φύλλου «Μετὰ τὴν παραίτησιν τοῦ θρόνου, καὶ τῆς ἐπαρχίας Νιχαίας, ἐλθοῦσα ἡ ταπεινότης ἡμῶν, χατώχησεν εἰς τὰ ἀνεγερθέντα νέα χελλία παρ' αὐτήν. τότε χαὶ τὴν Ἱερὰν ταύτην βίβλον, τὴν χρυσοστομιχὴν Ἑξαήμερον, ἀνέγνω πᾶσαν χαὶ χατετρύφησεν ἐξ ἀρχῆς μέχρι τέλους, εἰς δόξαν, θεοῦ, ἀμήν: ζρν΄: αχμβ΄ [1642]: μηνί, ἰουνίω: + + Ο ταπεινός μητροπολίτης πρώην Νιχαίας, Πορφύριος, ἔγραψα ταῦτα εἰς ἀνάμνησιν». Πρβλ. Β. Κουτλουμουσιανοῦ ὑπόμνημα, σ. 18.
- γ΄) Άριθ. 10. Πανηγυρικόν μεμβράνινον τοῦ 12-ου αἰῶνος. Ἐν τῷ ἐσχάτῳ φύλλῳ (410)· «Ἐνέτι αχμβ΄  $\overline{y}$ υ | ἐν μηνὶ ἰουνίω κδ΄ | 'βοαθ΄ εζσ λκκθθ' αθ | νθωίλω | ωψλξλνθ | ωψι πλνψχωχ κ' ε| πθζιθωαελ ψλπλχ». = «ήλθα ὲγω ο π(α) πα Αθανασιος εις το μοναστιρ(ι) ον τυς υπὲραγιας Θεοτοκου». Ἐπὶ τῆς 2-ας πινακίδος· «+ Ἐτουτώ τὸ πανηγυρικόν ἔνε τοῦ τιμίου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου ἐν τῷ νυσίον τῷ κειμένω ἀντίκρυ Σωζοπόλεως καὶ οἰος βουληθη κτλ. Σεραφείμ ἰξ(ρο)μ(ο)ν(α)χ(ος). | + θ. η. ζ. ς. ε. γ. | β. α. ι. π. ο. ξ. | ν. μ. λ. κ. π. ω. | ψ. χ. φ. υ. τ. σ.» = «α, β, γ, δ, ε, ζ, η, θ, ι, κ, λ, μ, ν, ξ, ο, π, ρ, σ, τ, υ, φ, χ, ψ, ω».
- δ') Άριδ. 16. Γρηγορίου τοῦ Ναζιανζηνοῦ όμιλίαι κῶδιξ μεμβράνινος τοῦ 10-ου αἰῶνος, ἔχων ἐν τῆ ὁπισδία σελίδι τοῦ 274-ου φύλλου τὸ ἐξῆς σημείωμα «+ Τοῦτο τὸ βιβλίον ἐσταχόδ(η) ὑπὸ χειρὸς ἐλαχίστου Πορφυ-

ρίου ἰερο(μον)άχ(ου)· καὶ οἱ ἀναγινώσκοντες εὕχεσθαι ὑπὲρ αὐτοῦ πρὸς τὸν  $\mathbf{K}$ (ὑριο)ν: ζρθω ἰνδικτ.  $\mathbf{ιδ}$ » [ $\frac{1}{6}\frac{69}{69}$ ].

- ε') Άριθ. 28. Συναξάριον έξάμηνον τοῦ  $\frac{1}{13}\frac{4}{12}$ -ου έτους, χάρτινον: ὅπερ, μετὰ τὸ πέρας τοῦ χειμένου, ἔχει δύο σημειώματα: α΄) «Τῶ συντελεστῆ τῶν χαλῶν |  $\vartheta(ε)$ ῶ χάρις. | + Χ(ριστ)ἐ δίδου τοῖς ἐμοῖς πό|νοις χάριν. | + Ὁ παντέφορε χαὶ τριφωτο|δοσία: ἡ τῶ χράτει σου τὸ | πᾶν περιστϋχοῦσα: σχέπε | φρούρει φύλαττε τῷ | χτισομένψ: | πίστει τὲ χαὶ | πόθφ τὴν δέλτον ὅλην ταύτην | σὺν τῷ γράψαντι πανευτελῆ | γραφέα [sic]. Ματθαίφ τῷ | ῥαχενδύτη: + + | ἔτους 'ςων' ἰνδιχτ. ί».— β΄) «Τὸ Συναξάριον τοῦτο τὸ ἐξαμηναῖον, ἐχομίσθη εἰς τὸ θεῖον μοναστήθουν ἀπὸ τῆς θεοσώστου πόλεως Μηδείας, παρὰ τοῦ πανοσιωτάτου προηγουμένου παπᾶ χὺρ Μητροφάνους. Ἐσταχόθη δὲ χαὶ ἀνεχαινίσθη διὰ χειρός τοῦ εὐτελοῦς Πορφυρίου ἱερο(μον)άχ(ου), τάχα χαὶ χαθηγουμένου τῆς βασιλιχῆς χαὶ πατριαρχιχῆς μονῆς ταύτης τοῦ τιμίου Προδρόμου: + Έν ἔτει ζριηῶ, μηνὶ αὐγούστω: + + αχι' [= 1610] ἰνδιχτιῶνος η΄». Πρβλ. Ξ. Δ. Μογὲ 'Η ἐν Χάλχη ἐλληνεμποριχὴ σχολή. Ἐν Κ/πόλει 1875, σ. 167, ἀριθ. 112.
- ς') Άριθ. 32. Ψαλτήριον χάρτινον τοῦ 1557-ου ἔτους, οὖ ἡ προσθία σελίς τοῦ 265-ου φύλλου ἔχει τὸ ἑξῆς σημείωμα· «+ Θ(εο)ῦ τὸ δῶρον καὶ πόνος | Κωνσταντίνου τοῦ ἐκ Κρίτης (γρ. Κρήτης) θύτου τυγχάνοντος | ἐν ἔτει ζξε' ἰνδικτιῶνος ιε΄. | Έγραψα δὲ καὶ ἐπροσήλωσα τοῦτο, | εἰς τὴν σεβασμίαν καὶ βασιλικὴν μονὴν τοῦ τιμίου μου | ἐνδόξου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου, εἰς μνημόσυνον τῶν ἐμῶν γονέων, | καὶ ἐμοῦ τοῦ τλήμονος καὶ ἀμαρτωλοῦ· ὅπως | ἰλεως γενήσεται ἡμῖν ἐν τῆ ἡμέρα τῆ φοβερᾶ καὶ ἀπ|αραιτήτως τῆ τοῦ κ(υρίο)υ καὶ θ(εο)ῦ καὶ σ(ωτῆ)-ρ(ο)ς ἡμῶν Ἰ(ησο)ῦ Χ(ριστο)ῦ | δευτέρα παρουσία. Ναὶ γένοιτο ἡμῖν καὶ ὑμῖν, | τοῖς τοῦτο ἀναγινώσκουσιν, ἀμήν». Έτερον σημείωμα· «+ Ἐστανόθη δὲ τοδέύτερο, καὶ ἀνακαινίσθη ὑπὸ χειρὸς Ἰκακίου. ἰέρο(μον)άχου Ἰκρληνοῦ τοῦ Παπάζογλη. ἐνέτι ζρνθ» [=  $\frac{1}{16}$   $\frac{6}{16}$   $\frac{1}{16}$ ].
- ζ') 'Αριθ. 27. Τετραευαγγέλιον μεμβράνινον τοῦ 1369-ου ἔτους, ἔχον, μετὰ τὸ πέρας τοῦ κατὰ Ἰωάννην εὐαγγελίου, τὸ σημείωμα τοῦτο «Έτους ςωση ἰνδικτ. η' μηνὶ σεπτεμβρίω κ' | θ(εο)ῦ τὸ δῶρον καὶ Ἰωάσαφ πόνός | + ἔγρ(άφη) ἐν τῆ ἀγιωτάτη μονῆ τῶν 'Οδηγῶν». 'Ο καλλιγράφος ἐν τῆ κάτω ῷα τοῦ 188-ου φύλλου σημειοῦται, ὅτι τὸ τετραυευαγγέλιον τοῦτο εἰναι τινὸς Σεβαστοῦ. Πρβλ. Βαρθολομαίου ὑπόμνημα σ. 18.
- η΄) 'Αριθ. 34. 'Ιωάννου Σχολαστιχοῦ τοῦ τῆς Κλίμαχος πλάχες πνευματιχαί τεῦχος μεμβράνινον τοῦ 1371-ου ἔτους, ὅπερ ἐγράφη ὑπὸ τοῦ αὐτοῦ χαλλιγράφου 'Ιωάσαφ, ὡς δείχνυσι τὸ μετὰ τὸ πέρας τοῦ χειμένου

σημείωμά του «Έτους ζώσθ ἰνδιχτ.  $\vartheta$ + μηνὶ μαίω ιε'+ |+  $\Theta$ (εο)ῦ τὸ δῶρον καὶ Ἰωάσαφ πόνος». Ἐν τῆ προσθία σελίδι τοῦ 1-ου φύλλου, ὅπερ ῆτον ἐξ ἀρχῆς ἄγραφον, ἐσημειώθη κατόπι τὸ ἐξῆς «+ Ἡ παροῦσα βίβλος τοῦ Ἰωάννου τῆς Κλίμαχος, ἀφιερώθη εἰς τὸν ἄγιον Ἰωάννην τὸν Πρόδρομον ἐν τὸ νησίω τῆς Σωζωπόλεως. διὰ ψυχῆς [sic] σωτηρίας Τριαχονταφίλλου, καὶ τῆς συζύγου αὐτοῦ Μπόπος. εἴτις δὲ αΰτην τὴν βίβλον ὑστερήσει ἐχ τῆς αὐτῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου, νὰ ἔχει τὰς ἀρὰς τῶν ἀγίων τριαχοσίων δέχα καὶ ὀχτῶ θεοφόρων πατέρων τῶν ἐν Νιχαία. ἔντη [γρ. ἐν ἔτει] ζοβω ἰνδιχτ. ζης » [=  $\frac{1}{1}$   $\frac{6}{6}$   $\frac{3}{4}$ ]. Ὁ δέτης ἔνδον τῆς πρώτης πιναχίταστα.

- α') α + Τῶ σταχωτὴ εὕχεσθαι εἰς ὅσα καὶ αὐτὸς ἐκπεπόνηται ἴνα καὶ αὐτὸς εὕρι ἴλεος ἐν τη ἡμέρα τῆς κρήσεως. Ἐλάχιστος καθηγούμενος τῆς αὐτῆς θείας καὶ ἰερᾶς καὶ βασιλικῆς μονῖς τοῦ τιμίου μου ἐνδόξου, προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου Γερμανὸς ἱερομόναχος ὁ οἰατρὸς [= ἰατρός] ἐνέττι ζπδ΄. ἰνδ. δ» [=  $\frac{1}{2}$   $\frac{7}{2}$   $\frac{7}{2}$ .
- β΄) «Ήλθε τὸ παρὸν βιβλοίον εἰς τὸ ἄγιον μοναστήριον ἀφιερωθεῖς  $\pi(\alpha\rho)$ ά τινος Τριανταφύλου. Ετούς. ζ $\bar{\rho}$ β΄. ἰνδικτ. ζ<sup>ης</sup>. ἐγράφει παρά τινος διδασχάλου. Ἰωάσαφ τούνομα των χαιρών των χριστιανών βασιλέων. ἔτους ςωοθ΄. ίνδ. θης μαΐου ιε΄. ήφερε πάλιν θεοῦ οίχονομειας ὁ Καρά-γεώργις ὁ χαραβοχύρις ἀπό τὴν Μήδεια. Ενα ψαλτίριον τοῦ αὐτοῦ διδασχάλου, Ἰωάσαφ γράματα. ἔτους. ζριδ ίνδ.  $\delta^{η c}$ . μηνὶ ἰουλίου.  $x\delta$ . ἔχει τὸ ψαλτήριον όπου έγράφει. έτους. ζωπζ. μηνί σεπτε<sup>ρι</sup>. ιζ ήμέρα ς και δια ένθύμησι τὸ ξγραψα. Ιναι ὁ Κλήμακας πρότα γραμένος, η χρόνους, ἀπὸ τὸ ψαλτήριον. αὐτὸς ὁ ἡγούμενος ὁ Γερμανὸς ἔγηνε Ἡρακλήας μροπολίτης εἰς τὸν καιρὸν τοῦ χὺρ Ἱερεμία. τὸ ψαλτήριον. ἔχει τὸν ἀχαθηστον ῦμνον. ἔχει καὶ τὴν μετάλιψιν, τακεφάλεα δλλα χρυσα. ἡγούμενος. Ίωσἡφ ἰερομόναγος. τοῦ καιρού». Τὸ σημείωμα τοῦτο ἐγράφη ἔτει ζριδ'  $[=\frac{1605}{1605}]$ . Έτερον δὲ σημείωμα έν τῷ 2-ψ χαρτίνψ φύλλψ δηλον ποιείται, ότι τὸ τεῦχος τοῦτο έχομίσθη έχ της μονής του Προδρόμου είς την έν Χάλχη μονήν της Θεοτόχου έτει 1687-φ, μαρτ. 12. Πρβλ. Ε. Μογέ ή έν Χάλχη έλληνεμποριχή σχολή, σ. 162, άριθ. 30.
- δ΄) Άριδ. 40. Τριώδιον χάρτινον, ὅπερ ἐν τῷ 334-φ φύλλφ ἔχει τὸ σημείωμα τοῦτο «Τριώδιον τοῦ τιμίου ἐνδόξου προ|φήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰω(άννου) | γραφήσαδε τὴν ἐν τινίσω τῆς Σω|ζοπόλεως | ἔτους ς Τρίμο [ $\frac{1481}{482}$ ]. Πρβλ. Ξ. Μογὲ Ἡ ἐν Χάλκη ἐλληνεμπορική σχολή, σ. 161, ἀριδ. 25.
  - ι') Άριδ. 42. Τριμήναιον (Ίουνίου, Ἰουλίου, Αὐγούστου) χάρτινον, ὅπερ

ξχει τό σημείωμα τουτο· «- Εύχεσθαι και συγχωρήσατε άμαρτωλῶ Γρηγορίω ιερομονάχω. τῶ ἀνακαινήσαντι και σταχόσαντι, τῆνδε τὴν τριμηναίαν βίβλον και παντελῶς διεφθαρμένην. γράψας και τὸν αὐγουστον ἡμέρας δεκαδύς». Ὁ κῶδιξ αὐτὸς ἐγράφη τῷ 14-ψ αίῶνι, ὁ δὲ Γρηγόριος ἀπλῶς ἐστάχωσεν αὐτόν, ἀνεπλήρωσε δὲ και τὰ ἐφθαρμένα και τὰ ἐλλείποντα αὐτῷ φύλλα. Ἑτέρα ἀνακαίνισις και στάχωσις ἐγένετο, κατά τι σημείωμα, ὑπὸ Ἰωαννικίου ιερομονάχου τῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου.

- ια΄) 'Αριθ. 49. Παλλαδίου λαυσαϊκόν και Δωροθέου άββα λόγοι τεῦ-χος χάρτινον τοῦ 16-ου αίῶνος, ἔχον εἰς τὸ τέλος αὐτοῦ τὸ έξῆς σημείωμα τοῦ 17-ου αἰῶνος. α+ Τὸ παρὸν βιβλίον ὑπάρχει τῆς θείας ἰερᾶς βασιλικῆς τε καὶ πατριαρχικῆς μονῆς τοῦ τιμίου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου τοῦ ἐν τῆ Μαύρη Θαλὰσοη τῆ νήσφ κειμένου, ἀντικρὺ Σωζοπόλεως». Εἰτα αΜετῆλθον ὅλην τὴν βίβλον ταύτην, ἀλλ' ἐσφαλμένη ἐστὶν ὅλη κατὰ τὴν γραφὴν καὶ ἀδιόρθωτος, ψυχωφελεστάτη δὲ κατὰ τὴν ἔννοιαν. 'Ο Ἡρακλείας Καλλίνικος αψκς όκτωβρίφ» [=1726]1). Πρβλ. Ξ. Μογὲ ἔνθ. ἀνωτ. σ. 160, ἀριθ. 21.
- ιβ΄) 'Αριδ. 57. Παρακλητική γάρτινος, γραφεΐσα έτει 1519-ω ής δ καλλιγράφος ἔγραψεν είς τὸ τέλος αὐτῆς ταῦτα «Ἐπληρώθη ἡ παροῦσα Παρακλίτικη. ή τετράηχος. ἐν μηνί μαρτίω  $\overline{x\delta}$ . ἰνδικτ.  $\zeta^{\eta\varsigma}$ . τω  $\overline{\zeta}^{\omega}$ .  $\overline{x\zeta}^{\omega}$ έτους. και έγράφει διαχειρός έμου του ταπεινού. και άμαρτωλού 'Αντωνίου μοναχού εν τω νησίωι: εύχεσθαι και ύπερ εμού οι άναγινώσκοντες. διά τῶν πολλῶν μου πταισμάτων. σῶσον πέ πάντας τοὺς μέλλοντας ἀναγινώσχειν. και λύτρωσαι πάντας ήμας έκ των σκανδάλων του πονηρού, και ό θεὸς ἀξιώσ(αι) πάντας ἡμᾶς τῆς βασιλείας ἐπιτυχεῖν. γένοιτο γένοιτο. άμην. - Βίβλος πρός ήμων το γλυχύ πέρας φθάσαν. ψυχης ἔαρ τίθησιν είς θυμηδίαν. τῶ συντελεστῆ τῶν καλῶν χάρις ἀμήν». "Ανωθεν δὲ τούτου τοῦ σημειώματος έγραψεν έτερος τῷ 16-φ αἰῶνι ταῦτα: «+ 'Η παροῦσα Ἐπαρακλήτικη. υπάρχι του μεγάλου Νικολάου, του υποκημένου. τη ιερά βασιλιχή και πατριαρχική μονή του τιμίου Προδρόμου. του ἐν τῶ νησίω ἀντήκρι Σωζοπόλεως, και μηδείς τολμήσι εξώσαι αυτήν έκ της είρημένης μονής. ίνα μὴ καὶ τὸν μέγαν Νικόλαον ἐγύρη κατ' αὐτοῦ εἰσαγανάκτησιν:---Μ(η)- $\tau(\rho o)\phi(\alpha)\nu(\eta \varsigma)$   $\tilde{\iota}$   $\tilde{\epsilon}\rho o(\mu \acute{o}\nu)\alpha\chi(o)\varsigma \nu$ .
- ιγ΄) Άριθ. 63. Πεντηχοστάριον τοῦ 14-ου αἰῶνος ἐχ χάρτου βαμβαχεροῦ, ὅπερ ἔτει ζπθ΄ ἰνδ.  $θ' = \frac{1589}{589}$  ἐσταχώθη ὑπὸ τοῦ Προδρομηνοῦ μοναχοῦ καὶ προηγουμένου Γερμανοῦ.



Περὶ τοῦ Καλλινίκου τούτου ὅρα Σάθα Μεσ. βιβλιοθ. τ. 2, σ. 467, 527. Κωνσταντίου πατριάρχου ἐλάσσ. συγγρ. σ. 152—158. ᾿Αθαν. Κ. ἡ Υψηλάντου τὰ μετὰ τὴν ἄλωσιν, σ. 324.

- ιδ') Άριδ. 77. Ψαλτήριον μεμβράνινον τοῦ 13-ου αἰῶνος, ἔχον ἐν τῆ κάτω ὤα τῆς ὀπισδίας σελίδος τοῦ 45-ου φύλλου τὸ σημείωμα τοῦτο «+ Τωπαρον ψαλτηρη αἴναι του τιμιού Προδρ(όμου) ἀντίχρη Σοζοπόλεως καὶ ὅπιος τοἀπὸξενόσι, ναἤναι αφωρισμένος».
- ιε') Άριδ. 85. Μηναΐον τοῦ Ἰουνίου χάρτινον, ὅπερ ἐγράφη ἔτει 1554- $\phi$ ' ἔχον ἐν τῆ ὁπισδία σελίδι τοῦ 256-ου φύλλου τὸ σημείωμα τοῦτο'  $\alpha$ + Ἐτελιώδ(η) ὁ παρὸν μὴν ἰούνιος. ἔτους  $\overline{\zeta}^{\infty}$ .  $\overline{\xi}\overline{\gamma}^{\infty}$ . ἡμέρα  $\beta^{\alpha}$ . νοὲυρίω: εἰς τὰς πέντε: Διαχειρὸς ἐμοῦ ταπεινοῦ χαδηγούμενος [sic], τῆς σεβασμίας μονῆς τοῦ τιμίου Προδρόμου Μαξίμου ἰερομονάχου».
- ις') 'Αριδ. 87. Πεντηχοστάριον χάρτινον τοῦ 1428-ου ἔτους. «Ἐτελειώθη ἡ παροῦσα βίβλος αὕτη διὰ χειρός χαμοῦ τοῦ ἀμαρτολοῦ Μανουἡλ τοῦ ταβουλαρ(ίου) Σωζοπόλεως. καὶ οἱ ἀναγινόσκοντες ταύτην ευχεστε μι διατόν κν΄. ἔτους ςπλς ἰνδικτ. ς' μηνὶ φευρουαρίω β΄ τῆς παναγίας ἀγράντου ὑπερενδόξου δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόκου καὶ ἀειπαρδένου Μαρίας. αὶ γραφαὶ δὲ μενοῦσοι τῶν ἀπαιώνων. οἱ δὲ δακτυλοι μου ὑποχοός βροτουνται».
- ιζ΄) 'Αριθ. 89. Έβδομαδάρια καὶ διάφοροι ἀσματικαὶ ἀκολουθίαι τεῦχος χάρτινον τοῦ 1601-ου ἔτους. «+ Ή ί ερὰ αὐτη βίβλος ἐγράφη διὰ χειρὸς Μ(ητ)ροφάνους ἰερομονάχου. καὶ ἐσταχόθη ὑπὸ τοῦ εὐτελοῦς Πορφυρίου ἱ ερο(μον)άχ(ου), ἐφημερίου ὄντος ἐν τῆ θεοσώστω πόλει Μεσημβρία, ἀρχιερατεύοντος κυροῦ Χριστοφόρου. οἱ οὖν ἀναγινώσκοντες αὐτῆ, εὕχεσθε υπὲρ ἀμφωτέρων: ζω ρω ιω. μηνὶ σεπτεβρίω. ἰνδικτ.  $ιε^{ης}$ ».
- ιη΄) 'Αριθ. 102. Μηναΐον χάρτινον τοῦ Δεκεμβρίου, γραφέν τῷ 16-φ αἰῶνι' ἡτο δὲ τοῦτο πρότερον τῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου.
- ιθ) Αριθ. 103. Μηναΐον χάρτινον τοῦ Ἰανουαρίου, ὅπερ ἐγράφη ἔτει 1608/9-ψ. «- Τὸ παρὸν μηνέον ἐγράφι, διὰ χειρὸς ἐλαχίστου Μ(ητ)ροφάνους ἰερομονάχου, καὶ τυπικάρι τῆς ἰερᾶς καὶ βασιληκῆς, καὶ πατριαρχικῆς μονῆς τοῦ τιμίου ἐνδόξου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου. τοῦ εὐρισκομένου ἐν τῆ Μαῦρη Θαλάσση, ἀντίκρι Σωζοπόλεως. ἐν ἔτη. ζρις΄». Εἰτα΄ «- Καὶ τὸ παρὸν ἐσταχόθη ὑπὸ χειρὸς τοῦ εὐτελοῦς Πορφυρίου ἰερομονάχου».
- χ΄) 'Αριθ. 104. Μηναΐον χάρτινον τοῦ Φεβρουαρίου, τοῦ 16-ου αἰῶνος. «Ἐτελειώθη ὁ παρῶν μὴν φευρ(ουάριος). ἐν μηνὶ αὐγούστου η΄. ἡμέρα δευτέρα, ἰνδιχτ. ζης ἐγράφη [= 1534]. ἐν τῶ νησίω. τοῦ τιμίου [ἐν]δόξου προφήτου. προδρόμου χαὶ βαπτιστοῦ Ἰω(άννου). 'Αβραάμιος μοναχός».

φάνης [ερομόναχος]: — Τῶ συσταχίκότ(η) εὕχεσθαι, σὺν τῷ γεγραφηκότι, ὅπως [λεως γενήσεται ὁ κ(ύριο)ς αὐτοῖς, ἐν τῆ ἡμέρα τῆς κρίσεως: — ζω ρω ζω. 1599 — ».

- χβ΄) Άριθ. 107. Μηναΐον χάρτινον τοῦ Ἀπριλίου. «Ἐτελειώθη ὁ παρῶν μὴν ἀπρίλλιος. ἐν μηνὶ ἀπριλλί(ω) δη, ἡμέρα παρασχευὴ τοῦ Λαζάρου. ἐνέτει τῶ, ζω, μαω [= 1533]. ἰνδιχτ. ζ΄. ἐν τῶ νησίω τοῦ τιμίου Προδρόμου. Δόξα σοι Χ(ριστ)έ, ὁ δοὺς ἀρχὴν καὶ τέλος, ἀμήν. Ἀβραάμιος (μον)αχ(ός), τάχα καὶ ἰεροδιάκον».
- χγ΄) 'Αριθ. 108. Μηναΐον χάρτινον τοῦ Ἰουνίου. Ἐν τῆ ὁπισθία σελίδι τοῦ 181-ου φύλλου «Ἐτελιώθ(η) ὁ παρὸν μὴν ἰ΄ούνιος τῶ ζ. χβω ἔτος [= 1514]. ἡμέρα βα: ἰουλλ. ιζη: ἰνδιχτ. β΄». Καὶ ἐν τῆ προσθία σελίδι τοῦ 185-ου φύλλου «Ἐγράφη μηνὶ ὀχτωβρίω χγη ἰνδιχτ. γ΄. τῶ ζω. χγω ἔτος: ἐν τῶ νισίω» [= 1514].
- χδ΄) Άριθ. 109. Μηναῖον χάρτινον τοῦ Ἰουνίου. «Ἐτελειώθ(η) ὁ παρὸν μὴν ἰούν(ιος) χατὰ μήνα μάρτ(ιον) χη΄. τῆ χα΄ τῆς δ΄ ἑβδομάδ(ος) τῆς άγίας τεσσαραχ(οστῆς) ώρα ς΄. γραφὲν παρ' ἐμοῦ, ἐν ταύτ(η) τῆ σεβα(σμία) βασιλιχῆ χαὶ πατριαρχιχῆ μονῆ τοῦ τιμίου ἐνδόξου προφή(του) προδρ(όμου) χαὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου. Θεοδοσίου οἰχτροῦ, χαὶ τῶν ἐλαχίστων ἴερομονάχου ἐλαχιστοτέρου, ἐν τῶ νισίῳ ἀντιχρὸ Σωζοπόλ(εως) τῆς Μαύρης Θαλάττης. Οἱ τοίνυν ἀναγινώσχοντες σὺν θεῷ, ἔρρωσθε. χαὶ τῶν ἐμῶν σφαλμάτων μηδ' εἰς μεμφέτω ὡ φίλοι Χριστοῦ. διότι ἀμαθεὶς ὑπήρχον. ζοχβω. ἰνδιχτ.  $ιβ^{\alpha\varsigma}$ » [= 1614].

- χζ΄) 'Αριθ. 112. Μηναΐον χάρτινον τοῦ 'Ιουλίου  $\left[\frac{1}{1}\frac{5}{5}\frac{5}{5}\frac{4}{5}\right]$ . «Ἐτελειώθη ὁ παρών μὴν. ὁ ἴ σύλ(ιος). ἐν ἔτη ζξ $\gamma^\omega$ : + ὁ καθηγούμενος, τῆς βασιλικῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου Μάξιμος ἰερομόναχος».
  - κη΄) 'Αριδ. 113. Μηναΐον χάρτινον τοῦ 'Ιουλίου [1514]. «Έτελιώδ(η)

ό παρών μὴν ὁ ἰούλιος ἐν ἔτη τῶ ζ<sup>ω</sup>.  $xγ^ω$ , ἰνδιχτ.  $γ^c$  ὀχτ. xα' ἡμέρα ζ<sup>η</sup>: — ἐν τῶ νησίω».

- χθ') 'Αριθ. 119. Τυπικόν χάρτινον του άγίου Σάβα. Έν τή όπισθία σελίδι του 209-ου φύλλου «Χείρ Γρηγορίου άμαρτωλου Αλυάτου. | + Έγράφη το παρόν τυπικόν, διά συνδρομής και έξόδου, τοῦ τιμιωτάτου εν ιερομονάχοις χυρού Δοσιθέου. και καθηγουμένου τού εὐαγοῦς Ξενῶνος, τοῦ ᾿Αρματίου. ἐν ἔτει, ς Τω  $\frac{1}{2}$   $\frac{4}{2}$   $\frac{4}{2}$ . ίνδικτ. ι<sup>ης</sup>. δότε ουν συγγνώμην τοις σφάλμασιν, ως άγροίχω πάνυ γε:  $+\lambda'\pi\omega$ ξεαβξ $\sigma$ ν θ'ς εοφλ $\gamma'$ , θ'ξβ'ν» [= 'Ο δεός μεθ' ήμῶν ἀδελφοί, άμήν]. Είτα διὰ γειρός έτέρας «+ Μετὰ δὲ παραδρομής γρόνων, άφανησθέντων και παντελώς ερημωθέντων των μωναστηρίων υπό των Άγαρινών μετετέθυ. τοίνυν δὲ ἀφἰερόθη, ἐν τῆ θεία ἴερὰ βασιλική καὶ πρὶἀρχική μονή τοῦ τιμίου ἐνδόξου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου. ὑπὸ τοῦ πανιεροτάτου μροπολίτου Μεσημβρίας. χύρου Ϊγνατίου τοῦ ἐν Κρίτ(η). ἐν τῶ νησίω τῶ κειμένω ἀντίκρι Σωζωπόλεως.ἐν ἔτη  $\overline{\zeta - \beta} \ [= \frac{1}{1} \frac{5}{5} \frac{3}{3} \frac{3}{4}]$ :—τοῦ έν τη Μαύρη Θαλάσση». Έν τη προσθία σελίδι του 214-ου φύλλου «Τω ζρχη' [=1620]. ετους έχειμιθη.  $\ddot{o}$  μαχαρήτης  $\ddot{o}$  πρώήγουμενος παπά χύρ Μ(ητ)ροφάνης ὑπὰρχῶν ἐχ πώλεος Σοζόπολεος. ἐν μηνὶ μὰρτιω. δ. ἡμερα σαβάτω του άγίου Θεόδόρου του τήρωνος. πρώτ. εὐδομάς τῶν νηστιών ἀιώνειά ή μνημι αυτοῦ».
- λ΄) Άριθ. 129. Συμεῶνος Μεταφράστου βίοι καὶ μαρτύρια τεῦχος χάρτινον. Ἐν τῷ ἐσχάτῳ φύλλῳ «+ "Ελαβα ταύτην τὴν βίβλον τοῦ νοεμβρίου μηνὸς τὴν μετάφρασιν, σὺν τῷ ἐπιλοίπῳ, ἐν Κωνσταντινουπόλει. ἐκ τῶν χειρῶν διδασκάλου Ἱλαρίωνος τοῦ ἐκ Κρήτης. ἢν καὶ γράψας οἰκείοις χερσὶν ἐξαπέστειλεν, ὁ ἡμέτερος ἐν ἰερομονάχοις καὶ προηγούμενος τῆς σεβασμίας μονῆς ἡμῶν τοῦ τιμίου Προδρόμου, κὸρ Ματθαῖος ὁ Δροσᾶς, ἔνεκεν ψυχικῆς αὐτοῦ σωτηρίας, καὶ εἰς μνήμην τὴν διηνεκῆ. ἐνέτ(ει)  $\overline{\zeta}$ ριη = 1608, ἐν μηνὶ σεπτευρίω, ιδ ἰνδικτ.  $\eta^{ης}$ . ἡμέρα,  $\epsilon^{η}$ . -+ Ὁ ἐν ἰερομονάχοις ἐλάχιστος Πορφύριος, σὺν τῷ γέροντι κῦρ Ἱερεμια εὐρεθέντους [sic] ἐν Κωνσταντινουπόλει ἀναγκαίας χρείας κατεπηγούσης ἡμᾶς, τοῦ μοναστηρίου, περὶ χαρατζίων προβάτων τὲ καὶ δεκάτων».
- λα΄) 'Αριθ. 131. Βίος Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου κῶδιξ χάρτινος τοῦ 15-ου αἰῶνος, ἔχων ἐν τἢ προσθία σελίδι τοῦ ἐσχάτου φύλλου τὸ ἐπόμενον σημείωμα «Τὸ παρὸν βιβλίον ὑπάρχει τοῦ τιμίου Προδρόμου. τοῦ εὑρίσκοντος ἐν τἢ Μαύρη Θαλάσση. ἀντίκρι Σωζοπόλεως». 'Εν τἢ ὁπισθία σελίδι τοῦ αὐτοῦ φύλλου α Τὸ ἐπτὰκις χηλιώστὸ πέμπτω [1596—1597] ἔγινα ιἐρεὺς ἐγὸ ὁ ἐλάχιστος 'Ησαΐας εἰς τὴν Αγαθῶπῶλην καὶ ἐχειρωτονίθην παρὰ τοῦ ἀγίου τοῦ ἐπισκόπου κῦρ 'Αντονίου» κτλ.

- λβ΄) Άριθ. 137. Όμιλίαι τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου τεῦχος χάρτινον, ὅπερ ἐν τῷ 209-ῳ φύλλῳ ἔχει τὰ σημειώματα ταῦτα: «Τὸ παρὸν ἐγράφει ἐν τῆ σεβασμία βασιλικῆ καὶ πατριαρχικῆ μονῆ τοῦ τιμίου ἐνδόξου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου, ἐν τῷ νησίῳ ἀντίκρυ Σωζοπόλεως. καὶ ἐτελειώθη τὸ ἔτος ἀπὸ κτίσεως κόσμου ζρλα΄ [= 1623] μηνὶ μαίῳ ιδ΄: + Ἐγράφη καὶ τὸ παρὸν σὺν ἄλλοις βιβλίοις διὰ χειρὸς τοῦ πανοσιωτάτου καθηγουμένου τῆς ἄνωθεν ῥηθείσης θείας μονῆς κυρίου Ματθαίου τοῦ Δροσᾶ, τοῦ ἐκ Κρήτης ὁρμομένου: + ὁ δὲ ταπεινός μητροπολίτης Νικαίας, Πορφύριος ἔγραψε ταῦτα εἰς ἀνάμνησιν. + καὶ ἐσταχώθη παρὰ Μ(ητ)ροφάνους ἰερο(μον)άχου καὶ προυγουμένου τῆς αὐτῆς μονῆς: αὐγούστ(ου) ιη΄: ».
- λγ΄) 'Αριδ. 138. Ἰωάσαφ Κανταχουζηνοῦ ἀπολογία χατὰ τοῦ Μωάμεδ' τεῦχος χάρτινον ἐχ φύλλων 184, ἔχον μετὰ τὸ πέρας τοῦ χειμένου τὸ ἐπόμενον σημείωμα. «Τὸ παρὸν πόνημα, ἐξετέδη παρὰ τοῦ εὐσεβεστάτου καὶ φιλοχρίστου βασιλέως ἡμῶν Ἱωάννου τοῦ Κανταχουζηνοῦ. τοῦ διὰ τοῦ μοναχιχοῦ σχήματος μετονομασθέντος. Ἰωάσαφ μοναχοῦ. ἐγράφη δὲ παρ' ἐμοῦ τοῦ ἀμαδη Χριστοφόρου ἰερομονάχου τάχα χαὶ προηγουμένου. τῆς μονῆς τοῦ τιμίου ἐνδόξου προφήτου προδρόμου χαὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου. ἐν τῶ νησίω τῆς Μαύρης Θαλάσσης. τὸ χίμενον ἀντίχρυς Σωζουπόλεως. ἀρχιὲρατεύο(ν)τος ἐν ταύτη τοῦ πανιὲρωτάτου χυροῦ Εὐδημίου. χαὶ ἡγουμενέβοντος ἐν τῆ χαδ' ἡμῶν μονῆ χυροῦ Γερμανοῦ. ἐχ τῆς Πελωπονήσου. ἐν μηνὴ φευρουαρίου. εἰς τὲς χ. ἔτους ζηγ΄. ἰνδιχτ. ιγ΄» [= 1585].
- λδ΄) 'Αριθ. 144. Αἱ ἱεραὶ λειτουργίαι' τεῦχος χάρτινον ἐχ φύλλων 88, ἔχον εἰς τὸ τέλος τὸ α+ κόπος πόνος τὲ, παπᾶ Θεοδοσίου, | χτῆμα ίδιον, παπᾶ χὺρ 'Αμβροσίου. ζρχβ΄»  $[=\frac{1}{6}\frac{1}{4}\frac{3}{4}]$ . Ἐπὶ τοῦ 1-ου φύλλου «Κτῆμα τίμιον, 'Αμβροσίου τοῦ θύτου. | ἀφιερωθὲν, ταύτη τῆ σεβασμία. | χαὶ βασιλιχῆ. ἱερᾶ τε χαὶ θεία | πατριαρχιχῆ, τῆ μονῆ τοῦ Προδρόμου. | ὲν τῷ νησίῳ, ἀντίχρυ Σωζοπόλου, | μηδεἰς τολμήσει, ταύτην λαβεῖν οὐδόλως, | ταύτης ξενῶσαι, ἀφωρισμοῦ ὲν βάρει. | χαὶ τῆς ἀρᾶς δὲ, τοῦ τιμίου Προδρόμου | τῶν πατέρων τε, τῶν ἀγίων συνόδων».
- λε΄) Άριθ. 147. 'Οκτώηχος χάρτινος. «Ἡ παροῦσα 'Οκτώηχος ἐγράφει ἐν τῆ σεβασμία βασιλικῆ καὶ πατριαρχικῆ μονῆ τοῦ τιμίου ἐνδόξου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου τῆ ἐν τῷ νησίῳ ἀντίκρυ Σωζωπόλεως. προστάξει καὶ ἀναλώμασι, τοῦ πανιερωτάτου σοφωτάτου καὶ λογιωτάτου ἡμῶν αὐθεντός καὶ δεσπότου μητροπολίτου κυρίου κυρίου Πορφυρίου. καὶ ἐτελειώθη τῷ ἔτει ἀπὸ κτίσεως κόσμου, ζρκη΄ [=1620] ἐν μηνὶ ἰουλίω κς΄:-». -«+ 'Εσταχόθ(η) παρὰ M(ητ)ροφάνους ἰερο(μον)άγου, καὶ προύγουμένου τοῦ Χαμοδράκι».

- λς΄) Άριδ. 155. Κατάστιχον τῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου, ἐν ῷ περιέχονται καταγραφαὶ χωρῶν, πόλεων καὶ χωρίων μετὰ τῶν ὀνομάτων τῶν ἐν αὐτοῖς κατοικούντων ὀρδοδόξων χριστιανῶν. Φύλλα ἡριθμημένα ρογ΄. Ένδον τῆς πρώτης πινακίδος εἶναι διὰ κοκκίνης μελάνης γεγραμμένον τὸ ἑξῆς σημείωμα. «Αχς [= 1606] ἐγένετο τὸ κατάστιχον τοῦτο  $\frac{\Pi}{P} \Big| \frac{\Phi}{O}$ . μηνὶ νοεμβρίφ ἐτελειώθη». Έν τῷ ἐσχάτφ φύλλφ ἔτερον σημείωμα. «+ Έγένετο καὶ τὸ κατάστιχον τοῦτο τῆς Ἄσπρης Θαλάσσης. διὰ χειρὸς τοῦ εὐτελοῦς Πορφυρίου ἴερο(μον)άχου τάχα καὶ τυπικάρης ὧν, τῆς σεβασμίας καὶ βασιλικῆς μονῆς ταύτης τοῦ τιμίου Προδρόμου. ζριδω» [= 1606].
- λζ΄) Έν τῷ σκευοφυλακίφ. Εὐαγγέλιον μεμβράνινον τοῦ 11-ου αἰῶνος. Ἐν τῇ προσθία σελίδι τοῦ 3-ου φύλλου· α+ Ἐκοσμίθη τὸ παρὸν, διὰ χειρὸς Μ(ητ)ροφάνους (μον)αχ(οῦ) τοῦ ποτὲ ὁνομαζομένου Μιχαὴλ Παμφυλίτου τοῦ ἐκ Σωζοπόλεως ἡ πατρὶς αὐτοῦ: ἐν ἔ(τει) ζρβ [= $\frac{1}{15}\frac{9}{9}\frac{3}{4}$ ]. ἔσω ἐν τῆ νήσφ τοῦ βασιλικοῦ καὶ πατριαρχικοῦ μοναστηρίου τοῦ τιμίου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰω(άνν)ου: ὅπέρ ἐστι προσηλωμένον ἐν αὐτῆ τῆ θεία μονῆ εἰς αἰώνων αἰώνων μνήμην». Ἡ τοῦ Μητροφάνους κόσμησις εἶναι άργυροπλαστική περιεκόσμησε τοῦτο δηλαδὴ τὸ Εὐαγγέλιον μὲ δύο πινακίδας, αἴτινες εἶναι κεκαλυμμέναι μὲ ἰσαρίθμους άργυρᾶς καὶ ἐπιχρύσους πλάκας, φερούσας ἐκτύπους εἰκόνας τῆς ἀναστάσεως, τῶν Εὐαγγέλιοτῶν, τοῦ καταπεπατημένου διαβόλου κλπ. Πρβλ. Β. Κουτλουμουσιανοῦ ὑπόννημα, σ. 81.
- λη΄) Έν τῷ σχευοφυλαχίφ. Λειτουργικόν Εὐαγγέλιον μεμβράνινον τοῦ 11-ου αἰῶνος, ἔχον πιναχίδας μετὰ πλαχῶν ἀργυρῶν. Έν τἢ κάτω σελίδι τοῦ προτελευταίου φύλλου «Τό παρὸν θεῖον χαὶ ἰερὸν Εὐαγγέλιον ὑπάρχει τῆς σεβασμίας βασιλιχῆς τε χαὶ πατριαρχιχῆς μονῆς τοῦ τιμίου προδρόμου χαὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου τοῦ χειμένου ἐν τῆ νήσω, χατ' ἀντιχρῦ Σωζοπόλεως».
- λθ΄) Έν τῷ σχευοφυλαχίφ. Εὐαγγέλιον λειτουργικόν τοῦ 12-ου αἰῶνος, μεμβράνινον· οὐ ἡ πρώτη πιναχίς εἶναι χεχαλυμμένη μὲ ἐπίχρυσον ἀργυρᾶν πλάχα, φέρουσαν ἐχτύπους εἰχόνας τῆς Σταυρώσεως, τῆς γεννήσεως τοῦ Προδρόμου, τῆς ἀποτομῆς αὐτοῦ, τῶν ἀγίων Βασιλείου, Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου, Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου, Νιχολάου τοῦ μεγάλου, ᾿Αθανασίου ᾿Αλεξανδρείας, Κυρίλλου ᾿Αλεξανδρείας, Σπυρίδωνος Τριμυθοῦντος, Διονυσίου ᾿Αρεοπαγίτου, Ἰωάννου τοῦ ὙΕλεήμονος, Ἰωάννου τοῦ Νηστευτοῦ, Γεωργίου μεγαλομάρτυρος, Δημητρίου μεγαλομάρτυρος, ᾿Αντωνίου τοῦ μεγάλου χαὶ ᾿Αρσενίου τοῦ μεγάλου.
- μ') Έν τῷ σκευοφυλακίφ. Εὐαγγέλιον λειτουργικόν μεμβράνινον τοῦ 12/13 αίῶνος: οὐ αί πινακίδες εἶναι κεκαλυμμέναι μὲ πλάκας ἀργυρᾶς

έχούσας εἰχόνας τινὰς ἐχτύπους. Ἡ προσθία πλὰξ ἔχει τὴν ἐπιγραφὴν ταύτην «Δέησις τοῦ δούλου τοῦ θ(εο)ῦ Ἀνδρέου καὶ ἡ σήβηος αὐτοῦ Ελένας καὶ το επροσιλοσαν εἰς τὸν Πρ(ό)δρ(ο)μ(ον) καὶ βαπτιστὴν Ἰω(άννην) ζπη΄». Εἰς τὸ τέλος τοῦ Εὐαγγελίου «十 Τοπαρῶν καὶ ἄγιον ἱἐρῶν Εὐαγγέλοιον τοἐχόσμῖσε ἡ εὐγενεστάτη. ἀρχώτησα ἡ βηστηὰρέσα. καὶ τοὲπροσίλοσαι. εἰς τὸν τίμιον πρόδρομον καὶ βαπτιστὴν Ἰω(άννην). τονκἴμενον ἐν τη Μαύρη Θαλάσι ἐντηνήσο. ἀντήχρι Σωζοπόλεως. τοὸνομα τῆς ἀρχότησας. Ἐλένας. τοῦ ἄρχου αὐτῆς Ἀνδρέου. τουυίοῦ αὐτοῦ Άλπουλου. καὶ τῆς θεἀτρὸς αὐτοῦ. Σοφοίκας. καὶ Κατελήνας. ἐν μηνὶ μαίω. εἰς τες κς΄. ἐτοὺς ζπη΄» [=1580]. Πρβλ. Β. Κουτλουμουσιανοῦ ὑπόμνημα, σ. 81.

Τέσσαρες έτεροι κώδικες της μονής του Προδρόμου.

μα') 'Ο παρά τῷ Σαχελλίωνι κτιτορικός τῆς αὐτῆς μονῆς κῶδιξ, οὐ ἡ ἐπιγραφὴ προεσημειώθη.

μβ΄) Κῶδιξ 224-ος τῆς ἐν τῷ 'Αγίῳ ' Ορει μονῆς τοῦ Φιλοθέου. 'Εξομολογητάριον χάρτινον· «' Εγράφη δὲ ἐν τῆ σεβασμία καὶ βασιλικῆ καὶ πατριαρχικῆ μονῆ τοῦ τιμίου ἐνδόξου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου διὰ χειρὸς κάμοῦ τοῦ ἀμαρτωλοῦ 'Αχιλλείου ἰερομονάχου καὶ καθηγουμένου τῆς αὐτῆς μονῆς ἐν μηνὶ ἰουλλίῳ κγ΄ ἔτους ζπ΄ ἰνδ. ιε΄, ἀπὸ δὲ τῆς Χριστοῦ γεννήσεως , αφοβ΄ [=1572] ἡμέρα δ΄ ἐν τῷ νησίῳ τῆς Σωζωπόλεως». Σ. Λάμπρου κατάλογος, ἀριθ. 2008.

μγ΄) Κῶδιξ 329-ος τοῦ ἐν Κ/πόλει Μετοχίου τοῦ Παναγίου Τάφου. Αἰ τρεῖς θεῖαι λειτουργίαι. Ἐν τῷ 103-ῳ φύλλῳ· «Ἡ ἀχολουθία αὕτη τῶν τριῶν θείων λειτουργιῶν, τούτε Χρυσορήμονος Ἰωάννου, τοῦ μεγάλου Βασιλείου καὶ τῶν Προηγιασμένων, ἄμα σὺν τῷ ταχτικὸ. ἐγράφησαν διαχειρὸς οἰχτροῦ Θεοδοσίου, καὶ τῶν ἐλαχίστων ἰερο(μον)αχ(ων), ἐλαχιστοτέρου ἐν τἢ θεία καὶ ἱερὰ καὶ βασιλικὴ πατριαρχική μονὴ τοῦ τιμίου Προδρόμου τοῦ ἐν τἢ Μαύρη Θαλάσση, πλησίον Σωζοπόλεως, ἐν ἔτι, ζρκβ΄ [= 1614], ἰνδιχτ.  $ιβ^{ας}$ , μαίω ιγ', ἡμέρα ζ΄». ᾿Α. Π.-Κεραμέως Ἱεροσολ. βιβλιοθήχη, τ. 4, σ. 304.

μδ') Έν τῷ Βατικανῷ cod. Reg. Svec. 34. Βίος τῶν ὁσίων Βαρλαὰμ καὶ Ἰωάσαφ κῶδιξ τοῦ 12-ου αἰῶνος. Ἐν τῷ 241-ῳ φύλλω αΚαὶ τοῦτω τῶ βυβλίων ὑπάρ(χει) τοῦ τιμίου Προδρόμου τοῦ ἄντικρι Σωζοπόλ(εως) [ἐν τῷ] Εὐξ(ε)ί[νῳ] ¹)... αὐτῶ καὶ ὅ(σ)τις ἐξύλαιὧσει αὐτῶ ἐκ τῆς ῥιθείσης μονῆς ἐχέτω τὰς ἀρὰς τῶν τριακοσίων.... εὐφῶρον π(ατέ)ρων:—». "Ορα I. Pitra et H. Stevenson Sr., Codices manuscripti graeci Reginae Svecorum et Pii pp. II bibliothecae Vaticanae. Romae 1888, σ. 26.

<sup>1)</sup> Οι τοῦ καταλόγου ἐκδόται ἀνέγνωσαν ἐσφαλμένως «ἄντι κρίσωτοπολ εὐζι».

Σημειώσεως ἄξιον είναι ἐχ τῶν ὁλίγων τούτων λειψάνων τῆς ἐν τῆ μονῆ τοῦ Προδρόμου ὑπαρχούσης ποτὲ βιβλιοθήχης, ὅτι ἡ μονὴ αϋτη ἐχρημάτισε καὶ σχολὴ καλλιγραφίας ἀπὸ τοῦ 15-ου μέχρι τοῦ 17-ου αίῶνος οὐτως ἤδη γνωρίζομεν ὀνομαστὶ τοὺς ἐξῆς καλλιγράφους αὐτῆς.

- 1. Μανουήλ ταβουλάριος Σωζοπόλεως 1428, άριθ. ις΄.
- 2. Άντώνιος μοναχός 1519, ἀριδ. ιβ΄.
- 3. Άβραάμιος μοναχός 1533—1534, άριδ. κ΄ καὶ κβ΄.
- 4. Μάξιμος, καθηγούμενος τῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου 1554—1555, ἀριθ. ιε΄ καὶ κζ΄.
  - 5. Κωνσταντίνος Κρης ίερεύς 1557, άριδ. ς'.
  - 6. Άχίλλειος καθηγούμενος 1572, άριθ. μβ΄.
  - 7. Χριστόφορος ιερομόναχος και προηγούμενος 1585, άριδ. λγ΄.
  - Μητροφάνης ίερομόναχος 1599, 1601, 1608, ἀριδ. ιζ΄, ιδ΄, κά.
  - 9. Πορφύριος ιερομόναχος 1606, άριδ. λς.
  - 10. Θεοδόσιος ἰερομόναχος 1613-1614, ἀριδ. xδ', λδ', μα', μγ'.
  - 11. Ματθαΐος Δροσᾶς, καθηγούμενος 1608, 1623, άριθ.  $\lambda'$  καὶ  $\lambda\beta'$ .
- Έν τῆ μονῆ τοῦ Προδρόμου ἤχμασε καὶ ἡ βιβλιοδετικὴ τέχνη. τινὰς δὲ βιβλιοδέτας γινώσχομεν ἐχ τῶν ἐνταῦθα περιγεγραμμένων χωδίχων.
- 1. Γερμανός ἰατρός, ἱερομόναχος καὶ καθηγούμενος 1575—6, 1580—1, ἀριθ. ή καὶ ιγ.
  - 2. Μητροφάνης μοναχός 1593-4, άριδ. λζ.
  - 3. Πορφύριος ιερομόναχος 1600—1, 1608, 1610, άριδ. δ', ε', ιδ'.
  - 4. Άχαχιος ιερομόναχος 1600-1, άριδ. ζ.
  - 5. Μητροφάνης Χαμοδράκις ιερομόναχος 1623, άριδ. κε' και λβ'.

Έν τη αὐτη μονη ἐγράφησαν καὶ κώδικες, ὧν ἀγνοοῦμεν τοὺς καλλιγράφους οἰον ἔτει 1481—2, ἀριθ. δ΄. 1514, ἀριθ. κγ΄. 1515, ἀριθ. κη΄. 1620, ἀριθ. λε΄. Έθησαύριζε δὲ ἡ βιβλιοθήκη αὐτης καὶ ἀντίγραφα παλαιῶν καλλιγράφων ἐν ἐτέροις τόποις ἀκμασάντων τοιοῦτοι δὲ εἶναι οἱ ἐπόμενοι καλλιγράφοι.

- 1. Ματθαΐος μοναχός 1341—2, άριθ. ε΄.
- 2. Ίαχωβος μοναχός 1360, αριδ. α΄.
- 3. Ἰωάσαφ ἐν τἤ μονἤ τῶν Ὁδηγῶν 1369, ἀριδ. ζ΄. 1371, ἀριδ. ή.
- 4. Γρηγόριος Άλυάτης εν τῷ ξενῶνι τοῦ Άρματίου 1446-7, ἀριδ. κδ΄.

Είς δὲ συμπλήρωσιν τῶν περί τῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου γνωστῶν ήμῖν εἰδήσεων χαταχωρίζομεν ἐνταῦθα τὰ ἑξῆς τέως ἀνέχδοτα τύποις πατριαρχιχὰ γράμματα  $^1$ ).

<sup>1)</sup> Παρελήφθησαν έκ τοῦ ἀντιγράφου τοῦ Δοσιθέου. Ἱεροσολυμ. βιβλιοθήκη τ. 1, σ. 334.

1.

+ Ἱερεμίας ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας ὑρώμης, καὶ οἰχουμενικός πατριάρχης.

Τῆς ἡμῶν μετριότητος σωματιχῶς ἐπιδημησάσης ἐν τῆ κατ' ἀντικρὺ της Σωζοπόλεως εν τῷ νησίῳ κειμένη θεία και ιερά μονή τή βασιλική τε καὶ ἡμετέρα πατριαρχική σταυροπηγιακή, τη ἐπ' ὀνόματι τοῦ τιμίου μου ένδόξου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου τιμωμένη τε καὶ δοξαζομένη, και του ταύτης την προστασίαν και ήγουμενείαν έγκεχειρισμένου όσιωτάτου εν ιερομονάχοις και πνευματικοίς πατράσι κύρ Νεοφύτου άξιώσαντος τὴν ἡμῶν μετριότητα μετά και ἐτέρων ἱερομονάχων τε και μοναχών, των ενασχουμένων εν αὐτή, ώς αν ή εν τῷ κατ ἀντικρὺ νησιδίφ άνεγερθείσα σεβασμία μονή των άγίων ένδόξων μαρτύρων Κηρύχου χαὶ Τουλίττης παρά του ρηθέντος όσιωτάτου χαθηγουμένου έξ άναλωμάτων έξόδου τε και δαπάνης τῆς ἱερᾶς τοῦ Προδρόμου μονῆς ὑπάρχη προσκεκληρωμένη και άφιερωμένη ταύτη και παρά του κατά καιρούς ήγουμενεύοντος εν τη ιερά του Προδρόμου μονή δεσποζομένη τε και κυβερνωμένη, εἰσάγοντος οὺς ἄν ἐχεῖσε εἰς προστασίαν ἐχ τῆς μονῆς αὐτῶν ἐχλέξηται ίερομονάχους και μοναχούς, — ή μετριότης ήμων ώς εὔλογον οὖσαν τὴν αίτησιν αύτου, άμα δὲ καὶ ὁφθαλμοῖς οἰκείοις πιστωθεῖσα τὴν παρ' αὐτου γενομένην ανάκτησιν και βελτίωσιν των τε κελλίων και των λοιπών χρειωδών άναπαύσεων, των γύρωθεν αὐτῆς χατεσχευασμένων ἄριστα, γνώμη και των συνεδρευόντων τη ήμων μετριότητι ιερωτάτων άρχιερέων διά τοῦ παρόντος αυτής πατριαρχικού γράμματος άποφαίνεται συνοδικώς, ίνα ή τοιαύτη σεβασμία μονή των άγίων ένδόξων μαρτύρων Κηρύχου τε καὶ Ιουλίττης υπάρχη ἀπό τοῦ νῦν καὶ εἰς τὸ έξῆς προσκεκληρωμένη καὶ ἀφιερωμένη τη ήμετέρα σταυροπηγιαχή και θεία μονή του τιμίου μου Προδρόμου, εἰσάγοντος αὐτοῦ καὶ ἐξάγοντος τοὺς ἀρμοδίους τῆς προστασίας αὐτῆς, τοῦ κατὰ καιρὸν ἐκεἴσε καθηγουμενεύοντος, καὶ κυβερνῶντος αὐτὴν αἰσθητῶς τε καὶ ψυχικῶς, παρὰ μηδενὸς ἔνεκεν τούτων τὴν οἰανδήτινα ἔχοντος ἐνόχλησιν, ἰερωμένου προσώπου τυχόν, ἢ καὶ λαϊκοῦ, ἢ καὶ τοῦ κατὰ τόπον άρχιερέως ἐπεί, ὅστις ἄν βουληθείη ὀψέποτε άλλοτριῶσαι αὐτὴν ἐχ τῆς ρηθείσης σεβασμίας μονής του τιμίου μου προδρόμου και βαπτιστου 'Ιωάννου, ό τοιούτος, εί μὲν ἰερωμένος είη, ἀργία ἀσυγγνώστω τῆς ἱερωσύνης αὐτοῦ παιδευθήσεται εί δὲ λαϊκός ἢ μοναχός, ἢ ἔτερον πρόσωπον, ἀφωρισμένος ἔσται καὶ κατηραμένος καὶ ἀσυγχώρητος καὶ μετὰ θάνατον άλυτος. Έπει και είς άσφάλειαν τούτου και ή παρούσα ήμετέρα πατριαρχική γραφή τη σεβασμία μονή των άγίων ἐνδόξων μαρτύρων Κηρύχου τε καὶ Ἰουλίττης ἀπολέλυται καὶ δι' αὐτής τη θεία καὶ ἰερά τοῦ τιμίου μου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου βασιλική τε καὶ σταυροπηγιακή θεία μονή ἐν ἔτει ἐπτακισχιλιοστῷ πεντηκοστῷ τετάρτῳ [1545], μηνὶ δεκεμβρίῳ ἰνδικτιῶνος δ΄.

2.

+ Διονύσιος ελέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰχουμενικὸς πατριάρχης.

Ίερώτατοι μητροπολίται Μαύρης Θαλάσσης καὶ ὑπέρτιμοι, ὁ τε ἀγχιάλου, Σωζοπόλεως καὶ Μεσημβρίας, Βάρνης τε καὶ ἀγαθοπόλεως, ἐν ἀγίφ πνεύματι ἀγαπητοὶ ἀδελφοὶ καὶ συλλειτουργοὶ τῆς ἡμῶν μετριότητος, χάρις εἴη ὑμῖν καὶ εἰρήνη καὶ ἔλεος ἀπὸ θεοῦ παντοκράτορος.

Τη ήμων έχομίσθη μετριότητι συνοδιχώς γράμμα παρά των έν τη σεβασμία και ιερά μονή του τιμίου και ενδόζου προφήτου Προδρόμου, τή εγγύς διαχειμένη τῆς Σωζοπόλεως, ἐνασχουμένων τιμιωτάτων χαὶ εὐλαβεστάτων ιερομονάχων τε και πνευματικών, διαλαμβάνον ὅπως πορεύονται ἐν αὐτῆ διηνεχώς του όλου ένιαυτου άνδρες τε χαι γυναϊχες έχ των ύμετέρων έπαρχιών και άναιδώς διάγοντες έχεισε ποιούσι πράξεις σατανικάς, ήτοι όρχήσεις και άλλα τινά θέατρα οὐκ άρεστὰ θεῷ, άλλὰ δαίμοσιν, χάριν σατανιχής σπατάλης είσπορευόμενοι και ούχ εύλογίας μετ' εύλαβείας και άγιασμου. "Οθεν και οι τον μοναδικόν και ήσύχιον εξ όλης ψυχής ελόμενοι βίον τὰ τοιαῦτα ἄσεμνα καὶ ἀθέμιτα ὁρῶντες ἐξέρχονται τοῦ τοιούτου μοναστηρίου και είς οίαν αιρούνται ἀπέρχονται μονήν, και ούτως είς παντελή μέλλει ὑποπεσεῖν ἐρήμωσιν τὸ τοιοῦτον μοναστήριον. ὅθεν καὶ ἐζήτησαν καὶ γράφοντες ἀποφαινόμεθα ὑμῖν, ἵνα ἔκαστος ἐξ ὑμῶν ἀκριβῶς περὶ τῆς τοιαύτης υποθέσεως ερευνήση είς τὰς ίδίας ἐπαρχίας, και ἐπὰν εύρη τους πράττοντας τὰ τοιαϋτα παραινέση, ὡς οἶόν τε, παϋσαι ἀπὸ τοῦ νῦν καὶ μηχέτι το σύνολον εἰσέρχεσθαι ἐχεῖσε τὰς ἐαυτῶν γυναῖχας, μηδὲ ἐν αὐτῆ τῆ έορτη τη έτησίως γινομένη και έαν ούχ αχούσωσιν ύμῶν, άλλ' ώς τὸ πρότερον ποιεΐν βουληθώσιν, ἀφωρισμέναι ἔστωσαν καὶ κατηραμέναι καὶ ἄλυτοι μετά θάνατον και άσυγχώρητοι και έξω τής των χριστιανών Έκκλησίας, ἄχρις οὐ αἰ γυναῖχες εἰσαχούσασαι ὑμῶν παύσωσι χαὶ μὴ εἰσερχόμεναι ἐν τῆ μονή καὶ συγχωρήσεως τύχωσι. Τινὲς δὲ τῶν ἐκ τῆς Σωζοπόλεως ἀπανθρώπφ γνώμη αίρουνται άρχειν και έξουσιάζειν και είς την τοιαύτην διακρίνειν σεβασμίαν μονήν δπερ δη άθέμιτον πάντη χαθέστηχε χατά τὸν διαγορεύοντα κανόνα· «οὐ προσήκει ἄρχεσθαι τὰ μοναστήρια ὑπ' ἀρχοντικής ἐξουσίας»,

άλλ' ὑπ' εὐλαβῶν ἱερωμένων προσώπων, καὶ μάλιστα πατριαρχικὸν σταυροπήγιον ὄν. Πρὸς δὲ τοὺς τοιούτους ἀποφαινόμεθα ἀπέχεσθαι τῆς τοιαύτης μονῆς καὶ ἑᾶν αὐτὴν ὑπ' ἑξουσίας κυβερνᾶσθαι καὶ τοὺς μοναχοὺς ἀνενοχλήτους εἶναι καὶ ἐν εἰρήνῃ διάγειν. Καὶ εἰ μὲν οῦτως ποιήσωσιν, ήδη καλόν, εἰ δὲ καὶ μή, ὁποῖοι καν ὧσιν, ἄρχοντες ἢ πτωχοί, ὑποκείσονται ὑπὸ τὸ αὐτὸ βάρος τοῦ ἀλύτου καὶ φρικώδους ἀφορισμοῦ. Οῦτως οὖν γενέσθω καὶ μὴ ἄλλως, ἱνα καὶ ἡ τοῦ θεοῦ χάρις καὶ τὸ ἔλεος εἶη μετὰ τῆς ἡμῶν μετριότητος. Μηνὶ αὐγούστω ἱνδικτιῶνος (ω) ω [ω] ω].

3.

+ Ἰωάσαφ ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας ὑΡώμης, καὶ οἰχουμενικὸς πατριάρχης.

"Η μετριότης ήμων διὰ τῆς παρούσης αὐτῆς πατριαρχικῆς γραφῆς ἐν ἀγίφ ἀποφαίνεται πνεύματι διάγειν εὐτάκτως τοὺς ἐν τῷ ἡμετέρφ σταυρπηγίφ, τῷ ἐπ ὀνόματι τιμωμένφ τοῦ τιμίου μου Προδρόμου, κειμένφ πλησίον τῆς Σωζοπόλεως, ἡγουμένους, προηγουμένους, ἱερομονάχους καὶ Αγίου Όρους εὐρισκόμενοι, καὶ κρίνειν μὲν τὸ δίκαιον καὶ ἀπόφασιν ποιεῖν τὸν λαχόντα ἡγούμενον μετὰ συνάξεως κοινῆς τῶν ἐνόντων αὐτῷ προηγουμένων καὶ ἐντίμων γερόντων, ἔχειν δὲ καὶ εἰρήνην καὶ ὁμόνοιαν πρὸς ἀλλήλους διὰ παντός εἰ δὲ τις αὐτῶν παρήκοος καὶ ἀπειθὴς γένηται τῆς τοιαύτης παναρίστου εὐταξίας, εἰ μὲν ἱερεὺς εἶη, ἀργὸς ἔστω τῆς ἱερωσύνης ἀποδράσαι βουληθέντες εἰς παιδείαν μεγάλην ἐμπεσεῖν μέλλουσιν, ἔνεκα τῆς αὐτῶν τόλμης καὶ προπετείας. "Όθεν ἐγένετο καὶ τὸ παρὸν γράμμα τῆς ἡμῶν μετριότητος καὶ ἐπεδόθη τῷ μοναστηρίφ αὐτῷ ἐν ἔτει ζζζῷ, ἐν μηνὶ σεπτεμβρίφ ἰνδικτιῶνος β' [= 1558].

4

+ Μητροφάνης ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰχουμενικός πατριάρχης.

Ού μόνον ἄξιον και δίκαιόν ἐστιν ἐπικυροῦν και ἐπιβεβαιοῦν, εἶτ ἀνανεοῦν και φυλάσσειν τὰ τῶν πρό ἡμῶν ἀγιωτάτων πατριαρχῶν παλαιγενῆ γράμματα, ἄλλως τε και τὰ γεγονότα και κατασφαλισθέντα γνώμη και ὑπογραφαῖς πολλῶν ἱερωτάτων ἀρχιερέων, ἀλλὰ και τοὺς ἀθετεῖν ἴσως πειρωμένους αὐτὰ εἴργειν ὅση δύναμις και ἀραῖς καθυποβάλλειν ταῖς βαρυτάταις καὶ ἐκκλησιαστικῶς ὡς οἰόν τε ἐπιτιμᾶν καὶ παιδεύειν. Ἐπεὶ τοίνυν οί ἀπό τοῦ σεβασμίου βασιλικοῦ τε καὶ πατριαρχικοῦ μοναστηρίου τοῦ ἐπ' ονόματι τιμωμένου τοῦ τιμίου μου ἐνδόξου προφήτου προδρόμου χαὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου, τοῦ ἄντιχρυς τῆς Σωζοπόλεως χειμένου χαὶ ευρισχομένου, ο τε οσιώτατος εν ιερομονάχοις και πνευματικοίς πατράσι κύρ Αχίλλειος ο καθηγούμενος καὶ οἱ λοιποὶ ἐνασκούμενοι ἐνεφάνισαν τῆ ἡμῶν μετριότητι, σωματικώς έχεισε παραγεναμένη χάριν προσχυνήσεως, γράμματα πολλών πατριαρχών και χρυσόβουλλα, έκάτερα μεγαλοπρεπώς δωρούμενα και εὐεργετοῦντα καὶ τιμήσαντα αὐτὸ τὸ μοναστήριον πάση ἐλευθερία καὶ αὐτονομία και αὐτοδεσποτεία. νῦν δὲ ἐδεήθησαν οὐτοι και προσέτι γράμμάτος ήμετέρου σιγιλλιώδους έπιτυχείν είς παντελή άσφάλειαν και άνενοχλησίαν αυτών και είς άνακαινισμόν τών παλαιγενών τούτων γραμμάτων, ών εξπομεν. διό δη την τοιαύτην αξτησιν ή μετριότης ήμων αποδεξαμένη, δικαίαν ώς οὖσαν καὶ φίλην θεῷ, τὸ παρὸν εὐεργετεῖ καὶ ἐπιγορηγεῖ σιγιλλιώδες γράμμα, δι' ούπερ ἐπιχυροῦσα καὶ ἐπιβεβαιοῦσα τὰ παλαιγενή των ἀοιδίμων πατριαρχών γράμματα ἐν ἀγίφ παρακελεύεται πνεύματι είναι και ευρίσκεσθαι την ειρημένην σεβασμίαν μονήν, την βασιλικήν τε καὶ πατριαρχικήν, σὺν τοῖς μετοχίοις αὐτῆς, μετὰ καὶ πάντων τῶν κτημάτων καὶ πραγμάτων αὐτῶν, κινητῶν τε καὶ ἀκινήτων, αὐτόνομον καὶ αὐτοδέσποτον, άδούλωτόν τε και άκαταπάτητον και δλως άνεπηρέαστον και άνενόχλητον έχ παντός προσώπου ιερωμένου, η χαι λαϊχού, εν άργία άσυγγνώστω και άφορισμῷ άλύτω και αιωνίω. άλλ' οὐδὲ ὁ κατά καιρούς πλησιόχωρος μητρεπολίτης, ήτοι Σωζοπόλεως, ἐγέτω τὸ σύνολον ἐξουσίαν διενογλήσαι τούτοις κατ' οὐδένα τρόπον, ή ἀπαιτεῖν ἐκεῖθεν ἄχρι καὶ ὁβολοῦ, ἐν ἀργία ἀσυγγνώστω καὶ ἀφορισμῷ ἀλύτω καὶ αἰωνίω. Έχετωσαν δὲ ἄδειαν οι τῆς ἡηθείσης μονῆς, ὅ τε ὁσιώτατος χατὰ χαιρούς χαθηγούμενος, οί τε ιερομόναχοι και μοναχοί, προσκαλείσθαι ον άν βούλοιντο άρχιερέα είς τὸ ἰερουργεῖν ἐχεῖσε χαὶ ποιεῖν χειροτονίας, ὅταν. . . δεήσειεν χαὶ μνημονευέτωσαν τὸ τοῦ πατριάρχου ὄνομα, ὡς σύνηθες, ἐν ἐσπέρα καὶ πρωὶ καὶ ἐν ταῖς λοιπαῖς ἐκκλησιαστικαῖς ἀκολουθίαις. Είπερ δὲ δεδώκαμεν γράμμα πρός τὸν ἰερώτατον μητροπολίτην Σωζοπόλεως τοῦ ἔγειν ἄδειαν ίερουργεῖν ἐν αὐτῷ τῷ μοναστηρίφ καὶ γειροτονίας ποιεῖν, ἀλλ' οὖν μὴ είδότες ή άναγνώσαντες ούπω τότε τὰ παλαιγενή γράμματα διδόαμεν, καί διὰ τοῦτο ἀκυροῦμεν ἐκεῖνο καί ὡς μὴ γεγονός λογιζέσθω. Τούτων οὖν πάντων ένεχα έδόθη καὶ τὸ παρὸν τῆς ἡμετέρας μετριότητος σιγιλλιῶδες γράμμα πρός το θεΐον και σεβάσμιον τοῦτο μοναστήριον είς βεβαίωσιν χαὶ μόνιμον τὴν ἀσφάλειαν ἐν ἔτει ζο $\overline{\varsigma}^{\phi}$ , μηνὶ δεχεμβρί $\phi$  ἰνδιχτιῶνος  $10^{\prime} [= 1567].$ 

5.

+ Μητροφάνης ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰχουμενικὸς πατριάρχης.

Οφείλει πάντως ή μετριότης ήμῶν ὑπὸ τῆς ἄνωθεν πρωτίστης βοηθουμένη βοηθείας του παντοχράτορος θεού βοηθείν και αυτή, ή δυνάμεως έχει, πάσαις μὲν ταῖς τοῦ θεοῦ ἐχχλησίαις χαὶ τοῖς ἀπανταχοῦ θείοις μοναστηρίοις, ούχ ήχιστα δὲ ταῖς θείαις καὶ ἰεραῖς μοναῖς, ταῖς βασιλικαῖς τε καὶ ἡμετέραις πατριαρχικαῖς, ταῖς σταυροπηγιακαῖς. ὧν μία πάντως ἐστὶ καὶ ἡ κατ' ἀντικρὺ τῆς Σωζοπόλεως ἐν τῷ νησίφ κειμένη τῷ ὄντι βασιλική τε και πατριαρχική σταυροπηγιακή θεία και Ιερά μονή, ή έπ' ὀνόματι τιμωμένη του τιμίου ενδόξου προφήτου προδρόμου και βαπτιστου Ίωάννου. Τοίνυν τη ήμων μετριότητι παραστάς ό την ταύτης προστασίαν και ήγουμενείαν έγχεχειρισμένος, ο όσιώτατος έν ιερομονάχοις και πνευματικοίς πατράσι χυρός Αχίλλειος, μετά χαι έτέρων ιερομονάχων χαι μοναχών, τών έχεῖσε ἐνασχουμένων, πρώτον μὲν ἐπεδείζατο τὸ ἴσον τοῦ χρυσοβούλλου όρισμοῦ τοῦ πάλαι ἐν βασιλεῦσιν ἀοιδίμου καὶ εὐσεβεστάτου αὐτοκράτορος 'Ρωμαίων χυροῦ Ἰωάννου τοῦ Παλαιολόγου, γεγραμμένου εἰς σύστασιν καὶ βοήθειαν τῆς ἡηθείσης σεβασμίας μονῆς, τῆς καὶ τοῦ Καλέως ἐν αὐτῷ τῷ χρυσοβούλλφ καλουμένης, κατὰ τὸ ζωσαον ἔτος δι' οὐ χρυσοβούλλου πρός τοῖς ἄλλοις ἐπεδόθη καὶ προσκεκλήρωται τῆ αὐτῆ θεία μονῆ τοῦ Προδρόμου είς μετόχιον και ο ναὸς τῶν ἀγίων μεγάλων μαρτύρων Κηρύκου καὶ Ἰουλίττης, καθὰ δὴ καὶ ἐν ὑστέροις καὶ ὁ μακαρίτης ἐν πατριάρχαις κυρός Ίερεμίας σωματικώς έχεισε παραγενόμενος και οίκειοχείροις πιστωθείς όρθαλμοῖς ἐγγράφως ἀπεφήνατο, γνώμη και τῶν τηνικαῦτα ἐκεῖσε χαθευρεθέντων ίερωτάτων άρχιερέων χαὶ ὑπερτίμων, τὸν αὐτὸν θεῖον ναὸν Κηρύχου και Ίουλίττης είναι και έσαει έσεσθαι μετόχιον της αυτής σεβασμίας μονής τοῦ Προδρόμου, καὶ ταῦτα ἀνακαινισθέντα τὸν θεῖον ναὸν τοῦτον άναλώμασι και δαπάναις τῆς αὐτῆς ίερᾶς τοῦ Προδρόμου μονῆς, ὡς καὶ πλατύτερον φαίνεται ἐν τοῖς αὐτοῖς πατριαρχικοῖς γράμμασι τοῦ μακαρίτου πατριάρχου χυρού Ίερεμίου, είς & ὁ βουλόμενος ἀνατρεχέτω. Δεύτερον, ὁ ἡηθείς ὁσιώτατος χαθηγούμενος ἔδειξεν ἡμῖν ἔτερον ἀργυρόβουλλον, δι' οὐ όμοίως εὐηργετήθη τῆ αὐτῆ θεία μονῆ μετόχιον έτερον, ἤτοι ὁ θεῖος ναὸς ὁ εἰς ὄνομα τιμώμενος τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν καὶ θαυματουργοῦ Νιχολάου, τοῦ ἐπιχεχλημένου Πτωχοβοηθήτου, ἐν τῷ αἰγιαλῷ, πλησίον τῆς Άχρας τοῦτο δέ, τὸ εἶναι μετόχιον τὸν ναὸν τοῦτον τοῦ μεγάλου Νιχολάου, βεβαιούσι και τρανώς διασαφηνίζουσι και τὰ πατριαρχικά γράμματα Византійскій Временникъ.

6.

+ Ἱερεμίας ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας ὑρώμης, και οἰκουμενικός πατριάρχης.

Τῶν ἐπαινουμένων καὶ περισπουδάστων εἴη ἄν παντὶ φιλογρίστω καὶ φιλοχάλφ χαι ή των ίερων χαι σεβασμίων μονών χαι μοναστηρίων συντήρησις και ἐπαύξησις, και ή τούτων ἐλευθερία και τὸ φυλάσσεσθαι τὰ τούτων δίχαια και προνόμια άκαταπάτητα και άπαρασάλευτα και βέβαια, και τό ἀνανεοῦν εἴτε ἐπιχυροῦν καὶ κρατύνειν ὅσα σεπτὰ ἔχουσι χρυσόβουλλα χαι σεβάσμια μαχαρίων πατριαργών γράμματα. άπαντα γάρ ταῦτα εἰς δόξαν θεού συντείνει άναντιρρήτως, ὅτι οἱ ἐπὶ γῆς ἐν μοναστηρίοις χαλῶς χαὶ θείως ἐνασχούμενοι τὴν οὐράνιον μιμούμενοι πολιτείαν ὕμνοις τὸ θεῖον ἀπαύστοις τιμώσιν, όθεν ή δόσις των άγαθων καί σωτηρίων ήμιν. Έπει τοίνυν καὶ ὁ ὁσιώτατος ἐν ἰερομονάγοις καὶ πνευματικοῖς πατράσι κύρ Αγίλλειος, ό ήγούμενος της σεβασμιωτάτης καὶ βασιλικής μονής του πατριαρχικού σταυροπηγίου, της επ' δνόματι τιμωμένης του τιμίου ενδόξου προφήτου προδρόμου και βαπτιστού Ἰωάννου, τῆς ἀντικρὸ τῆς Σωζοπόλεως κειμένης καὶ εύρισχομένης, τὴν σύστασιν άγαπῶν τῆς μονῆς αὐτῆς, προσδραμὼν τη ήμων μετριότητι έδειξε βασιλικά τε χρυσόβουλλα και τίμια γράμματα σιγιλλιώδη τῶν πρὸ ἡμῶν ἀγιωτάτων πατριαργῶν, εὐεργετοῦντα καὶ εὐγνω-

μόνως δωρούμενα πρός τουτο το θειότατον μοναστήριον πάσαν έλευθερίαν καὶ αὐτονομίαν καὶ τὸ ἀσύδοτον εἶναι καὶ ἀκαταπάτητον παντελῶς ἡξίωσέ τε καὶ ἐδεήθη ἡμῶν ἐμπόνως, ίνα καὶ ἡμετέρου τύχωσιν ἐπιβεβαιωτηρίου καὶ ἐπικυρωτικοῦ γράμματος, τοῦ μένειν ἀσφαλῆ τὰ τῆς μονῆς προνόμια—, ή μετριότης ήμῶν ὡς ταῦτα ἀκριβῶς θεασαμένη καὶ ἐκ πολλοῦ γινώσκουσα την αϊτησιν αύτου ώς φίλην θεῷ ἀποδεγομένη το παρόν εὐεργετεῖ γράμμα. δι' οὐ γράφουσα συνοδικώς, γνώμη καὶ τῶν ἐντυχόντων ἰερωτάτων ἀρχιερέων και ύπερτίμων, των έν άγιω πνεύματι άγαπητων αὐτής άδελφων καὶ συλλειτουργῶν, καὶ ὰ ἔχει γράμματα πάντα βασιλικά καὶ πατριαρχικά έπιχυρούσα εν άγίφ πνεύματι άποφαίνεται καὶ διακελεύεται, ίνα ἡ εἰρημένη πατριαρχική και βασιλική μονή του άγίου ενδόξου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου ὑπάρχη ἐλευθέρα, ἀδούλωτός τε καὶ ἀκαταπάτητος σύν τοῖς μετοχίοις αὐτῆς, ἔχουσα τὸ αὐτόνομον καὶ αὐτοδέσποτον καὶ άνενόχλητον μετά πάντων των πραγμάτων και κτημάτων αὐτῆς, κινητῶν καὶ ἀκινήτων, ἐνογλουμένη ἡ ζημιουμένη παρ' οὐδενὸς τῶν ἀπάντων ἐν άργία και άφορισμῷ τῷ ἀπό θεοῦ παντοκράτορος, διοικουμένη τε παρά τοῦ όσιωτάτου τούτου καθηγουμένου και τών κατά καιρούς και διεξαγομένη χόινοβιαχώς, χαθώς χαὶ τὰ ἐν τῷ ἀγιωνύμω ὅρει διεξάγονται χαὶ διοιχοῦνται θειότατα μοναστήρια: έκτελούντων τῶν ἐνασκουμένων τὰς κοινοβιακὰς τάξεις και ἀκολουθίας και ἐγόντων πάντα κοινά, βρώματά τε και πόματα, σκεπάσματά τε καὶ ὑποδήματα καὶ τὰ λοιπά, ἀλλὰ καὶ γνώμην φιλάδελφον και είρηνικήν και άστασίαστον, έχοντες την προσήκουσαν υποταγήν και άγάπην πρός τον όσιώτατον καθηγούμενον αὐτόν, τιμώντες αὐτόν ώς χοινόν πατέρα και δεσπότην αύτων και τό συμφέρον προνορύμενον άν δε τυχόν και διαφορά τις συμβή, θεωρείσθω και άποκοπτέσθω τη έξετάσει του όσιωτάτου χαθηγουμένου, τής τε λοιπής ίερας συνάξεως των συναδελφων κεκτημένη άδειαν αύτη ή σεβασμιωτάτη μονή τὰς γειροτονίας αυτής η πρός ήμας πέμπειν, οι και το μνημόσυνον έγομεν, ώς σταυροπηγιακή ήμας μνημονεύουσα, ή μεταχαλείσθαι ον αν έθέλη χαι τελειούν αύτάς καὶ ἐκτελεῖν, οὐδενὸς ἐπὶ πᾶσιν ἐναντιουμένου ἢ ἀντιλέγοντος, ἢ ἀπαιτοῦντος έχ της μονης δι' οὐδένα των πάντων τρόπον οὐδέν τι καὶ ἄγρι ὀβολού. Επί τούτοις γάρ άπασιν ὲγένετο καί το παρόν συνοδικόν σιγιλλιώδες γράμμα, παρόντος καί συγκαθημένου τῆ ἡμῶν μετριότητι καί τοῦ ἀγιωτάτου πάπα και πατριάργου Άλεξανδρείας κυρού Σιλβέστρου, του έν άγίω πνεύματι άγαπητου άδελφου της ήμων μετριότητος, και συναινέσαντος έπι πάσιν. Θοθεν και επιδίδοται τη σεβασμιωτάτη μονή του Προδρόμου, είς άσφάλειαν καὶ ἐκπλήρωσιν, κατὰ το ζπγ $^{\rm ov}$  ἔτος [= 1574], μηνὶ σεπτεμβρί $\omega$  ἰνδικτιώνος γ<sup>ης</sup>.

- + Ἱερεμίας ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κ/πόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰκουμενικός πατριάργης.
- + Σίλβεστρος ἐλέφ θεοῦ πάπας καὶ πατριάρχης τῆς μεγάλης πόλεως ᾿Αλεξανδρείας.
  - + Σωφρόνιος ελέφ θεοῦ πατριάρχης τῆς ἀγίας πόλεως Ἱερουσὰλήμ.

7.

+ Γερεμίας έλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κ/πόλεως, Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰκουμενικός πατριάργης.

Τῶν διχαιωμάτων ἄρα καὶ πάνυ τοι ἐποφειλομένων τὸ καὶ παρὰ τῆς ήμων μετριότητος τὰ προγεγονότα εὐλόγως καὶ θεαρέστως ἔργα θεῖα τῶν πρό ήμων αοιδίμων πατριαρχών έπιχυρούσθαι έγγραφως καί ώς είκος έπιβεβαιούσθαι είς μείζω συντήρησιν και άσφάλειαν τῷ τοι και οι ἀπὸ τοῦ σεβασμίου μοναστηρίου τοῦ άγίου ἐνδόξου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου ὁσιώτατοι, ὅ τε καθηγούμενος καὶ οἱ λοιποὶ ἰερομόναχοι καὶ μοναχοί, σύν τῷ αἰδεσιμωτάτφ γέροντι καὶ θεοφιλεστάτφ ἐπισκόπφ πρώην Άγαθοπόλεως ἀρτίως ἀφικόμενοι πρός τὴν ἡμῶν μετριότητα ἀπό πολλῶν ἐπιστώσαντο αὐτῆ καὶ μάλιστα περὶ τούτου προγινώσκοντι, ὅτι ὁ πρὸ καιροῦ ἐν πατριάρχαις ἀοίδιμος χύρ Νήφων, ὅτε τοῦ πατριαρχιχοῦ αὐτοῦ ἀνεγώρησε θρόνου, προσελθών τῷ εἰρημένῳ μοναστηρίῳ, αὐτῷ δὴ τοῦ Προδρόμου, καιρόν ίκανόν εν αὐτῷ κατφκήσατο. "Επειτα μετά γνώμης τῶν ένασκουμένων τότε γερόντων έξω που, πλησίον αύτοϋ, έδείματο έχ βάθρων μονύδριόν τι ἐπ' ὀνόματι τιμώμενον τοῦ ἀγίου Νιχολάου τοῦ θαυματουργοῦ, καὶ σταυροπήγιον τοῦτο ποιήσας, ώς καὶ ἐνταῦθα εὕρομεν αὐτὸ γεγραμμένον εν τῷ χώδικι τοῦ άγιωτάτου πατριάρχου χυροῦ Ἰωαχείμ, μετά και των αύτου πάντων κινητων και άκινήτων άφιερώσατο τῷ είρημένφ μοναστηρίφ, αὐτῷ τοῦ Προδρόμου, ὡς παλαιστέρφ σταυροπηγίφ τυγχάνοντι, ὅπως ἴσταται εἰς δόξαν θεοῦ καὶ εἰς καταφύγιον τῶν τὴν μοναδιχήν ζην έλομένων πολιτείαν. Μετά δὲ τόν πατριάρχην αὐτόν ἀνεδέξατο μοναχός τις Μαχρῆς ὀνομαζόμενος, ὑπὲρ τοὺς ἑξήχοντα βιώσας ἐν αὐτῷ γρόνους, καὶ μετ' αὐτὸν ἔμεινε τὸ μοναστήριον αὐτὸ ἐν ἐρημώσει καὶ ἀφανισμώ. οπερ ιδόντες οι Προδρομίται ανέλαβον και βελτιώσεις και καλλιεργίας ου μικράς ἐν αὐτῷ ἐποίησαν καὶ ἐδεήθησαν καὶ διὰ γράμματος ἡμετέρου ἐπιβεβαιωθήναι αὐτὸ ἐν τῷ τοῦ Προδρόμου μοναστηρίῳ. Διὸ καὶ ήμεῖς τὴν αἴτησιν αὐτῶν ἀποδεξάμενοι ὡς εὕλογον ἐν ἀγίφ παραχελευόμεθα πνεύματι, ώστε είναι το μονύδριον αυτό υποτεταγμένον και προσηλωμένον τῷ μοναστηρίω τοῦ Προδρόμου, τῷ πατριαρχικῷ σταυροπηγίω,

μετά καὶ τῶν αὐτοῦ πάντων κινητῶν καὶ ἀκινήτων καὶ ὡς μετόχιον αὐτοῦ διοικούμενον καὶ διεξαγόμενον παρὰ τῶν Προδρομιτῶν, τῶν τε νῦν ὅντων καὶ τῶν ἐσομένων διαδόχων αὐτῶν τηρεῖσθαι δὲ τοῦτο οὕτως ὁρίζομεν εἰς τὸ διηνεκές, ἔως οὐ ὁ ἢλιος ἐφορᾳ, μηδενὸς προσώπου οὕτε ἰερωμένου οὕτε λαϊκοῦ τολμήσοντος ὁψέποτε ἀποσπάσαι αὐτὸ οἰφδήτινι τρόπῳ ἀπὸ τοῦ μοναστηρίου τοῦ Προδρόμου, ἐν ἀργία ἀσυγγνώστφ καὶ ἀφορισμῷ ἀλύτφ καὶ αἰωνίῳ φρικωδῶς ἐκφωνουμένῳ παρὰ τῆς ἡμῶν μετριότητος κατὰ παντὸς προσώπου τοῦ τολμήσοντος τοιοῦτον κατὰ τοῦ μοναστηρίου τοῦ ἀγίου καὶ ἐνδόξου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου, τοῦ πατριαρχικοῦ σταυροπηγίου. Εἰς γὰρ δήλωσιν τούτου καὶ ἐπιβεβαίωσιν ἐγένετο καὶ τὸ παρὸν γράμμα σιγιλλιῶδες τῆς ἡμῶν μετριότητος καὶ ἐπεδόθη τῷ σεβασμίῳ μοναστηρίῳ τοῦ Προδρόμου, εἰς ἀσφάλειαν, ἐν ἔτει ζπζ΄ [== 1579], ἰνδικτιῶνος ζ΄, μηνὶ ἰουλίω κς΄.

8.

+ Μητροφάνης ελέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κ/πόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰκουμενικὸς πατριάρχης.

Το είς μείζονα ίσχυν επικρατύνεσθαι τὰ τῶν προ ἡμῶν πατριαρχῶν γράμματα, ή και προεκδοθέντα ήμιν, όσα του ευλόγου και όρθου έγονται λόγου, των χρησιμωτάτων αν είη και πάντη δικαίων άνανεούνται γάρ, ώς είπεῖν, πάντως καὶ ἀναθάλλουσι καὶ τὴν διαμονὴν ἀένναον λαμβάνουσιν, ώς την του καλού προσθήκην δεχόμενα τη άναμνήσει και τη έως είς μέσον παραγωγή. Τοίνυν τής ήμων μετριότητος νεύσει θεού τους οίακας και πάλιν έγγειρισθέντος της Έκκλησίας αύτου και φροντιζούσης μετά τῶν άλλων καλών και τής άνεπηρεάστου ούχ ήκιστα διαγωγής και συστάσεως των θείων και σεβασμίων μοναστηρίων, και μάλλον των πατριαρχικών σταυροπηγίων καὶ ἡμετέρων, ώς τῶν ἐκεῖ ἐνασκουμένων τῷ ἐκδικείῳ προστρεγόντων τῆς καθ' ἡμᾶς Μεγάλης Ἐκκλησίας καὶ δικαιουμένων εὐλόγως, ίδου ότι οι τον θετον τρέχοντες δρόμον έν τη σεβασμιωτάτη και σταυροπηγιαχή μονή του άγίου ενδόξου προφήτου προδρόμου του βαπτιστου Ίωάννου, τη χειμένη χατ' άντιχρύ Σωζοπόλεως, ο τε όσιώτατος χαθηγούμενος χύριος Γερμανός μετά των περί αὐτὸν όσίων ἐχεῖθεν ἀνδρῶν, προσεχόμισαν συνοδιχώς χαι εδειξαν ήμιν γράμμα σιγιλλιώδες εν μεμβράναις, εκδοθεν , παρ' ήμῶν χατὰ τὸ ζοη $^{ov}$  ἔτος [=1562], ἀποφαινόμενον, ὡς ὁρᾶται, τοῦ είναι την αυτήν θείαν του Προδρόμου μονήν, χαθά σταυροπήγιον ήμων πατριαρχικόν, παντελευθέραν και άνενόχλητον, άκαταπάτητόν τε και άζήμιον έχ παντός προσώπου, σύν τοῖς μετοχίοις αὐτοῖς, ὡς εἰς πλάτος

φαίνεται εν τούτφ τῷ προεκδοθέντι ἡμετέρφ γράμματι, καὶ κυρῶσαι καὶ επιβεβαιώσασθαι αὐτό μεγάλως ήξιώθημεν. ή μετριότης ήμων εὐθέως τούτο νεύσασα, ώς κανονικόν και τῆ μονῆ συμφέρον, ἀποφαινομένη και ἐν άγίω πνεύματι διοριζομένη γνώμη καὶ τῶν καθευρεθέντων ἰερωτάτων άρχιερέων, τῶν ἐν άγίφ πνεύματι άγαπητῶν αὐτῆς ἀδελφῶν καὶ συλλειτουργών, και το παρόν ἀπολύει σιγιλλιώδες γράμμα δι' ου ἐντέλλεται, επισφραγίζουσα και κυρούσα δ είπομεν γράμμα ήμῶν πάντα τε ὅσα ἔχουσι λοιπά γράμματα, ΐνα πάντα ἄπερ συνέχονται ἐν τῷ γράμματι αὐτῷ, σεμνύνοντα καὶ κοσμοῦντα τὴν αὐτὴν σεβασμιωτάτην τοῦ Προδρόμου μονήν, ὧτι διὰ παντός το πάγιον και άμετάτρεπτον έχοντα και άπαρενσάλευτον είς τὸν ἄπαντα αίῶνα ἀδιασείστως καὶ ἀπολυπραγμονήτως διαχατεχόμενα, και σύν τοις λοιποίς πάσι και ό θείος ναός του μεγάλου Νιχολάου τοῦ Πτωγοβοηθήτου, τοῦ χειμένου πλησίον τῆς "Αχρας τοῦ αίγιαλου, δεσπόζεσθαι καὶ διοικείσθαι παρά της θείας ταύτης του άγίου Ἰωάννου μονής, καθά ἀνέκαθεν ἡν καὶ ὡς γινώσκεται, ὅτι καὶ ὁ ἀγιώτατος Νήφων ἐχεῖνος ὁ πατριάρχης τοῦ μέσου μετανάστης (τὸ λεγόμενον) γενόμενος και τοῦ πατριαρχικοῦ θρόνου ἀναχωρήσας προσέδραμε τῷ μοναστηρίφ τούτφ τοῦ Προδρόμου, ὅπου ἐπὶ πολὺ διατρίβων καὶ τὴν θείαν τρέγων όδον γνώμη των τότε έχει έγχρίτων έχ βάθρων ανήγειρε τό τοῦ άγίου Νικολάου αὐτό μονύδριον καὶ ἀνέθετο αὐτό τῆ σεβασμιωτάτη ταύτη τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τοῦ Προδρόμου περιβλέπτω καὶ μεγάλη μονή. Χρόνφ δὲ τῷ πολλὰ δυναμένφ, ὡς λέγεται πτωχεία χυματούμενον τό τοιούτον του Προδρόμου μοναστήριον και μόλις έξοικονομούν έαυτό δυνάμενον, ώς ἔτυχεν ἐφέρετο ἐπὶ χρόνους τινάς, καὶ ὁ ναὸς οὖτος τοῦ άγίου Νιχολάου ποτέ μέν παρ' ἄλλων χυριευόμενος, άμετόγως μέντοι, ποτε δε και υπό της μητροπόλεως Σωζοπόλεως καλώς δε ποιήσας ο ποτε πατριάρχης χύριος Θεόληπτος γράμμασιν αυτου έχυρωσε μένειν την μονήν ταύτην του άγίου Νικολάου, ώς άνέκαθεν ήν, τη μονή ταύτη του Προδρόμου, και άλληλοδιαδόχως οι μετ' αὐτὸν άγιώτατοι πατριάρχαι διεβεβαιώσαντο. Ούτω δὲ τούτου ἔχοντος, βία τοῦ Κανταχουζηνοῦ οἱ ἐν τῆ μονή τῆς ἀγίας Άναστασίας ἀπεξένωσαν ταύτην τὴν μονὴν τοῦ ἀγίου Νιχολάου καὶ ὡς πρόσφοροι καὶ ξένοι πολλά ἐξηφάνισαν καὶ διέφθειραν, μικρόν τι καὶ μόνον εμφυτεύσαντες άμπέλιον, δ δίχαιον σύν τῷ μετοχίφ τούτφ, τῷ τοῦ άγίου Νιχολάου, μένειν ύπο τὴν ἐπίσχεψιν καὶ διοίχησιν τῆς σεβασμιωτάτης μονής του Προδρόμου, ώς πάλαι υπήργεν ώς γάρ τοις νόμοις δοχεί, όταν τις βία τι ὑποχτίση, οὐ μόνον μετὰ παιδείας ἀναχωρεῖ αὐτοῦ, ἀλλὰ και προσαπόλλυσι και πάσαν δαπάνην αύτου ώς ἐπ' άλλοτρίοις [ἄνευ] γνώμης των χυρίων επεξεργασάμενος. "Ος οὐν των ἀπάντων, ἀρχιερεὺς ἡ

ἱερεύς, ἢ ἄρχων ἢ ἀρχόμενος, ἢ πᾶν ἔτερον πρόσωπον, εἰς ἀνατροπὴν χωρήσει καὶ τῶν ἤδη ἐπικυρώσεων ἡμῶν τῶν συνοδικῶς τυπουμένων καὶ σκάνδαλόν τι τὸ οἰονοῦν προξενήσει, ἢ τι τῶν ἀκινήτων ἢ κινητῶν τῶν τε τοῦ μοναστηρίου τούτου τοῦ Προδρόμου καὶ τῶν μετοχίων αὐτοῦ διακινήσει καὶ τι μελετήσει κακῶς καὶ ἀδίκως διαχωρίσει καὶ ζημίαν προξενήσει καὶ σκάνδαλον, ὁ τοιοῦτος τῶν ἱερωμένων ὧν ἀργὸς ἔστω καὶ τῷ ἀπὸ θεοῦ παντοκράτορος χωρισμῷ ἔνοχος. τῶν λαϊκῶν δὲ ἀρωρισμένος καὶ κατηραμένος καὶ ἀσυγχώρητος καὶ μετὰ θάνατον ἄλυτος αἰωνίως καὶ ταῖς ἀραῖς τῶν ἀγίων πατέρων πάντων ὑπόδικος, ὡς αἴτιος σκανδάλων καὶ κακῶν ἐν θεῖον ἀγωνίζεσθαι δρόμον, ὡς κανονικόν τε καὶ εὕλογον, καὶ ἀντιλογίας σιγιλλιῶδες γράμμα συνοδικῶς ἡμῶν καὶ δίδοται πάλιν τῆ σεβασμιωτάτη τοῦ Προδρόμου μονῆ εἰς διηνεκῆ ἀσφάλειαν κατὰ τὸ ζπηον ἔτος [== 1580], ἐν μηνὶ φευρουαρίφ ἰνδικτιῶνος ἐπιτρεγούσης η΄.

+ Μητροφάνης ελέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κ/πόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰχουμενικὸς πατριάργης.

9.

+ Ἱερεμίας ελέφ θεου ἀρχιεπίσχοπος Κ/πόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰχουμενικός πατριάρχης.

Καλόν μέν έστι και λίαν έπωφελές και τό έκ βάθρων αὐτῶν ἀνεγείρειν καὶ ἀνοικοδομεῖν θείους ναούς καὶ σεβάσμια μοναστήρια είς δόξαν καὶ αίνον τοῦ τὰ πάντα ἐχ τοῦ μὴ ὄντος παραγαγόντος θεοῦ, τὸ δέ γε χαὶ φροντιζειν αὐτῶν τῆς συστάσεως καὶ διαμονῆς καὶ πᾶσι τρόποις ἀνακαλεῖσθαι την πρώτην χατάστασιν, παρατραπείσαν ύπο του χρόνου, τῷ ὄντι ἀναγκαιότερον πέρυκε και σωτηριώδες. το γάρ φυλάζαι του κτήσασθαι γαλεπώτερον ον μείζονος δέεται και προνοίας, ώς άτε τοῦ μακροῦ χρόνου και των παρ' αύτου τικτομένων άνωμαλιών και άλλεπαλληλων συγχύσεων δυναμένων καλύψαι και αύτα τα πάσι φανερά τυγχάνοντα. Έπει τοίνυν και οι εν τῷ πατριαρχικῷ σταυροπηγίω τοῦ τιμίου Προδρόμου, τῷ ἀντικρὺ Σωζοπόλεως, ενασχούμενοι όσιώτατοι μοναχοί σύν τῷ καθηγουμένφ αὐτῶν χυρφ Γερμανφ έν πολλοίς μέν και άλλοις τοῖς τῆς μονῆς δικαιώμασί τε και προνομίοις πολλήν κατέθεντο την σπουδήν και ούδενός, τό γε είς αύτους ήχον, ήμέλησαν των δυναμένων χαταχαλλύνα: χαὶ εἰς ὁ ἡν ἀποκαταστήσαι την είρημένην μονήν, βοήθειαν πατριαρχικήν έξαιτούμενοι καί γράμματα πατριαργικά σιγιλλιώδη τό τε έλεύθερον καὶ άδούλωτον βρα-

βεύοντα τη μονή και πάσαν χεῖρα δυναστικήν και κακωτικήν έξ αὐτῆς οἰα είκος ἀπωθούμενα, οὐκ ἔφερον δὲ οὐδὲ ἀνεκτὸν ἡγήσαντο στερίσκεσθαι καὶ τοῦ παρά τὸν αἰγιαλὸν χειμένου μετοχίου αὐτῶν, τοῦ ἐπ' ὁνόματι τιμωμένου τοῦ μεγάλου μου Νιχολάου, τοῦ πατριαρχιχοῦ καὶ αὐτοῦ σταυροπηγίου τυγχάνοντος, ώς ευρέθη έν τῷ χώδικι τοῦ πατριάρχου ἐκείνου κυροῦ Ίωακείμ, ἀνέδραμον πρός τὴν ἡμῶν μετριότητα καὶ ἀνήνεγκον σωματικῶς, ότι το αυτό μονύδριον του μεγάλου μου Νιχολάου του Πτωχοβοηθήτου έχ βάθρων αὐτῶν ἀνηγέρθη παρὰ τοῦ μαχαρίτου πατριάρχου ἐχείνου χυροῦ Νήφωνος και άδειαν έξαιτησαμένου παρά των έν τη μονή ταύτη του τιμίου Προδρόμου τῷ τότε ἐνασχουμένων μετὰ τὴν παραίτησιν τοῦ δρόνου αύτοῦ και την έκει ἄφιξιν, και ὑπ' έκείνου ἀνετέθη και ἀφιερώθη τῆ τοῦ Προδρόμου μετά πάντων των προσόντων αὐτῷ χινητών τε χαὶ ἀχινήτων. Καιροῦ δὲ παρελθόντος ίχανοῦ καὶ τοῦ μοναστηρίου τούτου τοῦ τιμίου Προδρόμου είς ερήμωσιν φθάσαντος, έμεινε το αυτό μετόχιον του μεγάλου μου Νιχολάου τοῦ Πτωγοβοηδήτου, τὸ καὶ πατριαργικόν σταυροπήγιον, ποτέ μέν ὑπό τῶν τυχόντων χυριευόμενον, ποτὲ δὲ καὶ ὑπό τῆς μητροπόλεως Σωζοπόλεως, μέχρι τῆς πατριαρχίας του χυρού Θεολήπτου σστις οίχτείρας την αυτην μονην και πιστωθείς άπό τε ίσου πιστοῦ τοῦ άργυροβούλλου γράμματος και μαρτυρίας άξιοπίστων γερόντων, των άκριβως περί τούτου είδότων, αὐτός τε ἔχρινεν εἶναι ἀνατεθειμένον τἤ μονἤ τοῦ Προδρόμου τὸ πατριαρχικόν τοῦτο μονύδριον τοῦ μεγάλου μου Νικολάου καὶ καθεξής οι κατά καιρούς πατριάρχαι τὰ ὅμοια διωρίσαντο. "Ομως καὶ πάλιν τούτων οὕτως ἐχόντων οἱ τῆς Ἁγίας Ἀναστασίας βία χρησάμενοι άρχοντική άφήρπασαν αὐτὸ άμετόχως καὶ πολλὰ τῶν αὐτοῦ κακῶς καὶ παραλόγως διέφθειραν, ένος μόνου καταλειφθέντος άμπελίου, δπερ "Ανθιμός τις ίερομόναχος εξ ίδίων ἀσπρῶν εφύτευσε καὶ ἀφιέρωσε, γραφέντος τοῦ ὀνόματος αύτου έν τη άγία προθέσει. Τοιγαρούν εζήτησαν και ήξίωσαν οι της μονής τοῦ τιμίου Προδρόμου, ίνα τὰ πάλαι γεγονότα ὑπάρχωσι βέβαια καὶ μὴ στερῆται ή αὐτή μονή το καθολικόν μετόχιον αὐτής, το ἐπ' ονόματι τιμώμενον τοῦ μεγάλου μου Νιχολάου τοῦ Πτωχοβοηθήτου, άλλ' ἔχη τὸ αὐτό καὶ τὰ αύτου ώς ἔχπαλαι. Καί δη ή μετριότης ημών λογισαμένη, ότι ἀπό τε του πιστοῦ ἀργυροβούλλου γράμματος ἐκείνου καὶ τῶν μετ' αὐτὸ ἐπικυρωτικών πατριαρχικών σιγιλλίων γραμμάτων πολύ το δίκαιον κέκτηται ή τοῦ Προδρόμου μονή, ώστε καὶ τὸν αὐτὸν ἔχειν ναὸν τοῦ μεγάλου πατρὸς Νικολάου του Πτωχοβοηθήτου ώς μετόχιον αυτής καθολικόν και άνατεθειμένον αὐτῆ παρὰ τοῦ πρώτου αὐτοῦ κτήτορος, γράφουσα ἐν ἀγίφ πνεύματι ἀποφαίνεται και διορίζεται, ίνα τῆ ἰσχύι και εξουσία τῶν ὧν ἔχει πατριαρχικών γραμμάτων ό δηλωθείς πατριαρχικός θείος ναός του τιμίου

Προδρόμου, ο άντικρυ Σωζοπόλεως, και οι εν αυτῷ ενασκούμενοι νυν τε καὶ εἰς τὸ μετὰ ταῦτα, καὶ μάλιστα τῆ δυνάμει τοῦ παρόντος γράμματος, έχη σύν τοῖς ἄλλοις αύτοῦ διχαίοις χαὶ προνομίοις χαὶ τὴν ἐξουσίαν χαὶ χυβέρνησιν του αύτου μετογίου του μεγάλου πατρός Νιχολάου του Πτωχοβοηθήτου μετά τοῦ ἡηθέντος ἀμπελίου καὶ τῶν λοιπῶν κτημάτων αὐτοῦ χινητών τε χαι άχινήτων, των τε νύν χαι των εσομένων, χαι παρ' οὐδενὸς των μετά ταυτα έμποδίζηται, η παραβλάπτηται και γάρ τὰ έξ άργης βέβαια έχ των έπισυμβαινόντων ούχ άχυρουνται όφειλωσι δέ χαι οι τής Άγίας Άναστασίας, και άπλῶς εἰπεῖν πᾶν πρόσωπον ἰερωμένον και λαϊκόν, μαχράν ἀπέγειν ἀπό πάντων των διχαίων τῆς του Προδρόμου μονῆς, καὶ μάλιστα ἀπό τοῦ μετοχίου αὐτῆς τούτου, τοῦ μεγάλου μου Νιχολάου. ὅπερ καὶ αὐτὸ ίδιον ὄν αὐτῆς συναριθμεῖται τοῖς ἐτέροις μετὰ καὶ πάντων τῶν έν αὐτῷ. και γάρ ὅστις ἄν τῶν ἀπάντων, μητροπολίτης τυχόν ἡ ἡγούμενος, η μοναχός, η και λαικός, τολμήση επηρεάξαι την θείαν ταύτην μονην του τιμίου Προδρόμου και άποστερήσαι άπ' αύτης το τοιούτον μετόγιον τοῦ μεγάλου μου Νιχολάου τοῦ Πτωχοβοηθήτου, ἔστω ἀφωρισμένος ἀπό θεοῦ παντοχράτορος ἔν τε τῷ νῦν αἰῶν: καὶ ἐν τῷ μέλλοντι, καὶ κατηραμένος καὶ ἀσυγχώρητος καὶ μετὰ θάνατον ἄλυτος, καὶ τὰς ἀρὰς ἐχέτω τῶν τιη΄ θεοφόρων πατέρων, ώς άνατρέπων την καλήν ταύτην γνώμην καὶ άφανισμοῦ γινόμενος αἴτιος τοῦ αὐτοῦ μονυδρίου. Ἐπὶ γὰρ τούτω καὶ τὸ παρόν γράμμα έγένετο και έπεδόθη τῷ σεβασμιωτάτῳ και πατριαρχικῷ μοναστηρίφ τοῦ τιμίου Προδρόμου, τῷ ἀντικρὺ Σωζοπόλεως, εἰς μόνιμον καὶ διηνεκή την ασφαλειαν, εν έτει ζπθ' [=1580], μηνί σεπτεμβρίφ ίνδικτιώνος θ΄.

10.

+ 'Ιερεμίας ελέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κ/πόλεως, Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰκουμενικός πατριάρχης.

Οι ανὰ τὴν Μαύρην Θάλασσαν εὐρισκόμενοι ἰερώτατοι ἀρχιερεῖς καὶ ὑπέρτιμοι, ὅ τε Βάρνης, Ἁγχιάλου, Μεσημβρίας, Σωζοπόλεως, Μηδείας καὶ Ἁγαθοπόλεως, ἐν ἀγίφ πνεύματι ἀγαπητοὶ αδελφοί καὶ συλλειτουργοὶ τῆς ἡμῶν μετριότητος, χάρις εἴη ὑμῖν καὶ εἰρήνη καὶ ἔλεος ἀπὸ θεοῦ παντοκράτορος.

Γνωστὸν ἔστω πᾶσιν ὑμῖν, ὅπως πρὸ χαιροῦ, ὅτε σωματικῶς ἐν πάση τῆ Δύσει καὶ Πελοποννήσω παρεγενόμεθα, πρὸς τοῖς ἄλλοις καὶ τοῦτο ἡ ἐκεῖ γενομένη ἐπὶ παρουσία καὶ τοῦ ἀγιωτάτου πάπα καὶ πατριάργου ᾿Αλε-

ξανδρείας σύνοδος άρχιερατική οὐ παρείδεν: «Άλλ' ἐπεί ἐν πολλοῖς μοναστηρίοις προφάσει θεωρίας και χάριτι πανηγύρεων και έορτῶν εἰσήργοντο γυναϊκές τινες εν αυτοίς και συνέβη εκ τούτου άτοπα πλείστα γίνεσθαι και ἀσωτίαι μεγάλαι προεξενήθησαν και ἐκ βάθρων ἀπολεσθήναι ἔμελλον τὰ τοιαῦτα μοναστήρια και θεία δυνάμει εμπρησθήναι, ἔδοξε διὰ τοῦτο τή συνόδφ και διωρίσθη κατά κανόνας και νόμους, ίνα μηδαμώς οιαδήποτε γυνή εν οιφδήτινι μοναστηρίφ είσερχηται, ένθα μονάζοντές είσι μοναγοί καὶ ἀγγελικὸν διαπερῶσι βίον». Καὶ ἀραῖς καὶ παιδείαις ἐκκλησιαστικαῖς καί δεσμοίς τοῦτο ἐκύρωσαν καὶ ἐβεβαιώσαντο διαμένειν εἰς αίῶνα τὸν άπαντα. Ἐπεὶ δὲ νῦν ἡχούσθη ἡμιτν καὶ ἐπιστώθη παρὰ πολλῶν τῶν αὐτόθι ἀξιοπίστων, ὅτι καὶ τὸ αὐτόθι κείμενον σεβάσμιον μοναστήριον τοῦ τιμίου ενδόξου προφήτου προδρόμου και βαπτιστού Ίωάννου τη τοιαύτη βλάβη εμπεριέρχεται καὶ γυναϊκες εἰσέργονται καὶ εξέργονται εν αὐτῷ ἐπὶ προφάσει θεωρίας και προσκυνήσεως και ένεκεν πανηγύρεων και έορτών, και πρόκειται και αυτό περίφημον ον και διαβεβοημένον εν τοις αυτόθι μέρεσι και άπανταχου κινδυνεύσαι τὰ ἔσχατα και τῆς ἐπ' αὐτῷ χάριτος του θεου στερηθήναι, οὐ δίχαιον ἔχρινεν ή μετριότης ήμῶν ἐᾶσαι καὶ αὐτὸ έχχλζναι είς τον τοιούτον δλεθρον και άδιόρθωτον καταλιπεζν, άλλά κατά γνώμην καὶ ἀπόφασιν τῆς προγεγονυίας εννόμου καὶ κανονικῆς συνόδου τῶν ἀργιερέων και κατά τὴν περίληψιν τοῦ γεγονότος τόμου γράφουσα άποφαίνεται καὶ ἐν ἀγίω διορίζεται πνεύματι, ἴνα μηδόλως σίαδήποτε γυνή, κάν τε των εύγενων και ενδόξων, κάν τε των μετρίων ή και των εύτελων τυγγάνη, τολμήση είσελθεῖν είς τὸ τοιοῦτον σεβάσμιον καὶ θεῖον μοναστήριον έπ' ούδεμία προφάσει θεωρίας ή έορτης, ή και πανηγύρεως εί δέ τις τολμήσασα τουτο φωραθείη, αὐτὴ μὲν ἀφωρισμένη εἴη καὶ ἀσυγγώρητος, οί δὲ δεξάμενοι αὐτὴν ἱερωμένοι μὲν ὄντες, κὰν ἡ καὶ ὁ κατὰ καιροὺς ἡγούμενος, άργοι της ιερωσύνης αυτών έστωσαν και άφωρισμένοι παρά θεού, ό δὲ ἡγούμενος καὶ τοῦ ἡγουμενεύειν ἔκπτωτος ἔστω. εἰ δέ τις τῶν μοναχῶν τοῦτο ποιήσει, ἀφωρισμένος ἔστω καὶ αὐτὸς ἀπὸ θεοῦ καὶ κατηραμένος και άσυγχώρητος και μετά θάνατον άλυτος. αν δε και των κατά καιρούς άργιερέων τοῦ τόπου ἐθελήση τις τοῦτο ἀνατρέψαι καὶ άθετῆσαι την παρούσαν νόμιμον και κανονικην διάγνωσιν και άπόφασιν, και αυτές άργὸς ἔστω τῆς άρχιερωσύνης αύτοῦ καὶ ἀφωρισμένος ἀπό θεόῦ εἰ δὲ τῶν κατά τόπον άρχόντων βουληθείς τις είη βία η δυναστεία τοῦτο άνατρέψαι, ό τοιούτος, όποζος άρα και είη, άφωρισμένος έσται και άσυγγώρητος και μετά θάνατον άλυτος, ώς τῷ ἀναθέματι ὑπόδιχος χαθαιρέτης γὰρ γίνεται νόμων και κανόνων τε και συνόδων. Έπι τούτω γάρ έγένετο και το παρόν γράμμα σιγιλλιώδες της ήμων μετριότητος και δι' ύμων έδόθη τῷ σεβασμίφ μοναστηρίφ αὐτῷ τοῦ τιμίου Προδρόμου, ἔχον τὸ ἀμετάτρεπτον εἰς τὸ διηνεκές. Ἐστὲ οὐν καὶ ὑμεῖς τῷ τοιούτφ βοηθοί, ἐπιβεβαιοῦντες καὶ ὑπερασπίζοντες, μηδὲν πρὸς ἀνατροπὴν τολμῶντες, ἴνα καὶ ἡ τοῦ θεοῦ χάρις καὶ τὸ ἄπειρον ἔλεος πρεσβείαις τοῦ τιμίου Προδρόμου εἴη μετὰ τῆς ὑμῶν ἰερότητος.

Ά Παπαδόπουλος-Κεραμεύς.

Έν Πετρουπόλει, 15 νοεμβρίου 1898.

## ОТД**Ъ**ЛЪ II.

## 1. Критива.

Procopii Caesariensis Anecdota quae dicuntur edidit Michael Krascheninnikov. Iurievi, typis Mattiesenianis 1899. LXXVI—204 стр. 8°. Цъна  $5^{1}/_{2}$  руб.

Относясь ко времени не ранбе XIV-го в., дошедшія до насъ рукописи Anecdoton Прокопія представляють позднія и далеко неудовлетворительныя копіи первоначальнаго текста. Только двѣ изъ нихъ списаны съ экземпляра, содержавшаго сочиненіе съ самого его начала, соd. Ambros. А 112 sup. (А) и соd. Vatican. 1001 (V), но въ послѣдней рукописи, въ ея настоящемъ состояніи, отрѣзана почти половина перваго листа и съ нею утеряна значительная часть текста первыхъ страницъ сочиненія. Обѣ эти рукописи относятся къ XIV-му вѣку. Приблизительно съ конца 3-ей страницы печатнаго текста настоящаго изданія начинается текстъ Anecd. въ ркп. XVI в. соd. Paris. Coislin. 132 и его копіи XVII в. соd. Охопіензія Воdlеіания misc. 187. Въ другой Ватик. ркп. соd. Vatican. 16 (W), XV в., текстъ начинается съ конца 14-ой строки 4-ой страницы. Въ рукописяхъ другой семьи, во главѣ коей стоятъ ркп. XIV в., соd. Ambros. G 14 sup. (G), текстъ Апесd. начинается вездѣ одинаково со словъ [ἀνα] πεισθηναι δόξας pg. 4, 21 Krasch.

Первый издатель Anecd. Николай Алеманнъ (Lugd. 1623) основаль свою рецензію текста главнымъ образомъ на ркп. V, на поляхъ коей до сихъ поръ можно видѣть собственноручныя отмѣтки разночтеній ркп. W и другой, несохранившейся, рукописи (π). Эта рукопись представляла извлеченія изъ рукописи, принадлежавшей ученому другу Алеманна Пинеллю и погибшей, по слухамъ, сообщаемымъ первымъ въ предисловін къ изданію, во время кораблекрушенія. Сохранилась ли, на самомъ дѣлѣ, эта послѣдняя (П) въ лицѣ ркп. G, текстъ которой, вообще трудно читаемый, на нѣкоторыхъ страницахъ поблекъ настолько, что разбирать его можно только съ величайшимъ напряженіемъ зрѣнія (Krasch., Prolegg. pgg. XI,

XXXIII), на этотъ вопросъ новый издатель не въ состояніи дать положительнаго ответа. Съ одной стороны, поблеклость текста рукописи G скоръе можетъ быть приписана времени, чъмъ вліянію морской воды (рд. XV), съ другой, немногія разночтенія, сообщаемыя изъ π Алеманномъ, въ большинствъ случаевъ сходятся съ текстомъ С и только въ одномъ 'случав, при пропускв въ несколько словъ, т содержитъ, по отытьткъ Алеманеа, однимъ словомъ больше, чъмъ G (рд. XXXVII. Къ приведеннымъ здёсь сопоставленіямъ чтеній С и п можно бы прибавить pg. 139, 13 Krasch. = pg. 163, 18 Bonn. аууарофорей, у Краш. для G, у Алеманна, по свидетельству Dindorf'a въ app. crit., «liber Pinellianus», т. е. п). Но что и cod. G принадлежаль Пинеллю, это засвидетельствовано его собственноручною подписью на оборотъ перваго листа рукописи. Эта ли или другая, действительно погибшая, рукопись Anecd. изъ библютеки Пинелля, имълась въ виду Исаакомъ Казобономъ въ его письмъ къ этому ученому 1601 г. (см. у Краш. Proll. pg. XV adn. 6), тоже трудно сказать. Впрочемъ въ техъ своихъ критическихъ заметкахъ, вероятно подготовлявшихъ матеріалъ для новаго изданія Anecdoton Прокопія, которыя собраны съ полей экземпляровъ edit. principis, хранящихся въ библютекахъ, Диндорфомъ и Крашенинниковымъ, Алеманнъ обнаруживаетъ уже явное знакомство не только съ A, но и съ G (Krasch. Prolegg., pg. LIX, adnot. 2). Ркп. А надо разумъть и подъ рукописью Іоанна Ласкариса, привезенной имъ изъ Константинополя Лавр. Медичи, у Алеманна въ Praef. ad lectorem (Krasch., Prolegg. pg. IX).

Изъ позднъйшихъ пздателей Ауехбото только двое воспользовались для исправленія Алеманнова текста самыми рукописями, Клавдій Малтретъ въ Парижскомъ изданіи 1663-го г., располагавшій колляціей ркпп. А и Коаленевой 132 (второстепеннаго значенія), сдъланной Поссиномъ, который списалъ и полное начало сочиненія Прокопія изъ рки. А, п Исамбертъ (1856), привлекшій ту же Коаленеву ркп. и двъ второстепенныхъ ркпп. изъ библіотеки св. Амвросія семьи G. Надо еще отмътить первое изданіе двухъ намъренно выпущенныхъ Алеманномъ отрывковъ о разврать Оеодоры, впервые появляющихся въ печати въ концъ XVII-го в., въ ІІІ т. Мепадіапогит. Наиболъе распространенное изъ прежнихъ изданій, изданіе В. Диндорфа (въ боннской серіи изданій византійскихъ историковъ), тоже не вноситъ новаго матеріала изъ рукописей, оппраясь на труды Алеманна, Малтрета и Як. Рейске, давшаго на поляхъ своего экземпляра edit. principis рядъ пънныхъ поправокъ.

Систематическаго изученія и систематическаго пспользованія рукописей до сихъ поръ не было предпринято. Въ настоящемъ изданіи впервые данъ полный обзоръ и классификація рукописей и полный дппломатическій матеріаль для текста Anecdoton. При этомъ важно отмѣтить, что точность колляціи лучшихъ рукописей обезпечена ихъ провѣркою, иногда двукратною. Для труднѣйшей для чтенія и одной изъ самыхъ цѣнныхъ рукописей, G, многія мѣста вторично провѣрены Меркати. Содѣйствіе его

и Черіани упомянуто также для ркп. А. Въ числѣ лицъ, которымъ издатель изъявляетъ благодарность за то или иное содъйствіе въ предпринятомъ имъ трудѣ полнаго изданія Прокопія, судя по ссылкѣ на стр. LIII уже значительно подвинувшагося впередъ, мы встрѣчаемъ имена нѣкоторыхъ извѣстныхъ нашихъ еллинистовъ, съ проф. В. Ернштедтомъ во главѣ, которому посвященъ издателемъ настоящій томъ.

Сопоставленіе чтеній, пропусковъ, разм'єщенія словъ въ традицін текста различныхъ рукописей позволяетъ установить рядомъ съ семьей G, характеризуемой одинаковымъ началомъ Anecdoton, другую семью, во главъ коей стоятъ три рукописи, AV и W, изъ коихъ послъднюю Алеманнъ несправедливо считалъ за простую копію рукописи V. Въ совершенно новое освъщение ставить эту рукопись новый издатель. Въ то время какъ рукописи AV связаны между собою теснейшимъ образомъ одинаковыми искаженіями словъ, одинаковыми пропусками, добавленіями и размъщеніемъ словъ, cod. W примыкаетъ здёсь къ семью G, разделяя всв поправки общихъ рукописей AV уклоненій отъ правильнаго текста, какія даеть эта семья (см. рд. XXVI sqq.). Поправки ркп. W второй руки основаны или на А, или на V, или на ихъ общемъ источникъ (рд. XXXII), Темъ не мене, хотя и въ боле отдаленномъ родстве, ркп. W связана съ ркпп. AV. Вся эта семья рукописей, AVW и поздивишихъ, происходящихъ отъ V, съ одной стороны, и семья ркп. G, съ другой, характеризуются рядомъ разночтеній, пропусковъ въ текств представителей одной семьи, восполняемыхъ представителями другой, и особенностями въ размъщеніи словъ, изъ коихъ важнъйшія сопоставлены на стр. XXI—XXV Prolegg. Такимъ образомъ древивншій представитель своей семьи, рукопись G, получаетъ въ генеалогіи рукописей Anecdoton у новаго издателя совершенно самостоятельное и важное значеніе рядомъ съ главивищими представителями другой семьи, AVW. Въ этомъ выставленін на первый планъ рядомъ съ ркпп. AVW рукописи G, которой предшествующіе издатели пользовались случайно и непоследовательно, иногда, какъ Исамбертъ, черезъ поздивишие ея изводы (cod. Ambros. С 118 sup. и 121 sup. обѣ XVI в.), надо видъть одну изъ самыхъ существенныхъ заслугъ новаго издателя Anecdoton.

Впрочемъ уже тотъ архетипъ, къ какому возводятся дошедшія до насъ рукописи, страдалъ многочисленными искаженіями текста, общею чертою коихъ является подстановка созвучныхъ словъ безъ малѣйшаго вниманія къ смыслу. Таковы очень многія искаженія, остроумно псправленныя Алеманномъ, врод'є тедрофие́ вм. тедроддуме́ voç AV pg. 26, 12, άραιρούμε voi вм. άρανιούμε voi Z (т. е. вс'є ркпп. семьи AVW) G pg. 32, 18, εὐκαιρίας вм. άκαιρίας ZG pg. 41, 18, τὰς μὲν οὐσας вм. μενούσας ZG pg. 50, 27, Άντῶν вм. αὐτῶν ZG pg. 52, 4, πολέμων вм. πόλεων ZG 14, ἀποστῆσαι BM. ἀπιστῆσαι ZG pg. 63, 13, ὑπερήμερος вм. ὑπερημένος ZG, pg. 84, 18, ἡ μέτρον вм. ἡμέτερον ZG pg. 90, 18, αὐτοῖς ἀνθρώποις вм. αὐτῶν ἄνθρωποι

οί ZG pg. 97,7, ἀπεροϋντα вм. ἄπερ οὖν τὰ ZG pg. 99,10, ἐτεθήπει вм. ἐτέθη ἐπεὶ ZG pg. 103,20 п т. под.

Есть, правда, еще одна традиція, позволяющая во многихъ м'ястахъ контролировать чтенія допіедшихъ до насъ рукописей. Это — извлеченія изъ Ауехботом въ лексикон Свиды, который впрочемъ пользовался по всей въроятности сочинениемъ Прокопія не непосредственно, а черезъ сборники Константина Порфиророднаго (v. Prolegg. pg. LIV). Первыя три главы второй части Prolegg. новаго изданія посвящены вопросу о значенін для критики текста Anecdoton лексикона Свиды. Касаясь этого источника, г. Краш. и здёсь вводить поправку въ генеалогію рукописей, выдвигая значеніе cod. Vatican. 1296 въ традиціи текста Свиды (Prolegg. рд. LI). Многочисленныя глоссы Свиды обыкновенно указываются, какъ и у Диндорфа, въ критическомъ аппаратъ, причемъ новый издатель принимаетъ во внимание разночтения рукописей Свиды. Нъкоторыя дополненія содержить къ этому матеріалу 1-ая гл. 2-ой части Prolegg. Одна изъ указанныхъ здёсь глоссъ, отысканныхъ издателемъ позднёе, подтвердила его удачную конъектуру έπελθόντος pg. 133, 13, вм. έλθόντος pkn., гдв Алеманнъ читаль едерочтос, а одинъ поъ новъйшихъ критиковъ текста Прокопія, Haury, предлагаль (ές γείρας) έλθόντος, вопреки содержанію даннаго м'єста (cf. append.). Однако значеніе Свиды для критики текста, какъ Прокопія, такъ и другихъ авторовь, подрывается твиъ, что онъ или его непосредственный источникъ для извлеченій изъ Прокопія часто слишкомъ свободно варінрують тексты. Что касается лексикона 30нары, Вінскаго и Кембриджскаго, какъ выясняетъ 4-ая гл. 2-ой части Prolegg., они лишены значенія для критики текста Прокопія.

Изъ конъектуръ къ тексту Anecdoton, кромѣ многочисленныхъ п большей частью удачныхъ исправленій Алеманна, къ которымъ и новый издатель отнесся съ полнымъ вниманіемъ, собравъ всѣ замѣтки этого ученаго, какія гдѣ нибудь могли быть найдены, слѣдуетъ упомянуть конъектуры Як. Рейске, носящія печать свойственнаго ему таланта и глубокаго знанія греческаго языка. Новый издатель отнесся съ должнымъ вниманіемъ и къ другимъ своимъ предшественникамъ, у каждаго находя что нибудь полезное, но избѣгая исправленій слишкомъ смѣлыхъ и не вызванныхъ дѣйствительною потребностью.

Обращаясь къ новымъ результатамъ для постановки текста Прокопія разбираемаго изданія, первъйшими и важнъйшими изънихъ должно признать тѣ, которые истекаютъ изъ привлеченія и правильной оцѣнки всѣхъ лучшихъ рукописей Апесdoton, и это, во 1-хъ, возстановленіе дѣйствительнаго чтенія рукописей тамъ, гдѣ оно, начивая съ Алеманна, колляція коего легла въ основу и всѣхъ дальнѣйшихъ изданій, переходило въ искаженномъ видѣ изъ одного изданія въ другое, или тамъ, гдѣ Алеманнъ безъ основанія допустилъ часто молчаливыя поправки традиціп; во 2-хъ, возстановленіе массы пропусковъ отдѣльныхъ словъ и нѣсколькихъ пропусковъ болѣс значительныхъ и затѣмъ также исправленіе мно-

гихъ невърныхъ чтеній ркпп. AVW на основаніи ркп. G, которая, какъ мы уже упоминали, впервые выдвинута во всемъ ея значеніи г. Крашенинниковымъ. По первому пункту приводимъ следующе примеры: рд. 3,12 ού καταδυομένη cod. A. Krasch., έγκαταδυομένη Maltret (который для этихъ первыхъ страницъ является первымъ издателемъ и установителемъ вульгаты), pg. 5, 6 тіліс ZG, тіліс V, pg. 10, 22  $\tilde{\eta}$  всёхъ дучшихъ ркии., опущено въ принятомъ до сихъ поръ текств, рд. 15,22 ἀφέλκειν всв дучиля рукописи и Свида, έφέλκειν вульг., pg. 28, 14 είδισμένον ркип., είδισμένου вульг., по ошибочному чтенію Алеманна, рд. 33,9 φέρεσθαι защищено г. Краш. въ append. противъ молчаливой поправки Алеманна φύρεσθαι и поправки Haury φύεσθαι, pg. 35, 8 τι mss., τὸ v, pg. 40, 4 μ pg. 47, 22 προβεβλημένος mss., περιβεβλημένος v, pg. 40,18 άρχοτρόφον mss., άρχτοτρόφον Alem. v, pg. 44, 13 ές mss., ὑπὲρ v. c. Alem., pg. 92, 10 ἀθρόας ZG, ἀθρόως v, pg. 97,19 άπαντας ZG, άπαντα v. c. Alem., pg. 103, 28 θωπεύουσα ZG θωπεύουσαν v. c. Alem., pg. 117, 18 єтєї ZG, єті v. с. Alem. Очень часты пропуски частицъ и члена всибдствіе недостаточной точности колляціи Алеманна. Неверныя ударенія: παράπομποι 2, 7, άρχυράμοιβον 100, 3 и 117, 3; формы πατέрос рд. 69,2 и рд. 79,20 устранены новою колляціей рукописей. На стр. 115, 21 обнаруженъ значительный пропускъ въ нъсколько словъ, который находить еще новое дополнение въ ркп. С. Что касается дополнений и поправокъ по ркп. G, они очень многочисленны. Важивишия восполненія пробъловъ текста другой семьи рукописи отивчены крупной печатью въ Prolegg pp. XXIII—XXIV, это pg. 61, 14—17 (пропускъ семьи AVW ex homoiotel.); pg. 90, 9—12, въ томъ мъсть, гдв говорится о финансахъ государства и приводятся общіе итоги состоянія государственнаго казначейства; pg. 91, 11 sq.; pg. 115, 21—116, 2. Мы не можемъ останавливаться на мелкихъ добавленіяхъ, заключающихся въ отдёльныхъ словахъ, частицахъ, членъ и проч. Отмътимъ хотя нъкоторыя изъ разночтеній: рд. 7,7 εκλαε W1G, εκαμε AVW2v, pg. 42,11 ισχιάζουσα G corr. Alem., ισχυάζουσα дрр. ркпп., рд. 51,8 хαί G, хατά дрр. ркпп., рд. 57,21 σχημα AG, σωμα дрр. ркпп. п Свида, рд. 82,5 ώμων G, νώτων дрр. ркпп., рд. 85,7 χωρία G, παιδία дрр. ркпп., pg. 87,27 απομνημονεύεται G, απομνημονεύεσθαι дрр. ркпи., что необходимо требовало исправленія, рд. 88, 18 єю; AG, ю; VW, рд. 99, 1 παροησίας G, παρουσίας Zv; последнее чтеніе, неудовлетворительное, вызывало у критиковъ, незнавшихъ чтенія G, различныя конъектуры; рд. 107, 20 и 105, 22 тоюйтом для средняго рода при следующемъ гласномъ, возстановляемое г. Краш. также 114,5 и 132,23 конъектурою, тоιоύто дрр. ркпп.; рд. 110, 20 στρατεύοιντο G, στρατεύεσθαι дрр. ркпп., рд. 133, 20 έχρητο G, έγρατο дрр. рипп., pg. 140, 11 της πεφαλής έξίει AG, την κεφαλήν, έξήει Wv и такъ далье. Нъкоторыя изъ восполненій текста другихъ рукописей рукописью С были угаданы новыми критиками, незнакомыми съ этой рукописью. Такъ, 44, 12 обо G. Reiske, pg. 47, 7 того фіλων G. Alem., pg. 99,25 G. Alem. pg. 136,24 και G. Alem. Читаемое во всёхъ ркпп. й рд. 80,1 угадано Герверденомъ.

Переходя къ конъектурамъ новаго издателя, какъ на общую ихъ черту, укажемъ на стремленіе соблюсти въ своихъ поправкахъ наибольшую близость къ традиціи. Вмѣстѣ съ тѣмъ г. Краш. во всѣхъ своихъ конъектурахъ и восполненіяхъ нерѣдкихъ пробѣловъ текста обнаруживаетъ весьма близкое знакомство съ языкомъ и стилемъ издаваемаго имъ автора и тотъ даръ дивинаціи, который такъ необходимъ при возсозданіи текста, часто искаженнаго невѣжественными переписчиками. Слѣдуетъ отмѣтить еще нѣсколько случаевъ правдоподобнаго объясненія возникновенія извращеній текста изъ двойныхъ чтеній оригинала (т. е. слова съ варіантомъ надъ строкой), какъ рд. 76, 18, рд. 111, 5 (v. аррепа.). При восполненіяхъ т. Крашенинниковъ руководился иногда пробѣлами въ то или другое число буквъ, оставленными въ самыхъ рукописяхъ (такъ, рд. 36, 24, рд. 28, 20 и проч.).

Въ подтверждение общаго отзыва позволимъ себъ привести рядъ примъровъ: pg. 1,1 уе вм. те ркп., тог, Braun (Zum Texte des Prokop. Byz. Ztschr. II Bd.), соответствуеть частому употребленію Прокопіемь частипъ уд и бу и умъстна при противопоставлении спеціальнаго содержанія книть о войнахь съ болбе общимъ содержаніемъ Аусхботоу; рд. 1, 12 те вм. тоте устраняеть плеоназмъ тоте рядомъ съ последующимъ теще; рд. 8, 14 οξυθυμωθείς слитное написаніе, вслідть за Струве и Герверденомъ, согласно тому, что далбе слбдуеть опредбляющее глаголь нарбчіе ប់ភេទស្លបស៊ី; рд. 19,8 хорошее видоизменение конъектуры Гервердена вм. вульг. андринітьба; рд. 22, 2 атовтна, возстановляемое по ркпп. вм. невърнаго єпівтучаї, даетъ прекрасный смыслъ въ соединеній со вставками въ этомъ мість, принадлежащими Малтрету; рд. 23,1 μέχρι αυτής (вм. αυτή ркпп.) τοῦ βίου при поправкѣ Алеманна μέχρις αὐτὴ ἐβίου, сохраненной и Дпидорфомъ, съ наименьшимъ измѣненіемъ традиціи даеть вполив удовлетворительный смыслъ и защищено въ append. ссылками на параллели у Геродота и ближайшаго по времени къ Прокопію историка Приска; рд. 33, 14 τοῦ ξυναμαρτάνοντες δή μή δοῦναι την δίκην вивсто ркп. τοῦ ξυναμαρτάνοντος δήμου ατλ. поправка, съ меньшимъ отступленіемъ отъ традицін, чёмъ въ конъектурів Рейске, дающая вполнів удовлетворительный смыслъ; рд. 35,7 введена въ текстъ необходимо требуемая смысломъ конъектура μία вм. μή, принадлежащая Гервердену; рд. 35, 22 поправка Рейске бі' атабіа справедливо предпочтена принятой Диндорфомъ Алеманновой поправкъ традиціи διά των έξω; на стр. 45, 14 восполненіе пробъла въ текств фразою, заимствованною на рд. 16,28, и далве чтеніе αὐτοῖς ΒΜ. αὐτούς ΡΚΠΠ. ΒΠΕΡΒЫΕ ΒΗΟСΗΤЬ СМЫСЛЪ ΒЪ ΜΈСΤΟ, ΚΟΤΟΡΟΕ ΗΘудовлетворительно восполнялось и Рейске; рд. 49, 25 желеообот вм. желеоσєως ркпп., что Диндорфъ напрасно оставляль, не смотря на поправки, предложенныя Малтретомъ и Рейске; рд. 63, 26 благодаря порядку словъ въ ркп. G, г. Крашениниковъ сохраняеть чтеніе ркпп. δόξα, вмісто поправки Рейске беξій, принятой Диндорфомъ; рд. 65, 19 бюжеговая вм. обеовая ркпп., гдв Рейске предлагаль προίεσθαι, а Алеманнь γράφεσθαι; pg. 70, 26 Византійскій Временникъ.

ζκαὶ τοῦ> ληίζεσθαι, гдѣ Алеманнъ и другіе опускали ληίζεσθαι,—подобное надо отметить относительно обхог рд. 103, 1 вм. обхор ркпп., что Диндорфъ удаляль; рд. 74,3 пробъль, возстановляемый по параллельному мъсту у Прокопія; 9 ων υπήργε, χύριος г. Крашенинниковъ обходить конъектуры предшественниковъ, сохраняя наибольшую близость къ традиціи; рд. 77, 8 αναπλάσσειν удачная поправка вм. απαλλάσσειν; pg. 82, 22 удачно восполненъ пробълъ рипп., въ то время какъ Диндорфъ не поколебался оставить даже безъ всякой помътки пробъла слова, совершенно безсвязныя; рд. 85, 12 Херроупосыты форма названія, введенная на основаніи міста De aedific.; pg. 90, 21 восполнение въроятнаго пробъла, отмъчаемаго и въ ркпп.; рд. 94,1 ёхтычоч вм. ехтычочто, гдё то на концё могло явиться подъ вліяніемъ послівдующаго та; 17 йнтар вм. битар ркпп. ближе кътрадиціи, чімъ єїтер Алеманна; рд. 95, 7, рд. 98, 7 приняты поправки Piccolos у Исамберта; рд. 120, 16 очень удачно ехаето (къ форм в срв. ёхдая рд. 7, 7) вм. ἐκάστφ рипп., ἐκάστη Alem., поправив, до сихъ поръ сохранявшейся въ изданіяхъ; рд. 139, 4-6 хорошо восполненъ пробълъ въ рукописяхъ.

Представляя теперь нѣкоторыя свои замѣчанія на обработку текста Anecdoton проф. Крашенинникова, мы должны предупредить, что они не могутъ быть существенны уже по той тщательности и близкому знакомству съ авторомъ, какія обнаруживаетъ въ своемъ трудѣ издатель; частью мы предлагаемъ ихъ лишь въ качествѣ соображеній, вызванныхъ у насъ внимательнымъ изученіемъ и текста, и критическаго аппарата, а не прямыхъ возраженій.

Рg. 8, 4 όξυθυμωθείς (Struve, Herwerden, Krasch. όξυ θυμωθείς mss.) ύπερφυῶς ὡς (AVW<sup>a</sup>G ὑπερφυῶς W<sup>1</sup>). Въ Prolegg., pg. XXX, предложено объясненіе происхожденія этого ὡς, изъ невѣрно прочитаннаго τοὺς дальнѣйшаго текста, надписаннаго надъ строкой. Конечно, объясненіе — вѣроятное и чтеніе W первой руки заслуживаетъ вниманія, не смотря на согласное чтеніе другихъ ркпп. (и изъ нихъ или изъ ихъ общаго источника—W<sup>a</sup>). Та же рукопись только одна даетъ вѣрное ἄπειρος pg. 14, 18
при ἔμπειρος AVWmg. G. Однако у Прокопія встрѣчаемъ выраженія ἀνεκραγον οὐράνιον ὅσον (pg. 76, 6), ἡράσθη ......ἔρωτα ἐξαίσιον οἰον, самъ
издатель возстановляєтъ χωχύων καὶ οἰμώζων ⟨ἀμήχανον⟩ ὅσον (pg. 81, 17).
Не такъ ли слѣдуетъ понимать и ὑπερφυῶς ὡς, одинаково передаваемое не
только въ AV, но и въ G?

Рд. 10,1 фідія дарройка WG: дарр. фід. AVV: чтеніе вульгаты съ отдівненіемъ опредівляющаго слова отъ опредівляемаго свойственно стилю Прокопія, срв., напр., рд. 39,21 рд. 61,27 и т. п. То же замівчаніе относится къ выбору чтенія на рд. 19,8.

Рд. 14,9 ταύτης δή читается въ рукописяхъ WG, δή ταύτης въ AV и такъ въ изданіяхъ, кончая изданіемъ Диндорфа. При послѣднемъ чтенів частица δή оттѣняетъ предшествующее обт $\omega$  и, намъ кажется, лучше соотвѣтствуетъ смыслу («и вотъ въ такомъ то состояніи»).

Pg. 15, 28. М'встомъ своимъ передъ фасія слово оргоіс оттвияется, такъ

что перестановки, указываемыя подъ текстомъ, едва ли справедливы. Pg. 16, 17 sq. примѣчаніе въ аппаратѣ не точно по формѣ. Издатель, конечно, разумѣлъ ἔσχε  $\langle xxi \rangle$  vel ἔσχε  $\delta \delta \hat{\zeta}$ αν  $\langle \tau z \rangle$  απήνεγκεν.

- Pg. 20, 20. По поводу формъ безъ приращенія: κεχωρίκει (при предшествующемъ түбе, это, какъ замътилъ и самъ издатель, не установлено: можно читать тіб' ексумрика, ексумрика см. pg. 64, 26), на этой же страницъ, строка 5, παραδεδώκει, на предшествующей άπολελοίπει (у Диндорфа, кром' παρεδεδώχει, такъ же), также формъ съ двойнымъ приращеніемъ при глаголахъ сложныхъ съ предлогами, какъ аутехатестиову рд. 40,28 и пріє рд. 56, 16, 116, 21 (но афіє сах рд. 113, 7), зам'єтимъ, что въ новомъ изданіи мы не находимъ въ этомъ отношеніи последовательности. При простоиъ глаголъ, какъ хеуфойхег, форма безъ приращения, намъ кажется, должна быть рашительно отвергнута у Прокопія, такъ что и γεγένητο pg. 25,19 (такъ и у Диндорфа) сохранено, по авторитету одной ркп. (V pr. γεγένοιτο), едва ли върно. Срв. много разъ повторяющееся έγεγόνει, далве έσεσήρει, έτετελευτήκει, έλελωφήκει (41, 4; 44, 28), ἐπεπήγει (68, 21), ἐπεφύκει (pg. 84, 22), ἐλέλειπτο pg. 119, 30, ἐσεσήπει рд. 102, 1, ετεθήπει рд. 103, 20, εγέγραπτο рд. 132, 32 и проч. Но и формы παραδεδώκει (AWG παρεδεδώκει V) II ἀπολελοίπει (WG ἀπελελοίπει AV) CTO.16 ръдки, что должны быть вводимы въ текстъ съ большою осторожностью. Еще трудиве выборъ между традиціей рукописей, когда двло касается глагола, начинающагося съ гласнаго. Pg. 7,5 у новаго издателя читаемъ ώλώλει, но въ сложномъ глаголъ pg. 16, 24 форма απωλώλει, засвидътельствованная хорошею рукописью W и поправкою въ ркп. G (въ W поправка перваго о изъ о въ самомъ текстъ), отвергнута въ пользу споλώλει, οднако pg. 20, 14 читаемъ κατωρρωδηκότος. Pg. 110, 25 διερευνώντο засвид втельствовано всёми рукописями, но издателемъ исправлено вследъ за Диндорфомъ. Желательно было бы, чтобы издатель разъясниль принципъ, какому онъ следоваль въ установлени грамматическихъ особенностей языка Прокопія. Index graecitatis, который авторъ объщаеть для всего Прокопія, могъ бы съ пользою вестись и по отдёльнымъ томамъ п помочь пздателю въ некоторыхъ спорныхъ случаяхъ.

Рд. 23, 21 καὶ τὸν ἐσήει. Такого употребленія члена не встрѣчается у Прокопія, поправка необходима. Параллельное мѣсто есть въ Апесс. рд. 125, 21 οὖτε ἀλλοτι αὐτὸν ἐσήει, ὅτι μὴ μόνη ἀφαίφεσις τῶν.... χρημάτων.

Pg. 28,18 фонетическую поправку χουαίστωρος вм. χοιάστωρος (срв. еще pg. 45,23, pg. 65,15, pg. 94,11; также χουαισίτωρ pg. 93,18), также подобныя: πριβάτα, πατριμώνιον pg. 101, προτήχτωρες pg. 113,18, мы находимъ излишними. Соблюдали ли даже образованные греки, какъ Прокопій, такую точность въ ореографіи датинскихъ словъ?

Pg. 39, 13. Интерпункція подъ текстомъ, несомнѣяно, вѣрнѣе той, что принята въ текстъ. Ей слѣдуетъ и латинскій переводъ (rerumque novarum studiosissimus) и подобныя составныя степени сравненія свойственны Прокопію, см., напр., рg. 54, 7 χώρα ή πάσης  $\gamma$ ῆς ἀγαθὴ μάλιστα вм. ἀρίστη.

Digitized by Google

Pg.~39,28 принята поправка Алеманна ἀντισηχοῦν вм. ἀντισηχοῦν ZG, но pg.~103,26 форма διεβίω Z предпочтена формѣ διεβίου G, хотя βιόω засвидѣтельствовано pg.~78,10,~pg.~109,25,~pg.~122,22.

Pg. 41,25 περιπίπτουσιν, а не παραπίπτουσιν, весьма характерно, срв. pg. 100, 9, pg. 106, 21.

Pg. 42, 21 έξαμβλίσκειν ZG, έξαμβλύσκειν v. Почему же pg. 79, 9 оставлена форма ἀμβλύσκειν?

Рд. 45, 4. Поправка Нашту ή τοῦ ἔργου ταραχή не кажется намъ правдоподобной (срв. 53, 21 ταραχή ἄκριτος τὴν Π. κατέλαβεν). Напротивъ ἔργον ἔργάζεσθαι выраженіе, у Прокопія весьма распространенное (см. Anecd. рдд. 24, 30; 88, 15; ἔργάζεσθαι ἔργα; рд. 85, 15; рд. 92, 24 и проч.). Собственная догадка г. Краш. представляется намъ болѣе удачной. Къ рд. 45, 16 см. поправку самого издателя Prolegg. рд. LXIII adn. Слѣдовало занести ее и въ corrigenda, по ея важности.

Рд. 49, 23. Къ выраженію хо́оµф є̀ν οὐδενί, вмѣсто обычнаго хо́оµф (также λό́үф) οὐδενί, замѣтимъ, что по ркпп. оно встрѣчается еще 11, 30 AVW $^4$ ), 31, 20 λόγφ εν οὐδενί ZG, безъ εν у Свиды) и 101, 25 (VWG противъ A), такъ что вполнѣ удалять эту конструкцію у Прокопія, можеть быть, и не слѣдуетъ.

Рд. 50, 9 ἀνεβίβαζε  $\mathbf{Z}$ : ἐνεβίβαζε  $\mathbf{G}$ . Предпочесть надо послѣднюю форму, такъ какъ выраженіе ἐς τὴν ἐξουσίαν ἐνεβίβαζε встрѣчаемъ еще разърд. 97, 5, а въ ркпп. класса  $\mathbf{Z}$ , начальное ἀν 50, 9 могло явиться подъвліяніемъ послѣдняго слога предшествующаго слова.

Pg. 53, 2 ἔστι τε καὶ ὀνομάζεται, вм. ὀνομάζεται въ рвп. G читается νενόμισται, «что я предпочелъ бы», замѣчаетъ издатель подъ текстомъ. Почему? Срв. pg. 9, 12 ὅσοι δὴ ἐν Χριστ. δεινότατοι ὅρκοι εἰσί τε καὶ ὀνομάζονται, pg. 15, 16 ναὸν..., ὅσπερ ἐν Βυζαντίοις ἀγιώτατος ἔστι τε καὶ ἀνομάσθη (мѣсто, кстати сказать, доказывающее безосновательность перестановки г. Краш. словъ καὶ ἐπιεικῶς pg. 13, 6), pg. 64, 2 οὐτοι δὴ.... εὐδόκιμοι τῷ αὐτοκράτορι ἐδόκουν τε εἶναι καὶ ὀνομάζεσθαι. Въ виду тѣхъ же параллелей считаемъ излишнею догадку издателя къ pg. 8, 15.

Pg. 55, 7 білуски́ς вѣрнѣе было бы исправить въ білускоїς (какъ Рейске, срв. pg. 85, 23) или въ білускє́ς (срв. pg. 65, 3; pg. 70, 5); иначе білуски́ς оказывается между родительнымъ, опредѣляющимъ существительное, и этимъ существительнымъ. Кромѣ того, білуски́у, о́рідоς πολύς — нѣкоторый плеоназмъ. Нарѣчіе послѣ глагола въ двухъ изъ отмѣченныхъ примѣровъ.

Рд. 58, 24 τῶν περὶ τὴν θέαν на языкѣ Прокопія — органъ зрѣнія, срв. подобныя выраженія, столь часто встрѣчающіяся: 53, 27; 55, 27 τὰ ἐς τὴν ἀναγωγήν (грузъ судна, товары); 62, 14 τὰ ἐς τὴν γνώμην (умъ); 65, 24. Вставка Алеманна ὀφθαλμῶν или ὀμμάτων заключаетъ нѣкоторый илеоназмъ.

Pg. 61,12 ἐπειρᾶτο послѣ ήν. Предложенное Рейске чтеніе πειρῷτο оправдалось только въ одной, правда, лучшей рукописи (G). Надо, однако,

замътить, что поправка Рейске, какъ въ другихъ случаяхъ, основана была на наблюденіяхъ надъ языкомъ автора. У Прокопія послів йу, йу (= ἐάν), ἐπειδάν рѣшительно преобладаеть желательное (только изрѣдка встрвчается еще сослагательное). Вотъ примеры, собранные нами въ Anecdota: pgg. 25, 5; 28, 5; 61, 22; 62, 7.17; 69, 15; 73, 2.22; 75, 2; 94, 8.18; 115, 15; 102, 21; 116, 4; 132, 8; 141, 1; съ сослагат. рд. 6, 10; ἐπειδάν съ желательнымъ pg. 109, 26, κάν съ желат. pg. 95, 21; ἐπειδάν съ сослагат. рд. 96, 10. Мы не считаемъ, разумвется, этого списка полнымъ, но онъ достаточно доказываетъ преобладаніе желательнаго после по пругихъ подобныхъ союзовъ надъ другими конструкціями. Что касается столь частаго у Прокопія αν ούτω τύγοι, его, кажется, сміло нужно признать за выраженіе, застывшее въ своей формъ, и противъ неожиданнаго отступленія отъ нея новаго издателя на pg. 72, 26-27 мы приводимъ, по его же тексту, цёлый рядъ случаевъ этого выраженія въ форме & v обто тоуо: pgg. 2, 26; 62, 23; 64, 23 (по восполнению Алеманна); 54, 26; 87, 20; 91, 11; 107, 10; 137, 23; 138, 10.

Pg. 63, 30. Такимъ наблюденіемъ Рейске относительно ті не сл'вдовало пренебрегать и въ текств, срв. 70, 25; 75, 8; 94, 22; 136, 5.

Рд. 64, 14 для вітвіч безъ юс срв. 57, 8.

Pg. 66, 7. Βυβατο ούτε του καλού не сивдуеть ин читать ούτε του άλλου, въ отношеніп къ дальнівшему οὐδὲ φωνὴν ἀφεῖναί τινα.... τὸ παράπαν εξῆν?

Рд. 75, 17, какъ и рд. 37, 20, гдѣ ἐμφερέστατος уже прямо введено издателемъ въ текстъ, вопреки чтенію всѣхъ рукописей, можетъ быть, первые признаки упадка системы образованія степеней сравненія (срв. выше ἀγαθὴ μάλιστα). Такъ употребляется у Прокопія ἀδεέστερον иногда даже безъ подразумѣваемаго предмета сравненія.

Рд. 80, 28 τη θεία εξουσία τινί сохранено Диндорфомъ, вопреки поправкамъ, предложеннымъ Алеманномъ и Рейске, можетъ быть, не безъ основанія на этотъ разъ. Надо имѣть въ виду смыслъ и проническій тонъ этого выраженія: «будто нѣкіимъ божественнымъ произволеніемъ».

Рд. 81,17 < ἀμήχανον⟩ выбрано со вкусомъ и поправка болѣе соотвѣтствуетъ употребленію у Прокопія, чѣмъ поправка Рейске. Но нельзя ли принять κωκύων καὶ οἰμώζων, какъ усиленное глагольное выраженіе («рыдая навзрыдъ»), и допускать при немъ о́σоν, какъ при прилагательныхъ вродѣ ἐξαίσιος, οὐράνιον?

Pg. 82, 22. Пробълъ восполненъ хорото, но мы бы предложили въ виду нѣкоторыхъ параллельныхъ мѣстъ въ Апесс. (μετιοῦσα οὐ πρότερον ἀπέστη [v. ἀνῆχε], εως ἀτερος μὲν τάς τε ἀπειλάς). Для ἄτερος μέν, ὁ δὲ δὴ ετερος см. pg. 120, 31.

Ру. 84, 12 μελήσει οὐδεμιζ. Такъ, всяѣдъ за Диндорфомъ въ этомъ мѣстѣ, Крашенинниковъ. Подъ текстомъ отмѣчено разночтеніе, какъ бы отвергнутое, μελλήσει οὐδεμιζ. Въ латинскомъ переводѣ nullaque mora. И въ такомъ смыслѣ, какъ синонимъ къ οὐδεμιζ όχνήσει, это выраженіе, въ

томъ или другомъ порядкѣ словъ, новторяется много разъ, см. pgg. 5, 19; 124, 3; 131, 6, и вездѣ въ этихъ мѣстахъ слово пишется правильно и у Диндорфа, и у Крашенинникова.

Рд. 85, 15  $\epsilon$ іо $\beta$ о $\lambda$  $\tilde{\eta}$ , вм.  $\tilde{\epsilon}$ х $\beta$ о $\lambda$  $\tilde{\eta}$  ZG. Почему не  $\tilde{\epsilon}$ о $\beta$ о $\lambda$  $\tilde{\eta}$  съ Малтретомъ? Вѣдь предлогъ  $\epsilon$ і $\zeta$  и самостоятельно, и въ составѣ сложныхъ словъ настолько рѣдко является въ этой формѣ, а не въ формѣ  $\tilde{\epsilon}$  $\zeta$ , см. pgg. 7, 9; 25, 3; 69, 3. 13 (въ этихъ двухъ мѣстахъ у Свиды  $\tilde{\epsilon}$  $\zeta$ ); 86, 5; 122, 15, что, можетъ быть, слѣдуетъ ввести послѣднюю у Прокопія вездѣ.

Рд. 86, 19 ἐξαρτυόμενος Maltr. Krasch.: ἐξαρτούμενος  $ZG\Sigma^{abv}$ , ἐξαρτώμενος Σ; для ἐξαρτούμενος κъ свидѣтельствамъ рукописей присоединяется Свида. Для смѣшенія основъ срв. ἀπεμπολεїν, по признанію самого издателя, безъ достаточнаго основанія измѣненное вездѣ въ ἀπεμπολᾶν (append. ad pg. 96, 6; 98, 5) Диндорфомъ, ἐσύλει 122, 3.

Рg. 96, 11. Конструкція двойного винительнаго при  $\alpha \phi \alpha \omega \phi \delta \delta \alpha \omega$  въ Anecd. всюду неизмѣнна, см. 91, 2; 99, 23; 121, 15; 125, 5; 127, 21. Вѣроятно, и 140, 2 поправка издателя вѣрна.

Во вставкѣ въ строкѣ 8 не лучше ли πρῶτα μόνος αὐτός? Срв. pg. 124,12 или pg. 75, 12.

Въ приложеніи за текстомъ приводятся и обсуждаются конъектуры къ нему различныхъ издателей и критиковъ. Нѣкоторыя толкованія обнаруживаютъ у прежнихъ критиковъ Прокопія весьма малое знаніе языка и пониманіе автора.

Со стороны корректуры изданіе проф. Крашениникова безукоризненно. Мехії оси,  $\dot{\alpha} \mu \beta \lambda'$  осисту скор'є недосмотры. На стр. 107 ξυνωνή въкритическомъ аппарат'є попало не въ ту строку, въ арренд. рд. 147 вм. р. 8, 12 надо читать р. 8, 18.

Въ заключение пожелаемъ издателю поскоръе довести до конца начатый имъ огромный и цънный трудъ критическаго издания текста сочинений Прокопия во славу нашей филологической науки.

Іюль, 1900 г.

С. Шестаковъ.

Д. В. Айналовъ, Эллинистическія основы византійскаго искусства. Изсладованія въ области исторіи ранне-византійскаго искусства. Спб. 1900. IV—229 стр. 8°. Съ 4 таб. п 48 рис. въ текстъ.

Вопрось о началахъ впзантійскаго искусства — одинъ изъ важныхъ вопросовъ, разрѣшеніе котораго бросаетъ свѣтъ на цѣлый рядъ памятниковъ, остающихся мало опредѣленными, оцѣненными, а также на значеніе самого этого искусства, на ту роль, которую сыграли въ образованіи его и античное искусство въ широкомъ значеніи этого слова, и искусства, образовавшіяся подъ вліяніемъ его въ христіанскую пору на Востокѣ. Всѣ изслѣдователи византійскаго искусства касаются этого вопроса, но разсматривають его болѣе тсоретически. Всѣми въ большей или мень-

шей степени указывается на большое значеніе Александріи, Спріи, Палестины въ образованіи этого византійскаго искусства, его стиля, иконографіи; признается также, что эллинистическое искусство, составляющее основу христіанскаго искусства Востока, есть вивств съ твиъ и основа византійскаго искусства.

Но въ тоже время, помимо небольшихъ наблюденій въ указанномъ направленіи надъ нѣсколькими отдѣльными памятниками, въ научной литературѣ нѣтъ крупнаго изслѣдованія, обзора памятниковъ, результатомъ котораго являлись бы обобщенія, основанныя на фактахъ заключенія. Теоретическія положенія, однако, сыграли уже свою роль и послѣ изслѣдованій акад. Н. П. Кондакова, Стржиговскаго, Тикканена и др. возможно ожидать такой трудъ, который бы приходилъ къ указаннымъ заключеніямъ послѣ детальной разработки цѣлаго ряда памятниковъ, запечатлѣвныхъ въ большей или меньшей степени извѣстнымъ характеромъ, типичными чертами.

Такимъ трудомъ является выставленный выше въ заголовкѣ — Д. В. Айналова. Авторъ извѣстенъ уже въ научной литературѣ цѣлымъ рядомъ цѣнныхъ изслѣдованій, изданіемъ весьма важныхъ памятниковъ ранне-византійскаго искусства; и одинъ изъ крупныхъ его трудовъ «Мозаики IV и V вѣковъ. Изслѣдованія въ области иконографіи и стиля древне-христіанскаго искусства» (Спб. 1895) касается указаннаго вопроса о началахъ византійскаго искусства; методъ, которому слѣдовалъ авторъ вслѣдъ за своимъ учителемъ Н. П. Кондаковымъ, далъ самые блестящіе результаты; слѣдя за связью изучаемыхъ имъ памятниковъ — мозаикъ IV — V вѣка нѣкоторыхъ церквей — съ памятниками восточными и наблюдая за стилемъ ихъ, онъ пришелъ къ опредѣленію декоративныхъ свойствъ новаго стиля, явившагося на востокѣ, и въ аналогичныхъ чертахъ распространившагося въ V вѣкѣ на западѣ. Указанный трудъ внесъ богатый вкладъ въ науку хрпстіанской археологіи, далъ цѣнный матеріалъ для начальнаго періода исторіи византійскаго искусства.

Такимъ-же точно капитальнымъ, цѣннымъ трудомъ является и новое сочинение Д. В. Айналова. Оно такъ же вноситъ богатый матеріалъ для исторіи византійскаго искусства и будетъ несомнѣнно оцѣнено не только въ небогатой русской научной литературѣ по исторіи искусствъ, но и въ западно-европейской.

Трудъ состоить изъ ряда изследованій, посвященныхъ изученію тёхъ «основъ» византійскаго искусства, которыя могутъ быть названы, въ широкомъ смысле, основами эллинистическими. Авторъ, конечно, сознаетъ обширность и сложность задачи, охватывающей все области византійскаго искусства, и въ решеніи ея попісль темъ путемъ, которымъ возможно достигнуть средствами одного человека положительныхъ результатовъ. Изследованія автора состоять изъ трехъ обширныхъ главъ; первая посвящена обзору живописи въ миніатюрахъ ранне-византійскаго періода, вторая — памятникамъ «живописнаго» рельефа, какъ одного изъ

отдёловъ византійской пластики, третья — опредёленію характера раннихъ византійскихъ росписей, — памятниковъ монументальной стённой живописи. «Въ этихъ трехъ главахъ, говоритъ авторъ въ предисловіи, я пытался установить преемственность эллинистическаго искусства на почвё Византіи, равно какъ прослёдить тё измёненія, которыя произошли въ этомъ искусстве, начиная съ IV—V столетій. Въ заключительной главемною сопоставлены данныя, на основаніи которыхъ мы вправе составить себё представленіе о блестящемъ состояніи искусства на эллинскомъ востокё до завоеванія арабовъ; такъ-же я пытался прослёдить историческую связь греко-восточнаго искусства съ византійскимъ, какъ въ области иконографіи, такъ и стиля».

Таково многозначительное по содержанію и по важности выводовъ изследованіе автора.

Постараемся познакомить съ содержаніемъ изслѣдованія автора, остановившись болѣе подробно на указаніи самихъ памятниковъ, подлежавшихъ его изученію, на способѣ этого изученія и тѣхъ новыхъ результатахъ, къ которымъ привело автора это изученіе.

Обзоръ «миніатюръ александрійскихъ и сирійскихъ рукописей» авторъ открываетъ описаніемъ греческой рукописи Никандра (247 suppl.) Парижской Національной Библіотеки; миніатюры этой рукописи XI вѣка—копіи александрійской живописи, быть можетъ современной самому Никандру. Авторомъ детально отмѣчаются въ миніатюрахъ особенности ихъ, какъ античнаго оригинала и тѣ видоизмѣненія, что привнесены коппровщикомъ, и тѣ, наконецъ, что вошли въ качествѣ данныхъ въ византійское искусство (стр. 11).

Такъ же внимательно отмъчаются детали античнаго оригинала, черты александрійской живописи, сохраненіе ея традицій, опредъленнаго направленія— въ миніатюрахъ рукописи Аполлонія изъ Китія въ Лавренціанской библіотекъ (LXXIV, 7); здъсь является весьма интереснымъ экскурсъ, дълаемый авторомъ въ объясненіе и различіе терминовъ: σχιαγραφία, γραφή и ζωγραφία (стр. 12—13).

Упомянувъ кратко о рисункахъ въ географіи Птоломея, сохранившейся- въ копіи XII—XIII в. въ афонскомъ Ватопедскомъ монастырѣ (№ 543), и въ трактатѣ Афенея о военныхъ машинахъ Парижской Національной библіотеки, авторъ переходитъ къ детальному обозрѣнію п изслѣдованію миніатюръ знаменитой рукописи Христіанской Топографіп Косьмы Индикоплова Ватиканской библіотеки № 699.

Извъстно, какое громадное значеніе имъло сочиненіе Косьмы Индикоплова — съ одной стороны, какъ богословское, съ другой, какъ космографическое, дававшее свъдънія объ устройствъ міра, толковавшее о судьбахъ всего человъчества въ Ветхомъ и Новомъ завътъ, для котораго первое было его прообразомъ. Подлинное сочиненіе самого автора, судя по даннымъ текста, было украшено миніатюрами. Сочиненіе, однако, дошло до насъ въ указанной выше рукописи Ватиканской Библіотеки, относимой къ VII въку.

Миніатюры этой рукописи имѣютъ весьма важное значеніе. Въ нихъ имѣемъ множество иконографическихъ типовъ, композицій, служившихъ образцами для искусства послѣдующаго времени; множество другихъ, какъ изображеніе вселенной, странъ свѣта, царства небеснаго, восхода, захода солнца, эвіоповъ, антиподовъ, Птолемеева пути, далѣе — скивіп съ левитами и колѣнами израилевыми, ковчегъ завѣта, Ааронъ въ первосвященническомъ облаченіи и др. — перешли впослѣдствіи въ лицевыя рукописи библій, псалтыри, поучительныхъ сборниковъ; прологъ Косьмы къ Псалтыри иногда помѣщается въ греческихъ Палеяхъ вмѣстѣ съ Евсевіемъ и другими отцами церкви; въ самыхъ лицевыхъ Псалтыряхъ пзображеніе Давида съ хорами — по образцу того-же сюжета въ Косьмѣ Индикопловѣ.

Копія съ древней рукописи Косьмы Индикоплова имѣется въ двухъ рукописяхъ X—XI в. — Лавренціанской библіотеки, Plut. 9, соd. 28 и Синайскаго монастыря № 1186, и въ отрывкахъ — въ Смирнскомъ физіологѣ. Въ копіяхъ иллюстрируется главнымъ образомъ научная часть сочиненія Косьмы, разъясняющая самую топографію вселенной; опущены пзображенія малыхъ пророковъ, Давида съ хорами, Даніпла во рву, Деисуса, Страшнаго суда и др. Но во всемъ остальномъ, за исключеніемъ нѣкоторыхъ деталей, указанныя рукописи — копія древней Ватиканской.

Все вышесказанное достаточно показываеть, какое громадное значеніе имбеть указанный памятникъ, самь только одинъ могущій составить предметь спеціальнаго труда. Общая оцбика памятника дана уже въ капитальномъ трудф акад. Н. П. Кондакова 1); послб нея, однако, еще ненеобходимъ рядъ детальныхъ наблюденій, изслбдованій его въ отношеніи связи его съ александрійскими памятниками пскусства, и въ отношеніи вліянія его на болбе поздніе памятники византійскаго искусства.

Авторъ, въ виду его общей задачи уясненія «основъ эллинистическихъ» въ памятникахъ византійскаго искусства, ограничилъ свои наблюденія въ указанныхъ двухъ отношеніяхъ лишь на нѣкоторыхъ, наиболѣе типичныхъ, выдающихся композиціяхъ, сюжетахъ изображеній памятника; этимъ нисколько не ослабляется сила и значеніе этихъ наблюденій, напротивъ, они вдутъ въ полную гармонію съ наблюденіями надъ остальными многочисленными памятниками, показывающими въ авторѣ глубокое знакомство и съ литературой предмета, и его тонкій художественный анализъ, его проникновеніе въ стиль памятниковъ.

Слёдя за отношеніями нёкоторыхъ изображеній рукописи къ эллинистическому искусству, онъ отмёчаетъ наиболёе характерныя въ этомъ



Исторія византійскаго искусства и монографіи по миніатюрамъ греческихъ рукописей. Одесса, 1876, стр. 86—100.

отношеніи: фигуру Авеля, группу изъ коня, пожираемаго львомъ, черныхъ зейоповъ при тронъ Птолемея, мумісобразныхъ покойниковъ въ сценъ Страшнаго суда, олидетворенія Іордана, солнца, смерти. Попутно авторъ отмівчаетъ рядъ композицій рукописи (сцены изъжизни Іоны, взятіе Иліи на небо), встрібчающихся въ довольно близкихъ повтореніяхъ въ римскихъ катакомбахъ, и ясно темъ оттеняетъ — откуда ведетъ свое начало искусство этихъ катакомбъ (стр. 17-18). Весьма важными дале являются наблюденія автора, его уясненіе деталей композиців Страшнаго суда и той роли, какую сыграла она для последующихъ композицій этого сюжета, почти не измѣняющихъ общей схемы ея, а лишь развивающихъ, дополняющихъ ее. Менве ясной представляется намъ связь и та сильная зависимость, которую авторъ пытается установить между чертежомъ въ плистраціяхъ Косьмы, нзображающимъ паденіе дучей солнца на разныя страны свъта, и лучами, падающими на головы апостоловъ въ композиціи Сопіествія св. Дука (стр. 24-25). Но весьма важны, интересны дальнъйшія наблюденія автора, указывающія на вліяніе иллюстрацій Косьмы въ византійской иконографіи — чисто космографическія, географическія (стр. 26-27); равно наблюденія надъ сокращеніемъ живописнаго элемента, распределениемъ фигуръ и предметовъ этажами для замещения пространства квадрата съ ровнымъ фономъ пергамента показываютъ, что въ миніатюрахъ Косьмы-живопись, ведущая свое происхожденіе отъ древиваннаго рода живописи, унаследованнаго отъ античнаго искусства (стр. 29). Разборъ композиціи жертвоприношенія Исаака — особенно полонъ и важенъ, по выдвигаемому въ немъ положенію, что детали указанной композицій, встрічающіяся позже въ византійских памятникахъ, обязаны своимъ происхожденіемъ александрійскому христіанскому искусству. Что же касается иконографіи святыхъ, пророковъ, ангеловъ, херувимовъ, Богородицы, Христа, Іоанна Крестителя, Іоакима и Анны, то она, кажется намъ, заслуживала бы также изученія и уясненія сравнительно съ иконографіею въ современныхъ памятникахъ и болъе позднихъ, чтобы темъ сильнее и яснее оттенить значение даннаго памятипка въ отношенін его самостоятельности, чімъ сильніве достоинство его роли въ исторіи византійскаго искусства; равно, намъ кажется невозможнымъ говорить о небрежности передачи нікоторых деталей въ памятникі VII в. сравнительно съ копіей его XI віка (стр. 35), когда не установлена связь и отношеніе этой поздней копін къ древнему оригиналу, когда детально не обсавдована эта копія и точно не уяснено ея значеніе быть можетъ какъ представительницы особой редакціи иллюстраціи, внесшей отчасти некоторыя памененія въ однё композиціи, отчасти совсёмь опустившей другія.

Въ качеств в блестящаго примъра александрійскаго искусства V— VI в в самомъ Константинопол в авторъ разсматриваетъ рукопись Діоскорида В внской библіотеки, № 5. Онъ выдъляетъ т в миніатюры, какія могли быть составлены ранъе приготовленія византійской копіи (т. е. ранње 500 года) и находить, что только одна миніатюра съ изображеніемъ принцессы Юліаны можетъ считаться современной изготовленію копіи. Авторъ отмѣчаетъ въ миніатюрахъ тѣ самыя черты, которыми богаты разобранныя имъ ранње рукописи александрійскаго пропсхожденія: любовь къ олицетвореніямъ душевныхъ добродѣтелей и стихій, изображеніе амуровъ и сценъ изъ жизни амуровъ. Въ женской фигурѣ, упавшей въ ноги принцессы Юліаны, авторъ склоненъ видѣть олицетвореніе гуманности, читая слова надписи τε φιλ — какъ φιλ(ανθροπία); но въ рукописи намъ кажется скорѣе можно разобрать послѣ εὐχαριστία слово τεχνων, что ближе подходить по смыслу къ изображенію женщины: она олицетвореніе тѣхъ художественныхъ ремеслъ, искусствъ, которыми заняты амуры, изображенные вокругъ центральнаго образа принцессы въ отдѣльныхъ угловыхъ отрѣзкахъ.

Въ заслугу автору должно быть поставлено изданіе впервые въ прекрасной фототипіи коптскаго фрагмента книги Іова VII в., въ Неаполитанской библіотекѣ (№ 1, 6. 19), по характеру и особенностямъ единственнаго своего рисунка, сходнаго по стилю съ миніатюрами Косьмы Индикоплова. Фрагментъ этотъ въ свое время былъ кратко описанъ и научно оцѣненъ акад. Н. П. Кондаковымъ 1); авторъ, описывая изучаемый имъ фрагментъ болѣе полно, видитъ въ представленныхъ на немъ лицахъ не семью Іову, а семейную царскую группу, изображеніе которой должно быть поставлено въ зависимость отъ императорскихъ портретовъ, разсылавшихся оффиціально изъ столицы въ провинціи (стр. 43).

Весьма интересны по образцамъ орнамента изданные авторомъ три листа пергаменной коптской рукописи «Дѣяній апостольскихъ», вывезенные В. С. Голенищевымъ изъ Египта (см. рис. 11—13); здѣсь отмѣчается египетскій стиль въ изображеніи птицъ, п черты сассанидскаго стиля въ манерѣ изображенія льва (рис. 11), въ фигурахъ грифовъ (рис. 12).

Отъ указанныхъ коптскихъ рукописей авторъ переходитъ къ анализу миніатюръ весьма важной по своему значенію рукописи, Спрійскому Евангелію 586 г. Лавренціанской библіотеки во Флоренціи, служащей благодаря точной датѣ мѣста и времени однимъ изъ главныхъ перво-источниковъ, по которымъ изучается характеръ христіанскаго искусства въ Спрін. Рукопись эта довольно извѣстна въ научной литературѣ, а въ нашей — въ лицѣ акад. Н. П. Кондакова 2) и покойнаго проф. Усова 3) она нашла достойную оцѣнку, характеристику. Авторъ главное вниманіе въ своемъ изслѣдованіи обращаетъ на стпль миніатюръ, на отношенія ихъ къ классическому пскусству, на особенности ихъ какъ чисто сирійскія (киворій съ верхомъ въ видѣ конуса), на отношеніе ихъ къ коптскимъ миніатюрамъ, гдѣ оно проявляется (орнаментъ: сердца безпрерывно чередующіяся, ромбы, квадраты, розы и др.); на пейзажъ, колоритъ; на связи

<sup>1)</sup> Исторія виз. иск., стр. 100-101; франц. перев., І, 151.

<sup>2)</sup> Указ. соч., 70-83, Фр. перев., І, 121-134.

<sup>3)</sup> Сочиненія, II, 147—194.

съ искусствомъ Палестины (сходство сюжетовъ и композицій съ тъщ, что на ампулахъ Монцы).

Заслугу автора представляетъ изданіе въ краскахъ впервые образцовъ миніатюръ сирійскаго Евангелія Парижской Національной библіотеки (Syr. № 33, VI В), VI в. ¹) (см. табл. VI). Авторъ сираведливо отмісчаетъ въ миніатюрахъ соединеніе античныхъ чертъ съ историческимъ типомъ Христа, связь ихъ съ искусствомъ Палестины и близость орнаментальныхъ формъ съ тіми, что въ египетскихъ тканяхъ и въ сирійской рукописи 586 года.

Въ сирійскихъ миніатюрахъ Эчміадзинскаго Евангелій Завторъ прослѣживаетъ сходство ихъ съ сирійскими миніатюрами Евангелій Лавренціанской и Парижской рукописей, указываетъ на отношеніе ихъ къ искусству Палестины въ замѣчательномъ экскурсѣ, посвященномъ разбору композиціи «жертвоприношенія Исаака» (стр. 59—63), подмѣчаетъ зависимость миніатюръ отъ оригиналовъ, которые созданы среди роскошнаго монументальнаго стиля мозаикъ; указываетъ на измѣненія античной основы, принявшей восточный характеръ въ сирійскомъ искусствѣ (стр. 68).

Слѣдуя своему методу, авторъ далѣе весьма детально изслѣдуетъ миніатюры Россанскаго Евангелія, недавно изданнаго въ прекрасныхъ фототипіяхъ Газеловымъ 3). Разбирая пхъ главнымъ образомъ со стороны стиля, онъ устанавливаетъ черты сходства и различія между ними и миніатюрами Сирійскаго Евангелія, Вѣнской Библіи, свитка Іисуса Навина, Коттоновой Библіи. Заключеніе автора подходитъ виолнѣ къ вышеразобравнымъ рукописямъ: вліяніе эллинистическаго искусства, искусства Палестины, чисто восточныя черты — и здѣсь, какъ и раньше проявляются; какъ и относительно большинства византійскихъ копій съ александрійскихъ рукописей, такъ и по отношенію къ рукописямъ Россанскаго Евангелія, Вѣнской Библій, свитка Іисуса Навина и Коттоновой Библій можно сказать лишь одно, что онѣ принадлежатъ византійскому искусству (стр. 86).

Итакъ, какъ главный выводъ изъ наблюденій автора надъ миніатюрами ранне-византійскихъ рукописей (V—VII в.): вліяніе въ нихъ искусства александрійскаго — эллинистическаго и спро-палестинскаго.

Съ этими-же вліяніями по наблюденіямъ автора встрѣчаемся и въ области пластики. Обзору христіанской пластики IV—VI вѣка, собетвенно живописному рельефу въ ней, какъ наиболѣе дающему матеріалы при изученіи античной основы византійскаго искусства, при опредѣленіи ея истичнаго характера, посвящена вторая общирная глава книги Д. В.



<sup>1)</sup> См. И. П. Кондаковъ, ів., стр. 83—84. Е. К. Рѣдииъ, Сирійскія рукописи съ миніатюрами Парижской Національной библютеки и Британскаго Музея (Арх. Изв. и Зам. № 11, 1895).

<sup>2)</sup> Впервые изданъ Strzygowski, Byzantinische Denkmäler, I, 21—24 са.

<sup>3)</sup> Haseloff, Codex purpureus Rossancusis, Berlin-Leipzig. 1898.

Айналова (стр. 87-129). «Живописныя черты рельефа (христіанскихъ) египетскихъ памятниковъ, говоритъ авторъ (стр. 89), заставляютъ думать о традиціяхъ александрійской художественной школы. Лаже если бы въ наукъ и не существовало уже общепринятаго взгляда на происхожденіе живописнаго стиля римскихъ мраморныхъ рельефовъ изъ Александрів, то и тогда изслідователь должень быль бы съ крайнимь вниманіемь отивтить проявленіе этой особенности въ памятникахъ византійскаго пскусства, указывающей вообще на эллинистическій характеръ византійекой пластики. Тъмъ болъе это становится необходимымъ, разъ установлена исходная точка для классификаціи античныхъ памятниковъ. Живописный рельефъ, какъ отдёлъ пластики, исторически связывается съ искусствомъ Александріп. Изъ памятниковъ, найденныхъ на почвѣ Константинополя, можно указать пока лишь одинь, на которомъ примѣненъ живописный рельефъ; но это не можеть служить доказательствомъ незначительности процвътанія его до эпохи Юстиніана и позднъе. Отсутствіе блестящихъ произведеній этого рода пластики въ Александрін, равнымъ образомъ, указываетъ лишь на печальную судьбу ограбленнаго и обездоленнаго христіанскаго востока». Въ Рим'в и въ Равенн'в, какъ и въ отношенін монументальныхъ памятниковъ искусства — мозапки V-VI в. сохранились наиболье замьчательные памятники живописнаго рельефа, которые, по словамъ автора, и должны быть поставлены въ основу исторін византійской пластики. Авторъ детально обследуетъ черты живописнаго стиля на саркофагахъ Латеранскаго музея - одного, съ изображеніемъ исторіи Іоны (рис. 16), другого съ изображеніемъ Отреченія Петра и Испеленія кровоточньой (Garr. 323, 6), на саркофагь изъ церкви S. Celso въ Миланъ (Garr. 315, 5), Ватиканскаго грота (Garr. 337, 1), и вообще въ паступискихъ сценахъ на различныхъ саркофагахъ.

Но живописный рельефъ на саркофагахъ, по наблюденіямъ автора, теряеть свое самостоятельное значение вследствие приспособления наряду съ композиціями высокаго рельефа живописныхъ композицій. Съ самостоятельнымъ значениемъ живописный рельефъ выступаетъ въ памятникахъ мелкой индустріи, въ рѣзьбѣ на слоновой кости и деревѣ. Авторъ обследуеть въ этомъ направлени съ массой попутно делаемыхъ при семъ весьма важныхъ чисто художественныхъ и иконографическихъ замѣчаній — пластинку изъ собраніи Тривульчи въ Милан'в (рис. 17), относимую имъ по отмъчаемымъ въ ней связямъ съ искусствомъ Палестины и Африки къ искусству Александрін IV вѣка (стр. 99), пиксиды Берлинскаго и Болонскаго музеевъ, кресло епископа Максиміана въ Равеннъ, нъкоторые диптихи и пиксиды (стр. 120-121), и резныя двери церкви св. Сабины въ Римъ, пластинку Форрера, и барабанъ колонны въ Оттоманскомъ музев. Вторая глава разбираемой книги имветь особенно важное значеніе; въ ней авторъ впервые такъ детально разсматриваетъ указанные памятники, впервые подвергаеть всестороннему художественному, стилистическому анализу; ставить ихъ въ опредъленную группу, дасть

чисто научное освъщеніе, и тъль даеть важныя наблюденія и въ ръшеніи вопроса о происхожденія ихъ, ихъ времени, о началахъ византійскаго искусства и другихъ, тъсно съ нимъ связанныхъ вопросовъ. Эта глава—лучшій показатель цънности наблюденій, изслъдованій автора, и она, равно, какъ и двъ другія, несомнънно сослужитъ свою службу въ дальнъйшемъ изученіи памятниковъ ранне византійскаго искусства.

Широкое эллинистическое теченіе въ византійскомъ искусствъ, отиъчаемое авторомъ въ иллюстраціяхъ рукописей, въ скульптурныхъ произведеніяхъ, сказывается и въ монументальной живописи отъ IV до VIII вѣка. Авторъ посвящаетъ третью главу спеціально росписямъ храмовъ указаннаго времени, которыя онъ разсматриваетъ въ отношеніи наблюдаемаго въ нихъ того-же эллинистическаго теченія. Но свои наблюденія авторъ ставитъ въ широкую рамку — въ связи съ опредъленіемъ основныхъ принциповъ, общаго характера декоративной живописи IV и V въковъ. Авторъ цълымъ рядомъ весьма важныхъ данныхъ, собранныхъ имъ изъ свидътельствъ Отцовъ церкви той-же эпохи (Раторъ Хорикій, Астерій Амасійскій, Іоаннъ Златоусть, Кирилль Александрійскій), показываеть, что сложеніе храмовыхъ росписей въ опред'вленную систему произошло на общихъ основахъ декоративной живописи, что и здёсь во всей своей силь выступаеть востокъ, сохранившій эллинистическіе художественные вкусы наряду съ азіатскими (стр. 130). Подтвержденіемъ служитъ разборъ росписей въ художественномъ декоративномъ отношении какъ античныхъ, такъ и христіанскихъ (Casa Celimontana въ Римъ, мозанки Рима и Равенны, Солуни и др.). Въ этомъ разборъ вновь масса важныхъ наблюденій; въ общемъ это также одна изълучшихъ главъ труда автора, свидътельствующая и о широкомъ знакомствъ его съ христіанской литературой, и съ античными и христіанскими памятниками маучаемой эпохн. Заключительная глава (стр. 159-220), вновь столь-же общирная, какъ н предыдущія, особенно богата и издаваемыми впервые памятниками, и важностью наблюденій надъ большимъ количествомъ памятниковъ христіанскаго искусства, новымъ освіщеніемъ ихъ, новой группировкой ихъ, дающей матеріалъ для важныхъ заключеній, какъ п указывалъ авторъ въ предисловін, «объ псторической связи греко-восточнаго искусства съ византійскимъ, какъ въ области иконографіи, такъ и стиля».

"Роскошный полуазіатскій, полугреческій быть странъ Малой Азіп и Понта, сосёднихъ съ Персіей, говорить авторъ (стр. 159), восточный характеръ этого быта въ такихъ городахъ, какъ Антіохія, Дамаскъ, Газа, а затёмъ Александрія, соединявшая всё особенности первыхъ, долженъ быть принятъ въ соображеніе, когда мы пожелаемъ ближайшимъ образомъ опредёлить эллинистическій характеръ византійскаго искусства и его восточный стиль. Действительно, призваніе ученыхъ изъ Александріи въ Константинополь, основаніе библіотеки, украшеніе столицы знаменитыми произведеніями классической древности, вывезенными изъ названныхъ только что странъ и городовъ востока, представляють первые

историческіе шаги въ художественной жизни Византій и намѣчаютъ тотъ путь, по которому она идетъ впослѣдствіи». Въ Константинополѣ, въ его памятникахъ, такимъ образомъ, естественно прежде всего изучать эти основы византійскаго искусства, которыя уже съ IV—V в. начинаютъ пріобрѣтать тѣ черты и особенности, которыя извѣстны въ болѣе позднее время его расцвѣта. Какъ извѣстно, этихъ раннихъ памятниковъ дошло до насъ весьма мало: рукопись Діоскориды, а затѣмъ нѣсколько фрагментовъ хрпстіанскихъ скульитуръ, форма и стиль которыхъ подтверждаютъ близкія связи христіанскаго искусства Константинополя съ востокомъ (Сирія и Палестина).

Авторъ къ небольшому количеству извъстныхъ памятниковъ прибавляеть еще несколько, становящихся впервые известными, благодаря его изследованію и изданію въ таблицахъ п рисункахъ. Это - доска мраморнаго саркофага, открытая проф. О. И. Успенскимъ въ Константинополъ въ агіасмъ армянской церкви св. Георгія въ Псаматіи, съ изображеніемъ рельефомъ Христа, двухъ Апостоловъ; по сторонамъ два позднихъ, византійскихъ рельефа — Богородица Оранта и архангель Михаиль (табл. IV); часть (античнаго) саркофага изъ Коніп (рис. 31), статуэтка Добраго Пастыря изъ Бруссы (рис. 32), часть туфовой плиты, найденной въ тойже агіасм'в при церкви св. Георгія въ Исаматіи, съ изображеніемъ кол внопреклоненнаго Исаака (таб. І). И въ этихъ памятникахъ отм вчаются авторомъ тв же черты, которыя указывались ранже при разборъ византійскихъ рукописей, ръзныхъ слоновыхъ костей и стънныхъ росписей, что ясно доказываетъ связь искусства Константинополя съ искусствомъ востока (стр. 168). Эта связь еще силиве выступаетъ изъ сношеній новой столицы съ Палестиной. «Строительная д'вятельность Константина и Елены, говорить авторъ, на техъ местахъ, которыя были прославлены событіями евангельской исторіи, объясняеть появленіе въ византійскомъ искусствъ цълаго ряда композицій, которымъ должно приписать палестинское происхожденіе».

Авторомъ изследуются весьма важные въ этомъ отношеніи памятники — ампуллы изъ Святой Земли, принесенныя въ даръ королеве Теодолинде изъ Рима пподіакономъ Іоанномъ около 600 года, и хранящіяся въ ризнице собора Монцы. Авторъ впервые даетъ здесь полное изследованіе въ стилистическомъ и иконографическомъ отношеніи этихъ замечательныхъ памятниковъ, изображенія на коихъ ставить въ связь съ местнымъ монументальнымъ пскусствомъ, при чемъ привлекаются въ качестве источника показанія паломниковъ къ св. местамъ; въ общемъ всестороннее изследованіе ампуллъ Монцы приводитъ автора къ важному заключенію о сильной зависимости византійской иконографіи и искусства отъ иконографіи и искусства Палестины (стр. 189).

Въ качествъ палестинскаго памятника, близко примыкающаго въ ампулламъ, авторъ разсматриваетъ круглый медальонъ, изданый Шлюм-

берже <sup>1</sup>); а затѣмъ одинъ амулетъ, впервые издаваемый (рис. 39), изображенія котораго также указываютъ на близкую связь между искусствомъ Сиріи, Палестины и Александріи.

Всеобщее распространение оригиналовъ, появившихся въ Палестинъ, подтверждается авторомъ и другими впервые издаваемыми имъ памятниками: фресками усыпальницы, открытой въ Болгаріи, въ Софіи, представляющими кресты, украшенные драгоцвиными камнями (рис. 40); далье сирійскимъ блюдомъ, найденнымъ въ пермскомъ крав и изданнымъ Я. И. Смирновымъ<sup>2</sup>), кавказскими плитами<sup>3</sup>), серебрянымъ блюдомъ гр. Г. С. Строганова въ Римъ и др. Для характеристики сирійскаго христіанскаго искусства въ связи съ византійскимъ авторомъ разсматриваются ранѣе уже изданные и изследованные имъ памятники: обломокъ пиксиды изъ собранія А. В. Новикова въ Керчи, обломокъ пиксиды изъ Озеруковскаго кургана, Равеннскій диптихъ и его дополненія отъ второй доски — нижній фризъ въ собраніи графа Г. С. Строганова и средняя часть въ собренін графа Крауффорда. Прекраснымъ дополненіемъ къ этому обзору является художественный анализъ мозанкъ абсиды Синайскаго монастыря св. Екатерины, съ которыхъ издается фототипическая таблица (III-я) по фотографіи, сд'вланной во время экспедиціи Н. П. Кондакова на Синай; равно анализъ недавно открытой Мадебской мозанки, причемъ дается интересный экскурсь въ область византійской картографіи.

Таково содержаніе новаго изслідованія Д. В. Айналова. Мы хотя и въ краткомъ изложеніи, полагаемъ, достаточно показали, какой интересъ и значеніе представляєть оно, съ какимъ общирнымъ матеріаломъ приходилось автору имёть дівло, и какой богатый матеріалъ онъ самъ привель для исторіи ранне-византійскаго искусства, для рівшенія вопроса о началахъ этого искусства, его античной основів.

Въ заключение укажемъ на итоги изследования автора, которые онъ подводитъ въ конце своей книги:

«Подъ античной основой византійскаго искусства надо разумѣть искусство Александріи; Палестины, Сиріи и странъ Малой Азіи съ давней греческой образованностью и искусствомъ. Общій характеръ этого искусства въ достаточной степени обрисовывается византійскими копіями съ рукописей александрійскаго происхожденія, античными чертами живописи спрійскихъ рукописей, традиціями живописнаго рельефа, общимъ составомъ и особенностями монументальныхъ росписей, восходящихъ къ античнымъ. Во всёхъ этихъ областяхъ удержаны многія отличительныя черты искусства, процвётавшаго въ эллинистическую эпоху и более позднюю эпоху римскаго владычества. Вмёстё съ этихъ замѣчается цѣлый рядъ измѣненій античнаго стиля и техники. Наиболее важныя



<sup>1)</sup> Byz. Zeitschr. 1893, crp. 187-188

<sup>2)</sup> Матеріалы по археологіи Россіи, издаваемые Имп. Археол. Коминс., № 22.

<sup>3)</sup> Гр. П. С. Уварова, Христіанскіе памятники Кавказа. Матер. по археол. Кавказа. Вып. IV. М. 1894, табл. VII—VIII.

изм'вненія происходять въ расовомъ тип'в и внівшнемъ видів человівческой фигуры. Пропорціи ся теряють часто свою классическую правильность, удлиняются или укорачиваются, вслівдствіе неправильнаго расчета высоты фигуры съ ся шириной.

Руки и ноги не пропорціональны съ торсомъ. Въ движеніи ея, поступи и общихъ очертаніяхъ появляются особенности, сближающія ее съ фигурами ассирійскаго и персидскаго искусства. Въ изображеніи фигуръ. зданій, различныхъ архитектурныхъ формъ замізчается обратная перспектива, теряется знаніе раккурса, рельефъ становится плоскимъ. Въ живописи сверхъ того наблюдается новый составъ орнамента, а украшенія книгь теряють свой миніатюрный стиль. Большія фигуры располагаются на поляхъ рукописей, монументальныя композиціи росписей расподагаются во всю длину пергаменнаго листа безъ фона, безъ ограниченія рамой. Наблюдается значительное сходство въ украшеніи полей коптскихъ и сирійскихъ рукописей орнаментами, фигурами животныхъ, птицъ, растеній, располагаемыми на фонт пергамента безъ почвы. Вст эти измтьненія образують особыя черты, присущія произведеніямь византійскаго искусства болве поздняго времени, такъ называемаго зрвлаго стиля. Ихъ появленіе надо приписать искусствамъ Сиріи и Персіи. Обратная перспектива, архаизмъ фигуръ, плоскій рельефъ указывають на переносъ техники восточныхъ искусствъ въ область античнаго искусства. На востокъ не извъстно раккурса, правильной перспективы и высокаго рельефа.

Историческое значеніе Константинополя состоить въ томъ, что въ искусстві его объединяются всі указанныя особенности эллинистическаго искусства и античнаго стиля съ искусствами и стилями востока. Сношенія Константинополя съ востокомъ указывають на обмінь стилей и посольству архитектора Оеодора въ Палестину можно противупоставить построеніе церкви св. Софіи такими мастерами, какъ Анеимій изъ Траллъ и Исидоръ изъ Милета».

В. Ръдинъ.

Харьковъ, февраль 1900 г.

Византійскій Временникъ,

Georg Stuhlfauth. Die Engel in der altchristlichen Kunst. Mit 2 Abbildungen. Freiburg i. B., Leipzig und Tübingen, J. C. B. Mohr 1897. VIII + 264 crp. 8°.

Сочиненіе Штульфаута являєтся довольно типическимъ произведеніемъ ученой школы города Фрейбурга. Особенность этой школы состоитъ въ томъ, что она далека отъ научнаго объективизма и пропитана насквозь идеями католическаго богословія. Не только выводы ея являются узкими и партійными, но даже и внёшній видъ книгъ, самый методъ изложенія и расположеніе матеріала носятъ на себё слёды указаннаго направленія. Раскрывая книгу Штульфаута, можно было бы думать, что въ ней, судя по заглавію, мы встрётимъ историко-художественный этюдъ

объ ангелахъ въ древне-христіанскомъ искусствъ, на дълъ же выходить иное. Сочиненіе, по обычаю, существующему въ этой школь, разбито на двъ части. Въ первой части авторъ занимается (также по обычаю своей піколы) представленіями объ ангелахъ у евреевъ, эллиновъ и древнихъ христіанъ на основаніи богословскихъ толкованій, философскихъ ученій іудейскихъ, античныхъ и христіанскихъ (стр. 14-57). Вторая часть посвящена описанію намятниковъ до VI, VII въковъ, на которыхъ встръчаются изображенія ангеловъ. Обзоръ памятниковъ подчиненъ внішней системі, т. е. матеріаль располагается по композиціямь, въ которыхь встрівчаются изображенія ангеловъ, а не по времени происхожденія памятниковъ. Первая глава посвящена такъ называемымъ историческимъ композиціямъ. Таковы: Благов'вщеніе Богородицы, ангель и Товія, три отрока въ пещи, жертвоприношеніе Исаака, Волхвы и ангелы, сонъ Іосифа, и затімъ снова композиціи по Библіи и по Евангелію въ перемежку. Каждая композиція разбирается со стороны ея иконографіи, потому книга состоить собственно изъ массы этюдовъ по иконографіи, вошедшихъ въ книгу только потому, что въ данной композеціи вивется изображеніе ангела. Такой путь не ведеть къ уяснению предмета, т. е. къ истории художественнаго образа ангеловъ, его источниковъ и постепеннаго образованія. Вторая глава представляеть заключеніе.

Уже Стржиговскій обратиль вниманіе на предвзятыя и противорівчевыя общія положенія этой книги, состоящія въ томъ, что авторъ считаєть Римъ за родину безкрылыхъ и крылатыхъ изображеній ангеловъ, образовавшихся здівсь подъ вліяніемъ символовъ Евангелистовъ и распространившихся отсюда по всему міру. Тотъ же критикъ отмітиль и «наивную віру» автора въ полноту существующаго матеріала, котораго показанія, будто бы, не могутъ быть дополнены уже никакими другими находками (стр. 11), и указаль на Малую Азію, какъ на родину художественнаго образа ангела 1).

Эти особенности книги должны быть дополнены другими. Художественный и стилистическій анализъ памятниковъ неустойчивъ и лишенъ основной базы.

Въ этой новой книгъ автора повторены снова замъчанія о карловингскомъ происхожденіи пластины диптиха изъ собранія Тривульчи, представляющей двъ сцены — воиновъ у гроба и женъ муроносицъ у гроба Господня (стр. 241). Въ знакомствъ съ византійской миніатюрой наблюдается тотъ-же недостатокъ. Рукопись Космы Индикоплова Ват. Библ. авторъ считаетъ за произведеніе среднихъ въковъ, не догадываясь, что ея иконографія должна быть поставлена въ связь съ оригиналомъ VI въка, какъ копія (стр. 99, прим. 2).

Равнымъ образомъ онъ считаетъ вследъ за Морини (хоть бы ужъ за Крове и Кавальказелле) большія въ листъ миніатюры Сирійскаго

<sup>1)</sup> Byzant. Zeitschr. 1899 (VIII), 205.

Евангелія за копіи X—XI віжа, что указываеть на недостаточное знакомство съ живописными памятниками VI віжа и въ частности съ Сирійской рукописью Рабулы Лавренціанской библіотеки (стр. 144 и прим. 5).

При сопоставленіи памятниковъ между собою для автора достаточными являются одна, двё черты, чтобы установить мёсто и время происхожденія памятника, т. е., иначе говоря, для него не существуєть различія между стилемъ памятника, его композиціей или содержаніемъ. Впрочемъ, въ этомъ отношеніи онъ следуєть вообще западнымъ ученымъ, весьма легко смёшивающимъ эти основныя стороны при изученіи каждаго отдёльнаго памятника. Палестина и Сирія у него почти синонимы и ампуллы изъ Святой Земли являются «сирійскими» безъ дальнёйшихъ соображеній или доказательствъ (стр. 129).

Среди разнообразных опибокъ мелких и часто встрвчающихся можно упомянуть о томъ, что авторъ смёшаль мраморное кресло, находящееся теперь въ ризнице церкви св. Марка въ Венеціи, съ некогда существовавшимъ кресломъ изъ слоновой кости, находившимся въ Градо (стр. 241). Онъ принялъ рисунки Гарруччи за древніе рисунки съ этого кресла. Надо полагать, что теперь и самъ авторъ, после статьи Гревена, цонялъ уже свою ошибку наравне съ некоторыми другими. Должно упомянуть, что две указанныя авторомъ сцены, представляющія будто-бы Бегство Маріи въ Египетъ — одна на пластине отъ кресла епископа Максиміана, а другая въ мозанкахъ тріумфальной арки въ церкви S. Магіа Маддіоге — представляютъ совершенно иныя сцены. Первая — Спасеніе Елизаветы, вторая — явленіе ангела спящему Симеону. Можно пожелать, чтобы авторъ рёшился, наконецъ, заглядывать и въ русскую ученую литературу.

Книга все же является полезной, главнымъ образомъ тёмъ, что въ ней сопоставляются довольно тщательно данныя по иконографіи тёхъ сюжетовъ, надъ которыми останавливается авторъ.

Д. А.

Gabriel Millet. Inscriptions byzantines de Mistra. (I partie: Textes). Athènes 1899, стр. 97—156, съ II табл. Extrait du Bulletin de Corresp. Hellénique. T. 23, 1899.

Извъстная фирма Э. Леру (Leroux) уже давно извъщаетъ публику о приготовляемыхъ къ печати и печатаемыхъ изданіяхъ по византійскому искусству съ большимъ количествомъ рисунковъ и таблицъ. Приготовляются къ выходу въ свъть описаніе монастыря св. Луки въ Фокидъ, составленное Дилемъ, его же — описаніе мозаикъ мечети Кахріе-Джами въ Константинополъ, церкви Пелопонниса — Лорана и цълыхъ три ученыхъ труда г. Милле, автора труда, заглавіе котораго выписано выше. Его перу принадлежатъ: 1) Монастырь Дафии, его исторія, архитектура, мозаики; 2) Мистра, его исторія, архитектура, живопись; 3) Живопись Аеона. По мъръ выхода въ свъть этихъ изданій мы будемъ имъть случай представить о нихъ краткіе отчеты, теперь же обращаемъ вниманіе на

книжку г. Милле in 8° въ 156 страницъ съ 11 фототипіями, заключающую въ себѣ надписи города Мистры. Эта книга имѣетъ связь съ только что указаннымъ и готовящимся къ печати большимъ изданіемъ, въ которомъ обѣщана исторія Мистры и ея памятниковъ.

Въ небольшомъ вступленіи авторъ съ особенной силой указываетъ на то, что рунны Мистры были предметомъ долгихъ изысканій, предпринятыхъ отъ имени Французской школы въ Авинахъ, затёмъ находившихся подъ непосредственнымъ содёйствіемъ четырехъ наиболе видныхъ ученыхъ учрежденій Франціи 1) École des Hautes Études 2) Académie des Inscriptions, 3) Direction de l'Enseignement Supérieur и 4) Direction de l'Enseignement des Beaux-Arts.

Результатомъ предпринятыхъ изысканій было раскрытіе посредствомъ раскопокъ плана монастыря Мистры, обнаруженіе большого числа архитектурныхъ остатковъ, открытіе византійской живописи на ствиахъ. Благодаря участникамъ предпріятія, архитектору Евстафію, художникамъ Иперману, Ронзену и Румбосу составился богатый портфель воспроизведеній съ памятниковъ для обширнаго археологическаго изданія.

Эпиграфика Мистры также не была забыта. Г. Милле собраль всё ранёе изданныя уже и найденныя Зисіемъ надписи, присоединиль къ нимъ надписи, открытыя Фурмономъ и остававшіяся еще неизданными, а затёмъ и болёе мелкія надписи, найденныя имъ самимъ, которыя и составили названную въ заглавіи книгу, какъ первую часть всей работы. Во второй части авторъ обёщаеть дать комментарій къ надписамъ, изданнымъ въ первой части. Историческіе тексты начинаются хрисовуломъ Андроника Палеолога (1314—1315), Михаила ІХ (1319), Андроника (1320 и 1322). Затёмъ идутъ мелкіе тексты: эпитафіи, посвятительныя надписи. Изъ епископскихъ актовъ находимъ любопытный актъ Луки, митрополита Сугдейскаго и проэдра Лакедемонскаго 1341 года, Нила, митрополита Лакедемонскаго и др. Митрополитъ Сугдейскій Лука имѣетъ отношеніе къ нашему южному берегу Крыма. (См. Зап. Одесск. Общ. Ист. и Древн. V, стр. 832; В. Г. Васильевскій въ Журн. М. Н. П. 1889, май, стр. 145.

Издано, затёмъ, много монограммъ—всё позднёе указанныхъ годовъ, и нёсколько памфлетовъ политическаго характера.

Фототипическія таблицы представляють нікоторыя наиболіве значительныя надписи и хрисовулы. Тексты хрисовуловь весьма интересны и важны для изученія ново-греческаго языка вслідствіе многочисленныхь славянскихь корней и словь, встрівчающихся въ нихь.

Д. А.

Hans Graeven. Frühchristliche und mittelalterliche Elfenbeinwerke in photographischer Nachbildung. № 1—80. Aus Sammlungen in Italien. Rom. Istituto Archeologico Germanico. 1900.

Второй выпускъ фотографій съ памятниковъ слоновой кости г. Гревена посвященъ собраніямъ Италіи и содержить 80 нумеровъ.

На этотъ разъ исполненіе таблицъ лучше, чёмъ въ первомъ выпусків. Желтыхъ пятенъ на фотографіяхъ не видно и вмісто разнокалибернаго формата таблицъ перваго выпуска, во второмъ всі таблицы одинаковой величины.

Въ составъ второго выпуска вошли фотографіи только съ памятниковъ нѣкоторыхъ собраній Италів, и то безъ воспроизведеній наилучшихъ и наиболѣе важныхъ памятниковъ.

Врядъ-ли гдв либо въ другой странв кромв Италіи можно встретить болве значительныя и важныя въ научномъ отношенія різныя слоновыя кости. Можно пожалёть, что издатель не захотіль-ли, или не смогъ издать хотя бы наиболіве різдкія и важныя, интересь къ которымъ врядъ-ли когда либо изсякнеть. Причины отсутствія фотографій съ этихъ памятниковъ мало понятны, чтобы не сказать боліве. Издатель во второмъ выпускі, какъ и въ первомъ, не объясняеть своей точки зрівнія на выборъ памятниковъ. Въ выпускі находятся фотографіи съ пластинъ, диптиховъ, пиксидъ, давно изданныхъ и всімъ извістныхъ; съ другой стороны иныя слоновыя кости, изданныя плохо, мало еще извістныя не изданы, не смотря на то, что рядомъ идутъ фотографіи съ тіхъ предметовъ, которые находятся въ тіхъ же коллекціяхъ, что и первыя. Отсюда и можно заключать, что авторъ, имізя къ нимъ доступъ, по какимъ то, для насъ неяснымъ причинамъ, опустиль изданіе ихъ.

Слоновыя кости Болоньи представлены въ отличномъ подборѣ (№№ 1—10), но все же отсутствуетъ Болонская пиксида, которую слѣдовало бы помѣстить въ этомъ выпускѣ. Она интересна по сравненію съ Берлинской пиксидой не только вслѣдствіе того, что на ней встрѣчается та-же композиція Жертвоприношенія Исаака, что и на Берлинской, но и потому, что еще не въ достаточной мѣрѣ оцѣненъ стиль ея и опредѣлена эпоха. Эта пиксида съ очень недавняго времени вошла въ кругъ памятниковъ извѣстныхъ наукѣ, будучи издана въ порядочныхъ фотографіяхъ Е. К. Рѣдинымъ 1) первымъ, и затѣмъ въ плохомъ развернутомъ рисункѣ Штульфаутомъ, который приложилъ еще и фототипію съ одной ея стороны 2). Но вѣдь Штульфаутъ издалъ также тѣ самыя фотографія Болоньи, изъ которыхъ иныя находимъ во второмъ выпускѣ Гревена. Почему же не издана пиксида?

Изъ числа слоновыхъ костей Брешіанскаго Музея вошла такъ называемая липсанотека въ хорошихъ ясныхъ фотографіяхъ (№№ 11—15). Другія слоновыя кости (напр. диптихъ) отсутствуютъ. Далѣе находимъ одну фотографію съ византійскаго ящика ризницы собора въ Каподистріи съ изображеніемъ античныхъ фигуръ, двѣ фотографіи съ памятниковъ Чивидале. Одна представляетъ окладъ съ драгоцѣнными камнями и въ серебряной оправѣ. Внутри оклада рельефъ съ изображеніемъ Распятія



<sup>1)</sup> Арж. Изв. и Зам. 1893 г. №№ 7-8.

<sup>2)</sup> Altchristliche Elfenbeinwerke, Taf. I.

и надписью «Ursus dux fieri praecepit» (VIII в. ?). Другая представляеть одну изъ сторонъ византійскаго ящика съ изображеніемъ вакхановъ, которыхъ, однако, г. Гревенъ считаеть за амуровъ (putti), не смотря на ихъ развѣвающіяся женскія одежды и женскія прически (№ 18).

Особенно много вошло фотографій съ памятниковъ Національнаго Музея во Флоренціи (Bargello), принадлежавшихъ ранѣе Каррану (№№19 — 40). Лучшія и наиболѣе стильныя вещи, однако, почему-то опять не вошли въ выпускъ. Таковы: пиксида съ изображеніемъ Орфея, рельефъ, представляющій въ ростъ византійскую императрицу. Правда, этотъ рельефъ былъ изданъ уже нѣсколько разъ и даже наряду съ подобнымъ же рельефомъ Вѣнскаго Ноf-Мизеит и мраморной головой Palazzo dei Conservatori и вызвалъ оживленный обмѣнъ мыслей въ журналахъ 1), но изъ этого только слѣдовало бы издать его въ числѣ другихъ памятниковъ, такъ какъ спеціалистамъ остается еще большое поле по части опредѣленія и изученія этого замѣчательнаго рельефа. Равнымъ образомъ и арабскія слоновыя кости коллекціи Каррана, столь интересныя и важныя для сравненія съ живописью потолка Палатинской капеллы въ Палермо, вошли не всѣ. Издано всего три образчика.

Миланъ, столь богатый прекрасными різными костями, также обиженъ. Издатель даетъ одну фотографію съ пластины, принадлежащей креслу епископа Максиміана, съ изображеніемъ исцівленія слівпого и хромого и много разъ изданной. Далбе идутъ фотографін съ пластинъ, изданныхъ уже частью самимъ г. Гревеномъ въ Römische Quartalschrift XIII, 1899, 109 сл. На этихъ пластинахъ, отмеченныхъ чрезвычайно яркивъ единствомъ стиля, изображены делнія св. Марка. Гревенъ доказываетъ, что №№ 42-46 принадлежать тому епископскому креслу св. Марка, которое ніжогда хранилось въ Градо и которое извівстно теперь лишь изъ литературныхъ данныхъ. Ничего нетъ естествение и проще предположенія о принадлежности пластинь къ одному цёльному памятнику. Стиль, содержаніе, характеръ исполненія и величина пластинъ не оставляють въ этомъ никакого сомненія. Однако, трудно согласиться съ авторомъ, чтобы эти пластины принадлежали непременно тому креслу, которое авторъ относить ко времени императора Гераклія (610-41), и чтобы стиль рельефовъ указываль на VI столетіе. Последнее утвержденіе автора абсолютно не допустимо. Онъ считаеть, что кресло Максиміана было вывезено изъ Александріи, на ряду съ этимъ и пластины отъ предполагаемаго кресла св. Марка выводить оттуда-же. Поставивъ оба памятника рядомъ легко убъдиться, что второй на нъсколько столетій позднее и ни въ какомъ случай не можеть быть отнесенъ къ VI столетію, какъ кресло Максиміана. На нашъ взглядъ рельефы предполагаемаго кресла св. Марка не ранве IX ввка и суть копіи съ византійскаго оригинала, сділанныя скорбе всего на западі.



<sup>1)</sup> Arte, 1898, VI-IX, 365 ca.

Этому есть прямыя доказательства. Въ свое время мы остановимся на разборъ статьи г. Гревена.

Равеннскія слоновыя кости почти совершенно отсутствують. Издатель, быть можеть, руководствовался тёмъ, что онё общеизвёстны и нёкоторыя изъ числа болёе позднихъ (XII вёка) недавно изданы (Arte, II, IV—VII, 289 сл.), а потому издалъ только двё фотографіи съ двухъ ящиковъ второстепеннаго значенія. Кресло Максиміана, такимъ образомъ, до сихъ поръ еще не издано цёликомъ въ фотографіяхъ.

Изъ числа римскихъ коллекцій находимъ: двѣ фотографій съ диптиха Библіотеки Барберини (№№ 5—6) XII вѣка, пять фотографій съ византійскаго ящика Кирхеріанскаго музея съ изображеніями изъ жизни царя Давида и почти полностью фотографіи съ замѣчательной коллекціи слоновыхъ костей графа Г. С. Строгонова. Говоримъ почти, такъ какъ отсутствують нѣкоторыя мелкія слоновыя кости и миніатюрная пиксида съ изображеніемъ паяцовъ, зрѣлищъ и византійскихъ императоровъ 1). Эту пиксиду въ цинкографіи издалъ Стржиговскій въ Вуг. Zeitschr. VIII, 262 съ краткой замѣткой, приглашающей спеціалистовъ заняться разрѣшеніемъ смысла непонятнаго, по всей вѣроятности, историческаго сюжета, изображеннаго на ней. Мелкій рельефъ этой пиксиды и ся надписи равно какъ и сюжетъ требуютъ изданія въ фототипіи. Она была бы однимъ изъ украшеній второго выпуска.

Во второй выпускъ также не вошли собранія Ватикана, Монцы, Турна и полностью всего юга Италіи.

Обратимся къ некоторымъ частностямъ этого выпуска.

Врядъ-ли можно согласиться съ авторомъ, что пластина Болонскаго Музея съ изображениемъ бородатой фигуры съ надписью PETRVS представляетъ консульский двитихъ IV или начала V столътия и языческаго происхождения. Неправильностъ формъ, особенная близость рельефа къ памятникамъ карловингской эпохи показываютъ, что эту пластину должно ставить въ рядъ такихъ памятниковъ, какъ напримъръ изданная въ первомъ выпускъ пластина съ изображениемъ двухъ волхвовъ (№ 30).

Сравненіе пластины № 3, очевидно, поздней поддѣлки, съ № 48 и 49 ни къ чему не ведетъ.

На пластинѣ № 5 Болонскаго Музея, представляющей бѣгство св. семейства въ Египетъ, г. Гревенъ ошибочно склоненъ думать, что юная фигура съ жезломъ на плечѣ представляетъ ангела, а не сына Іосифа — Іакова младшаго. Гдѣ онъ могъ видѣтъ, чтобы въ XI вѣкѣ изображали ангеловъ въ одной подпоясанной туникѣ съ ногами, видимыми до колѣнъ, обвязанными ремнями по икрамъ и сверхъ того безъ крыльевъ.

Женская фигура, представляющая олицетвореніе города Египта, по мивнію Гревена, подносить на своихъ покрытыхъ одеждами рукахъ со-



<sup>1)</sup> Диптихъ Барберини IV ст. также не вошель во второй выпускъ, б. м. потому, что овъ куплевъ Ротшильдомъ и перешель въ Лувръ.

судъ съ жидкостью, которую будто бы налила изъ мёха, лежащаго на плечё ея. Авторъ хорошо разгадалъ, что у этой фигуры на голове изображена плохо понятая рёзчикомъ градская корона, но не догадался, что сосудъ, въ которомъ вовсе не видно жидкости, есть корона, подносимая младенцу Христу, какъ царю, а мёхъ на плечё есть плохо изображенный рогъ изобилія, аттрибутъ античной персонификація города. Такой рогъ изобилія держить персонификація города Герусалима на Парижскомъ (Garr. 458, 2) и Эчміадзинскомъ диптихахъ, не говоря уже о такихъ персонификаціяхъ въ свиткё Іисуса Навина и др.

Совершенно правильно на нашъ взглядъ г. Гревенъ объединяетъ въ одну группу четыре пластины изъ трехъ различныхъ собраній (№ 7, 8, 27 и 80). Несомивно, эти пластины принадлежать одному и тому же памятнику, разъединенному продавцами для твхъ же цвлей, какъ и вторая доска равеннскаго диптиха, части которой разыскались въ Римв, близъ Лондона и въ Петербургв. Поэтому напрасно г. Гревенъ все же выдвляеть № 27 изъ указанной группы и указываеть на какое-то различіе въ стилв, совершенно не существующее. Въ стилв разницы положительно ивть, но есть разница въ выдержанности резца и въ резкости рельефа, происходящей отъ свойствъ композиціи и отъ грубости этого резца.

Всё четыре пластины сверхъ того объединяются еще содержаніемъ. На нихъ представлены: Тайная вечеря (№ 8 Строганова), Умовеніе ногъ (№ 7 Болоньи), Моленіе о чашів (№ 8 Болоньи) и Вознесеніе (№ 27 Каррана). Пластина № 27, какъ и пластина № 80 имівотъ темный коричневый тонъ, зависящій отъ исчезнувшей нынів раскраски. Такой же тонъ Гревенъ отмівчаетъ у двухъ остальныхъ пластинъ. Размівръ пластинъ, ихъ высота (дві поўже двухъ другихъ), расположеніе композицій фразами показывають, что всё онів служили верхними и нижними частями двухъ досокъ оклада Евангелія на подобіе извівстныхъ Парижскаго, Эчміадзинскаго и другихъ окладовъ.

Съ другой стороны Гревенъ правъ говоря, что пластины эти представляютъ копіи съ византійскихъ оригиналовъ. На это указываетъ близкое сходство композиціи Моленія о чашѣ съ той же композиціей въ Россанскомъ Евангеліи, а также подражаніе вообще византійскимъ композиціямъ. Одна любопытная подробность Строгановской пластины указываетъ на восточный изводъ композиціи Тайной вечери. Здѣсь представлена горница въ разрѣзѣ, какъ это свойственно византійскому искусству. Рядомъ съ горницей налѣво изображенъ входъ въ нее съ купольнымъ покрытіемъ и крышами другихъ сосѣднихъ сооруженій. Входъ поддерживаеть колонна съ коринеской капителью. Стѣны по сторонамъ входа выложены изъ кирпичей и имѣютъ два ряда оконъ. Колонна стоитъ на первой ступенькѣ входа.

Очень рано уже м'єсто Тайной вечери было пріурочено къ Сіонской базилик'в. На планахъ Аркульфа м'єсто Тайной вечери (Locus coene Dni)

показано въ съверо-западномъ углу Сіонской базилики, а колонна бичеванія показана въ центръ той же базилики: Columna cui adhaerens Dominus flagellatus est 1). Бордосскій путникъ знастъ только домъ Каіафы на Сіонъ и въ немъ указываетъ колонну бичеванія. Блаженный Іеронимъ въ описаніи путешествія Павлы говорить, что колонна бичеванія поддерживала въ его время портикъ церкви (очевидно базилики): «Ostendebatur illic columna ecclesiae porticum sustinens, infecta cruore Domini, ad quam vinctus dicitur et flagellatus» (ibid. p. 33). Въ Сіонской же базиликъ указываетъ ее и анонимный јерусалимскій путникъ 530 г. (ibid. p. 58). Өеодосій рядомъ съ містомъ Тайной вечери упоминаеть и о четырехъ ложахъ, на которыхъ могутъ помъститься по три человъка, но не говорить ничего о колонив бичеванія (р. 66). Антонинь Піаченскій, упоминая о колонев бичеванія, сообщаєть еще, что на ней находился рогь Соломона (р. 104). Но более любопытное сведение о колоние бичевания находится въ стихахъ Пруденція (394-405 г.), близко напоминающее изв'єстіе Іеронима:

"Vinctus in his Dominus stetit aedibus atque columpnae.

Adnexus tergum dedit, ut servile, flagellis.

Perstat adhuc templumque gerit veneranda columpna» (Garr. I, 483).

Колонна, изображенная на пластинъ графа Г. С. Строганова, очевидно, представляетъ колонну бичеванія. Двѣ другія колонны поддерживаютъ своды потолка. Композиція въ своихъ деталяхъ носитъ характеръ историческій и мѣстный. Зданія, изображенныя въ этой сценѣ и въ сценѣ Умовенія ногъ, изображаютъ внутренность Сіонской базилики со внутренними колоннами, ложами и различными зданіями сосѣдними съ Сіонской базиликой, о которыхъ говорятъ также паломники.

Не менѣе любопытно изображеніе зданія базилики на одной слоновой кости (№ 26) коллекціи Каррана. На этой пластинѣ изображены жены муроносицы у гроба Господня. Анастасисъ или Ротонда гроба Господня представлены въ видѣ высокой круглой башни, напоминающей колокольню. За ней виденъ фронтонъ и фасадъ базилики со скатной крышей и окнами. Очевидно, здѣсь скопировано, но видоизмѣнено изображеніе Мартирія или Базилики Константина, находившейся на востокъ отъ Гроба Господня. Между этими двумя зданіями находился лишь атрій. Зданіе базилики Константина чрезвычайно рѣдко встрѣчается на памятникахъ искусства.

Отмѣтимъ въ концѣ, что № 75 изданъ впервые Е. К. Рѣдинымъ въ Арх. Изв. и Зам., а № 66---мною тамъ же.

Д. А.



<sup>1)</sup> Tobler et Molinier, Itinera Hierosolymitana, p. 160.

Heinrich Gelzer. Sextus Julius Africanus und die byzantinische Chronographie.

Leipzig, J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 1898, 8°. Erster Theil: die Chronographie des Julius Africanus. Leipzig, 1880, 283 crp. Zweiter Theil, erste Abtheilung: die Nachfolger des Julius Africanus. Leipzig, 1885, VIII + 425 crp. Zweiter Theil, zweite Abtheilung: Nachträge. Leipzig, 1898, crp. 426—500.

Лежащая передъ нами книга извъстнаго нъмецкаго ученаго византиниста Генриха Гельцера пом'вчена 1898-мъ годомъ; состоитъ она изъ двухъ частей, изъ которыхъ последняя распадается на два отдела. Между появленіемъ первой части и второго отдівла второй части прошло восемнадцать лътъ: первая часть издана въ 1880 году, первый отдёль второй части въ 1885 году и, наконецъ, второй отдёль второй части «Nachträge» вышли въ свътъ только въ 1898 году. На такомъ большомъ протяжении времени измѣнился нѣсколько и первоначальный планъ книги. Въ началъ авторъ предполагалъ въ первой части сдълать попытку возстановить, насколько возможно, историческое произведеніе Секста Юлія Африкана, этого основателя христіанской хронографія, поскольку оно сохранилось въ отрывкахъ, извлеченіяхъ и переработкахъ поздивишихъ писателей. Вторая часть книги должна была заниматься преемниками Африкана и его списывателями вплоть до времени византійскихъ хроникъ. Въ заключеніи работы Гельцеръ предполагалъ дать уже собранные вивств отрывки Африкана (см. Vorwort къ первой части). При обработив перваго отдела второй части Гельцеръ привлекъ уже къ своему изследованію восточных писателей: Діонисія Телмахрійскаго, Баребрея (Абу-л-Фараджа) и Евтихія Александрійскаго (Саида-ибн-Батрика). Въ это время Берлинская Академія Наукъ предприняла обширный планъ изданія древнехристіанскихъ греческихъ писателей. Къ кому же другому она могла обратиться по вопросу изданія Секста Юлія Африкана, какъ не къ Гельцеру, посвятившему столько труда и энергін изученію этого сложнаго, кропотливаго вопроса. Поэтому второй отдёль второй части пришлось совершенно изменить, и вместо обещаннаго собранія отрывковъ Юлія Африкана Гельцеръ далъ изследованіе о несколькихъ сравнительно малоизвъстныхъ сирійскихъ и армянскихъ историкахъ.

Неоспоримое преимущество Гельцера передъ другими византивистами — это его основательное знакомство съ армянскимъ языкомъ, т. е., другими словами, Гельцеру въ подлинникѣ доступно то, чѣмъ другіе ученые могутъ пользоваться только, большею частью, въ несовершенныхъ переводахъ. Вообще, въ Гельцерѣ надо отмѣтить его въ высшей степени цѣнное стремленіе расширять кругъ источниковъ для своихъ работъ и привлекать къ нимъ новые матеріалы. Для этого онъ часто обращается къ Востоку и на основаніи данныхъ восточныхъ писателей достигаетъ иногда весьма любопытныхъ результатовъ. Напримѣръ, въ недавнее

время въ своей работв о происхождени византійскихъ еемъ <sup>1</sup>) привлеченіе данныхъ уже довольно давно изданныхъ и переведенныхъ арабскихъ географовъ Ибн-Хордадбеха и Ибн-Кодамы дало преинтересные результаты. Второй отдель второй части Секста Юлія Африкана, какъ мы уже отмётили выше, также посвященъ спеціально восточнымъ писателямъ.

Раньше изданныя части этой работы, т. е. первая часть и первый отдель второй части, заняли такое прочное место въ ученой литературе, настолько признаны ученой критикой ценными и проливающими новый свъть во многіе запутанные вопросы византійской хронографіи, что мы со своей стороны считаемъ попытку сказать что либо новое по поводу ихъ совершенно излишнею. Кром'в того, чтобы действительно разобраться во всёхъ подробностяхъ этой сложной работы, провёрить безконечныя хронологическія вычисленія автора, то этому нужно было бы посвятить, по крайней мёрё, годъ времени. Навёрное, напілись бы мелочи, съ которыми можно было бы поспорить. Но развѣ отъ этого уменьшилось бы значеніе книги Гельцера? Нисколько. Возстановленный имъ Секстъ Юлій Африканъ въ первой части, появнвшіеся въ первомъ отдёлё второй части совершенно въ новомъ освъщении александрійскіе хронисты Панодоръ и Анніанъ, цільй рядь других тонких наблюденій и важныхъ результатовъ — навсегда оставять Гельцеру, помимо его прочихъ тру довъ, почетное мъсто въ исторіи византійской литературы.

Въ настоящемъ случав мы остановимъ наше вниманіе на второмъ отдёлё второй части, какъ наиболёе новомъ (появился, какъ мы видёли выше, въ 1898 году). Въ этомъ отдёлё Гельцеръ останавливается на разборё извёстій, преимущественно дохристіанскихъ, у двухъ сирійскихъ и четырехъ армянскихъ писателей. Начинаетъ онъ съ разбора хроники Михаила Великаго.

Послѣ смерти монофизитскаго антіохійскаго патріарха Мар-Аванасія въ іюлѣ 1166 года сирійскіе епископы, собравшись въ Гаргарѣ, приступили обычнымъ путемъ къ выбору ему преемника; изъ трехъ выставленныхъ кандидатовъ жребій выпалъ на архимандрита Рабана Михаила изъ Мелитины, который не раньше согласился занять этотъ отвѣтственный постъ, какъ его избраніе было единодушно подтверждено другими духовными пастырями востока и былъ принятъ его проектъ дѣятельной борьбы противъ существовавшей тогда на востокѣ симоніи. Перваго октября 1166 года Мар-Михаилъ сдѣлался патріархомъ. Вскорѣ послѣ вступленія на патріаршій престолъ Михаилъ посѣтилъ Іерусалимъ и Антіохію, гдѣ латинскіе патріархи Амальрихъ (1158—1180 г.) и Аймерихъ (1142—1187 г.) встрѣтили его съ большимъ почетомъ. Вообще надо замѣтить, что отношенія, въ какія стали армяне и сирійцы къ франкамъ, были очень хороши, что нашло свое выраженіе какъ въ



H. Gelzer, Die Genesis der byzantinischen Themenverfassung. Leipzig, 1899 Abhandlungen der philos.-histor. Classe der Königl. sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften. Bd. XVIII, Nr. 5.

армянскихъ хроникахъ, такъ и въ историческомъ произведеніи Мар-Михаила. Относился съ уваженіемъ къ новому патріарху и иконійскій султанъ Килидж-Арсланъ. Тёмъ бол'ве печали и горести доставляли Михаилу неповиновеніе, безнравственность и интриги высшихъ представителей собственнаго клира и своего племянника Іисуса, который стремился быть его преемникомъ. Умеръ Михаилъ 7 ноября 1199 года.

Мар-Михаиль быль одинь изъ послёднихь крупныхь сирійскихь писателей: «день и ночь усердствоваль онь въ писаніи и оставиль церкви Божьей достойныя удивленія книги» 1).

Гельцеръ для своихъ цълей интересуется исключительно исторической хроникой Михаила. Сирійскій оригиналь ея существуєть, но во время появленія труда Гельцера быль еще, къ сожальнію, недоступень. Владылецъ рукописи, алеппскій епископъ Рахмани, привезъ ее съ собою въ Европу и, показавъ въ Рим'в и Париж'в, снова увезъ къ себ'в въ Сирію, чъмъ обманулъ ожиданія знаменитаго итальянскаго оріенталиста Гвиди, который уже объявиль о предстоящемь изданіи сирійскаго текста <sup>в</sup>). Одинъ венеціанскій мехитаристъ, знавшій лично владівльца рукописи, увъряль Гельцера, что это -- ученый человъкъ и что онъ самъ имъетъ намъреніе издать рукопись. Насколько это въроятно, конечно, судить трудно. Арабскій переводъ хроники Михаила, далеко превосходящій ся армянскія версін, находится теперь съ 1891-го года въ Британскомъ Музећ; но и онъ еще не изданъ 3). Остаются два ариянскихъ перевода, или, лучше сказать, двъ армянскія обработки хроники, которыя далеко не могуть замънить оригинала, такъ какъ армянскіе переводчики въ нъкоторыхъ мъстахъ сокращали хронику, въ другихъ дополняли; последнее относится къ событіямъ изъ армянской исторіи. Существуеть дві армянскихъ переработки: одна болъе пространная, другая болъе краткая. Первую версію, какъ изв'єстно, издаль во французскомъ перевод'в оріенталисть Викторъ Ланглуа на основаніи двухъ рукописей — библіотеки св. Лазаря въ Венеціи и Парижской Національной библіотеки 4). Въ этомъ изданім до сихъ поръ и приходилось пользоваться хроникой. Вторую, по большей части, болъе краткую переработку представляеть изъ себя появившееся въ 1871 году въ Герусалимъ ариянское изданіе подъ заглавіемъ: «Хроно-

<sup>1)</sup> Перечень трудовъ Михаила см. у І. В. Abbeloos et Т. І. Lamy, Gregorii Barhebraei Chronicon ecclesiasticum. Parisiis-Lovanii, 1874. Т. ІІ, р. 605, № 1. См. также W. Wright, Syriac Literature въ Encyclopaedia Britannica, 9-th edition, t. XXII, 1887, р. 851—852. R. Duval, La littérature syriaque. Paris, 1899, р. 400—401 (Bibliothèque de l'enseignement de l'Histoire ecclésiastique).

<sup>2)</sup> Cm. F. Nau, Notice sur un manuscrit de l'Histoire de Michel le Grand, patriarche d'Antioche. Journal Asiatique, IX série, t. VIII, 1896, p. 523 sq.

<sup>3)</sup> Cm. E. W. Brooks, A Syriac Chronicle of the year 846. Zeitschrift der Morgenländischen Gesellschaft. B. 51 (1897), S. 570.

<sup>4)</sup> Chronique de Michel le Grand, Patriarche des Syriens Jacobites, traduite pour la première fois sur la version arménienne du prêtre Ischôk par V. Langlois. Venise, 1868.

графія Тер-Михаила, сирійскаго патріархя, отъ Адама до нашего времени». Рукопись посл'єдней версіи написана въ 1273 году. Л'єтописный разсказъ идетъ почти одинаково до стр. 503 іерусалимскаго изданія и стр. 359 изданія Ланглуа; за этимъ уже сл'єдуетъ продолженіе, или, какъ правильно зам'єтилъ Ланглуа (р. 13), скор'єв родъ регогатіо, не настоящая исторія, а хвалебная характеристика киликійскихъ князей до бракосочетанія короля Hethum'а съ Сапелой, т. е. съ Изабеллой, въ 1226 году. Зд'єсь уже въ частностяхъ об'є редакціи сильно расходятся другъ отъ друга: стр. 503—507 іерусалимскаго изданія,— стр. 359—361 у Ланглуа. Чтобы показать, насколько армянскія переработки отличаются отъ текста хроники у Ланглуа, Гельцеръ приводитъ параллельно переводъ событій отъ смерти Адама до паденія сыновей Сифа изъ изданія Ланглуа, изъ Содех Venetus S. Lazari Nr. 1153 и іерусалимскаго изданія (см. Gelzer, S. 435—439).

Мы со своей стороны можемъ прибавить, что арабскимъ переводомъ хроники Михаила, находящимся теперь въ Британскомъ музей, пользовался недавно въ своихъ статьяхъ англійскій ученый Бруксъ і). Рукопись сирійскаго оригинала существуєть въ Эдессв, и есть предположеніе, что еще одинъ экземпляръ рукописи хранится въ яковитскомъ монастыръ Zafaran около Мардина<sup>9</sup>). Въ началъ 1900 года появилось, наконецъ, отрадное извъстіе объ изданіи подлиннаго сирійскаго текста хроники Михаила съ приложениеть французскаго перевода, вышедшаго изъ рукъ такого опытнаго и дъятельнаго французскаго оріенталиста, какъ Шабо (J.-B. Chabot). Это изданіе будеть заключать въ себ'в четыре тома по два выпуска каждый и носить следующее заглавіе: Chronique de Michel le Syrien, patriarche jacobite d'Antioche (1169-1199), éditée pour la première fois et traduite en français par J.-B. Chabot. Ouvrage publié sous le patronage de l'Académie des inscriptions et belles-lettres. Ц'вна всехъ четырекъ томовъ назначена 100 франковъ. Въ феврале месяце 1900 года вышель первый выпускъ перваго тома (цвна 12 фр. 50 с.) 3).

Насколько возможно было на основаніи доступных во время появленія труда Гельцера изданій Михаила, онъ хорошо изследоваль его источники при изложеніи событій до Рождества Христова. Христіанское время въ хронике Михаила уже не входило въ кругъ изследованія Гельцера. Во всякомъ случає, решительное сужденіе о достоинстве хроники Михаила можно будеть только тогда высказать, когда сделается доступнымъ ея сирійскій оригиналь (см. Gelzer S. 457), чего, какъ мы отме-



<sup>1)</sup> Cm. E. W. Brooks, The campaign of 716-718, from Arabic Sources. The Journal of Hellenic Studies. Vol. XVIII (1898) M XIX (1899).

<sup>2)</sup> Cm. R. Duval, La littérature syriaque. Paris, 1899, p. 207.

<sup>3)</sup> См. объявление въ Revue Critique, 1900, №№ 4 и 5; издатель Ernest Leroux, 28, Rue Bonaparte. Шабо объщаеть въ предисловін дать сводъ свёдёній о жизни Михаила. См. J.-B. Chabot, Les évêques jacobites du VIII au XIII-e siècle d'après la chronique de Michel le Syrien. Revue de l'Orient chrétien. IV, 1899, p. 444.

тили выше, уже, повидимому, не долго ждать. Но насколько можно су дить изъ разспотрвнія двухъ армянскихъ переработокъ, Миханлъ не придаваль никакой цёны установленію особой хронологической системы, и въ этомъ отношеніи онъ стоить значительно позади своего аккуратнаго и точнаго преемника Баребрея (Григорія Абульфараджа). Въ главномъ Миханаъ придерживался Евсевія, что, конечно, ему не ившало неоднократно отступать отъ системы последняго; виесте съ темъ, именно въ началь, Михаиль усердно прибъгаль къ Анніану и списываль сирійскіе источники, какъ напр. Іакова Эдесскаго и Іоанна Историка. Главное свое вниманіе Михаиль удвляеть изложенію событій позднвищей исторіи, въ чемъ и заключается главное значение его до сихъ поръ нелостаточно оцъненной хроники. Будемъ надъяться, что новое изданіе Шабо дасть поводъ Гельцеру еще разъ возвратиться къ хроникъ Миханла Великаго, и изследователь Секста Юлія Африкана дасть ученому міру еще одну работу, восполняющую одинъ изъ важныхъ пробеловъ въ области источниковъдънія византійской исторіи.

Второй сирійскій писатель, которымъ занимается Гельцеръ, это-Мар-Соломонъ изъ Perat-Maišan'a, о жизни котораго до насъ дошло очень мало извъстій. Родился онъ въ городъ Хилать на съверозападномъ берегу озера Вана, былъ несторіаниномъ и сдівлался митрополитомъ города Реrat-Maišān'a (ал-Басры). Въ 1222 году онъ, какъ митрополить, присутствоваль при посвящении несторіанскаго католикоса Sabr-išō. На старости лътъ Мар-Соломонъ написалъ свою книгу «Пчела», названную такъ потому, что «онъ ее составиль изъ цвётовъ двухъ завётовъ и цвётковъ священныхъ книгъ». Имъя въ виду, по его собственнымъ словамъ, написать не подробную исторію царей и судей, а только собрать немного матеріала, который могь бы послужить утвішеніемъ слабому въ минуты отчаянія, онъ ограничился относительно историческихъ событій только короткими зам'вчаніями (см. Gelzer, S. 458—459). Уже это одно даетъ понять, что собственно историческая сторона отодвинута у Мар-Соломона на задній планъ. Поэтому все то, что онъ намъ даеть въ этомъ направленіи. сплошь скудно; но не надо забывать, что хронологія событій была для него совершенно побочная вещь, и что онъ въ своей книгъ преслъдовалъ совершенно иныя цвли (см. S. 465).

За этимъ Гельцеръ переходитъ къ армянскимъ источникамъ. Хронологическія работы армянъ основываются сплошь на Евсевіи, переводъ хроники котораго на армянскій языкъ послужилъ у нихъ источникомъ для всёхъ работъ въ этой области. Оригинальныя произведенія армянъ въ этомъ направленіи не особенно интересны и зам'вчательны. Бол'ве древніе хронографы стоятъ въ абсолютной зависимости отъ Евсевія, какъ напр. Степанъ Асохикъ и Самуилъ изъ Ани. Эпоху въ армянской хронографіи составляеть переводъ сирійской хроники патріарха Миханла на армянскій языкъ; она, повидимому, какъ нельзя бол'ве пришлась по вкусу времени, и поэтому поздн'ёйшіе писатели усердно ее списывали. Предста-

Digitized by Google

вителями посл'вдняго направленія являются Варданъ Великій и Мхитаръ изъ Ayriwankh.

Первымъ Гельцеръ разбираетъ Асохика Таронскаго, написавшаго, какъ извъстно, міровую исторію, которая распадается у него на три книги; первая книга излагаетъ исторію до Константина и Тиридата, вторая — до Ашота Багратуни и третья, самая цънная, доводить событія до времени самого Асохика, который въ послъдней части писалъ уже въ качествъ современника. Важность показаній армянскаго историка для событій византійской исторіи во второй половинъ Х въка была уже, какъ извъстно, доказана въ русской ученой литературъ благодаря работамъ покойнаго В. Г. Васильевскаго и барона В. Р. Розена 1).

Для своихъ пѣлей Гельцеръ разсматриваетъ только первую книгу. Въ первой вступительной главѣ Асохикъ, по образцу сирійскихъ и армянскихъ историковъ, подробно говоритъ объ источникахъ, которыми онъ пользовался; изъ всѣхъ перечисленныхъ источниковъ для первой книги остается хроника Евсевія. Но тѣмъ не менѣе, какъ бы тѣсно Асохикъ ни примыкалъ къ Евсевію, онъ не слѣдуетъ ему рабски, но часто даетъ, напр., иныя хронологическія данныя; въ этихъ случаяхъ онъ слѣдовалъ, по всей вѣроятности, писатедю Ананію изъ Ширака.

Второй армянскій писатель, которымъ занимается Гельцеръ, есть Самуилъ изъ Ани, жившій въ XII вѣкѣ и доведшій свою исторію до 1177 года. Трудъ его распадается на двѣ части, которыя представляютъ изъ себя подражаніе Евсевію. Гельцеръ разсматриваетъ одну первую часть, гдѣ въ предисловіи Самуилъ называетъ только два своихъ источника: Евсевія и для армянской исторіи Моисея Хоренскаго, которыхъ онъ усердно списываетъ. Оставляя въ сторонѣ Моисея, Гельцеръ изслѣдуетъ вліяніс Евсевія на Самуила и приходитъ къ заключенію, что послѣдній въ первой части своей исторіи былъ вѣрнымъ послѣдователемъ Евсевія; прибавленія и интерполяціи Евсевія ему были извѣстны.

Затыть Гельцеръ переходить къ извъстному армянскому писателю XIII въка Вардану Великому, который въ данномъ случат для насъ интересенъ, какъ авторъ всемірной хроники отъ сотворенія міра до смерти армянскаго патріарха Тер-Константина въ 1267 году. Изъ разсмотртвной Гельцеромъ части исторіи Вардана оказывается, что онъ слъдовалъ преимущественно патріарху Михаилу Великому; вмъстъ съ нимъ онъ сильно пользовался армянскимъ переводомъ Евсевія, а для допотопной и вообще древнъйшей исторіи онъ привлекалъ и апокрифическіе источники (см. S. 496). Менте удачны у Вардана тъ страницы, гдъ



<sup>1)</sup> Кромъ уже существующихъ переводовъ Асохика—русскаго Эмина (Всеобщая исторія Степаноса Таронскаго Асохика. Москва, 1864) и французскаго Dulaurier (Histoire universelle par Etienne Açoghig de Daron. I partie, Paris, 1883), долженъ появиться довольно давно объщанный нѣмецкій переводъ Асохика, сдъланный Августомъ Буркгардтомъ. См. Krumbacher, Geschichte der byzantinischen Litteratur. 2 Auflage, S. 407. Gelzer, S. 466, 467.

онъ даетъ опыты своей самостоятельной работы. Главная цвиность исторіи Вардана заключается, конечно, въ твхъ частяхъ, которыя не подлежали разбору Гельцера.

Четвертый и последній армянскій историкь у Гельцера— это Мхитарь Варданеть изъ монастыря Аугімапкі въ провинціи Siuniki, написавшій «хронологическую исторію» въ трехъ частяхь оть сотворенія міра до 1289 года. Для работы Гельцера самою интересною является вторая часть: историко-хронологическія таблицы отъ Адама до Рождества Христова. Почти все, что этоть писатель сообщаеть, уже изв'єстно. Съ нимъ кончается рядъ хронографическихъ попытокъ среди армянъ; этотъ родъ литературы въ Арменіи основывается частью на Евсевіи, частью на Михаилъ Сирійцъ. Мхитаръ же изъ этихъ двухъ источниковъ составилъ новое цілое (S. 500).

Остается только пожелать, чтобы Берлинская Академія Наукъ въ скоромъ времени сочла возможнымъ выпустить въ свётъ собраніе отрывковъ Юлія Секста Африкана. Имя Гельцера говоритъ уже за возможное совершенство изданія.

А. Васильевъ.

Берлинъ, 1 апреля 1900 г.

## 2. Вивлюграфія.

## РОССІЯ.

И. В. Помяловскій, Житіе преподобнаго Паисія Великаго и Тимовея, патріарха александрыйскаго, повыствованіе о чудесахь св. великомученика Мини. Изданы по рукописямь Московской Синодальной библіотеки. С.-Петербургъ, 1900. Стр. VI + 107. — Опубликованный здёсь греческій текстъ житія преподобнаго Паисія Великаго (стр. 1-61) изданъ по рукописи Московской Синодальной библіотеки № 394 (293/CCLXXX) по новъйшему каталогу архимандрита Владиміра (Москва, 1894, стр. 593-595). Рукопись представляетъ сборникъ XVI въка, содержащій житія святыхъ и слова и писанный разными руками на бумагь въ 40, на 341 листахъ. Прежде рукопись принадлежала авонскому менастырю τοῦ Σιμένου (или **Увиженого по чтенію архимандрита Владиміра) и вывезена въ Москву** Арсеніемъ Сухановымъ, какъ видно изъ сохранившейся на 7 листв рукописи приписки. Житіе св. Паисія Великаго занимаеть здівсь листы 55-84 и имветь такое надписаніе: Βίος και πολιτεία του όσίου πατρός ήμων Παϊσίου του Μεγάλου συγγραφείς παρά του όσίου πατρός ήμων Ίωάννου той Кодовой. Кром'в этой рукописи, И. В. Помяловскій, при изданів житія св. Паисія Великаго, пользовался рукописью Парижской Національной библіотеки XIV віка № 1093, описанной кратко Омономъ въ кингів

Catalogus codicum graecorum Bibliothecae Nationalis Parisiensis (ediderunt hagiographi Bollandiani et Henricus Omont. Bruxellis et Parisiis. 1896, p. 67) и подробно и обстоятельно-академикомъ В. К. Ериштедтомъ въ предисловін къ разсматриваемому изданію И. В. Помяловскаго, а также спискомъ съ житія св. Пансія, принадлежащаго русскому авонскому монастырю св. Пантелеймона. Парижскій кодексь представляеть немало разночтеній сравнительно съ Московскимъ, которыя и отмічены издателемъ, а списокъ авонскій им'ветъ большое съ посл'яднимъ сходство.

Въ житіи сообщается, что препод. Паисій родился въ Египтъ, отъ родителей благочестивыхъ и состоятельныхъ и былъ у нихъ младшимъ сыномъ изъ семи детей. Его родители особенно любили помогать беднымъ и нищимъ. Когда Паисій былъ еще въ детскомъ возрасте, отецъ его скончался и все попеченіе о дётяхъ выпало на долю матери. Однажды ей явился во сев ангель и открыль, что Паисій угодень Богу и въ немъ прославится пресвятое имя Господне. Мать немедленно по-CBATHJA ΘΓΟ ΒΟΓΥ (τὸν ἐαυτῆς παϊδα προσήνεγαε τῷ Θεῷ καθιέρωμα—4, 10). Пансій предался подвигамъ доброд'єтели, жилъ въ страхів Божіемъ и воспламенился любовью къ монашеской жизни, а затемъ отправился въ Скитскую пустыню (ή ξρημος της Σχήτεως), къ божественному Памво (Παμβω), пастырю разумныхъ овецъ. Этотъ принялъ его съ любовью и радостію и облекъ во святой иноческій образъ (τὸ ἄγιον σχημα τοῦτον ėче́босе — 4, 19). Здівсь Паисій преуспівваль во всякой добродівтели, особенно же въ теривніи и послушаніи. По повелвнію Памво, Паисій въ теченіе трехъ лёть не видёль лица человёческаго, но занимался чтеніемъ божественных в писаній, святыми мыслями просв'єщаль свою душу, молился въ поств и бодретвованіи и соблюдаль въ сердцв своемъ добродетель (гл. VI). Вследствіе этихъ подвиговъ, онъ сделался испытаннымъ инокомъ. Но вотъ блаженный Памво скончался, и Паисій сталь самостоятельно вести подвижническую жизнь. Онъ постился по пробов недрав, лишь въ субботу вкущая хлъбъ съ солью, а въ остальное время питался хавбомъ духовнымъ, читая книгу пророка Іереміи. Потомъ сталъ поститься въ теченіи двухъ недізь, а въ третью питался хлібомъ съ солью. Стремясь къ уединенной, отшельнической жизни, онъ, по указанію ангела, отправился въ западную часть Скитской пустыни (ἐπὶ δυσμάς τῆς ἐρήμου -8, 10), изсъкъ пещеру и поселился въ ней, проводя жизнь праведно и свято (гл. XII). Затвиъ преподобный удалился въ болве уединенную, внутреннюю часть пустыни ( $\tau \vec{\eta}$  έσωτέρα πρόσεισιν έρτ $\mu \omega - 11$ , 11), гд $\dot{b}$ еще усердиве предался аскетическимъ подвигамъ. Между прочимъ, онъ еженедально причащался св. Таинъ и съ великою строгостью постился, иногда онъ не принималь пищи въ теченіе семидесяти дней (ρηθήσεται τάληθές, ότι μετά την φρικτήν μετάληψιν ἐπὶ ἐβδομήχοντα ἡμέραις ἄσιτος бієте́деі — 12, 1—2). Подвиги преподобнаго стали привлекать къ нему последователей и учениковъ изъ среды мірянъ и монаховъ, кои стремились кънему, какърой пчелъ къ соту, а онъ напояль ихъ духовнымъ питіемъ Византійскій Временникъ.

сладости и силы неизреченной. Многіе оставляли міръ съ его благами и воздагали на себя бремя жизни во Христв. Однихъ изъ возлюбившихъ жизнь иноческую преподобный училь проводить время въ молитвенной бесть съ Богомъ, другихъ -- совмъстно птъ и пребывать въ братскомъ единеніи, иныхъ — заниматься рукоділіями, дабы они сами добывали себ'в средства къ жизни и помогали б'еднымъ и вм'ест'в съ темъ упраживансь въ добродетели. Главною же иноческою добродетелью преподобный считаль безусловное повиновение отеческой волё и совъту опытныхъ въ отщельнической жизни мужей, при совершенномъ отсвченім личной воли (гл. XVIII). Когда къ св. Пансію собралось большое число последователей, онъ, ища уединенія, ушель въ Нитрійскую пустыню, нашель здёсь пещеру и провель въ ней въ большихъ подвигахъ три года. Преподобный прославился здёсь прозорливостью и пламенною ревностью о въръ Христовой, побудившею его обличить въ неправомысліи одного старца, отрицавшаго божественное достоинство Духа Святаго (гл. XLI-XLIV), - великимъ постничествомъ, смиренномудріємъ, необыкновенною силою молитвы, иными доброд'втелями и многими чудесами. Близъ келліи, въ коей подвизался препод. Паисій, возникла лавра, жившая подъ руководствомъ особаго игумена, который, въ свою очередь, находился въ повиновении у святого (гл. LXXV). Препод. Паисій скончался въ глубокой старости, среди всеобщаго просдавленія за подвиги и чудеса. Его мощи сначала были скрыты монахами въ пустынъ, а потомъ перенесены нъкіимъ Исидоромъ въ построенный имъ монастырь въ Писидіи (гл. LXXIX).

Въ житіи преподобнаго Паисія упоминаются слідующіе его современники изъ учениковъ и сподвижниковъ: Іоаннъ, одинъ изъ старцевъ, проводившій въ Нитрійской пустынъ постническую жизнь (гл. LVIII), Исидоръ Писидійскій, который, услышавъ о смерти преподобнаго Пансія, моремъ прибыль къ тому мёсту, где почивали мощи святого, съ великою честью перенесъ ихъ въ свое отечество и положилъ въ основанной имъ обители (гл. LXXIX); Исаакъ, который, тяготясь иноческою жизнію, поселился близъ города для болье удобной продажи произведеній своего труда и здёсь встрётился съ еврейкою, на которой затёмъ женился, обратившись въ еврейство, но потомъ, по силъ чудотворной молитвы преподобнаго Паисія, онъ опять возвратился въ пустыню, приняль ангельскій чинъ и до самой смерти жиль праведно (гл. LXIV-LXVII); Пименъ, ученикъ преподобнаго Павла, явившійся къ преподобному Паисію, дабы видёть этого великаго подвижника (гл. XLV); Павель, одинъ изъ выдающихся аскетовъ Скитской пустыни, находившійся въ дружов съ препод. Паисіемъ, съ коимъ онъ часто видвлся и бесвдоваль; его мощи также были перенесены въ Писидію вышеупомянутымъ Исидоромъ вивств съ мощами св. Паисія (гл. LXXVI—LXXIX). Наконецъ, въ житіи содержатся свіддінія и о составитель его, преподобномъ Іоанні Кодовъ (Ίωάννης ὁ Κολοβός). Онъ быль современникомъ св. Пансія и его житіе

написаль на основаніи того, что самь видёль и о чемь слышаль отъ **μργιματ** (παρ'δ τεθέαμαι οἰκείοις όφθαλμοῖς καὶ ώσιν ἡκηκόειν—2,16). Η κοторое время Іоаннъ подвизался вивств съ великимъ Пансіемъ, такъ какъ оба они были учениками преподобнаго Памво (гл. VIII). Когда св. Паисій прославился подвигами и чудесами, Іоаниъ Коловъ приходилъ къ нему, бесвдоваль съ нимъ и быль свидвтелемъ чудесныхъ его двяній (гл. XXXIV—XL, LXIII). Такимъ образомъ, житіе преподобнаго Пансія Великаго, со стороны его достовърности, не должно возбуждать никакихъ сомнъній, какъ произведеніе ученика и очевидца. Къ сожальнію, въ немъ нътъ никакихъ хронологическихъ датъ, и это должно немало затруднить будущаго изследователя житія, съ полною достоверностію нам'втить главные хронологическіе пункты въ д'вятельности св. Паисія Великаго, жизнь коего падаеть на вторую половину IV въка и на начало V-го. Кром'в техъ данныхъ, которыя представлены въ настоящемъ обэоръ, необходимо имъть въ виду и замъчание Іоанна Колова о семи отрокахъ во Ефесь, которые уснули при Декін и чудесно проснулись при Өеодосіи Младшемъ (Арх. Сергій, Полный місяцесловъ востока, т. ІІ, ч. 1, стр. 204, ч. 2, стр. 231-232. Москва. 1876). Біографъ св. Паисія Велиκαιο **πημιστ** οδυ οτομο ειβμγριμος: Οίδαμεν και έν τη γη έπι τριακοσίοις έτεσιν καὶ ἐπέκεινα ἀτρόφους ἐν Ἐφέσφ παίδας διαφυλάξαι (Θεόν) τὴν ζωήν (12, 10-12).

Житіе преподобнаго Паисія Великаго, впервые опубликованное профессоромъ И. В. Помяловскимъ въ полной и оригинальной редакціи, ниветъ большое значение для истории православнаго монашества въ Египтв. До изданія въ светь этой редакціи, житіе было известно лишь въ переложеніяхъ, бол'ве или мен'ве подробныхъ. Наибол'ве обстоятельное переложение этого житія было сділяно Никодимомъ Святогорцемъ въ его Νέον Έκλόγιον, откуда оно перепечатано и Константиномъ Дукакисомъ въ новвишей его Четьи-Минев (Μέγας Συναξαριστής... καθ' άπαντα τὸν μήνα ἰούνιον. Έν Άθήναις. 1893. Σελ. 183—217), ΓΑΒ ΠΟмъщена и служба преподобному (сел. 165-183, 217-234). Очень подробное переложеніе житія и довольно близкое къ подлиннику сдівляно и въ славянской четын-миней — Книга жимій святых (Москва, 1815, подъ 19 іюня, л. 120-130). Сопоставляя славянскую редакцію житія съ оригинальнымъ греческимъ, изданнымъ профессоромъ И. В. Помяловскимъ, мы находимъ, что въ первой нътъ разсказа о чудесномъ, по молитвъ св. Пансія, избавленіи отъ мукъ ада одного изъ иноковъ Скитской пустыни, умершаго въ грвхахъ (И.В. Помяловскій, стр. 14-20, гл. ХХІ-XXX; срав. Доихахис, отд. 190-192), неть повествования о явлении преподобному Христа и беседе сънимъ о посте (И.В. Помяловскій, стр. 29-32, Γ.I. XLVII—XLVIII, cpab. Δουκάκης, σελ. 198—200), а также не разсказывается о нівкоторых в чудесах всятаго (И.В. Помяловскій, стр. 38— 41, ΓJ. LIX-LXII, CTP. 48-54, ΓJ. LXIX-LXXIV; CPAB. Δουκάκης, σελ. 204, 209-210). Наконецъ, въ подлинномъ житіи есть любопытное сравненіе

иноческаго чина съ достоинствомъ царя. Писатель житія Іоаннъ Коловъ, пришедши однажды къ келліи св. Паисія Великаго, услышаль его разговоръ съ неизв'ястымъ лицемъ, но, явившись въ келлію, нашелъ въ ней только одного святого. На вопросъ Іоанна, св. Паисій отв'ятилъ, что онъ бес'ядовалъ съ великимъ христіанскимъ царемъ Константиномъ, который восхвалялъ предъ нимъ иноческое званіе, ставилъ его выше царскаго достоинства за подвиги и доброд'ятели, ведущіе иноковъ прямо къ престолу Божію, и выражалъ сожал'яніе, что онъ н'якогда не носилъ б'яднаго монашескаго од'язнія, вм'ясто царской порфиры. Преподобный Паисій говорилъ парю объ иночеств'я въ подобномъ же смысл'я, ставя иноковъ выше царей, потому что они все приносять въ жертву Богу — жену, д'ятей, блага земной жизни (И. В. Помяловскій, стр. 22—25, гл. ХХХV—ХІ; срав. Δουхάхης, σελ. 194—196).

Кром' житія преподобнаго Пансія Великаго, въ разсматриваемомъ изданіи профессора Помяловскаго пом'вщенъ (стр. 62-89) разсказъ о чудесахъ св. Мины, великомученика александрійскаго, составленный Тимовеемъ, патріархомъ александрійскимъ (380—384 г.) [Διήγησις Τιμοθέου άργιεπισχόπου Άλεξανδρείας περί των θαυμάτων του άγίου και ἐνδόξου μάρтирос Муча]. Разсказъ изданъ по рукописи XI въка Московской Синодальной биліотеки, № 379 (161/CLXII) по каталогу архимандрита Вламіра. Здівсь сообщается, что, съ воцареніемъ въ греко-восточной имперін Константина Великаго, христіанство, дотол'в гонимов и пресл'вдуемов, было объявлено господствующей религіей, и царь приказаль повсюду строить храмы въ честь мучениковъ. Нёкоторые изъ жителей Александріи отыскали мощи святаго славнаго и всехвальнаго мученика Христова Мины, пострадавшаго въ царствованіе Максиміана, и вся область (ἐπαρχία) приступила къ скоръйшей постройкъ въ честь его храна. Въ этомъ храмъ, у святыхъ мощей великомученика, а также и вив города, по молитив святому Минв, совершилось потомъ немало чудесъ, часть коихъ, въ числе тринадцати, и описывается въ повъствованія патріарха Тимовея. Въ первомъ чудъ разсказывается о томъ, какъ некій богатый исаврянинъ, услышавъ о чудесахъ, совершавшихся въ александрійскомъ храмв св. Мины, отправился въ Александрію, но на дорогѣ быль ограбленъ и убить гостинникомъ, который даже разрубилъ тело убитаго на части. Но св. Мина уличиль убійцу въ преступленіи, заставиль его раскаяться, а убитаго возвратиль къ жизни. Убійца постригся при храм'в св. Мины и прожиль здёсь семь лётъ, а исаврянинъ разсказалъ о чудё, побудившемъ многихъ грековъ и еретиковъ обратиться въ православіе. Второе чудо повъствуеть, что богатый александріецъ Евтропій приказаль мастеру изготовить два серебрянных блюда одинаковой ценности, одно изъкоихъ, еъ именемъ великомученика, онъ намъренъ былъ принести въ храмъ св. Мины, а другое, со своимъ именемъ, оставить у себя. Но первое блюдо оказалось лучше второго и Евтропій оставиль его у себя, а свое блюдо повезъ моремъ въ храмъ св. Мины. Но въ пути слуга Евтропія урониль



блюдо съ именемъ святаго въ море и, боясь наказанія, бросился за нимъ въ воду и утонулъ. Евтропій приписаль это своей винъ и раскаялся въ гръхъ. Приставши однако къ берегу, онъ нашелъ здъсь своего раба неврединымъ и держащимъ въ рукахъ блюдо. Рабъ повъдалъ, что онъ спасся при содействін св. Мины. Евтропій отдаль въ храмь оба блюда и раба, который служиль этому святому мёсту. По разсказу о третьемъ чудъ, христіанка Софія, изъ ивстности ты Феко Септы, предстательствомъ св. Мины, избавилась, близъ храма св. мученицы Оеклы, отъ нападенія воина и отъ безчестія. Четвертое чудо разсказываеть, что еврей отдаль христіанину на храненіе деньги, а последній отказался ихъ возвратить и поклялся въ храмъ св. Мины въ томъ, что не бралъ ихъ; однако онъ былъ наказанъ святымъ Миной и возвратилъ деньги еврею, который потомъ крестился со всей семьею. Пятый разсказъ повёствуеть о чудесномъ испъленіи хромого и німой. Шестое чудо состоить въ спасенін св. Миною женщины-самарянки отъ невольнаго прелюбодівнія; она обратилась въ христіанство, была пострижена въ храмъ св. Мины архипресвитеромъ его и прожила здёсь до самой смерти; сюда же пришелъ и ея соблазнитель. Далее разсказывается о спасеніи одного христіанина отъ нападенія крокодила (седьмое чудо), о наказаніи бользнью богатаго rpeka ἀπὸ γώρας λεγομένης Κωνσταντιανής ὑπὸ τὴν ἐωρίαν τῆς Μαρμαρικής, который приказаль зарізать единственную овцу біздной вдовы (чудо восьмое), о потеръ, понесенной сыномъ бывшаго въ дружбъ съ св. Миною нъкоего Порфирія изъ города Панифеать (Πανηφαιάτ), откуда происходиль п святой, и выразившейся въ томъ, что сынъ лишился верблюдовъ, коихъ объщаль отдать св. Минъ, но объщанія не исполниль (девятое чудо), о дарованіи богатому александрійскому греку, по имени Πρίνος, трехногой лошади (чудо десятое), о наказаніи солдата, осиблившагося украсть часть дровъ, пожертвованныхъ для храма св. Мины (одинадцатое чудо), объ исцеленіи бесноватаго (двенадцатое чудо) и о наказаніи некоего Пастамона, укравшаго кабана изъ стадъ, принадлежавшихъ храму св. Мины (чудо тринадцатое).

Подлинный текстъ повъствованія патріарха Тимовея о чудесахъ св. великомученика Мины изданъ г. Помяловскимъ впервые. До выхода въ свътъ настоящаго изданія, о чудесахъ св. Мины можно было узнать или изъ сокращенныхъ поздивнихъ переложеній этого сказанія на языкъ греческомъ (К. Δουκάκης, Μέγας Συναξαριστής, νοέμβριος, σελ. 228—238. Έν λθήναις. 1895) и латинскомъ (Surius, Historia seu vitae sanctorum, vol. XI, почетвет, dies 11), или же изъ полной редакціи повъствованія на языкъ славянскомъ (Великія Минеи-Четій, собранныя всероссійскимъ митрополитомъ Макаріемъ. Ноябрь. Изданіе Археографической Коммиссіи. С. Петербургъ. 1897, стр. 447—477). Послъдняя редакція весьма близка къ подлиннику.

Въ подстрочныхъ примъчаніяхъ къ греческому тексту обоихъ памятниковъ г. Помяловскій указалъ разночтенія другихъ ихъ списковъ, быв-

шихъ у него подъ руками, а въ концѣ изданія (стр. 91—107) помѣстніъ два указателя—собственныхъ именъ и наиболѣе замѣчательныхъ словъ и реченій.

М. Сперанскій, Изъ исторіи отреченных книгь. І. Гаданія по псамири. Тексты гадательной псалтири и родственных ей памятниковь и матеріаль для ихъ объясненія (Памятники Древней Письменности и Искусства. СХХІХ). С.-Петербургъ 1899. Стр. 168 → 99. — Ц'вль настоящаго сочиненія состоить въ томь, чтобы прослёдить одинь изъ небольшихъ фактовъ гадательнаго характера, именно гаданіе по псалтири, и критически оцібнить матеріаль для исторіи гаданій по псалтири въ древне-русской и славянской литературъ, который не только не былъ подвергаемъ тщательному изследованію, но не быль почти даже издань. Изследованіе г. Сперанскаго состойть изъ введенія, девяти главъ и приложеній. Во введеніи (стр. 4-10) указывается факть гаданія по псалтири Владиміра Мономаха, отмъченный въ его поучени (П. С. Р. Л. І, 100), и уясняется значеніе псалтири въ древне-русской литератур'в и жизни. Въ глав'в первой (стр. 10-14) говорится о гаданіи вообще, которое существовало у людей всегда, на всякой степени культуры, въ силу желанія, иногда даже потребности знать будущее. Хорошо объ этомъ говоритъ ученый археологъ Х века Свида въ своемъ Лексиконе подъ словомъ пробутка (Suidae Lexicon, ed. Gaisford et Bernhardy, II, 2, col. 502. 1853): ἡ μέν έστι πνευματική, ή δε διαβολική. λέγονται γάρ και παρ' έκείνοις όμωνύμως προθητεΐαι. ή δε μέση τούτων φυσική τις η τεγνική, ή δε κοινή και δημώδης, τῆς μέν οὖν πνευματικής προηγνομένως μέν τοῖς άγίοις μέτεστι. δι' οἰκονομίαν δέ καὶ τοῖς μὴ τοιούτοις, ὡς τῷ Φαραῷ καὶ τῷ Βαλαάμ καὶ τῷ Καϊάφα. τῆς δὲ διαβολιχῆς τοῖς τούτου μόνου θηραπευταῖς. αὐτοῦ γὰρ οἱ άλευρομάντεις χαὶ χριθομάντεις, καὶ ἡ διὰ δρυὸς Πυθία, καὶ ἡ Δωδώνης ἱέρεια, καὶ ἡ διὰ σπλάγγνων καὶ πτήσεων ορνεων και κλαγγών, συμβόλων τε και πταρμών και κληδόνων και βροντών, μυών τε και γαλής, και τρισμών ξύλων, και ώτων ήχων, και πάλμων σώματος, και δι' όνομάτων νεκρών τε και ἄστρων και ύδάτων και άλλων μυρίων, ή γάρ δι' όνείρων και παρ' ήμιν διά κατοχής μέν αύτη ή δε πρόγνωσις αύτοις οὐ δι' άρετῆς, ὡς ἡμῖν, ἀλλὰ διά τινος κακοτεχνίας . . . ἡ δὲ κοινή καὶ δημώδης τοῦ μέλλοντος γνώσις . . . хтд. Такимъ образомъ, разнообразныя гаданія, указанныя Свидой, восходять къ глубокой древности, существовали въ его время, сохраняются въ видъ переживаній и теперь. Извъстны были въ древности и лица, обладавшія даромъ предвідівнія (Соломовъ, Данінлъ и т. д.). Во второй главъ (стр. 14-27) ръчь идеть о гаданіи по книгъ въ Византіи и на Западъ въ средніе въка. Гаданіе по книгъ у византійцевъ называлось вівлючантеїа. Оно производилось по книге священной, одной или нъсколькимъ. Такъ, императоръ Іоаннъ Комнинъ, по смерти императрицы Ирины, пожелаль вторично вступить въ бракъ; выбранная для него дъвица, родомъ изъ Триполя, внезапно заболъла. Посоль царя, Контостефанъ, смущенный этимъ обстоятельствомъ, отправился въ одинъ изъ храновъ и тамъ сталъ вопрошать, брать ли импера-

тору за себя эту девушку. Ему вынимается следующее священное изреченіе: «бракъ готовъ, но званые не достойны были войти» (Мате. XXII, 8). Понявши предсказаніе, посоль быстро убхаль изъ Триполя въ Византію; скоро распространились слухи, что невъста — незаконная дочь, и бракъ принесъ бы императору несчастіе (Ioann. Cinn. p. 209 Bonnae). Ясно, что Контостефану гадали по евангелію, которое раскрыли. въроятно, на удачу и прочли первый встрътившійся стихъ, оказавшійся для него истати. Въ константинопольской церкви долго держался обычай гадать и при посвященіи въ санъ епископа, вошедшій даже въ чинъ поставленія епископа и называвшійся ζυγόν τοῦ εὐαγγελίου. Гаданіе совершалось такъ: посвящаемому клали на голову евангеліе, раскрывали, гдъ случится, читали первую фразу на страницъ и по ней заключали. каковъ пастырь будетъ посвященный (Pachymer p. 146 Bonnae. Du-Cange, Glossarium, s. v. ζυγόν). Гаданія по книгамъ священнаго Писанія были распространены и въ простомъ византійскомъ народів, какъ свидътельствуютъ Өеофанъ (р. 258. Bonnae), Кедринъ (р. 412) и Константинъ Порфирогенетъ (II, 524). Последній и самъ не пренебрегаль предсказаніями (De Ceremoniis, I, 407). Наконецъ, изв'єстны и гадательныя византійскія книжки съ текстами изъ священнаго Писанія, Точно неизвъстно, какъ по нимъ происходило гаданіе, - върояти ве всего, съ помощью какого нибудь круга съ цифрами или подобной таблицы, куда бросали зерно или кость, и по выпавшей цифрв находили текстъ и объяснение его. Это гадание носило название ρικτολόγιον  $(\dot{\rho}$ ίχτειν =  $\dot{\rho}$ ίπτειν), α самая книжка называлась: 'Ριχτολόγιον έχ τῶν τοῦ άγίου ευαγγελίου κεφαλαίων. Содержаніе этой книжки, какъ она сохранилась въ рукописи Парижской Національной Библіотеки (Cod. Reg. 1177, ΧΙ ΒΒκα), Τακοβο: ταῦτά εἰσιν ὅπερ μέλλεις γνῶναι, φιλομαθέστατε, περὶ παντὸς πράγματος οὖ ἄν βουληθής σχέψασθαι, εἴτε ἀγαθοῦ εἴτε φαύλου ἐκ τῶν του άγιου ευαγγελίου κεφαλαίων. Далве — выборка изъ евангелія отдівльныхъ стиховъ, числомъ 38. Первая цитата: Έν άρχη ην ο λόγος και ο λόγος ήν πρός τον θεόν (Ιοαμ. Ι, 1), κъ μεμ: Έρμηνεία εν άργη τοῦτο οὐδέν έστι. τιμιώτερον τούτου τοῦ κατευοδώσαι, ἐν τούτφ τῷ πράγματι. Βατέμε: Ἐγένετο ἄνθρωπος ἀπεσταλμένος παρὰ θεοῦ, ὄνομα αὐτῷ Ἰωάννης. οὐτος ἡλθεν εἰς μαρτυρίαν (Ιοαμ. Ι, 5), κτ эτομη — Έρμηνεία. Είς φως έργεται το παρον πράγμα. μέριμναν έχεις πολλήν, άλλά δόξασον τον θεόν Η Τ. д. Ποдобные гадательные тексты отмечены и въ другихъ рукописяхъ Парижской библіотеки (cod. graec. 848 и 1673, XIV и XVI стольтій). Къ числу свъдъній о гаданіяхъ по священнымъ книгамъ у византійцевъ относится § 77 ответовъ папы Николая I болгарамъ въ 868 году: Referitis quod graecorum quibusdam codicem accipientibus in manibus clausum, unus ex eis accipiens parvissimam particulam ligni, hac intra ipsum codicem condat, et si undecunque aliqua vertitur ambiguitas, per hoc affirment scire se posse quod cupiunt. Vos vero consulitis, si sit hoc tenendum an respuendum? (Migne, Patrol. lat., СХІХ, соl. 1008). Здёсь содержится описаніе самаго способа

гаданія. Почти тоже самое находится въ нашемъ Номоканов'в при Большомъ Требникъ (М. 1639), въ коемъ статья заимствована изъ синтагны Матеея Властаря (II, 446), въ свою очередь восходящей къ номоканону Фотія съ толкованіями Вальсамона. Здёсь въ дополненіи къ 20-му правилу говорится: «Инъ нъкій священникъ со еваниеліем», емуже древо связано бысть, и круговидно обращашеся, обвиненъ, яко испытанія творяше о нъкінхъ вещехъ со псаммы Давидовыми, абіе изверженъ бысть. Сицевому суду подлежать, иже имена на хартіяхъ пишуть и ключи въ псампыру влагають, оттуду ложная въщающе». Въ самонъ же правилъ 20 осуждаются тъ, кои «или щастіе и родословіе върують, яко овъ убо въ день благъ, овъ же въ золъ родися, или мъстнословіе, или Давыдскія псалмы и имена мученическія помннающе на выю си вѣшаютъ... Этому «м'єстнословію» въ греческомъ соотв'єтствуеть упомянутое выше рактороуюу (А. С. Павловъ, Номокановъ при Большомъ Требникъ, М. 1897, стр. 136-141). И на Западъ существовали подобные способы гаданія по книгамъ священнаго Писанія. Въ главъ третьей (стр. 27-36) описываются способы гаданія по письму съ костями и на таблицъ, излагается исторія гаданія по костямъ и игры въ кости, преимущественно на Западъ, и обозрѣваются старшія гадательныя книжки Запада. Въ главѣ четвертой (стр. 36-52) рвчь идеть о гаданіи въ древней Руси и приводятся свидътельства о существованіи этого обычая, заключающіяся въ статьъ о книгахъ истинныхъ и ложныхъ, въ кормчихъ и номоканонахъ, въ Стоглавъ и Домостроъ. Въ главъ пятой (стр. 52-66) описываются «гадательныя» псалтири, образцомъ коихъ служили византійскія ρικτολόγια изъ евангелія и изъ псалтири. Списки «гадательной» псалтири дівлятся авторомъ на четыре группы: 1) обыкновенная четья-псалтирь, снабженная только гадательнымъ аппаратомъ, 2) аппарать для гаданія по обыкновенной псалтири, но отдёльно отъ текста псалтири, 3) особая псалтирь, приспособленная для гаданія, и 4) тексты, обязанные своимъ происхожденіемъ гадательной псалтири, но развившіеся отдёльно отъ этой книги. Къ первой группъ относятся два текста: отрывки XI въка, изданные И. И. Срезневскимъ, и рукопись Московской типографской библіотеки № 103, относящаяся къ XIV въку. Ко второй группъ относится пока единственный представитель, находящійся въ сборникъ XIII въка попа Драголя и озаглавленный «Число неалтырьно» (описанъ Сречковичемъ). Въ виду того, что тексты этихъ группъ связаны въ своей исторіи, они обозрѣваются г. Сперанскимъ совмѣстно, причемъ онъ описываетъ способъ гаданія по нимъ. Къ нимъ примыкаеть и такъ называемое «гаданіе Самуила», изв'єстное по сербскимъ спискамъ XVII в'єка (собранія П. І. Шафарика псалтирь № 5, и Вънской Придворной библіотеки № 108). Въ главъ шестой (стр. 66—95) авторъ переходитъ къ спеціально гадательнымъ псалтирямъ (третья группа). Предварительно онъ уясняеть терминъ «рафли», коимъ названы нёкоторые гадательные памятники въ спискъ книгъ истинныхъ и ложныхъ. Этотъ терминъ соотвътствуетъ

византійскому ράμπλιον и обозначаеть гадательную книжку астрологическаго или математическаго характера, или вообще гаданіе астрологическое, близкое на такъ-называемой геомантіи, съ употребленіемъ и гадательной кости, которая собственно и называлась ράμπλιον. Что касается гадательныхъ псалтирей, то г. Сперанскій имёль подъ руками слёдующіе ихъ списки: 1) списокъ XVII віжа Московскаго Румянцевскаго Музея, № 2453, 2) списокъ петровскаго времени изъ собранія И. Е. Заб'влина, 3) рукопись XVIII въка Императорской Публичной Библіотеки, О. І. № 416 и 4) списокъ XVIII в. изъ собранія И. Н. Михайловскаго въ Нѣжинъ. Г. Сперанскій описываеть составь гадательныхъ псалтирей, опредъляеть ихъ отношение другъ къ другу и къ первымъ группамъ этого рода памятниковъ. Въ главъ седьмой (стр. 95-113) ръчь ведется о «гадательной книжкв», представляющей часть гадательной псалтири поздняго типа и содержащей въ себъ ся толкованія. Подвергнувъ анализу ея содержаніе; г. Сперанскій находить, что въ созданіи этого памятника принимали участіе, во первыхъ, тексты, представляющіе по характеру-**CXOДСТВО СЪ ВИЗАНТІЙСКИМЪ ριχτολόγιον'ΟΜЪ τῶν τοῦ εὐαγγελίου κεφαλαίων,** во вторыхъ, тексты, стоящіе въ связи съ древними Sortes sanctorum, и другіе поздивищіе тексты. Въ главв восьмой (стр. 114-137) обозрввается исторія «гадательной книжки», какъ самостоятельнаго памятника, существовавшаго отдёльно отъ псалтири и извёстной подъ именемъ «Гаданія Давида». Здёсь указываются извёстные списки этого памятника, выясняется ихъ взаимное отношеніе, опредёляется ихъ составъ и отмёчаются источники содержанія. Наконецъ, въ девятой глав'в (стр. 137-145) говорится о лубочныхъ «Гаданіяхъ царя Соломона». Подводя итоги своему изследованію (стр. 146-148), г. Сперанскій, между прочимъ, пишетъ, что гаданіе по псалтири унасл'ядовано нами вм'єств съ христіанствомъ изъ Византіи, и хотя подвергалось церковному осужденію въ теоріи, на практикъ однако не могло быть искоренено, какъ и въ Византіи. Способы гаданія по псалтири также традиціонны у насъ въ своемъ разнообразіи: эти обычные способы гаданія по книгь путемъ чтенія случайно открывшагося мёста, путемъ комбинаціи буквъ, считаемыхъ добрыми и злыми, наконецъ, путемъ примъненія костей и гадательнаго круга; сюда присоединяются и особыя, но также традиціонныя гаданія по псалтири съ помощью ключа. Для гадательныхъ нашихъ псалтирей образцомъ могли служить византійскія ріктодобую изъ евангелія и изъ псалтири, существованіе коихъ мы въ прав'в предполагать въ византійской литературув. Гадательныя славянскія псалтири изв'єстны въ двухъ видахъ: старшій, представляющій приспособленіе простой псалтири, и младшій-спеціально гадательный текстъ, въ составъ коего входили гадательныя приписки старой гадательной псалтири и такъ называемая гадательная книжка. Последняя содержить въ себе нечто въ роде византійскаго ріхтодоуюм'я изъ евангелін и въродъ западнаго Sortes sanctorum. Гадательная книжка вивств со своими источниками вызвала возникновеніе «Гаданій Давида».

Какъ памятникъ младшій сравнительно съ поздней гадательной псалтирью, «Гаданія Давида» указывають на существованіе въ нашей литературѣ еще одного гадательнаго памятника, аналогичнаго съ предполагаемымъ византійскимъ ріктоло́уюююмъ изъ псалтири. Современные тексты «Гаданій Соломона» не стоять въ родствѣ ни съ «Гаданіями Давида», ни съ гадательной псалтирью обоихъ типовъ.

На стр. 149—168 изслѣдованія г. Сперанскаго помѣщены «дополненіе и поправки». Здѣсь, между прочимъ, подтверждается предположеніе г. Сперанскаго о существованіи въ византійской литературѣ памятниковъ въ родѣ ρ̂ιχτολόγιον'а ἐκ τῶν ψαλμῶν: у Крумбахера (Geschichte der byzantinischen Litteratur, 2-е Aufl., S. 631) указывается неизданный гадательный текстъ по евангелію и псалтири — Μέθοδος προγνωστική τοῦ ἀγίου εὐαγγελίου ἢ τοῦ ψαλτηρίου. ποίημα λέοντος σοφοῦ, въ рукописи Берлинской (Philipp. 1479, fol. 1—4); аналогичный съ нимъ по характеру в текстъ Ψαλμοὶ ἀφέλιμοι εἰς πᾶν πρᾶγμα въ сод. Vat. hist. gr. 129. Подъ Львомъ Мудрымъ, указаннымъ въ первомъ текстѣ, слѣдуетъ разумѣть не императора Льва VI, а Льва, митрополита солунскаго, современника Фотія и учителя св. Кирилла Славянскаго. Сообщаются г. Сперанскимъ новые матеріалы и по вопросу о «рафляхъ».

Въ приложени къ изследованию (стр. 1—99) напечатано mесть различныхъ текстовъ, относящихся къ гаданиямъ по псалтири.

М. Сперанскій, Изг исторіи отреченной литературы. II. Трепетники. Тексты Трепетниковь и матеріаль для ихь объясненія. (Памятники Древней Письменности и Искусства. CXXXI). С.-Петербургъ. 1899. Стр. VI--93-1-36. Трепетники служать въ письменности выражениемъ гаданий, основанныхъ на верованіи въ предвещательное свойство некоторыхъ физіологическихъ явленій въ тёлё человёка: зуда, чесанья отдёльныхъ частей человъческаго тъла, звона въ укъ, миганья глаза и тому подобныкъ непроизвольныхъ движеній человіческаго организма. Этому важному письменному памятнику и посвященъ второй выпускъ очерковъ г. Сперанскаго по исторіи отреченной славяно-русской словесности. Зд'ёсь раскрывается исторія происхожденія Трепетника въ связи съ соотв'ятствующими върованіями и гаданіями людей, уясняется его судьба на славянской почев, указываются его иноземные источники и характеръ отношенія къ нимъ существующихъ текстовъ Трепетника, приводятся подлинные его тексты и т. п. Въ частности, во введении къ изследованію (стр. 1-7), на основаніи различныхъ списковъ памятника опред'єляется, что Трепетникъ есть книга, запрещаемая индексомъ въ силу своего содержанія — въры въ предзнаменовательное значеніе дрожи, зуда отдільных в частей и мість человівческаго тіла. Вь главі первой (стр. 7-18) говорится о существованіи прим'ять съ характеромъ Трепетника въ разное время и у разныхъ народовъ. Были онв и въ Византін. Такъ, Свида (Х в.) упоминаеть объ ώτων ήχων καὶ παλμών σώματος, говоря о различныхъ гаданіяхъ. Подробиве онъ даетъ сведвнія по другому



поводу, именно, въ объяснение слова οίωνισμα, говоря следующее: παλμικόν δὲ τὸ διὰ τῆς πάλσεως τοῦ σώματος γνωριζόμενον οἶον, ἐπάλθη ὁ δεξιὸς ἢ ἀριστερὸς όφθαλμός, η ώμος, η μηρός, η κνησμός εν τῷ ποδί, η πρὸς τὸ οὖς ήγος ἐγένετο, τόδε συμβαίνει, δ έγραψεν Ποσειδώνιος (Lexicon, ed. Gaisford et Bernhardy (1853), сод. 1282). Изъ того же источника, которымъ пользовался Свида, черпаль свои сведенія и Георгій Кедринь, перечисляя разныя профутеїсь Η μαντείαι Η ΟΤΜΈΡΙΑΗ ΜΕΙΚΑΥ ΗΜΜΗ ώτος ήγων, παλμών σώματος συμβολική καὶ οἰωνοστική (προφητεία) λεγομένη (Cedrenus, p. 63-64. Bonnae). Εγκвально повторяеть слова Свиды и Георгій Амартоль въ своемъ перечнъ (ed. Muralt, p. 53. Petropoli). И поздиве, въ эпоху разгара борьбы между паламитами и варлаамитами, мы опять встрёчаемся, на ряду съ возрожденіемъ аристотельскаго ученія, съ отзвуками старыхъ интересующихъ насъ повёрій. Въ первой половине XIV вёка Никифоръ Григора серьезно трактуеть о суевъріяхъ, какъ о чемъ то вполнъ научномъ, старается въ объясненій ихъ стать на точку зрівнія античнаго грека; комментируя Περί των ένυπνίων λόγος Синезія, епископа киренскаго (IV-V в.), онъ, по поводу высказанной Синезіемъ мысли о возможности по разнымъ знакамъ узнавать будущее, сообщаеть о разнаго рода гаданіяхъ: Ταύτα (птидегаданіе и пр.) μέν ίδίως είσι των ορνιθοσχοπικών θεωρήματα, άλλοι δε διά συμβόλων προωρούσι τινών και σημειώσεων, οι αύτοι κατ' αύτους έχ πείρας έσημειώσαντο. Λέγω δὲ παλμους όφθαλμῶν ἢ καρδίας ἢ ἄλλου τοῦ μέρους καὶ μέλους ἢ ρίνὸς γαργαλισμούς κτλ. (Synesii opera, ed. Petavii. Lutetiae. 1612, рад. 359). Такимъ образомъ, это повърье можно считать весьма популярнымъ и для Византіи. Въ главъ второй (стр. 18-32) описываются и анализируются различные тексты Трепетника — греческіе (александрійцевъ Мелампода и Гермеса Трисмегиста), арабскій и французскій. Въ третьей глав'я (стр. 32-49) обозр'яваются славянскіе и русскіе тексты Трепетниковъ и сборники съ этими памятниками. Глава четвертая (стр. 49-83) содержить въ себъ анализъ славяно-русскихъ текстовъ Трепетника. Говоря о текстахъ сербскихъ (рукопись XIX въка Академін Наукъ въ Бълградъ № 27, рукопись Софійской Народной библіотеки XVII віжа № 80, рукопись конда XVII віжа Вінской Придворной библіотеки № 108, рукопись изъ собранія П. І. Шафарика въ Вёнв и другія), г. Сперанскій полагаеть, что въ основів ихъ лежить одинъ переводъ, сдёланный, можетъ быть, на болгарскій языкъ съ греческаго не позднее начала XIV века; этотъ переводъ сохранилъ свою популярность до XIX въка разиножаясь въ спискахъ, представляющихъ преимущественно механическое извлечение изъ первоначальнаго текста; рядомъ съ старымъ переводомъ появился и боле новый, также сделанный съ греческаго, но иной редакціи, нежели первый; этотъ позднівший переводъ даеть матеріаль для пополненія стараго и образованія иной версіи Тренетника, состоящаго изъ двухъ отдельныхъ частей - для правой и левой стороны тела. Греческій же оригиналь Трепетника еще не найдень. Что касается русскаго текста Трепетника (изданъ А. Н. Пыпинымъ), то

онъ восходить къ оригиналу болгарскому. Въ последней (пятой) главе (стр. 83—93) разсматривается вопросъ, что внесъ письменный, переводный Трепетникъ въ живыя приметы русскаго народа, что внесъ онъ въ народную письменность, поскольку эта последняя является отражениемъ народныхъ верованій и обычаевъ. Въ приложеніи къ изследованію (стр. 1—36) помещены девять славянскихъ текстовъ Трепетника и одинъ греческій (Гермеса Трисмегиста, по рукописи XVI века Венской Придворной библіотеки — соdeх Med. XXIII).

Лѣтопись Историко-Филологическаго Общества при Императорскомъ Новороссійскомъ университетъ. VIII. Византійско-славянское отдъленіе (бывшее византійское). V. Одесса. 1900. Стр. 538.

Въ пятомъ томѣ указанной «Лѣтописи» помѣщены слѣдующія статьи.

1. В. Гуссовь, Къ вопросу о редакціяхъ Моленія Даніпла Заточника (стр. 1—34). Главныя положенія этого изслѣдованія таковы: Моленіе имѣеть историческую основу и возникло въ первой половинѣ XIII вѣка (1213—1238/42 гг.); по всей вѣроятности, оно принадлежить къ памятникамъ ростово-суздальской литературы; первоначальной редакціей Моленія слѣдуеть считать такъ называемую вторую редакцію, представляемую списками Чудовскимъ и Ундольскаго; такъ называемая первая редакція Моленія (списки Толстовскій, Калайдовича, Академическій и Морозовскій) появилась значительно позже XIII вѣка, вѣроятно, въ Новгородѣ и представляеть передѣлку редакціи второй съ цѣлью чисто литературной; схема произведенія въ редакціи второй выработана авторомъ самостоятельно.

- 2. П. Лавровъ, Къ вопросу о Синодики царя Бориса (стр. 35—136). Эта статья представляетъ критическій обзоръ изследованія г. Попруженка: «Синодикъ царя Бориса» (Одесса. 1899). Изследованіе обозревается съразныхъ сторовъ и, по мнёнію рецензента, представляется весьма слабымъ.
- 3. Г. Бъльченко, Поученіе блаженнаго Феодосія, шумена Печерскаго, о казняхъ Божішхъ (стр. 137—162). Авторъ слѣдующить образомъ рѣшаеть вопрось о происхожденіи и подлинности поученія о казняхъ Божішхъ: всѣ три редакція поученія лѣтописная (подъ 6575 годомъ), препод. Феодосія и митрополита Фотія (XV вѣка)—восходять къ одному первоисточнику, не дошедшей до насъ первой славянской редакціи, переработкѣ Златоструевскаго «Слова о ведрѣ и о казняхъ Божішхъ»; митронолить Фотій заимствовалъ свое поученіе не изъ греческихъ, но изъ славянскихъ рукописей; вопрось о подлинности поученія остается пока открытымъ, при показаніи только одной рукописи довольно поздняго времени (Торжественника XV вѣка); впрочемъ, источникъ поученія, какъ Симеоновскій Златоструй, не препятствуетъ считать авторомъ поученія Феодосія Печерскаго; что касается въ частности поученія о казняхъ Божішхъ въ томъ видѣ, въ какомъ оно дошло до насъ по списку Торжественника XV вѣка, то первоначальная редакція поученія подверглась



въ немъ значительной позднъйшей передълкъ; первая половина поученія по Торжественнику имъетъ древнъйшую свою редакцію въ лътописи; вторая половина не соотвътствуетъ главной темъ поученія и состоитъ изъ отрывочныхъ наставленій о благоговъйномъ стояніи въ церкви, о воздержаніи отъ грабленія и пьянства; всъ эти части заимствованы изъ разныхъ древнихъ поученій.

- 4. И. Линниченко, *Археологія на XI Археологическомъ съпъдп* (стр. 163—178). Обзоръ рефератовъ по археологіи, читанныхъ на этомъ съйзді.
- 5. В. Истринъ, Къ вопросу о славяно-русскихъ редакціяхъ Первоевангелія Іакова (стр. 179-226). Работа написана по поводу статьи академика И. В. Ягича (Изв'естія Отдівленія русскаго языка и словесности при Импер. Академін Наукъ, 1898 г., т. III), который, въ противоположность г. Сперанскому (О славянскихъ апокрифическихъ евангеліяхъ, Москва, 1895), признаваль существованіе только одного перевода Первоевангелія на славянскій языкъ. Разсмотревъ славянскіе тексты памятника (главы Х-ХХ) по отношенію ихъ къ греческимъ, г. Истринъ пришелъ къ слѣдующимъ заключеніямъ. Переводовъ Первоевангелія на славянскій языкъ было во всякомъ случав два: одинъ является въ спискахъ Зографскомъ и болгарскомъ XIII въка, а другой въ остальныхъ изданныхъ — Макарьевскомъ, Чудовскомъ, Соловецкомъ и Оссолинскомъ. Хотя переводы дълались независимо другъ отъ друга, но переводчики передавали и вкоторыя выраженія и слова одинаково. Списки Макарьевскій и болгарскій XIII в. представляють одну группу, болье близкую къ оригиналу, другіе спискидругую группу, допустившую нёсколько незначительныхъ уклоненій отъ оригинала; уклоненія наблюдаются главнымъ образомъ въ первой половинъ текста. Малороссійскій Тихонравовскій тексть должень отдъляться отъ списка Григоровича (Одесскаго) 86; съ последнимъ составляетъ одну группу списокъ Минеи 1489 года; ихъ оригиналъ представлялъ собою особый изводъ (не редакцію) одного изъ старыхъ текстовъ типа Чудовскаго. Оригиналъ этотъ былъ длиниве Одесскаго и Кіевскаго и заключалъ въ себъ, по крайней мъръ, XVI главъ; къ нему же восходить и малороссійскій списокъ Тихонравовскій. Изводъ этотъ подвергался еще разъ сокращенію (взяты первыя семь главъ) и переработкъ на западнорусское (а можеть быть на галицко-волынское) нарвчіе въ видв поученія, притомъ въ католическомъ духѣ. Эта передълка, образовавшая особую редакцію, и была непосредственнымъ оригиналомъ Кіевскаго и Одесскаго списковъ. Передълка произопила не позднъе половины XV въка и внесеніе въ нее католическаго ученія находилось въ связи съ недавнимъ узаконеніемъ последняго на Базельскомъ и Флорентійскомъ соборахъ и пропогандированіемъ его въ XV въкъ францисканцами. По аналогіи съ этимъ можно думать, что и ученіе о времени пресуществленія святыхъ даровъ въ католическомъ духъ появилось въ югозападной Россіи также во второй половинѣ XV вѣка. Въ приложении напечатано слово на рож-

дество Богородицы, взятое изъ Минеи-Четьи 1489 года въ церковноисторическомъ музев при Кіевской духовной академіи.

6. С. Вилинскій, Византійско-славянскія сказанія о созданіи храма Святой Софіи Цареградской (стр. 227—336). Въ XII в'вк'в въ византійской литературъ появилось сказаніе о созданіи храма Святой Софіи, принадлежащее перу анонимнаго автора и вошедшее въ четвертую книгу его сочиненія о константинопольскихъ древностяхъ (Migne, Patrologia graeca, t. 122). Этотъ текстъ сказанія послужиль основой для всёхъ последующихъ греческихъ и славяно-русскихъ сказаній о Святой Софіи. Переработка его въ византійской литератур' создала три греческія редакціи. Первая редакція, списки которой не сохранились, возстановляется изъ текста сербской рукописи № 68 библіотеки Новороссійскаго университета. Главныя ея отличія состоять въ ніжоторых видоизміненіяхъ въ описаніи храма и его достопримівчательностей, въ добавленіи къ разсказу о реставраціи купола, упоминаніи о судьб'в архитектора Игнатія и въ отдельныхъ несовпаденіяхъ именъ и чисель. Другимъ спискомъ той же редакціи можно считать тексть сказанія у византійскаго писателя Георгія Кодина (XIV в.), опускающаго многія подробности въ описаніи достоприм'вчательностей храма. Вторая редакція довольно близка къ Анониму, отличаясь лишь немногими дополненіями къ тексту его, въ которыхъ и выразился трудъ редактора. Списковъ ея греческаго оригинала не имвется вовсе, и она, подобно предыдущей, возстановляется изъ славянскихъ текстовъ. Сличеніе списковъ обнаруживаеть существованіе двухъ самостоятельныхъ славянскихъ переводовъ ея: первый представляется текстомъ, изданнымъ архимандритомъ Леонидомъ, и другимърукопись Новгородской Софійской библіотеки № 1454; второй же — библіотеки Новороссійскаго университета № 104 и двумя текстами Синодальной библіотеки, изданными Ө. И. Буслаевымъ. Сокращеніе одного изъ двухъ последнихъ текстовъ, встречаемое въ рукописяхъ библютеки Общества Любителей Древней Письменности № 689 (XXXVI), дасть возможность заключать о существованім особой русской редакціи, отличавшейся въ значительной мере пропусками и искаженіями; однако, едва-ли эта русская редакція не ограничивалась только однимъ спискомъ-Третья греческая редакція извістна въ рукописи Императорской Публичной библіотеки № 842; была ли она переведена на какой либо изъ славянскихъ языковъ, трудно решить въ виду того, что ей вовсе не находится соответствія въ известныхъ въ настоящее время спискахъ сказанія. Эта редакція значительно разнится отъ Анонима многими сокращеніями, пропусками, перестановками, дополненіями и т. п. Время составленія ея неизвъстно; списокъ относится къ 1602 году. Что же касается двухъ другихъ редакцій, то изъ нихъ одна должна была появиться до Кодина, который передаеть ее подъ своимъ именемъ, т. е. до XIV въка, время появленія другой не можеть быть точно установлено. Къ стать приложены следующіе тексты: греческіе — Венской Придворной библіотеки



cod. hist. eccl. et prof. № 88 и Императорской Публичной библіотеки сборникъ 1602 г. № 482, славянскіе — библіотеки И. Новороссійскаго университета №№ 104 и 68.

- 7. С. Пападимитріу, Объ авторь дидактическаго стихотворенія  $\Sigma\pi\alpha$ νέας (стр. 337-366). По поводу сохранившагося во многихъ реданціяхъ стихотворенія дидактическаго содержанія Σπανέας, німецкій ученый John Schmitt написаль цівлое изслівдованіе (Byzant. Zeitschr. I, 1892, S. 316-322), въ которомъ приходитъ къ следующимъ выводамъ: авторъ произведенія — сынъ императора Іоанна, Алексей Комнинъ, умершій въ 1142 году; адресатомъ произведенія быль сынь Іоанна Рогерія и Марів, дочери императора Іоанна, т. е. племянникъ автора Алексвя Комнина, а Рогерій есть именно тотъ, о которомъ упоминаетъ Дюканжъ въ примъчаніяхъ къ тексту Киннама (ed. Bonn., р. 323) и который впоследствін быль назначень правителемь Далмацін (δούξ της Σκλαβονίας). Противъ этихъ выводовъ Шмитта и направлена статья г. Пападимитріу, который показываеть здёсь, что не слёдуеть опираться на заглавія произведенія, какъ дізаеть нізмецкій ученый, потому что заглавія написаны въ поздивищее время, какъ свидвтельствуютъ противорвчія, наблюдаемыя въ этомъ отношени въ разныхъ редакціяхъ. Далее, Алексей Комнинъ умеръ 36-ти лътъ и намъ ни откуда не извъстно, чтобы онъ когда нибудь ссорился съ отцомъ, впалъ въ несчастіе и былъ заключенъ въ тюрьму, между твиъ какъ авторъ произведенія представляеть себя несчастнымъ старикомъ, заключеннымъ, по всей въроятности, въ монастыръ или въ тюрьмъ. Нътъ достаточныхъ свъдъній и о томъ, быль ли у весаря Рогерія сынъ или ніть; упоминаемый исторіографами Рогерій (въ 1166 или въ 1180 году) не можетъ быть сыномъ кесаря Рогерія. Наконецъ, если довърять традиціи относительно имени автора произведенія (Алексей Комнинъ), то должно искать автора между другими лицами, носящими это имя, исключая вышеупомянутаго Алексея Комнина, а въ XII-мъ столътіи извъстно болье десяти лицъ съ именемъ Алексъя Комиина, не говоря уже о томъ, что авторомъ произведенія могъ быть и иной Алексій Комнинъ, родомъ изъ царскаго дома, но изъ другой эпохи. Такимъ образомъ, съ увъренностью можно сказать только то одно, что авторомъ Σπανέας не быль Алексви, сынь Іоанна Комнина; но кто именно написаль это произведеніе, на этоть вопрось трудно дать положительный отвѣть.
- 8. А. И. Алмазовъ, Врачевальныя молитем. Къ матеріаламъ и изследованіямъ по исторіи рукописнаю русскаю Требника (стр. 367—514). Цізь настоящей статьи сводится къ тому, чтобы доставить для спеціальнаго изслідованія по указанному предмету нівкоторые новые матеріалы—установленіемъ для нівкоторыхъ изъ врачевальныхъ молитвъ источника привнесенія ихъ въ русскій Требникъ, обозрівніемъ общей ихъ совокупности и нівсколькими замізчаніями касательно общей ихъ исторической судьбы. По деталямъ своего назначенія, врачевальныя молитвы, какъ



онъ были въ древне-русскомъ Требникъ, могутъ быть подведены подъ двъ главныя группы: 1) молитвы общаго назначенія, т. е. предназначенныя къ моленію объ исціленіи вообще больного, и 2) молитвы, приспособленныя къ церковному врачеванію какой либо спеціальной, опреділенной бользии. Профессоръ Алмазовъ и излагаеть свои замъчанія примѣнительно къ этому дѣленію. Врачеваніе болѣзней церковною молитвою, пишеть онь, опирается на прямую заповедь въ Новомъ Завете (Іак., V, 14-15), поэтому необходимо допустить, что врачевальныя молитвы вообще появились въ греческой церкви весьма рано, причемъ общія молитвы древите спеціальныхъ. Въ самыхъ раннихъ, сохранившихся до нашего времени, греческихъ Евхологіяхъ встрівчается цівлый рядъ такихъ молитвъ. Различаясь между собою со стороны выраженій, онъ почти ничвиъ не отличаются другь отъ друга со стороны своего содержанія. Это обстоятельство заставляеть предполагать, что первоначально, когда врачевальныя молитвы только еще стали входить въ практику, въ различныхъ мъстностяхъ была составлена для этой цели особая молитва. Путемъ долгаго употребленія каждая такая молитва получила на своей родинъ общую извъстность и пріобрыла уваженіе. Затымъ, когда явилась потребность установить въ богослужебной практик возможное однообразіе, собрали всё эти молитвы въ одну цёлую группу, которая и послужила источникомъ для группы общихъ врачевальныхъ молитвъ въ русскомъ Требникъ. Профессору Алмазову извъстно нъсколько такихъ группъ, находящихся въ рукописныхъ греческихъ Евхологіяхъ. Именно, въ рукописномъ Евхологіи XI вѣка библіотеки Barberini № 79 эта группа состоитъ изъ семи модитвъ, а въ Евходогіи № 78 той же бибдіотеки изъ восьми молитвъ, въ Евхологіи XII вѣка библіотеки Barberini № 233 группа содержить также восемь молитвъ, въ Евхологіи Х въка Ватиканской библіотеки № 1554—десять молитвъ, въ сборникъ XVI въка тойже библіотеки № 695--одиннадцать молитвъ, а въ другомъ того же въка и той же библіотеки № 1538—семь молитвъ, съ общимъ усвоеніемъ ихъ св. Іоанну Златоусту. По поводу этихъ шести группъ врачевальныхъ молитвъ г. Алиазовъ высказываетъ следующія замечанія. Несомненно, что составление группы указанныхъ молитвъ относится ко времени задолго до Х въка, такъ какъ уже въ древитишемъ изъ Евхологіевъ-Ватиканскомъ (№ 1554), относящемся къ Х въку, она строго обособлена отъ другихъ молитвословій на «различныя частныя потребы» и при этомъ каждая молитва зарегистрована, конечно, съ цёлью установить въ группъ опредъленный порядокъ. Группа общихъ врачевальныхъ молитвъ была въ древности достояніемъ преимущественно западно-греческаго Евхологія и собраніе этихъ молитвъ въ одно законченное пѣлое имѣло мъсто впервые на западныхъ окраинахъ греческой церкви,-такъ какъ молитвы эти прежде всего встрвчаются въ древнихъ памятникахъ западно-греческой письменности. Группа молитвъ колеблется въ количествъ отъ семи до тринадцати, но наиболте раннимъ следуеть признать составъ въ семь молитвъ. Разнообразіе наблюдается и въ распорядкъ молитвъ, а также въ ихъ содержаніи. Въ последнемъ отношеніи молитвы представляють весьма различныя редакціи, что, віроятно, обусловливается вполнъ свободнымъ отношениемъ копмиляторовъ къ ихъ тексту и даже привнесеніемъ въ ихъ составъ молитвъ особыхъ, спеціальныхъ. Но несомивню, что группа общихъ врачевальныхъ молитвъ представляетъ собраніе въ одно цізое дійствительно бывшихъ въ употребленіи молитвъ отдельныхъ, какъ это видно изъ надписаній этихъ последнихъ, наприміврь въ Барбериновскомъ Евхологіи № 78: εὐγή ἐπὶ ἐλέφ ἀρρώστων, εύγη ἐπὶ ἀρρώστων и т. д. Что касается цви собранія, то первоначально она была чисто внішнею и направлена была къ тому, чтобы дать возможность на практикъ выбирать изъ нихъ или наиболъе отвъчающую условіямъ, при которыхъ находится больной, или наибол'йе ц'илесообразную по воззрвніямъ совершителя молитвословія. Однако собраніе въ одно целое врачевальных молитвъ имело последствиемъ то, что компиляторы древне-греческаго Евхологія усвоили обязательное значеніе всей бывшей у нихъ подъ руками группъ молитвъ и такимъ образомъ ввели въ употребленіе цівлое послівдованіе надъ болящими. Выраженіемъ такого значенія группъ врачевальныхъ молитвъ служить введеніе для нихъ новой нумераціи, устраненіе спеціальныхъ надписаній, даже прямое изложеніе всей группы въ видъ особаго чинопослъдованія. Употребленіе этого чинопоследованія производилось лишь для больных не въ особенно сильной степени и было, такимъ образомъ, некоторымъ дополнениемъ къ таниству Елеосвященія. Въ болье раннее время, когда еще не сформировалось должное представление о таинствъ Елеосвящения, это чинопослъдованіе признавалось естественнымъ достояніемъ Евхологія, но впоследствін оно совершенно опускалось и замінялось какой либо одною врачевальной молитвой общаго назначенія; исключенное изъ состава Евхологія, какъ лишнее, это посл'ёдованіе нашло себ'ё м'ёсто въ литургическихъ сборникахъ, въ коихъ, съ XV-XVI въка, оно стало помъщаться на ряду съ молитвами апокрифическими. Изъ греческаго Евхологія общія врачевальныя молитвы, въ переводъ ихъ на славянскій языкъ, перешли сперва въ югославянскій, а потомъ въ русскій рукописный Требникъ. Ихъ можно найти въ древивишемъ памятникв славянской литургической письменности, глаголическомъ Евхологів XI ввка, изданномъ проф. Гейтдеромъ, гдъ группа состоитъ изъ девяти молитвъ. Проф. Алмазовъ сравниваеть эту группу съ вышеуказанными греческими и приходить къ заключенію, что молитвы славянскія (за исключеніемъ одной) представляють переводъ съ греческаго. Но широкой практики у южныхъ славянъ врачевальныя молитвы не имъли. Въ русскій Требникъ врачевальныя молитвы внесены въ XI въкъ и сдълались составною его частью. Въ древнівішемъ списків русскаго Требника (рукопись XII в. Московской Синодальной библіотеки, № 343) группа состоить изъ пяти общихъ врачевальных молитвъ, въ другихъ — отъ шести до двенадцати. Съ

Digitized by Google

внішней стороны исторія трактуємых молитвь въ русскомъ Требникі сходна съ ихъ судьбою въ греческомъ Евхологій, т. е. распорядокъ ихъ быль неустойчивь, оні понимались особою цільною группою и т. п. Но есть и замітная разница между Требникомъ и Евхологіємъ, въ отношеніи объема молитвъ, ихъ состава и т. п. Съ другой стороны, наблюдается непосредственная связь русской группы молитвъ съ группою югославянскою, какъ она находится въ Гейтлеровскомъ Евхологій, въ тожестві перевода, распорядкахъ молитвъ и т. п. Даліве г. Алмазовъ обозріваеть нікоторыя изъ молитвъ первой группы, имінопія интересъ или потому, что оні вошли въ составъ чинопослідованія таинства Елеосвященія («Патер йукь, істрі фухоу каї соратом», «Корье о іго тій історної», или по какимъ либо особенностямъ своего содержанія.

Врачевальныя модитвы спеціальнаго назначенія не вносились въ Требникъ въ видъ какой либо обособленной группы, но обыкновенно встрівчаются разрозненно, въ незначительномъ числів. Эти молитвы можно разделить на два класса: 1) молитвы, предназначенныя къ уврачеванію какой либо части челов'вческаго организма, пораженной болъзнью, и 2) молитвы, приспособленныя къ уврачеванію какихъ либо спеціальныхъ бользней. Къ первому классу относятся молитвы: «надъ главою болящему», «болящему очима», «надъ кровію многою, текущею изъ носа», «на исцівленіе зубомъ», «надъ онівнівшимъ болямъ», «боляшимъ сердцемъ» и надъ болъзнью рукъ и ногъ. Текстъ этихъ молитвъ уже извъстенъ въ печати. Проф. Алмазовъ занимается историко-критическимъ обзоромъ каждой изъ нихъ въ отдельности, указываетъ источникъ происхожденія, различныя редакціи и ихъ взаимное отношеніе и т. п. Характеризуя весь классъ этихъ молитвъ, авторъ пишетъ, что онъ отличаются особенною краткостью, представляють сжатое молитвословіе объ испъленіи страждущаго органа и чужды стороннихъ подробностей; отправнымъ пунктомъ каждой молитвы служитъ какой либо евангельскій фактъ, такъ или иначе связанный съ представленіемъ объ органъ, подлежащемъ по цели молитвы врачеванію. Такъ, въ молитве «главою болящему» составитель исходить изъ факта преклоненія Спасителемъ главы при распятіи и символическаго значенія этого преклоненія, въ молитвъ «болящему очима» отправнымъ пунктомъ служитъ испъленіе слъпорожденнаго и т. д. Всявдствіе тожества метода, всв молитвы, со стороны ихъ вибшней структуры, носять своеобразный характеръ сравнительно съ общеупотребительными церковными молитвами. Составленіе ихъ приходится признать общимъ и по месту, и по времени. Ко второму классу спеціальныхъ молитвъ относятся преимущественно тв, кои предназначены къ уврачеванію бользней трудно-излечиныхъ и непонятныхъ по своему происхожденію. Таковы молитвы: отъ лихорадки, горячки, ломоты, рези и стрельбы, противъ болезненнаго лишенія сна, надъ больнымъ водянкою, отъ укушенія змісю, на случай трудныхъ родовъ, отъ душевной бользни — меланхоліи, къ уврачеванію дітскихъ бользней, къ

устраненію вреднаго возд'в'йствія діавола. Профессоръ Алмазовъ подробно обозр'яваеть и эти молитвы со стороны ихъ происхожденія и судьбы на русской почв'я.

Въ заключени своего общирнаго очерка А. И. Алиазовъ пишетъ, что врачевальныя молитвы вообще, будучи достояніемъ русскаго Требника. были въ тоже время достояниемъ и его оригинала-греческаго Евхологія. При такомъ общемъ совпаденіи, между Требникомъ и Евхологіемъ наблюдается и существеннъйшая разница. Именю, въ Евхологій вносились только общія врачевальныя молитвы и притомъ въ боліве раннее время, а молитвы спеціальныя почти не были его достояніемъ, за исключеніемъ молитвословій на обуреваемыхъ отъ нечистыхъ духовъ (εὐγὴ ἐπὶ πυρεττόντων). Въ русскій же Требникъ вносились какъ общія, такъ и частныя врачевальныя молитвы и притомъ въ теченіе очень долгаго періода времени и въ большемъ числъ и разнообразіи, за исключеніемъ єйуй ємі поретточтом, которая встречается здёсь рёдко и въ другихъ, сравнительно съ Евхологіемъ, представителяхъ. Первоисточникъ врачевальныхъ молитвъ русскаго Требника какъ частныхъ, такъ и общихъ, несомивино, греческій, но он' вошли въ отечественный памятникъ чрезъ посредство Требника югославянскаго, причемъ русскіе компиляторы иногда вносили въ тексть молитвъ детали мъстваго происхожденія (молитва священномученика Кипріана на заклинаніе духовъ). Однако врачевальныя молитвы, какъ общія, такъ и спеціальныя им'вли въ старинной русской практик'в церковное употребленіе.

Въ приложеніи къ очерку г. Алиазова пом'вщены сл'вдующіе рукописные тексты: 1) молитвы (числомъ 11) по греческому сборнику XVI в. Ватиканской библіотеки № 695, 2) двінадцать молитвъ по Служебнику съ Требникомъ XVI ввка Софійской библіотеки № 869, 3) молитва Іоанна Златоуста по Служебнику и Требнику первой половины XVI въка тойже библіотеки № 845, 4) молитва Іакова, брата Господня, по той же рукописи, 5) молитва «надъ главою болящему» по рукописному Требнику XVI въка Кирило-Бълоозерской библіотеки № 528—785, 6) такая же молитва по Требнику XV вѣка Соловецкой библіотеки № 724, 7) молитва «отъ нежида» по Служебнику съ Требникомъ XVII въка Софійской библіотеки № 861, 8) молитва, «надъ болящею главою» по Требнику 1602-1603 года собранія А. И. Хлудова № 115, 9) молитва «очима болящима» по Требнику XVI в. Софійской библіотеки № 1101, 10) молитва «болящему очима» по Служебнику съ Требникомъ XVII в. Софійской **δηδιίοτεκη № 861, 11) Εύγή και ἐπιλαλιά εἰς πόνον ὀφθαλμών και εἰς λεύ**хона по Сборнику XVI въка Ватиканской библіотеки № 1538, 12) молитва «надъ кровью иногою текущею изъ носа» по Служебнику съ Требникомъ XV въка Софійской библіотеки № 836, 13) молитва «надъ онемъвшимъ болемъ» по Служебнику съ Требникомъ XVI въка той же библіотеки № 845, 14) молитва священномученика Антины «на исцѣленіе аубомъ» по Псалтири XVI въка Кирилю-Бълоозерской библіотеки

№ 99—356, 15) подобная же молитва по Требнику XVII въка собранія Погодина № 308, 16) молитва «болящимъ сердцемъ» по Служебнику съ Требникомъ Софійской библіотеки № 845, 17) молитва святымъ девяти мученикамъ «отъ трясавичны болезни» по Святцамъ XVIII въка библіотеки Общества Любителей Древней Письменности № (8°) LXV, 18) Еὐχή έπι πυρεττόντων по Евхологію XII віка Парижской Національной библіотеки № (du fonds) 392, 19) молитва «отъ дъны» по Служебнику съ Требникомъ XVII въка Софійской библіотеки № 861, 20) молитва «егда вода въ человъкъ запрется» по служебнику 1602-1603 года въ собранів А. И. Хлудова № 115, 21) молитва св. Павла отъ укущенія зм'вей по Служебнику съ Требникомъ XV въка Софійской библіотеки № 836, 22) молитва отъ укушенія зм'вей или б'вшеной собакой по Требнику XVII вѣка собранія Погодина № 308, 23) молитва отъ укушенія змѣей по Служебнику съ Требникомъ XV въка Софійской библіотеки № 836, 24) молитва «егда начнетъ жена дътя родити не борзо» по Требнику Со-Φίйской библіотеки № 1090, 25) Εὐχή εἰς ώδίνουσαν και ἐγγίζουσαν τοῦ тежету по пергаментному сборнику XIV въка Ватиканской библіотеки № 103, 26) молитва «въ тузѣ» по Служебнику съ Требникомъ XVII вѣка Софійской библіотеки № 861, 27) молитва «отъ непріазни егда начнетъ пакость творити отрочати младу» по Требнику Софійской библіотеки № 1102, 28) молитва «надъ ужасающимся во снъв» по Служебнику съ Требникомъ XVII въка Софійской библіотеки № 861, 29) такая же молитва по Требнику XVII вѣка собранія Погодина № 308, 30) молитва на прогнаніе овсовъ по Служебнику съ Требникомъ XVI ввка Софійской библіотеки № 875, 31) такая же молитва по Молитвеннику XVIII въка собранія князя Вяземскаго въ библіотект Общества Любителей Древней Письменности № (8°) L, 32) молитва «надъ бѣснымъ человѣкомъ» по Служебнику съ Требникомъ XVI въка Софійской библіотеки № 845, 33) «отъ храма» молитва по Служебнику съ Требникомъ XV въка той же библіотеки № 836, 34) молитва «дому въ немъ же лукавый жити начнетъ» по Служебнику съ Требникомъ XVI въка Софійской библіотеки № 869, 35) Εύγή τοῦ ἀγίου Κυπριανοῦ εἰς τὰς μαγείας τὰς ἀπάσας καὶ εἰς πᾶν κακὸν έπιλήματος ανδρών τε και γυναικών, από δικτύων, αγγιστρίων, βρογίων, θηλέας παρά κακού ανθρώπου και αργού по рукописному сборнику XVI въка Ватиканской библіотеки № 695, 36) молитва священномученика Кипріана по Служебнику съ Требникомъ XVI въка Софійской библіотеки № 869 и 37) молитва «надъ бъснымъ» его же по той же рукописи.

9. Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Είς υμνος τοῦ πατριάρχου Φωτίου (стр. 527—538). Знаменитый константинопольскій патріархъ Фотій въ исторіи греческой литературы извѣстень и какъ поэть. Въ области свѣтской поэзіи онъ прославился какъ составитель эпиграммъ и гимновъ, но преимущественно онъ занимался составленіемъ церковныхъ пѣснопѣній разнаго рода. Изъ его произведеній церковнаго характера въ настоящее время извѣстно до одиннадцати, и они всѣ перечисляются г. Па-

П. Сырку, Евоимія, патріарха Терновскаго, служба преподобной цариць Өеофанъ. По рукописи XIV-XV въка Хиландарскаго монастыря на Авонъ. С.-Петербургъ. 1900. Стр. XXVII--15.-Брошюра г. Сырку состоитъ изъ введенія и текста службы. Во введеніи (стр. I—XXVII) авторъ пишеть. что въ последнее время найдены два новыя произведенія патріарха Евоимія Терновскаго, въ томъ числів служба св. цариців Ософанів, открытая въ рукописи № 194 Хиландарскаго на Асонъ монастыря. Рукопись относится къ концу XIV или къ XV въку, редакція ея сербская не ресавскаго извода, письмо чистое и удобочитаемое. Находящійся здісь списокъ службы преподобной Өеофанъ пока единственный. Содержаніемъ службы служить восхваление постнических и страдальческих подвиговъ царицы Ософаны, главнымъ образомъ на основаніи ся четын-минейнаго житія. Изъ фактическихъ данныхъ касательно жизни препод. Өеофаны въ службъ упоминается только то, что она была скийтре срысскоме пособница и извъстная пръстателница. Въроятно, мощи препод. Ософаны были перенесены въ Сербію изъ Тернова, где оне находились до покоренія Болгаріи турками, а въ Терновъ были перенесены изъ Константинополя при Іоанев Асвев II, после Клокотницкой битвы 1230 года. когда онъ были вытребованы отъ латинянъ вмъстъ съ другими святынями. Нахожденіе мощей царицы Өеофаны въ Терновъ и послужило поводомъ къ составленію ей службы на славянскомъ языкъ. Далье г. Сырку сообщаетъ свъдънія о цариць Ософань на основаніи четы-минейныхъ и синаксарныхъ разсказовъ, а также на основани византійскихъ писателей. Въ частности, онъ излагаеть содержание ея жития по славянской Четьи-Минев (подъ 16 декабря), замвчая, что оно сходно съ греческой миноей (Μηναΐον του Δεχεμβρίου. Έν Βενετία. 1895. Δουχάχης, Μέγας Συναξαγιστής... καθ' άπαντα τὸν μῆνα δεκέμβριον. Έν Άθήναις. 1896) μ съ Цвѣтной Тріодью, представляеть содержаніе слова Никифора Григоры (XIV в.) о св. царицъ Өеофанъ (Hergenröther, Monumenta graeca) и извлекаетъ историческія данныя о святой изъжитія патріарха Евенмія (Vita Euthymii, herausgegeb. von de Boor. Berlin. 1888). Изъ византійскихъ писателей свіздвнія о царицв Өеофанв сообщають: Георгій Амартоль (Хрочкой обитодоу, edid. Muralt. Petropoli. 1859, pp. 763-764), Левъ Грамматикъ (Bonnae, 1842, pp. 260-261, 269-270), продолжатель <del>Ософана</del> (Bonnae, рр. 348-352, 360-361), Кедринъ (Bonnae, pp. 245-248), Скилица, Зонара (edid. Dindorfius, vol. IV, Lipsiae, 1871, pp. 35-38), Симеонъ Магистръ (рр. 697-699, 702-703. Bonnae), Михаилъ Глика (рр. 550-551, 555. Bonnae), Ефремій (р. 116. Bonnae), Манассія (р. 227. Bonnae). Г. Сырку подробно излагаеть сообщенія о цариці Ософані каждаго изъ этихъ писателей, сопоставляя ихъ между собою и въ отношени къ четъиминейному житію св. Өеофаны. Въ концъ обзора византійской литературы о св. Өеофан' авторъ говорить, что патріархъ терновскій Евоний главнымъ источникомъ службы въ честь святой царицы имълъ четьиминейное житіе. Культь царицы Өеофаны быль установлень, вероятно, самимъ императоромъ Львомъ Мудрымъ, ея мужемъ. Въ заключени введенія сдівляно нівсколько замівчаній о языків службы. Что касается самой службы (стр. 1-15), то она состоить изъ малой вечерни, великой вечерни, литіи и полиелея.

П. Сырку, Отголоски народной писни о святых Димитріи и Ахиль въ духовной литературы южныхы славяны. С.-Петербургы. 1900. Стр. 10. — Между рукописями Рильскаго монастыря въ Болгаріи имется одна (№ 78) со словами инока Дамаскина Студита, иподіакона Солунской церкви; рукопись — сербской редакціи, съ ресавизмами и миніатюрами вм'всто заставокъ, обильно украшенная золотомъ и относящаяся къ XVII въку. Г. Сырку описываетъ эту рукопись, причемъ съ нъкоторою подробностью останавливается на стать в объ истинных и ложных вкнигахъ, находящеюся въ концъ рукописи, и сравниваетъ ея текстъ съ другимъ подобнымъ, изданнымъ академикомъ Ягичемъ по рукописи XVI въка (Starinar, knj. IX, 217-221). Другая статья упомянутаго сборника, еще неизвъстная по содержанію и любопытная для исторіи народныхъ преданій и сказаній на Балканскомъ полуостровъ, есть шестое чудо изъ повъсти о св. Димитріи Солунскомъ. Содержаніе статьи таково. Когда Богъ захотвль отдать Солунь агарянамъ, некоторые христіане были свидетелями ствдующаго чуда. Отправившись въ городъ на праздникъ святаго, они близъ города встрётили двухъ вонновъ, изъ коихъ одинъ шелъ отъ Солуни, а другой отъ Лариссы. То были — святые Димитрій и Ахилій. Святые привътствовали другъ друга и, на вопросъ Димитрія, обращенный къ Ахилію, последній ответиль, что онь, по повеленію Божію, оставиль Лариссу, такъ какъ Господь, за гръхи жителей, хочетъ предать городъ агарянамъ. Св. Димитрій, въ свою очередь, сказаль Ахилію, что и ему Господь велёль оставить Солунь, такъ какъ и этоть городъ, за грёхи народа, обреченъ на покореніе агарянамъ. Святые заплакали и мгновенно сделались невидимыми. Действительно, вскоре и Солунь, и Ларисса были покорены турками. Имен въ виду название городовъ, упоминаемыхъ въ этомъ разсказъ, можно думать, что онъ сложился гдъ нибудь въ южной Македоніи или въ свверной части Оессаліи и создался на почвъ произведеній народнаго творчества. Авторомъ разсказа о чудъ могъ быть инокъ и иподіаконъ Солунской церкви Дамаскинъ, который, несомнънно, зналъ не мало народныхъ разсказовъ о св. Димитріи; въ своемъ разсказъ о св. Димитріи онъ провелъ мысль, что Богъ гнушается злыхъ дълъ людей и посылаетъ имъ гибель.

Православная Богословская Энциклопедія. Изданіе подъ редакцієй профессора А. П. Лопухина. Томъ І. С.-Петербургъ. 1900. Столб. 1128. — Въ первомъ томъ Богословской Энциклопедіи, имъющей популярный характеръ, но стоящей на уровнъ современнаго научнаго знанія и дающей послъднее слово науки изъ различныхъ областей богословскаго въдънія, помъщены слъдующія статьи, относящіяся къ области византологіи.

- І. Б. Тураевъ, Абиссинія (столб. 19—82). Въ статъв обстоятельно изложена и церковная исторія страны, начиная съ древнвиших временъ, описано ея современное церковное устройство, богослуженіе и состояніе духовнаго просвъщенія.
- II. А. Лопухинъ: 1) Агасій (ст. 257—260), изв'єстный византійскій историкъ времени императора Юстиніана; въ стать изложены обстоятельства его жизни и оц'єнивается его «Исторія». 2) Аграфы или незаписанныя въ евангеліяхъ изреченія Христа Спасителя (ст. 297—316); зд'єсь разсматривается вновь открытый въ 1897 году учеными Гренфелломъ и Гентомъ документъ съ изреченіями Христа, а также излагается предшествующая исторія аграфовъ.
- III. А. Петровскій: 1) Акависть (ст. 374—381),—излагается происхожденіе его и краткая исторія. 2) Анавема (ст. 679—700),— описывается чинъ православія въ его историческомъ происхожденіи и развитіи. 3) Антиминсь (ст. 797—809), говорится объ употребленіи его и въгреко-восточной церкви.
- IV. Н. Марковъ: 1) Аристинъ Алексъй (ст. 1000—1003), 2) Арменопулъ Константинъ (ст. 1042—1043), излагается ихъ жизнь и каноническіе труды.
- V. И. Соноловъ: 1) Акоминать Михаиль (ст. 392—404), 2) Акоминать Никита (ст. 404—417), 3) Акрополить Георгій (ст. 417—424), 4) Анастасій Синаить (ст. 656—660), 4) Арева Кесарійскій (ст. 997—999), 6) Антіохь, монахъ давры св. Саввы въ Палестинъ (ст. 851—852). Въ статьяхъ описывается жизнь и дъятельность каждаго изъ указанныхъ лицъ и съ нъкоторою подробностью обозръваются ихъ литературные труды.
- VI. А. Пономаревъ (профессоръ) помъстилъ свъдънія о всъхъ святыхъ грековосточной церкви въ предълахъ словъ А Архелая.
- Н. Селивановъ, Монашеская республика. Письма съ Аоона. С.-Петербургъ. 1900. Стр. 94. — Брошюра состоитъ изъ восьми писемъ, въ которыхъ отчасти издагается исторія каждаго изъ современныхъ аоонскихъ монастырей и описывается нынъщняя жизнь аоонскихъ монаховъ. Брошюра имъетъ популярное назначеніе.
  - А. Воскресенскій, Принцевы острова, ихъ прошлое и настоящее въ связи



съ бытомъ древней Византіи. Въ двухъ частяхъ. С.-Петербургъ. 1900. Стр. 228. — Въ первой части этой книги говорится о Константинополь, нравахъ стодичнаго населенія, о положеніи женщины въ Византіи и т. п. Эта часть не имъетъ никакой цънности, такъ какъ почти буквально заимствована изъ различныхъ русскихъ книгъ византологическаго содержанія. Вторая часть занимается описаніемъ исторіи Принцевыхъ острововъ и современнаго ихъ состоянія. Очерки носятъ популярный характеръ.

А. Юрьевскій, Маркъ Пустынникъ и его новооткрытое «Слово противъ несторіань» (Православный Собеседникъ, 1900, май, приложеніе, стр. 1— 66).—Въ статъв рвчь идеть о «Словв противъ несторіанъ», принадлежащемъ Марку Пустыннику и изданномъ А. И. Пападопуло-Керамевсомъ ΒЪ 6ΓΟ Άνάλεκτα 'Ιεροσολυμιτικής σταχυολογίας, τόμος Α' (Έν Πετρουπόλει. 1891. Убл. 89-113). Она состоить изъ двухъ главъ, въ одной изъ коихъ сообщаются сведенія о писателе «Слова противъ несторіанъ», а въ другой излагается его содержаніе. Въ частности, въ первой главъ (стр. 1-47) отивчаются крайнее разнорвчіе, спутанность и нервшительность сведвній о Марк'в Пустынник'в въ русской литератур'в (въ сочиненіяхъ архіепископа Филарета, профессоровъ П. С. Казанскаго и Н. Барсова и другихъ), приводятся свидетельства объ этомъ писателе древнихъ отцевъ и учителей церкви, разсматривается литературная дёятельность препод. Марка Нитрійскаго и Марка отшельника палестинскаго, каждый изъ коихъ не признаетси авторомъ «Слова противъ несторіанъ», причемъ г. Юрьевскій основательно полемизируеть съ немецкимъ ученымъ Іоганномъ Кунце, который въ своемъ сочинения «Marcus Eremita. Ein neuer Zeuge für das altkirchliche Taufbekenntnis» (Leipzig. 1894) приписываетъ указанное слово Марку отшельнику, подвизавшемуся въ Палестинъ, близъ монастыря Пентуклы. Въ заключения главы г. Юрьевский высказываетъ следующее мивніе объ истинномъ автор'в «Слова противъ несторіанъ», составленное на основаніи внутреннихъ данныхъ текста этого произведенія. Писатель «Слова противъ несторіанъ» носиль имя Марка, какъ это и сказано въ его надписанів. Нётъ основаній отрицать и то, что этоть Маркъ нёкогда жиль въ пустынь, вслыдствие чего получиль наименование «Пустынника» или «Отшельника». Но изъ сочиненія не видно, чтобы авторъ, во время составленія его, проводиль жизнь въ пустынъ. Напротивъ, сочиненіе показываетъ, что писатель его былъ монахомъ въ одномъ изъ многолюдныхъ городовъ; онъ жилъ среди еретиковъ, съ которыми былъ лично и близко знакомъ и съ которыми неоднократно велъ устныя бесёды; они были мірянами, горожанами, но не пустынниками - монахами (гл. I, VI). Въ своемъ городъ, въ глазахъ людей православныхъ, Маркъ пользовался немалымъ значеніемъ и авторитетомъ. Свое «Слово противъ несторіанъ» онъ написалъ вследствіе неоднократныхъ просьбъ со стороны близкихъ къ нему лицъ. Однако, Маркъ не былъ человвкомъ научно образованнымъ. Отсутствіе школьнаго, систематическаго образованія ясно сказа-10сь на его, не совстви совершенныхъ, литературныхъ пріемахъ. Не-

однократныя повторенія, приміненіе одного и того же способа опроверженія еретиковъ, отсутствіе строго выработаннаго плана, обращеніе къ читателямъ, какъ къ обличаемымъ противникамъ, тогда какъ сочиненіе было писано для православныхъ, --- все это свидетельствуеть о маломъ опыть писателя въ литературномъ дълв. Ересь Несторія, противъ которой было направлено «Слово», и увлечение ею многими христіанами до глубины души возмущали Марка. Поэтому сочинение его отличается страстнымъ тономъ и свидетельствуеть о писателе, какъ о человеке ревностномъ, горячемъ и энергичномъ. Своею ревностью въ дъл защиты православія Маркъ напоминаеть ревность великаго пропов'єдникасв. Іоанна Златоуста. Сходство въ этомъ отношеніи автора «Слова» съ Іоанномъ Златоустомъ невольно наводитъ на мысль: не объ этомъ ли Маркв говорить Никифорь Каллисть, замвчая, что онъ быль ученикомъ Златоуста (Eccles. historia, lib. XIV, сар. 30)? Это свъдъніе Никифоръ заимствоваль, въроятно, изъ хроники Георгія Амартола, где Маркъ, какъ ученикъ Златоуста, упоминается на ряду съ несомивнными слушателями Іоанна — преподобнымъ Ниломъ и Исидоромъ Пелусіотомъ. Маркъ могъ слушать Златоуста или въ Антіохіи, въ 386-397 годахъ, или въ Константинополь, въ 397-404 годахъ. Если предположить, что Маркъ былъ слушателемъ Златоуста въ молодыхъ годахъ и во время разлученія со своимъ учителемъ имълъ не болье 25 льть, то во время несторіанскихъ споровъ ему было, въроятно, около 45 - 50 лътъ. Значитъ, время его рожденія съ в'вроятностію можно относить къ 70-мъ или 80-мъ годамъ IV столетія. Не им'я научнаго образованія, Маркъ однако быль человъкомъ начитаннымъ и талантливымъ. Изъ его «Слова» видно, что онъ быль хорошо знакомъ съ священнымъ Писаніемъ, хотя въ ніжоторыхъ случаяхъ понималъ и толковалъ его слишкомъ своеобразно (гл. VIII, XXII), а также съ современною догматическою литературою. Его отзывчивость на запросы современниковъ свидетельствуетъ, что онъ, не смотря на монашескую жизнь, былъ скорте общественнымъ деятелемъ, чтмъ самоуглубленнымъ, чуждымъ міра аскетомъ. Во второй главѣ статьи г. Юрьевскаго (стр. 47-66) подробно анализируется содержаніе «Слова противъ несторіанъ» и уясняется отношеніе Марка Пустынника къ современнымъ богословскимъ умозрѣніямъ и догматическимъ спорамъ.

А. П. Лебедевъ, Протестантская смута въ преческой церкви XVII-10 въка (Богословскій Въстникъ, 1900, май, стр. 24—52, іюнь, стр. 200—221).— Продолжая описывать протестантское движеніе въ греческой церкви XVII-го въка (см. Виз. Времен. т. VII, вып. 3, стр. 513—514), профессоръ А. П. Лебедевъ разсказываетъ здъсь о сношеніяхъ съ протестантами Кирилла Лукариса, патріарха александрійскаго (1602—1621 г.) и константинопольскаго (1621—1638), выразившихся въ перепискъ съ голландскимъ проповъдникомъ Утенбогертомъ, кентерберійскимъ архіепископомъ Георгомъ Абботомъ, кальвинистомъ Давидомъ Вильгельмомъ, далматскимъ примасомъ Антоніемъ Дедоминисомъ, женевскимъ профессоромъ

теологомъ Діодати, шведскимъ королемъ Густавомъ Адольфомъ и другими современными д'вятелями протестантства и кальвинизма. А. П. Лебедевъ подробно обозръваетъ письма Кирилла къ указаннымъ лицамъ и оцениваеть ихъ со стороны содержанія. Во время патріаршества въ Константинополь, Кирилль Лукарись сбливился съ кальвинскимъ пасторомъ при голландскомъ посольствъ Антоніемъ Лежеромъ, который имълъ на него немалое вліяніе. Подъ воздівствіемь Лежера, Кирилль составиль свое извъстное «Исповъданіе въры» протестантско-кальвинскаго характера. Въ разсматриваемой стать визлагается содержание этого «Испов вданія», характеризуются его богословско-догматическія положеній и выясняются причины составленія этого произведенія, заключающіяся въ стремленіи Кирилла реформировать греческую церковъ. Попытка Кирилла не имъда успъха. Однако, подъ его вліяніемъ, въ греческой церкви XVII въка образовался кружовъ протестантствующихъ богослововъ, которые старались знакомить и склонять грековъ къ протестантскому ученію. Къ этому кружку принадлежали следующія лица: Захарія Герганъ, митрополитъ Навпактскій и Артскій, написавшій катихизись въ протестантскомъ духв (напечатанъ въ Виттенбергв, въ 1622 году); Оеофилъ Коридаллевсъ (1563-1645 г.), сначала учитель натріаршей школы въ Константинополе, а потомъ митрополить Навпактскій и Артскій, явный сторонникъ Кирилла Лукариса, восхвалявшій его за «Испов'вданіе въры»; Максимъ Калинполитъ, сдълавний переводъ Новаго Завъта на простонародный греческій языкъ, при участіи патріарха Кирилла Лукариса и по настоянію Корнелія Гагена, голландскаго посланника въ Константинопол'в, и Антонія Лежера, капеллана этого посланника; переводъ быль исполнень въ протестантскомъ духѣ; Насанаиль Канопій, протосинкелль при патріархів Кириллів Лукарисів, предпринявшій переводъ на греческій языкъ Institutiones Іоанна Кальвина, съ пѣлью распространенія этого сочиненія среди грековъ, и описавшій смерть Кирилла Лукариса, какъ мученика за истину и исповъдника; Іоаннъ Каріофиллъ, породившій смуту своимъ протестантскимъ ученіемъ о таинствъ евхаристін и дважды осужденный за это высшею константинопольскою властью. Высказывая, въ заключения статьи, общее суждение о протестантской смуть, существовавшей въ греческой церкви въ XVII въкь, проф. Лебедевъ пишетъ, что фактъ увлеченія патріарха Кирилла Лукариса и его последователей протестантскимъ ученіемъ быль какъ бы болезненнымъ кризисомъ въ нѣдрахъ ея; перенесши его, греческая церковь сдѣлалась невоспріничивою къ этой болезни, укрепилась для борьбы съ этимъ врагомъ ея благополучія. И дівиствительно, послів XVII-го вівка, jamais, depuis lors, la réforme n'a pu sérieusement entamer l'orthodoxie grecque, пишеть Эмиль Легранъ (Bibliogr. Hellén., IV, préface, p. X).

А. П. Лебедевъ, Религозная окизнь и нравы греко-восточныхъ христіанъ. Изъ исторіи греко-восточной церкви отъ паденія Константинополя въ 1453 году до настоящаго времени (Богословскій В'Естникъ, 1900, іюль,

стр. 366-384, августь, стр. 484-506). -- Въ этой стать в профессоръ Лебедевъ говорить о численности храмовъ въ греко-восточной церкви въ XV-XIX въкать и ихъ благоустройствъ, о колокольномъ звонъ и церковномъ пъніи у грековъ, о богослуженіи и его особенностяхъ сравнительно съ богослужениеть русскимъ, сообщаеть о совершении чинопослъдованій крещенія, муропомазанія, покаянія и других в таниствъ, упоминаеть о разрёшительныхъ грамотахъ патріарховъ и чтеніи ими разрёшительныхъ молитвъ безъ предварительной исповеди разрешаемаго, говорить о проповъдничествъ и особомъ учреждении духовниковъ у грековъ, описываетъ ихъ обряды и обычаи при погребении и водоосвященій въ день Богоявленія, сообщаеть о соблюденій на Восток'в постовъ и о домашнемъ благочестій, причемъ приводить отзывъ о благочестій гревовъ асинскаго профессора Діомида Киріака, который пишеть, что благочестіе грековъ обращено преимущественно на вившнюю сторону религін, часто бываеть исполнено предразсудковь и суеверій, вследствіе недостатка образованія, и запечативно формализмомъ по отношенію къ инов Врцань ('Ехидистатий Історіа, т. 3, сед. 79—80. Адпуал. 1898).

- М. Соловьевъ, *Баръ-градъ* (Сообщенія Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества, 1900, январь февраль, стр. 18—37). Здёсь сообщается, между прочимъ, историческая судьба Баръ-града (Баріонъ, Баринонъ, Варіумъ и Бари), въ частности въ византійскую эпоху, описываются находящіеся въ немъ—каеедральный соборъ (Duomo Chiesa Madre) во имя св. Сабина и базилика св. Николая и разсказывается объ обстоятельствахъ перенесенія сюда мощей святителя Николая Чудотворца изъ Муръ Ликійскихъ, состоявшагося въ 1087 году.
- Г. Ласкинъ, *Нючто о Данішть Паломникъ* (тамъ же, стр. 110—111).— Сдѣлано нѣсколько поправокъ къ комментарію М. А. Веневитинова на текстъ сказанія о Палестинѣ Даніила Паломника.
- Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества, томъ XI, выпуски 1—4, С.-Петербургъ, 1899, стр. 1—48). Здёсь предложенъ русскій переводъ грузинскаго извода Повёсти о Варлаамё и Іоасафі, извёстнаго подъ названіемъ «Мудрость Балавара». Переводъ сдёланъ съ текста, изданнаго въ 1895 году въ Тифлисё г. Е. Такай-швили по рукописи, относящейся къ 1779 году.
- Н. Марръ, Армянско-грузинскіе матеріали для исторіи Душеполезной Поспети о Варлаами и Іоасафи (тамъ же, стр. 49—78). Настоящая статья находится въ непосредственной связи съ предыдущей, по поводу коей она и написана. Здёсь г. Марръ высказываетъ нёсколько своихъ замёчаній и сужденій относительно армянскихъ и грузинскихъ матеріаловъ, касающихся «Мудрости Балавара» или, что тоже, извёстной повёсти о Варлаамё и Іоасафі. Грузинскій изводъ этой повёсти, несомнічно, очень важенъ, но значеніе его умаляется тёмъ, что до сихъ поръ не удается разыскать списокъ древнёе XVIII вёка. Это объясняется, вё-

роятно, твиъ, что повъстью зачитывались въ Грузіи, поэтому старые ея списки вытеснялись новыми. Однако, отсутствіе древняго списка не позволяеть категорически высказаться о некоторых подробностях повести. Такъ, въ различныхъ ея спискахъ начало читается неодинаково, --- въ однихъ оно выражено такъ: «разсказалъ намъ отепъ Исаакъ, сынъ Софронія Палестинскаго», а въ другихъ разсказчикомъ названъ «Софроній Палестинскій, сынъ отца Исаака». При оцінкі значенія грузинскаго извода повъсти необходимо имъть въ виду житіе Евеимія Иверскаго († 1028 г.), составленное его ученикомъ св. Георгіемъ Асонскимъ († 1066 г.) и дошедшее до насъ въ спискъ 1074 года, — чего однако не дълаетъ англійскій ученый Conybeare, посвятившій разсматриваемому предмету особую статью (The Barlaam and Josaphat Legend in the ancient Georgian and Armenian literatures. Folk-Lore, VII, 101-142). Изъ житія Евфимія видно, что этоть авонскій подвижникъ въ свое время быль известень литературною деятельностью среди грековь, переводиль книги и съ грузинскаго на греческій языкъ и, между прочимъ, перевель книгу Балаћвари, т. е., очевидно, нашу "Душеполезную повъсть», извъстную въ грузинскомъ подъ названіемъ «Мудрость Балавари». Свидітельство житія Евениія о сдівланномъ этимъ святымъ переводів книги Балайвари подтверждается и двумя греческими рукописями (одна XI въка) исторіи Варлаама и Іоасафа, въ коихъ этотъ памятникъ связывается съ именемъ Евоимія Аоонскаго, «честнаго и благочестиваго Ивера», который перевель его съ грузинскаго на греческій (Conybeare, р. 133). Но какъ нужно понимать переводъ Евениія, — въ смыслъ ли буквальной передачи грузинскаго памятника, или въ смысле переделки, это - вопросъ нелегкій для разр'єщенія. Conybeare признаеть, что въ грузинскомъ изводъ содержится древнъйшая христіанская обработка повъсти, имъющая въ своей основъ первоначальную греческую редакцію. Но, по миънію г. Марра, въ грузинскомъ текств повъсти вовсе не замъчаются такія явленія, которыя указывали бы на его зависимость непосредственно отъ греческаго подлинника. Напротивъ, въ языкъ этого интереснаго памятника грузинской переводной литературы вскрываются черты иного характера, направляющія взоры искателя оригинала въ другую сторону. Имътся въ виду Сирія, откуда, по всей въроятности, и проникла въ Грузію знаменитая пов'єсть. Содержаніе пов'єсти, конечно, не можеть дать рвшающаго матеріала для этого вопроса, потому что встрвчающіяся здёсь сирійскія черты являются или общепринятыми пріемами въ однородныхъ агіографическихъ памятникахъ или же несущественными. Нельзя того же сказать о сиріазмахъ въ слогь грузинскаго извода: какъ ни мадочисленны такіе случаи, однако они достаточно ясно говорять въ пользу сирійскаго происхожденія того памятника, въ которомъ они оказываются. Далье г. Марръ приводить рядъ сиріазмовъ синтаксическаго характера, встрвчающихся въ грузинскомъ текств «Мудрости Балавара», и понятныхъ лишь при томъ условіи, что грузинскій тексть въ такихъ случаяхъ

есть буквальный переводъ и воспроизводить особенности сирійскаго подлинника. Переводы съ сирійскаго языка на грузинскій могли д'влаться въ различныя времена. Но такъ какъ «Мудрость Балавара» переводилъ уже съ грузинскаго на греческій св. Евенмій († 1028 г.), а съ другой стороны, нѣтъ свидѣтельствъ о непосредственномъ вліяніи Сиріи на Грузію до VII вѣка, когда въ полуязыческую Иверію явились извѣстные сирійскіе отцы, то слѣдуетъ допустить, что на грузинскій языкъ означенная повѣсть была переведена въ періодъ VII—Х вѣковъ, когда необходимо было распространять въ народѣ самыя простыя истины христіанскаго ученія, что отчасти и достигалось повѣстью; въ виду же того, что въ текстѣ ея встрѣчаются и ново-персидскія слова, то появленіе повѣсти въ грузинскомъ переводѣ нужно отнести къ IX—Х вѣкамъ. Этотъ переводъ могъ быть исполненъ въ грузинскихъ монастыряхъ Палестины и Сиріи, откуда потомъ перешелъ на Авонъ и въ Грузію.

Далье г. Марръ касается вопроса объ источникахъ «Душеполезной Повъсти». Извъстно, что имя «Балаћваръ = Балаућваръ» болъе древнихъ изводовъ Повъсти въ позднъйшихъ редакціяхъ и изводахъ замънено «Варлаамомъ». Въ последнемъ некоторые ученые (напримеръ, К. S. Масdonald) хотять признать вліяніе библейскаго Варлаама. Но нёть надобности углубляться въ такую древность для объясненія указанной метаморфозы съ именемъ индійскаго пропов'вдника. До переименованія мудреца Балаћвара (араб. b-l-w-h-r) въ Варлаама, что, судя по существующимъ рукописнымъ спискамъ «Варлаама и Іоасафа», имъло мъсто не ранъе XI въка, на востокъ, въ частности на Авонъ, были извъстны, по крайней мъръ, два святыхъ, носившихъ имя «Варлаамъ». Объ одномъ Варлаамъ, мученикъ и проповъдникъ кавказскомъ (память 19 іюля), сообщается у Пл. Госселіана въ его «Жизнеописаніи святыхъ, прославляемыхъ православною грузинскою церковью» (Тифлисъ. 1850). Онъ былъ родомъ грекъ изъ антіохійскаго м'естечка Дзусія, на вершине Черныхъ горъ, и по внушенію отъ ангела поселился на гор'в Кавказской, гді и проповівдываль народу евангельское ученіе; здівсь онъ и скончался. Его житіе переведено съ греческаго въ XI-XII в. нъкінмъ Давидомъ (А. Цагарели, «Свёдёнія о памятникахъ грузинской письменности», І, стр. 77-78). Баронъ В. Р. Розенъ уже намекалъ на этотъ возможный источникъ для «Душеполезной Повъсти» (Записки Восточнаго Отдъленія И. Русск. Археол. Общества, т. II, стр. 174). Другой Варлаамъ, антіохійскій подвижникъ и мученикъ, жилъ въ царствованіе Нумеріана (III в.). О немъ упоминають свв. Василій Великій, Іоаннъ Златоусть и Северъ, а житіе его существуеть на язык греческомъ (Мупиеїа аугология ой проточ έκδιδόμενα ύπο ἱεροδιακόνου Θεοφίλου Ἰωάννου, Βενετία, p. 351-357) Η армянскомъ. Г. Марръ предлагаетъ полный переводъ армянской редакціи житія этого Варлаама, память коего пом'вщена подъ 22-мъ ноября. Объ этомъ св. Варлаамъ сообщается и въ грузинскомъ рукописномъ синаксаръ, переведенномъ съ греческаго на Аоонъ и находящемся въ Императорской Публичной Библіотекѣ (собраніе кн. Грузинскаго, № 171), причемъ память его отнесена къ 16 ноября и онъ уже наименованъ Бараламомъ. Кто впервые переименовалъ Балаћвара въ Варлаама, Евений ли Иверъ или кто другой, сказать трудно, но, очевидно, авторъ греческой редакціи Синаксаря былъ знакомъ не только съ именемъ антіохійскаго мученика, но и съ его дѣятельностью. Находя пока преждевременнымъ говорить о вліяніи житій двухъ древнихъ Варлаамовъ на дошедшую до насъ греческую редакцію индійской повѣсти, г. Марръ обращаетъ вниманіе ученыхъ на то, что при переименованіи легендарнаго проповѣдника христіанства въ Индіи неизвѣстный авторъ, по всей видимости, воспользовался именемъ двухъ святыхъ, признанныхъ уже въ восточной церкви: Варлаама Мученика, возставшаго, подобно вельможсть Балавару, противъ поклоненія идоламъ, и Варлаама Проповѣдника, распространявшаго, подобно проповъднику Балавару, свѣтъ Христова ученія въ языческой еще странѣ.

Въ заключени статьи говорится о распространенности Варлаамовыхъ притчъ въ армянской литературъ и сообщаются въ русскомъ переводъ нъкоторыя ихъ редакців.

- Б. Тураевъ, Описаніе египетских памятниковъ въ русскихъ музеяхъ и собраніяхъ (Записки Восточнаго Отдѣленія И. Русскаго Археологическаго Общества, томъ ХІ, выпуски 1—4, стр. 115—164).—Въ статъѣ, на ряду съ памятниками языческаго Египта, описываются немногочисленныя древности и Египта христіанскаго, хранящіяся въ Мувеѣ Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества (стр. 123) и въ собраніи Н. П. Лихачева (стр. 143).
- Б. Тураевъ, Зейонские стихи въ честь Апостоловъ (тамъ же, томъ XII, выпускъ 1, С.-Петербургъ, 1899, стр. 13—20). Здѣсь приводятся на зейопскомъ и русскомъ вирши въ честь Апостоловъ, заимствованные изъ рукописнаго часослова зейопской церкви древняго туземнаго, догеоргієвскаго типа, хранящагося въ Британскомъ музев подъ № Orient. 557 (по каталогу Wright CI). Вирши помѣщены на службѣ перваго часа (л. 55—57) и представляютъ интересъ, какъ отраженіе въ церковной позій апокрифическихъ сказаній о подвигахъ Апостоловъ. Источниками ихъ являются коптеко-зейопскія редакцій этихъ сказаній, сохранившіяся въ синаксаряхъ, житіяхъ и зейопскихъ апокрифическихъ дѣяніяхъ Апостоловъ (Gadla Ḥawāryāt), съ мелкими отступленіями. Въ пѣснословіяхъ воспѣваются Апостолы: Филиппъ, Андрей, Іоаннъ Евангелистъ, Іаковъ, Матейй, Іаковъ Праведный, Маркъ, Насананлъ, Оома, Оаддей, Петръ, Павелъ, Вареоломей и Матеей мытарь.
- И. С. Бердниковъ, По поводу второго изданія профессоромъ Павловымъ Номоканона при Большомъ Требникт (Москва. 1897). [Ученыя Записки Императорскаго Казанскаго Университета, 1899, апрѣль, стр. 1—72].— Предлагая весьма обстоятельную критическую оцѣнку второго изданія покойнымъ профессоромъ А. С. Павловымъ номоканона при Большомъ

Требникв, профессоръ И. С. Бердинковъ входить въ подробное разсмотреніе некоторых пунктов ученаго его разногласія съ знаменитымъ русскимъ канонистомъ. Таковъ, прежде всего, вопросъ о правильномъ греческомъ текств и пониманін 211-й статьи номоканона. Въ первомъ изданіи труда профессора Павлова эта статья читалась такъ: 'Есть бе ἀνδρόγυνον τυχόν ποτε βαπτίσωσι καὶ οἱ δύο ἐνὸς ἀνθρώπου παιδία, ὁρίζομεν, ίνα μή εύρεθωσιν άλλήλοις, έπειδή σύντεχνοι λογίζονται. Βο Βτορομώ изданін вивсто палбіа стоить палбіоч. При чтеній второго изданія эта статья говоритъ о совокупномъ воспріятіи мужемъ и женой одного и того же младенца. При первомъ же чтеніи указанную статью можно понимать и въ смысле раздельнаго воспріятія мужемъ и женой разныхъ детей, только въ одномъ и томъ же семействе. Профессоръ Бердниковъ считаетъ правильнымъ чтеніе этой статьи въ первой редакціи, а во второмъ изданіи труда проф. Павлова не находить новыхъ доказательствъ въ пользу пониманія ея согласно съ авторомъ, причемъ подвергаеть ихъ тщательному разсмотренію. Далее, профессоръ Бердинковъ останавливается на толкованіи проф. Павловымъ 209-й статьи номоканона, которая запрещаеть родителямь воспринимать своихъ дётей отъ купели крещенія подъ опасеніемъ разлученія отъ супружества, такъ какъ отецъ, принявшій отъ крещенія своего собственнаго сына, дізается чрезъ это духовнымъ отцемъ своего сына и духовнымъ братомъ своей жены. Въ первомъ изданіи своей книги профессоръ Павловъ находиль общимъ и безспорнымъ правиломъ древней церкви, чтобы никто не воспринималъ своихъ собственныхъ детей, утверждалъ, что, по общему церковному правилу, между воспріемникомъ и воспринятымъ и плотскими родителями последняго необходимо возникаетъ духовно-родственное отношеніе, въ которомъ заключается неустранимое препятствіе къ брачному союзу, и т. л. Во второмъ изданів номоканона проф. Павловъ отрицаеть пѣликомъ всв положенія, высказанныя въ первомъ изданіи, утверждая, что древняя церковь не знала правила, не допускающаго родителей къ воспріятію своихъ детей отъ купели крещенія, и т. д. Проф. Бердинковъ становится на сторону перваго безспорнаго мивнія, а второе признаеть неосновательнымъ. Третьимъ пунктомъ ученаго разногласія между профессорами Бердниковымъ и Павловымъ является вопросъ объ отношеніи номоканона при Требникъ къ номоканону Іоанна Постника и о сродствъ посавдняго съ т. н. авонскимъ номоканономъ. Проф. Бердниковъ отрицаетъ это сродство, возражаетъ противъ воззрвнія проф. Павлова, будто номоканонъ при Требникъ есть особая редакція номоканона Іоанна Постника, и находить, что проф. Павлову не удалось удовлетворительнымъ образомъ указать ивсто и значеніе номоканона при Требникв въ исторіи развитія покаянной системы въ правословной восточной церкви. Признавая важное значеніе за трудомъ проф. Павлова, г. Бердниковъ въ заключеній своей статьи посвящаеть слідующія строки памяти покойнаго ученаго. «Второе изданіе номоканона при Требникъ, пишеть онъ,

было однимъ изъ послѣднихъ произведеній ученаго пера талантливаго и плодовитаго автора. Рановременная кончина его положила предѣлъ его плодотворной, выдающейся по результатамъ ученой дѣятельности, къ великому ущербу для науки церковнаго права. Наука церковнаго права никогда не забудетъ беззавѣтной преданности почившаго ея интересамъ, неустанныхъ трудовъ, подъятыхъ имъ для ея разработки, и блестящихъ результатовъ, бывшихъ плодами его выдающихся дарованій и безпримѣрнаго трудолюбія. Съ именемъ его главнымъ образомъ связано все новѣйшее развитіе науки церковнаго права послѣ Іоанна, епископа Смоленскаго. Ему, его почину и руководству обязана наша наука болѣе прочными и важными успѣхами своими въ послѣдніе тридцать лѣтъ, особенно же въ области разработки формальныхъ источниковъ церковнаго права. Въ этой области труды покойнаго ученаго всегда будутъ служить прочнымъ основаніемъ дальнѣйшихъ работъ и незамѣнимымъ руководствомъ».

- 0. А. Кургановъ, Наброски и очерки изъ новъйшей исторіи румынской иеркви. (Ученыя Записки И. Казанскаго Университета, 1899, май—іюнь, стр. 137—176, іюль—августь, стр. 53—112, октябрь, стр. 1—34, 1900, январь, стр. 115—162, ферваль, стр. 1—58, мартъ, стр. 1—54).—Профессоръ Ө. А. Кургановъ обозрѣваетъ здѣсь церковныя событія въ Румыній въ текущемъ столѣтій, въ связи съ политическимъ и духовнымъ возрожденіемъ страны. Очерки написаны съ присущею этому ученому талантливостью, весьма тщательно и документально. Между прочимъ, профессоръ Кургановъ ведетъ здѣсь рѣчь о византійскомъ цезаро-папизмѣ (1899, май—іюнь, стр. 153—155). Очерки не окончены.
- А. С. Архангельскій, Къисторіи южнославянской и древнерусской апокрифической митературы. Два мобопытных сборника Софійской Народной библіотеки во Больаріи (Изв'ёстія Отд'ёленія русскаго языка и словесности Императорской Академіи Наукъ, 1899, томъ IV, кн. 1, стр. 101-147).-Здёсь описываются — съ значительными извлеченіями текста — два сборника, находящіеся въ Софійской библіотек' въ Болгаріи. Первый изъ нихъ, подъ № 68, относится къ концу XVI въка, писанъ на бумагъ, не имъетъ ни особаго заглавія, ни начала, ни конца; порядокъ листовъ (174) перепутанъ. Второй, подъ № 80, называется въ каталогъ «Малко Сборниче», относится къ XVI-XVII въку, заключаетъ 130 листовъ, изъ которыхъ многихъ не достаетъ. Оставляя подробное обследование этихъ рукописей до другого времени, профессоръ Архангельскій ограничивается простымъ ихъ описаніемъ и приведеніемъ сполна наибол'йе важныхъ текстовъ. Изъ перваго сборника въ статъв сполна помвщены следующія статьи: апокрифическое сказаніе о детстве Господа Інсуса Христа (л. 56 об.), довольно обширное апокрифическое сочинение объ апостолъ Петръ, неизвестное по другимъ рукописямъ (л. 98), слово о пророке Данінле (л. 138), слово о Сампсонъ (л. 169 об.) и другія. Изъ второго сборника приводятся следующіе тексты: слово о премудромъ Соломоне и о женъ его (л. 38), сказаніе о трепетникъ (л. 64), календарникъ (л. 68),

громовникъ (л. 70 об.), сказаніе «о животогромовнѣ» (л. 73 об.), молитва для отправляющихся на рыбную ловлю (л. 93), молитва «отъзлого дождя» (л. 95—112 об.) и во время болѣзни (л. 113).

П. Щеголевь, Очерки исторіи отреченной литературы. Сказаніе Афродитана. I—IV (тамъ же, кн. 1, стр. 148—199, кн. 4, стр. 1304—1344).— «Сказаніе Афродотіана о бывшемъ въ Персидской землів чудів» — одинъ изъ распространеннъйшихъ памятниковъ русской старины. Еще Максимъ Грекъ обратилъ внимание на это сказание и напислъ необходимымъ посвятить ему отдёльную статью съ темъ, чтобы заставить православныхъ «отступити лживыя сея повёсти и возлюбити церковную истину». Однако статья эта не произвела впечатленія, и писцы, составляя «толстые поповскіе сборники», попрежнему безъ всякихъ колебаній переписывали всліддъ за обличительнымъ словомъ Максима Грека и сказаніе Афродитіана. Въ виду того, что върусской ученой литературъ нътъ спеціальныхъ работъ, посвященныхъ этому апокрифическому памятнику, г. Щеголевъ взялъ на себя трудъ свести въ одно целое все то, что отчасти уже сделано въ этой области немецкими учеными, и изследовать славяно-русскія отношенія памятника. Въ первой главъ статьи г. Шеголева сообщаются свъдънія о рукописяхъ и изданіяхъ греческаго текста «Повъсти о событіяхъ въ Персидъ» и излагается содержание памятника. «Н той ем Персиби праудечтым екуулоку», говорить авторь, встречается во многихь (до 60-ти) рукописяхъ X-XIV въковъ, разсвянныхъ по европейскимъ библіотекамъ. Первое извъстіе о повъсти принадлежить Ламбеку (Commentarium de bibliotheca Vindobonensi, t. V, MDCLXXII, p. 297), который сообщаеть ее подъ следующимъ заглавіемъ: 'Αφρικανού δίήγησις περί των έν Περσίδι γενομένων διά τῆς ἐνανθρωπήσεως τοῦ χυρίου καὶ θεοῦ καὶ σωτῆρος ἡμῶν Чисой Хрютой. Такой заголовокъ, встречающійся и въ другихъ рукописяхъ, даетъ нъкоторымъ ученымъ поводъ считать авторомъ повъсти Секста Юлія Африкана († 237 г.), автора хронографін въ пяти книгахъ. Какъ сочинение Африкана, памятникъ этотъ былъ впервые напечатанъ Fr. Xaver Berger (Beiträge zur Geschichte und Litteratur, herausgegeben von Aretin, 1804, IV, S. 52-69), который снабдилъ текстъ датинскимъ переводомъ, примъчаніями и введеніемъ, гдъ распространился и о достоинствахъ Африкана, какъ писателя. Среди сочиненій Африкана, но подъ рубрикой Spuria, этотъ памятникъ напечатанъ и у Migne'я (Patrologia graeca, t. 10, p. 97-107). Но всякому, знакомому съ произведеніями Африкана, ясно, что этотъ православный епископъ не могъ быть авторомъ разсматриваемаго апокрифа. Ложное надписание было вызвано, повидимому, простой опиской: вмёсто Африкана слёдовало написать Афродитіана, какъ это и встръчается въ нъкоторыхъ рукописяхъ восточныхъ библіотекъ: 'Αφροδιτιανού περί τών γενομένω, etc. Въ нівкоторыхъ рукописяхъ памятника составителемъ его называется Анастасій, патріархъ антіохійскій († 599), о чемъ сообщають Grester, первый издатель сочиненій этого писателя (Migne, Patrologia graeca, t. 89), Фабри-

Digitized by Google

пій. Алляцій и Henschenius. Нікоторыя рукописи называють авторомь апокрифа то Анастасія Синаита, расцветь деятельности коего падаеть на 640-700 года, то Филиппа Сидета, синкелла Іоанна Златоуста, или же совсемь не указывають автора. Въпечатномъ виде вся новесть была издана дважды: русскимъ ученымъ А. Васильевымъ (Anecdota graecobyzantina, pars prior, M. 1893, p. 73—125) и немецкимъ — Альбрехтомъ Виртомъ (Aus orientalischen Chroniken, Frankfurt a M., 1894). Въ томъ и другомъ изданіи тексты опубликованы неудовлетворительно. Русскій тексть повъсти напечатань впервые Тихонравовымъ по пергаменной рукописи XIII въка (Памятники отреченной русской литературы, т. II, стр. 1-4). Что касается содержанія памятника, то онъ въ этомъ отношеніи удобно д'влится на три части съ введеніемъ и заключеніемъ. Во введеніи передаются обстоятельства д'Ела, описываемаго въ апокриф'Е. Въ персидской землъ, въ царствование Аррената, состоялось публичное преніе между христіанами, іудеями и греками о в'вр'в и въ частности объ историкахъ — христіанскомъ Филипп'в и языческомъ Діонисар'в. Предсъдателемъ пренія быль избранъ Афродитіанъ, верховный жрецъ и совътникъ царя. Первая часть пренія была посвящена разсмотрѣнію свидетельствъ о Христе, встречающихся у язычниковъ - грековъ и персовъ, во второй разсказывается о неудачныхъ попыткахъ чудотворенія со стороны персидскаго кудесника Хориката, а въ третьей — описываются пренія христіанъ съ іудеями о въръ. Вь заключеніи сообщается нъсколько свъдъній о Филиппъ-историкъ.

Во второй главъ обозръвается судьба «Повъсти о событияхъ въ Персидъ» въ византійской литературъ. Въ последней указанная повъсть не стоить одиноко, но представляеть одинь изъ многочисленных в памятниковъ полемической литературы, которая народилась вскоръ послъ возникновенія христіанской церкви и им'є да ц'є дью уяснить ея отношеніе къ язычеству и іудейству. Пов'єсть написана въ форм'в діалога, наибол'єе удобной для выясненія предмета спора, и отличается разнообразнымъ содержаніемъ. Всл'адствіе этого она получила широкое распространеніе и была извъстна византійскимъ писателямъ. О ней упоминаетъ монахъ Епифаній (около 840 г.), описавшій жизнь Дівы Маріи, Ипполить изъ Өнвъ въсвоей генеалогіи Д'ввы Маріи, Іоаннъ Евбейскій (VIII в.), Малала въ своемъ хронографв и другіе. Касаясь вопроса объ авторв повъсти, г. Щеголевъ останавливается на историкъ Филиппъ, который является однимъ изъ главныхъ предметовъ спора, описаннаго въ повъсти. Здъсь, по его мивнію, разумівется Филиппъ Сидеть, честолюбивый помощникъ Іоанна Златоуста и авторъ громадной хроники. Цвътущій періодъ діятельности Сидета падаеть на начало V въка. Онъ родился въ Сидъ, приморскомъ городъ Памфиліи, былъ ученикомъ Златоуста, потомъ риторомъ Родона Александрійскаго, переселившагося въ концѣ IV вѣка въ Сиду. Позже Филиппъ сделался деятельнымъ помощникомъ Златоуста въ Константинополъ и ревностнымъ бордемъ противъ несторіанъ.

По смерти Аттика, онъ тщетно домогался патріаршей канедры; разочарованный неудачею, онъ излидся въ жалобахъ на своихъ враговъ въ своей «Церковной исторіи», которая отличалась громадными разміврами. Но до нашего времени дошли лишь ничтожные фрагменты изъ этой хроники Сидета, а повъсть о событіяхъ въ Персид'в приносить новый отрывокъ изъ этой исторіи, закиочающій въ себ'в «Хрубцифбіа Еддундаї». Съ увъренностью можно сказать, что и сказаніе Афродитіана — часть той же работы, можеть быть, только проредактированная авторомъ повъсти. Если Филиппъ, о которомъ идетъ ръчь въ повъсти, есть церковный историкъ Сидеть, то и самый разговоръ можно пріурочить къ извъстному времени, если диспутъ считать историческимъ фактомъ. Диспутъ могъ быть, по мивнію г. Щеголева, только въ парствованіе Бахрама V (420-438 г.) и именно послѣ 422 года, когда съ римлянами былъ заключенъ миръ, по которому выговорена была свобода въроисповъданія. Диспуть не могъ быть ни до Бахрама, такъ какъ Филиппъ былъ еще живъ (известія о немъ исчезають после 430 года), ни после Бахрама потому что тотчасъ же по его смерти начались преследованія христіанъ 🕢 Очевидно, споръ происходилъ после 430 года, можетъ быть, въ 436-438 годахъ. Кто же быль авторомъ повъсти?

Для решенія этого вопроса г. Щеголевъ въ третьей главе своей статьи обращается къ «Сказанію Афродитіана», представляеть довольно точный переводъ его и подвергаеть анализу его содержаніе. Въ сказаніи Афродитіана різко отличаются двіз части: первый его отділь говорить о чудъ въ персидской кумирницъ, а второй передаетъ разсказъ волхвовъ о путешествій въ Виолеемъ. Въ то время какъ вторая часть есть благочестивое распространеніе евангельских свідіній, первая не иміветь почти ничего подобнаго въ литературъ. Она представляетъ синкретизмъ языческихъ и христіанскихъ вёрованій. Надо полагать, сказаніе Афродитіана есть одинь изъ немногочисленныхь дошедшихь до нась памятниковъ литературы переходной эпохи, литературы чистилища. Оно возникло, очевидно, очень рано; м'ёсто возникновенія-Малая Азія, можеть быть, Фригія, гдф быль распространень культь Magna mater deorum Памфилія, родина Филиппа Сидета, лежить рядомъ съ Фригіей. Понятно отсюда, какъ легенда попала въ его хронику. Филиппъ списалъ его изъ какого-то источника дословно, по своему обыкновенію, и сохраниль въ своей хроникъ драгоцънный памятникъ той поры, о которой сохранилось мало сведеній. Представляя отраженіе возэреній язычества, къ которому, по выраженію Usener'а, привили христіанство, легенда Сидета возникла, по мевнію А. Harnack'a, въ монтанизм'в. Въ конц'в главы авторъ указываеть аналогію разсказа Афродитіана о паденіи статуй съ восьмой главой буддійской Лелитавистары, съ легендою о паденіи статуи Ромула въ Рим'в въ ночь Рождества Христова, съ апокрифическими евангеліями и съ повъстью о посъщени Богородицею Асонской горы.

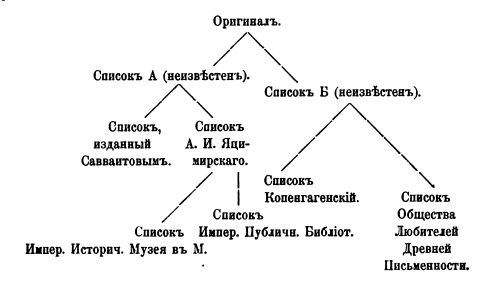
Въ четвертой главъ статъи г. Щеголева говорится о словъ Іоанна 10\* -Евбейскаго въ переводъ на сербскій языкъ. Въ южно-славянскихъ и русскихъ переводахъ повъсти о событіяхъ въ Персидъ, изданныхъ Тихонравовымъ, Пыпинымъ, Порфирьевымъ, Макушевымъ, Новаковичемъ и Поливкою, содержится лишь разсказъ Афродитіана о знаменіяхъ въ персидской кумирницъ въ ночь Рождества Христова. Только одинъ текстъ, именно, изданный Новаковичемъ (Starine, IX, 14-22) по сербско-славянской рукописи XIV въка изъ Бълградской библіотеки, даеть поводъ подагать, что вивется переводъ всей повести. Находящіяся въ этомъ текств «притчи и толкованія о Христв» представляють большое сходство со второю частью разсказа Афродитіана — о путешествін волхвовъ въ Виелеемъ. Если поставить вопросъ о греческомъ подлинникв и авторъ притчъ и толкованій, то въ текств пов'всти о событіяхъ въ Персид'в и ея авторъ приходится признать оригиналь для нихъ. Но въ тоже время несомивно, что оригиналомъ притчъ о Христв, изданныхъ Новаковичемъ, служитъ неизданное слово пресвитера Іоанна Евбейскаго на Рождество Інсуха Христа (Λόγος ιστορικός είς το γενέθλιον του Κυρίου και Θεου και Σωτήρος ήμων Ίησου Χριστού), начинающееся такъ: όπόταν τὸ ξαρ άπέλθη. Это слово подробно описано А. И. Пападопуло-Керамевсомъ по одной рукописи Герусалимской библіотеки, гдв оно приписывается Іоанну Дамаскину (Чероσολυμιτική Βιβλιοθήκη, τ. Α', σελ. 53—59. Έν Πετρουπόλει. 1891). Сравненіе текста, изданнаго Новаковичемъ, съ этимъ словомъ Іоанна Евбейскаго открываетъ полное между ними сходство. Такимъ образомъ Іоаннъ Евбейскій заимствоваль матеріаль для своего слова изъ апокрифическаго произведенія и воспроизвель его весьма близко къ под-**Ј**ИННИКУ.

Въ главъ пятой г. Щеголевъ обозръваеть судьбу сказанія Афродитіана въ русско-славянской литературів. Въ предварительныхъ «теоретическихъ замівчаніяхъ» авторъ ведеть рівчь объ апокрифахъ вообще и значеніи для нихъ такъ называемаго индекса. Далье авторъ отывчаеть два перевода сказанія—на южно-славянскій и русскій языки. Указавъ тотъ и другой въ различныхъ спискахъ, онъ сравниваетъ ихъ съ греческимъ текстомъ. Переводъ на русскій языкъ быль исполненъ на югь Россіи въ древнюю эпоху нашей письменности, когда церковное единство, общность церковнаго языка создали, по словамъ А. Н. Пыпина, ту общую болгаро-сербско-русскую литературу, въ которой трудъ южнославянскаго книжника и переводчика становился выёстё съ тёмъ достояніемъ русскаго читателя, когда заносимъ былъ въ Россію твиъ или инымъ путемъ, особенно, въроятно, поломниками. Второй переводъ есть дъло сербскаго книжника, исполненное въ XIV-XV въкахъ въ Константинопол'в или на Авон'в. Памятникъ им'влъ распространеніе, такъ какъ помъщался въ сборникахъ на Господскіе праздники подъ 25 декабря.

Въ щестой главъ г. Щеголевъ говоритъ объ отношени повъсти Афродитіана къ сказанію о лъствицъ, находящемуся въ Толковой Палеъ. Вслъдъ за профессоромъ Порфирьевымъ нашъ авторъ полагаетъ, что сказаніе о л'вствиців составлено при пособін Афродитіанова разсказа, но авторъ перваго пов'вствованія относился къ своему источнику вполн'є свободно. Кром'є того, г. Щеголевъ допускаетъ, что авторъ толкованій на л'вствицу—славянинъ, а не грекъ.

Въ седьмой главъ говорится объ отношении сказания Афродитіана къ Хронографу въ первой русской редакціи, въ 81-й главъ коего содержатся пророчества языческихъ мудрецовъ о христіанствъ вообще и о воплощении Христа въ частности. Г. Щеголевъ полагаетъ, что компиляторъ хронографа зналъ сказаніе Афродитіана во второмъ переводъ и нъкоторыя части внесъ въ свое сочиненіе.

А. Яцимирскій, Новыя данныя о Хожденіи архіепископа Антонія въ *Парырады* (тамъ же, кн. I, стр. 223—264).—Г. Яцимирскій открыль новый списокъ Хожденія архіснископа Антонія въ Сборникъ XV въка, пріобретенномъ въ городе Яссахъ. Кроме этого списка, известны следующія рукописи, содержащія этотъ памятникъ: 1) сборникъ библіотеки Антоніева Сійскаго монастыря, № 196/57, откуда тетрадь съ Хожденіемъ выръзана и хранится въ Императорской Публичной библіотекъ; по этому списку Хожденіе издано П. Саввантовымъ; 2) сборникъ XVII въка Копенгагенской библіотеки, откуда списокъ Хожденія изданъ И. И. Срезневскимъ; 3) сборникъ Имп. Публичной библіотеки XVII вѣка. № 184. Q, XVII; 4) сборникъ 1742 года Общества Любителей Древней Письменности, № 240; списокъ изданъ г. Лопаревымъ; 5) сборникъ Русскаго Историческаго Музея въ Москвѣ, XVII вѣка. Г. Яцимирскій разсматриваеть каждый изъ указанныхъ списковъ въ отдельности и следующимъ образомъ изображаетъ отношеніе ихъ къ первоначальной редакціи Хожденія (XIII в.), не дошедшей до насъ:



Такимъ образомъ, вновь открытый списокъ г. Яцимирскаго имфеть ближайшее отношение къ тому, который изданъ Савваитовымъ. Г. Яцемирскій въ своей стать в и занимается сравненіемъ этихъ списковъ въ отношеніи филологическомъ и со стороны содержанія. Въ заключеніи онъ пишеть, что переписчикь изданнаго списка многое выпустиль, руководствуясь следующимъ. Придавая Хожденію архіепископа Антонія литературную форму и очищая языкъ отъ элементовъ русскихъ, онъ опустиль или замениль слова старинныя или же ему непонятныя. Затемь, онь опустиль тв места, где архіепископь Антоній говорить о себе или о событіяхъ, имъвшихъ мъсто во время его пребыванія въ Царьградъ. Поэтому списокъ г. Яцимирскаго представляетъ особенную ценность и по языку, и по содержанію, какъ бол'ве близкій къ предполагаемой первоначальной редакціи Хожденія. Онъ уже издань въ полномъ вид'в въ книге X. М. Лопарева: «Книга Паломникъ. Сказание местъ святыхъ во Царъградъ Антонія, архіепископа новгородскаго, въ 1200 году» (Православный Палестинскій Сборникъ, выпускъ 51-й). С.-Петербургъ. 1899, стр. 71-94. Въ приложени къ статъв г. Япимирскаго помъщено описаніе Сборника XV віжа, въ которомъ найденъ новый тексть Хожденія архіспископа Антонія.

- С. Кульбанинъ, Софійскій Синодикъ въ новомъ изданіи и характеристикъ (Извъстія Отдъленія Русскаго языка и словесности Инператорской Авадеміи Наукъ, 1899, томъ IV, кн. 3, стр. 1015—1030).—Здъсь предложенъ рядъ критическихъ замъчаній лингвистическаго характера на изследованіе г. Попруженка «Синодикъ царя Бориса» (Одесса. 1899).
- Н. В. Покровскій, Лицевой иконописный подлинника и его значение дая современнаго церковнаго искусства (Памятники Древней Письменности и Искусства. СХХХІV). С.-Петербургъ. 1899. Стр. 23.— Указавъ на неудовлетворительное состоявіе современнаго церковнаго искусства, профессоръ Покровскій говорить въ указанной брошюрь, что для выхода изъ этого положенія необходимо составить образцовый лицевой иконописный подлинникь, какъ регуляторъ перковнаго искусства. Ціль подлинника образцовое созданіе церковнаго стиля и иконографіи, на основаніи точныхъ данныхъ исторіи и археологіи. Въ немъ должно быть гармоническое сочетаніе древняго и новаго и тщательная обработка важивішихъ иконографическихъ типовъ. Профессоръ Покровскій сообщаетъ нівкоторыя подробности относительно этихъ требованій.
- Н. П. Нондановъ, О научных задачах исторіи древне-русскаю искусства (Памятники Древней Письменности и Искусства. СХХХІІ). С.-Петербургъ, 1899. Стр. 1—47. Опредъля научныя задачи исторіи древнерусскаго искусства, профессоръ Кондаковъ говорить здѣсь и объ отношеніи русскаго искусства къ византійскому, а въ доказательство самобытности и оригинальности русскаго искусства описываетъ и объясняеть скульптурныя украшенія Дмитровскаго собора во Владимірѣ и собора въ городѣ Юрьевѣ Польскомъ.

- П. Заболотскій, Легендарный и апокрифическій влементь въ Хожсденіи изумена Даніила (Русскій Филологическій Вістникъ, 1899, № 1—2, стр. 220—237).—Игуменъ Даніилъ, первый русскій паломникъ, побывавній въ Палестинъ между 1106—1108 годами, въ своемъ Хожденіи сообщаетъ немало легендарно-апокрифическаго матеріала, который ему передалъ его проводникъ, «мужъ святъ и старъ деньми и книженъ вельми». Въ указанной статъв и обозрівается этотъ матеріалъ по своему содержанію, происхожденію и значенію.
- А. Спасскій, Кому принадлежать четвертая и пятая книзи св. Василія Великаю противь Евномія? Библіографическая справка (Богословскій Вістникъ, 1900, сентябрь, стр. 79—104).—Указавши на то, что еще въ средніе віжа было сомпініе въ принадлежности св. Василію четвертой и пятой книги противъ Евномія, г. Спасскій приводитъ данныя въ пользу того, что онів ни по своей задачів и плану, ни по языку и стилю, ни по частнымъ сужденіямъ, въ нихъ высказываемымъ, не могутъ быть приписаны авторству св. Василія Великаго. Онів представляють собой произведеніе ложнонадписанное (ориз рясидерізгарнит), т. е. принадлежащее совершенно другому автору, неудачно скрывшемуся подъ именемъ св. Василія и обличающему себя какъ общимъ характеромъ, такъ и всёми подробностями своего труда. Статья не окончена.
- П. Пономаревъ, Христіанскій аскетизмъ и соътское право (Православный Собесваникъ. 1900, октябрь, стр. 330-347).-Аскетизмъ представляетъ вполет опредъленную и законченную форму человтческой жизни и носить на себъ особый, спеціальный видь или типъ, понимая и осупествияя христіанство съ самой высшей его стороны, со стороны духовности, небесности, божественности. Но какъ родъ жизни человъческой, аскетизмъ естественно ставить себя въ тв или иныя отношенія къ жизни другихъ людей и можетъ имъть о ней свои собственные взгляды. Въ частности любопытенъ вопросъ объ отношенін христіанскаго аскетизма къ свътскому праву, преимущественно къ суду гражданскому. Авторъ ведеть рвчь объ аскетизмв IV ввка и, для рвшенія указаннаго вопроса, представляеть изъ твореній Марка Подвижника, Макарія Египетскаго и Василія Великаго данныя касательно обращенія и необращенія аскетовъ къ гражданскому суду, порядка такого обращенія и общаго взгляда аскетовъ на свътское право. Въ заключени высказываются слъдующие выводы: по взгляду аскетовъ, служение светскому праву находится «подъ смотреніемъ Божіниъ»; факты обращенія къ этому праву они разграничивають на дёла иноковъ и не-иноковъ, причемъ въ техъ и другихъ двлахъ оттвияются еще двла личныя и общинныя; не-иноки могуть обращаться къ сейтскому праву по личнымъ и общественнымъ диламъ, а иноки, во имя принципа смиренномудрія, по личнымъ дёламъ обращаться къ светскому праву не могутъ, но имъ предоставляется возможность прибъгать къ праву только по дъламъ общиннымъ; образъ аскетическаго обращенія къ праву носить на себ'в характерную черту посред-

ничества или представительства аввы или вообще высшаго руководителя духовной жизни — епископа.

- Г. Шиелевъ, Объ источникахъ Соборнато Уложенія 1649 года (Журналъ Министерства Народнаго Просвіщенія, 1900, октябрь, стр. 375—387). Въ числії источниковъ Соборнаго Уложенія 1649 года г. Шмелевъ указываетъ и византійскій Номоканонъ или Кормчую, въ частности Эклогу, Прохиронъ, новеллы императора Юстиніана и правила Василія Великаго. Этотъ источникъ оказалъ вліяніе главнымъ образомъ на уголовное право Уложенія и отчасти на гражданское. Рецепція византійскаго права въ Уложеніе отличалась характеромъ сознательности и полной свободы.
- А. Динтріевскій, Древньйшіе патріаршіє Типиконы ієрусамискій (святогробскій) и константинопольскій (Великой церкви). Критико-библіографическій этнодь (Труды Кієвской Духовной Академін, 1900, сентябрь, стр. 58—
  117). Въ первой главъ своего этюда А. А. Динтріевскій дѣлаетъ рядъ
  поправокъ къ тексту святогробскаго Типикона 1122 года въ изданія
  Православнаго Палестинскаго Общества, исполненномъ А. И. ПападопулоКерамевсомъ ("Аνάλεκτα ἱεροσολυμιτικής σταχυολογίας. Τόμος β. "Εν Πετρουπόλει, 1894).

### Рецензів появились на следующія книги:

А. Соловьевъ, Старчество по ученію святыхъ отцевъ и аскетовъ. Семипалатинскъ. 1900. Рецензія въ богословско-апологетическомъ журналъ «Въра и Церковь», 1900, книга 7, стр. 277—279.

Извѣстія Русскаго Археологическаго Института въ Константинополѣ. Томъ IV. Выпускъ 2. Софія. 1899. Рецензія въ Историческомъ Вѣстникѣ, 1900, іюль, стр. 272—274.

- А. А. Васильевъ, Византія и арабы. Политическія отношенія Византів и арабовъ за время аморійской династіи. С.-Петербургъ. 1900. Рецензія тамъ же, стр. 287—290.
- Д. Айналовъ и Е. Рѣдинъ, Древніе памятники искусства Кіева. Софійскій соборъ, Златоверхо-Михайловскій и Кирилловскій монастыри. Харьковъ. 1899. Рецензія профессора Н. В. Покровскаго въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ, 1900, № 29, прибавленія, стр. 1174—1176.
- W. Regel, Χρυσόβουλλα καὶ γράμματα τῆς μονῆς τοῦ Βατοπεδίου. Ἐν Πετρουπόλει 1898. Рецензія г. П. Безобразова въ Журналѣ Министерства Народнаго Просвѣщенія, 1900, іюль, стр. 179—185.

Типин Хиландарски и његов грчки извор. Испоредио и оцијенио акад. В. Јагић. Биоград. 1899. Рецензіи: г. А. Соболевскаго тамъ же, стр. 185—187, г. Г. Ильинскаго въ Извъстіяхъ Отдъленія русскаго языка и словесности Импер. Академіи Наукъ, т. IV, кн. 4, стр. 1422—1423.

Testamentum Domini nostri Jesu Christi nunc primum edidit, latine reddidit et illustravit *Ignatius Ephraem II Ramani* patriarcha Antiochenus Syrorum. Moguntiae. 1899. Рецензія г. А. Петровскаго въ Христіанскомъ Чтеніи, 1900, іюль, стр. 159—165.

Фердинандъ Грегоровіусъ, Исторія города Авинъ въ средніе въка. Отъ эпохи Юстиніана до турецкаго завоеванія. Переводъ съ нъмецкаго. С.-Петербургъ. 1900. Рецензія въ Историческомъ Въстникъ, 1900, августъ, стр. 689—693.

Actes du onzième congrès international des orientalistes. Paris. 1897—1899. Т. I—IV. Рецензія г. А. Хаханова тамъ же, стр. 702.

**Paul Allard**, Julien l'Apostat, t. I. Paris. 1900. Рецензія въ Русскомъ В'встник'в, 1900, іюль, стр. 264—266.

- М. Чельцовъ, Церковь королевства сербскаго со времени пріобрѣтенія ею автокефальности (1879—1896 г.). Историко-каноническій очеркъ. С.-Петербургъ. 1899. Рецензіи: протоіерея Е. Мегорскаго въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ, 1900, № 32, прибавленія, стр. 1294—1295, г. профессора И. С. Бердникова въ Ученыхъ Запискахъ Импер. Казанскаго университета, 1899, ноябрь, стр. 19—21.
- м. Сперанскій, Трепетники. Изъ исторіи отреченной литературы. С.-Петербургъ. 1900. Рецензія г. К. въ Историческомъ Въстникъ, 1900, сентябрь, стр. 1104—1105.
- G. Schlumberger, L'épopée byzantine à la fin du dixième siècle. 2 partie. Basile II, le Tueur de Bulgares. Paris. 1900. Библіографическая замітка въ Историческомъ В'єстник'є, 1900, сентябрь, стр. 1109—1112.
- H. Gelzer, Die Genesis der byzantinischen Themenverfassung. Leipzig 1900. Библіографическая зам'ятка тамъ же.
- F. Harrison, Byzantine history in the Early Middle Ages. London. 1900. Вибліографическое сообщеніе тамъ же.
- Ch. Diel: 1) L'impératrice Théodora (Grande Revue, 1 juillet, 1900), 2) Les institutions byzantines (Revue Encyclopédique, 21 juillet, 1900). Библіографическая зам'втка тамъ же.

A Select Library of Nicene and Post-Nicene Fathers of the Christian Church. Vol. XIV. Seven ecumenical councils, their canons and dogmatic decrees, by H. Percival. 1900. Рецензія въ Христіанскомъ Чтеніи, 1900, августь, стр. 317—318.

И. Н. Корсунскій, Переводъ LXX, его значеніе въ исторіи греческаго языка и словесности. Свято-Троицкая Сергіева лавра. 1898. Рецензія г. профессора А. А. Некрасова въ Христіанскомъ Чтеніи, 1900, сентябрь, стр. 425—452.

Поль Алларъ, Христіанство и римская имперія отъ Нерона до Өсодосія. С.-Петербургъ. 1898. Рецензія г. **Ә. Мищенка** въ Ученыхъ Запискахъ Императорскаго Казанскаго университета, 1898, декабрь, стр. 15—28.

- В. Нарбековъ, Номоканонъ константинопольскаго патріарха Фотія съ толкованіемъ Вальсамона. Часть первая. Историко каноническое изследованіе. Часть вторая. Русскій переводъ съ предисловіемъ и примечаніями. Казань. 1899. Рецензія г. профессора И. С. Бердникова въ Ученыхъ Запискахъ И. Казанскаго университета, 1899, ноябрь, стр. 1—18.
  - К. Радченко. Религіозное и литературное движеніе въ Болгаріи въ



эпоху предъ турецкимъ завоеваніемъ. Кіевъ. 1898. Рецензія г. А. Липовскаго въ Извёстіяхъ Отдёленія русскаго языка и словесности Императорской Академіи Наукъ, 1899, т. IV, кн. 1, стр. 367—369.

- В. Качановскій, Исторія Сербін съ половины XIV до конца XV в'яка. Томъ І. Критическое изсл'ядованіе источниковъ. Кієвъ. 1899. Рецензія г. П. Ровинскаго тамъ же, кн. 3, стр. 1112—1127.
- Г. Баласчевъ, Климентъ епископъ Словънски и служба таму по старъ словънски пръводъ съ една часть гръцки параллеленъ текстъ и едно факсимиле. София. 1898. Рецензія г. Г. Ильинскаго тамъ же стр. 1127—1129.
- V. Jagić, Evangelium Dobromiri. Ein altmacedonisches Denkmal der Kirchenslavischen Sprache des XII Jahrhunderts. Wien. 1898. Рецензія г. Г. Ильинскаго, тамъ же, т. IV, кв. 2, стр. 747—748.
- V. Jagić, Bericht über einen mittelbulgarischen Zlatoust des XIII—XIV Jahrhunderts. Wien. 1898. Рецензія тамъ же.
- **Н. Селивановъ,** Монашеская республика. Письма съ Аеона. С.-Петербургъ. 1900. Рецензія въ Историческомъ Въстникъ, 1900, октябрь, стр. 330—333.
- А. Воскресенскій, Принцевы острова, ихъ прошлое и настоящее въ связи съ бытомъ древей Византіи. Въ двухъ частяхъ. С.-Петербургъ. 1900. Рецензія тамъ же, стр. 333—336.
- И. Соноловъ, Состояніе монашества въ византійской церкви съ половины ІХ до начала XIII въка (842—1204). Опытъ церковно-историческаго изследованія. Казань. 1894. Посмертная рецензія профессора Н. О. Красносельцева въ Христіанскомъ Чтеніи, 1900, октябрь, стр. 629—644 (по поводу представленія книги въ Св. Синодъ на премію митрополита Макарія).

Н. Соколовъ.

### ГЕРМАНІЯ.

"Byzantinische Zeitschrift", herausgegeben von K. Krumbacher, Band IX, Heft 4.

Въ первомъ отдѣлѣ (стр. 621—670) помѣщены слѣдующія изслѣдованія:

К. Praechter, Zum Maischen Anonymus περὶ πολιτικῆς ἐπιστήμης (стр. 621—632).—А. Ман издаль въ Script. vet. nov. coll. 2 (Римъ 1827) стр. 571 и слѣд., изъ одного ватиканскаго палимпсеста, военно-политическій трактать, оказавшійся, какъ замѣтиль уже самъ издатель, частью сочиненія περὶ πολιτικῆς, описаннаго Фотіемъ соd. 37. Въ настоящей статьѣ авторъ указываетъ во первыхъ на важность этого трактатика для возстановленія утраченныхъ частей Республики Циперона, и на желательность, въ этихъ видахъ, новаго сличенія рукописи съ изданіемъ Ман.

Затемъ онъ предлагаетъ и защищаетъ несколько эмендацій къ тексту Маи и старается «очертить теснее кругь, въ которомъ следуеть искать автора». Рядъ мыслей и выраженій сближаеть этого автора съ новоплатониками; но его раздъляеть съ ними немыслимое у новоплатоника полемическое отношение къ самому Платону и къязыческимъ оракуламъ. Упоминаніе персидскаго царя Пероза даеть твердый terminus post quem; съ другой стороны знаніе авторомъ латинскаго языка и литературы (кром'в Цицерона цитуются Ювеналъ, Ливій и др.) рекомендуеть полагать его время не позже VI въка. Такъ какъ въ эту эпоху всв языческія философскія школы, кром'в кинической, вымерли, а киническая совершенно затерта была христіанствомъ; и такъ какъ, съ другой стороны, христіане боролись съ языческимъ ново-платонизмомъ оружіемъ другихъ языческихъ школъ, то авторъ трактата скорве всего христіанинъ V-VI ввка, находящійся подъ вліяніемъ новоплатонизма, врод' Синезія, или, еще болве, псевдо-Діонисія и Энея газскаго. Однако для установленія прямой между ними связи существующихъ данныхъ, по признанію автора статьи, недостаточно.

C. de Boor, Die Lebenszeit des Dichters Romanos (crp. 633-640). - Это откликъ на последнія изследованія Крумбахера-Гельцера о времени жизни великаго Сладкопъвца. Какъ извъстно, Крумбахеръ увидълъ въ контакіи Романа на притчу о 10 девахъ столь ясныя указанія на арабскія завоеванія въ Сиріи, что всё прежде приводившіяся имъ самимъ и другими данныя и соображенія въ пользу VI віка потеряли въ его глазахъ значеніе; Гельцеръ принялъ и развиль его соображенія, объявивъ, что Аσσύριοι Романа никто иной, какъ багдадскіе Аббасиды, а Ίσμαηλιταιдамасскіе Омайяды. Де-Бооръ доказываеть, что такое толкованіе по меньшей мірів не безспорно; особенно по первому пункту 'А σσύριοι гораздо естествениве понимать какъ Мачрофоров, Персав въ этнографическомъ смыслв, а такъ какъ объ «измаильтянахъ» говорится, что отъ нихъ имперія страдала раньше, чвиъ отъ Άσσύριοι, то и они — не Омайяды ('Ιδού, Άσσύριοι καί πρό αὐτῶν Ίσμαηλιται ήχμαλώτευσαν ήμᾶς). Оба упоминанія вполнів объяснимы изъ эпохи перваго Анастасія, когда персы и сарахууої или "Аравес охимитая упоминаются неразъ и въ этомъ самомъ сочетании; эти бедунны звались сарадинами и измаильтянами; въ первую половину правленія Анастасія они грабили Сирію, а съ персами былъ миръ, а съ 540 года начались персидскія войны, тімь боліве губительныя и опасныя, что войска Юстиніана были заняты въ Италіи.

Мы думаемъ, что мивніе Де-Боора встрвтить больше сочувствія, чвиъ мивніе Гельцера. Основывать хронологію Романа на одномъ, спорнаго смысла, стихв, когда всв прочія данныя говорять другое — это кажется намъ возможно только для такого поклонника эпохи т. наз. «Исавровъ», какъ Гельцеръ, которому хочется, чтобы ввкъ Константина V былъ золотымъ ввкомъ Византіи чуть ди не во всвхъ отношеніяхъ. Къ даннымъ за VI ввкъ, приведеннымъ у Крумбахера въ Gesch. d. byz.

Litt., можно присоединить еще двѣ: 1) Акаеистъ патріарха Сергія, во всякомъ случав писанный въ VII вѣкв (NВ хаїрє πυρὸς προσκύνησιν σβέσασα), полными горстями черпаеть изъ контакія Романа на Благовѣщеніе (см. Виз. Врем., VI, стр. 303—4). 2) Мыслимо развѣ, чтобы знаменитый церковный поэтъ, діаконъ константинопольской влахернской церкви (той самой, гдѣ засѣдалъ послѣдній разъ иконоборческій соборъ) при Львѣ III и Константинѣ V написалъ до тысячи (а по патмосскимъ рукописямъ 2.300) огромныхъ контакіевъ и ни словомъ не обмолвился ни за, ни противъ иконопочитанія и монашества? Возможно ли, что онъ велъ себя такъ безлично, что ни иконоборческій, ни VII вселенскій соборъ на словомъ о немъ не упомянули, а также и Өеофанъ, и Никифоръ, и Өеодоръ Студитъ, и списатели житій мучениковъ иконопочитанія? Да и самая форма контакіевъ въ VIII вѣкѣ, послѣ Сергія и Андрея Критскаго, едвали не является анахронизмомъ съ точки зрѣнія исторіи богослуженія.

- R. Förster, Eine Monodie auf Theodoros Palaiologos (crp. 641-648). Разбирается мало извъстная и труднодоступная т. наз. Oratio funebris in Imp. Constantinum Iuniorem Const. M. filium, изданная впервые Морелемъ младшимъ въ Парижѣ въ 1616 г., которую ad fidem editoris относили обыкновенно къ 340 году и смерти Константина II. Ферстеръ доказываеть, 1) что заглавія этого въ рукописи не было, оно туда внесено просто изъ Catalogus codd. palatinorum, 2) что оно совершенно невърно, какъ и утверждалъ уже Wesseling. Константинъ II палъ при Аквилев, герой монодіи умеръ отъ чумы; мать К. ІІ умерла задолго до сына, героя монодіи оплакиваеть его мать и т. д. Всв эти данныя подходять, какъ и указаль, но невполнъ твердо, Весселингь, только къ Өеодору Палеологу, брату Іоанна VIII и Константина XI, † 1448. Напротивъ съ мивніемъ Фротчера, что авторъ ръчи-Гемистъ Плинонъ, Ферстеръ не соглашается и предлагаеть на выборъ Іоанна Докіана и Георгія Схоларія. Въ заключеніе исправляется по рукописи (теперь Vatic. Pal. gr. 117) и ex coniectando печатный текстъ, взятый съ неисправной копіи Годефруа.
- G. Cereteli, Wo ist das Tetraevangelium von Porphyrius Uspenskij aus dem Jahre 735 entstanden? (стр. 649—653). Эта статья была уже напечатана по русски въ сборникъ Στέφανος, поднесенномъ ученикамъ проф. Θ. Осколову по случаю тридцатилътія его ученой дъятельности, и извъстна читателямъ по реферату въ Виз. Врем. 1895 г. стр. 676—677.

E. W. Brooks, On the date of the death of Constantine the son of Irene (стр. 654—657). — См. ниже въ отдълъ «Англія», стр. 791.

Јеап Psichari, "Е $\pi$ оіх $\alpha$  (стр. 658—663). — Спеціальная лингвистическая зам'єтка о происхожденіи формы є $\pi$ оіх $\alpha$  — є $\pi$ оіх $\alpha$  — є $\pi$ оіх $\alpha$  (Hermas) — є $\pi$ оіх $\alpha$ с, и о ея теперешнемъ распространеніи и употребленіи.

'I. Π. Μηλιόπουλος, Μονή Γαλακρηνών (стр. 664—667). — О мъстоположени монастыря, гдъ жилъ и погребенъ патріархъ Николай І Мистикъ († 15 мая 925), противъ Кс. Сидеридиса. Г. Миліопуло ищетъ его въ Караманъ-Чифтликъ, на съверъ отъ Малаго Бакалъ-кіоя, гдъ до-

сель есть άγίασμα св. Николая (память котораго полагается 16, празднуется 21 мая) и далье на сыверь остатки (монастырскихы) построекы.

Ά. Παπαδόπουλος Κεραμεύς, Δύο βυζαντινά σταθμία (стр. 668-670). Метрологическая замѣтка о статьѣ Папагеоргіу въ Вух. Zeitschr. IX стр. 477-8. На самосскомъ стаеміи Папагеоргіу прочиталь  $\pi$   $\Gamma$ =«Палеологь» вмѣсто λίτραι  $\gamma$ ; онъ относится къ эпохѣ Льва VI и Константина VII. Македонскій стаемій несеть надпись  $\mathring{N}$ λς, что значить не  $\mathring{N}$ ιχόλαος, а νομίσματα  $\mathring{λ}$ ς, и имя Константина, можеть быть Великаго.

Второй отдѣлъ (стр. 671—688) состоить изъ рецензій на слѣдующія книги:

Alfredus Franke, De Pallade epigrammatographo. Diss. Lipsiae 1899. — Pen. Carl Radinger (crp. 671—672).

Procopii Caesariensis Anecdota quae dicuntur, ed. Michael Kraschenin-nikov, Iurjevi 1899.—Ред. J. Haury (стр. 672—674).

Franz Diekamp, Die origenistischen Streitigkeiten und das V. allgemeine Konzil. Münster 1899. — Рец. Hermann Schell (сгр. 674—677). Другія рецензіл: A. Jülicher. Theol. Litztg, 1900, № 6, ст. 173—176; Bratke, Theol. Lit.-Bl. 21 (1900) № 19, ст. 220; N. Bonwetsch, Deutsche Literaturzeitung 1900, 23, ст. 1494—1496.

H. Gelzer, Die Genesis der byzantinischen Themenverfassung. Leipzig 1899.—Рец. Ch. Diehl (стр. 677—679).

Arrigo Solmi, Le associazioni in Italia avanti le origini del commune. Modena 1898. — Рец. K. Schaube (стр. 679 —681).

Documenta spectantia historiam orthodoxae dioeceseos Dalmatiae et Istriae a XV usque ad XIX saeculum, collegit digessitque E. N. (Milaš). Томъ I Зара 1899.—Реп. M. Rešetar (стр. 681—682).

Paul Wilhelm von Keppler, Bischof von Rottenburg, Wanderfahrten und Wallfahrten im Orient. Freiburg i. B., 1899.—Peu. Lady Blennerhassett (crp. 682—683).

J. Strzygowski, Der Bilderkreis des griechischen Physiologus, des Kosmas Indikopleustes und Oktateuch. (Byzantiniches Archiv von K. Krumbacher, Heft 2).—Peq. A. Haseloff (crp. 683—685).

Fritz Leo, Die capitatio plebeia und die capitatio humana im römischbyzantinischen Steuerrecht. Berlin 1900.—Pen. Karl Gareis (crp. 685—688)

Изъ третьяго отдѣла (стр. 689—720) заимствуемъ слѣдующія указанія редакців на новости германской ученой литературы по византиновѣдѣнію:

## По литературѣ:

Richard Förster, Andreas Dudith und die zwölfte Rede des Themistios. Neue Jahrbücher für das klassische Altertum etc. 3 (1900), 2. Abt, crp. 7493.—Доказывается, что т. наз. 12 рѣчь Өемистія ad Valentem imperatorem pro libertate religionis, существующая только въ латинскомъ текстѣ, сфабрикована гуманистомъ Андреасомъ Дудитъ при помощи пятой рѣчи Өемистія.

Leo Sternbach, Observationes in Georgii Pisidae carmina historica. Appendix metrica. Dissert. philol. Acad. litt. Cracov. XXX (1900), 199—296.— Распадается на двё половины: въ первой доказывается, что соd. М (Paris. suppl. gr. 690 f. 59°—64° saec. XII) весьма важенъ для текста I и II акроасц о персидской войнё; вторая содержить изслёдованіе по метрикъ Георгія.

Онъ-же, Appendix Christophorea. Eos 6 (Leopoli 1900), 53—74.—Здёсь дается вновь провёренный по ркп. и эмендированный тексть стихотворенія противъ суевёрнаго почитанія мощей, изданнаго впервые цёликомъ по Paris. 3044 Буассонадомъ, затёмъ въ видё отрывка по Crypt. Рокви, а въ недавнее время Лундстремомъ. Затёмъ дается еще рядъ детальныхъ изслёдованій по Хрнстофору Митилинскому; въ цёломъ, по сужденію К. К(румбахера), ими добытъ теперь солидный фундаментъ для новаго, критическаго изданія этого оригинальнаго писателя, изданія желательнаго тёмъ болёе, что изданіе Рокки и неполно, и трудно доступно.

Adolf Wilhelm, "Ετος und" Ένιαυτός. Sitzungsberichte der K. Akademie der Wissensch. in Wien, philos.-histor. Klasse, Bd. CXLII, IV. Wien 1900.— По надписямъ устанавливается значеніе καθ' ἔτος = ἐφ' ἔτος = нѣмецкому heuer, давешній, прошлогодній; и ὁ καθ' ἔτος = ὁ ἐφ' ἔτος ἐνιαυτός. Вообще ἔτος = годъ какъ срокъ времень, ἐνιαυτός годъ какъ смѣна временъ года; однако закрытымъ вопросъ нельзя считать.

### По богословскимъ наукамъ:

J. Langen, Dionysius vom Areopag und die Scholastiker. Revue internationale de théologie 8 (1900), 201—208. — Указывается, что въ средніе въка псевдо-Діонисій пользовался авторитетомъ высшимъ, чъмъ св. отцы, почти какъ дополнительное откровеніе.

# По исторіи:

F. Hirsch, Byzantinisches Reich. Berliner Jahresberichte der Geschichtswissenschaft 21 (1898) III 235—248. — Критическій обзоръ трудовъ по византійской исторіи и ея источникамъ, явившихся въ 1898 году.

## По иконографіи и исторіи искусства:

Nikolaus Müller, Christusbilder. Realencyclopädie für Theologie u. Kirche, 3. Aufl., Band IV, 63—82. — Авторъ утверждаетъ, что на иконографическіе типы Христа не вліяли ни церковное преданіе о Его наружности и мнимоподлинные Его портреты, ни античныя художественныя традиціи, а

Digitized by Google

исключительно воззрвніе на него церковной массы, какт на олицетвореніе самой стар'єющейся церкви. По словамъ реф. Вуг. Zeitschr. взгляды Müller'а всегда «anregend», но авторъ не им'єетъ внівшней возможности ихъ развить и обосновать съ надлежащею подробностью, почему они и не оказывають на ходъ науки надлежащаго дібіствія.

G. Weber, Die Wasserleitungen von Smyrna. Jahrbuch des K. deutschen archäologischen Instituts 14 (1899), 1—25, 167—188. — Въ четвертомъ отдёлё описываются два византійскихъ водопровода, одинъ авторомъ отнесенъ къ V или VI вёку; въ седьмомъ — цистерны на горё смириской цитадели, изъ нихъ одна о 20 устояхъ, по мнёню автора, построена Іоанномъ Дукой Ватаци въ 1225 г.

Dr. Johannes Wiegand, Das altchristliche Hauptportal an der Kirche der hlg. Sabina auf dem aventinischen Hügel zu Rom. Trier 1900. 145 стр. съ 21 таблицей и 6 рисунками въ текстъ.—Главная цънность этой работы— ея прекрасныя репродукціи спорнаго памятника; текстъ тоже хорошъ, но не совсёмъ уже новъ, представляя собою развитіе взглядовъ проф. Grisar'а. Собрана литература, таблицы сгруппированы по сходству съ типомъ рисунка саркофаговъ, ръзныхъ работъ на слоновой кости и миніатюръ; авторъ полемизируетъ съ сторонниками византійскаго вліянія, и датируетъ двери временемъ построенія самой церкви.

# Рецензіи появились на книги:

Edgar Martini, Analecta Laërtiana. Pen. C. Haeberlin, Wochenschrift für klassische Philologie 1900, № 17, cr. 449—451.

Wilhelm Koch, Kaiser Julian der Abtrünnige. Leipzig 1899. — Рец. J. Gg. Brambs. Blätter für das bayerische Gymnasialschulwesen, 36 (1900), 329—331.

Ioannes Philoponus de aeternitate mundi contra Proclum. Ed. Hugo Rabe.—Pen. L. Radermacher, Berl. philologische Wochenschrift 1900, № 15, cr. 453—455; A. H., Liter. Centralbl. 1900, № 12, cr. 539—540.

- P. Hermann Bourier, Ueber die Quellen der ersten 14 Bücher des Johannes Malalas 1. Teil. Pen. Th. Preger, Berl. phil. Wochenschrift, 1900, № 7, cr. 198—199.
- A. Elter u. L. Radermacher, Analecta graeca.—Рец. W. Kroll, Berl. philol. Wochenschr., 1900, № 18, ст. 550—551.
- Ν. Γ. Πολίτης, Μελέται περὶ τοῦ βίου καὶ τῆς γλώσσης τοῦ ἐλληνικοῦ λαοῦ. Παροιμίαι τόμος α'. Рец. A. Heisenberg, тамъ же N 14, ст. 435—438 и N 15, ст. 460—466. Въ связи съ рецензіей напечатано 28 пословицъ изъ о. Скироса.
- B. G. Grenfell and A. S. Hunt, *The Oxyrynchos Papyri*, Part. II, London 1899. Pen. U. von Willamowitz-Moellendorff, Göttinger Gelehrte Anzeigen 1900, № 1, crp. 29—58.



Samuel Krauss, Griechische und Lateinische Lehnwörter im Talmud. II Teil. Berlin 1899. — Рец. G. Dalman, Theolog. Literaturzeit. 1900, № 6, ст. 166 слъд.; J. W., Berl. philol. Woch. 1900, № 11, ст. 337—342; Th. N. Liter. Centralblatt 1900, № 8, ст. 358—360.

Wilhelm Riedel, Die Auslegung des Hohen Liedes in der jüdischen Gemeinde und der christlichen Kirche. Leipzig 1898. — Pen. Vetter, Theol. Quartalschr. 82 (1900), crp. 289—291.

Origenes vom Martyrium und contra Celsum ed. Koetschau. Рец. A. Ehrhard, Allgemeines Literaturblatt 9 (1900) № 8, ст. 233—236.

Tractatus Origenis de libris ss. scripturarum ed. P. Batiffol. — Pen. Ad. Harnack, Theol. Literaturz. 1900, № 5 ct. 139—141, № 6, ct. 189. Cpabhn C. Weyman, Die tractatus Origenis de l. ss. scr. ein Werk Novatians, Archiv f. lat. Lexikogr. 11 (1900), 545—576 n Neue Tractate Novatians, Histor. Jahrbuch. der Görresgesellschaft 1900, 212—216; Johannes Hausleiter, 20 Predigten Novatians, Theol. Literaturbl. 1900, № 14, ct. 153—158; № 15, ct. 169—173; № 16, ct. 177—182; Th. Zahn, Neue Funde aus der alten Kirche. I. Predigten des Origenes oder des Novatianus, Neue Kirchliche Zeitschr. 11 (1900) 348—360.

Hippolytos' Werke herausgeg. von Bonwetsch und Achelis.—Рец. A. Ehrhard, Allgem. Literaturbl. 9 (1900), № 7, ст. 201—204.

E. Bratke, Das sogenannte Religionsgespräch am Hof der Sasaniden. Leipzig 1899.—Peq. Ed. von der Goltz, Theol. Litztg. 1900, № 8, cr. 233—235; N. Bonwetsch, Theol. Literaturbl. 21 (1900) № 12, cr. 135—138; Franz Kampers, Liter. Handweiser 1899, № 718/9; G. K(rüger) Lit. Centralbl. 1900, № 12, cr. 521—523; E. Preuschen, Deutsche Lit. 1900, № 30, cr. 1944—1946.

Hugo Koch, Pseudo-Dionysius Areopagita. — Pen. Jes. Stiglmayr S. J. Histpolit. Blätter 125 (1900) 541—550 и 613—627; G. K(rüger), Litt. Central-blatt 1900, № 14, ст. 594.

Franz v. Diekamp, Hippolytos von Theben. Pen. Bonwetsch, Gött. Gel. Anz. 1900, № 1, crp. 80—84.

Georgii Barhebraei Ethicon seu Moralia, ed. P. Bedjan. Paris & Leipzig 1898.—Рец. V. Ryssel, Theol. Literaturzeit. 1900, № 11 ст. 332—334.

Des Werdapet Eznik von Kolb wider die Sekten, übers. etc. von Joh. Mich. Schmid. Wien 1900. — Реп. N. Bonwetsch, Theol. Lit.-bl. 21 (1900), № 19, ст. 217 слъд.

Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments in Verbindung mit Beer, Blass etc. übers. u. herausgeg. von E. Kautzsch. 2 т. — Рец. E. Schürer, Theol. Litztg. 1900. № 7, ст. 201—205.

Testamentum Domini nostri Jesu Christi ed. Rahmani. Mainz 1899.—Pen. Wilhelm Riedel, Theol. Litt.-bl. 21 (1900), № 17, ст. 193—197, № 18 ст. 201—205; С. A. Kneller S. J., Stimmen aus Maria-Laach 58 (1900), 201—208; Funk, Theol. Quartalschrift 82 (1900), 161—174.

Acta apostolorum apocrypha ed. Lipsius & Bonnet II, 1.—Реп. E. Hennecke, Theol. Litztg. 1900, № 2, ст. 271—276.

- H. Achelis, Die Martyrologien, ihre Geschichte und ihr Wert. Berlin, Weidmann 1900.—Pen. Bonwetsch, Theol. Lit.-bl. 1900, № 11, cr. 123—126; G. Krüger, Theol. Litztg. 1900, № 13, cr. 397—398.
- H. Gelzer, Die Genesis der byzantinischen Themenverfassung. Рец. Gerland, Berl. philol. Wochenschr. 1900, № 18, ст. 555—559; У(спен)скій, Lit. Centralblatt, 1900, № 12, ст. 526—528.
- F. X. Funk, Kirchengeschichtliche Abhandlungen u. Untersuchungen I & II. Paderborn 1897 u. 1899. Pen. C. A. Kneller S. J., Stimmen aus Maria-Laach 58 (1900) 443—453.

Strzygowski, Der Bilderkreis des griechischen Physiologus. — Рец. V. S(chultze) Lit. Centralblatt 1900, ст. 559—460 и М(ааs), Beilage zur Allgem. Zeitung 1900, № 115, стр. 718.

Georg Stuhlfauth, Die altchristliche Elfenbeinplastik. Freiburg i. Br. 1896.—Peu. H. Dopffel, Theol. Ltztg. 1900, № 9, cr. 276—278.

Strzygowski, Christliche Denkmäler Aegyptens I (Röm. Quartalschrift XII).—Рец. Fr. K. Kraus, Repertorium für Kunstwissenschaft 23 (1900) 48—49.

0. Braun, Das Buch des Synhados. Stuttgart u. Wien 1900.—Pen. Stiglmayr, Stimmen aus Maria Laach 58 (1900) 453—455; H. G., Liter. Centralblatt 1900, № 18, cr. 753—756.

Gregorii Barhebraei Nomocanon, ed. Paulus Bedjan. Paris & Leipzig 1899. XIII → 551 crp. — Peu. Eb. Nestle, Theol. Litztg. 1900, № 5, cr. 146; Fr. Schulthess, Göttinger gelehrte Anzeigen 1900, № 3, crp. 212—220.

Wobbermin, Altchristliche liturgische Stücke aus der Kirche Aegyptens.—Pen. H. Achelis, Theol. Litztg. 1900, № 19, cr. 536—538; E. Hennecke, Deutsche Literaturzeitung 1900, № 29, cr. 1879. 1881.

- L. Jeep, Zur Ueberlieferung des Philostorgios. Pen. E. Hennecke, Deutsche Literaturzeitung 1900, № 29, cr. 1879. 1881.
- Ad. Harnack, Drei wenig beachtete Cyprianische Schriften und die Acta Pauli. Texte u. Untersuch.. N. F., B. IV, H. 3. Pen. E. Preuschen, DLZ. 1900, № 30, ст. 1944—1946.
- A. Schöne, Die Weltchronik des Eusebius in ihrer Bearbeitung durch Hieronymus. Pen. Grützmacher, Theol. Litztg. 1900, № 13, ст. 397—398.

Б. Меліоранскій.

#### ФРАНЦІЯ.

Paul Allard. Julien César. Les débuts du règne. Напечатано въ Revue des questions historiques, 67 (1900), р. 353—401. — Авторъ этой работы, уже давно посвятившій себя спеціальному изученію времени Юліана, въ

Византійскій Временникъ.

своей новой стать в говорить объ избранія Юліана, его бракв, его панегирикв Константину и о его первомъ походв. — См. Byzantinische Zeitschrift. B. IX, H. 4, 1900, S. 688.

- J. Halévy. Tobie et Akhiakar. Paris, E. Leroux, 1900. 57 стр. 8°. Отдъльное изданіе статьи, пом'вщенной въ Revue Sémitique d'épigraphie et d'histoire ancienne (8, 1900, p. 23—77) и отм'вченной уже нами на страницахъ Византійскаго Временника (Т. VII, вып. 3, 1900, стр. 546).
- M.-A. Kugener. Remarques sur les traductions syriaques des formules grecques 'O  $\tau \tilde{\eta} \zeta$  εὐσεβοῦς λήξεως et ὁ  $\tau \tilde{\eta} \zeta$  ὁσίας μνήμης. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien, 5 (1900), р. 155—160.—Статья разбираеть вопросъ о различныхъ сирійскихъ переводахъ обоихъ вышенриведенныхъ греческихъ выраженій, изъ которыхъ первое употребляется лишь по отношенію къ императору, а второе въ болѣе общемъ смыслѣ.—См. Вуг. Zeitschrift. В. IX, H. 4, 1900, S. 693.

Eugène de Faye. Clément d'Alexandrie: étude sur les rapports du Christianisme et de la philosophie grecque au II-ème siècle. Paris, 1898, IV-320 стр., 8°. Bibliothèque de l'École des Hautes Études. Sciences religieuses. Douzième volume. — Авторъ книги, давъ біографію Климента Александрійскаго и давъ перечень его сочиненій, д'власть попытку разобрать ихъ съ литературной и исторической точки зр'внія и представить религіозное міросозерцаніе самого Климента.

Anonymus. Les deux Saints Babylas. Напечатано въ Analecta Bollandiana, 19 (1900), р. 5—8. — Въ греческомъ календарѣ, подъ 4 сентября, являются св. Вавила, епископъ антіохійскій, съ тремя дѣтьми, и св. Вавила, учитель антіохійскій, съ 84 дѣтьми, т. е. учениками. Но, по всей вѣроятности, это одно и тоже лицо, и отдѣльное существованіе второго Вавилы обязано неправильному чтенію ΠΔ, какъ 84, вмѣсто ΠΔ=ΠΑΙΔΩΝ.— См. Вуz. Zeitschrift. В. ІХ, Н. 4, 1900, S. 698.

- F. Nau. Les martyrs de S. Léonce de Tripoli et de S. Pierre d'Alexandrie d'après les sources syriaques. Напечатано въ Analecta Bollandiana, 19 (1900), р. 9—13. Мы имъемъ одно переведенное съ греческаго житіе Леонтія (еd. Bedjan, Acta sanct. et mart. VI, р. 210 sq.), которое древнъе и цъннъе обоихъ сохранившихся греческихъ. Изданное Вито (Viteau) греческое житіе св. Петра Александрійскаго уже находится по сирійски въ одной рукописи VII стольтія (еd. Bedjan, V р. 543 sq) и можетъ быть отнесено, какъ и издатель полагаетъ, къ V-му въку. См. Вуг. Zeitschrift. В. IX, Н. 4, 1900, S. 699.
- J. Turmel. L'eschatologie à la fin du quatrième siècle. Напечатано въ Revue d'histoire et de littérature religieuses, 5 (1900), p. 97—127. Ср. Виз. Временникъ. Т. VII, вып. 3. 1900, сгр. 547. См. Вуz. Zeitschrift. В. IX, H. 4, 1900, S. 699.
- A. Perrault-Dabot. Un exemplaire du décret d'union entre les Grecs et les Latins. Напечатано въ Le moyen âge, 12 (1899), p. 488 sq.— Краткое

описаніе рукописи fonds grec 430 парижской національной библіотеки.— См. Вуг. Zeitschrift. B. IX, H. 4, 1900, S. 703.

- M. J. Lagrange въ Revue biblique, 9 (1900), р. 324. Нѣкоторыя замѣчанія на О. Marucchi, La pianta di Gerusalemme nel mosaico di Madaba. См. Виз. Временникъ, т. VII, вып. 3, стр. 556 и Вуz. Zeitschrift. В. VII, Н. 4, 1900, S. 705.
- G. Rogeron. Souvenir d'un voyage en Orient. Paris, 1900. Vol. I, 355 стр.; vol. II, 395 стр. 8°.—Рядъ путевыхъ, самыхъ ординарныхъ очерковъ по востоку. Книга снабжена очень плохими рисунками.
- J. Laurent. Delphes chrétien. Напечатано въ Bulletin de correspondance hellénique, 23 (1899), р. 206—279, съ 26 изображеніями въ текстѣ. Объ этой работѣ см. отзывъ Я. Смирнова въ Византійскомъ Временникѣ, т. VII, вып. 3, 1900, стр. 605—607 и проф. Стржиговскаго въ Вуг. Zeitschrift. В. IX, Н. 4 (1900), S. 710—711.
- F. Martin. Homélie de Narsès sur les trois docteurs nestoriens. Напечатано въ Journal Asiatique, IX série, vol. 14 (1899) р. 446—492. Одна рукопись Музея Вогдіа (Syr. K. VI 5) содержить въ себъ одинъ панегирикъ учителя въ богословской школъ въ Эдессъ Нарсеса († 507 г.) Діодору Тарсійскому, Феодору Мопсуестскому и Несторію. См. Вуг. Zeitschrift. В. IX, Н. 4 (1900), S. 697.

Paul Allard. Les esclaves chrétiens depuis les premiers temps de l'église jusqu'à la fin de la domination romaine en Occident. Ouvrage couronné par l'Académie française. 3-me édition revue et augmentée. Paris, Lecoffre, 1900. XVI-494 стр. 8°.—Насъ можетъ интересовать четвертая глава третьей книги «Diminution du nombre des esclaves et progrès du travail libre au IV-e et au V-e siècle» (p. 411—475). См. Вуг. Zeitschrift. В. IX, Н. 4 (1900), S. 701.

Gustave Schlumberger. L'Epopée Byzantine à la fin du dixième siècle. Seconde partie. Basile II le Tueur de Bulgares. Paris, Hachette et C-ie, 1900, VI—655 стр. 4°, съ многочисленными рисунками.—Этотъ роскошно изданный томъ представляетъ изъ себя вторую часть Византійской Эпопеи, о первой части которой мы въ свое время говорили на страницахъ Византійскаго Временника. Во второй части заключается изложеніе событій царствованія Василія II Болгаробойцы со времени брака русскаго великаго князя Владиміра на сестрѣ византійскихъ императоровъ Аннѣ до смерти Василія въ 1025 году. Мы ограничиваемся этою короткою замѣткою, такъ какъ надѣемся въ одной изъ ближайшихъ книжекъ Византійскаго Временника поговорить о трудѣ французскаго академика подробнѣе.

### Рецензіи появились на следующія книги:

A. Croiset et M. Croiset. Histoire de la littérature grecque. T. V, 1899. См. Византійскій Временникъ. Т. VII, вып. 3 (1900), стр. 536. — Рецензія появилась І. A. Nairn въ The Classical Review, 14 (1900), р. 129—132.

Rubens Duval. La littérature syriaque. Paris, 1899. См. Виз. Временникъ. Т. VII, вып. 1—2, 1900, стр. 238.— Рецензія появилась J.-B. Chabot въ Revue critique, 1899 Nr. 42, p. 297—300.

O. Bardenhewer. Les Pères de l'Église, leur vie et leurs oeuvres. Édition française par P. Godet et C. Verschaffel, de l'Oratoire. Paris, Bloud et Barral, 1898—1899. 3 voll. 400, 493 и 316 стр. 8°. Цёна 12,60 фр. — Рецензін появились J. Tixeront въ L'Université catholique, N. S. 30 (1900) р. 635—637; R. Souarn въ Échos d'Orient, 3 (1900) р. 187 sq.

Eugène de Faye. Clément d'Alexandrie. Paris, 1898. См. выше. — Подробныя рецензів появились J. Tixeront въ L'Université catholique, N. S. 33 (1900), р. 149—156; Paul Lejay въ Revue critique, 1899, II р. 450—453.

F. Nau. Les plérophories de Jean de Maiouma. См. Виз. Временникъ. Т. VI, 1899, стр. 252 и 601; т. VII вып. 1—2, 1900, стр. 241.— Рецензія появилась R. D⟨uval⟩ въ Revue critique 1899, Nr. 17, p. 322.

Th. de Régnon, S. I. Théories grecques des processions divines. См. Виз. Временникъ. Т. VII, вып. 3, 1900, стр. 550.—Подробная рецензія появилась Xavier-Marie Le Bachelet S. J. въ Études publiées par des pères de la compagnie de Jésus, 82 (1900), p. 552—563.

- L. Bréhier. Le schisme oriental du XI-e siècle. Paris, E. Leroux, 1899. XXIX—312 стр. 8°. См. Виз. Временникъ. Т. VII, вып. 3, 1900, стр. 555.— Рецензіи появились: François Tournebize S. J. въ Études publiées par des pères de la Comp. de Jésus, 83 (1900) p. 133—135; H. M. Gwatkin въ The English Historical Review, 15 (1900) p. 353 sq.
- P. Ladeuze. Étude sur le cénobitisme Pakhomien. Paris, 1898. См. Виз. Временникъ. Т. VI (1899), стр. 252 и т. VII, вып. 3, 1900, стр. 554.— Рецензія появилась Grützmacher въ Theologische Literaturzeitung, 1900 Nr. 5, S. 145 sq.

Graux-Martin. Traité de Tactique connu sous le titre Περὶ καταστάσεως ἀπλήκτου. См. Византійскій Временникъ, т. VI (1899), стр. 265 и т. VII, вып. 3 (1900), стр. 554.—Рецензія появилась Му. въ Revue critique, 1899, Nr. 4 р. 70.

А. Васильевъ.

#### ИТАЛІЯ.

- P. Ubaldi. Di due citazioni di Platone in Giovanni Crisostomo. Напечатано въ Rivista di filologia, 28 (1900) р. 69—75. Авторъ распространяется о двухъ цитатахъ изъ произведеній Платона: изъ Критона и Апологіи, которыя мы находимъ въ сочиненіи Іоанна Златоуста «πρὸς τοὺς πολεμοῦντας τοῖς ἐπὶ τὸ μονάζειν ἐνάγουσι». См. Вуz. Zeitschrift. В. ІХ, Н. 4, 1900, S. 695.
- Dr. Ulrico Menicoff. Gli Abbâsidi sul trono dell' impero arabo. Appunti. Sondrio, 1898, 37 стр. 8°. Въ предыдущей книжкъ Византійскаго Вре-



менника (т. VII, вып. 3, 1900, стр. 564) мы уже привели заглавіе этой брошюры, но не имѣли ея въ рукахъ; теперь мы имѣемъ случай пользоваться ею. Брошюра Меникоффа представляетъ изъ себя компилятивный очеркъ на основаніи извѣстныхъ работъ Sédillot, Нёльдеке, Гольдціера, барона Кремера и Dozy и распадается на три главы: въ первой разсказывается о томъ, какъ аббасиды достигли халифата; вторая глава говоритъ объ упроченіи аббасидской имперіи и третья даетъ очеркъ ея администраціи. Къ брошюрѣ приложена родословная аббасидовъ и списокъ халифовъ. Мы отмѣчаемъ эту работу въ виду постоянной связи Византіи съ халифатомъ.

Giuseppe Manfredi. Plano generale delle antichità di Madaba. Напечатано въ Nuovo Bullettino di archeologia cristiana. Anno 5 (1899) р. 149—170, сюда же таблица 7.—См. Вуг. Zeitschrift. В. IX, Н. 4, 1900, S. 705.

J. P. Richter. Di un raro soggetto rappresentato nei mosaici della Basilica Liberiana. Напечатано въ Nuovo bullet. d'arch. cristiana, V р. 137—148, tav. VI.—Рвчь идеть о сценв бества въ Египеть на тріумфальной аркв S. Магіа Маддіоге въ Римв. — См. не особенно благопріятный отзывъ проф. Стржиговскаго въ Вуг. Zeitschrift. В. IX, Н. 4 (1900), S. 709.

Fr. Bulić. Ritrovamenti antichi sull' isola Brazza risguardanti il Palazzo di Diocleziano a Spalato. Le lapidicine del Palazzo di Diocleziano. Напечатано въ Bullettino di archeologia e storia dalmata, XXIII (1900), р. 18—30. — Ценная работа по вопросу о происхожденіи строевого матеріала во время Діоклетіана. — См. Вуг. Zeitschrift. В. ІХ, Н. 4 (1900), S. 710.

Giuseppe Botti. Steli cristiane di epoca bizantina esistenti nel Museo di Alessandria (Egitto). Напечатано въ Bessarione, №№ 47—48, 1900, р. 425—448 и №№ 49—50, р. 26—35. — Авторъ приводитъ рядъ византійскихъ стелъ съ приложеніемъ многочисленныхъ рисунковъ и христіанскихъ греческихъ надписей (продолженіе слѣдуетъ).

U. Benigni. Madonne bizantine. Напечатано въ Bessarione, №№ 47—48, 1900, р. 499—506. — Въ первой главъ этой статьи авторъ занимается вопросомъ, представляетъ ли изъ себя византійскій мотивъ Мадонна, кормящая Младенца, и приходить къ отрицательному результату: это не византійскій мотивъ. Вторая глава озаглавлена: Misticismo e verismo nel ciclo mariano bizantino.

Mons. Asgian. La S. Sede e la nazione armena. La chiesa armena e l'Eutichianismo. Напечатано въ Bessarione, №№ 47—48, 1900, р. 507—517 и №№ 49—50, р. 64—73. — Авторъ занимается слъдующими вопросами: 1) Была ли когда нибудь армянская церковъ евтихіанскою? 2) Отвергала ли она двойственность природы въ Іисусъ Христъ? 3) Подтвердила ли она тъ заблужденія, которыя Евтихій хотълъ ввести въ католическую догму со своей антихристіанской системой? Въ послъдней главъ авторъ подводитъ итоги того, какова была сущность христіанской доктрины въ древней армянской церкви.

- Р. Aurelio Palmieri dell' Assunzione. Corrispondenza da Costantinopoli. I polemisti cristiani dell' Oriente e l'Islam. Напечатано въ Bessarione, №№ 47—48, 1900, р. 615—628. Авторъ даетъ краткій обзоръ греческой полемики противъ ислама и говоритъ объ Іоаннѣ Дамаскинѣ, ⊖еодорѣ Абукарѣ, Вареоломеѣ Эдесскомъ (VIII в.), ⊖еофанѣ, Симеонѣ, епископѣ газскомъ (1056), Никитѣ Акоминатѣ, Евеиміи Зигавинѣ, Никитѣ Византійскомъ, Іоаннѣ Кантакузинѣ, Манунлѣ Палеологѣ, Георгіи или Геннадіи Схоларіи и о нѣкоторыхъ другихъ. Авторъ пользуется русскими сочиненіями.
- U. Benigni. Il Crisostomo е і Goti. Напечатано въ Crisostomo. Roma, I, 8. Рѣчь идетъ о готахъ въ императорскомъ войскѣ, которые, по большей части, были аріане, о выдающихся полководцахъ-варварахъ, напр. Стиликонѣ, Гайнасѣ, Рицимерѣ; разсматриваются отношенія Іоанна Златоуста къ готамъ. Кончается статья паденіемъ Гайнаса, избіеніемъ готовъ и разрушеніемъ ихъ церкви. См. Bessarione, №№ 47—48, 1900 р. XXXIX.
- M. Card. Rampolla del Tindaro. Del luogo del martirio e del sepolcro dei Maccabei. Roma. Tipografia vaticana, 1898, 68 стр. 40. — Авторъ этого труда, кардиналъ Рамполла, занимается вопросомъ о мъстъ мученичества семи братьевъ Маккавеевъ съ ихъ матерью и старцемъ Элеазаромъ, убитыхъ, какъ извъстно, при Антіохъ Эпифанъ. Историческій источникъ для этого, именно вторая книга Маккавеевъ, не даетъ точныхъ указаній; поэтому одни предполагали мъсто ихъ смерти въ Герусалимъ, другіе въ Антіохіи. Кардиналь Рамполла въ первой главъ своей работы, на основаніи библейскихъ и другихъ текстовъ, приходить къ заключенію, что они не оправдывають мевнія техь ученыхь, которые говорять, что Маккавен потерпвли мученическій вінець въ Герусалимів. Вторая глава посвяпцена разбору источниковъ, на основаніи которыхъ можно заключить, что мъстомъ мученической кончины братьевъ Маккавеевъ была Антіохія. Здёсь мы не можемъ не обратить вниманія на то, съ какимъ умёньемъ и знаніемъ дёла авторъ привлекаль къ разъясненію вопроса самые разнообразные источники, какъ то проповеди Іоанна Златоуста, св. Августина, Исидора Севильскаго, итинерарій Антонина, Григорія Назіанзина, даже сирійскій, изданный въ 1866 году Райтомъ (Wright), сирійскій мартирологъ и многіе другіе источники. Эта глава очень уб'вдительно доказываетъ, что традиція объ Антіохіи, какъ місті мученической кончины Маккавеевъ, въ IV-VI въкахъ была прекрасно извъстна какъ въ восточной, такъ и въ западной церкви. После этого авторъ переходить къ вопросу о происхождении и развитии антіохійской традиціи, чему посвящена третья глава. Для этой цёли авторъ искусно воспользовался показаніями хроники Іоанна Малалы и, съ помощью другихъ источниковъ комментируя его, приходить къ результату, что гробница Маккавеевъ была на востокъ отъ города, въроятно, у склоновъ Silpio, мъстности, гдъ было открыто много пещеръ въ скалахъ, что очень подходитъ къ погре-

бальнымъ обычаямъ евреевъ. Въ вопросъ объ антіохійской базиликъ, которая была выстроена въ память Маккавеевъ, авторъ привлекъ одну еще неизданную арабскую рукопись Ватиканской библіотеки (Mss. 286. Mai, Scriptorum veterum nova collectio, t. VI, p. 455—456), гдъ говорится следующее: въ этомъ городе (Антіохіи) есть большое зданіе, которое люди, после (принятія) ими веры во Христа, превратили въ церковь во имя святой Апімунить, и называлось это м'всто домомъ молитвы для евреевъ, у вершины горы, которая прилегала къ западной сторонъ (города); и (церковь какъ бы) висвла; и подъ нею были гробницы, а въ нихъ подземныя помъщенія, въ которыя спускались по лъстницъ. И въ ней была гробница Эзра (Элеазара), жреца, и гробница Ашмунитъ и семи ея сыновей, которыхъ убилъ Агапій (Антіохъ), царь, за ихъ въру въ Бога, Могущественнаго и Великаго; и они были погребены въ этомъ подземель (р. 51). Дал ве, авторъ разбираетъ исторію перенесенія останковъ Маккавеевъ изъ Антіохіи въ Константинополь при императоръ Юстиніан' Великомъ въ VI въкъ. Работа кардинала Рамполлы полна глубокаго интереса, и его прекрасное знакомство съ источниками даетъ ему возможность самостоятельно достигать очень ценныхъ результатовъ.

- Е. Schiaparelli. Di una antica stoffa cristiana di Egitto. Напечатано въ Bessarione, №№ 49—50 (1900), р. 1—9. Въ этой статър идетъ ръчь о кускъ матеріи, вывезенномъ изъ Египта и выставленномъ на выставкъ въ Туринъ. По митнію автора, матерія эта сдълана между IV и VI въками, послъ эдиктовъ Өеодосія въ пользу христіанъ и до мусульманскаго нашествія. Авторъ думаетъ, что человъкъ, изображенный на матеріи, есть влеммійскій воинъ.
- N. Festa. Animadversiones criticae in Procopii Gazaei epistulas. Напечатано въ Bessarione, №№ 49—50 (1900), р. 36—42. Феста, на основании Соd. Vindobon. CCCXXI, издаетъ три небольшихъ письма Прокопія Газскаго и дёлаетъ нёкоторыя зам'ячанія къ тексту другихъ писемъ.
- U. Benigni. Bibliotheca coptica. Напечатано въ Bessarione, №№ 49—50 (1900), р. 43—54 (continua). Весьма цѣнный перечень 154 трудовъ касающахся коптскихъ знаній, среди которыхъ не мало найдется вещей, интересныхъ и для византійской исторіи.
- Ces. Tondini de Quarenghi barnabita. Il gran ciclo pasquale di 532 anni detto ciclo dionisiano. Напечатано въ Bessarione, №№ 49—50 (1900), p. 55—63.
- Р. Aurelio Palmieri dell' Assunzione. La polemica dell' Islam. Отдѣльный оттискъ изъ Bessarione, anno IV, vol. VII, №№ 47—48 и 49—50. Эта работа была уже напечатана въ Bessarione. Она состоитъ изъ слѣдующихъ главъ: I) Коранъ. II) Христіанскіе полемисты Востока и Ислама (см. выше). III) Христіанскіе полемисты Запада и Ислама. IV) Полемика ислама въ Константинополѣ.

### Рецензіи появились на следующія книги:

Theodori Ducae Lascaris epistulae, ed N. Festa. — Рецензія появилась L. Petit въ Échos d'Orient, 3 (1900), p. 189 sq.

Arrigo Solmi. Le associazioni in Italia avanti le origini del Comune. Modena, coi tipi della società tipografica. 1898, VIII—140 стр. 8°. 4 Lire. — Рецензія появилась Kolmar Schaube въ Byzantinische Zeitschrift. B. IX, H. 4 (1900), S. 679—681.

А. Васильевъ.

#### АНГЛІЯ.

В. G. Grenfell and A. S. Hunt. The Oxyrynchos Papyri. Part II. London, 1899.—Подробный разборъ этого изданія сдѣлаль  $\dot{\mathbf{U}}$ . von Wilamowitz-Moelendorff въ Götting. gelehrte Anzeigen (1900, Nr. 1, S. 29—58), гдѣ онъ даетъ нѣкоторыя новыя разъясненія въ области народнаго египетскаго языка. Въ одномъ письмѣ, напримѣръ, встрѣчается именительный падежъ ἄνδρ.ς, т. е. ἄνδρ $\langle \alpha \rangle$ ς или ἄνδρ $\langle \alpha \rangle$ ς. — См. Byz. Zeitschrift. В. IX, H. 4, 1900, S. 693.

J. W. H. Walden. The date of Libanius's λόγος ἐπιτάφιος ἐπ' Ἰουλιανῷ. Напечатано въ Harvard Studies in classical philology. Vol. X, 1899 (Boston, U. S. A), р. 33—38. — Авторъ статьи выстуапетъ противъ взгляда Е. V. Borries, который въ своей работь «Die Quellen zu den Feldzügen Julians» (Hermes, XXVII, 1892) высказалъ предположеніе, что надгробное слово Юліану (λόγος ἐπιτάφιος ἐπ' Ἰουλιανῷ) Либанія было произнесено, въроятно, въ 363 году, а не въ 368-мъ, какъ думаютъ обыкновенно. Разсмотръвъ источники и литературу вопроса, Вальденъ приходитъ къ слъдующему выводу: terminus post quem для ръчи Либанія есть 21 іюля 365 года. Всъ данныя заставляютъ склоняться къ болѣе ранней датѣ, а именно, ко времени между 21 іюля 365 и іюнемъ 366 года, хотя для послъдняго возможна и нѣсколько болѣе поздняя дата. Но если мы станемъ относить рѣчь ко времени болѣе позднему, чѣмъ лѣто 367 года, то это будетъ дата изданія рѣчи, а не ея произнесенія. — См. Вуг. Zeitschrift. В. ІХ, Н. 4, 1900, S. 690.

Killis Campbell. Study of the Romance of the Seven Sages with special reference to the Middle English Versions. Напечатано въ Publications of the Modern Language Association of America edited by James W. Bright. Vol. XIV, No. 1 (New Series, vol. VII, No. 1), Baltimore, 1899, р. 1—107.— Цѣль этой работы изслѣдовать взаимныя отношенія различныхъ версій романа о «Семи римскихъ мудрецахъ», по преимуществу, средневѣковыхъ англійскихъ. Но во вступительной главѣ авторъ даеть обзоръ восточныхъ версій, начиная съ индійской книги Sindibād, и касается греческаго Syntipas (р. 9).

Rev. John. Parker. M. A. Greek text of the ecclesiastical Hierarchy by Dionysius the Areopagite with preface. James Parker and Co. London, 1899, VIII—81 стр. 80.—Послъ краткаго предисловія, вздатель даеть греческій тексъ сочиненія Діонисія Ареопагита «Пері тії є єххдубіастих її; і єраруїас».

Rev. John Parker, M. A. Dionysius the Areopagite and the Alexandrine school; being the preface to the Heavenly and Ecclesiastical Hierarchy, translated by the J. P. (Extracted from vol. 2 of the works of Dionysius the Areopagite, translated by J. Parker). J. Parker and Co., London, 1899, 21 crp. 8°.

P. M. Barnard M. A. Clement of Alexandria. Quis dives salvetur. Напечатано въ Texts and Studies. Contributions to biblical and patristic literature edited by J. Armitage Robinson D. D. Vol. V. No. 2, Cambridge, 1897, XXX—66 стр. 8°.—Во введеній авторъ занимается разборомъ рукописей произведеній Климента Александрійскаго. Особенно неудовлетворительно было изданіе его трактата Quis dives salvetur. Издатель даетъ его греческій тексть, который и сопровождается рядомъ примѣчаній (р. 39—46). Въ приложеніи авторъ даетъ греческій тексть нѣсколькихъ отрывковъ Климента на основаніи эскуріальской рукописи (р. 47—52). Къкнигѣ приложенъ указатель мѣсть изъ Священнаго Писанія и указатель греческихъ словъ.

Edward Gibbon. The history of the decline and fall of the roman empire. Edited in seven volumes with introduction, notes, appendices, and index by J. B. Bury, M. A. Vol. VII, Methuen & Co., London, 1900, XII+508 crp. 80. — Вышедшій седьмой томъ классическаго сочиненія Гиббона закончиль собою его новое, превосходное изданіе, сділанное извістнымъ англійскимъ ученымъ Bury. Въ свое время мы на страницахъ Византійскаго Временника отмъчали появление предыдущихъ томовъ. См. Т. VI (1899), вып. 1-2, стр. 263. Седьмой томъ, отличаясь тыми же достоинствами, касается последняго времени существованія Византійской имперіи. Издатель снабдиль его обильными примічаніями и, какъ и раньше, въ концъ книги приложилъ рядъ цънныхъ экскурсовъ. Первый изъ нихъ даетъ обзоръ греческихъ источниковъ, Лаоника Халькондила, Дуки, Георгія Франци, Критовула и нізкоторыхъ другихъ и, что особенно важно и ценно въ виду малой ихъ распространенности, это обзоръ арабскихъ, турецкихъ и китайскихъ источниковъ. Второй экскурсъ занимается вопросомъ о монгольскомъ вторжении въ Европу и третий даетъ сводъ источниковъ по исторіи последней осады турками Константинополя. Трудъ профессора Bury заканчивается превосходнымъ указателемъ ко всёмъ семи томамъ (р. 337-508), который составленъ его супругой. Отъ души поздравляемъ ученаго издателя и его супругу съ блестящимъ окончаніемъ многотруднаго предпріятія и не сомивваемся, что громадное значеніе его будеть признано всіми, кто занимается византійской исторіей.

E. A. Wallis Budge, M. A. The history of the Blessed Virgin Mary and the history of the likeness of Christ which the Jews of Tiberias made to mock at.



The syriac texts edited with english translations. London, Luzac and Co., 1899. Luzac's semitic text and translation series. Vol. IV and V, X-224 и XVIII-1246 стр. 8°. — Въ четвертомъ томъ изданъ сирійскій тексть обоихъ разсказовъ, а въ пятомъ англійскій переводъ. Хотя сирійскіе переводчики и называютъ эти разсказы «исторіями», но на самомъ дѣлѣ они принадлежать къ тому обширному отдѣлу сирійской литературы, который заключаетъ въ себѣ апокрифы Новаго Завѣта. Разсказъ о «Благословенной Дѣвѣ Маріи» содержитъ исторію Ея зачатія, Рожденія, дѣтства, Благовѣщенія, Успенія и приводить большое число Ея чудесъ. Второй разсказъ рисуетъ любопытное вѣрованіе въ силу картинъ и изображеній, при нѣкоторыхъ условіяхъ, преобразовываться въ живыя тѣла тѣхъ существъ, которыя они изображаютъ. Это вѣрованіе, существовавшее въ Египтѣ за нѣсколько тысячъ лѣть до Р. Хр., перешло, вѣроятно, въ Сирію въ ранній періодъ христіанства и породило необыкновенное суевѣріе среди сирійскихъ христіанъ.

F. Cr. Burkitt. The Hymn of Bardaisan. London, 1899, 30 стр. Published by Edward Arnold, 37 Bedford Street, Strand. 300 сорієв, 16°. — Авторъ даєть переводъ гимна Вардесана. Особенность его перевода та, что онъ старался переводить его не слово въ слово, а, главнымъ образомъ, хотълъ передать духъ и прелесть этого произведенія. До Burkitt'а этоть гимнъ уже дважды былъ переведенъ на англійскій языкъ.

Alex. Del Mar. The Middle Ages revisited or the Roman government and religion and their relations to Britain. New York. Published by the Cambridge Encyclopedia Co., 1900, XXIV—371 стр. 8°. — Эта книга, представляя изъ себя двадцать одинъ очеркъ изъ различныхъ областей исторической жизни, касается въ нѣкоторыхъ своихъ главахъ и византійской исторіи; напр.: глава о возвышеніи средневѣковой имперіи (р. 166—191). Въ началѣ книги приложена очень обильная библіографія трудовъ, имѣющихъ связь съ содержаніемъ книги. Сочиненіе ученаго значенія не имѣетъ.

- W. H. Daubney, B. D. The use of the Apocrypha in the Christian Church. London, 1900, VIII—120 стр., 8°.—Для насъ имѣютъ значеніе двѣ главы (II III), гдѣ говорится о томъ, насколько ветхозавѣтные апокрифы были распространены во времена раннихъ христіанскихъ писателей и въ періодъ соборовъ.
- С. H. Turner. The early episcopal lists. II. Jerusalem. Напечатано въ The Journal of theological studies. Vol. I (London), 1900, р. 529—553.— О первой главѣ этой работы мы уже имѣли случай упомянуть на страницахъ Виз. Временника (Т. VII, вып. 3, стр. 566). Во второй главѣ авторъ статьи дѣлаетъ попытку, на основании Евсевія и его источныковъ, дать перечень іерусалимскихъ епископовъ. Въ слѣдующихъ главахъ авторъ обѣщаетъ дать изслѣдованіе о епископахъ антіохійскихъ, александрійскихъ и, наконецъ, римскихъ.
  - F. C. Burkitt. Notes. 2. On the baptismal rite in the Canons of Hippolytus.



Напечатано въ The Journal of theological studies, I (London), 1899—1900, р. 279.—Авторъ даетъ замътку о 19-мъ, сохранившемся только въ арабской версіи, канонъ Ипполита, который требуетъ крещенія не въ моръ, а въ живой, проточной водъ.—См. Вуг. Zeitschr. В. IX, Н. 4, 1900, S. 700.

- F. C. Burkitt. The original language of the Acts of Judas Thomas. Напечатано въ The Journal of theological studies, I (London), 1899—1900, р. 280—290.—Авторъ высказывается за сирійскій оригиналь изданныхъ въ 1883 году ученымъ М. Bonnet Acta Thomae. См. Вуг. Zeitschr. В. IX, Н. 4, 1900, S. 698.
- Е. Brooks. A german translation of the Church History of Zacharias Rhetor. Напечатано въ The Journal of theological studies, I (London), 1900, р. 620—623.—Въ этой небольшой стать в Бруксъ двлаетъ рядъ замъчаній и поправокъ на появившійся німецкій переводъ Г. Крюгера Церковной Исторіи Захарія Ритора. См. Виз. Временникъ, т. VII, вып. 3, 1900, стр. 367—368. Какъ извістно, самъ Бруксъ съ Гамильтономъ, почти одновременно съ переводомъ Крюгера, издали въ коллекціи Вигу англійскій переводъ Захаріи Митилинскаго.
- W. E. C(rum). Notes on: I. The Name Pachomius. Напечатано въ Proceedings of the Society of biblical Archaeology, 21 (1899) р. 247—249.— Авторъ этой краткой замътки объясняеть имя Пахомія изъ саидскаго языка.—См. Вуz. Zeitschr. В. ІХ, Н. 4, (1900), S. 704.
- Е. W. Brooks. On the date of the death of Constantine the son of Irene. Напечатано въ Вухаптіпізсне Zeitschrift, В. 1Х, Н. 4 (1900), S. 654—657. Авторъ этой небольшой статьи исправляеть ошибку, установившуюся еще со времени ПІлоссера, что Константинъ, сынъ императрицы Ирины, умеръ незадолго до вступленія на престолъ Михаила II Косноязычнаго въ 820 году, а, можеть быть, даже быль въ это время еще живъ. Послё новаго разсмотрёнія источниковъ Бруксъ смерть Константина отодвигаеть назадъ и относить ее ко времени съ 797 по 805 годъ.
- W. Ramsay. A historical Commentary on St. Paul's Epistle to the Galatians. London, Hodder and Stoughton, 1899, XII—478 стр. 8°. Изв'встный ученый авторъ Исторической Географіи Малой Азіи въ своей новой работ'в даетъ опыть историческаго комментарія къ Посланію апосто́ла Павла къ Галатамъ и сообщаетъ рядъ интересныхъ св'вд'вній по географіи Малой Азіи, преимущественно Галатіи.
- E. H. Askwith. The Epistle to the Galatians; an essay on its destination and date with an appendix on the visit to Jerusalem recorded in Chapter II. London, Macmillan and Co., 1899, XX—153 стр. 8°. Въ этой книжкъ сообщаются различныя свъдънія по исторической географіи Галатіи.
- E. W. Brooks. Byzantine und Arabs in the Time of the early Abbasids. Part I. Напечатано въ The English Historical Review. Vol. XV, October, 1900, р. 728—747 (То be continued). Намъ извъстны уже переводы Брукса арабскихъ историковъ о византійскихъ дълахъ за время династіи омайядовъ (см. Визант. Временникъ, т. VII, 1899). Въ настоящемъ

случав Бруксъ даетъ переводы изъ четырехъ арабскихъ историковъ: ал-Беладури (IX в.), ал-Якуби (873), ал-Табари (915) и анонимной хроники Китаб-ал-Уюнъ за время съ 750 по 813 годъ; приведены отрывки, касающіеся столкновеній съ византійцами; къ нимъ приложенъ комментарій, и для сравненія съ извъстіями арабовъ на поляхъ приведены указанія на соотвътствующія мъста греческихъ, сирійскихъ и армянскихъ историковъ.

### Рецензіи появились на следующія книги:

- F. C. Conybeare, R. Rendel Harris and Agnes Smith Lewis. The story of Ahikar. London, 1898. См. Виз. Временникъ. Т. VII, вып. 1—2, 1900, стр. 248. Рецензія появилась J.-B. Chabot въ Revue critique, 1899, Nr. 1, p. 4—5.
- H. S. Cronin. Codex purpureus Petropolitanus. Cambridge, 1899. Репензія появилась Dobschutz въ Theologische Literaturzeitung, 1900, Nr. 6, S. 171—173.

Clemens Alexandrinus, Quis dives salvetur, ed. P. Mordaunt Barnard. Cambridge, 1897. Texts and Studies. V 2. См. выше.—Рецензія появилась Eugène de Faye въ Revue de l'histoire des religions, 39 (1899), p. 305—308.

Butler. The Lausiac history of Palladius. См. Виз. Временникъ. Т. VII, вып. 1—2, 1900, стр. 250. Рецензін появились: Léon Clugnet въ Revue de l'Orient chrétien, 5 (1900) p. 162—164; P. Lejay въ Revue critique 1899 Nr. 8, p. 149 sq.

Fred. C. Conybeare. The dialogues of Athanasius and Zacchaeus and of Timothy and Aquila. См. Виз. Временникъ. Т. VI (1899), стр. 261 и т. VII, вып. 3 (1900), стр. 569. — Рецензія появилась A. Hilgenfeld въ Berliner philolog. Woch. 1900, Nr. 11, S. 326—330.

The ecclesiastical history of Euagrius with the scholia ed. by J. Bidez and L. Parmentier. См. Виз. Временникъ. Т. VI, 1899, стр. 610; т. VII, вып. 3, стр. 570.—Рецензія появилась Paul Lejay въ Revue critique, 1899, Nr. 52, p. 510—512.

Killis Campbell. A Study of the Romance of the Seven Sages. См. выше.— Подробная рецензія появилась Georg C. Keidel въ Zeitschrift für vergleichende Litteraturgeschichte, N. F. 14 (1900), S. 217—221.

Forbes Robinson. Coptic apocryphal gospels. — Рецензія появилась F. Macler въ Revue de l'histoire des religions, 39 (1899), p. 120—123.

- E. A. Wallis Budge. The History of the Blessed Virgin Mary and The History of the Likeness of Christ, which the Jews of Tiberias made to mock at. См. выше. Рецензіи появились: Eb. Nestle въ Theologische Literaturzeitung, 1900 Nr. 10, S. 301—303; Anonymus въ Literarisches Centralblatt, 1900 Nr. 21, S. 905 sq.
- Fr. C. Conybeare. The Key of truth. Виз. Временникъ, т. VII, вып. 3 1900, стр. 569.—Подробная рецензія Erwin Preuschen въ Theologische Literaturzeitung, 1900, Nr. 10, S. 304—307.

E. W. Brooks. The chronological canon of James of Edessa. См. Виз. Временникъ, т. VII, вып. 3, 1900, стр. 564.—Рецензія появилась М. А. Kugener въ Revue de l'instruction publique en Belgique, 43 (1900), p. 28—30.

Thomas Hodgkin. Italy and her invaders (744—774). Vol. VII. Frankish invasions. Vol. VIII. The Frankish empire (774—814). См. Виз. Временникъ. Т. VII, вып. 3, 1900, стр. 567.—Рецензія появилась С. Отап въ The Journal of theological studies, I (London), 1900, p. 603—605.

А. Васильевъ.

### голландія.

- A. J. Botermans. Die Hystorie van die seven wijse mannen van romen. Proefschrift ter verkrijging van den graad van Doctor in de Nederlandsche Letterkunde aan de Rijks-Universiteit te Utrecht. 1898, De Erven F. Bohn, Haarlem, 228 стр. 8°. Для насъ имъетъ интересъ первая глава этой книги, гдъ разбирается вопросъ о происхождении и развитии книги Синдибадъ (Syntipas) и перечисляются ея различныя обработки и переводы р. 7—41). Цъннымъ является также приложенный въ концъ книги перечень пособій по этому вопросу (220—226).
- A. J. Botermans. Die Hystorie van die seven wijse mannen van romen. Bewerkt door A. J. B. Texst. (Herdruk naar het eenig bekende exemplaar der editio princeps, A. 1479, berustende in de Bibliotheca Academiae Georgiae Augustae te Göttingen). Haarlem. De Erven F. Bohn, (1898); пагинацій нѣть. Книга эта представляеть изъ себя перепечатку текста романа о семи римскихъ мудрецахъ на основаній единственнаго извѣстнаго экземпляра editio princeps, который хранится въ Bibliotheca Academiae Georgiae Augustae въ Гёттингенъ. Нельзя одобрить выбора печатнаго шрифта для предисловія, который чрезвычайно непонятенъ. —См. рецензію Georg C. Reidel, Zeitschrift für vorgl. Litteraturgesch., N. F. 14 (1900) 217—221.

loannes Raeder. De Theodoreti Graecarum Affectionum Curatione quaestiones criticae. Hauniae, apud librarium universitatis G. E. C. Gad MCM. 3 листа, 190 стр. 8°. — Мы этой книги не видали. — См. Вуz. Zeitschrift. В. IX, H. 4 (1900), S. 696.

А. Васильевъ.

### 3. Новыя книги, поступившія въ Редакцію.

К. К. Герцъ. Собраніе сочиненій, изданное Императорскою Академією Наукъ. Вып. 6-й: Статьи по среднев ковому и новому искусству. С.-Петербургъ 1900. 8°. Цёна 1 р. 50 к.

Karl Krumbacher. Die Moskauer Sammlung mittelgriechischer Sprichwörter. München, Kommission des G. Franz'schen Verlags (J. Roth). 1900. 8°. Съ 6 табл. Separat-Abdruck ans den Sitzungsberichten der philos.-philol. und histor. Classe der kgl. bayer. Akademie der Wissenschaften. 1900. Heft III (стр. 339—464).

G. A. Schneider, Der hl. Theodor von Studion. Sein Leben und Wirken. Ein Beitrag zur byzantinischen Mönchsgeschichte. Münster i. W., Heinrich Schöning. 1900. IV — 112 стр. 8°. Цѣна 2. 60 мар. (Kirchengeschichtliche Studien. V Band. III Heft).

Albert Thumb, Die griechische Sprache im Zeitalter des Hellenismus. Beiträge zur Geschichte und Beurtheilung der κοινή. Strassburg, K. J. Trübner. 1901. VIII — 275 crp. 8°. Цѣна 7 мар.

Dr. theol. Ph. Meyer, Die theologische Litteratur der griechischen Kirche in XVI Jahrhundert. Leipzig, Dieterich 1899. XII-179 crp. 8°. (=Studien zur Geschichte der Theologie und der Kirche. Bd. III. Heft 6).

Ν. Τ. Πολίτου, Μελέται περὶ τοῦ βίου καὶ τῆς γλώσσης τοῦ Ἑλληνικοῦ λαοῦ. Παροιμίαι. Τόμος Β΄. Ἐν Ἀθήναις 1900. 8°. 699 стр. 8°. Цѣна 8 дражиъ (= Βιβλιοθήκη Μαρασλῆ ΝΕΝ 110—113).

Πέτρου Ν. Παπαγεωργίου, Φωτίου πατριάρχου ἀνέχδοτος όμιλία καὶ ἐκδεδομέναι ἐπιστολαί. Έν. Τεργέστη 1900. 22 стр. Отд. отт. изъ Νέα Ἡμέρα 1900, №№ 1343—1344.

'Ο ἐν Κωνσταντινουπόλει Ἑλληνικὸς Φιλολογικὸς Σύλλογος. Σύγγραμα περιοδικόν. Τόμος ΚΖ'. 'Εν Κ/πόλει 1900. Цѣна 20 φp.

Έργασίαι τοῦ ἐν τοῖς πατριαρχείοις ἐδρεύοντος καὶ δυνάμει ὑψηλῆς κυβερνιτικῆς ἀδείας λειτουργοῦντος ἐκκλησιαστικοῦ μουσικοῦ συλλόγου. Τεῦχος πρῶτον. Ἐν Κ/πόλει. 1900. 8°. Цѣна 15 піастр. (Παράρτημα Ἐκκλησιαστικῆς Ἁληθείας).

Μανου ήλ 'Ι. Γεδεών. 'Εκκλησίαι Βυζαντιναὶ ἐξακριβουμέναι (κυρίως ή Θεοτόκος τῶν Κύρου). Συμπλήρωμα τοῦ Βυζαντινοῦ 'Εορτολογίου. 'Εν Κ/πόλει 1900. 176 ctp. 8°. Ц'вна 4 фр.

Στέφανος 'Αθ. Κουμανούδης. Συναγωγή νέων λέξεων ὑπὸ τῶν λογίων πλασθειτῶν ἀπὸ τῆς ἀλώσεως μέχρι τῶν καθ' ἡμᾶς χρόνων. Ι—ΙΙ. Έν Άθήναις 1900. ι' — 1166 ctp. 8° (= Βιβλιοθήκη Μαρασλῆ. ΝΕΝΕ 95—100. Παράρτημα 8). Цѣна 13 драхмъ.

'Επαμεινώνδας Θ. Κυριακίδης. 'Ιστορία τῆς παρὰ τὴν Τραπεζοῦντα ἱερᾶς βασιλικῆς πατριαρχικῆς σταυροπηγιακῆς μονῆς τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου τῆς Σουμελᾶ. 'Εν 'Αθήναις. 1900 κλ' — 299 — ξθ' crp. 8°.

### ОТДЪЛЪ III.

### Второй Сътздъ Христіанскихъ Археологовъ въ Римт

(17-25 апръля нов. ст. 1900 г.)

На первомъ събодъ христіанскихъ археологовъ въ Сплъть (8-10 августа 1894 г.; см. о немъ «Визант. Врем.» 1895 г. стр. 303-306 и «Археологическія Извістія и Замітки». 1895 г. стр. 196-223) постановлено было собраться въ 1897 году въ Равенит, исполнено это однако не было: impedimenta non pauca huic proposito hactenus obsistunt; ita ut coetum archaeologicum in civitate illa..... congregare minime opportunum nobis visum sit, какъ выражается Предварительный Комитетъ II-го съвзда: препятствіями этими была едва ли не боязнь дурной — въ отношенін анархизма — славы столь тихой и мирной по виду Равенны. Перенесеніе събзда въ Римъ, отсрочка его ad Annum Sacrum, пріуроченіе къ пасхальнымъ праздникамъ естественно должны были придать ему еще болће яркій, римско-католическій, характеръ, чвить то было со съвздомъ Сплетскимъ и чемъ то было бы, вероятно, въ Равение среди памятниковъ, византійскій характеръ которыхъ продолжають отрицать теперь лишь наиболье ярые «западники». Такое ясно выраженное желаніе Комитета, цъликомъ католическаго, сдълать изъ съвзда лишнее украшеніе юбилея: "quod religionis pietatisque spectaculum majoris momenti evadet, si huic etiam scientiae nostrae addatur obsequium», естественно заставляло опасаться, какъ бы не пострадала отъ того научная сторона съѣзда.

Конечно, особенно извинительною нѣкоторая тенденціозная окраска научнаго собранія должна быть признана именно для съѣзда христіанскихъ археологовъ въ Римѣ: всякому извѣстно, что тутъ, и именно въ римско-католической средѣ, и возникла самая наука христіанской археологіи, да и самыя даже ріае fraudes, въ которыхъ нѣтъ недостатка въ Римѣ какъ и вездѣ, должны казаться наиболѣе извинительными ихъ почтенною иногда древностью именно въ глазахъ археологовъ.

Къ сожальнію и въ Римь, какъ ранье въ Сплыть, почти совершенно отсутствовали представители восточно-христіанской науки и тамъ самымъ способствовали превращенію международнаго събзда въ католическое по преимуществу торжество. Правда, судя по упоминаніямъ въ протоколахъ събзда, прібхало значительное число протестантовъ, но чёмъ серьозніве были ихъ представители, темъ менее охоты было у нихъ вступать въ безполезныя пререканія съ массою любителей и археологовъ ex-officio; не споры, а дёла и результаты дёль могли бы лишь представить достойный отпоръ лишнимъ словамъ. Къ сожалению однако православный Востокъ никакихъ дѣлъ своихъ въ области христіанской археологія показать не умћиъ, да, пожалуй, и не имћиъ. Насъ глубоко изумило, напримвръ, отсутствіе на выставк'в съ'езда великол'єпныхъ копій съ росписей римскихъ катакомбъ, въ теченіе многихъ лёть исполнявшихся въ Рим'в для будущаго Московскаго Музея Изящныхъ Искусствъ О. П. Рейманомъ: неужели администрація музея не считала желательнымъ, — а на нашъ взглядъ даже обязательнымъ,--представить urbi et orbi эти замъчательные труды русскаго художника? Неужели у нашихъ Духовныхъ Акадеиій не нашлось ни достойныхъ представителей, ни мальйшаго интереса, чтобы воспользоваться столь редкимъ случаемъ посмотреть своихъ, хотя бы и иновфрныхъ, собратій и показать имъ, если было чёмъ, себя самихъ? А посмотрѣть и послушать было что...

Не присутствовавъ на съвздв лично, мы считаемъ однако полезнымъ изложить здвсь ту часть трудовъ съвзда, которая касается программы «Византійскаго Временника», хотя источникъ нашъ, оффиціальный бюллетень съвзда, изложеніями рефератовъ и заставляетъ подчасъ желать дучшаго 1).

Подготовительному Комитету удалось привлечь въ Римъ, или по крайней мѣрѣ къ записи въ число членовъ, множество участниковъ: до 800 человѣкъ; столь значительное число членовъ позволило предпринять изданіе особаго бюллетеня съѣзда; комитетомъ выработано было дѣленіе съѣзда на семь секцій и правила, коими съѣздъ долженъ руководиться, правила, гдѣ тщательно оттѣняется научность и безпартійность, которая рекомендуется конгрессистамъ.

Съёзду поднесено было не мало книгъ и статей, списокъ которыхъ напечатанъ въ бюллетене (стр. 293—297); отдёльные оттиски многихъ статей посвящены съёзду, а сверхъ того спеціально къ съёзду напечатаны были: 1) Ommaggio al II Congresso internazionale di Archeologia Cristiana in Roma della Pontificia Accademia Romana di Archeologia. Roma. 1900, in 8°, pp. 55 (списокъ сообщеній, сдёланныхъ въ Академіи съ краткою исторіей ея). 2) Στρωμάτιον ἀρχαιολογικόν. Mittheilungen dem zweiten internationalen Congress für Christliche Archaeologie zu Rom gewidmet vom Collegium



<sup>1)</sup> Ср. также сообщенія о сътадъ въ Revue de l'art chrétien 1900 p. 481—438, и Nuovo Bulletino di Archeologia Cristiana, 1900, pp. 161—165.

des Deutschen Campo Santo. Roma. 1900, in 8°, pp. 1—131, Taf. I—IV, и 3) Un Congresso di Archeologi nell'anno MDCCXXVIII. Caricatura di Pierleone Ghezzi, pubblicata [dal barone Rod. Kanzler] in occasione del II Congresso di Archeologia Cristiana. Roma. 1900, in 8°, pp. 1—12, c. 1 tab.

Всёмъ членамъ съёзда роздана и разослана была брошюра съ заглавіемъ: Mariano Card. Rampolla del Tindaro. Di un catalogo cimiteriale romano; di una biografia di santa Melania Giuniore. Saggio degli atti, offerto in dono dal Comitato promotore agli ascritti al Congresso. Roma. 1900, in 4°, pp. 1—28, содержащая въ себъ два сообщенія кардинала Рамполлы въ видъ письма аббату Дюшеню.

Объ изданіи трудовъ съвзда, судя по протоколамъ, ничего опредвленнаго рвшено не было и памятникомъ его останется, ввроятно, кромв этой брошюры, лишь бюллетень его, изданный въ шести выпускахъ, съ января по іюль, и носящій слідующее, нарисованное «дамасовскимъ» лапидарнымъ шрифтомъ, заглавіе съ монограммою Христа въ началів: Conventus alter de archaeologia christiana Romae habendus. Commentarius authenticus; in 8°, pp. 1—306. Въ числів иныхъ свідній въ немъ напечатанъ весьма полезный указатель древнихъ христіанскихъ памятниковъ Рима (см. стр. 14—17, 50—58, 116—118); правила събзда напечатаны по итальянски (стр. 94—104; 76 §§) и по французски (стр. 105—116; 74 §§).

Помѣщеніемъ для съѣзда служилъ, по распоряженію папы, Collegium Romanum. Здѣсь и открылись 17 апрѣля нов. ст. засѣданія съѣзда общимъ предварительнымъ собраніемъ, гдѣ произведены были выборы предсѣдателей отдѣльныхъ секцій.

Въ общихъ собраніяхъ съпъда, предсѣдателемъ котораго избранъ былъ аббатъ Duchesne, кромѣ рѣчей при открытіи и закрытіи: латинскихъ кардинала-покровителя Parocchi (см. стр. 124 и 209—211) и прекрасныхъ французскихъ Дюшеня (стр. 125—133 и 212—216), сдѣланы были слѣдующія, касающіяся программы «Византійскаго Временника», сообщенія.

18 апрѣля. — Прочтено было сообщеніе кардинала Рамполлы: объодномъ спискѣ римскихъ кладбищъ, найденномъ въ рк. XV в. и относимомъ къ IV вѣку 1). О. Delattre, говоря о раскопкахъ въ Кареагенѣ, особенно подробно остаповился на памятникахъ христіанской эпохи; на выставкѣ при съѣздѣ имъ выставлены были 13 фототипическихъ таблицъ, изображающихъ скульптуры, надписи, мозаики, лампы, издѣлія изъкости и различные иные предметы христіанскаго времени, хранящіеся въ Кареагенскомъ Музеѣ, а также три фотографіи и планъ базилики въ Damous-el-Karita. Затѣмъ директоръ Греко-римскаго Музея въ Александріи, Воttі, коснувшись значенія этого города для христіанской археологіи, представилъ фрагментъ греческаго папируса, найденнаго близъ Арсинои и содержащаго просьбу одной жрицы бога Петесухоса выдать

<sup>1)</sup> Напечатано въ особой брошюрћ, разосланной членамъ съёзда (стр. 6—19). Византійскій Временникъ.



ей свидътельство въ принесеніи ею жертвы богу; докладчикъ относель этотъ папирусъ, какъ и извъстный берлинскій, ко времени Декіева гоненія. Проф. о. U. Benigni говорилъ о мистицизмъ и реализмъ (verismo) въ византійскихъ изображеніяхъ изъ жизни Богородицы.

19 апръля. — Проф. о. Н. Grisar говорилъ о судьбахъ нъкоторыхъ памятниковъ языческаго Рима послъ паденія римской имперіи.

Аббатъ Duchesne прочелъ сообщение о церкви св. Кесарія на Палатинѣ, относимой преданіемъ еще къ V в., несомнѣнно существовавшей въ VI-мъ и замѣнившей собою императорскій ларарій. Въ исторіи этой церкви указывалось на важное значеніе ея въ византійское время и въ первое время папской власти, когда она упоминалась во главѣ римскихъ монастырей. Мѣсто ея опредѣлится, быть можетъ, предстоящими на мѣстѣ виллы Mills раскопками (см. Nuovo Bulletino di Archeologia Cristiana, 1900, р. 17—28).

Профессоръ Берлинскаго Университета N. Müller сообщиль о бронзовой статуэткъ ап. Петра съ крестомъ въ рукахъ, хранящейся въ Берлинскомъ Музеъ, и доказалъ сравненіемъ ея съ одною бронзою Ватиканскаго Музея, что она украшала первоначально лампу IV в. по Р. Х.

Проф. Viola, инспекторъ древностей въ Тарентѣ, сообщилъ объ открытіи нѣсколькихъ киновій и отдѣльныхъ криптъ базиличной формы около этого города. Съ одною изъ послѣднихъ связана легенда о прибытіи ап. Петра въ Тарентъ; въ ней сохранилась часть росписей и между ними изображеніе Христа. На выставкѣ съѣзда находились «три фотографіи, изображающія три фигуры въ абсидѣ крипты Спасителя, недавно открытой въ Solito близъ Тарента: Фигура Христа занимаетъ срсдину, направо Б. М., на лѣво Іоаннъ» (стр. 301): композиція оказывается, слѣдовательно, самою обычной. [О томъ же см. ниже въ ІІІ-ей секціи].

20 апръля. — Директоръ Сплътскаго Музея, о. Фр. Буличъ, сообщиль объ открытіяхъ въ Салонъ съ 1894 года, т. е. со времени І-го съъзда: о нихъ своевременно было сообщаемо имъ въ Bulletino di Archeologia e Storia Dalmata, а на выставкъ съъзда находилось множество фотографій и рисунковъ христіанскихъ древностей Салоны.

Вѣнскій проф. Wickhoff говорилъ: «о вліяніи христіанскихъ мозанкъ на живопись эпохи возрожденія».

Проф. того же университета, Bormann, представиль отпечатанные уже листы сборника малоазійскихъ надписей, издаваемаго Австрійскимъ Археологическимъ Институтомъ, и сообщилъ о надписи надъ одною дверью въ Эфесъ, гдъ начертана часть извъстнаго письма Авгаря ко Христу и отвъта ему Христа.

Проф. о. G. Galante сообщилъ «о христіанскихъ памятникахъ Счастливой Кампаніи»: въ Неаполѣ (недавно отчищенныя мозаики баптистерія Св. Реституты и не изданнос еще изображеніе Крещенія на древнихъ росписяхъ, найденныхъ недавно въ Неаполѣ), Пуцполахъ, Капуѣ и Нолѣ [см. Nuovo Bulletino di Archeologia Cristiana, 1900, pp. 99—106].

21 апрёля—О. І. Wilpert сообщиль о росписяхь, недавно открытыхъ въ катакомбахъ свв. Петра и Марцеллина, въ которыхъ онъ узнаетъ Валаама, указывающаго на звёзду, Христа, умножающаго хлёбы, Христа между евхаристическими символами и ап. Петра въ его характерномъ типъ (см. Nuovo Bulletino di Archeologia Cristiana, 1900, р. 85—98).

Архитекторъ Cannizzaro сообщиль объ изследованіяхъ, произведенныхъ на счеть римской Associazione Artistica fra i Cultori di Architettura въ церкви св. Савы въ Риме: многочисленныя фотографіи и чертежи этихъ раскопокъ находились на выставке съезда. Изложивъ исторію этой церкви, основанной греческими монахами, референтъ сообщиль о результатахъ раскопокъ 1900 года: подъ мозаичнымъ поломъ XII или XIII в., работы Косматовъ, въ среднемъ нефе открыто было основаніе древней абсиды VI века съ остатками живописи того же времени. Древняя церковь по предположенію референта разрушена была при раззореніи города Робертомъ Гвискардомъ въ 1084 г.

Архитекторъ Giovenale сообщиль о работахъ того же Общества по реставраціи базилики S. Maria in Cosmedin, фотографіи и рисунки которыхъ также находились на выставкѣ. Референтъ остановился на остаткахъ росписей на стѣнахъ этой церкви, остававшихся доселѣ непонятными: по его мнѣнію, здѣсь изображены были эпизоды изъ жизни Карла Великаго, который и самъ изображенъ тутъ неоднократно. Живопись относится къ XII в. и подобными ей должны были быть и росписи того же содержанія въ Латеранѣ, исполненныя при папѣ Каллистѣ II (1119—1124).

Botti говорилъ о т. н. «Помпеевой Колоннъ»: по его мнънію, колонна эта—памятникъ торжества христіанства надъ язычествомъ, такъ какъ ее посвятилъ христіанскому культу Өеодосій ІІ, якобы въ память смерти въ окрестностяхъ древняго Серапеума многихъ мучениковъ.

23 Апрёля.—О. G. Morin въ сообщени «объавторё дисциплинарныхъ каноновъ, изданныхъ недавно подъ именемъ Ипполита», доказывалъ, что сочинение это можетъ быть считаемо тождественнымъ съ упоминаемымъ Евсевиемъ въ его церковной истории (VI. 46) письмомъ Діонисія Александрійскаго.

Профессоръ Римскаго Университета Ad. Venturi въ сообщении «о мраморныхъ съ рельефами колоннахъ главнаго алтаря Св. Марка въ Венеціи» описывалъ и объяснялъ укращающія ихъ изображенія изъ ветхаго и новаго завѣта, относилъ ихъ ко времени перваго средневѣковаго возрожденія и предполагалъ происхожденіе изъ Далмаціи, гдѣ находятся иные подобные памятники.

Проф. Gamurrini въ рефератъ «о распространении христіанства по римскимъ консульскимъ дорогамъ» доказывалъ, что апостолы и мужи апостольские избирали обыкновенно себъ мъстомъ жигельства пункты внъ городовъ и внъ обитаемыхъ мъстностей на той дорогъ, по которой

они приходили; а потому въ этихъ то пунктахъ раскопки и могутъ обнаружить древнъйшія христіанскія кладбища и мъста собраній.

Проф. о. Stornajolo говориль о вновь отчищенных мозаиках бантистерія при базилик Св. Реституты въ Неаполь: описавъ мозаики, какъ на верхней части ствиъ, такъ и на сводъ баптистерія, объяснивъ изображенія крещенія и нъкоторых в чудесь І. Христа и основываясь на классическом характерь ихъ и на сходствъ съ мозаиками Св. Константины въ Римъ, референтъ относиль и ихъ къ ІV-ому въку и устанавливаль связь ихъ съ исторіей всего зданія и свидътельствами неаполитанскаго Liber Pontificalis.

Проф. Tomassetti върефератв о превращени въ церкви языческихъ памятниковъ римской Кампаньи объяснялъ, почему и какъ на смвну языческихъ боговъ явился культъ твхъ святыхъ, которые какимъ либо образомъ соответствовали предыдущему культу.

А. Ваптатак говориль о «Завѣщаніи Іисуса Христа», изданномъ недавно сирійско-католическимъ патріархомъ Рахмани. Референть не соглашался съ мнѣніемъ издателя о принадлежности этого памятника къ первымъ вѣкамъ церкви и относилъ его, по крайней мѣрѣ ту форму, въ которой дошло до насъ «Завѣщаніе», къ эпохѣ между V и VI в., основываясь на совершенномъ молчаніи о немъ древнихъ церковныхъ писателей и на томъ обстоятельствѣ, что находящееся въ «Завѣщаніи» описаніе церкви соотвѣтствуетъ базиликамъ значительно болѣе позднимъ, чѣмъ торжество христіанства.

Наконецъ о. Bela Szobor, профессоръ Будапешстскаго Университета, сдѣлалъ краткое сообщение «о св. вѣнцѣ перваго короля Венгрів».

Въ последнемъ общемъ заключительномъ собраніи 23 апреля вечеромъ приняты были постановленія отдёльныхъ секцій, некоторыя изъ коихъ приведены будутъ при обозреніи работь каждой секціи.

Секція І-ая: «древнехристіанскія древности и искусство», трактовала пренмущественно о памятникахъ римскихъ, а потому мы упоминаемъ дишь тѣ изъ читанныхъ въ ней сообщеній, которыя касаются и Востока или имѣютъ общее значеніе.

J. Wilpert объяснять одну сцену въ росписи катакомбы Петра и Марцеллина, какъ приготовление къ «пиру на гробахъ святыхъ», но проф. N. Müller видълъ въ ней сцену изъ обыденной жизни.

Проф. В. Magni произнесъ латинскую ръчь: «de stylo artis christianae», судя по изложенію ея (стр. 136), не особенно содержательную.

Можат прочелъ сообщение: «Ίχθύ;», въ которомъ, приводя нумизматические примъры символическихъ изображений этого рода, подчеркивалъ александрійское происхождение этого изображения и появление его въ Римъ объяснялъ значительною тамъ александрійской колоніей; къ сожальню, рефератъ этотъ изложенъ въ бюллетенъ (стр. 137) весьма неясно.

Въ рефератъ о. Е. Degani «о христіанскомъ некрополъ Конкордіи» (въ

области Венетовъ) сообщалось, что на нѣкоторыхъ саркофагахъ, тамъ найденныхъ, находятся константиновскія монограммы имени Христа.

Grandidier — «два надгробныхъ памятника Типасы» (Тебессы въ С. Африкѣ): одинъ изъ нихъ — гробница Св. Сальсы въ видѣ ротонды, построенной въ IV в., около которой въ византійскую эпоху образовалось кладбище.

Проф. о. J. Kirsch говорилъ о подлинности «Диттохея» Пруденція: референтъ признавалъ, что стихотвореніе должно было находиться подъкакими либо росписями, м. б. въ базиликъ. Циклъ описываемыхъ изображеній возможенъ по его мнѣнію для начала V-го вѣка: изъ ветхозавѣтныхъ сюжетовъ лишь для 8-ми нельзя подобрать аналогій изъ памятниковъ этой эпохи, изъ новозавѣтныхъ — для пяти; но это не можетъ являться аргументомъ подложности сочиненія, такъ какъ эти изображенія, и даже изображеніе Страстей, могли существовать и тогда.

Проф. N. Müller указаль въ Боннскомъ Музев одну статуэтку носильщика съ мъшкомъ на плечахъ, которую оппиочно принимали (Rossi въ ero Bulletino 1887 г.) за Добраго Пастыря.

Каноникъ Chabàs прочелъ по испански рефератъ объ одной надгробной мозаикъ нъкоей Северины; среднее изображеніе этой мозаики, открытой въ 1878 году въ Испаніи въ Denia и относимой референтомъ къ IV въку, онъ объяснялъ какъ «ludus latrunculorum» или иную игру; но предположеніе референта о зависимости этой мозаики отъ искусства Италіи вызвало возраженіе Kirsch'a, который указалъ надгробныя африканскія мозаики.

- O. Delattre въ сообщени о крестахъ и монограммахъ, христіанское значеніе коихъ можетъ подлежать сомивнію, показалъ гравюру ампуллы, найденной въ Haëdra и украшенной подобіемъ оранты.
- О. Сте́ въ рефератъ́: «Еleona и другія святыни Іерусалима, узнанныя на мозаикъ́ Св. Пуденціаны» изложивъ исторію Элеоны, которую якобы теперь открыли въ Іерусалимъ́ «Бѣлые Отцы», и сравнивъ мозаику Пуденціаны съ мозаикой Мадавы, находилъ, что изображеніе Іерусалима на обѣихъ сходится. Мозаика Пуденціаны представляеть іерусалимскія постройки IV в.; доказательствомъ тому выставлялось отверстіе въ кровлѣ зданія, сооруженнаго на мѣстѣ Вознесенія Христова и изображеннаго на мозаикъ̀ справа: слѣва ротонда Воскресенія. Возражатели находили однако, что лишь зданія второго плана могутъ изображать Іерусалимъ, полукруглый же портикъ какое либо зданіе въ Римъ̀.

Вънскій профессоръ Riegl — «время происхожденія саркофага Св. Елены». Стилистическимъ разборомъ скульптуры извъстнаго ватиканскаго саркофага референтъ доказывалъ принадлежность его ко ІІ-му въку по Р. Х.; военные сюжеты указываютъ на первоначальное назначеніе его для какого либо полководца; бюсты Константина и Елены прибавлены скоръе въ прошломъ въкъ, чъмъ въ ІV-омъ. Напротивъ, другой саркофагъ Константины дъйствительно и исполненъ въ IV-омъ въкъ.

G. Richter въ сообщеніи: «Іисусъ Навинъ на мозаикъ Маріи Великов» доказываль, что мозаики находятся не на первоначальныхъ мъстахъ ихъ, но въроятно перемъщены кардиналомъ Пинелли: одно изображеніе Іисуса Навина не связывается съ другимъ.

Въ сообщеніи Gsell'я: «христіанскія зданія въ Thelepte и Ammaedera» доказывалось, что монументальное искусство Туниса независимо отъ римскаго, несмотря на религіозное единство; эта независимость сказывается и въ стилъ и въ орнаментаціи, а также въ употребленіи плоскаго рельефа.

Проф. о. Stornajolo — «мозаики баптистерія въ Неаполь». Неаполитанскій Liber Pontificalis лишь косвенно указываеть на существованіе древней базилики; положительное же свидьтельство о ней относится лишь къ VII въку. Мозаики, сходныя съ мозаикой Св. Пуденціаны, относится къ Константиновской эпохъ, для доказательства чего докладчикъ исчислялъ и опровергалъ аргументы ученыхъ, относившихъ эти мозаики къ V или VI въку.

Графъ A. Filangieri приходилъ къ тому же заключенію, какъ и о. Stornajolo, разсматривая неаполитанскія мозаики съ художественной точки зрѣнія.

О. Van Ortroy говориль объ изображении столиника при надписи Secundilla in расе, изъ катакомбы св. Домитиллы: референть возражаль противъ замѣтки G. В. de Rossi, утверждавшаго, что здѣсь нельзя видѣть изображенія столиника. Въ половинѣ V в. Өеодорить свидѣтельствуеть, что изображенія Симеона Столиника были распространены въ Римѣ. Вопросъ, какъ согласовать надпись съ изображеніемъ, остается открытымъ. Надпись не можетъ быть относима къ III вѣку, такъ какъ надъ головою столиника находится равноконечный крестъ.

Рефератъ Botti, «о памятникахъ Александріи», изложенъ въ бюлетень весьма кратко и неудовлетворительно: «Ораторъ началъ съ объясненія трудностей, которыя встрьчаютъ археологическія раскопки въ Александріи. Онъ собралъ нъкоторое число ихъ— на латинскомъ языкъ Особенно достойны замъчанія византійскія монограммы. Ораторъ кончилъ увъщаніемъ всей аудиторіи не брезгать ничьмъ при археологическихъ раскопкахъ, такъ какъ вст мельчайшія указанія могутъ быть драгоцінны». На выставку сътзда г. Botti привезъ по словамъ бюллетеня (стр. 299): «богатъйшую и важнъйшую коллекцію изъ полутораста почти калекъ съ надписей, преимущественно христіанскихъ, найденныхъ въ Нижнемъ Египтъ и главнымъ образомъ въ Александріи. Точный каталогъ ихъ будетъ изданъ докладчикомъ въ трудахъ сътзда».

Архитекторъ Regis, говоря «о храмѣ Іерусалимскомъ», принималъ реставрацію его, занимающую средину между реставраціями Chipiez и Voguë, и представиль 8 чертежей своей собственной.

І-ая секція, работавшая подъ предсёдательствомъ берлинскаго профес-

сора N. Müller'a, предложила сл'єдующее, принятое общимъ собраніемъ 23 апр'єля, постановленіе: «Съ'єздъ выражаетъ пожеланіе, чтобы были произведены изысканія, им'єющія цієлью удостов'єриться въ существованіи л'єстницы, которая съ края Via Cornelia съ м'єста, занятаго нын'є капеллою del Salvatorino nelle Sacre Grotte Vaticane. спускалась явобы въ подземелье, гдіє покоилось тело св. Петра. Эта л'єстница была заложена въ 846 году, чтобы спасти гробницу отъ рукъ Сарациновъ, какъ то говорить Barnes, ув'єряющій якобы онъ нашель въ указанной капелліє сл'єды этой л'єстницы». Иначе говоря, съ'єздъ христіанскихъ археологовъ указываетъ Ватикану путь къ открытію могилы ап. Петра.

Вторая секція: «христіанскія средневьковыя древности и искусство Запада», имівла подъ предсієдательствомь о. Н. Grisar'а четыре засієданія; изъ сообщеній, прочтенных віз нихъ, отмітимь слівдующія.

- О. Th. Rodriguez говориль по испански объ извъстной базиликъ S. Juan de Baños de Cerrato (въ провинціи Palencia) и доказываль принадлежность большей части зданія 661-му году, которымь помъчена надпись съ именемъ короля Рецесвинта. Подковообразныя арки этой базилики приводили референта къ заключенію, что не арабы принесли такую форму арокъ въ Европу и что она введена, быть можетъ, «латино-византійскими» зодчими. Архитекторъ Giovenale возражалъ, что эта форма арокъ явилась позднъе VII въка, но проф. А. Venturi указалъ на арки этой формы въ сирійскомъ евангеліи Рабулы (586 г.). Равнымъ образомъ и отпесеніе референтомъ находящейся въ той же церкви статуи Іоанна Крестителя съ агнцемъ къ глубокой древности также встрътило возраженіе проф. Venturi, который относилъ ее ко временамъ значительно болъе позднимъ.
- F. Негталіп въ реферать объ изображеніи оленя со змѣею на фасадъ церкви св. Петра въ Сполето изложилъ различныя символическія значенія, которыя имѣютъ изображенія оленя въ христіанскомъ искусствъ, и остановился на разсказахъ физіолога и бестіаріевъ объ оленъ (—Христосъ) и змѣѣ (—дьяволъ, демонъ). Изображенія оленя и оленихи со змѣями во рту на фасадъ 1393 г. въ Сполето сравнивалъ онъ ближайшимъ образомъ съ умбрійскимъ морализированнымъ бестіаріемъ XIV в., изданнымъ въ 1899 г. Mazzantini (Rendiconti dell'Accademia dei Lincei).

Walter Lowrie прочель реферать объ отношеніяхь между изображеніями на среднев вковых рельефах и классическими и восточными тканями. Вопрось о происхожденіи барсльефов начала средних в в вковь никогда, по словам референта, не быль поставлень достаточно точно. Прежде всего следуеть признать, что этоть типъ произведеній скульптуры быль общимь для всей имперіи и следовательно не можеть быть объясняемь какими либо мёстными обстоятельствами, во вторых ни одно изъ объясненій происхожденія этого стиля не подходить одинаково для всего характера этого искусства. Несмотря на интересь, который явился недавно къ рёшенію этого вопроса, доселё не было предложено

ни одного объясненія происхожденія этого искусства, которое кажется столь обособленнымъ. Референтъ приведенъ былъ къ этому вопросу тѣмъ, что рисунки этихъ рельефовъ оказались въ высшей степени практичны для тканей церковнаго назначенія, которыя онъ заказываль: при этомъ оказалось, что всё мотивы этихъ рельефовъ даны были тканями, найденными за послёднія десятильтія въ Египть. Одни изъ этихъ мотивовъ классическіе, другіе — происходять отъ древньйщихъ восточныхъ традицій. Референтъ привель нъсколько примъровъ этого сходства между рельефами и тканями, приглашая прочихъ ученыхъ продолжать эти сравненія, которыми легко доказывается восточное происхожденіе такъ называемаго «лонгобардскаго» стиля.

Проф. А. Venturi въ сообщени объ одномъ изъ рельефовъ дверей св. Сабины, объясняемомъ какъ «Благовъщение Захари», показалъ, что этотъ рельефъ не имъетъ иконографическаго сходства съ прочими изображениями этого содержания. Онъ-же доказывалъ, что на рельефъ слоновой кости псалтири Карла Лысаго въ Парижской Національной Библіотекъ на одномъ изъ рельефовъ изображенъ не Христосъ между апостолами, какъ полагалъ Westwood, а заказчикъ этого самаго псалтиря приказывающий писцамъ достойнымъ образомъ изготовить книгу.

Архитекторъ Giovannoni: «о древне христіанскихъ мавзолеяхъ и баптистеріяхъ». Начавъ съ разсмотрѣнія Гроба Господня на Мюнхенской пластинкѣ слоновой кости (конца IV вѣка) и перейдя къ мавзолеямъ, баптистеріямъ и инымъ центральнымъ зданіямъ IV—VI вѣковъ, референтъ находилъ въ ихъ общемъ видѣ и въ ихъ конструкціи переходъ между римскимъ и византійскимъ стилемъ. Отрицая оріенталистическія преувеличенія, по которымъ византійскія церкви происходятъ отъ буддійскихъ топъ и персидскихъ дворцовъ, референтъ признавалъ, что въ византійскихъ зданіяхъ конструкція совершенно независима отъ орнаментаціи, а потому считалъ вѣроятнымъ, что азіатское происхожденіе имѣютъ лишь элементы византійской орнаментаціи, самый же центральный типъ построекъ христіанскаго Востока происходитъ отъ римскаго стиля черезъ посредство тѣхъ именно построекъ, которыя были предметомъ сообщенія.

Соlasanti въ рефератъ «о ватиканской далматикъ» относиль ее къ послъднимъ годамъ XI въка путемъ сравненія ея съ нъкоторыми изображеніями XI и XII въка, не входя въ разсмотръніе формъ и стиля фигуръ. Референтъ противопоставляеть свое опредъленіе далматики тому мнѣнію, которое якобы «доселъ» приписываеть ее времени папы Льва III; между тъмъ въ нашей русской литературъ давно уже указано настоящее мъсто и время этого саккоса, а недавно положительнымъ образомъ доказано появленіе его въ Ватиканской Ризницъ не ранъе 1455 и не позднъе 1489 года 1).



<sup>1)</sup> Cm. Byzantinische Zeitschrift. 1900. S. 606-607.

О. Фр. Буличъ прочелъ сообщение: «мѣстонахождение древняго Стридона родины св. Іеронима» (напечатано въ Bulletino di Archeologia e Storia Dalmata въ 1899 году: №№ 7—9).

G. Bariola сообщиль о христіанской пиксид'є слоновой кости, найденной недавно близь Nocera Umbra въ готской могил'є; пиксида украшена изображеніями ангеловь, парящихь со свитками въ рукахъ, Даніила во рву львиномъ и жертвоприношенія Авраама. Посл'єднее представляєть сходство съ берлинскою пиксидой; иныя черты стиля позволяють отнести пиксиду, фотографіи которой представлены были съ'єзду, къ концу V или началу VI в'єка.

Проф. L. Savignoni представиль фотографію цённаго византійскаго реликварія, принадлежащаго общин Sassoferrato, которая получила его по зав'ящанію сипонтійскаго архіепископа, Nicola Perotti. Реликварій украшень изображеніемь св. Димитрія изъ мельчайшей мозаики; кругомь его по золотой кайм'є написано обращеніе къ святому отъ лица Юстиніана, царя ромеевъ. На ампулл'є съ длинною шейкою написано: τὸ ἄγιον μύρον. На рамк'є кром'є того находятся изображенія: эмблемы Христа вверху и двуглаваго орла внизу. Референть гербъ этоть относиль скор'є къ какому либо западному, чёмъ восточному императору, т. к. стиль мозаики, принадлежащей эпох'є вторичнаго расцв'єта византійскаго искусства, ошибки въ надписи и невизантійскія формы буквъ ея никакъ не позволяють относить реликварій ко времени Юстиніана. Референть предполагаль, что рамка сділана въ Италіи въ XIV в. въ подражаніе бол'є древней византійской, двуглавый же орель могь относиться къ Фридриху III, спутникомъ котораго быль Регоttі 1).

P. Fontana, соглашаясь съ представленными референтомъ аргументами о невозможности, чтобы реликварій принадлежалъ Юстиніану І-му или ІІ-му, указалъ на формы двуглаваго орла, которыя свидётельствуютъ объ эпохё относительно новой.

Проф. A. Venturi въ подтверждение соображений референта замѣтилъ, что изображение св. Димитрия сходно съ изображениями его на византийскихъ слоновыхъ костяхъ XI и XII вв.: изображение это, вѣроятно, копия, исполненная во время близкое къ путешествио еп. Николая Перотти съ имп. Фридрихомъ III.

А. Сегvesato въ сообщени объ окладъ престола въ церкви св. Амвросія въ Миланъ настанвалъ, вопреки заключеніямъ D. Sant' Ambrogio и Zimmermann'a о принадлежности его къ XII въку, а не IX, какъ то полагали ранъе, на правильности второго опредъленія. Въ подкръпленіе своихъ заключеній референтъ ссылался на запрестольный образъ (paliotto) папы Целестина II (1143—1144) въ Città di-Castello.

Проф. A. Venturi въ сообщени о двухъ лицевыхъ библіяхъ: Карла Великаго въ базиликъ S. Paolo fuori le mura въ Римъ и Карла Лысаго



<sup>1)</sup> Надинси этого реликварія см. въ Согр. Inscr. Graec. № 8642.

изъ аббатства св. Мартина Турскаго въ Парижской Библіотекѣ, указалъ на рядъ сближающихъ ихъ другъ съ другомъ деталей и предполагалъ для объихъ одинъ общій греческій источникъ, отъ котораго римская библія отдаляется далѣе, чъмъ парижская, и потому лучше представляетъ художественныя тенденціи запада въ каролингскую эпоху»

Архитекторъ М. Е. Cannizzaro сообщилъ о нѣкоторыхъ декоративныхъ фрагментахъ, найденныхъ при раскопкахъ въ церкви св. Савы въ Римѣ: одинъ обломокъ отъ киворія по орнаменту тождественъ съ подобнымъ же, найденнымъ въ церкви S. Maria in Cosmedin и датированнымъ VIII вѣкомъ, другой — отъ двойной капители подобной найденной въ Латеранѣ. Два куска гипсовой декораціи той же эпохи не имѣютъ себѣ въ Римѣ аналогій, кромѣ нѣсколькихъ кусковъ въ S. Lorenzo fuori le mura.

Прочтено было сообщение V. Récsey о рельеф въ бенедиктинской церкви Мартинсберга (de Sancto Monte Pannoniae), изображающемъ св. Бенедикта между двумя учениками св. Мавромъ и св. Плакидомъ. По мивнію референта рельефъ относится къ концу IX ввка и былъ принесенъ въ Венгрію Бенедиктинцами или скорве копируетъ среднев вковый римскій рельефъ.

Представлена была работа R. Mowat о портрет Христа согласно съ описаніемъ Его въ посланіи Лентула.

Вторая секція внесла слідующія постановленія:

- 1) «Съёздъ выражаетъ пожеланіе, чтобы Верховный Покровитель науки христіанской археологіи и искусства сдёлалъ невозможнымъ разсённіе изъ церквей предметовъ, освященныхъ благочестісмъ предковъ и культомъ, для котораго они были назначены.
- 2) Събздъ выражаетъ и свое пожеланіе и горячо поддерживаетъ таковое же, выраженное монсиньеромъ de Waal'емъ, чтобы ватиканскія крипты были открыты для ученыхъ.
- 3) Съйздъ выражаетъ пожеланіе, чтобы составленъ быль палеографическій сборникъ надписей на памятникахъ искусства съ VI по XII вікъ.
- 4) Съвздъ выражаетъ пожеланіе, чтобы дозволено было видѣть и воспроизвести величайшій памятникъ христіанскаго искусства, каседру св. Петра, которую знаменитѣйшіе спеціалисты по христіанской археологіи видѣли лишь мелькомъ.
- 5) Събздъ выражаетъ пожеланіе, чтобы съ надлежащею опытностью сдблана была попытка открыть подъ бблою штукатуркой XVII в. въ нефахъ базилики S. Giovanni in Laterano остатки фресокъ Джіотто, Джентиле-ди-Фабіано и Пизанелло».

III-ъя секція: «средневъковыя христіанскія древности и искусство Востока», имѣла предсѣдателемъ парижскаго профессора о. А. Vigouroux; о дѣятельности ея бюллетень съѣзда сообщаетъ слѣдующее.

Изложеніе сообщенія Ө. И. Успенскаго: «раскопки у Абобы» приведено уже было нами выше (см. выше стр. 591).

Проф. о. Benigni — «Theoriae Sanctorum: такъ назывались процессіи фигуръ, изображающихъ ангеловъ и святыхъ. Въ искусствъ онт находятся преимущественно въ росписяхъ стънъ византійскихъ церквей, какъ то точно указано вътрактатъ о живописи Діонисія Фурноаграфіота, который закръпилъ древнее художественное преданіе. Въ литературъ являются онт преимущественно въ легендахъ о святыхъ, чаще всего въ видъ почетной стражи для принятія души усоппаго святого. Примъръ первыхъ имъется въ перкви св. Аполлинарія въ Равеннъ (процессія свв. дъвъ со св. Агнесою); изъ вторыхъ — процессія ангеловъ и святыхъ въ реіопскомъ житіи Gabra Krestos, изданномъ Видде'мъ, интересна количествомъ и качествомъ, а также и миніатюрами украшающими его. Theoriae Sanctorum представляются не маловажнымъ источникомъ для агіографіи, эортологіи и т. п., такъ какъ онт даютъ важныя детали относительно легенды, культа, символовъ и т. п. различныхъ святыхъ».

Аббать J. Labourt: «Разъясненія о двухь важныхъ пунктахъ исторін восточной сирійской церкви: д'янія мучениковъ Маруты и введеніе несторіанства въ Персіи: 1) Собраніе д'яній, изданное Ассемани и Беджаномъ въ его теперешней формъ не есть произведение Маруты, епископа Маиферката; это-компиляція разныхъ авторовъ, независимыхъ другъ отъ друга, но происходящихъ изъ общаго источника, следы коего можно найдти въ переводъ Созомена и въ литургическихъ добавленіяхъ синаксарей. 2) Согласно Симону изъ Беть-Арсама и издателю его Ассемани обыкновенно признается, что несторіанство было введено въ Персію Барсаумой, митрополитомъ Нисивійскимъ и его Эдесскими соучениками, между 470 и 485 годами. Но уже Braun замътилъ, что борьба не имъла конфессіональнаго характера. Надо прибавить, что «восточное» несторіанство не есть собственно доктрина Несторія, а скоръе антіохійское православіе Өеодорита, или доктрина прежде всего противная монофизитству Севера Антіохійскаго. Лишь съ теченіемъ времени антисеверовская борьба связываеть все теснее восточных сирійцевь съ несторіанами, безъ того однако, чтобы первые приняли предложенія Несторія, осужденныя въ Эфесв».

Предсъдатель прочелъ письмо проф. П. Н. Папагеоргіу изъ Солуни, который извиняется, что бользнь помьшала ему сдълать объщанное сообщеніе объ эдиктъ Юстиніана II въ пользу базилики св. Димитрія въ Солуни.

Маркиза Т. Venuti de Dominicis прочла сообщеніе о «Croce Santa di Cortona», изв'єстной византійской ставротек В Х в'єка съ надписью Никифора Фоки, которая была подарена Ильею Кортонскимъ семейству Epoli, а посл'єднимъ пожертвована родному городу 1).

О. Фр. Буличъ сообщиль объ изследованіяхъ хорватскаго археоло-



<sup>1)</sup> Надпись см. въ С. І. Gr. № 8694, изображенія ставротеки у Schlumberger, Un empereur byzantin au X s., р. 689, 698.

гическаго общества «Віћас» въ окрестностяхъ Салоны и, особенно, о надгробной надписи Елены, королевы Хорватской, найденной при раскопкахъ церкви Б. М. въ Отокъ. [См. Bulletino di Archeologia e Storia Dalmata, 1899].

Инженеръ Viola сообщилъ о найденной въ центрѣ древняго Тарента византійской криптѣ: докладчикъ полагалъ, что въ древности она посвящена была богу Солнца (Apollon Helios) и что поэтому-то, якобы, византійцы въ Х-мъ, приблизительно, вѣкѣ помѣстили въ абсидѣ ея фресковое изображеніе Христа съ евангеліемъ, въ которомъ написано: «Азъ есмь свѣтъ міра», и съ фигурами Б. М. и Іоанна Крестителя по сторонамъ.

Проф. о. N. Franco внесъ предложение о желательности подготовления «истории христинскаго эллинизма въ Итали».

Послѣ обсужденія принята была слѣдующая, составленная особою коммиссіей, формулировка о желательности изученія исторіи средневѣковаго эллинизма въ Италіи: «Attenta evidenti ac summa utilitate historiam hellenismi mediaevalis in Italia, documentis instructam, edendi, nostri Conventus est in votis, ut in singulis Italiae oppidis, monasteriis etc., in quibus huiusmodi monumenta ac documenta supersunt, per idoneos viros, eorumdem monumentorum et documentorum catalogi, textus, photographicae imagines, historicae illustrationes in lucem prodeant; ex quibus omnibus tandem praedicta historia instrui possit».

Проф. о. Вепідпі, въ добавленіе къ своему сообщенію о византійскихъ изображеніяхъ Б. М., выставиль положеніе, что мотивъ Б. М., кормящей грудью Христа [т. е., такъ называемая, ή Γαλακτοτροφούσα], — не византійскій. По крайней мъръ ни докладчику, ни другимъ (проф. Свободъ и Erhard'у), съ которыми онъ говорилъ о томъ, никогда не встръчались византійскія изображенія этого типа. Поэтому докладчику этотъ фактъ казался весьма важнымъ, какъ върный критерій для отличія настоящихъ византійскихъ произведеній отъ нъкоторыхъ ранне-итальянскихъ, напр. млекопитающей Богородицы Амасено и др.

Проф. Фр. Радичъ сообщилъ о базиликъ древняго средневъковья, открытой въ Далмаціи близъ Кольяне, и представилъ чертежи ся и фотографіи найденныхъ при раскопкахъ металлическихъ вещей. Открытые памятники относятся къ концу VIII и началу IX въка. Затъмъ онъ коснулся стиля, именуемаго лонгобардскимъ, и предлагалъ такое неточное названіе его замънить выраженіями «итало-византійскій» для Италіи IX въка и «хорвато-византійскій» для Хорватіи и Далмаціи.

Проф. о. W. Neumann защищаль употребительное обозначение этого стиля, распространеннаго отъ Пиренеевъ до Кавказа, такъ какъ онъ имѣлъ де исходнымъ центромъ характерную культуру Лонгобардовъ (мастера Comacini, памятники венеціанской области); византійство въ этомъ стилъ онъ отрицалъ, производя его изъ римскихъ источниковъ.

Профф. Радичъ и Буличъ отстаивали терминъ «хорвато-византійскаго» стиля, указывая на то, что въ хорватскихъ земляхъ онъ имъетъ нѣкоторыя особенности, которыя дѣлають изъ него мѣстный стиль съ византійскими элементами, вліяніе же Византіи на эти области засвидѣтельствовано и исторіей.

Г-нъ Милютинъ (Milutine) подтвердилъ, якобы лонгобардскій стиль столь часто встрвчается въ памятникахъ Кавказа, что онъ можетъ считаться тамъ господствующимъ.

О. Germer-Durand представиль фотографіи съ «граффити», найденныхъ имъ въ пещерахъ Бэть-Джибрина (близъ др. Елевоерополя): изображеніе двухъ фигуръ въ позахъ «орантъ» и нѣсколько куфическихъ буквъ привели его къ заключенію, что въ пещерахъ этихъ скрывались христіане во время какого либо мусульманскаго гоненія. Онъ же сообщиль о надписяхъ несомнѣнно иродова времени, найденныхъ въ іерусалимскомъ водопроводѣ, почитавшемся за сооруженіе Соломона, и объ открытіи развалинъ базилики св. Георгія въ Таіbeh (др. Efratha), разрушенной при персидскомъ или арабскомъ нашествіи.

Д-ръ Fogolari говорилъ о мелкихъ «ogetti di devozione» съ византійскими изображеніями и надписями, находящихся въ Неаполитанскомъ Музев: о рельефахъ изъ стеклянной пасты и небольшихъ рвзныхъ деревянныхъ пластинкахъ, приносимыхъ паломниками съ Востока.

Проф. Botti представить несколько коптских документовъ VII века, писанных на коже 1) и касающихся продажи земель, дарованія их монастырямь и т. п. Подписи нотаріевъ греческія. Референть сообщить о земельных владеніях египетских церквей, объ их доходах и т. п., а также объяснить некоторые выставленные имъ на съёздё рисунки.

Аббатъ De Larminat представилъ рядъ поправокъ, на основани ватиканской рукописи къ коптскому тексту переписки между Акакіемъ и Петромъ Монгомъ, изданной Amélineau <sup>2</sup>).

Проф. o. Benigni по поводу сообщенія o. Germer-Durand'a о граффити въ пещерахъ Бэтъ-Джибрина зам'тилъ, что распростертыя руки двухъфигуръ не должно понимать непрем'вню какъ молитвенную позу.

- О. Lagrange говориль о хорографическомы методё археологическихы изследованій вы Палестинё; оны указываль на различные практическіе критеріи, необходимые, чтобы избёгать тёхы жестокихы ошибокы, вы которыя впадали средневёковые паломники и кы которымы могуты привести измёненія вы фонетической традиціи, излишнее довёріе кы показаніямы заинтересованныхы туземцевы и т. п. Референты привель ряды пояснительныхы примёровы.
- O. S. Ferraro, говоря о византійскомъ съ эмалями крестъ-складнъ кардинала Caietano, показалъ и оригиналъ, хранящійся обыкновенно въ Гаэтъ, который, по мнънію докладчика, можетъ восходить до



<sup>1)</sup> На выставкъ съъзда находилось пять подобныхъ контрактовъ, принадлежащихъ графу Foucault du Daugnon въ Кремъ.

<sup>2)</sup> Mémoires publiées par les membres de la Mission Française au Caire, t. IV.

VIII въка и происходитъ, быть можетъ, изъ базиліанскаго монастыря въ Аріго въ Калабріи, гдъ кардиналъ Caietano былъ коммендатаріемъ.

O. Petit говоряль о пользы переработки «Oriens Christianus» Lequien'a и о способахь исполненія ея, и представиль слыдующую, принятую секцієй, резолюцію: «Vue l'extrême utilité pour l'avancement de la science chrétienne d'une géographie historique de l'Orient Chrétien, dans laquelle les grandes divisions ecclésiastiques seraient successivement décrites avec la statistique des diocèses et la liste des titulaires, le Congrès exprime le voeu qu'un travail de ce genre soit entrepris pour chacune des Églises autocéphales de l'Orient, et préparé dès maintenant par la publication des actes officiels concernant ces Églises, actes qui permettraient de suivre siècle par siècle les modifications survenues dans les diverses provinces. Les rédacteurs des «Échos d'Orient» ayant abordé ce travail pour les Patriarchats de langue grecque, le Congrès les engage vivement à poursuivre leur oeuvre et souhaite que les comités de même genre soient constitués pour les autres Églises orientales».

Аббатъ Duchesne поддерживаль предложеніе это тымъ горячье, что онъ, по его словать, самъ дважды выступаль съ заявленіями о подобной работы передъ Парижской Академіей; по его мныню, желательно, чтобы трудъ Lequien'а продолженъ быль на болье широкихъ основаніяхъ: въ ряды отдыльныхъ монографій, а именно: 1) географическая работа о крупныхъ церковныхъ подраздыленіяхъ различныхъ патріархій, 2) списки епископовъ, 3) акты (regesta) различныхъ патріархій, изданныя по образцу Jaffé и Potthast'а, 4) статистика христіанскихъ памятниковъ разныхъ діоцезовъ: древнія церкви, монастыри, памятники и т. д. Онъ высоко цынтъ предпріятіе оо. Ассумпціонистовъ, которые поставлены въ Константинополь въ весьма благопріятное для такой работы положеніе.

Проф. о. Лука Еличъ прислалъ сообщение «о римскихъ памятникахъ свв. Кирилла и Меюодія, апостоловъ славянъ», въ которомъ онъ описываетъ вотивную икону свв. Кирилла и Меюодія, хранящуюся въ Ватиканъ и носящую тамъ имя Константиновой по мірскому имени Кирилла 1), могилу св. Кирилла въ церкви св. Климента, судьбу послъдней, разсъяніе костей святаго, и различные памятники его: сосуды, энколпіи и пр.

Въ заключение работъ секции — и въ явное нарушение § 2 правилъ съѣзда — о. Chedid изложилъ сущность полемической, какъ видно по ея заглавию, работы Debs'a, маронитскаго епископа Бейрута: «Protestation en faveur de la perpétuelle orthodoxie des Maronites, présentée au Congrès Archéologique de Rome».

IV-ая секція митуршки подъ предсёдательствомъ о. А. Amelli,



Л. Еличъ уже касался этой темы ранѣе: на І-мъ съѣздѣ христіанскихъ археологовъ онъ демонстрировалъ уже таблицы для приготовляемаго имъ изданія, которое, къ сожалѣнію, доселѣ сще не появилось (Ср. Археологическія Извѣстія и Замѣтки, 1895, стр. 221).

монтекассинскаго пріора, особое вниманіе посвятила церковному п'внію: особенно много говорилось о «григоріанском» п'вніи» и постановленіями секціи рекомендуются особенно занятія въ этой области; по предложенію о. Grisar'а выражено желаніе о достойномъ чествованіи памяти св. Григорія Великаго († 604) и о вліяніи на церковную музыку еврейской, греческой и римской.

О. G. Gaiser сделаль сообщение: «объ отношенияхъ литургическаго прнін чатинской перкви кр средескому прнію»: эдихр взяниоодношеній теперь никто изъ изучающихъ музыку не отрицаетъ, но остается еще выяснить ихъ, какъ въ теоретическомъ, такъ и въ практическомъ отношеніи. Въ теоріи латинскаго среднев вковаго півнія о греческомъ происхожденіи ея говорять уже самые термины. Тоже видно и въ практической сторонъ дъла: особенно въ присутствіи нъкоторыхъ совпаденій. какъ ті в и др., а также въ классификаціи півній по тонамъ, слівдующей вполнъ византійской музыкъ и необъяснимой т. н. григоріанской традипіей. Референть установляль три фазы въ теоріи и практик григоріанскаго півнія: 1) чисто византійскую, которую характеризують півснопівнія въ одномъ и томъ же діапазонв и следовательно съ употребленіемъ иныхъ совпаденій кром'в si b; 2) фаза, которую можно назвать «гальской», подучила напъвы одною лишь устною традиціей и следовала следовательно пріему «одногласія»; 3) фаза явилась результатомъ двухъ первыхъ. Это сліяніе основано было на нев'єжественности въ техник' и и оказалось разрушителемъ григоріанскаго п'внія. Англійское п'вніе, введенное на островъ апостолами Св. Григорія, во многихъ случаяхъ дучше сохранило варіанты, которые повидимому противорвчать григоріанской традиціи, но въ д'виствительности оказываются подлинными. По просьб во. Janssens'a, референтъ сдёлалъ некоторыя добавленія о взаимоотношеніи латинскаго и греческаго п'внія: въ XIII в. во времена латинской имперіи, латинское пвніе оказывало обратное вліяніе на греческое, какъ указывають на то нъкоторые напъвы съ именемъ фраучио и латинское грецизированное наименование композиторовъ даїстор.

Другимъ подробно обсуждавшимся вопросомъ было изученіе и изданіе различныхъ литургическихъ памятниковъ. О. Могіп доказаль, что литургическія отм'єтки (перикопы) на поляхъ евангелія первой половины VI в. въ Амвросіанской Библіотек'є (С. 39. Tuf.) относятся не къ миланской литургіи, а къ литургіи Марсельской церкви меровингскаго времени.

О. То истой сообщиль «о русскомъ служебникъ, составленномъ ранъе Флорентійскаго собора»: предписываемый тамъ земной поклонъ Св. Тайнамъ послъ словъ о тълъ и крови доказываетъ, по мнънію референта, что ученіе русской церкви вполнъ согласно съ римскимъ о значеніи при совершеніи таинства этихъ именно словъ, а не послъдующаго возгласа, какъ то утверждаютъ греки. Послъ этого сообщенія конгрессъ, по предложенію о. De Santi, апплодисментами выразилъ симпатію референту, что на нашъ взглядъ явилось опять противоръчіемъ § 2 устава.

O. Wilpert представиль съйзду свои попытки воспроизведенія древнихь церковныхь одеждь.

Разсужденія объ изученіи древнихъ литургическихъ текстовъ касались преимущественно памятниковъ западныхъ; пространныя постановленія секціи касательно ихъ рекомендуютъ между прочимъ особое вниманіе къ мъстнымъ обрядамъ и службамъ мъстнымъ святымъ и праздникамъ; богословскимъ учебнымъ учрежденіямъ рекомендуются спеціальные курсы литургики, связанные съ чтеніемъ различныхъ литургическихъ текстовъ.

V-ая секція, эпиграфики, предсъдателемъ имъла извъстнаго вънскаго профессора Eug. Bormann'a.

O. Delattre представилъ копін различныхъ христіанскихъ надписей изъ Кареагена и Съверной Африки вообще и объяснялъ нъкоторыя изъ нихъ.

Фр. Буличъ говорилъ объ изданной Вучетичемъ-Вукасовичемъ надписи съ о. Корчулы (Curzola); о. Cellini демонстрировалъ христіанскую печать.

Послѣ сообщенія проф. Волмапп'а о найденной въ Эфесѣ копіп извѣстныхъ писемъ Авгаря и Христа (см. о ней Jahreshefte des Oesterreichischen Archäol. Institutes 1899, Beiblatt, S. 91), различные, связанные съ этимъ памятникомъ, вопросы обсуждались референтомъ и Ваиматагк'омъ, Свободой, Буличемъ.

Проф. Hülsen сообщиль о фрагмент монументальной надписи, найденной близъ катакомбы Св. Генерозы на мъстъ священной рощи Арвальскихъ Братьевъ и содержащей указаніе на перестройку нъкоторыхъ христіанскихъ святынь (см. Nuovo Bulletino di archeologia cristiana, 1900, p. 121—126).

Проф. Bormann представиль первые листы I-го тома «Корпуса» надписей Малой Азіи и сообщиль о новъйшихъ усовершенствованіяхъ въ изданіяхъ этого рода.

Seymour de Ricci говориль о своемъ намѣреніи издать собраніе древнихъ надписей Сиріи, Египта и Киренаики; берлинскій проф. N. Müller представиль начало предпринятаго имъ изданія: «Еврейскія кладбища Италіи», въ которомъ онъ пользуется содѣйствіемъ Ricci, на котораго «Comité des études juives» возложиль подобную же задачу, но болье широкую, обнимающую весь древній міръ. О. Villani говориль о проектируемомъ имъ изданіи «Tituli Ostienses», т. е. надписей базилики S. Paolo fuori le mura.

Laurent подробно сообщиль о предпринятомь имъ, совмѣстно съ Clement'омъ, изданіи сборника всѣхъ греческихъ, христіанскихъ надписей, какъ подготовительнаго труда для задуманнаго Французскою Археологическою Школой въ Авинахъ «Корпуса» (см. Виз. Врем. 1899, стр. 308).

Проф. Gatti говорилъ о ходъ его работъ по продолжению начатаго G. B. de Rossi «Корпуса» христіанскихъ надписей Рима и сообщилъ, что

имъ подготовлена къ печати 2-ая половина II-го тома, а проф. О. Магисскі выступилъ со своимъ проектомъ объ изданіи съ учебною цёлью «Руководства по христіанской эпиграфикі»; послів обсужденія проекта этого секція приняла по поводу обоихъ рефератовъ этихъ заключенія, выражающія пожеланія, чтобы 1) «Inscriptiones Christianae Urbis Romae», составляющія важнійшую часть въ «Corpus Inscriptionum Latinarum», заботу о которой взяло на себя итальянское правительство, поскоріве были дополнены продолженіемъ, приготовленнымъ уже къ печати проф. Gatti и 2) «чтобы въ возможной скорости издано было руководство христіанской эпиграфики для употребленія въ учебныхъ заведеніяхъ».

Послѣднее засѣданіе секціи состоялось въ Христіанскомъ Музеѣ Латерана: вниманіе участниковъ остановилось главнымъ образомъ на знаменитой надписи Св. Аверкія (см. Визант. Врем. 1896 стр. 317 сл.), причемъ всѣ могли убѣдиться, что на камиѣ начертано было въ 13-ой строкѣ П12Т12, а не NH2TH2, а христіанскій характеръ надписи былъ признанъ и проф. Вогтапп'омъ.

VI-ая секція «литературы первых» шести въково во отношеніи ко христіанскимо древностямо», подъ предсъдательствомъ проф. А. Ehrhard'a, прослушала, между прочими, слъдующія сообщенія.

O. G. Mercati сообщилъ о находящейся въ палимисестъ IX в. (Cod. Vat. gr. 1853) противоэллинской апологіи въ форм'в мученія Св. Трофима, значительно отличающейся отъ обычнаго сказанія объ этомъ мученикъ: въ діалогъ съ судьею, имя котораго пропало, въ уста мученика влагаются цитаты изъ Гомера, Эпихарма, Дифила, Пиндара, Платона (Горгіи и Законовъ) въ доказательство могущества и провиденія единаго, истиннаго Бога; тв же самыя (кромв гомеровскихъ) цитаты встрвчаются у Климента Александрійскаго (Strom. VI), Евсевія Кесарійскаго (de praep. evang.) и Өеодорита Кирскаго (de graec. affect. curatione); порядокъ цитать и вводимыя къ нимъ слова указывають на тёсную связь между Өеодоритомъ и «Мученіемъ»; изложивъ различныя возможныя гипотезы, референтъ склонился къ предположению, что оба автора черпали изъ одного общаго источника, какой либо утраченной апологіи, изъ которой проистекають, въроятно, всв или большая часть цитать и иыслей у Осодорита, не оказывающихся у Климента, Евсевія и иныхъ изв'єстныхъ авторовъ, у которыхъ могъ черпать Өеодоритъ. Председатель напомниль весьма важныя деннія Аполюнія въ той же форме и подобное же пользованіе апологіей Аристида въ роман'в о Варлаам'в и Іосафат'в, а A. Ваштstark высказаль предположение, что недошедшимь источникомь Өсодорита и автора мученія Трофима могла быть апологія Квадрата.

W. Croke въ сообщени о древнъйшихъ извъстіяхъ объ исторіи введенія христіанства въ Ирландіи пришелъ къ предложенію отождествлять Св. Патрика со Св. Палладіемъ.

A. Baumstark въ датинскомъ сообщении «о годъ смерти мчч. Гурія Вивантійскій Вромоннявъ.

и Самоны» доказалъ, исправивъ нѣкоторыя частности недавно изданнаго сирійскаго текста ихъ житія, что святые пострадали въ 303 году по Р. Х., но не ранѣе. Предсѣдатель указалъ на существованіе четырехъ греческихъ редакцій житія, изъ которыхъ первая является переводомъ съ сирійскаго языка, а послѣдняя принадлежитъ Метафрасту, и сообщилъ, что исправляемая Ваштавтак'омъ ошибка въ датѣ находится уже въ первой изъ нихъ.

Парижскій проф. Alb. Dufourcq, говоря о «Liber martyrum» римской церкви, о которомъ упоминаетъ Григорій Великій, пришелъ къ заключенію, что эта книга сохранена въ существеннъйшей ея части однимъ Палатинскимъ кодексомъ Вънской Библіотеки.

Сообщеніе кардинала Рампольы о найденной имъ въ библіотекѣ въ Очіедо (въ Испаніи) полной рукописи «Житія св. Меланіи Младшей» роздано и разослано было всѣмъ членамъ съѣзда въ видѣ особой брошюры: вновь найденный текстъ содержитъ разсказъ латинскаго монаха, сопровождавшаго святую въ ея странствованіяхъ по Востоку (въ 404—439 гг.); памятникъ содержитъ не мало интересныхъ извѣстій объ императрицѣ Евдокіи, о дворахъ Римскомъ и Константинопольскомъ, о различныхъ подробностяхъ богослуженія и т. п. Вновь найденною рукописью значительно дополняются извѣстныя доселѣ (см. Anal. Boll. VIII р. 16—63) отрывки этого Житія (см. Nuovo Bulletino di Archeologia Cristiana, 1900, р. 1—16).

Аббатъ Duchesne доказалъ, что первое римское собраніе декреталій, упоминаемое Львомъ Вел., включено въ собраніе Quesnel'я и заключаетъ 8 писемъ папъ Сириція н Целестина II о различныхъ вопросахъ церковной дисциплины.

Въ сообщении мюнхенскаго проф. С. Weymann'a от. н. Tractatus Origenis de libris sacrarum scripturarum, изданныхъ недавно Batiffol'емъ, авторомъ ихъ признавался Новаціанъ; о. G. Могіп признавалъ болье въроятнымъ считать авторомъ какъ этихъ трактатовъ, такъ и Altereatio Theophili et Euagrii — Григорія Эльвирскаго.

О. Amelli сообщилъ о найденномъ имъ въ двухъ монтекассинскихъ рукк. XI в. (342 и 345) «трактата Св. Іеронима противъ Оригена», который до сихъ поръ ошибочно отождествляли съ 18-мъ письмомъ его. Анонимное въ рукописи сочиненіе согласуется со ссыдками, сдёданными на него въ толкованіяхъ на пр. Исаію, и носитъ характеристическія литературныя черты автора; написано оно было въ Константинополів въ 380 г. и, слідовательно, уже тогда, а не съ 393 г., какъ полагали доселів, началось отклоненіе Іеронима отъ ученія Оригена. G. Могіп, читавшій вновь найденный трактать въ корректурів, согласень съ заключеніями Amelli.

Д-ръ Fornari сообщиль о новыхъ работахъ проф. F. Ramorino надъ «Октавіемъ» Минуція Феликса.

Проф. Parisotti изложилъ вкратцѣ свои изысканія «о легендѣ о Св. Георгіи» и, особенно, о культѣ его въ Римѣ.



Изъ 15-ти §§ постановленій VI-ой секція отмѣтимъ: о желательности подробной библіографіи по древнехристіанской литературѣ (§ 1), объ изданія полныхъ списковъ греческихъ и латинскихъ «initia patrum», включая переводы до 1500 года (§ 3), о желательности каталоговъ ркк. твореній и греческихъ свв. отцевъ и о внесеніи туда ркк. и позднѣйшихъ, а особенно изъ библіотекъ менѣе извѣстныхъ (§ 4), объ особомъ вниманіи, которое должно удѣлять при составленіи каталоговъ различныхъ библіотекъ палимпсестамъ литературнаго содержанія (§ 5); въ виду того, что для значительной части древнехристіанской литературы единственнымъ мѣстомъ сохраненія являются различныя «цѣпи» и «изборники», рекомендуются особенно критико-литературныя изслѣдованія этого рода памятниковъ (§ 6); изученіе христіанскихъ литературъ на восточныхъ языкахъ, особенно же сирійской, рекомендуется какъ ради ея самой, такъ и ради переводовъ греческихъ сочиненій, утраченныхъ или искаженныхъ (§ 7).

VII секція «археологіи дидактической и практической» подъ предсівдательствомъ мюнхенскаго проф. о. Baum garten'a прослушала между прочими сл'адующія сообщенія.

Проф. о. Өаддея Олейничка—о работахъ по христіанской археологіи въ Польшѣ (Галиціи), особенно о двухъ книгахъ Львовскаго профессора Бильчевскаго (Христіанская Археологія и Евхаристія) и о работѣ о. Маріана Моравскаго, напечатанной въ 1899 г. въ Вѣстникѣ Общества Іисуса въ Краковѣ (о причащеніи святыхъ).

G. Botti говорилъ о христіанскихъ катакомбахъ Александрін и о работахъ м'єстнаго археологическаго общества, каковыя и представилъ съёзду, равно какъ и планы и фотографіи своихъ раскопокъ.

Инженеръ Ang. Regis выступилъ съ предложениемъ предпринять раскопки на мъстъ іерусалимскаго храма, такъ какъ, по его мнънію, христіанскія базилики имъютъ не античное происхожденіе, а восточное, и христіане, превращая языческіе храмы въ базилики, имъли всегда въ виду храмъ Іерусалимскій. Это и иныя предложенія того же Aug. Regis'a, предложеніе графа de Daugnon'a объ основаніи подъ покровительствомъ папы международнаго общества христіанской археологіи и т. п. отняли у секціи не мало времени на дебаты.

Проф. o. J. P. Kirsch говориль о необходимости облегчить доступь къ археологическимъ занятіямъ въ римскихъ катакомбахъ.

Проф. Bartoli—о составленін ежегодной библіографіи трудовъ по христіанской археологіи отъ начала христіанства до временъ Григорія Вел.

Проф. О. Магиссhi, напомнивъ постановленіе Сплётскаго съёзда объ изданіи «Корпуса» памятниковъ христіанской живописи и скульптуры, сообщилъ, что имъ подготовлены уже матеріалы для изданія саркофаговъ Латеранскаго Музея, которые онъ охотно уступаетъ проф. N. Müller'y, приготовляющему общій трудъ о христіанскихъ саркофагахъ; проф. N. Müller заявилъ, что онъ уже вполив готовъ начать свое изданіе.

Проф. Profumo внесъ предложение объ основания въ Римв «высшаго

института для археологическаго и историческаго изученія христіанскихъ древностей» съ правомъ выдавать академическія степени и дипломы.

Изъ двѣнадцати длинныхъ постановленій этой секціи достойны вниманія слѣдующія: о желательности усиленія изслѣдованій въ римскихъ катакомбахъ (§ 1), о воспрещеніи настоятелямъ церквей продавать церковныя вещи или рукописи (§ 2), о высшемъ институтѣ христіанской археологіи въ Римѣ (§ 3), объ облегченіи допущенія до научныхъ занятій въ катакомбахъ и музеяхъ христіанскихъ древностей въ Римѣ (§ 4), объ изданіи ежегоднаго библіографическаго бюллетеня по христіанской археологіи (§ 5), о желательности изданія по фотографіямъ христіанскихъ саркофаговъ, согласно постановленію Сплѣтскаго съѣзда (§ 9).

Столь разносторонняя д'вятельность Съъзда, поскольку она касалась программы нашего журнала и насколько можно было получить о ней свъдъній изъ далеко не совершенныхъ протоколовъ, напечатанныхъ въ бюллетенъ, сулитъ христіанской археологіи рядъ весьма полезныхъ предпріятій; однако по примъру І-го съъзда опасаемся, какъ бы большинство постановленій не остались лишь благими пожеланіями; сомнънія въ исполнимости нъкоторыхъ просьбъ, обращенныхъ къ Ватикану, выражаются и теперь (см. Revue de l'art chrétien, 1900 р. 433); едва ли запертыя нынъ двери и ръшетки откроются для науки, хотя бы и «христіанской»...

Связанныя со съёздомъ церковныя и иныя торжества были, конечно, неизбёжны, доставляли, вёроятно, истинное удовольствіе большинству собравшихся и являлись украшеніемъ торжества, хотя бы и кратковременнаго, христіанской археологіи. Иначе, конечно, и не могло быть въ Римі, да еще въ юбилейный годъ. Время было весьма счастливое для внёшняго успёха съёзда, но едва ли благопріятное для научныхъ занятій.

Можно зато сміло надіяться, что слідующій, III-ій съйздъ, который постановлено собрать въ 1904 г. въ Кареагені, будеть иміть иной боліве скромный, и не меніве продуктивный для чисто научных задачь характерь: христіанскія древности Сіверной Африки пока еще довольно мало извістны, не говоря уже о томь, что оніз мало доступны; подготовленіе къ съйзду пробудить еще большее вниманіе къ нимъ містныхъ археологовь, а прійзжіе найдуть тамъ много новаго и поучительнаго. Конечно, хотілось бы видіть когда либо подобный съйздь засйдающимъ и на Востокі: въ Іерусалимі или Константинополі, но, увы, слишкомъ мало надеждъ можно питать, чтобы удалось тамъ когда либо, хотя бы на время, хотя бы въ интересахъ обще-христіанской археологіи, установить перемиріе среди вічнаго раздора христіанскохъ общинъ.

Если и впредь съвздамъ христіанскихъ археологовъ суждено собяраться на почвъ римскаго Запада, то все же православному Востоку надлежало бы и тамъ представлять себя съ большею энергіей, чъмъ то было на двухъ первыхъ съвздахъ.

Я. Н. С.

† А. Н. Щукаревъ. Преждевременно, на тридцатьдевятомъ году жизни, скончался 11 октября сотрудникъ нашего журнала, магистръ всеобщей исторіи, Александръ Николаевичъ Щукаревъ. Покойный составилъ себъ почетную извъстность своими трудами въ той области, которою онъ первоначально спеціально занимался, въ древней исторіи, но эти труды лежатъ внъ программы «Византійскаго Временника» (см. о нихъ статьи М. И. Ростовцева въ Ж. М. Н. Пр. 1900 г. Ноябрь, стр. 46—50 и С. А. Жебелева въ XII томъ Записокъ Имп. Русскаго Археол. Общ.: Труды отдъленія археологіи древне-классической, книга V).

Съ раннихъ лътъ живо интересуясь искусствомъ, покойный въ своихъ путешествіяхъ по Греціи, Италіи и другимъ странамъ Европы всегда усердно изучалъ памятники и христіанскаго искусства, а съ того времени когда онъ съ 1894 года перешелъ къ занятіямъ исторіей искусства, читая общій курсъ ея въ С. П. Б. Университетъ и на Высшихъ Женскихъ Курсахъ и курсъ искусства Среднихъ Въковъ и Возрожденія въ Высшемъ Училищъ при Императорской Академіи Художествъ, онъ сталъ еще ближе къ памятникамъ византійскаго искусства; но постоянныя мелкія текущія дъла и учебныя занятія оставляли слишкомъ мало времени для опубликованія результатовъ археологическихъ штудій покойнаго.

По византійской археологіи онъ напечаталь лишь одну статью еще въ 1890 году въ IV томѣ «Записокъ Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества» (стр. 50—67 съ 3 таблицами).

Эта статья: «Византійскія мозанки двухъ сицилійскихъ церквей XII-аго въка» представляетъ собою краткое, но тщательное описаніе мозанкъ собора въ Чефалу (стр. 50-59 и табл. IV) и церкви S-ta Maria dell' Amiraglio (т. н. Martorana) въ Палермо (стр. 60-67 и табл. V) въ порядкъ ихъ размъщенія въ церкви, каковое и изображено и на приложенныхъ схематическихъ планахъ и чертежахъ объихъ церквей; авторъ даетъ точныя о вінвичем в подотоження в при изображення в при на композиціи, о надписяхъ на хартіяхъ въ рукахъ пророковъ и пр.; на друхъ таблицахъ (VI п VII), приложенныхъ къ статъв, впервые были надлежащимъ образомъ по фотографія изданы изображенія Христа, вівнчающаго короля Рожера I, и Б. М., возносящей Христу молитву Георгія Амиры, строителя церкви. Статья эта представляеть единственное точное описаніе этихъ мозаикъ, т. к. прочіе авторы, говорившіе о нихъ (сочиненія ихъ указаны въ статьв), интересовались болве художественною оцвикою мозаикъ, чвиъ точностью описанія ихъ, А. Н. же своею задачею поставилъ лишь последнее, что и выполниль съ точностью, свойственной археологамъ-классикамъ, но, къ сожалвнію, еще редкой у нашихъ археологовъвизантинистовъ.

Тотъ же характеръ обычной у эпиграфистовъ «акривіи» носятъ и библіографическія и иныя примічанія А. Н. къ трудамъ по средневівковому искусству проф. Гёр па, изданнымъ акад. В. В. Латы шевымъ.

Въ «Византійскомъ Временникъ» покойный помъстилъ основательную

рецензію на магистерскую диссертацію Д. В. Айналова, при защить которой онъ быль оппонентомь (см. Виз. Врем. 1897 г. стр. 218—227), а также рядь зам'ятокь въ III-ьемъ отд'ял'я журнала (1895, стр. 489—492; 1896, стр. 225—232, 423—426, 734—735; 1897, стр. 306—307, 310—312; 1899, стр. 306—310).

Покойный быль большимь любителемь и хорошимь знатокомъ церковнаго пѣнія и устава: эти познанія его ясно видны въ стать о сицилійскихъ мозаикахъ, а также нерѣдко бывали весьма полезны для лицъ, менѣе въ томъ свѣдущихъ, которымъ А. Н. никогда не отказывалъ въ помощи; къ сожалѣнію покойному не пришлось самому использовать этихъ, столь важныхъ при занятіяхъ византійской археологіей и эпиграфикой, познаній.

Памятникомъ профессорской дѣятельности покойнаго останутся организованныя имъ собранія фотографій по разнымъ отдѣламъ искусства на Высшихъ Женскихъ Курсахъ и по исторіи христіанской живописи въ Академіи Художествъ.

Долговременное пребываніе А. Н. въ Асинахъ и близкое, дружественное общеніе съ греками сдёлали его филэллиномъ и онъ всегда живо интересовался всёми сторонами жизни эллинскаго Востока; его увлеченіе Греціей ясно сказалось въ «археологическихъ хроникахъ» (по классической древности), которыя онъ пом'ящалъ въ «Филологическомъ Обозр'яніи»; посл'яднимъ печатнымъ трудомъ его былъ некрологъ Куманудиса; къ несчастью второе и посл'яднее пребываніе А. Н. въ Асинахъ отравлено было начавшеюся тамъ тяжкой бол'язнью, которая и свела его преждевременно въ могилу къ искреннему огорченію всёхъ ближе знавшихъ покойнаго.

A. C.

# BYZANTINA XPONIKA

### ΤΟΜΟΣ ΕΒΔΟΜΟΣ

ΤΕΥΧΟΣ Α΄ καὶ Β'.

# RU3AHTINCKIN BPEMEHHUKB

ИЗДАВАЕМЫЙ

# императорской академіи наукъ

подъ редакцівю

томь VII.

ВЫП. 1—2.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1900.

KOMMHCCIOHEP'S:

С.-Петербургъ. К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14. | K. L. Ricker, Inselstr. 20.

Leipzig.

## СОДЕРЖАНІЕ ПЕРВАГО И ВТОРАГО ВЫПУСКОВЪ.

### отдълъ і.

| изслъдованія и матеріалы.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Стр.                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| Древнеболгарская энциклопедія X вѣка. А. Шахматова.  Замѣтки о памятникахъ Равенны. Е. Рѣдина.  Анастасій квесторъ пѣвецъ. А. ПКерамевса.  Еще о времени мозанкъ св. Софін Солунской. Я. И. Скирнова.  Патмоская писцовая книга. П. Безобразова.  Славянское слово «плотър въ записи Византійцевъ. Ю. Кулаковскаго.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 36                                                   |
| отдълъ п.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                      |
| вритива.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                      |
| L. K. Goetz. Geschichte der Slavenapostel Konstantinus (Kyrillus) und Methodius. Pen. N. Jasposa.  K. Buresch. Aus Lydien. Epigraphisch-geographische Reisefrüchte. Pen. A. Hunnyctare.  L. (Talloczy). Magyar-Bulgár összeköttetések. Pen. N. Cupny.  R. Röhricht. Regesta regni Hierosolymitani. Pen. A. Bacaabesa.  R. Röhricht. Geschichte des Königreichs Jerusalem. Pen. A. Bacaabesa.  G. Testaud. Des rapports des puissants et des petits propriétaires ruraux dans l'empire byzantin au X siècle. Pen. N. Безобразова.  R. Gaignerot. Des bénéfices militaires dans l'empire romain et spécialement en orient et au X siècle. Pen. N. Безобразова. | 113<br>134<br>147<br>152<br>152                      |
| вивлюгера.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                      |
| Англія. А. Васильева                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 166<br>230<br>238<br>246<br>248<br>250<br>268<br>273 |
| отдълъ III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                      |
| Мелкія замітки и извістія,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 276                                                  |
| «Византійскій Временникъ» выходить четыре раза въ годъ ки<br>ками отъ 10 до 12 листовъ, всё 4 книжки составляють одинъ тол                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                      |
| Подписка принимается у книгопродавца-издателя К. Л. Риккера, Невсий<br>Ne 14, въ СПетербургъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | op.                                                  |
| Подписная ціна за тодовое изданіе съ пересылкою 5 рублей для Роси и 12½ германскихъ марокъ или 16 франковъ за границею.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ccim                                                 |

Редакція журнала пом'єщается у В. Э. Регеля, на Васильевскомъ Островѣ, во 10 линіи, домъ № 15, въ С.-Петербургѣ.

# BYZANTINA XPONIKA

ΤΟΜΟΣ ΕΒΔΟΜΟΣ ΤΕΥΧΟΣ Γ'.

# ABAHTINCKIN BPEMEHHUKB

ИЗДАВАЕМЫЙ

## ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ

томь уп.

ВЫП. 3.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1900.

KOMMECCIOHEP'S:

С.-Петербургъ. К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14. | К. L. Ricker, Inselstr. 20.

## СОДЕРЖАНІЕ ТРЕТЬЯГО ВЫПУСКА.

## отдълъ і.

| ИЗСЛЪДОВАНІЯ И МАТЕРІАЛЫ.                                                                  | p.             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Архитектура и мозанки храма Успенія Богородицы въ Никев. Съ 3 табл.<br>О. Вульфа           | 15<br>26       |
| отдълъ н.                                                                                  |                |
| критика.                                                                                   |                |
| Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ανάλεκτα Ίεροσολυμιτικής Σταχυολογίας. ΗΗ—<br>IV. Pen. 3. Κγρμα. | 32             |
| A. Haseloff. Codex purpureus Rossanensis. Pen. E Ptanna                                    |                |
| Constantin Litzica, Das Meyersche Satzschlussgesetz in der byzantinischen                  | 71             |
| вивлюграфія.                                                                               |                |
| ерманія. Б. Меліоранскаго                                                                  | 73<br>17       |
| Рранція. А. Васильева                                                                      | 36<br>56<br>64 |
| Іспанія и Португалія. А. Васильева                                                         | 70<br>71       |
| ОТДЪЛЪ III.                                                                                | 72             |
|                                                                                            | 74             |

«Византійскій Временникъ» выходить четыре раза въ годъ книжками отъ 10 до 12 листовъ, всё 4 книжки составляють одинъ томъ.

Подписка принимается у книгопродавца-издателя К. Л. Риккера, Невскій пр. № 14, въ С.-Петербургѣ.

Подписная цѣна за годовое изданіе съ пересылкою 5 рублей для Россіи и  $12^{1}/_{2}$  германскихъ марокъ или 16 франковъ за границею.

Редакція журнала помѣщается у В. Э. Регеля, на Васильевскомъ Островѣ, по 10 линіи, домъ № 15, въ С.-Петербургѣ.

# BYZANTINA XPONIKA

### ΤΟΜΟΣ ΕΒΔΟΜΟΣ

TEYXOZ A'.

# BUJAHTINCKIN BPEMEHHUKT

ИЗДАВАЕМЫЙ

DPH

# императорской академии наукъ

подъ редавщею

B. 9. Pereas

Unarra-Ronnagrague Averagiu

томъ VII.

ВЫП. 4.

<del>-8-代</del>來<del>//-8-</del>

САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1900.

KOMMECCIOHEP'S

С.-Петербургъ. К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14. Leipzig.

K. L. Ricker, Inselstr. 20.

## СОДЕРЖАНІЕ ЧЕТВЕРТАГО ВЫПУСКА.

## отдълъ і.

| пзслъдованія и матеріалы.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Стр.                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| Два произведенія Константина Манасси, относящіяся къ смерти Осодоры Контостефанины. Эд. Курца                                                                                                                                                                                                                                              | 621<br>646               |
| отдълъ п.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                          |
| критика.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                          |
| Procopii Caesariensis Anecdota ed. Michael Krascheninnikov. Рец. С. Шестанова.  Д. В. Айналовъ. Эллинистическія основы вызантійскаго искусства. Рец. Е. Ръ. дама  Georg Stuhlfauth. Die Engel in der altchristlichen Kunst. Рец. Д. А                                                                                                      | 706<br>717<br>719<br>720 |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 120                      |
| . ВІФАЧТОІКАЙА                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                          |
| Россія, И. Соколова. Германія, Б. Меліоранскаго. Франція. А. Васильева. Италія. А. Васильева. Годландія. А. Васильева. Годландія. А. Васильева. Новыя книги поступняція въ Редакцію.                                                                                                                                                       | 784                      |
| . ОТДЪЛЪ III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                          |
| Мелкія зам'ятки и изв'ястія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 795                      |
| «Византійскій Временникъ» выходить четыре раза въ годъ кни ками отъ 10 до 12 листовъ, всё 4 книжки составляють одинъ тов Подписка принимается у книгопродавца-издателя Н. Л. Риккера, Невсий Ne 14, въ СПетербургъ. Подписная цёна за годовое изданіе съ пересылкою 5 рублей для Рос и 12½ германскихъ марокъ или 16 франковъ за границею. | гъ.<br>пр.               |

Реданція журнала помѣщается у В. Э. Регеля, на Васильевскомъ Островѣ, по 10 линіи, домъ № 15, въ С.-Петербургѣ.

## ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ ΤΟΥ ΤΕΤΑΡΤΟΥ ΤΕΥΧΟΥΣ.

## MEPOΣ A'.

| MEAETAI KAI YAAI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | σελ.              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Δύο πονήματα Κωνσταντίνου τοῦ Μανασσῆ σχετιζόμενα πρός τὸν θάνατον τῆς Θεο-<br>δώρας Κοντοστεφανίνης ὑπὸ Εd. Kurtz:<br>Η περι καταστάσεως ἀπλήκτου στρατιωτική πραγματεία ὑπὸ Ἰ. Κουλακόφσκη<br>Η ἐν τῷ νησίω Σωζοπόλεως βασιλική μονή Ἰωάννου τοῦ Προδρόμου καὶ ἡ τύχη τῆς<br>΄ βιβλιοθήκης αὐτῆς ὑπὸ Ἰ. Παπαδοπούλου-Κεραμέως                                                                                                                                                                                    | 621<br>646        |
| ΜΕΡΟΣ Β'.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                   |
| ΒΙΒΑΙΩΝ ΕΠΙΚΡΙΣΕΙΣ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| Procopii Caesariensis Anecdota ed. Michael Krascheninnikov. Κρίσις Σ. Σεσαχώφ.  Δ. Β. Αινάλωφ. Αι έλληνιστικα! βάσεις τῆς βυζαντινῆς καλλιτεχνίας.  Georg Stuhlfauth. Die Engel in der altchristlichen Kunst. Κρίσις. Δ. Α.  Gabriel Millet. Inscriptions byzantines de Mistra. Κρίσις Δ. Α.  Hans Graeven. Frühchristliche und mittelalterliche Elfenbeinwerke in photographischer Nachbildung. Κρίσις Δ. Α.  Heiurich Gelzer. Sextus Julius Africanus und die byzantinische Chronographie.  Κρίσις Α, Βασίλιε φ. | 717<br>719<br>720 |
| ВІВАІОГРАФІА.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                   |
| Ρωσία. Περιλήψεις Ί. Σοκολώφ<br>Γερμανία. Περιλήψεις Μπ. Μελιοράνσκη.<br>Γαλλία. Περιλήψεις Ά. Βασίλιεφ<br>Αγγλία. Περιλήψεις Ά. Βασίλιεφ<br>Αγγλία. Περιλήψεις Ά. Βασίλιεφ.<br>Ολλανδία. Περιλήψεις Ά. Βασίλιεφ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 788<br>793        |
| ΜΕΡΟΣ Γ'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                   |
| ΜΙΚΡΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΙΣ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                   |
| Γό εν Ρώμη δεύτερον χριστιανικής άρχαιολογίας συνέδριον ύπό 'Ι. 'Ι. Σ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 795<br>817        |

Τὰ Βυζαντινὰ Χρονικὰ ἐκδίδονται μερίμνη τῆς ἐν Πετρουπόλει Αὐτοκρατορικῆς τῶν ἐπιστημῶν ἀκαδημείας, ὑπὸ τὴν διεύθυνστν τοῦ κ. Β. Ῥέγκελ.

Κατ' ἔτος ἐχτυποῦνται τέσσαρα τεύχη, ὧν ἕχαστον συνίσταται ἐχ 10 ἡ 12 τυπογραφιχῶν φύλλων· τέσσαρα δὲ τεύχη συναποτελοῦσι τόμον ὁλόχληρον. Ἡ ἐτησία συνδρομὴ ῥούβλια 5 διὰ τὴν Ῥωσίαν χαὶ φράγχα 16 ἡ μάρχα γερμανιχὰ  $12\frac{1}{2}$  διὰ τὸ ἐξωτεριχόν, συμπεριλαμβανομένης χαὶ τῆς ταχυδρομιχῆς δαπάνης.

Αί περὶ ἐκδόσεως αἰτήσεις, αὶ ἐπιστολαί, τὰ χειρόγραφα καὶ τὰ νεωστὶ τυπούμενα βιβλία ἡ περιοδικὰ συγγράμματα πρέπει νὰ διευθύνωνται πρὸς τὸν Mr. Regel, Vassili-Ostrov, 10 ligne, 15, St.-Pétersbourg.

Πράχτωρ διὰ τὰς ἐγγραφὰς συνδρομητῶν καὶ διὰ τὰς ἀποστολὰς τῶν Βυζαντινῶν Χρονικῶν:

K. L. Ricker: Nevsky 14, St.-Pétersbourg. Inselstrasse 20, Leipzig.

Έν τη Άνατολή συνδρομηταί εγγράφονται παρά τοῖς έξης βιβλιοπώλαις.

Κωνσταντινούπολις: Keil, librairie internationale, Péra.

Α. Δεπάστας, βιβλιοπώλης - ἐχδότης, Γαλατᾶς.

Aθήναι: Charles Beck, librairie internationale.

Σμύρνη: Δ. Βρετόπουλος, βιβλιοπώλης - έχδότης.

Άλεξάνδρεια: Γριτζάνης, βιβλιοπώλης.

Τὰ περιεχόμενα βλέπε ἐν τη προσθία σελίδι.

Prix d'abonnement: 5 roubles =  $12^{1}/_{2}$  R.-Mark = 16 francs.

Напечатано по распоряженію Императорской Академін Наукъ. Декабрь, 1900 г. Непремённый секретарь, Академикъ *И. Дуброс*ник

Типографія Императорской Академіи Наукъ (Вас. Остр., 9 лин., Ж 12).

Digitized by Google

