

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

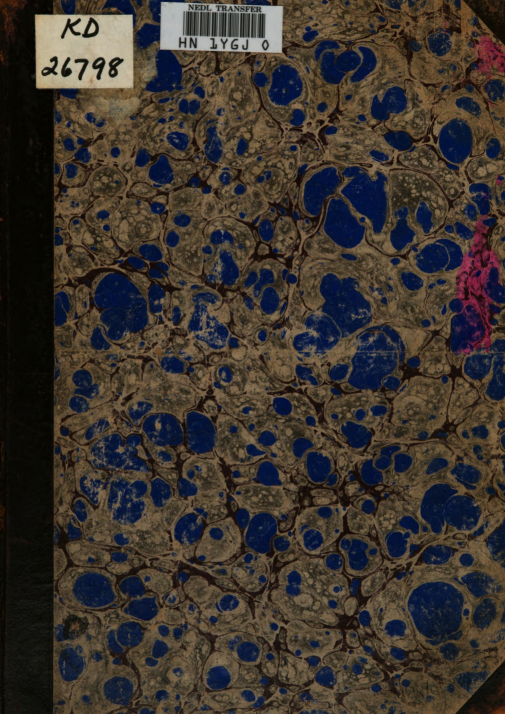
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

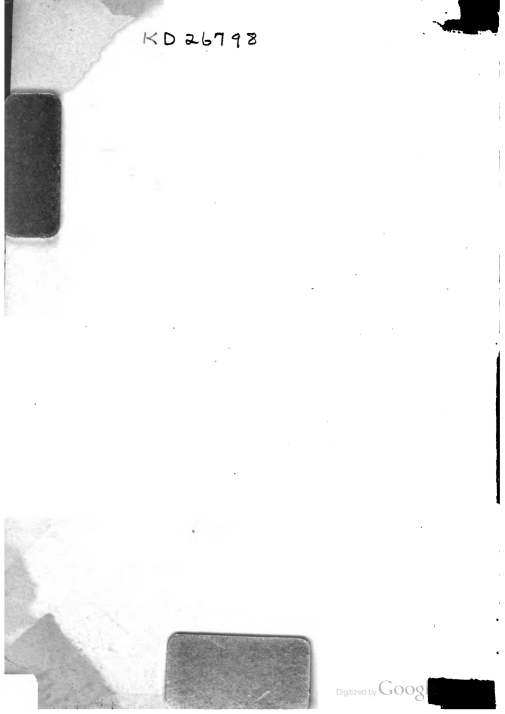
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





35.

### ИСТОРІЯ

# ПОЛИТИКО-ЭКОНОМИЧЕСКИХЪ ДОКТРИНЪ

Проф. А. Эспинаса

(Переводъ съ французскаго)

ИЗДАНІВ ВТОРОЕ

С.-ПЕТЕРБУРГЪ Изданіе Я. Канторовича 1899





Дозволено цензурою. С.-Петербургъ, 9 ноября 1898 г.

Типографія М. М. Стасюлевича, В. О., 5 л., 28.

## ИСТОРІЯ ПОЛИТИКО-ЭКОНОМИЧЕСКИХЪ ДОКТРИНЪ.

#### ПРЕДИСЛОВІЕ ИЗДАТЕЛЯ.

Тъсная связь между политическою экономіею и правомъ существовала всегда; она сама собою указывается постояннымъ взаимодъйствіемъ экономическихъ отношеній и правовыхъ институтовъ. Но въ настоящее время широкаго развитія экономической жизни эта связь сдълалась еще замътнъе и вызвала въ наукъ новое направленіе, объединяющее эти двъ отрасли знанія и принимающее ихъ за вътви одной общей имъ науки соціологіи.

Включая политическую экономію въ соціологію, соціологическое направленіе объясняеть экономическія явленія совокупностью разнообразныхъ причинъ—историческихъ, политическихъ, правовыхъ, — и эти послёднія въ свою очередь подчиняеть вліянію экономическихъ факторовъ, служащихъ матеріальнымъ основаніемъ совершающихся видоизмёненій въ формахъ политической и правовой жизни. Въ послёднее время въ самой соціологіи опредёлилось еще новое направленіе (распространенное главнымъ образомъ среди германскихъ ученыхъ), которое стремится возможно болёе расширить сферу вліянія экономическаго элемента, путемъ обобщенія экономическихъ феноменовъ въ соціологическіе. Считая главной пружиной прогресса экономическій факторъ, это направленіе признаетъ, что причины, по которымъ совершается самое видоизмёненіе формъ общежитія человёчества, должны быть матеріальныя, именно

экономическія. Отсюда, согласно этому ученію — и всякая юридическая норма им'єть или должна им'єть экономическое обоснованіе, какъ матеріальный ея субстрать.

Но не касаясь теоретическаго разрѣшенія вопроса о взаимоотношеніи между экономією и правомъ, а исходя лишь изъ практической точки зрѣнія, не трудно замѣтить, что въ очень многихъ явленіяхъ жизни оба элемента—правовой и экономическій—сопутствуютъ и дополняютъ другь друга. Даже юриступрактику приходится нерѣдко имѣть дѣло не только съ явленіями правовой жизни, но и экономической. Современное развитіе гражданскаго оборота выдвигаетъ массу сдѣлокъ, юридическая природа которыхъ можетъ быть выяснена лишь на
почвѣ фактовъ и отношеній экономической жизни, и съ другой стороны— многія явленія крайне усложнившейся въ наше
время экономической жизни требуютъ юридическаго анализа,
для того, чтобы они могли быть выяснены и подведены подъту или другую форму экономическихъ отношеній.

Не говоримъ уже о цълой области финансоваго права, гдъ экономическій элементь выступаеть настолько ярко, что многіе считають необходимымъ включить этотъ отдълъ права всецьло въ науку политической экономіи.

Въ виду изложеннаго, мы считали вполнъ не лишнимъ расширить программу «Юридической Библіотеки», включивъ въчисло ея выпусковъ также выпуски по политической экономіи.

Предлагаемая книга проф. Эспинаса представляеть собою популярный очеркъ исторіи экономическихъ ученій. Авторъ, не вдаваясь въ подробности, интересныя лишь для спеціалистовъ, и не задаваясь задачей дать догматическое изложеніе экономическихъ понятій, имъеть цълью проследить въ краткихъ чертахъ постепенное развитіе экономической мысли, начиная съ той эпохи, когда подъ экономіею разумёлось простое домоводство, и доходя до современныхъ ученій. При этомъ развитіе эко-

тическими и общефилософскими для данной эпохи, благодаря чему исторія экономическихъ доктринъ, въ ихъ эволюціонномъ развитіи, проходитъ предъчитателемъ не изолированно, а въ связи съ всею совокупностью факторовъ прогресса и въ ихъ взаимодъйствіи. Въ этомъ заключается главное достоинство книги Эспинаса.

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

экономическія доктрины у древнихъ писателеи.

### Противоположение утилитарнаго и этическаго взглядовъ на богатство.

· I.

#### Сократь и Ксенофонть.

Ученіе о богатств'в впервые возникаєть не у тіхть народовъ, которые первые достигли значительнаго развитія своихъ богатствъ. Великія имперіи древняго міра: Египетская, Ассирійская, Вавилонская, Персидская—были театромъ широко развитыхъ торговыхъ сношеній; доходы ихъ достигали значительныхъ размітеровъ, а употребленіе ихъ для удовлетворенія государственныхъ нуждъ носило въ себіт зачатки правильности и разсчета. Тіть не менте не у этихъ народовъ появились зародыши экономическихъ теорій; послітніе мы находимъ впервые у грековъ около у віка до Р. Х. — въ ту эпоху, когда греческія колоніи распространились по всіть берегамъ Средиземнаго моря и греческая нація достигла высшей ступени развитія своей торговли, индустріи, знаній; тогда же появляется между прочими философскими ученіями и теорія полезныхъ искусствъ, каковы: вемледіліе, медицина, военное искусство, равно какъ и искус-

ство управленія своимъ домомъ. Зам'єтимъ при этомъ, что подъ терминомъ «*искусство*» древніе понимали всякое прикладное знаніе.

До насъ дошли первыми по времени мнѣнія Сократа по этому предмету, и то не въ видѣ оригинальныхъ его мыслей, а въ изложеніи Ксенофонта, который, конечно, въ извѣстной степени придалъ имъ характеръ собственныхъ возэрѣній.

Сократь, повидимому, разсматриваль вопрось съ двухъточекъ зрвнія и притомъ довольно различныхъ:

Съ одной стороны, въ разсужденіяхъ о богатствѣ онъ прибѣгаетъ къ своему обычному методу точныхъ опредѣленій, дѣлая потомъ выводы, основанные и вытекающіе изъ этихъ опредѣленій; выводы эти онъ облекаетъ въ форму практическихъ совѣтовъ, имѣющихъ цѣлью увеличеніе богатства. Съ другой стороны, цѣнности, составляющія матеріальное богатство частное или общественное, онъ сопоставляетъ съ цѣнностями высшаго порядка, къ которымъ онъ относитъ разныя душевныя способности; и стоя на этой точкѣ зрѣнія, онъ низводитъ ученіе о богатствѣ также, какъ и самое богатство, на степень маловажнаго и недостойнаго человѣческаго ума занятія, несовмѣстимаго съ доблестной и нравственной чистотой.

Первая точка эрпнія. Наука, или върнъе искусство экономіи, со словъ Ксенофонта, приписываемыхъ имъ Сократу, состоитъ въ искусствъ управлять или своимъ домомъ, или домомъ другого, или какимъ нибудь имуществомъ, —вообще въ искусствъ управлять полезными матеріальными благами (Χρηματα). Искусство это почерпается изъ общенія съ практическими, свъдущими людьми, занимающимися какимъ-нибудь трудомъ, ведущими предпріятія не безъ выгоды, умѣющими извлекать доходы, благодаря практической сообразительности и послъдовательности: есть напр. люди, умѣющіє дешево построить удоб-

ное жилите, обезпечить побъду безъ значительныхъ издержекъ доставить пропитание народу и арміи, не расходуя вначительныхъ суммъ на доставку извит провіанта, между темь какь другіе въ подобныхь обстоятельствахь съ гораздо большими издержками и усиліями, за отсутствіемъ практической сноровки и предусмотрительности, достигли бы противоположныхъ результатовъ. Искусства промышленныя и механическія, каковы, напр. всё ремесла, должно предоставить рабамъ, такъ какъ искусства эти обезображивають тело человъка, принижають его умъ и благородныя чувства, препятствують исполнению его гражданскихъ обязанностей и, наконецъ, делають его неспособнымъ къ войне. Лишь два искусства достойны свободнаго человъка: земледъліе и военное искусство, которыя при этомъ находятся между собой въ тъсной связи, ибо только земледълецъ можетъ быть хорошимъ солдатомъ. «Земледъліе есть мать всьхъ искусствъ: гдь оно процветаеть, тамъ процветають и все прочія искусства, где же земля остается невоздёланной, тамъ искусства приходять въ упадокъ». «Для человека не можетъ быть более благородной профессіи, болье возвышеннаго знанія, чемь искусство воздёлывать землю, обезпечивающее людямъ все необходимое для существованія. Занятіе земледёліемъ пріятно по своему существу и не трудно для усвоенія; тълу оно придаеть внъшнюю красоту и бодрост: въ духовномъ отношении предоставляетъ возможность посвящать свободное время ближнимъ и дъламъ общественнымъ; притомъ оно развиваетъ въ людяхъ неустрашимость; обществу она доставляеть лучшихъ и самыхъ надежныхъ гражданъ; воть почему земледеліе всюду во всехъ государствахъ считается самой уважаемой профессіей».

Такимъ образомъ, Ксенофонтъ, какъ видимъ, всюду смъшиваетъ утилитарныя соображенія съ моральными; тоже онъ дълаетъ и въ остальныхъ частяхъ своего трактата «Объ экономіи», гдъ онъ даетъ совъты не только, какъ обогатиться,
занимаясь земледъліемъ, но и какимъ образомъ можно провести добродътельную и благочестивую жизнь, предаваясь
искусству земледълія. «Впрочемъ, богатство, продолжаетъ Ксенофонтъ, оказывается благомъ лишь для того, кто умъетъ
имъ пользоваться; оно гибельно для того, кто дълаетъ изъ
него дурное употребленіе, и исчезаетъ въ неопытныхъ рукахъ;
экономная и хозяйственная жена—необходимая подруга земледъльца, желающаго увеличить свои пріобрътенія. Но временами года и производительностью земли располагаютъ боги,
и тотъ, кто не чтитъ ихъ, неизбъжно долженъ разориться».

Такимъ образомъ, экономія и мораль, по воззрѣніямъ Сократа и Ксенофонта, сводились въ одно и составляло одно общее ученіе; мы сейчасъ увидимъ, какъ произошло ихъ обособленіе.

Наука, или точнъе искусство экономіи, понимаемое какъ умѣніе управлять богатствомъ, имуществомъ или вообще полезными вещами, въ равной степени приложимо къ интересамъ частнымъ, какъ и государственнымъ. «Интересы частные отличаются отъ государственныхъ лишь въ количественномъ отношеніи, будучи сходными съ ними во всѣхъ остальныхъ чертахъ. Самымъ существеннымъ для обоихъ случаевъ является то, что умѣніе вести какъ частные, такъ и государственные интересы сводится къ умѣнію пользоваться людьми и кто необладаетъ этой способностью, тотъ и въ томъ и въ другомъ случаѣ будетъ дѣлатъ одни промахи». Управлять десятью тысячами домовъ по существу одно и тоже, что управлять однимъ домомъ. Обобщеніе, прибавимъ отъ себя, слишкомъ крайнее, смѣшивающее экономію политическую съ экономіей индивидуальныхъ интересовъ. Въ нѣкоторыхъ случаяхъ, можно

найти у Сократа намеки на современную статистику: такъ при практическомъ разръшении экономическихъ проблемъ, напр., въ вопросахъ прокормленія государства, проведенія рудныхъ минъ, Сократъ рекомендуетъ прибъгать къ методу вычисленій. Не забудемъ одной особенности, имъющей немаловажное знаніе: хотя Сократъ всюду стремится всякое практическое знаніе привести къ формъ истиннаго познанія, тъмъ не менъе свои экономическія воззрѣнія онъ всюду называетъ не наукой, а искусствомъ, т. е. совокупностью способностей, пріобрътаемыхъ только практикой веденія финансовыхъ операцій; этотъ взглядъ онъ съ особенной ясностью высказываетъ относительно искусства земледѣлія, входящаго какъ составная часть въ искусство экономіи вообще.

Вторая точка эрпнія. Всё экономическія операціи, по Сократу, проистекають въ концё концовъ изъ нравственныхъ свойствъ человёка: для пріобрётенія богатства необходимы энергія, настойчивость, благочестіе; для сохраненія его необходима воздержанность. Добродётель состоить не только въ умёніи пользоваться богатствомъ, но также въ умёніи обходиться совсёмъ безъ него.

Богатство — вещь относительная; оно зависить отъ потребностей человъка. Кто доволенъ немногимъ — тотъ богатъ. Тъло, это жилище человъческихъ потребностей — элементъ измънчивый и преходящій; «только душа заключаетъ въ себъ человъческую личность, или человъкъ — ничто». Цълью жизни должно быть стремленіе освободиться отъ этой матеріальной оболочки или, по крайней мъръ, ограничить просторъ ея требованій, — желаній, которыя она предъявляетъ. У бога нътъ потребностей и душа, какъ божественная сущность, свободна отъ нихъ. Чъмъ въ большей степени ограничиваемъ мы свои потребности, тъмъ болье приближаемся къ чистому божеству,

къ недостижимому идеалу -- быть свободнымъ совершенно отъ потребностей. Матеріальныя блага, какъ средства удовлетворенія этихъ потребностей, являются, такимъ образомъ, препятствіемъ къ правильному совершенствованію, какъ отдёльнаго индивидуума, такъ и государства. Съ эгой точки эрвнія Сократь осуждаеть все искусство экономіи, какъ несогласное со стремленіемъ къ добродьтели, относясь терпимо и даже одобрительно только къ одному ремеслу — земледелію, где по его мненію, добродетель встречаеть меньшее число соблазновь. Мы еще не разъ встрътимся въ дальнъйшемъ изложении съ подобными аскетическими доктринами, составляющими въ сущности отрицаніе всякой экономической науки. Исхоля изъ этой же точки эрвнія, порицаеть Сократь и софистовъ-учителей философіи, которые первые стали давать платные уроки философіи, — порицаеть именно за то, что они брали за свое ученіе плату, такъ какъ въ его глазахъ обученіе имъетъ своей единственной цълью сдълать добродотельнымъ обучаемаго; оно должно сводиться къ духовному общенію и составлять своего рода апостольскую миссію. Такимъ образомъ, по Сократу, подъ экономическую категорію вовсе не подводится то, что въ наше время иногда называется интеллектуальнымъ капиталомъ.

II.

#### Платонъ.

Подобно Сократу, и Платонъ, его ученикъ, придаетъ не маловажное значение экономическимъ феноменамъ въ соціальной жизни, но также какъ и Сократъ не можетъ себъ представить политическую экономію отдъльно отъ морали, а такъ какъ его

мораль носить аскетическій характерь, то онь тоже смотрить на богатство съ отрицательной стороны.

Въ своей прекрасной книгъ: «О государствъ» (или «республикъ»), Платонъ указываеть, что происхождение общества коренится въ существовании у людей потребностей и необходимости обмъна. Но предоставимъ Платону самому высказаться и приведемъ діалогь, въ которомъ онъ влагаеть свои мысли въ уста Сократа и одного изъ его близкихъ учениковъ, — Адиманта:

Сократь: «Что порождаеть общество? Не сознание ли невозможности обойтись безъ другихъ и не нужда-ли, которую испытываеть человъкъ въ разныхъ предметахъ? Быть можеть есть какая-либо другая причина возникновения общества?»

Адиманть: «Другой нътъ».

- С. «Потребность въ одномъ заставляеть человъка войти въ сношение съ другимъ человъкомъ, потребность съ другомъ— съ третъимъ; однимъ словомъ, разнообразие потребностей собираеть людей въ общество съ цълью взаимопомощи, и мы называемъ это общество государствомъ. Не такъ-ли»?
  - А. «Да».
- С. «Но не потому-ли я отчуждаю вещь, имѣющуюся у меня, на ту, которой у меня нѣть, что вижу въ этомъ выгоду»?
  - А. «Безъ сомнънія потому».
- С. «И такъ, попытаемся мысленно построить общество. Потребности наши дадуть для этого основаніе. Первой и самой существенной потребностью является потребность въпищь, отъ чего зависить индивидуальное наше существованіе; не такъ-ли?
  - А. «Конечно».
- ${f C.}$  «Во вторыхъ, потребность въ жилищ ${f t}$ , дал ${f t}{f e}$  въ плать ${f t}$ ».
  - А. «Совершенно върно».

- С. «Какимъ-же путемъ государство (общество) можетъ удовлетворить всъ эти потребности? Не вытекаетъ-ли отсюда необходимость, чтобы одинъ былъ земледъльцемъ, а другой архитекторомъ, третій ткачемъ? Прибавимъ сюда еще башмачника, или другого какого-нибудь ремесленника».
  - А. «Сдълаемъ такъ».
- С. «Такимъ образомъ наше государство составилось изъчетырехъ или пяти человъкъ»?
  - А. «Очевидно, такъ».

Далъе Платонъ очень върно формулируетъ законъ раздъленія труда, какъ основаніе экономической солидарности людей.

- С. «Итакъ, пусть каждый исполняетъ то дёло, къ которому онъ боле способенъ; или, быть можеть, лучше, не затрудняя другихъ, онъ всё работы пусть исполняеть самъ, употребляя четвертую часть своего времени на добываніе пищи, остальныя три четверти на постройку жилища, на шитье платья, сапоговъ и т. д.?»
  - А. «Я думаю, Сократь, что первое болье выгодно».
  - С. «И я тоже склоненъ такъ думать, ибо въ то время, какъ ты высказывалъ свою мысль, мнѣ пришло въ голову то соображеніе, что мы не рождаемся всѣ съ одинаковыми талантами и что одинъ чувствуетъ больше влеченія къ этому, другой къ тому. Какъ ты думаешь?»
    - А. «Я съ тобой согласенъ».
  - С. «Итакъ, когда было-бы лучше: если-бы каждый занимался однимъ ремесломъ, или если-бы каждый исполнялъ всѣ ремесла?»
    - А. «Первое лучше».
    - С. «Мит кажется очевиднымъ, что всякое дело проигры-

ваетъ, не будучи исполненнымъ въ надлежащее для него вреия?»

- А. «Это очевидно и мив».
- С. «Ибо не дъло приспособляется къ человъку, но человъкъ долженъ приспособляться къ дълу».
  - А. «Конечно».
- С. «Отсюда следуеть, что можно сделать больше вещей, легче и лучшаго качества, если каждая вещь исполняется человекомъ въ этомъ опытнымъ, въ должное количество времени и съ должнымъ стараніемъ».

Другими словами: 1) работа совершеннъе, когда соотвътствуетъ наклонностямъ исполнителя (рабочаго); 2) работа становится лучшаго качества, производительнъе и легче, если рабочій занятъ только ею одной; 3) меньше теряется времени, когда работа исполняется безъ перерывовъ, что неизбъжно, если-бы рабочій переходилъ отъ одной работы къ другой. Такимъ образомъ современные экономисты, если не заимствовали у Платона законъ раздъленія труда, то во всякомъ случав открыли его после Платона.

Почти тотчасъ послѣ приведенныхъ разсужденій Платонъ вводить соображенія этическаго характера, которыя застав-ляють его не допускать въ его идеальномъ государствѣ дальныйшаго развитія экономическихъ явленій.

Необходимо для благоденствія государства, чтобы въ немъ царила справедливость. Справедливость — это отраженіе божества; божество — начало «элементарное и неизмѣнное; и потому государство для сохраненія справедливости должно состоять изъ возможно небольшаго числа элементовъ, которые, тѣсно соединенные, будутъ всегда находиться въ одинаковыхъ отношеніяхъ. Для поддержанія въ государствѣ справедливости, а слѣдовательно (по Платону), и благоденствія, Платонъ охотно

готовъ отказать дюдямъ въ удовлетвореніи нѣкоторыхъ физическихъ потребностей. Онъ подагаетъ, что государство можетъ развиваться, не обезображивая себя допущеніемъ плотниковъ, кузнецовъ, пастуховъ, даже торговцевъ. Пока люди пользуются животными для добыванія молока, кожи, шерсти, для ношенія тяжестей, все идеть благополучно; но порча и разложение государства начинается съ того момента, когда начинають употреблять мясо и когда появляются ремесла и искусства, удовлетворяющія требованіямъ роскоши. «Не довольствуются уже предметами, служащими для удовлетворенія элементарныхъ потребностей: жилищемъ, платьемъ, обувью; появляется живопись и всъ остальныя искусства — дети роскоши. Здоровое, хотя и небольшое государство, о которомъ мы говорили, стало теперь тъснымъ; потребовалось введение въ него охотниковъ, поэтовъ, актеровъ, танцовщиковъ, кормилицъ, трактирщиковъ, поваровъ и даже свинопасовъ». Теперь уже тело, погруженное въ излишества, не можетъ сохраниться въ здоровомъ состояніи одной гимнастикой; нужны врачи. Территоріи государства не хватаетъ для прокормленія увеличившихся стадъ-захватывають сосёднюю, чужую территорію, является война со своими спутниками — жестокостями и страданіями. Столкновенія разныхъ интересовъ умножаются возникаеть потребность въ судебныхъ учрежденіяхъ. Бользни, грабежи, войны, угокары — все это предшественники болье глубокихъ золь, возникшихъ на почвъ получившихъ свободу необузданныхъ страстей; государство, первоначально единое и устойчивое, становится жертвой раздоровъ и революцій. неизбъжна. Чтобы замедлить ее, по крайней мъръ, Платонъ предлагаеть нъсколько средствъ, направленныхъ къ обузданію экономическаго развитія государства. Верховная власть въ государствъ должна находиться въ рукахъ мудрецовъ, посвя-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

щенныхъ въ теологію, которые наблюдають за поддержаніемъ въ государстве добродетели и карають порокъ, заботятся о господствъ духа надъ тъломъ и регулирують всъ столкновенія частныхъ интересовъ. Государство становится главнымъ руководителемъ производства предметовъ потребленія и ихъ распредъленія. Частная собственность уничтожается. Наследованія-- нътъ: если случится кому достичь богатства, по его смерти наслёдникомъ его становится государство. Совёть мудрецовъ распредъляеть между категоріей лицъ, признанныхъ совътомъ играть роль низшаго класса, участки земли, которые запрещено отчуждать въ свою собственность. Государство выбираеть своей территоріей місто, далекое оть моря, въ горной странь, лишь бы было нъсколько долинь, годныхъ подъ культуру. Вывовъ произведеній зелени запрещень; они раздъляются государствомъ между гражданами; запрещенъ ввозъ извив, за исключениемъ оружія; запрещены благородные металлы, монета, какъ орудія международныхъ сношеній. Внутреннюю торговлю, завъдывание гостинницами, Платонъ желаль-бы поручить добродетельнымъ гражданамъ, не имеющимъ имущества, которые исполняли-бы свои обязанности для блага человъчества и государства. Они были-бы такимъ образомъ въ сущности чиновниками государства, равно какъ и земледъльцы, воины и жрецы. Но Платонъ не ръшился сдълать такое нововведение въ своемъ государствъ и возложилъ торговлю на тоть классъ, испорченность котораго была-бы менъе опасна для государства --- на натурализовавшихся ино-странцевъ. Чтобы, однако, нъсколько ограничить незаконную прибыль и деморализацію, неизбіжныя въ торговлі, Платонъ опредъляеть каждому предмету максимумъ и минимумъ стоимости. Гражданамъ подъ угрозой строгой кары запрещенъ всякій ручной трудь: этого требуеть разділеніе труда и обя-

занностей, которыя для гражданъ состоять въ практикъ добродътели, отъ чего ничто не должно ихъ отвлекать. Рабы и чужеземцы-наемники, на которыхъ возложенъ въ государствъ весь ручной трудъ, могутъ каждый исполнять не болъе одного ремесла: кузнецъ не имъетъ права производить предметы изъ дерева, и обратно. Такимъ образомъ государство возлагаетъ на каждаго опредъленную обязанность и слъдитъ за ея исполненіемъ, давая за это пожизненное содержаніе. Воины живутъ коммуной въ назначенныхъ для нихъ казармахъ, мудрецы при храмахъ. Такимъ образомъ, государство Платона, со своими 12 секціями, съ храмами и военными квартирами въ центръ каждой секціи скоръе походитъ на какой нибудь феодальный монастырь, чъмъ на гражданское общество.

Рядомъ такихъ мѣръ Платонъ думаетъ положить предѣлъ возрастанію богатства, обезпечивая въ тоже время удовлетвореніе наиболѣе необходимыхъ потребностей. Этими мѣрами положена сдерживающая узда на могущественную страсть къ пріобрѣтенію, страсть не имѣющую никакихъ предѣловъ, постоянно грозящую благоденствію государства. «Золото и добродѣтель — подобны чашкамъ вѣсовъ, изъ которыхъ одна не можетъ опуститься безъ того, чтобы другая не поднялась».

Такимъ образомъ, у Платона мы уже далеки отъ той доктрины, которая видёла въ потребностяхъ цементъ, сплочивающій общество. Послёднее слово своего ученія Платонъ высказываеть, называя самыя существенныя функціи человёческаго организма— питаніе и воспроизведеніе—болёзнями. Любовь къ пріобрётенію и личному благоденствію, — эти главныя пружины экономическаго развитія, — по мнёнію Платона, ничто иное, какъ корень всёхъ несправедливостей и пороковъ. Государство, въ которомъ преобладаетъ приморское населеніе, торговое и промышленное, особенно если оно богато, если

его склады и арсеналы полны, если доходы его казначейства обширны — такое государство, въ глазахъ Платона, аналогично человъку, страдающему полнокровіемъ. Онъ мечтаетъ о государствъ духовномъ, свободномъ отъ заботы физической жизни, сплоченномъ внутрепнимъ единеніемъ для созерцанія въчной и простой истины, неизмѣнномъ, счастливомъ, какъ божество. Его идеалъ — созерцательная жизнь — тотъ же, что у Пифагорійцевъ и средневѣковыхъ мечтателей. «Въ сущности, — говоритъ Платонъ, — дѣла людей не заслуживаютъ того, чтобы сколько нибудь изъ за нихъ безпокоиться; но однако это неизбѣжно и въ этомъ сознаніи неизбѣжности заботъ о земномъ заключается самое тяжелое и печальное на землѣ!»

Но относясь такъ отрицательно къ экономическимъ явленіямъ, Платонъ болье другихъ мыслителей древности содъйствовалъ развитію ученія объ этихъ явленіяхъ. Связь его съ позднъйшими соціалистическими доктринами очевидна. Какъ идеалисть, онъ поставилъ экономическіе феномены въ зависимость отъ политическихъ и нравственныхъ факторовъ, подчинивъ первые послъднимъ; онъ считалъ ихъ продуктомъ свободной дъятельности человъческаго духа, въ противоположность современной матеріалистической школъ, видящей въ экономическихъ феноменахъ основу, субстратъ, на которомъ дъйствуютъ политическіе, правовые и нравственные феномены, какъ форма проявленія экономической сущности.

Укажемъ еще на попытку Платона классифицировать разныя ремесленныя занятія людей, попытку довольно любопытную и обнаруживающую значительную долю проницательности и анализа, при томъ первую по времени. Онъ дѣлитъ на слѣдующія семь категорій все то, что является предметомъ пріобрѣтенія.

1) Предметы, составляющіе матеріалъ для разнаго рода пластическихъ искусствъ: золото, серебро и др. металлы;

матеріалы изъ дерева, кожевенные, льняные, бумажные и т. п., словомъ матеріалы, дающіе намъ предметы, отличные отъ первоначальныхъ сырыхъ продуктовъ. Они составляють первую ступень пріобратенія.

- 2) Орудія и инструменты, сдёланные изъ тёхъ же матеріаловъ.
- 3) Предметы, служащіе для сохраненія продуктовъ ремесель: вазы корзины, сундуки и т. д.
- 4) Предметы, составляющие наше жилище, движимые и недвижимые, также разныя орудія для передвиженія по земль и водь, изготовляемыя плотникомъ, гончаромъ или кузнецомъ.
- 5) Одежда всякаго рода, оружіе, стіны, укріпленія, однимъ словомъ все то, что служить для нашего прикрытія и защиты. Главные ремесленики, производящіе эти предметы, ткачъ и архитекторъ.
- 6) Все, служащее для развлеченія и увеселенія человъка—орудія искусствъ и музыки.
- 7) Наконецъ пища и все то, что, соединяясь съ нашимъ тъломъ, имъетъ силу становиться частью нашего тъла и поддерживать его существование. Земледълие, охота, рыболовство, гимнастика, медицина и поварское искусство—вотъ тъ дъятельности, которыя создаютъ предметы послъдней категории.

Таковы въ существенныхъ чертахъ основы экономическихъ воззрѣній Платона. Если не упоминать Аристотеля, то почти до новѣйшихъ временъ не будетъ прибавлено ничего существеннаго къ тому, что сдѣлано этимъ идеалистомъ въ экономической области. И это тѣмъ болѣе странно, что вся его философія проникнута отрицательнымъ отношеніемъ не только къ самымъ экономическимъ явленіямъ, но даже къ тѣмъ инстинктамъ человѣка, которые даютъ начало и импульсъ къ существованію этихъ явленій.

#### III.

#### Аристотель.

Въ области политической экономіи Аристотелемъ сдёлано не меньше, чёмъ Платономъ. Основателемъ этой науки, мы уже знаемъ, онъ не былъ, но она у него гораздо болёе освободилась отъ разныхъ постороннихъ примёсей и стала настоящимъ искусствомъ, какъ его понимали древніе. Но оставаясь ученикомъ Платона далеко въ большей степени, чёмъ это обыкновенно принято считать, Аристотель въ своихъ экономическихъ воззрёніяхъ не совсёмъ еще освободился отъ противорёчій между экономіей и этикой, — противорёчій, въ которыя былъ совершенно погруженъ Платонъ.

Раньше появленія государства, — говорить Аристотель, — существовала семья и родь. Раньше чёмъ быть гражданиномъ, человёкъ прежде всего живое существо и, какъ таковое, онъ составляеть часть семьи, какъ органъ составляеть часть тёла. Потребность явилась силой, сплотившей это первое соціальное тёло.

Вначаль ребенокъ получаеть пищу отъ груди матери, въ дальнъйшемъ его развити туже роль играеть по отношению къ нему вся семья, и потому экономія прежде всего есть искусство управлять домомъ, семьей, и составляеть часть политики, какъ домъ составляеть часть государства.

Изученіе тёхъ матеріальныхъ благь, которыя служать для поддержанія семьи—хрурата — богатство, составляють пред-

меть особаго искусства—*хрематистики*, которое, очевидно составляеть существенную часть экономіи; она только посредственно приходить въ связь съ политикой. Только въ семъй и для семьи пріобратаются и употребляются богатства. Итакъ, экономія почти не выходить изъ предаловъ индивидуальной семьи. Этоть выводь Аристотеля является очень характернымъвъ его ученіи.

Въ тоже время онъ пытается поколебать коммунистическую сторону экономической доктрины своего учителя. Онъ признаеть, что идея индивидуальной, частной собственности коренится въочень глубокихъ инстинктахъ человъческой природы, что она тъмъ болъе законна, тъмъ болъе благодътельна, что составляетъ существенный импульсъ къ дъятельности. Желая избъжать соціализма, къ которому неизбъжно приводить логическое развитіе экономической доктрины Платона, Аристотель старается поколебать основные принципы обмъна, считаетъ ненормальными существующія его формы, какъ ведущія къ соціализаціи богатства.

Первой функціей хрематистики является пріобрѣтеніе благь (пищи и орудій труда). Самымъ первымъ пріобрѣтеніемъ является пища. Всѣ рождающіяся животныя получають свою пищу въ той или другой формѣ отъ матери, въ томъ числѣ и человѣкъ. По отношенію къ взрослымъ животнымъ роль матери играетъ земля, которая доставляетъ имъ, равно какъ и человѣку, все необходимое для существованія. Передвитающіеся съ мѣста на мѣсто номады кормятся отъ своихъ стадъ, осѣдлые жители существуютъ отъ произведеній земледѣлія; другіе занимаются рыболовствомъ, охотой; есть такія группы людей, которыя добываютъ необходимое для своего существованія войной и грабежемъ, подобно хищнымъ животнымъ. Всѣ слѣдуютъ указаніямъ природы, которая питаетъ ихъ своими про-

изведеніями, подобно матери питающей своимъ молокомъ реренка.

Но человъкъ не довольствуется непосредственными плодами земли; онъ стремится въ большему и потому для него необходимы орудія для достиженія этого. Самыя совершенныя орудія конечно ть, которыя сами собой или по слову владъльца исполняють предназначенную для нихъ работу. Быкъ, этотъ слуга бъдняка, и рабъ - вотъ главныя орудія. Это какъ бы лишніе органы тела своего владельца, они составляють его собственность. Аристотель нисколько не колеблется признать естественнымъ такое порабощение человъка человъкомъ (какъ мы теперь считаемъ вполнъ естественнымъ порабощение животнаго человъкомъ). Но онъ оправдываеть это явление лишь для того случая, когда рабъ, лишенный человъческаго образа по своей природъ и унаслъдованному рабству, подчиняется человъку, духовно выше его стоящему. Въ такихъ обстоятельствахъ рабство является для раба даже благомъ, такъ какъ даеть ему возможность подходящаго для него существованія. Въ томъ же случав, когда рабство постигаеть человъка просвъщеннаго, нъкогда свободнаго и благороднаго, жертву неблагопріятной войны, философъ готовъ признать жестокій и несправедливый характеръ института рабства. Въ обоихъ случаяхъ рабу должно давать пищу, которая есть вознаграждение за его трудъ, а если подвергать его наказаніямъ за ошибки, то вмёстё сътёмъ должно предоставить ему возможность и стать свободнымъ, въ видъ высшей для него награды.

Вторую категорію предметовъ, изучаємыхъ хрематистикой, составляють тѣ произведенія земли, которыя, не составляя нашу пищу, имъють тъмъ не менье для насъ полезность; таковы: продукты льса, рудниковъ и т. п. Эта категорія по-

Теор. полит.-экон. доктринъ.

лезностей (Хрфиста) очень многочисленна, составляя переходъ отъ плодовъ земли къ плодамъ рукъ человъческихъ. Третью категорію полезностей составляютъ предметы, подлежащіе обміну, входящіе въ круговороть торговли. Здісь различаютъ три способа пріобрітенія: 1) торговлю, которая включаетъ въ себя передвиженіе предметовъ по морю, по суші и выставленіе ихъ для продажи; 2) плату за трудъ, которая дается или ремесленникамъ за ихъ мастерство, или, въ случат неспособности человъка ни къ какому искусству, просто за его физическую силу, необходимую въ разныхъ ремеслахъ (напр. рабы); 3) послідній способъ пріобрітенія въ сферт торговли—ссуда за проценты.

Всякій предметь можеть служить или для собственнаго потребленія или для обміна на другой. Обмінь вытекаєть изъ природы вещей, будучи неизбіжнымы между разными семьями, такъ какъ одна производить въ большей степени одинь предметь, другая — другой; обмінь такимь образомь облегчаєть удовлетвореніе потребностей. Здісь кончаєтся положительная хрематистика, естественная и необходимая. Но когда люди, игнорируя требованія нравственности, стремятся къ пріобрітенню богатствъ исключительно для самихъ себя, далеко превышающихъ ихъ потребности, тогда они преступають законы природы. Монетой полагаєтся начало другой формів хрематистики — отрицательной, несогласной ни съ законами этики, ни съ требованіями природы.

Между разными предметами, вступающими въ обмѣнъ, необходимо должна быть нѣкоторая общая мѣра. Предметъ, которому приходится въ торговыхъ сношеніяхъ играть роль общей мѣры, долженъ обладать нѣкоторыми особыми свойствами:

1) енъ долженъ имѣть постоянную, при разныхъ обстоятельствахъ, въ разныхъ мѣстахъ и въ разное время, цѣнность;

2) долженъ быть не громозджимъ, удобнымъ для храненія и передвиженія; 3) долженъ обладать способностью сохраняться въ неизмънномъ состоянии неопредъленное время въ ожидании удобнаго случая для обмёна. Всёмъ этимъ требованіямъ удовлетворяють благородные металлы, которые потому и стали общей мітрой цітности-монетой. Условились при обмітні давать и принимать особые предметы, которые, не булучи непосредственнымъ предметомъ потребленія, тёмъ не менье способны быть таковыми и имеють определенную пену, какъ напр. жельзо, золото или другіе подобные предметы, качество и количество которыхъ не трудно провърить; изъ нихъ для избежанія постояннаго взвешиванія, стали чеканить монету. сь обозначениемъ количества и качества заключеннаго въ ней матеріала. «Монета стала мерой, которая, установляя между разными предметами меновое отношеніе, сделала ихъ валентными другь другу; ибо неть общества безь обмена, нъть обмъна безъ эквивалентовъ, нъть эквивалентовъ безъ общей мъры» \*).

<sup>\*)</sup> Аристотелю, какъ и вообще всемъ философамъ торговой греческой націи, очевидно совершенно не были изв'ястны такія коммунистическія общины, гді существовало глубокое разділеніе труда и вийсти съ тимъ совершенно отсутствоваль обминъ, а следовательно и вытекающая изъ обмена торговля и монета. Такія коммунистическія общины существовали и до нынъ еще существують у разныхъ первобитныхъ народовъ, живущихъ родовымъ устройствомъ, которое прошли въ ту или другую эпоху веъ вультурныя націи. Греки еще на зар'в своей исторіи почти покончили съ родовниъ бытомъ, перейдя въ следующую выстую форму общежитія-форму индивидуальной семьи. Вотъ почему Аристотель и др. греческіе философы такь ув'тренно утверждають: «ви обмъна нътъ общества». По той же причинъ они такъ отрицательно относятся и въ некоторымъ родамъ человеческой деятельности, напр. ремесленному труду, ошибочно приписывая производимымъ предметамъ и создающимъ ихъ деятельностямъ те отрицательныя свойства, которыя въ сущности лежатъ въ формахъ

Все это пока происходить благополучно, но воть и последствія развившихся меновыхь отношеній. Благодаря монете, обмень достигаеть неслыханныхь до техь порь размеровь. Онь вызываеть новую профессію, занятую покупками большими партіями и продажей въ розницу, съ целью наживанія прибыли, пользуясь для этого не столько трудомъ, сколько изворотливостью и др. темными средствами. Сами деньги становятся предметомъ торговли. Появляются ростовщики, накопляющіе громадныя богатства, отдавая деньги въ рость, заставляя такимъ образомъ мертвый металлъ уподобляться землё и живымъ существамъ. Такимъ образомъ возникаетъ новая хрематистика, отличная отъ изложенной выше, не сообразная ни съ законами этики, ни природы, ибо она основывается на противоестественномъ, незаконномъ пріобрётеніи.

Купецъ, закупающій массами и продающій по мелочи, не создаетъ никакого новаго богатства, никакой цѣнности; онъ не производитъ ничего, не увеличиваеть общей суммы богатства—такъ думаетъ Аристотель, расходясь совершенно въ этомъ отношеніи съ современными представителями буржуазной политической экономіи; металлъ, заключенный въ монетъ, эквивалентенъ опредъленному количеству предметовъ потребленія, имъетъ ограниченную цѣнность; тотъ же, кто ссужаетъ эту монету за процентъ, пользуется взамѣнъ ея неограниченнымъ количествомъ матеріальныхъ благъ.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

общежитія, построеннаго на принцип'є обм'єна; не вещи, конечно, виноваты въ томъ, что въ одн'єхъ рукахъ он'є накопляются въ большомъ количеств'є, совершенно отсутствуя у другихъ, а установившіяся между людьми отношенія. Установленіе эквивалентнаго и пропорціональнаго отношенія между предметами совершается съ трудомъ, не сразу и съ большими колебаніями, достигая только по м'єр'є учащенія обм'єна достаточной точности; наконецъ д'єло усложняется еще и отъ того, что сама монета не им'єть одинаковой цієнности.

Прим. перев.

Сама монета есть нёчто искусственное, такъ какъ она, будучи результатомъ соглашенія людей, съ измёненіемъ этого соглашенія, теряеть свою силу. Она не отвъчаеть кой человеческой потребности, а между темъ стремится стать въ рядъ живыхъ существъ, безконечно воспроизводящихъ себъ подобныхъ. Такъ ръзко осуждаеть Аристотель появление денегь среди людей какъ источникъ противоестественной, ложной хрематистики. Признавая за деньгами, какъ мёновымъ эквивалентомъ, полезную общественную функцію, приписывая деньгамъ даже повидимому значительное участіе въ установленіи справедливости въ обществь, - такъ какъ лишь съ появленіемъ денегъ явилась возможность сколько нибудь справедливаго, эквивалентнаго обмена, -- онъ не можетъ согласиться, чтобъ деньги сами по себъ, внъ сферы обмъна, получали эквивалентное вознаграждение въ видъ же денегъ, обладая способностью обращаться въ производство, создавать новую ценность, создавать капиталь.

Подобно своимъ предшественникамъ, Аристотель осуждаетъ всѣ роды труда, въ томъ числѣ и всякую ремесленную дѣятельность. Исключеніе онъ дѣлаетъ только для земледѣлія. «Не слѣдуеть обучаться разнымъ полезнымъ искусствамъ, такъ какъ они недостойны этого; юношей должно обучать лишь тому искусству, которое не имѣють ничего общаго съ жизнью жалкаго ремесленника. Такимъ недостойнымъ из ученія слѣдуетъ считать всякій родъ труда, всякое искусство, которое дѣлаетъ тѣло, душу и умъ людей неспособными къ добродѣтели и ея проявленію. Поэтому мы называемъ низкими всѣ тѣ искусства, которыя нарушають наше физическое благоденствіе, и всякій трудъ, оплачиваемый поденной платой такъ какъ онъ не оставляеть достаточнаго времени и отдыха для духовнаго совершенствованія». Лишь земледѣліе можетъ считаться профессіей здоровой есте-

ственной и совмёстимой съ добродётелью, составляя деятельность, которою создается соотвётствующее потребностямъ количество предметовъ, и которая дълаеть того, кто занимается ею, хорошимъ солдатомъ и совершеннымъ гражданиномъ. Съ той же точки зренія еще более отрицательно относится Аристотель къ торговой и промышленной дъятельности. Они противны нриродъ человъка и добродътели; они несовиъстимы съ нравственной чистотой и гражданскими обязанностями человъка. Эти последнія Аристотель понимаеть вы томъ смысле, что гражданину прилично быть занятымъ одними высшими нравственными интересами государства, проводить время въ судейскомъ трибуналъ и въ народныхъ собраніяхъ. Аристотель не достаточно мотивируеть свое отрицательное отношение къ ремесленной и торговой деятельности; но при более глубовомъ его изученіи мотивы эти стануть очевидными: они коренятся, съ одной стороны, въ его аристократическихъ предубъжденіяхъ, отъ которыхъ не могла излечиться абинская демократія; съ другой стороны — въ общемъ его философскомъ міровоззрѣнім, въ его пониманіи добродьтели и высшаго идеала человьческой жизни.

Съ его точки зрвнія, истинной задачей человъка должна быть не физическая жизнь, не накопленіе богатствь, ни даже осуществленіе справедливости въ общественныхъ отношеніяхъ, но размышленіе и созерцаніе истины, стремленіе къ абсолютному совершенству.

Человъку отъ природы свойственны функціи высшаго порядка; мышленіе, способность создавать себъ идеалъ—самыя благородныя изъ этихъ функцій. Добродътель и счастье покоятся именно на выполненіи этихъ высшихъ отправленій, сближающихъ человъка съ божествомъ. Все то, что ограничиваеть, принижаетъ эти отправленія, все то ведетъ къ паде-

нію, къ несчастію. Съ этой точки зрвнія (до которой доходить Аристотель не безъ нѣкотораго колебанія) ни постоянный трудъ земледѣльца, ни заботы дѣловаго коммерческаго человѣка, ни даже благородныя занятія гражданина и государственнаго человѣка не имѣютъ никакой цѣны. Мудрецу, который постояннымъ духовнымъ общеніемъ съ божествомъ съумѣлъ отрѣшиться отъ всего земнаго, смертнаго, не нужно ни власти, ни богатства: онъ счастливъ въ самомъ себѣ и его счастье не можетъ сравниться съ обыкновеннымъ человѣческимъ счастіемъ.

Аристотель, какъ и Платонъ, придерживается метафизической теоріи добродьтели и счастія, чемъ ясняется ихъ боязнь неограниченнаго расширенія богатствь, торговли и индустріи; ибо связанныя со всёмъ этимъ занятія и дъятельности несовиъстимы съ созерцательною жизнью. Но въ практическомъ примънении своей теоріи Аристотель совершенно расходится съ Платономъ; сознавая безсиліе отдёльной личности бороться съ растущими экономическими явленіями, онъ не создаеть себъ идеала коммунистического государства, уравнивающаго все и всъхъ, распредъяжищаго трудъ и богатства и насаждающаго справедливость и добродетель. Въ отличіе отъ своего учителя-соціалиста онъ индивидуалисть и въ нравственныхъ силахъ отдёльной личности видить возможность осуществленія своего идеала. Онъ не требуеть отъ государства разныхъ запретительныхъ законовъ, онъ взываетъ къ отдёльной личности, предоставляя ей самой сознать, въ чемъ заключается истинное счастіе, и осуществить его. Его теорія ведеть къ полному разрушенію всякаго государства, онатеорія крайняго индивидуализма.

Такое единодушное отрицательное отношение къ экономическимъ явленіямъ не составляло конечно достоянія однихъ

философовъ; оно, очевидно, лишь отражение господствовавшихъ тогда идей. Греческія государства и преимущественно Авины, хотя и достигли къ тому времени высшаго экономическаго и политическаго процвътанія, но, въ сущности, носили въ себъ всь элементы разложенія. Нравственная распущенность, господство грубыхъ эгоистическихъ интересовъ, пренебрежение къ интересамъ общественнымъ, государственнымъ--- не могли остаться незамьченными для немногихь болье благородныхъ натуръ и были причиной создавшагося у нихъ безотраднаго, пессимистического міровоззрвнія. Взоры ихъ невольно переносились на другое греческое государство, сохранившее, повидимому, еще чистоту нравовъ, — Лакедемонъ, государство исплючительно земледільческое, съ твердой внутренней властью, вмішивавшейся даже въ сферу частной жизни гражданина, усвоившее нъкокоммунистическіе принципы. Оракулы, оставались безъ вліянія на общественное мивніе, очень блаформамъ государственной жизни госклонно относились къ Спарты. Это, съ одной стороны, создавало въ лучшихъ мыслящихъ людяхъ того времени аристократические взгляды на трудъ, на призваніе человіка, съ другой — недовіріе къ новымъ формамъ жизни, пробившимся сквозь оболочку первоначальной простоты и воздержанности. Сократь и его ученики были большими друзьями Спарты и поклонниками ея аристократическихъ учрежденій; Ксенофонть и Платонъ сами принадлежали къ древнимъ аристократическимъ родамъ. Пользова ніе рабскимъ трудомъ выработало у нихъ презръніе вообще всякому физическому труду; они презирали авинскую демократію, промышленную и торговую, умъвшую накопить у себя не малыя богатства.

Древняя греческая религія окружала ореоломъ простоту и воздержанность нравовъ, пріурочивъ эти качества особенно къ

земледъльческой жизни, и выставивъ въ Спартъ цълый рядъ запретительныхъ законовъ противъ роскоши. Новая религія, получившая наиболье полное выражение въ учени Сократа, проповъдывала полное отдъление между духомъ и тъломъ, учила, что душа существуеть до появленія въ міръ человъка и послъ его смерти, и потому еще болбе отрицательно относилась къ потребностямъ телеснымъ, а следовательно ко всякаго рода дъятельности, направленной къ удовлетворенію этихъ потребностей. Эта новая религія, какъ легко заметить, во многихъ чертахъ очень сходна съ ученіемъ Христа. Последнее кладеть печать на всю дальнъйшую исторію цивилизованнаго міра вплоть до новой исторіи. Аскетическій идеаль проходить красной нитью сквозь всю исторію среднихъ въковъ, придавая этому періоду много въ высшей степени характерныхъ черть. Но этоть аскетическій идеаль сложился не подъ однимъ вліяніемъ христіанства; философія Сократа, Платона и Аристотеля внесла сюда очень существенную лепту и была въ свое время не меньшимъ авторитетомъ, чемъ напр. сочиненія Августина или даже самое Евангеліе. Эти два фактора: христіанство и философія греческихъ мыслителей, сходящіеся въ своихъ конечныхъ выводахъ, положили мощную руку на развитіе экономической доктрины: потребовалось широкое коммерческихъ сношеній; торговли, производствъ, чтобъ экономическія ученія вновь воспрянули къжизни, что и совершилось въ сравнительно недавнее время. Следующие же за Аристотелемъ въка и даже тысячельтія мало чего прибавили къ греческой экономической доктринъ.

### Эпикурейцы и Стоики.

Послѣ Аристотеля, въ теченіи послѣднихъ вѣковъ до Р. Х., двѣ доктрины имѣли за собой наибольшее число послѣдователей: эпикуреизмъ и стоицизмъ. Не смотря на свою очевидную противоположность другъ другу, между ними есть кое что общее, это, именно, ихъ происхожденіе отъ ученія Сократа: эпикурейцевъ черезъ киринейскую школу, стоиковъ — черезъ школу циниковъ; именно эта связь съ Сократомъ и заслуживаетъ особаго интереса.

Всь философы этого времени ищуть истиннаго счастія или высшаго блага и всв соглашаются въ томъ, что его следуеть искать не въ самихъ внешнихъ вещахъ, но въ томъ употребленіи, которое мы ділаемь изь этихь вещей; но последнее зависить оть нашего взгляда на вещи и потому высшее благо заключается въ состояніи нашего духа. Съ этой точки эрвнія, богатство и почести разсматриваются или индифферентно или даже противоположно къ достиженію челов комъ нравственнаго совершенства; ихъ следуетъ презирать и мудрости свойственно не столько уменіе ими пользоваться, сколько умъніе обходиться совершенно безъ нихъ. Отсюда единодушное восхваленіе б'трности, какъ стоиками, такъ и эпикурей-Такимъ образомъ, въ эту эпоху широкаго развитія экономическихъ явленій, захватившихъ въ свои стти вст слои населенія, подъ вліяніемъ философскихъ сектъ, надъ экономической доктриной тягогъеть чисто этическій взглядь, отрицающій ее въ самомъ существенномъ ея содержаніи.

Мораль Эпикура -- утилитарная; основнымъ принципомъ и конечной цёлью она ставить наслажденіе; мудрость заклювъ умъніи найти наслажденіе. Совътуя заботиться о пріобретеніи, накопленіи богатства, облегчающаго возможность наслаждаться, эта философія учить человека находить счастье и во всъхъ другихъ положеніяхъ, какія постигають человъка, такъ или иначе сообразуя съ ними состоянія своей души. Но удовлетвореніе плотскихъ потребностей, составляющее источнивъ наслажденія, находить свой противовъсъ наслажденіяхъ просвіщеннаго ума, понимающаго, насколько непрочны, кратковременны и сопряжены съ страданіями физическія наслажденія, и ставящаго поэтому свое счастіе внъ зависимости отъ непостоянныхъ страстей. Мудрецъ можеть быть счастливъ, имъя только хлъбъ и воду; «онъ презираетъ удовольствія, которыя позволяеть роскошь, не потому, чтобы онъ относился отрицательно въ нимъ самимъ, а изъ за тъхъ страданій, которыя неизбежно связаны съ ними». «Часто пріобретеніе богатства, говорить Эпикурь, есть только другая форма страданій, а не окончаніе ихъ. Вы хотите сдёлать Питокла богатымъ? Не увеличивайте его достоянія, но лишь уменьшите его страсти». Бъдность, не противоръчащая естественнымъ потребностямъбольшое состояніе. Изв'єстно, что самъ Эпикуръ и его ники давали примъръ подобной мудрой бъдности. «Жизнь ихъ, говорить одинь историкь эпикуреизма (Діогень Лаертскій), была до крайности проста и умъренна; одна небольшая чашка вина была имъ достаточна; главный ихъ напитокъ составляла вода». Въ письмъ къ своему другу Эпикуръ говорить: «Пришли мит сыру, я хочу устроить у себя пиръ».

Циники, предшественники стоиковъ, резко проповедуютъ

презръние къ богатству и доказывають, что оно есть нятіе относительное. На пир'в у Ксенофонта Сократь говорить Антисфену, первому изъ циниковъ: «Теперь въ свою очередь скажи намъ, Антисфенъ, почему ты, который въ сущности такъ бъденъ, постоянно гордишься своимъ богатствомъ?» — «Потому, друзья мои, что, по моему мнвнію, какъ богатство, такъ и бъдность надо искать не въ домахъ людей, а въ ихъ душахъ. Наблюдая жизнь, я нахожу большое число лицъ, которыя, обладая большимъ состояніемъ, все-же считаютъ себя бъдняками, рискують на всякія опасности, труды, лишь бы еще что нибудь прибавить къ своимъ богатствамъ. Я знаю братьевь, которые получили въ наследство равныя доли; а между темъ одинъ находить для себя все нужное, и даже много лишняго, другой нуждается во всемъ. Я знаю также, что некоторые тираны обладають такой жадностью къ богатству, что совершають самыя низкія преступленія, оть которыхъ покраснели бы самые отверженные. Они напоминають мнъ человъка, который, обладая состояніемъ, ълъ очень много и никогда не быль сыть. Мое имущество кажется мнъ такимъ большимъ, что я боюсь, не найдется ли въ немъ чтонибудь излишнее. Когда я бываю у себя, ствны моего дома кажутся мит теплыми туниками, доски — толстыми коврами, одъяло у меня такое хорошее, что нужно не мало труда, чтобы разбудить меня. Не забудьте того, что такое богатство, какъ у меня, делаеть человека свободнымъ». Философы-циники, въ теченіи последующихъ вековъ сильно увеличились въ числъ. Ихъ можно было видъть всюду босыхъ, въ жалкомъ платьт, — они составляли живой протестъ противъ римской роскоши. Ставя выше всего независимость духа отъ ріальныхъ благъ, они гордились темъ, что не стесненные ни узами семьи, ни отечества, ни какими либо другими земными интересами, преданы единственно служенію доброд<del>ўдели.</del>

Стоики продолжали эту традицію добровольнаго OTDO-Только мудрецъ можетъ истиннымъ финаняінор. быть систомъ, такъ какъ ему одному извъстно, тъ какомъ отношеніи должны находиться произведенія зейди и рукъ человьческихъ къ единственному благу — доброджени и какое употребленіе должень сділать изъ нихъ человіть чтобы достигнуть высшаго и конечнаго своего назначенія. Эпиктеть совътуетъ мудрецу не бояться бъдности. Крайній предъль нищеты — смерть, а она не страшна для мудреца. Не следуетъ также бояться бъдности изъ-за униженій, которыми она сопровождается. «Развъ тебъ можеть быть стыдно за то, чего ты не делаль, въ чемъ ты не виновать, что постигло тебя независимо отъ твоей воли, какъ головная боль, какъ лихорадка?.. Развъ ты не научился отъ философовъ, что порицать следуеть лишь то, что достойно порицанія? И неужели ты-бы сталь порицать кого-нибудь за то, въ чемъ онъ не виновать, `что вовсе не дъло его рукъ?» — Притомъ наслажденія сопровождаются массой страданій. Болбе достойно человбка умереть съ голода, чемъ отъ разстройства желудка.

«Если тебя можеть пугать бёдность, то утёшься тёмъ, что не будешь по крайней мёрё вести образъ жизни больного. Знай также, что бёдный образъ жизни ведуть всё рабы, рабочіе, истинные философы; таковъ быль образъ жизни Діогена, Ксенофонта, который имёль школу и въ тоже время носиль воду. Если хочешь вести такой образъ жизни, ты можешь вести его всюду и ты будешь въ полной безопасности. Что тебё будеть служить опорой? Одна вещь, которою можно гордиться, относительно которой можно быть увёрен-

нымъ, что ее нельзя у тебя отнять — это твоя собственная воля».

Ни циники, ни стоики не презирали труда. Всв они физическимъ трудомъ и притомъ очень тяжелымъ поллерживали свою жизнь и добивались независимости. Товарищами ихъ были простые рабы и здёсь, за этимъ трудомъ, философы перестали презирать ихъ. Они учили, что самые низкіе цороки — это малодушіе и ложь. Во вселенной каждое существо исполняеть роль, предначертанную ему божествомь, въ обществъ - каждому есть свое дело, которымь онъ служить человечеству. Клеанть, который по ночамь носиль воду для садовника и делаль грядки, говориль: «богатые играють въ мячь, а я своимъ трудомъ разрыхляю и оплодотворяю землю». Ни трудъ, ни получаемая плата не унижала ихъ. Да развъ судьи, чиновники, полководцы, властители не получають вознагражденіе за трудъ? Да развъ сама жизнь не есть рабство, полное труда? Не равны ли мы всв предъ измвнчивостью судьбы и предъ смертью? Одно рабство позорно, — это рабство страстей и порока. Добродетельный рабъ выше свободнаго, но развращеннаго человека.

Такъ стоики пытались возвысить физическій (ремесленный) трудь и снять съ него ту печать презрѣнія, которую положили на него предыдущія философскія школы. Но стоики уважали физическій трудь лишь на столько, на сколько онъ обезпечиваль удовлетвореніе необходимых потребностей. Разъ цѣлью труда ставилось богатство, философы начинали относиться къ нему съ презрѣніемь, такъ какъ богатство, какъ мы видѣли, не имѣло цѣны въ ихъ глазахъ. Богатство интересовало ихъ лишь какъ предметь философскаго изслѣдованія. Принципъ: «слѣдуй природѣ» не говоригь: «слѣдуй твоей наклонности къ накопленію богатства, если она

у тебя есть», но — «слѣдуй природѣ человѣка — существа разумнаго, повинуйся разуму, дѣлай то, что требуеть оть тебя этоть всеобщій разумь, однимь словомь исполняй свой долгь и презирай все остальное».

Что же все-таки долженъ двлать производитель со своими продуктами? Стоякъ не можетъ заниматься торговлей, такъ какъ торговые интересы и нравственный долгь отрицають другъ друга. Если какой-нибудь честный человъкъ, закупившій заграницей во время голода значительную партію хлъба, вдругъ узнаетъ, что цвны упадугъ, такъ какъ ожидается привозъ изъ другихъ мъстностей, — скажетъ ли онъ объ этомъ своимъ согражданамъ? Общественное мнъніе говоритъ, что онъ не долженъ сказать, но философъ не согласится съ этимъ мнъніемъ; ибо мудрецъ обязанъ не только не вредить себъ подобнымъ, но болъе того, онъ долженъ во всъхъ случаяхъ дълиться съ ними тъмъ, что у него есть самаго лучшаго. Вообще торговля особенно по мелочамъ не мыслима безъ обмана и лжи и потому мало достойна уваженія.

Цицеронъ, стоикъ по своимъ этическимъ воззрѣніямъ, относился отрицательно не только къ торговлѣ, но также ко всѣмъ родамъ промышленнаго труда; физическій трудъ онъ столько же, какъ и Аристотель, считаетъ недостойнымъ; въ мастерскихъ—мѣсто только однимъ рабамъ. Земледѣліе—единственный физическій трудъ, къ которымъ онъ относится съ сочувствіемъ.

Въ общемъ, не смотря на возвышенные взгляды Сенеки и Эпиктета о всеобщемъ братствъ, въ теченіе всего древняго періода исторіи экономическія операціи въ области торговли и промышленности не перестаютъ носить печать презрѣнія. Ограбить провинцію въ качествъ квестора не считалось унижающимъ человъка, но составить себъ состояніе путемъ, дозволен-

нымъ закономъ, напр. занимаясь ремесломъ или торговлей. считалось достойнымъ презрѣнія. Можно-ли поэтому ожидать отъ древнихъ развитія экономическихъ ученій?

Впрочемъ, отдавая должное въ этомъ отношении философіи и культурт древности, мы не можемъ не упомянуть объ одномъ учрежденіи, имъвшемъ немаловажное значеніе -- о естественномъ правъ, возникшемъ у римлянъ. Стоическая философія, со своей идеей всеобщаго единенія разумныхъ существъ, съиграла не малую роль въ установленіи этого института, наряду съ общей эволюціей правовыхъ институтовъ. Съ точки зрвнія естественнаго права. собственность разсматривалась какъ естественное расширение личности, распространяясь также на жену и детей, которые признавались субъектами собственности, вопреки первобытному римскому праву, которое право собственности признавало только за отпомъ семейства. Подъ давленіемъ естественнаго права, право собственности стали признавать за лицами, рожденными внъ римскаго государства, за отпущенниками, даже рабами, скопившими нъкоторыя средства, чтобы выкупиться. Право наследованія после отца семейства, старшаго въ родъ, стало распространяться на лицъ, стоявшихъ по родству ближе въ покойному, вопреки родовому праву и религіи. Трудъ и торговля не только церестали быть мотивами для лишенія права гражданства, — этой основы всёхъ остальныхъ правъ въ древнемъ Римъ, -- но совершенно наоборотъ: для полученія права гражданства достаточно было построить коммерческое судно опредъленной вмъстимости или доставить въ Римъ партію зерна. Среди разныхъ перемѣнъ и трансформацій жизни, законъ внимательно следиль и ревностно право собственности противъ всякихъ попытокъ ея нарушенія, распространяя на него святость неприкосновенности.

Такимъ образомъ право частной собственности стало мало-по-малу разсматриваться какъ естественное, первоначальное, необходимое отношеніе между личностями и вещами, какъ порядокъ, проистекающій изъ самой природы. Эта идея естественнаго права, освъщенная, если не созданная, стоической философіей, оказывала давленіе и въ мрачную эпоху схоластики, хоть нъсколько ослабляя крайнія проявленія аскетической этики, внушенной ей той-же философіей.

#### ГЛАВА ВТОРАЯ.

# экономическія доктрины въ средніе въка.

# Торжество религіозно-этическаго начала.

I.

### Александрійская школа и христіанство.

Въ третьемъ въкъ по Р. Х. Александрія сдълалась мъстомъ пребыванія блестящей школы трансцендентной философіи. Но едва ли можно было ожидать прогресса экономической доктрины у такой школы, которая, пропитавшись до мозга костей метафизикой Платона, стала стыдиться самаго факта существованія тъла.

«Умъ (или душа), — говорить Платонь, самый блестящій представитель этой школы, — не можеть интересоваться тѣломъ, даже если послѣднему угрожаеть опасность; напротивъ, онъ охотно покинеть это тѣло, если представится такой случай. Умъ повелѣваеть человѣку отказываться оть жизни, богатствъ, семьи, даже отечества, такъ какъ онъ считаеть своимъ назначеніемъ дѣлать то, что достойно его, а не поддерживать и охранять существованіе чего-то низкаго». Цѣль жизни — «очищеніс»; послѣднее состоить въ возможномъ освобожденіи духа отъ тѣла; то, что называють смертью, есть лишь такое освобожденіе; къ нему особенно подобаеть стремиться фило-

софамъ; всё мы должны возможно больше предаваться изученію философіи, такъ какъ она одна можеть намъ дать высшее благо— освободить нашъ духъ отъ цёпей, наложенныхъ на него моментомъ рожденія, вступленія нашего въ міръ. Неоплатоники не идутъ дальше этихъ неопредёленныхъ наставленій. Христіанство, которое развивалось одновременно съ этой философіей, хотя и было проникнуто тёми же воззрёніями, но тёснёе примыкало къ дёйствительной жизни. Мы видимъ, что оно очень охотно занимается основными вопросами экономическаго ученія: собственностію, богатствомъ, трудомъ.

Богатство Христось считаеть, какъ извъстно, большимъ препятствіемъ къ спасенію души. «Богатому трудно войти въ царство небесное». «Если хочешь быть совершеннымъ, продай твое имущество и раздай нищимъ и ты получишь сокровище на небъ; потомъ слъдуй за мной». Трудъ признается достойнымъ похвалы лишь какъ страданіе, какъ умершвленіе плоти, какъ искупленіе гръха, но онъ не долженъ сопровождаться даже мыслію о пріобрътеніи, обогашеніи. «Не заботьтесь, ради вашей души, о томъ, что вы будете ъсть и что пить, ни ради вашего тела, во что вы оденетесь. Не вышели душа, чёмъ пища, а тёло—чёмъ платье. Взгляните на птицъ небесныхъ: они не съють, ни жнутъ и не собираютъ въ житницы, и отецъ вашъ небесный питаетъ ихъ. А не значительно-ли вы выше ихъ? И почему вы заботитесь одеждъ? Посмотрите, какъ растутъ полевыя лиліи. Онъ не работають и не прядуть; однако я вамъ скажу, что Соломонъ во всей своей славъ не быль такъ одъть, какъ онъ. Богъ такъ одъваетъ травы полевыя, которыя сегодня растутъ, а завтра будуть брошены въ печь, то не оденеть-ли онъ васъ, о люди маловърные! Не отягощайте себя заботами, говоря, что будемъ мы ъсть и что пить и во что одънемся,

Digitized by GOOTE

ибо только язычники ищуть всего этого. Отецъ вашъ небесный знаеть ваши нужды; ищите прежде всего царствія Божія и справедливости и всё эти вещи сами дадутся вамъ. Не заботьтесь о завтрашнемъ днё, на каждый день достаточно своихъ заботь».

Подобныя слова должны бы привлечь прежде всего сердца людей униженныхъ и неимущихъ, но вскоръ это учене стало привлекать къ себъ и высшіе классы, посвящавшіе себя не только литературъ, но и философіи, они не видъли никакой несовмъстимости между внушеніями разума и религіи, тъмъ болъе, что по многимъ вопросамъ та и другая доктрина удивительнымъ образомъ согласовались между собою.

Объ онъ признавали, что главнымъ препятствіемъ къ совершенству является тело, заботы о пріобретеніи необходимаго для нуждъ этого тела, все то, что привязываеть насъматеріальнымъ благамъ и земной жизни; ОТР заботъ, это — душа и ея назначение. ственное, достойное Поэтому соединенныя силы религіи и философіи вступили съинстинктомъ телесной жизни въ настоящую, упорную борьбу-Въ этой борьбъ имъ помогали исторія и обстоятельства: медленное разложение римской имперіи, неустойчивость состояній, войны и общественныя бъдствія разнаго рода, прогрессивное паденіе торговли и промышленности, отчаяніе, овладъвавшее всьмь, возраставшее отвращение къ жизни, не могущей болье дать сколько-нибудь върныхъ радостей. Вотъ почему въ эту эпоху самое название экономии предается забвению, еще задолго до того, когда медицина и механика, достигшія къ этому времени своего расцвъта, также покрылись мракомъ который знаменуеть собой наступление средневъковой ночи человъческой исторіи.

«Горе вамъ богатые!»,—сказалъ Христосъ. — «Блаженны

нищіе духомъ!» Отцы церкви двоякимъ образомъ толковали эти слова. По толкованіямъ однихъ, на върующаго возлагалась строгая обязанность продать свое имущество и вырученную сумму передать общинъ. По другимъ, дъло шло только о духовномъ отреченіи отъ благъ земныхъ и о готовности души все покинуть и все раздать при случаъ несчастія съ ближнимъ или его нищеты.

«Мы принесемъ все то, что имъемъ и раздадимъ между неимущими», — говоритъ св. Юстинъ. — «Между нами все общее, за исключеніемъ женщинъ», — говорить Тертулліанъ. — «Земля, нишеть св. Амвросій, — дана одинаково, въ общее владеніе, какъ богатымъ, такъ и бъднымъ. Почему-же вы, богатые, одни присвоили ее себъ всю въ собственность?... Природа предоставляеть все въ общее пользование всёхъ... Природа создала общее право. Частное право возникло изъ насилія». Такимъ образомъ, частью осуществляется идеалъ Платона. Возникъ христіанскій соціализмъ, на почвъ котораго выросъ соціализмъ философскій, оба коренясь въ основныхъ принципахъ христіанства. Образуются и около четвертаго и пятаго въка сильно размножаются на востокъ общины, состоящія не только изъ мужчинъ, но и изъ женщинъ, воспроизводящія почвъ христіанства пифагорейскіе институты античной Грепіи.

Цёлью этихъ монастырей была совмёстная жизнь для борьбы общими силами съ плотскимъ эгоизмомъ, чтобъ достойнымъ образомъ приготовиться къ смерти. Бёдность, подобно болёзни и рабству, для христіанина было избраніемъ. Св. Іоанъ Златоусть, такъ восхваляетъ это избраніе: «Откинемъ мысли плотскія! Что такое мысли плотскія? Всё онё клонятся къ процвётанію и благоденствію тёлесному и мраку духовному; богатство, утонченность, слава—все это происте-

каетъ отъ тѣла, все это угожденіе тѣлу. Не станемъ заботиться объ увеличеніи богатства; будемъ стремиться къ бѣдности: она по преимуществу благо. Но вѣдь бѣдность есть униженіе? Это намъ и нужно. Униженіе для насъ достойно высшей цѣны... «Блаженны нищіе духомъ!..» Ты хочешь услышать нохвалу бѣдности? Христосъ, который принялъ ее, сказалъ: «Сыну человѣческому негдѣ преклонить главу свою» и, обращаясь къ ученикамъ, прибавилъ: «Не нужно вамъ ни денегъ, ни двухъ туникъ».

Тертулліань, возарвній котораго стоять на высотв наиболье общихъ принциповъ христіанства, основательно различаеть древній и новый законь, первый -- сообразный съ природой, второй — отвергающій и превосходящій природу. «Силадуха растеть по мъръ ослабленія тъла». Растите и размножайтесь, было сказано евреямъ. Бодрость и богатство вотъ всь ть идеалы, которые проповыдывали имъ пророки. Теперь же тъ, которые растуть и размножаются, способны лишь населять земное царство, поддерживать имперію и производить новыхъ преследователей. Они не могуть разсчитывать на царство Божіе. «Теперь царство нищихъ и бъдность возносить Лазаря на царскій пурпуръ; теперь страданіе и слабость становятся силами». Принципы общинности, идеалистического соціализма, коммунистического строя получають права широкого гражданства; но теперь это не гласъ вопіющаго въ пустынъ Платона философія котораго текла однимъ русломъ, а жизнь другимъ; теперь религія, философія, жизнь слились въ одномъ общемъ теченіи, въ одномъ общемъ хоръ. «Справедливость требуеть, чтобы все принадлежало всемь; частная собственность — продукть несправедливости», пишеть св. Клименть. Съ другой стороны нъкоторые отцы церкви стараются лишить. христіанскую доктрину ея революціоннаго характера, толкуя

ея принципы въ символическомъ смыслъ. «Какъ понимать эти слова: Продай то, что ты имбешь? -- пишеть Клименть Александрійскій. Значать ли они, что должно отказаться оть своего богатства и денегъ? Нътъ, они означаютъ, что необходимо только изгнать изъ своего ума суетныя мысли о богатствъ, безумную любовь въ деньгамъ, жадность, нечестныя желанія, язвы въка. Не великая заслуга не имъть богатства. Такимъ путемъ всѣ тѣ, которые лишены всякихъ средствъ существованія, всѣ нищіе по дорогамъ, не вѣдающіе Бога и его справедливости, всъ они по одному тому, что обременены бъдностью, были бы самыми счастливыми и достойными изъ людей. Не новая вещь отказаться отъ богатства и раздать его неимущимъ; задолго до пришествія Спасителя такъ поступали многіе, чтобы предаться изученію философіи и суетной мудрости, или ради аффектаціи, чтобы пріобръсть извъстность своему имени, таковы: Анаксагоръ, Демокритъ, Кратесь». Далье, — продолжаеть тоть же авторь, гораздо проникнутый практическими соображеніями, чёмъ пониманіемъ истиннаго духа евангелія: Не лучше-ли было бы, еслибъ каждый, сохраняя при себъ умпренныя богатства, самъ бы избъгалъ неблагопріятныхъ случайностей и приходиль бы на помощь нуждающимся? Что-же делили бы между собою люди, если бы ни у кого ничего не было?» aн0упускаетъ виду, что община можеть не только кормить своихъ членовъ, но и сама накоплять богатства, помогать беднымъ, хотя каждый въ отдёльности не имбетъ ничего исключительно ему принадлежащаго. Въ томъ же духъ говоритъ върный своему въку св. Августинъ: «На основаніи какого права каждый владветь тъмъ, что ему принадлежитъ? Развъ это не право человъческое? Ибо съ точки зрвнія божественнаго права, Богь создаль бъднаго и богатаго изъ той-же земли и велълъ имъ пользо-

ваться той-же землей. Но лишь съ точки зрвнія человыческаго права, можно сказать: этотъ городъ принадлежитъ мив. Но право человъческое развъ не одно и то же. что право императорское? Почему? А потому, что при посредствъ императоровъ и королей Богъ распредъляеть права человъческія между людьми». Благодаря такой изобретательности въ толкованіи новаго закона, за върующими было оставлено право работать для самихъ себя, сберегать, накоплять богатства, по крайней мъръ «умпьренныя». Жизнь соціальная, даже въ самыхъ недрахъ христіанства, могла нікоторое время течь своимъ прежнимъ русломъ. Царство Божіе, вмѣсто того, чтобы замкнуться за стѣнами монастырскими, открылось, чтобы слиться съ царствомъ земнымъ, Душа прекрасно стала уживаться въ тълъ индивидуальномъ, а церковь въ тълъ общественномъ, при единственномъ условіи, что подобно тому, какъ тело поддерживаеть душу, а душа господствуеть надъ теломъ, такъ и церковь станеть господствовать надъ теломъ общественнымъ, питаясь его соками. Изученіе среднихъ вък въ покажеть намъ, мъсто заняла въ такой системъ экономическая дъякакое тельность.

### Л.

#### Сходастика.

Александрійская школа была последнимъ лучемъ закатившагося надъ европейской цивилизаціей солнца. Далье наступають выка, вы течение которыхы высшия проявления общественной деятельности, характеризующія цивилизацію, малопо-малу парализуются. Нашествіе варваровь, распаденіе Римской имперіи, территоріальное и политическое раздробленіе, которое открываеть собой феодальную эпоху, мучительные роды новаго общества, построеннаго на криностномъ правъ, иммобилизація собственности и повсемъстное господство класса завоевателей, застой не только въ движеніи идей, но и въ обращени товаровъ между безчисленными, постоянно враждующими между собою доменами, безсиліе, наконецъ, церкви, не мало испытавшей треволненій во время своего медленнаго роста — безсиліе стряхнуть съ себя печать варварства и озарить этотъ хаосъ создающихся народовъ новой общей в рой, таковы главнъйшія причины, которыя надолго отсрочили пробужденіе экономической доктрины, равно какъ развитіе и ростъ общественнаго богатства.

Изученіе экономическихъ феноменовъ начинается обыкновенно лишь тогда, когда самые экономическіе феномены успѣли достигнуть достаточнаго развитія. Но въ феодальномъ доменѣ, — станемъ-ли мы разсматривать крестьянскую хижину, или городъ, замокъ епископа или графа, — не могла имѣтъ мѣста никакая индустрія, такъ какъ рабъ трудился лишь для удовлетворенія нуждъ собственныхъ и своего господина, нуждъ

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

какъ у перваго, такъ и второго очень ограниченныхъ; не могло быть мѣста въ феодальномъ доменѣ и торговлѣ, такъ какъ эти зародыши человѣческаго общества довольствовались исключительно ежегоднымъ продуктомъ своей земли, причемъ не имѣли никакого излишка, чтобы продать, равно какъ не находили ничего, чтобы купить; потребности удовлетворялись изо-дня въ день предметами первой необходимости, монета составляла рѣдкость и передвиженіе товаровъ было крайне затруднительно.

Съ двънадцатаго и тринадцатаго въковъ экономическое состояние Европы начинаетъ медленно измъняться. Крестовые походы, отсутствие необходимости въ изолированныхъ и укръпленныхъ замкахъ со введениемъ «Божьяго мира» и, вообще, мирныхъ отношений, развитие рыцарскихъ нравовъ—все это сообщило феодальнымъ сеньорамъ болъе изысканные вкусы и болъе разнообразныя потребности. Въ городахъ тъ же причины имъли своимъ слъдствиемъ увеличение благосостояния, какъ результатъ увеличивающейся бережливости, увъренной въ сохранении продуктовъ своего труда, равно какъ и расширение потребностей. Пища, орудия, мебель, одежда, оружие, украшения стали требоваться массами и въ значительномъ разнообразии Население, начавшее отдыхать отъ безпрерывныхъ войнъ, стало увеличиваться въ числъ.

Въ городахъ размножаются мастерскія. Ремесленники повсюду образуютъ ассоціаціи для полученія привиллегій отъ феодальныхъ сеньоровъ и выкупаются на свободу значительными массами. Разсъянные повсюду, но поддерживающіе между себою отношенія, евреи тотчасъ стали выдаваться свомии способностями, служить посредниками между производителями и потребителями разныхъ странъ. Банкиры, владъльцы ссудныхъ подъ залогъ кассъ, они долгое время одни сохра-

няли монополію владъльцевъ денегь (монеты). Торговыя отношенія стали болье многочисленны, количество монеты увеличилось. Установились правильныя ярмарки и некоторыя изъ большое значение. Такъ какъ такія нихъ пріобрѣли очень ярмарки были очень доходной статьей для сеньоровъ, во владеніяхь которыхь они собирались, то для привлеченія къ нимъ торговаго движенія были учреждены разныя облегченія. для путешественниковъ и пробажающихъ, въ формъ пошлины за безопасность въ дорогъ. На ярмаркахъ появляется въ большомъ количествъ и самаго разнообразнаго достоинства монета; мънялы, чаще всего евреи, а по ихъ изгнаніи, итальянцы или, какъ обывновенно говорять, ломбардцы, получили право выставлять здёсь свои столы, около которыхъ сосредоточились всё сдёлки: мёняла— въ тоже время банкиръ; , въ теченіи ярмарки онъ имбеть право брать за ссуду  $15^{\circ}/_{\circ}$ . Онъ получаетъ залогъ и его оцениваетъ. Феодальные господа, сообразивъ выгоды, которыя они могуть извлечь изъ такого расширенія дёль, обнаруживають все большую и большую щедрость во всемъ, что касается ростовщичества: въ Монпелье позволяется даже христіанамъ взимать процентъ поръ, пока изъ него не образуется сумма, равная занятому капиталу; но евреи имъли въ этомъ отношеніи значительныя преимущества: они пользуются правомъ взимать за ссуду 43° о, а въ XIV-мъ въкъ даже 86° о. Въ 1327 году Карлъ IV красивый обязываеть «итальянцевь и жителей той стороны Альповъ (oultremontains), ростовщиковъ и банкировъ являться на ярмарки Шампаньи подъ угрозой изгнанія изъ королевства». Для расчетовъ на разстояніи заемныя письма съ XIII-го въка съ успъхомъ замъняють опасные въ то время транспорты металлической монеты. Оказывается необходимость въ безостановочномъ обращении товаровъ помощью сухопутныхъ и водныхъ

сообщеній. Возникають компаніи річнаго судоходства, которыя, взамёнь за полученныя оть феодальных сеньоровь привиллегіи и за освобожденіе отъ дорожной пошлины, наложенной на сухопутныхъ торговцевъ, обязуются поддерживать въ исправности фарватеръ, набережныя и бечевники. Монастыри и феодальные сеньоры, получающие пошлину за право прохода черезъ мосты или на перекресткахъ дорогъ, ради своихъ интересовъ, заботятся о поддержаніи въ исправности мостовъ и дорогь определеннаго района; ради той же цели организуется и полиція, охраняющая безопасность на большихъ торговыхъ трактахъ. Лежащіе на последнихъ или при море города становятся мъстопребываниемъ постоянной ярмарки — рынкомъ, со встми необходимыми органами экономической жизни, магазинами, размиными и кредитными кассами. Въ семействахъ, посвятившихъ себя торговымъ операціямъ, появляются крупные финансисты. Они, подобно легистамъ, становятся лицами, безъ которыхъ не могутъ обойтись феодальные суверены. Они на совътахъ у воролей, являются видными фигурирують государственными дъятелями заключають трактаты съ морскими державами до восточныхъ включительно. На такой ступени развитія, индустрія, торговля, финансовая организація становятся уже достойными быть объектами экономической науки.

Но далеко не безъ препятствій общественныя отношенія достигли того прогресса, картину котораго мы только что набросали. Эпидеміи и голодъ въ средніе вѣка были очень частыми гостями, унося цѣлыя массы народа; частыя войны опустошали поля, предавали огню селенія бѣднаго сельскаго люда; по временамъ, по крайней мѣрѣ, и торговцы становились жертвой лихоимства, непомѣрно тяжелыхъ требованій и полнаго произвола привиллегированныхъ компаній или синьо-

ровъ, выходившихъ за добычей на большую дорогу. Подобныя явленія сильно затрудняли коммерческую жизнь даже въ лучшія времена феодальной эпохи. Но всь эти препятствія, проистекавшія отъ естественныхъ условій или политическихъ бурь, были ничто въ сравнении съ тъми, которыя возникали изъ общаго состоянія умовъ. Конкурренція товаропроизводителей еще не достигла своего позднъйшаго могущества и потому обманъ въ торговой деятельности составляль самое распространенное явленіе; при несовершенствъ сношеній цъны на товары стояли или непомерно высокія или спускались очень низко: не было того общаго уровня, около котораго цъны товаровъ колеблются въ настоящее время, ръдко слишкомъ подымаясь выше или падая ниже этого уровня. Общественное мижніе не признавало за торговцемъ права полубарышь, въ извъстной степени справедливый, какъ вознаграждение за трудъ передвижения товара или за рискъ; всякой скупкъ събстныхъ продуктовъ видъли лихоимство, а во всякомъ вывозѣ ихъ за предѣлы опредѣленнаго района-угрозу голода. Высокіе барыши торговцевъ, впрочемъ, давали поводы и основаніе подобному взгляду. На иностранцевъ смотрели косымъ окомъ, какъ на неуместныхъ потребителей товаровь, даже въ техъ случаяхъ, когда безъ нихъ нельзя было обойтись. Ростовщики, находясь подъ угрозой закона противъ ростовщичества, не могли смотръть на свой барышъ, какъ на нъчто легальное. Всякая ссуда за проценть, всякая продажа въ кредить считались ростовщичествомъ. Евреи были предметомъ общаго презрвнія и престедованія. Ломбардцы, которые заменили евреевъ, не мене строго были судимы общественнымъ мниніемъ, а во время смуть население не давало имъ никакого сносхождения.

Подобныя идеи были столь распространенными, столь общими,

вкоренились въ умахъ, что получили свое выраженіе въ современномъ правъ, и цивилисты эти заблужденія общественнаго митнія всюду проводили въ своихъ эдиктахъ. Регламентація рабочихъ корпорацій, цеховъ, освященная королевскими ордонансами, старалась обезпечить безупречную фабрикацію товаровъ тысячами самыхъ мелочныхъ предписаній. Всякая прибыль, которая считалась слишкомъ высокой была недозволенной въ торговыхъ операціяхъ. Вывозъ предметовъ первой необходимости быль повсюду запрещень, а ввозь-затруднень разными невозможными таможенными правилами. Размънъ денегъ находился подъ самымъ строгимъ надзоромъ; каждый столь платиль очень тяжелый налогь. За исключениемъ ярмарочнаго времени, ссуда за процентъ должна была скрываться подъ самыми разнообразными формами, слишкомъ предосудительными для заимодавца, для того, чтобы не подпасть подъ до XIV стольтія законъ противъ ростовщичества. Задолго короли Франціи, еще изъ первыхъ Капетинговъ, поддълывали въсъ и пробу (достоинство) монеты или взимали съ городовъ ежегодно крупныя суммы за право быть свободными отъ такого всемь очевиднаго обмана, состоявшаго въ обязательстве признавать за монетой, фактически низко стоящей по курсу. ея номинальную ценность.

Такимъ образомъ, каждый шагъ впередъ со стороны индустріи и торговли былъ побъдой надъ общественными предразсудками и устаръвшими правовыми учрежденіями. Эта въковая борьба между нуждами промышленности и торговли и отживавшими формами рутины получила свое выраженіе и въ экономическихъ сочиненіяхъ того времени. Первоначальные опыты конечно не идутъ дальше сплошного отрицанія, недовърія и запрещенія; но мало по малу замъчаются зачатки научныхъ обобщеній экономическихъ явленій и ихъ законовъ

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

и настоящая политическая экономія находится у момента своего появленія на свъть.

Стремление къ практическому ръшению экономическихъ вопросовъ, вытекавшихъ изъ общественнаго строя, начало зарождаться въ школахъ, основанныхъ церковью, для образованія духовныхъ лицъ, т. е. именно тамъ, гдѣ теологія господствовала надъ всемъ. Эти вопросы излагались въ теологическихъ терминахъ и экономическая ихъ сущность замъняла только ту или другую главу моральныхъ сентенцій теологической казуистики. Правда, что съ XII-го века, т. е. съ того времени, когда сочиненія Аристотеля начали появляться въ школахъ Запада, эти вопросы излагались въ видъ комментаріевъ къ нъкоторымъ главамъ Политики и Этики этого автора, о которыхъ мы уже вначалъ говорили. Но было бы неточностью думать, будто одно случайное появленіе сочиненій Аристотеля породило всю массу экономическихъ противоръчій и внушило доктрину, развиваемую докторами схоластики. Причинъ того и другого должно искать гораздо глубже и дальше.

Мы уже видѣли, что отцы церкви осудили не только вознагражденіе за трудъ, не только торговлю, но и самую собственность. При такомъ сплошномъ отрицаніи всего земного, доходившемъ до полнаго подавленія всякой экономической дѣятельности, конечно, ссуда за процентъ, кредить — этотъ главный нервъ торговой жизни, — долго не могли найти себѣ права гражданства. Подобно тому, какъ въ осужденіи торговой и предпринимательской прибыли отцы церкви вполнѣ соглашались съ философами, такъ и въ своемъ отвращеніи въ займу они черпали аргументы у тѣхъ же философовъ. Аргументація Аристотеля по этому предмету намъ уже извѣстна. Плавтъ порицалъ банкировъ, сравнивая ихъ профессію съ самой низкой, какія только существують, вызывая своими филиппиками

громы рукоплесканій у римской толпы. Земледёлецъ Катонъговорить: — «Что такое ссуда за проценть? Лучше спроси, что такое убить человёка?» — Въ своемъ «Трактатё объ обязанностяхъ», Цицеронъ обнаруживаетъ также справедливое, по его мнёнію, презрёніе къ банкирамъ. Сенека негодуетъ на то, что время «продается» и называетъ ростовщиковъ «кровопійцами».

Когда первые теологи, не довольствуясь запрещеніемъ ростовщичества духовнымъ лицамъ, подняди сильную агитацію, чтобы побудить къ тому же и свётскихъ лицъ, они черпали свои аргументы у вышеозначенныхъ писателей. Всё они въ этомъ случай соединяются въ единогласный хоръ. Такъ напр., св. Іоаннъ Златоустъ говоритъ: «Что можетъбыть безумние желанія сёять безъ земли, безъ дождя и безъ плуга?! Отвратимся отъ этихъ противоестественныхъ родовъзолота и серебра, пусть изсохнетъ такое отвратительное плодородіе!»

Это единогласное мнѣніе отцевъ церкви и теологовъ отразилось и на средневѣковомъ законодательствѣ, которое является въэтомъ отношеніи простымъ отраженіемъ внушеній церкви. Изъмногочисленныхъ примѣровъ укажемъ на постановленія Карла Великаго. «Безусловно запрещено, говорять капитуляріи, давать что бы то ни было съ цѣлью роста. Не только духовные, но и свѣтскіе христіане не должны требовать за ссуду процента. Что такое рость? Требованіе того, что не было дано... Самымъ законнымъ было-бы брать съ должника только размѣръ ссуды (валюту)». По такому опредѣленію подъ понятіемъ ростовщичества подразумѣваются всѣ роды прибыли, получаемые заимодавцемъ съ должника. Поэтому, Карлъ Великій въ одинаковой степени запрещаетъ всякаго рода жадное стремленіе къ обогащенію, какъ противное совѣсти хри-

стіанской. «Если кто во время жатвы или сбора винограда покупаеть зерно или вино, не ради нужды, но изъ жадности, покупаеть, напр., за два денье мъру и выжидаеть времени, когда онъ можетъ продать ее за четыре денье или больше, — это мы назовемъ преступною прибылью». И онъ назначаеть цъны на събстные припасы, желая этимъ бороться съ страстью торговцевъ къ прибыли.

Карлъ Великій, какъ видимъ, издаетъ декреты, ничемъ не отличающіеся отъ какихъ нибудь епископскихъ постановленій; начиная съ этого времени, цёлый рядъ соборовъ или порицаетъ или, что чаще, отлучаетъ отъ церкви ковъ. Установился обычай дозволять занятіе ростовщичествомъ только евреямъ, уже по самому существу своему проклятымъ церковью, что для бароновъ служило источникомъ богатыхъ доходовъ. Но Людовикъ Святой не считаетъ возможнымъ безъ грфха следовать этому обычаю. Когда ему представляли, что народъ ни можетъ существовать, не занимая, что безъ займовъ нъть не культуры, ни промышленности, ни торговли, что евреи давали взаймы на болье легкихъ условіяхъ, чьмъ ломбардцы, Людовикъ святой отвётиль: «Не мое дёло заниматься ростовщиками-христіанами: это відаеть церковь. А что касается евреевъ, то пусть они или отказываются отъ своего занятія или уходять изъ моей земли: я не желаю, чтобы они долбе оскверняли ее своимъ нечестивымъ ваніемъ». И онъ предоставиль баронамъ право конфисковать всь имущества растовщиковь, разь будеть доказано ность преступленія (ростовщичества).

Мы видимъ, такимъ образомъ, что широкое распространеніе сочиненій Аристотеля въ XIII-мъ вікт не могло содій-

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

ствовать созданію какой-нибудь новой экономической доктрины. Но мы должны себя спросить, должно-ли приписать вліянію Аристотеля это низкое состояніе тогдашней экономической науки, или-же самая популярность ученія Аристотеля есть такой-же продукть экономической дезорганизаціи общества, наступившей за паденіємъ римской Имперіи, какъ и упадокъ экономической доктрины?

Въ обществъ здоровомъ и хорошо управляемомъ, богатство не можетъ возрастать безъ того, чтобы капиталы не становились смыте, кредить не возросталь, безъ того, чтобы, однимъ словомъ, не понижался средній размъръ процента ссуды. Общество страдающее или находящееся въ періодъ разложенія должно представлять противоположныя отношенія. Втеченіе періода великаго переселенія народовъ нужда въ деньгахъ стала увеличиваться и требованія заимодавцевъ начали все сильнъе превосходить средній разм'єрь процента — около  $12^{\circ}/_{\circ}$ , который установился въ періодъ Римской имперіи. Къ тому-же всеобщее отвращение къ росту само возвышало процентъ за ссуду, увеличивая рискъ заимодавца. Въ Восточной Имперіи, которая сравнительно съ Западной дольше пользовалась покоемъ, это отвращение къ росту не было такъ сильно. Въ варварскихъ государствахъ оно достигаетъ своего максимума. Съ того времени, когда феодальное государство мало-помалу принимаеть формы цивилизованнаго общества, уменьшается и отвращение къ займу. Наконецъ, оно становится совершенно слабымъ. когда увеличивается народное благосостояніе и дёла принимають свое естественное теченіе. Въ общемъ, следовательно, экономическоя доктрина только отражаеть экономическій строй современнаго ей общества.

Предосторожности, которыя полезны для ребенка въ ту пору, когда онъ не умъетъ ходить, предохраняя его отъ па-

денія, дёлаются безполезными и ненужными, когда онъ подрастеть настолько, что можеть самостоятельно двигаться. Наступаеть и въ жизни средневёковаго общества моменть, когда антиэкономическія доктрины теряють свою силу, потому что измёнился тоть общественный строй, котораго онъ были выраженіемъ.

Идея естественнаго права, права, основаннаго на нуждахъ гражданскаго общества и вытекающаго изъ условій его существованія, противоположнаго праву каноническому, съ его религіозной этикой, имѣющей въ виду одну только душу и къ ней только обращающеюся, — идея естественнаго права была рычагомъ, который способствовалъ разрушенію препятстій, созданныхъ совокупнымъ дѣйствіемъ предшествующаго общественнаго строя, авторитета Аристотеля и постановленій соборовъ.

Римское право съ самаго начала пользовалось у варваровъ большимъ обаяніемъ. Среди броженія и волненій, которыя пришлось пережить въ теченіе слёдующихъ вёковъ населенію Италіи, послёднее все же не переставало управляться римскими законами.

Этимъ объясняется знакомство докторовъ схоластики съ естественнымъ правомъ, развитымъ римскими юристами. Намъ понятно теперь, какимъ путемъ образовалась у нихъ идея различія между тѣмъ, что хорошо или дурно для правителя или государства, и тѣмъ, что дозволительно или грѣховно по постановленіямъ церкви. Мы можемъ уже предугадать, что скоро откроется открытая борьба между первыми несмѣлыми шагами экономической науки и неприкосновенными догматами церкви.

Всѣ вопросы этической казуистики, на которые заставляла натыкаться торговая практика, доктора схоластики рѣшали въ самомъ ригорическомъ смыслѣ; такъ, они допускали

въ обществъ торговлю, но только на томъ условіи, чтобы торговый барышъ и потери распределялись между компаніонами. Но они отвергали торговлю, называя ее ростовщичествомъ, если она была основана на условіи, по которому кредиторъ участвоваль лишь въ выгодахъ, получаемыхъ дебиторомъ, а не въ его потеряхъ. Еще трудне было для докторовъ схоластики понять законность ссуды за проценть, такъ какъ эта рація является болье сложною, чемь торговая прибыль, особенно благодаря вившательству одного момента — времени. который сильно смущаль умъ. Св. Оома пользуется въ этомъ случат аргументаціей Аристотеля, нъсколько имъ усовершенствованной, и также мивніями канониковъ. «Очень большое. заблужденіе, -- говорить Оома, -- утверждать подобно легистамъ, не понимающимъ природы гръха ростовщичества, что ростъ составляеть нарушение закона, по той причинь, что онъ запрещенъ только каноническимъ правомъ, т. е. церковью; по существу же своему ростъ если не позволителенъ, то во вся комъ случат не беззаконенъ; совершенно наоборотъ, именно потому рость запрещенъ церковью, что онъ гръховенъ по самому своему существу».

Митніе легистовъ должно было восторжествовать. Договаривающіяся стороны, подъ давленіемъ необходимости, изобртли массу уловокъ для обхода закона о ростовщичествт. Такія сдтлки имтли своимъ слтдствіемъ гораздо болте темныхъ сторонъ, чтмъ открытые займы, дозволенные закономъ, но разумно регламентируемые. Вслтдствіе этого постепенно начинаеть обнаруживаться реакція противъ ригорически-отрицательнаго отношенія къ сдтлкамъ ссуды. Общественныя власти должны были поэтому мало-по-малу уступить общему теченію. Для оправданія новаго взгляда на ростъ Францискъ Меронійскій приводить слтдующіе мотивы: Не думаю, — говорить онъ, чтобы ростъ

быль непозволителень, беззаконень съ точки эркнія естественнаго права. Утверждають, что деньги по своему существу безплодны и потому не могуть произвести изъ себя ничего новаго, т. е. что отъ займа нельзя получить больше заемной суммы (валюты). На это я возражу, что съ политической точки зрвнія вещи оцениваются мерой пользы, которую извлекаеть изъ нихъ государство. Сами по себъ вещи не безплодны, ни плодоносны, но онъ становятся таковыми, благодаря употребленію, которое изъ нихъ дёлаютъ. А деньги имеютъ самое разнообразное употребленіе». Бюриданъ еще болье открыто приводить соображенія общаго интереса, заимствованныя имъ изъ области частной политики. «Бывають случаи, когда въ государствъ, хорошо управляемомъ, ростъ долженъ быть допущенъ; иногда запрещеніе роста приносить гораздо болье зла, чемь его допущеніе. Бывають, наобороть, случаи, когда въ государствь, хорошо управляемомъ, рость долженъ быть запрещенъ, такъ какъ иногда допущение его приносить болье вреда, чъмъ запрещение. Вообще во всемъ, что относится къ допущенію или запрещенію, политикъ долженъ дъйствовать, соображаясь съ разными обстоятельствами и людьми, съ условіями мъстными и временными».

Другой вопросъ науки экономіи—вопросъ о монетть книги отцевъ церкви большей частью обходять молчаніемъ, и этотъ вопросъ вообще никогда не принималь религіознаго характера. Соображенія Аристотеля относительно происхожденія и причинъ существованія монеты (денегъ) схоластика долгое время избъгають приводить. Только въ XIV въкъ, когда поддълка и произвольное измъненіе достоинства монеты сдълалось постоянной практикой королей, философы-схоластики, просвътившись въ требованіяхъ общаго интереса и въ принципахъ публичнаго права, съумъли подняться выше соображеній частнаго интереса и индивидуальной честности и выставили нормы,

которыя должны быть соблюдаемы для того, чтобы монетамогла исполнить свою важную государственную функцію.

Николай Оресмъ, наставнивъ Карла V, умершій епископомъ въ 1382 году, пишетъ спеціальное сочинение о монетъ, проникнутое тою же тенденціей. «Монста, — говорить онъ, — не принадлежить королю-правителю. хотя она И носить его изображеніе; она составляеть собственность общества и частныхъ лицъ. Уменьшать или увеличивать ея достоинство, сообразуясь съ темъ, приходится ли платить или получать измънить въсъ монеты или ея пробу, - дъйствія совершенно тождественныя съ грабежомъ и обманомъ; они въ концъ концовъ всегда обращаются противъ того, кто ихъ совершаетъ, такъ какъ вся неиспорченная монета, которая осталась въ государствъ, тотчасъ исчезаеть изъ него; довъріе къ правителю и его авторитеть начинають колебаться; государству и правительственной власти угрожаеть гибель».

Этотъ совершенно свътскій и проникнутый натурализмомъ взглядъ на одинъ изъ самыхъ важныхъ вопросовъ политической экономіи свидітельствуєть, что наступеть конець среднихъ въковъ и приближается эпоха возрожденія. уже утилитарная точка зрвнія не только различается теологической: первая начинаеть даже господствовать налъ второй. Но не следуеть думать, что такой взглядъ всеобщимъ: продолжаетъ существовать еще масса антиэкономическихъ предубъжденій, которыхъ несостоятельность доказана, но еще не устранена практикой вещей, продолжаетъ идти своимъ чередомъ. Но наступаетъ, наконецъ, новое и болбе глубокое пробуждение натурализма, которое дблаетъ, наконецъ, возможнымъ положительное изучение экономическихъ вопросовъ и кладетъ начало современной политической экономіи.

### ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

# Экономическія доктрины эпохи возрожденія.

Томасъ Моръ, Компанелла, Боденъ.

Въ сочиненіяхъ философовъ древняго міра нами замъчены двъ основныя тенденціи, враждебныя другъ другу: одна-исканіе лучшей экономической организаціи общества, несовмъстимости добродътели вторая — признаніе гатствомъ. Изъ этихъ двухъ тенденцій средними въками была преимущественно усвоена последняя. Эпоха возрожденія реставрировала первую. Изъ двухъ доктринъ, одной ческой, другой антиэкономической, такъ искусно соединенныхъ греческими мыслителями, среднев ковому обществу пришлась особенно по вкусу последняя—доктрина отреченія и общественнаго самоубійства. Въ эпоху возрожденія это общество, уже значительно возмужавшее, увърилось въ своихъ силахъ и стремится наслаждаться жизнію. Но оно еще не можеть обойтись безъ руководителей, оно ищеть авторитетовъ для твержденія своихъ взглядовъ и находить последнихъ въ философахъ древности, которымъ оно, однако, следуетъ рабскаго подчиненія, отрицая въ ученіи ихъ все то, что не приходится ему по вкусу, и сдълавшись совершенно глухимъ къ урокамъ пессимизма своихъ прежнихъ учителей--отцевъ

церкви. Это подрастающее общество научается у древнихъ радіонализму, руководится въ своихъ разсужденіяхъ требованіями разума и наклонностей наряду съ естественнымъ правомъ. Первой своей обязанностью оно считаетъ отдъленіе теологіи отъ философіи. Именно въ такомъ духѣ теоріи Платона, Стоиковъ и Ксенофонта вновь появились на сцену, реставрированныя Моромъ, Боденомъ и Сюлли, пока въ лицѣ Монкретьена не появился новый Аристотель.

Платонъ является предметомъ живого удивленія для знаобразованныхъ итальянцевъ пятнадцатаго чительной части стольтія. Также церковь не могла не сочувствовать воззръніямъ Платона, въ которыхъ она видела какъ бы отголосокъ отцевъ церкви, которые при зарожденіи христіанской теологіи сами были горячими последователями Платона. И это неудивительно. Въ то время церковь была еще проповедницей гуманизма, т. е. она еще уважала и любила литературу и культуру древняго міра съ его энтузіазмомъ къ красоть, здоровью, равновьсію физическихъ и нравственныхъ способностей человъка гражданской доблести, а Платонъ, върный своему времени, быль полонъ этого энтузіазма; какъ грекъ, онъ любилъ разумъ, порядокъ и гармонію: онъ върить, что справедливость есть условіе силы и счастія для государства и его подданныхъ. Эпоха возрожденія противопоставляеть Платона Аристотелю схоластики. Платоническій духь овладыть философіей и не замедлилъ распространиться на политику и экономику своего времени. Подъ вліяніемъ это духа создаются идеальныя конституціи, проекты идеально устроеннаго государства, единство и простота организаціи которыхъ предлагаются какъ образецъ націямъ, еще разъединеннымъ оставшимися учрежденіями феодальнаго права.

Подъ очевиднымъ вліяніемъ воззрвній Платона англича-

нинъ Томасъ Моръ, государственный человъкъ-великій канилеръ Генриха VIII, написалъ свою «Утопію» или «О лучшей республикт» (1518). Изв'ястно, какова была основная идея послъдняго: это критика собственности и картина воображаемаго государства, въ которомъ все - общее. Собственность, по Платону, порождаеть неравенство, она распредёляется всегда такимъ образомъ, что только небольшая группа людей живеть среди изобидія, остальные пребывають въ нищеть. Трудность определить пределы собственности у каждаго даеть начало встмъ гражданскимъ процессамъ. Наконецъ, собственность благопріятствуеть и обусловливаеть целую категорію самыхъ непроизводительныхъ лицъ и паразитовъ, совершенно безполезныхъ для общества, истребляющихъ только производимое последнимъ, пожирающихъ плоды труда другихъ, сами ничего непроизводя. Неравенство, раздоры, безделіе — вотъ плоды собственности... Но республика Мора болъе справедлива, чёмъ платоновская: кастъ въ ней нёть; она представляеть коммуну въ полномъ смыслѣ слова: всѣ защищаютъ государство и каждый можеть быть его правителемъ; физическій трудь не позорить человъка, напротивъ, это главная почетная обязанность. На Утопіи (Утопія-собственное названіе вымышленнаго острова) каждый занимается тоже время ремесломъ. Такимъ дъліемъ и въ способомъ Моръ думаетъ разръшить трудную проблему раздъленія обществъ работъ умственныхъ и физическихъ; всъхъ призываеть къ темъ и другимъ и ставитъ условіемъ, чтобы трудъ всегда сопровождался отдыхомъ и облагораживался дуразвлеченіями. Такимъ образомъ ховными платоновскаго людей на два класса: гражданъ И рабовъ дъленія ремесленниковъ — болъе не существуеть; досугъ, которому всецью предавался гражданинъ античной республики, является

у Мора только отдыхомъ отъ труда, составляющаго обязанность не однихъ только рабовъ, но всёхъ гражданъ республики; трудъ становится основнымъ правомъ гражданина, такъ какъ онъ даетъ право на существованіе.

Стольтіе спустя, одинъ итальянскій монахъ Компанелла, мечтавшій вначаль основать всемірную монархію подъ главенствомъ испанскихъ королей, но отвергнутый ими и за свои конспираціи противъ ихъ владычества нопавшій въ тюрьму, не перестаетъ заниматься химерическими планами о совершенномъ государствь, гдь царять философы. Перу его принадлежить: «Городъ солнца» (1623). Несмотря на XVII-е стольтіе, Компанелла еще сынъ эпохи возрожденія. Во всемъ следуя Платону, онъ въ тоже время остается въренъ Евангелію и отцамъ церкви и въ тоже время является последователемъ стоиковъ, въ попыткахъ реабилитировать физическій трудъ. «Горо дъ солнца» нёсколько напоминаетъ проникнутые эпикуреизмомъ торговые города богатой Италіи, Венеціи, Флоренціи.

Благодаря общинному устройству, жители этого города ни объдны, ни богаты; они богаты потому, что владбють всемь; объдны потому, что ничего не могуть считать своей собственностью. Они владбють вещами, но не отчуждають ихъвъ собственность. Именно эта сторона жизни первыхъ христіанъ, особенно апостоловъ, наиболе привлекаетъ автора «Города солнца». Физическій трудъ въ этомъ государстве не унижаетъ человека, самыя унизительныя работы, разъ оне важны для общества, становятся высокими. Наиболе утомительныя работы считаются у жителей «Города солнца» наиболе достойными похвалы: таковы работы каменьщика и кузнеца.

Никто, поэтому, не думаетъ отказаться отъ такого труда, тъмъ болъе, что при опредълени каждому его обязанности принимаются въ разсчетъ его способности и наклонности. Притомъ трудъ не можетъ утомлять: онъ продолжается только немного часовъ. «Въ Неаполѣ, — говоритъ Компанелла, — считается 70,000 человѣкъ жителей, а между тѣмъ работниковъ изъ этого числа едва только 10 — 15,000». Пусть всѣ работають, но за то каждый пусть будетъ занятъ не болѣе 4 часовъ въ день. Остальное время употребляется на любимое заняте, разговоры, чтеніе, разсказы, прогулки, духовныя и тѣлесныя упражненія, удовольствія всякаго рода. Какъ и въ республикѣ Платона, въ «Городѣ солнца», гдѣ все въ изобиліи, и потому излишекъ продается иностранцамъ, не существуетъ монеты. Обмѣнъ совершается натурой. Иностранцы допускаются въ городъ въ качествѣ гостей, но не жителей. Всякая продажа и покупка совершается у городскихъ воротъ.

Стоицизмъ какъ нельзя лучше подходиль къ характеру тъхъ мужественныхъ и хладнокровныхъ людей, которые, въ періодъ религіозныхъ войнъ, составляли во Франціи категорію «политиковъ». Лопиталь и Боденъ держатся того воззрѣнія, что надъ всъми существующими религіями и догматами царить одинъ общій, тождественный у всѣхъ народовъ, законъ, одновременно естественный и божественный.

«Подобно тому, — пишетъ первый, — какъ одно и тоже солнце свътить и гръеть въ Парижъ, и въ Римъ, и въ Константинополъ, такъ и божественная справедливость — естественное нраво, — что одно и тоже, — совершенно таже у дикарей Америки, какъ и у христіанъ Европы». Боденъ въ своей «Республикъ» (1576), признавая съ Аристотелемъ, что совершенствованіе человъка заключается въ созерцательной жизни. указываетъ гражданскому обществу, какъ на главную цъль,

на соблюдение справедливости, представляющую проявление божественнаго разума. Этотъ разумъ, одновременно «божественный и естественный», проявляется всюду и не заключенъ въ предълахъ опредъленнаго государства. «Всъ земные правители подчинены божественнымъ и естественнымъ законамъ; не лежитъ въ сферъ ихъ правомочій своимъ вмѣшательствомъ нарушать теченіе этихъ законовъ, если только они пе желаютъ оказаться виновными въ святотатствъ, не желаютъ объявить войну Богу, предъ величіемъ котораго каждый изъ монарховъ міра долженъ преклониться и пасть ницъ... Такимъ образомъ власть неограниченныхъ государей и суверенныхъ синьоровъ никакъ не простирается на законы Божества и Природы».

Однимъ изъ такихъ первоначальныхъ законовъ оказывается у Бодена частная собственность. «Заблуждаются тѣ, —
говорить онъ про Платона и его послѣдователей въ вопросѣ
о собственности, — которые думаютъ, что при общинной организаціи личности и вещи находятся между собою въ идеальномъ отношеніи». Всякій суверенъ располагаетъ какъ вещами,
такъ и личностями лишь въ предѣлахъ права. Налоги должны
быть результатомъ соглашенія, а не произвола правителей. «Государь, который доводитъ до нищеты своихъ подданныхъ, дѣйствуеть не въ силу законнаго верховнаго права, но, вѣрнѣе
сказать, при помощи насилія и солдать».

Другой законъ, вытекающій изъ естественнаго права, состоить въ томъ, что всё тё, кто участвуеть въ выгодахъ, доставляемыхъ обществомъ, несуть за это и всё необходимыя тяготы; что налогь долженъ быть пропорціональнымъ состоянію и никто не можеть быть свободнымъ отъ него, исключая неимущихъ. Не довольствуясь провозглашеніемъ этихъ принциповъ, Боденъ указываетъ также и средства ихъ практическаго осуществленія. Онъ подаеть идею всеобщаго имущественнаго кадастра, публичнаго регистра ипотекъ, періодической народной переписи, статистики бенефицій и должностей съ присвоенными последнимъ доходами, предлагаетъ такую систему косвенныхъ налоговъ, которая, не распространяясь на предметы общаго потребленія, равно необходимыхъ какъ богачу, такъ и бъдному, ложилась бы главнымъ образомъ на предметы излишества и роскоши. несущественныхъ жизненныхъ потребностей, темъ выше облагаемыхъ, чемъ оне изысканнее. После этого, иллюстрируя, по своему обыкновенію, выводы фактами, онъ рисуеть мрачную картину Франціи XVI-го стольтія, паразитизмъ привиллегированныхъ классовъ на доведенномъ до крайней степени нищеты народномъ тълъ. Онъ выражаетъ опасеніе, какъ-бы дворянство, духовенство и богатые города, сложивъ всь государственныя тяготы на истощенный народъ, въ концъ-концовъ, не оказались-бы на краю гибели, когда все выносящій народъ вдругь падеть подъ своей непом'триой ношей, подобно общеизвъстному не по силамъ обремененному ослу, вызывая своимъ паденіемъ общее разрушеніе государства. И опасеніе его исполнилось, правда, двумя стольтіями позже въ формъ Великой революціи 1789 г.

Идея всеобщаго порядка, согласнаго съ законами божества и природы, внушаетъ Бодену относительно международныхъ отношеній воззрѣнія, которыя были приняты только два столѣтія спустя, и въ которыхъ впервые мы встрѣчаемъ предчувствіе экономическаго единства Европейскихъ народовъ. Онъ приписываетъ Богу желаніе, чтобы разныя націи находились другъ съ другомъ въ дружескихъ отношеніяхъ, чтобы войны по крайней мѣрѣ не длились долго. Онъ доказываетъ положеніе, что разные народы не могутъ обходиться другъ безъ

друга уже по одному тому, что они принуждены вступать въ обмѣнъ своими продуктами. Поэтому следуеть остерегаться стеснять международную торговлю таможенными пошлинами. «Свобода обмъна всегда выгодна съ экономической точки зрвнія; утверждають, что свобода торговли подымаєть цены предметовъ потребленія. Я отрицаю это на томъ основаніи, что ввозъ товара удешевляеть ціну этого товара, котораго не хватаетъ при наличномъ спросъ на него. Слыша разсужденія подобныхъ господъ, можно подъ часъ подумать, что торговецъ отдаетъ свой товаръ даромъ или что страна наша на своихъ пустынныхъ засадахъ хранить богатства Индіи и счастливой Аравіи!» Таковы воззрёнія этого мошнаго ума эпохи возрожденія. Онъ върить, что естественные законы установлены Провидениемъ столько-же для регулированія экономическаго и соціальнаго міра, сколько и міра физическаго; онъ допускаетъ родъ предустановленной моніи между моральными и матеріальными интересами человъчества. Его идеи одновременно отражають въ себъ натурализмъ возрожденія и спиритуализмъ Аристотеля. Подобный прецеденть мы видъли уже у стоиковъ.

#### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

# Политическая экономія въ новъйшее время.

I.

### Меркантильная система.

Въ XVI и XVII вв. философскія предубъжденія уже не могли оказывать вліянія на политику, проникнутую реальными интересами. Это была эпоха образованія большихъ государствъ, которыя только что стали сознавать свою силу и народное единство и мечтали о полной независимости. Искусство управленія, достигшее совершенства въ Италіи, благодаря соперничеству между собою отдъльныхъ республикъ и политическихъ партій внутри ихъ, было впервые формулировано Маккіавели (1469—1527), исключительно въ государственныхъ цъляхъ, безъ примъси религіознаго или моральнаго элемента. Сочиненія его сдълались «служебникомъ» королей. Послъдніе не преминули воспользоваться новыми юридическими теоріями, выставлявшими на видъ авторитетъ королевской власти, но при этомъ съ ограниченіями верховной власти, которыя эти теоріи предлагали, они согласиться не могли. Національныя стремленія къ объединенію стали олицетворять личности правителей государства, они въ своемъ лицъ и представляли государство, и власть ихъ не должна была знать никакихъ предъловъ. Возгоръвшаяся между ними борьба и вновь организованныя для этой цёли постоянныя арміи по-

требовали такихъ денежныхъ затратъ, какихъ со временъ римской имперіи не зналь еще ни одинь народь. Къ этому прибавилась дворцовая роскошь, открывшая монархамъ новое поле взаимнаго соперничества и расточительности. Только налоги, собираемые съ торговли и промышленности, которые достигли къ этому временн небывалыхъ размеровъ, могли покрыть громадныя военныя издержки, и благодаря имъже могласуществовать и дворцовая роскошь. Вотъ почему тогдашніе монархи стали всячески покровительствовать мануфактурному производству и внъшней торговлъ, съ одной стараясь по возможности усовершенствовать производство, съдругой — увеличивая число отдаленныхъ торговыхъ конторъи заботливо ихъ поддерживая. Въ такого рода борьбъ, чтобы добиться успёха, требовалось напряжение всёхъ народныхъсиль. На религію стали смотръть или какъ на препятствіе, которое нужно было сломить, или какъ на простое орудіе: церковь во Франціи сділалась органомъ государства. Исторія. вступила, такимъ образомъ, въ золотой и вмъсть сътьмъ жельзный выкь, а Европа обратилась вы арену враждующихы другъ съ другомъ соперниковъ.

Насколько подобное положеніе дёль благопріятствовало появленію на свёть утилитарной политической экономіи, т. е. такой, которая, въ концё-концовь, была проникнута политикой—это можеть замётить безъ труда даже не особенно пытливый умъ. На этой почвё и возникла система, названная меркантильною, представляющая наиболёе яркое выраженіе принципа полезности (сообразно, конечно, понятіямъ того времени) въ политикъ. Эта система отождествляла богатство государства съ деньгами (съ золотою или серебряною монетою). Для того, чтобы больше пріобрёсти денегъ, необходимо больше продать; для того, чтобы ихъ сохранить у себя— нужно какъ

можно меньше покупать у другого государства, ограничиваясь лишь темъ сырьемъ, обработкою котораго занята местная промышленность, и, въ свою очередь, выпускать заграницу какъ можно меньше своихъ сырыхъ произведеній. Таможенный тарифъ необходимо такъ устроить, чтобы продавать какъ можно болъе собственныхъ продуктовъ обрабатывающей промышленности и не допускать къ себъ товаровъ иностраннаго производства. Такъ что, если къ концу года мы больше продали, чъмъ купили, то у насъ и денегъ больше, т. е. торговый балансъ склоняется въ нашу пользу; если же мы продали на извъстную сумму меньше, чъмъ купили — то наше богатство уменьшилось на туже сумму. Конечный результать зависить отъ дъйствій правительства. Последнее должно покровительствовать промышленности, регулировать путемъ запретительныхъ и поощрительныхъ пошлинъ привозъ и вывозъ товаровъ и устанавливать номинальную цену монеты. Все производство и потребленіе регулируеть монархъ. Возможно болье широкая свобода предоставляется торговль внутри страны, тогда какъ внъщняя торговля обставляется безчисленными препятствіями

Меркантильная система, происхождение которой восходить еще къ XV въку, во времена Кольбера, казалось, достигла своего апоген; поэтому ее и называли иногда «кольбертизмом». Однако самъ Кольберъ не всегда оставался върнымъ своей программъ. Тарифомъ 1664 года, знаменитый, министръ значительно уменьшилъ таможенныя пошлины и не поднималъ ихъ до того момента, пока не возгорълась борьба между Голландіей и Франціей — борьба столько же политическая, сколько и экономическая. Кольберу даже приписываютъ слъдующую фразу: «Чтобы поднять торговлю, необходимы двъ вещи: безопасность и свобода». Впрочемъ, если сильное развитіе промышленности, которое характеризуетъ эту эпоху, и

заставляло правительство прибъгать къ покровительственнымъ тарифамъ, чтобы поднять зарождающуюся мануфактуру, то за то, съ другой стороны, такая покровительственная система приводила къ діятельному обмѣну сырыхъ произведеній и заставляла искать свободнаго выхода для образовавшейся массы продуктовъ.

Что касается политико-экономических сочиненій, то въ последнюю четверть XVI ст. ихъ появилось такое множество, что было бы затруднительнымъ разбирать всёхъ ихъ.

Италіи изученіе экономическихъ явленій старинной традиціей; во Флоренціи и Венеціи торговля и промышленность рано достигли чрезвычайныхъ успъховъ. Въ своей «Исторіи торговли» Шереръ говорить: «Флоренція замёчательна тёмъ, что коммерческія знанія были тамъ результатомъ теоретическаго изученія, не только одного опыта. Уже въ XIV ст. два флорентинскихъ негопіанта, Пегалотти и Антоніо Узанно, создали первые начатки коммерческихъ знаній. Они писали о торговыхъ центрахъ, о товарахъ, о вексельныхъ срокахъ и веденіи торговыхъ книгъ, о сухопутномъ и морскомъ транспортъ, о страхованіи и о многихъ другихъ предметахъ. Сочиненія ихъ доказывають, что Флоренція болье, чъмъ всякій другой городъ, обладала, какъ интеллигентными представителями торговаго сословія (которые смотрели на торговлю, какъ на предметь серьезнаго изученія), такъ и учрежденіями, наиболье благопріятствующими торговымь оборотамь. Въ XVI ст. Скаруффи (1579) г.) 1) и Даванцатти (1532 г.)

<sup>1)</sup> Приведенные годы показывають время составленія главнѣйшихь сочиненій каждаго изъ этихъ авторовъ. Заимствуемъ у Wolowsk'aro (изъ его предисловія къ французскому переводу соч. Cibrario "Политическая экономія въ средніе вѣка") слѣдующія данныя, объясняющія раннее развитіе въ Италіи экономическихъ идей.

возобновили рядъ изследованій, которыя были возбуждены еще въ средніе века вопросомъ о монете.

Экономическая наука родилась въ Италіи, потому что эта страна была самою населенною, богатою, отважною и свободною.

Амальфи процветала уже въ Х в.; ея торговля доходила до Герусалима еще въ эпоху до крестовыхъ походовъ; промышленность обогатила этотъ небольшой городъ, прославившійся изобрфтеніемъ компаса и составленіемъ морского кодекса. Тогда же Средиземное море сделалось главнымъ торговымъ путемъ, а жители Венеціи и Генуи достигли высокой степени благосостоянія и могущества, благодаря тому, что въ ихъ рукахъ находился морской транспорть (эта роль впослёдствім выпала на долю голландцевъ). Вся торговля съ Левантомъ и Африкою перешла въ нимъ, а промышленность, оживившаяся, благодаря легкости сбыта, развилась очень быстро. Могущественная своими напиталомъ и мануфактурою Флоренція наводнила всю Европу своими банками и конторами; и вкоторые флорентійцы обладали целыми королевскими состояніями. Два банкира Bardi и Perussi ссудили англійскаго короля Эдуарда III (около 1370 г.) суммою въ 11/2 мелл. флориновъ (золотой флоринъ=19,88 фр.). Въ началѣ XIV в. доходы флорентійской республики простирались до 300,000 флор., а расходы до 121,270, что превышало бюджеть короля неаполитансваго и Арагонскаго, а по свидътельству Маколдея, даже соединенныхъ Ирландіи и Англіи во времена Едизаветы. Флорентійцы первые ввели у себя въ XIV в. составленіе сивть доходовь и расходовъ-«bilancio» (бюджеть). Въ 1510 г. гонфалоньеръ Sodeгіпі представиль верховному сов'яту отчеть о состояніи актива и пассива за предыдущіе восемь літь. Первый банкъ быль основань въ Венеціи и въ ней же была занлючена масса государотвенныхъ займовъ. Въ 1421 г. дожъ Mocenigo изложилъ въ замъчательной ръчи передъ верховнымъ совътомъ состояніе финансовъ и торговли. "Только вамъ, -- говорилъ онъ, -- открыто одинаково какъ море, такъ и суща. Вы представляете изъ себя артерію, снабжающую богатствомъ весь мірь. Весь мірь запитересованъ въ вашемъ богатстей, золото отовсюду стекается къ вамъ... Я исегда заботился о томъ, чтобы уплата процентовъ по займамъ производилась аккуратно по полугодіямъ, и въ счастію достигь этого... Берегитесь, какъ огня, посягать на чужое добро и несправедливо начинать войну. Богъ васъ накажеть за это... Что вы будете продавать миланцамъ, если вы ихъ разворите? Дадутъ Скаруффи быль убъждень, что европейскія государства могуть выработать общій типь монеты одной формы, состава и обозначенія; а чтобы привести въ исполненіе эту реформу, онъ предлагаль собрать конференцію изъ европейскихъ государствъ.

Ему принадлежить мысль — прилагать особое клеймо, утвержденное соглашениемъ европейскихъ государствъ, къ золотымъ и серебрянымъ издёліямъ, для гарантіи ихъ оть поддълокъ. «Врядъ-ли, говорить онъ, кто-либо не согласится съ этимъ новымъ порядкомъ, такъ какъ безпорядочность денежной оценки увеличивается безпрестанно, и въ тоже время кажный желаеть обладать такимъ количествомъ чистаго металла, которое вполнъ оплачивало-бы то, что слъдуетъ ему получить». Въ 1613 г. Антоніо Серро издаль трактать. «О причинахъ, которыя могутъ способствовать увеличенію золота и серебра въ государствахъ, лишенныхъ рудниковъ». Въ трудь онь разсматриваеть экономические феномены. придерживаясь опредъленной системы. Причины, объясняющів экономическія явленія, могуть быть естественныя (рудники), частно-случайныя (плодородіе почвы, выгодное въ торговомъ отношеніи положеніе страны) или обще-случайныя (мануфактурная промышленность, морская торговля). Мануфактурныя произведенія по взглядамъ Серра представляють продукты болье опредъленные для ремесленника, чъмъ земля для крестьянина,

ли они тогда что либо вамъ въ обмѣнъ на ваши продукты? Что будеть съ вашими продуктами, если ваши капиталы, которые вамъ нужны для ихъ производства, будутъ поглощены войною"! Ко всему этому прибавимъ еще, что въ Италіи, какъ говоритъ Сіbrario, даже лица знатнаго состоянія не гнушались заниматься торговлею и завѣдывать промышленными предпріятіями. Впрочемъ сильное развитіе торговли и промышленности, начиная съ XV в.. наблюдалось и во Франціи.



такъ какъ продукты последней подвержены колебаніямъ, въ зависимости отъ внёшнихъ условій: напр. отъ качества почвы. Прибыль ремесленника более велика: она ему можеть давать сто на сто, чего нельзя ожидать отъ земледёлія. Далее, мануфактурныя произведенія легче сбывать, такъ какъ они менёе подвержены порчё; наконецъ, выгодность мануфактурной промышленности подтверждается еще тёмъ нерёдкимъ фактомъ, что одинъ городъ можеть сбывать товаровъ более, чёмъ цёлая территорія. Если прибавить къ этому, еще то, что Серра выставляеть во главе причинъ, производящихъ богатство въ стране, хорошую организацію политическихъ учрежденій, то мы вполне опредёлимъ то мёсто, которое онъ занимаеть въ ряду экономистовъ, признающихъ человеческій трудъ и правительственную иниціативу источниками созданія богатствъ.

Въ Англіи изследованія по вопросу о монеть и величинь процента, очень ръдкія въ средніе въка, продолжались до конца XVII в. Стаффордъ первый изъ англійскихъ писателей, въ одно время съ Даванцати, указалъ на опасность пониженія цъны монеты (въ 1581 г.). Пругой писатель Кульпеперъ (Culререг) издаль небольшой трактать, (1621), въ которомъ доказываль, что высокій проценть является опаснымь препятствіемъ для расширенія торговыхъ операцій Англіи, такъ какъ ставить эту страну въ худшее положение по сравнению съ Голландіей, ея соперницею. Въ 1621 г. Малайнсъ (Malynes) указываль на неудобство увеличенія обміна съ точки зрінія торговаго баланса. Болъе важными трудами являются сочиненія Томаса Мэна (Thomas Mun), который первый ясное и систематическое изложение теоріи торговаго баланса. По его мнѣню, вся экономическая политика должна клониться въ тому, чтобы поднять торговый балансь, т. е. внъшняя торговля и пошлинная система должны быть такъ

согласованы между собою, чтобы удержать въ предълакъ страны возможно болъе иностранныхъ денегъ. Мэнъ все-таки былъ противникомъ запрещенія вывозить драгоцінные металлы на покупку иностранныхъ товаровъ, такъ какъ послідніе, говорить онъ, снова могуть быть вывезены и проданы съ прибылью.

Последнить выдающимся писателемь этого періода быль Чайльдь (1688—90) который въ своихъ «Письмахъ о торговле и должномъ проценте», (Brief observation concerning Trade and The interest of money), подобно предыдущимъ писателямъ, настаиваетъ на важности низкаго процента. Главная причина торговаго успеха Голландіи— низшій процентъ. Чайльдъ восхищается экономическимъ развитіемъ Голландіи и выставляетъ ее образцомъ своимъ соотечественникамъ. Но вмёсто того, чтобы разсматривать пониженіе процента въ зависимости отъ опредёленнаго рода экономическихъ условій, существованіе которыхъ является произвольнымъ, независящимъ отъ воли человёка, Чайльдъ считаетъ возможнымъ поддерживать величину процента на извёстной высотё при помощи государственнаго вмёшательства.

По его мнѣнію, правительственная власть должна вмѣшиваться въ торговыя сношенія, не допуская, напр., торговли колоній съ другими государствами, кромѣ ея метрополіи. Тѣмъ не менѣе, благодаря Чальду, меркантилизмъ слѣлался ученіемъ болѣе практическимъ и не столь одностороннимъ. Онъ предвидѣлъ уже несостоятельность распространенной тогда теоріи торговаго баланса, особенно въ томъ смыслѣ, какъ ее понимало большинство. Въ сочиненіи его указывается на то обстоятельство, какъ трудно бываетъ опредѣлить съ точностью количество и цѣну ввозимыхъ и вывозимыхъ товаровъ. Затѣмъ онъ говорить слѣдующее по поводу торговаго баланса: Ошибоченъ

тотъ методъ сужденія, который разсматриваетъ каждую отрасль торговли въ отдёльности. Поступая такъ, нельзя придти ни къ какимъ опредёленнымъ выводамъ относительно всей вообще торговли. Можетъ случиться, напр., что нѣкоторыя страны вывозять въ Англію очень мало товаровъ, но за то такихъ, безъ которыхъ ея торговля обойтись не можетъ. Такъ, торговля Даніи и Норвергіи, съ точки зрѣнія торговаго баланса, крайне невыгодна для Англіи, между тѣмъ эти страны поставляютъ ей лѣсъ и смолу—товары, безусловно необходимые для существованія англійскаго флота».

Во Франціи, послѣ Бодэна, примыкавшаго по своимъ воззрѣніямъ на королевскую власть и на правительственное вмѣшательство къ школѣ меркантилистовъ, самымъ чистымъ представителемъ этого направленія явился извѣстный поэтъ Монкретьенъ Ватвиль. Принужденный вслѣдствіе дуэли бѣжать
изъ Франціи, онъ поселился въ Англіи, гдѣ его поразило
блестящее развитіе торговли и промышленности этой страны,
тогда болѣе передовой, чѣмъ Франція. Хотя онъ не былъ
знакомъ со многими изъ только что разобранныхъ сочиненій
(за исключеніемъ трудовъ Стаффорда и Серра), тѣмъ не менѣе среда, въ которой онъ вращался, общеніе съ экономистами и коммерсантами тогдашняго времени, наконецъ, чтеніе,
Бодэна и Аристотеля, — все это могло въ сильной степени
повліять на его пылкое воображеніе и вдохновить этого замѣчательнаго поэта создать истинный шедевръ.

«Трактать о политической экономіи» Монкретьена издань быль въ 1615 г. и посвященъ Людовику XIII и его матери. Это первое сочиненіе, гдв наука о хозяйственныхъ фактахъ и искусство управлять ими названы политической экономіей. Названіе это было выбрано авторомъ съ тою цёлью, чтобы противопоставить современный ему взглядъ на экономію, какъ на

теорію общественнаго хозяйства, воззрѣніямъ древнихъ, понимавшихъ подъ этимъ словомъ узкій кругъ части хозяйственныхъ интересовъ.

Подобно Аристотелю, Монкретьенъ считаетъ государство организмомъ, у котораго функцію головы исполняетъ государь, душой этого организма является верховная власть — источникъ государственнаго единства и порядка. Основный законъ существованія такого общественнаго организма, какъ и всякаго другого—личный интересъ. Исходя изъ этой точки зрѣнія, Монкретьенъ полагаетъ, что экономія, какъ искусство, должна давать практическія правила, сообразуясь всецьло съ обстоятельствами.

Монкретьенъ признаетъ существованіе естественныхъ богатствъ и къ числу последнихъ относитъ произведенія земли, какъ напр., хлёбъ, соль, вино и т. п.; онъ даже считаетъ ихъ основными элементами богатства, имъющими большее значеніе, чёмъ всё золотые и серебряные рудники Испаніи. Но безъ приложенія труда и промышленности естественныя богатства ничего не значатъ; только трудъ и промышленность могутъ имъ сообщить цённость. Придавая громадное значеніе въ дёлё созданія народнаго богатства всякаго рода механическимъ искусствамъ, Монкретьенъ отрицательно относится къ земледёлію, которое, по его мнёнію, отрываеть отъ промышленности слишкомъ много рабочихъ рукъ; а увлеченіе земледёліемъ онъ считаль даже вреднымъ.

Если промышленность является главнымъ источникомъ національнаго богатства, то она должна быть предметомъ особеннаго попеченія со стороны королевской власти, потому что богатство, во-первыхъ, нужно королю во всёхъ отрасляхъ его управленія, а во-вторыхъ, интересы подданныхъ и короля совпадаютъ. Разбирая въ первой части своего сочиненія, что слідовало бы сділать Людовику XIII для улучшенія положенія различных искусствь, Монкретьень подаеть ему слідующіе совіты: необходимо завести общественныя мастерскія, гдімогли бы найти себі работу множество бродягь, учредить ремесленныя школы съ обязательнымъ въ нихъ обученіемъ, не допускать въ страну иностранныя изділія и улучшить изділія містныхъ фабрикъ, завести иностранныя мануфактуры и т. д.

«Счастіе людей заключается въ богатствъ, а богатство въ трудь. Какъ у животныхъ, когда есть сердце, есть и кровь, такъ и государство, у которыхъ есть промышленность, есть и богатство». Такими словами заканчиваеть Монкретьенъ первую часть своего труда. Предметомъ второй части служить вопросъ, какъ долженъ руководить государь торговлею своего народа. Согласно основнымъ взглядамъ Монкретьена, государь и въ этой области свободенъ въ своихъ действіяхъ: онъ можеть произвольно стеснять или освобождать отъ стесненій торговлю; интересы государя тоже, что и государственные интересы. Вся прибыль, говорить 0НЪ. доставшаяся вашимъ отъ торговли, промышленности или земледёлія должны, въ случай необходимости, пойти на государственныя нужды или на личныя нужды короля. Богатство вашихъ подданныхъ есть ваше богат-Королю иногда бываеть и выгоднымъ разрѣшить иностраннымъ подданнымъ свободно торговать въ его государствъ, съ тъмъ условіемъ, конечно, чтобы и его подданные получили такое же право въ соответственныхъ государствахъ-- но это исключительные случаи. Нормальное состояние государствъ въ торговыхъ сношеніяхъ другь съ другомъ — взаимная борьба за существование. Необходимо ревниво оберегать свои естественныя богатства отъ хищническихъ посягательствъ на нихъ со стороны иностранцевъ.

Вообще говоря, Монкретьенъ былъ большимъ привержен-

цемъ промышленности <sup>1</sup>) и механическихъ искусствъ и государственнаго вмѣшательства въ экономическую жизнь народа. Но онъ не забывалъ и того, что механическія искусства зависять отъ природы, а королевская власть должна руководствоваться въ своихъ дѣйствіяхъ интересами своихъ подданныхъ, счастіе которыхъ и есть ея разумное основаніе.

П.

### Теорія общественнаго кредита и ся заблужденіе.

Было, конечно, ошибочнымъ золотую считать монету основнымъ богатствомъ ребряную государства видьть въ искуссной правительственной регламентаціи торпромышленности единственное средство **чтирочить** это богатство. Но такъ какъ промышленность предполагаетъ пользование сырыми матеріалами, извлекаемыми изъ земли, то такого рода идеи предоставляли извъстную перспективу и земледелію, которое не могло не воспользоваться этимъ. Идея, которая ставила развитіе общественнаго хозяйства въ зависимость отъ правительственнаго воздъйствія или вообще отъволи людей, должна была рано или поздно проявиться въ болье смелой форме. И воть въ конце XVII в. и въ началь XVIII-го открыли новые источники къ увеличенію обмѣна, котопредоставляль кредить. Сообразно господствовавшимъ тогда понятіямъ, кредитъ тоже былъ отданъ въ руки королевской власти, какъ новое средство для созданія богатства.

<sup>1)</sup> Необходимо помнить, что подъ словомъ «промышленность» Монкретьенъ, какъ и другіе меркантилисты понимали, главнымъ образомъ, обработывающую промышленность — индустрію, переживавшую тогда переходную стадію своего развитія отъ простаго ремесла къ мануфактуръ.

Прим. пер.

Это было последнимъ усиліемъ меркантильной доткрины и въто же время ея паденіемъ. Она царила въ Европе съ 1570 по 1721 годъ, въ который пада система Джона Ло.

Публичные банки основаны были въ 1157 г. въ Венеціи, въ 1349 г. въ Барцелонт, въ Генут въ 1407, въ Ліонт въ 1543, въ Амстердамт въ 1609, въ Гамбургт въ 1619 и въ Лондонт въ 1694 году. Банки возникли изъ учрежденій, принимавшихъ деньги на храненіе; первоначально они выпускали билеты, обезпечивая ихъ сполна звонкой монетой, которую сами и чеканили. Потомъ эти простые банки дълались мало-по-малу оборотными (циркуляціонными), отвтчая нуждамъ торговли, все болте и болте расширяющей свои рынки, и стали выпускать такіе билеты, цтность которыхъ устанавливалась соотвттственно кредитамъ, имъ оказываемымъ.

Ло близко стоялъ у дълъ амстердамскаго банка и ясно видъль опасное положение шотландскаго. Вся экономическая система этого геніальнаго игрока возникла въ его умѣ при наблюденіи за ходомъ операцій этихъ банковъ. Деньги, думаль онь, не только орудіе міны, оні еще-вознагражденіе за трудъ, а такъ какъ множество рукъ остается въ бездъйствін, потому что имъ не предлагается никакого труда, то чёмъ более въ стране будеть денегь, темъ более будеть и занятыхъ работниковъ; тогда даже явятся изъ-за границы рабочія руки, чтобы предложить свой трудъ; кромъ того, съ увеличеніемъ количества денегъ, увеличится число рабочихъ семей, такъ какъ онъ будутъ болъе обезпечены. образомъ, увеличение числа денегъ въ странъ поведетъ за собою прирость населенія. Это станеть замътнымь не только въ городахъ, но и въ деревняхъ, такъ какъ земледъліе нуждается въ монетъ не меньше, чъмъ мануфактурная промышленность. Деньги есть основной принципъ труда, культуры

и населенности. Страна богата, когда въ ней денегъ много, и бъдна, когда ихъ мало.

Изобиліе денегь есть не только причина благосостояніи оно есть условіе, безъ котораго не будеть справедливости въ экономическихъ отношеніяхъ. Въ самомъ дъль, происходить безпрерывная борьба между владельцами денегь и собственниками вещей. Последніе предписывають законы первымъ, когда всякаго рода товары становятся редкими на очередь. ВЪ СВОЮ должны подчиняться намъ своихъ противниковъ, когда число товаровь увели-Однако, справедливость и общій интересь требують, чтобы меновая стоимость или рыночная цена производства вещей не превышала ихъ издержекъ. Есть только одно средство достиженія этого результата: поставить количество монеты въ постоянное соответствіе съ количествомъ вещей (обращающихся на рынкъ). Задача эта будеть достигнута съ того момента, когда явится возможность гарантировать извъстнымъ количествомъ монеты всёхъ тёхъ, которые заявили требованіе на нее. Деньги, какъ богатство, обладають тімь характернымъ свойствомъ, что производять еще новыя богатства, такъ какъ, благодаря имъ, получаютъ ценность производительныя силы, которыя оставались бы безъ приложенія, при отсутствіи денегь. Необходимо поэтому въ интересахъ справедливости стремиться къ ихъ изобилію.

Но что такое деньги?

Необходимо различать два элемента въ монетъ: во-первыхъ — металлъ, изъ котораго она сдълана, во-вторыхъ— оттискъ.

Металлъ есть обыкновенный товаръ: кусокъ металла безъ оттиска, который дёлаеть его монетою, разумъется, не можетъ приниматься въ обмънъ на другіе товары или на

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

трудъ и не даетъ той пользы, которую мы извлекаемъ изъ монеты. Только гарантія государства дёлаеть его орудіемъ обмёна; государство пускаетъ въ обращеніе и надёляеть его свойствомъ выражать опредёленныя цённости. Эта гарантія, будучи сама извёстной цённостью, прибавляется къ цённости металла, какъ товара.

Еслибы можно было отдёлять этоть второй элементь оть перваго, тогда можно было бы безконечно увеличивать личество денегь, такъ какъ этотъ второй элементь зависить отъ человеческой воли. Чтобы достигнуть этой цели, прибегали уже къ разнообразнымъ средствамъ: иногла нарицательную цёну монеты, иногда понижали ее, но, къ несчастію, до сихъ поръ не достигли того, чтобы освободить кредитную ценность монеты отъ стесненій, налагаемыхъ нее внутреннею товарною ценою металла. То, чего не съумели сдълать съ металлическою монетой, было успъшно достигнуто банками въ бумажныхъ деньгахъ. Билеты вошли въ обращеніе по гарантіи банковъ, точно также, какъ и звонкая монета, и даже съ большимъ еще успъхомъ, потому что облегчають и ускоряють обмёнь, безопасно могуть быть вывозимы, кромъ того, обладають большею точностью и не такъ удобны для всякаго рода поддёлокъ. Но самая важная выгода ихъ состоить въ томъ, что тогда, какъ теперь бумажныя деньги обращаются въ количествъ, равномъ ихъ обезпеченію, ихъ можно выпускать еще на болье крупныя суммы. и чёмъ более ихъ выпускать, темъ более будетъ увеличиваться денежная наличность.

Итакъ, задача о произвольномъ увеличении денегъ была разръшена и вмъстъ съ тъмъ должны были, благодаря этому средству, умножиться пропорціонально трудъ и благосостояніе, которое послъдній производить. Воть что сдълали Амстер-

намскій, Лондонскій и Шотландскій банки. Посявдній, правда, принужденъ былъ прекратить платежи. Но еслибы правительства были солидарны съ банками, тогда можно было бы избъжать повторенія подобныхъ случаєвь, потому что зависить оть человеческой воли». Постаточно было бы правительству выпустить въ обращеніе мелкія бумаги. чтобы только дать время металлическимъ пеньгамъ вернуться банкъ, или понизить законную пробу всякій разъ, когда это является необходимымъ. Уже одно извъстіе о подобныхъ мърахъ могло возстановить кредить, лишь бы только въ государствъ нашлось желаемое количество монеты. Впрочемъ, всегда можно обезпечить выпускаемыя бумаги залогомъ земли. Вотъ какова была «система» Ло. Въ такомъ виде она излагается въ «письмахъ» аббата Террасона, (1720) который писанъ ихъ по поручению самого Ло, въ защиту его системы передъ взволновавшимся тогда общественнымъ митніемъ, и въ трудахъ Meлона (Bordelais Melon), который быль севре-Для таремъ знаменитаго спекулянта. ученика, для учителя представлялось, что кредить зависить всегда отъ правительства и есть величина произвольная. «Хороший банка тот, который ничего не платить» — принципь, изъ которыю сделали шутку, но который, все таки, основателень; тоть, кто не платить, это значить тоть, которому правительство доставило принудительный курсь.

Дюто тоже является ярымъ партиваномъ системы Ло и высказываеть тѣ же взгляды.

Философскій камень быль, наконець, открыть, и въ рукахъ правительства явилось средство дёлать золото, а вмёстё съ тёмъ и творить по желанію богатство, если не до безконечности, то, по крайней мёрё, настолько, чтобы можно было согласовать количество денегь съ предполагаемою цённостью вещей, упрочить торговый балансь и дать примъненіе встыть наличнымъ производительнымъ силамъ.

Извъстно, что предложенія Ло, принятыя Регентомъ, только ускорили банкротство вмъсто того, чтобы его предотвратить. Спустя нъсколько льть паль и англійскій банкъ, дъла котораго блестяще шли въ продолженіе нъсколькихъ льтъ.

Описывать подробности этихъ крушеній мы предоставляемъ историкамъ; достаточно сказать, что они были эпилогомъ первой фазы современной политической экономіи.

#### ГЛАВА ПЯТАЯ.

## Теорія естественнаго богатства.

I.

## Предшественники физіократовъ (Пименъ, Локкъ).

Возвратимся нъсколькими годами назадъ, къ концу царствованія Людовика XIV.

Борьба за гегемонію, веденная съ крайнимъ напряженіемъсиль Францією съ другими европейскими народами, какъ на поль битвъ, такъ и на экономической почвъ, въ конецъ истощила силы страны. Людовикъ XIV оставиль сельское населеніе въ ужасающей нищетъ. Сердца честныхъ людей, способныхъ оцѣнить величину этого зла и понять его глубину, конечно, были возмущены этимъ. Въ концѣ царствованія Вобанъ и Буагильберъ обратились съ краснорѣчивымъ призывомъкъ милосердію въ польву несчастныхъ, обездоленныхъ тяжкими поборами и притѣсненіями. Но они всю надежду на исцѣленіе золъ, причиненныхъ королевскою властью, возлагали на нее самое и ихъ цѣль была тронуть сердце короля. Если они въ этомъ и не успѣли, то мы увидимъ, что ихъ послѣдователи—физіократы были счастливѣе въ этомъ отношеніи при короляхъ Людовикѣ XV и Людовикѣ XVI. Эта одна

изъ характерныхъ чертъ политической экономіи той эпохи: сильно развившіяся симпатіи къ страданіямъ низшаго класса населенія способствовали появленію переворота въ воззрѣніяхъ политической экономіи, въ которой въ предшествующую эпоху выраженія такого рода сочувствія почти не замѣчалось.

Вобану приходилось не разъ посъщать отдаленные углы королевства, такъ что съ экономическимъ бытомъ народа онъ быль близко знакомъ. Онъ подозръвалъ, что всъ тогдашнія народныя бъдствія составляють результать неудачнаго распредъленія богатства; последнее, говориль онь, заключается не въ обладаніи большими запасами золота и серебра, а въ изобиліи и дешевизнъ предметовъ, необходимыхъ для существованія; кромъ того, богатство зависить отъ числа гражданъ и достоинства ихъ. Рабочій, земледълецъ, вся масса мелкаго люда, дотолъ встми (за исключеніемъ Монкрэтьена) презираемаго, пріобртли въ глазахъ Вобана громадное, небывалое значение. Онъ понималь, что интересы государя не могуть быть противоположными интересамъ народа; государь въ его глазахъ быль главою обширнаго организма, котораго ни годинъ органъ не могь теривть страданіе, безъ того, чтобы оно не отразилось на всемъ организмѣ. Въ своемъ сочинении «Королевская десятина» онъ выставляеть экономическою аксіомою то положеніе, что, центральная власть и вправъ налагать на народъ, взамънъ покровительства, которое оно ему оказываеть, извъстные сборы, необходимые для исполненія общегосударственныхъ повинностей, то необходимо распределять эти сборы пропорціонально доходамъ каждаго и не ділать никакихъ изъятій; «потому что всякая привиллегія, которая направлена на изъятіе кого бы то нибыло изъ общихъ сборовъ въ пользу государства, несправедлива и беззаконна». Здёсь, тельно, идея справедливости проникаетъ и въ политическую

экономію, всеціло преданную дотолів сухой «хрематистиків» и искусству наполнить какою угодно ціною государственную казну. Изъ чувства гуманности и справедливости и произошель предложенный Вобаномъ проектъ всеобщаго подоходнаго налога — королевской десятины; смягченный и поставленный авторомъ въ соотвітствій съ требованіями резльной политики, онъ не быль такимъ радикальнымъ, какимъ могъ казаться на первый взглядъ. Извістно, что придворные и финансисты, которые могли все потерять въ случай осуществленія этого проекта, безъ труда добились того, что Вобанъ впаль въ немилость у короля, а книга его была изъята изъ обращенія. Буагильбера, который быль тіхъ же убіжденій, что и Вобанъ, постигла таже участь. Но книги ихъ остались образцомъ для другихъ экономистовъ.

Что особенно заслуживаеть вниманія у обоихъ писателей, даже болье чыть благородные порывы, которыми проникнуты ихъ сочиненія, это—методъ, которымъ они пользовались. Самая кропотливая и терпыливая статистическая работа
даеть имъ матеріалъ для самыхъ возвышенныхъ минній. Первымъ, кто научился въ совершенствы владыть этимъ орудіемъ
политической экономіи, быль одинъ французъ, жившій въ
XVI в., имя котораго скрыто псевдонимомъ. Въ своемъ сочиненіи «Финансовыя тайны» онъ прибыгаеть къ воображаемымъ
цыфрамъ, чтобы затемнить нысколько картину разрушенія, произведеннаго религіозными войнами.

Статистическій методъ быль извістень и Монкретьену, но Буагильберь и Вобанъ впервые дали ему широкое приміненіе и съуміли воспользоваться имъ. «Королевская десятина» опирается на анализі числовыхъ данныхъ, почерпнутыхъ изъ вполні достовірныхъ источниковъ. Кромі того, въ этой книгі авторъ указываеть на необходимость ежегодныхъ переписей

основных элементов общественнаго богатства Франціи. Вообще она настолько проникнута духом положительных наукт, что предлагаеть частичное применене этой реформы въ двухъ или трехъ провинціяхъ въ виде опыта. Изъ этого видно, насколько великій умъ Вобана опередиль свое время, когда идея о применени опыта къ политике и въ наши дни остается еще новою и спорною.

Физіократы явились не только продолжателями Вобана и Буагильбера, но воспользовались цёлымъ рядомъ техническихъ изследованій англійскихъ экономистовъ, сочиненія которыхъ заняли видное мёсто въ литературё съ конца предыдущаго столётія.

Вагляды Буагильбера и Вобана нашли себѣ многихъ послѣдователей, продолжавшихъ разрабатывать основныя черты новой экономической идеи, явившейся предвозвѣстницей физіократической школы. Въ числѣ этихъ послѣдователей Вобана упомянемъ Вилліама Петти \*) (1623—1687). Уже Чайльдъ указалъ на нѣкоторыя непослѣдовательности покровительственной системы, которую можно было-бы назвать системою дурно понятаго національнаго эгоизма. Петти ушелъ впередъ еще далѣе, хотя онъ всегда имѣлъ въ виду величіе Англіи и относился къ иностранцамъ, какъ патріотъ. Онъ жилъ въ то время, когда Англія цѣною кровавыхъ революцій добилась своей политической и религіозной свободы, сломила могущество Голландіи, господствовавшей до той поры въ сѣверныхъ

<sup>\*)</sup> Петти пятнадцати л'єть оть роду прівхаль съ небольшимъ количествомъ товаровъ во Францію; зд'єсь слушаль университетскій курсь въ Кан'є, который зат'ємъ продолжаль въ Париж'є и въ Голлантіи. Возвратившись въ Англію, изучаль музыку и медицину. Петти изв'єстенъ также и своими механическими изобр'єтеніями. Н'єкоторыя сочиненія его появились одновременно на французскомъ и англійскомъ языкахъ.



моряхъ и остановила развитіе французскаго флота. Въ это время Англія усибла уже организовать у себя могущественную промыниленность и торговлю и, обезпечивъ себя отъ всякой конкурренціи «актомъ о мореплаваніи», стремилась завязать дъятельныя торговыя сношенія съ остальными народами Европы. Петти быль поборникомъ мирной политики и единственною задачею для королевской власти полагаль развитіе производительныхъ силъ страны. Наиболте совершеннымъ орудіемъ для такого экономического развитія, по мижнію Петти, должна служить статистика, т. е. точное исчисление алементовъ народнаго богатства. Будучи военнымъ врачемъ, Петти былъ назначенъ, благодаря знанію математики, на ревизію земельныхъ участковъ, отведенныхъ въ Ирландіи солдатамъ Кромвелля. Воспользовавшись этимъ случаемъ, онъ составилъ нъчто въ родъ анатомическаго очерка несчастнаго острова по методу, прославленному Бэкономъ въ естественныхъ наукахъ.

Такъ какъ человъческій трудъ и земля являются двумя неразрывными факторами всякаго богатства, то, чтобы, определить экономическое положеніе какой либо страны и предусмотръть ея будущность, необходимо, съ одной стороны, изслъдовать ея территоріальныя условія, съ другой, разсмотръть взаимныя отношенія населенія къ различнымъ отраслямъ труда. Такого рода статистическій пріемъ Петти называеть «политическою ариеметикою». По его мнѣнію, страна съ небольшо ю территоріею можеть прокормить большее относительно количество нюдей, владъть большимъ богатствомъ, развить больше свои силы, чъмъ страна, обладающая большею территоріею; поэтому Англія должна получить превосходство передъ Францією, несмотря на меньшее пространство территоріи Англій. Во-первыхъ, говорить Петти, Лондонъ болье населенъ, чъмъ Парижъ, Римъ и Руанъ, взятые вмѣстъ; плотность населенія есть условіе, бла-

топріятствующее для развитія промышленности. Прибыль, получаемая отъ мануфактурнаго предпріятія тамъ больше. чамъ крупнъе и усовершенствованнъе сама мануфактура. Такъ, въ большомъ городъ одна мануфактура рождаетъ другую, и каждая въ отдъльности раздъляется еще на возможно болъе мелкія части, чёмъ достигается упрощеніе и облегченіе труда каждаго рабочаго. Какъ напримъръ, можно указать на производство часовъ: если одинъ рабочій будеть дёлать колеса, другой пружины, третій циферблать, тогда часы будуть дешевле и лучше, чемъ тогда, когда вся работа была бы исполнена однимъ рабочимъ. И мы видимъ, что въ нъкоторыхъ городахъ или даже улицахъ одного большого города, тамъ, тдъ жители ихъ заняты исключительно одною отраслью промышленности, сорта продуктовъ, ими выдёлываемыхъ, становятся все выше и выше, чтмъ гдт бы то ни было. Тоже можно сказать и про деревню. И здъсь, до извъстнаго предъла, впрочемъ, весьма отдаленнаго, - чъмъ болье людей заняты землею, темъ более она производить и темъ больше народу она можеть прокормить. Поэтому-то земли, находящіяся вблизи городовь обладають большею ценностью, чемь земли удаленныя. Уже на англійской территоріи, если не считать непроизводительныхъ гражданъ более многочисленныхъ во Франціи, чемъ въ Англіи, существуетъ столько населенія, сколько производительнаго же И ВО можеть увеличиться. Достаточно **H**0 еше разрѣшить иностранцамъ покупать земли въ Англіи; прибыль, полученная отъ продажи земли доставила бы возможность многимъ мододымь дюдямь заняться торговлею, такь что появление этихъ новыхъ капиталовъ. увеличенныхъ банками, удвоило бы богатство Англіи, и сообразно съ этимъ, возросло бы и морское ея могущество. Съ этого момента (1582 г.) Англія

вполнъ можеть утверждаться въ роли морской державы. Франція не въ силахъ съ нею соперничать, такъ какъ причины плительныя, напр. недостатокъ портовъ, или постоянныя, какъ напр. неуповлетворительность ея торговаго флота, зависящая оть разнообразія продуктовь, ею вывозимыхь, мішають ей имъть сильный военный флоть. Понятно, эти результаты будуть достигнуты Англіею, если она будеть убъждена въ томъ. что за последніе сорокъ леть она много выиграла и богатствъ и что препятствія, которыя представляются ея возвышенію, легко побъдимы, а теперешнее ся состояніе далеко до упадка. Необходимо ей объединить законодательство и администрацію трехъ королевствъ и не следуеть ей бояться увеличенія налоговъ, которое есть признакъ, даже болье того -- причина богатства, а нужно ихъ уравнять, не ограничиваясь земельнымъ налогомъ, обложить трудъ и продукты мануфактурные; далбе, она должна воздерживаться отъ регулированія роста (процентовъ) законодательнымъ комъ и, доставить, наконецъ, возможность свободно высказываться общественному мнвнію.

Большая часть всъхъ этихъ требованій вошла въ программу конституціонной монархіи, возстановленной революціей 1688 г., спустя годъ послѣ смерти Петти.

Признаніе идей свободной торговли и защита ихъ, въ противоположность запретительной системъ, вошедшей въ употребленіе послів англійской революціи, мы находимъ въ трудів Дедлея Норта (Dudley North), изданномъ въ 1691 г. Онъ богатство можетъ существовать доказываеть, что симо серебра, что золота И источникомъ богатства является человъческій трудъ, приложенный или къ къ промысламъ. Все таки драгоценные ици ициве металлы, по его мненію, представляють одинь изъ важныхъ

элементовъ національнаго богатства и могуть оказывать большія услуги. Что касается денегь, то ихъ можеть и не хватать, быть и слишкомъ много; количество ихъ, нужное для цёлей торговли, мёняется сообразно съ обстоятельствами, и уровень этихъ колебаній регулируется самопроизвольно. **І**мать, что застой въ торговив есть результать недостатка денегь-это Норть считаеть ошибочнымь, такъ какъ застой въ торговив происходить или отъ переполненія внутренняго рынка товарами, или отъ разстройства иностранной торговли, или, наконець, оть уменьшенія потребленія, вследствіе бедности. Вывозъ денегъ для торговыхъ целей вовсе не уменьшаетъ національнаго богатства, напротивъ, увеличиваеть его, потому что торговля существуеть тамъ, гдв есть обмень излишковъ. Въ отношении торговли весь міръ является одною нацією, такимъ народомъ, гдв отдельныя націи фигурирують, какъ отдельныя личности. Упадокъ торговли въ одной странъ `неминуемо отразится на всемірной торговль, такъ что нельзя торговлю одной страны разсматривать отдёльно отъ другихъ странъ, потому что всв части целаго, --всемірной торговли -согласованы между собою. Относительно процента Нортъ говорить, что какъ цёны всёхъ благь, такъ и проценть опредъляется спросомъ и предложениемъ, а низкий процентъ зависить оть относительнаго увеличенія капиталовь, и не можеть подлежать произвольному регулированію, какъ думали Чайльдъ и другіе экономисты. Вообще, говорить Норть, никакой законъ не можеть устанавливать цень, оне определяются сами собою и всякое вмышательство закона въ эту область только затруднить торговлю, следовательно, принесеть вредь, а не пользу. Напрасны всякія стремленія къ ограниченію и притъсненію; ни одинъ народъ не разбогатълъ отъ государственныхъ мфропріятій, народное благосостояніе зависить отъ мира, трудолюбія и свободы. Читатель вскорѣ увидить насколько подобныя идеи Норта послужили Ад. Смиту; что касается Локка, то послѣдній, кажется не быль знакомъ съ трудами Норта.

Политическій строй, установившійся въ Англіи послъ 1686 г., предполагалъ революціи y. каждаго человъка существование естественныхъ правъ, присущихъ ему еще до возникновенія общества, которое разсматривалось какъ результать договорнаго соглашенія между его членами. естественнаго права — плодъ полубиблейскихъ, полустоическихъ взглядовъ, смъщение въры и разума, -- была изложена Ловкомъ въ его «Трактатъ о правительствъ». Мы увидимъ, что политическая философія физіократовъ есть не что иное. воспроизведение взглядовъ Локка. Вмъсть этой теоріей. СЪ въ главъ «О собственности» Локкъ даетъ изложение наиболье общихъ принциповъ политической экономіи, къ разсмотрънію которыхъ мы и приступимъ.

Богъ создаль землю общею для всёхъ людей. Въ естественномъ состояніи ничто не принадлежить кому-нибудь въ отдёльности. Для того, чтобы какой-нибудь индивидъ могъ утилизировать продукты земли, необходимо, чтобы часть ихъ онъ пріобрёлъ въ собственность. Какъ же происходить это присвоеніе? — Трудомъ. Несомнённо, каждый принадлежить самому себё, тёло его принадлежить ему, дёятельность рукъ его принадлежить ему, и на этомъ основаніи продукты этой дёятельности тоже принадлежать ему. «Человёкъ, который питается желудями, собирая ихъ подъ дубомъ, или яблоками, срывая ихъ съ деревьевъ, въ лёсу, — этимъ самимъ присваиваеть ихъ. Очевично, только трудъ и забота собрать эти продукты дёлають ихъ принадлежащими отдёльному человёку. Трудъ, отдёляеть эти плоды отъ остальной массы благъ, которыя

принадлежать вообще всёмъ людямъ, и, надёляя ихъ особеннымъ качествомъ, которымъ природа—общая мать всёхъ— эти плоды не снабдила въ частности, дёлаеть ихъ такимъ образомъ частнымъ благомъ».

Естественный разумъ и откровеніе, на которыхъ основано право собственности, являются въ тоже время и ограниченіями его. Если кто захватить естественныхъ благъ болье, чёмъ ихъ необходимо для его употребленія, то этимъ онъ нарушитъ права остальныхъ; или если кто-нибудь собиретъ плоды сверхъ надобности, и плоды эти портятся и пропадаютъ, — онъ точно также нарушаетъ права своего ближняго. Другое ограниченіе права собственности заключается въ самой невозможности для человёка присвоивать, именно: трудъ человёка можетъ оперировать только надъ извёстнымъ количествомъ матеріала, такъ что весь остальной матеріалъ, не подлежащій его труду, долженъ составить достояніе прочихъ людей.

Тоть-же законъ парствуеть въ присвоеніи земли. Она принадлежить тому, кто первый всиахаль ее и обработаль, какъ вода изъ ручья принадлежить тому, кто набраль ее, чтобы напиться; но владёніе землею подчинено тёмъ же условіямъ, что и владёніе плодами. «Если хлёбъ на чьей либо землё сгніеть или плоды съ деревьевъ, имъ посаженныхъ, пропадуть отъ того, что этотъ человёкъ не заботился о нихъ, то, хотя земля эта и отмежевана, — она должна быть разсматриваема, какъ заброшенная, и должна перейти къ кому-нибудь другому».

«Собственность, основанная на трудѣ, является центромъ коммунальной собственности на землю. Только трудъ придаеть стоимость вещи. Если принять въ соображение разницу между участкомъ земли, на которомъ посаженъ табакъ

или сахарный тростникъ, и участкомъ земли, который оставленъ въ общую собственность безъ того, чтобы какой нибудь отдёльный собственникъ прилагалъ къ нему свои заботы, — то легко можно убёдиться, что результаты труда составляють наибольшую часть цённости того, что произведено землей. Если я скажу, что <sup>9</sup>/10 продукта обработанной земли приходится на долю труда, то я думаю, что и такой разсчеть будеть слишкомъ умёреннымъ. Я скажу даже болёе того: чтобы истинно оцёнить вещи, нужно отнести на долю труда 99 частей изъ 100».

Итакъ, основаніе собственности лежить въ личности человъка и его дъятельности. Изъ тъхъ же принциповъ вытекаетъ объясненіе сложныхъ формъ собственности.

Излишество продуктовь, собранныхь однимь человѣкомъ, по отношенію къ общему достоянію, происходить оть того, что не всегда является возможность, собирая припасы, предохранить ихъ оть порчи. Если кто нибудь обмѣниваеть часть своихъ припасовъ на такіе, которые меньше подвергаются порчѣ (напр., если обмѣнять яблоки на орѣхи), то этимъправа другихъ не нарушаются: въ данномъ случаѣ, получается естественный избытокъ. Такой результать даетъ пользованіе деньгами въ торговлѣ; послѣднія позволяють сосредоточивать богатство въ однѣхъ рукахъ, не принося въ то же время ущерба другимъ. Онѣ приводять къ существованію законнаго неравенства; соглашеніе людей утверждаеть существованіе денегъ и, допуская торговлю, узаконяеть этимъсамимъ послѣдствія, которыхъ избѣжать нельзя.

Эти идеи нашли отголосовъ въ XVIII въвъ; отраженія ихъ мы встретимъ въ воззрвніяхъ Смита и Ж. Ж. Руссо. На ряду съ этими философскими взглядами о происхожденіи собственности, идеалы Локка выразились еще въ чисто эко-

номическихъ сочиненіяхъ, именно, въ трехъ небольшихъ трактатахъ, появлявшихся съ 1692 по 1695 г.

Самый важный изъ нихъ носить заглавіе. «О пониженім процента и возвышенім цінности монеты» («Considerations of the lowering of interest and raising the value of money»). Англія тогда много теривла отъ недобросовъстной чеканки серебряной монеты, которую безнаказанно уръзывали, такъ что въ среднемъ она сохраняла только половину законнаго въса. Торговыя сдълки останавливались, цъны принасовъ подымались и началось общее разсъвстныхъ стройство дъль; правительство стремилось упорядочить его тёмъ, что декретами возвышало цёну прежней монеты или чеканило новую монету того же наименованія, но низшаго достоинства. Локкъ, после деятельной борьбы, успель доказать эту ошибку и достигь наконець въ 1695 г. того, что монета была законнымъ образомъ перечеканена, но добиться уничтоженія регулировки денежнаго роста правительствомъ онъ не успълъ; это случилось годъ спустя послъ его смерти въ царствование королевы Анны.

Въ рѣшеніи этихъ двухъ вопросовъ Локкъ былъ либералъ. «Золото и серебро, говорилъ онъ, такія же полезности по своей природѣ, какъ и всѣ другія; невозможно возвысить законодательнымъ путемъ цѣнность золотой или серебряной монеты. Вы можете, правда, приказать парламентскимъ актомъ, чтобы 6 пенсовъ назывались впредь шиллингомъ, но въ дѣйствительности никакой перемѣны отъ этого не будетъ, такъ какъ предметовъ потребленія можно будетъ купить все же только на шесть пенсовъ; вы вскорѣ увидите, что новый шиллингъ на рынкѣ станетъ обладать покупательной силой прежнихъ 6-ти пенсовъ, а слѣдовательно, если правительство взяло себѣ эту разницу, то оно просто

похитило у своихъ подданныхъ сумму, равную этой разницѣ, тоже самое можно сказать и о денежномъ процентѣ. При обыкновенныхъ условіяхъ, цѣна пользованія деньгами не можетъ быть установлена закономъ; возвышеніе закономъ иной цѣны сверхъ естественной рыночной — окажется вредной для общественныхъ интересовъ. Законъ обойдуть и указной ростъ будетъ совершенно безполезенъ. Онъ затруднитъ совершеніе займовъ, задержитъ обращеніе капиталовъ, парализуетъ промышленность и торговлю и собственника капитала превратитъ въ простого хранителя денегъ».

Локкъ такимъ образомъ является чистымъ предшественникомъ физіократовъ тамъ, гдѣ теоріи его основываются на существованіи естественныхъ законовъ и въ особенности на законѣ спроса и предложенія, который былъ имъ очень точно формулированъ; кромѣ того, онъ высказывалъ еще ту мысль, что всѣ налоги въ концѣ концовъ сводятся къ налогу на продукты земледѣльца, чьей бы рукой онъ ни вносился въ казначейство. Но, за исключеніемъ этихъ положеній, въ которыхъ онъ является противникомъ Чайльда, Локкъ вобще былъ защитникомъ меркантильной системы и торговаго баланса.

### II.

## Дальнъйшее развитіе физіократическихъ идей.

Въ одномъ изъ своихъ писемъ (1-го янв. 1771 г.) Тюрго, перечисляя тъхъ писателей, которымъ обязана политическая экономія, какъ наука, своимъ существованіемъ, называеть среди именъ Мелона, Монтескье, Юма, Кэнэ, Гурнэ, также имя Кантильона. Кто же такой былъ Кантильонъ? Извъстно, что онъ былъ купецъ ирландскаго происхожденія,

разбогатъвшій уже въ Лондонъ, откуда онъ прівхаль въ Парижъ незадолго до прибытія туда Ло. Въ Парижѣ Кантильонъ основалъ банкъ и, благодаря своимъ связямъ съ высшимъ обществомъ, а также и финансовой ловкости, быстро пріобръль тамъ общирное довъріе. Предчувствуя въ немъ соперника, Ло пригласиль его къ себъ и сказаль ему: -- «Если бы мы были съ вами въ Англіи, намъ следовало бы вести дъла сообща, но мы находимся во Франціи, и я могу сегодня же вечеромъ отправить васъ въ Бастилію, если вы не дадите мит слова утхать отсюда въ 24 часа.» -- Кантильонъ немного подумаль, потомь ответиль: -- «Отсюда я не убду, но сделаю все, чтобы ваша система имела успехь.» — Лействительно, на следующій день онъ купиль значительное число акцій и даль этимъ решительный предлогь къ возвышению курса. Но спустя нъкоторое время, акціи эти онъ реализироваль, отправился въ Голландію и возвратился въ Лондонъ милліонеромъ. Въ 1733 г. Кантильонъ былъ убитъ своимъ поваромъ, французомъ, который поджегь и его домъ. Когда черезъ 22 года въ Парижѣ появилась анонимная книга, подъ заглавіемъ «Изслѣдованіе о природѣ торговли» 1), то никто не сомнѣвался, что авторомъ ея былъ Кантильонъ.

Это сочиненіе, какъ говорить Джевонсь, знаменуєть возникновеніе политической экономіи, какъ науки; оно соединяєть англійскую политическую науку семнадцатаго въка съ французскою школою восемнадцатаго въка. У Кантильона много заимствоваль Кэ́нэ, на его сочиненіе ссылался Кандиньякъ и открыто подражаль ему; часто излагаль его взгляды и Смить, котя не вполнъ точно. Сочиненіе Кантильона сохранило свою оригинальность и въ наши дни, благодаря глубинъ и досточиству. Постараемся изложить его взгляды.

<sup>1) &</sup>quot;Essais sur la nature du commerce en général".

34

Отличительная черта этого систематическаго труда—отсутствіе какого либо метафизическаго элемента. О естественномъ правъ тамъ нътъ и ръчи; въ основъ сочиненія лежить исторія человъчества, разсматриваемая à priori, и необходимо вытекающая изъ нея зависимость экономическихъ фактовъ. Все сочиненіе состоить изъ 3 частей: Въ первой части говорится о богатствъ, во второй части объ обмънъ и въ 3-ей о международной торговлъ.

Земля есть источникь богатства, или матеріаль богатства, трудь человька является формой богатства; последнее есть ни что иное, какъ пища, полезныя удобства, развлеченія жизни. Такимъ образомъ на ряду съ трудомъ Кантильонъ считаеть источникомъ богатства и землю; последней онъ придаеть даже большее значеніе въ роли фактора богатства. Но каково бы ни было происхожденіе богатства, отчего бы не зависёло распредёленіе земли—отъ воли завоевателя или отъ случайностей борьбы, — собственность всегда индивидуальна и неравномёрна; и никогда не было такого момента, чтобы земля была общимъ достояніемъ. Частная собственность и есть причина группировки людей и основа общества.

Собственники земли передають подъ извъстными условіями обработку ея другимъ лицамъ. Эти послъднія должны селиться возль полей; отсюда являются деревни. Деревня содержить, кромъ земледъльцевъ, еще необходимое число ремесленниковъ; величина ея будеть зависъть отъ того, какое количество окрестныхъ земель отдано подъ обработку, и отъ количества собственниковъ, которые останутся въ ней жить.

Нъкоторыя изъ этихъ деревень мъстные землевладъльцы дълаютъ своими рынками, и тогда онъ становятся мъстечками («бургами»). Число ремесленниковъ въ нихъ увеличивается, туда стекается народъ изъ окрестныхъ деревень за покупкой

тъхъ предметовъ, которыхъ нъть въ продажь въ деревнъ; тамъ же устанавливается рыночная цена предметовъ. Значеніе такого рода мъстечекъ («бурговъ») опредъляется качествомъ продуктовь и количествомъ населенія техъ деревень, для которыхъ они являются центромъ. Крупные собственники, обладающіе нъсколькими помъстьями, могуть соединяться въ одномъ центръ, отдаленномь отъ ихъпомъстій, который тогда получаеть названіе горо- $\partial a$ ; зд $\dot{a}$ сь населеніе увеличивается еще разнаго рода ремесленниками. Населеніе большихъ городовъ можеть быть еще увеличено пребываніемъ чиновниковъ и вообще служилаго люда; но главнымъ образомъ города служатъ резиденціей наиболье крупныхъ собственниковъ и наиболъе искуссныхъ ремесленниковъ, такъ что можно даже установить такой законъ: величина города прямо пропорціональна количеству находящихся въ немъ земельныхъ собственниковъ или, еще лучше, пропропорціональна количеству продуктовъ, которые выработываются принадлежащими имъ землями.

Послѣ собственности Кантильонъ подвергаетъ изслѣдованію трудъ. Онъ устанавливаетъ то положеніе, что трудъ ремесленника долженъ быть болѣе дорогимъ, чѣмъ трудъ земледѣльца, такъ какъ обученіе ремеслу требуетъ больше времени и сопряжено съ рискомъ. Различія въ платѣ за трудъ въ различныхъ профессіяхъ устанавливаются естественнымъ ходомъ вещей.

Можно замътить, что число ремесленниковъ зависить отъ того, насколько является въ ихъ трудъ надобность: большая сумма требуемаго труда увеличиваетъ число ремесленниковъ, и, напротивъ, недостатокъ труда заставляетъ ихъ обращаться къ земледълію или приниматься за другія отрасли ремеслъ, болъ вознаграждаемыя.

Установивши принципы собственности и труда, легко

опредёлить, чему равна цёна любой вещи. «Цёна или внутренняя цённость какой-либо вещи есть мёра количества земли и труда, употребляемыхъ на ея производство, причемъ необходимо еще принимать въ разсчетъ качество или продуктивность земли и качество труда».

Кантильонъ не объясняеть первой части этого опредъленія, — что разумѣть подъ количествомъ земли, только по поводу второй половины этого опредъленія онъ говорить, что предметы, производство которыхъ требуеть больше труда, будуть имѣть пропорціонально этому и высшую цѣну. Но въ концѣ концовъ, эти издержки производства составляють средства существованія рабочаго въ данное время, а питаніе и поддержаніе существованія рабочаго даеть соотвѣтствующее количество продукта земли. Это количество находится въ зависимости отъпотребностей рабочаго, качества земли и способовъ ея обработки (такъ, напр., чтобы существовать какому либо охотничьему населенію требуется гораздо больше поверхности земли, чѣмъ для существованія пастушескаго).

Взаимное отношеніе между цѣнностью земли и цѣнностьютруда на рынкѣ выражается деньгами; послѣднія есть наиболѣе точное измѣреніе цѣны земли и труда, т. е. продуктовъ земли, которые во всякой странѣ принадлежать тому, кто обработываеть. Какъ бы тамъ ни было, но если изслѣдовать средства существованія человѣка, если доискиваться ихъ источника, всегда придется придти къ тому заключенію, что они проистекають изъ фонда землевладѣльца, причемъ двѣ части остаются фермеру, а третья приходится на долю землевладѣльца. Только владѣтельныя особы и земельные собственники могутъ жить независимо, всѣ остальные или находятся въ услуженіи, или составляютъ классъ предпринимателей. Кромѣ того, собственники своимъ личнымъ расположе-

ніемъ и образомъ жизни установливаютъ тотъ или другой характеръ пользованія землею въ государствѣ. Это дѣлается непосредственно, когда эксплуатація земли зависить отъ ихъ личной воли, или посредственно, когда земля передается ими лицамъ довѣреннымъ, фермерамъ и даже тогда, когда земля и не принадлежитъ имъ, такъ какъ только земельные собственники являются главными покупателями на всѣхъ рынкахъ, а въ силу закона спроса и предложенія требуются болѣе тѣ продукты, изготовленіе которыхь является болѣе выгоднымъ и болѣе распространеннымъ, въ ущербъ тѣмъ, которые уже вышли изъ моды.

Пользуясь властью измёнять такъ или иначе характеръ эксплуатаціонной земли, крупные собственники ея вліяють и на увеличеніе населенія государства, потому что земля, сообразно той культурів, которая къ ней приміняется, можеть содержать больше или меньше обитателей. При интенсивной культурів небольшой участокъ земли можеть прокормить большее число людей, а это, конечно, зависить отъ собственника участка. Благодаря вознагражденію, которое землевладімець даеть своимъ служащимъ, его вліяніе можеть простираться даже и на увеличеніе браковъ; но въ интересахъ поддержанія хозяйства, имъ не слідуеть допускать размноженіе людей настолько далеко, чтобы не хватало продуктовъ земли для ихъ прокормленія.

Если таково участіе элемента земли въ производствъ богатства, то—что остается на долю труда? Труда двадцати пяти взрослыхъ работниковъ хватаетъ на прокормленіе и содержаніе жизни безъ роскоши другихъ ста работниковъ. Избытокъ труда ничего не можетъ прибавить къ количеству вещей, необходимыхъ для педдержанія существованія людей, но избытокъ этотъ можетъ увеличить потребленіе пищевыхъ и

Исторія пол. экон. доктринъ.

другихъ продуктовъ. Принято смотръть на государства, обладающія этимъ избыткомъ, такъ, какъ будто они богаче другихъ; но преимущество это только кажущесся, замѣтное тогда, когда мы разсматриваемъ одно государство отдѣльно отъ другихъ; при сравненіи же ихъ съ другими, можно замѣтить, что мануфактурныя произведенія даютъ возможность государству извлекать изъ заграницы посредствомъ торговли много золота и серебра, кромѣ того, позволяютъ увеличивать резервный монетный фондъ и предметы потребленія, а это все служитъ признакомъ величія государства. Обиліе денегъ даетъ возможность гражданамъ такого государства пользоваться продуктами значительныхъ пространствъ земли внѣ его территоріи. Поэтомуто и кажется, что трудъ создаетъ богатство, тогда какъ онъ только содѣйствуеть его накопленію.

Цѣнность денегь не есть величина произвольная; она выражаеть средства существованія рабочихь, трудь которыхь быль употреблень на добываніе металла, его очистку и отдѣлку; точно также монета, какъ мѣрило цѣнности, вполнѣ соотвѣтствуеть цѣнѣ земли и труда, заключающихся въ тѣхъ вещахъ, на которыхъ она обмѣнивается на рынкѣ.

Во второй части авторъ изследуетъ обменъ и денежное обращение. Вначале онъ указываетъ на то, что до него никому еще не быль известенъ законъ, управляющій рыночнымъ обращеніемъ; но этотъ законъ, по собственному признанію Кантильона, заимствованъ имъ у Локка, по мненію котораго ценность вещей пропорціональна ихъ обилію или редкости, съ одной стороны, и съ другой—обилію и редкости денегъ, на которыя эти вещи обмениваются. «Это отношеніе устанавливается споромъ: лавочникъ поддерживаетъ свою цену сообразно числу покупателей, къ нему обращающихся, а последніе предлагають свою цену, сообразуясь съ темъ—уве-

личивается или уменьшается сбыть. Цена устанавливается немногими, а другіе обыкновенно соглашаются. Одна сторона должна быть более ловкой для того, чтобы поднять цену своего товара, другая, напротивь, приспособляется къ тому, чтобы сбить цену. Хотя такого рода способъ определенія цень на рынкъ и не имъетъ правильнаго геометрическаго основанія, потому что зависить оть ловкости и навыка небольшого числа покупателей и продавцевъ, тъмъ не менъе другого пути, болье удобнаго, нътъ». Кантильонъ устанавливаеть тотъ факть, что главнымъ образомъ количество събстныхъ припасовъ или товаровъ, обращаемыхъ въ продажу, сообразно требованіямъ на нихъ, является основаніемъ для рыночныхъ цънъ; вообще, эти цъны не бывають никогда лалеки отъ внутренней ихъ цённости, а эта последняя, какъ уже сказано, опредъляется количествомъ земли и труда, необходимыхъ для производства обмѣниваемаго предмета.

Кантильонъ первый старался съ общей точки зрѣнія обнять экономическое якленіе обращенія. «Въ Англіи,—говорить онъ,—уже общеизвѣстнымъ является мнѣніе, что фермеръ долженъ выработать три ренты: первая, главная и истинная рента, которая предполагается равной стоимости <sup>1</sup>/<sub>8</sub> продуктовъ фермы, идеть въ пользу собственника земли; другая рента идеть на содержаніе людей и лошадей, которые служать при обработкѣ фермы, и, наконецъ, третья—поступаетъ самому фермеру для поддержанія его личнаго существованія и существованія предпріятій. Такимъ образомъ эти три ренты должны разсматриваться какъ главные источники или, такъ сказать, двигатели обращенія въ странѣ. Въ самомъ дѣлѣ, около половины продукта земли потребляется въ деревнѣ или непосредственно или послѣ обмѣна натурою, другая половина продается городскимъ предпринимателямъ, давочникамъ, булочникамъ и т. п., сосредо-

точиваясь въ крупныхъ суммахъ; потомъ эти крупныя суммы расходуются частью фермерами, частью собственниками земли и распредъляются на мелкія суммы между ремесленниками всяваго рода до тъхъ поръ, пока онъ не поступять въ руки крупныхъ предпринимателей, чтобы быть уплоченными еще разъ фермерамъ.

Однако нѣтъ необходимости, чтобы количество денегъ было равнымъ въ государствѣ той половинѣ продуктовъ земли, которая идетъ въ обмѣнъ; для того, чтобы судить о количествѣ обращающихся денегъ, необходимо принимать во вниманіе скорость ихъ обращенія; чѣмъ большая эта скорость, тѣмъ меньшес количество монеты можетъ быть въ обращеніи. Отсюда Кантильонъ приходитъ къ заключенію, что количество денегъ, обращающихся въ европейскихъ государствахъ, равно 1/9 количества продуктовъ земли и не превышаетъ 1/3 всѣхъ ежегодныхърентъ собственниковъ.

Нѣсколько причинъ могутъ задержать быстроту обращенія и привести къ необходимости увеличить количество обращающихся денегъ. Эти причины слѣдующія: во-первыхъ, заграничная торговля, если по ней платежи производятся чрезъ посредниковъ; затѣмъ поступленіе денегъ въ руки ремесленниковъ и чернорабочихъ, которые при денежныхъ расчетахъ желаютъ имѣтъ дѣло съ монетою и не довольствуются билетами; наконецъ, запасы, дѣлаемые ради предосторожности на непредвидѣнные случаи, а также и склады золота при рудникахъ. Напротивъ, кредитъ, взаимное довѣріе ускоряетъ обращеніе и приводитъ количество обращающейся монеты къ только что упомянутому уровню. Деньги распредѣляются въ различныхъ частяхъ государства неравномѣрно: въ деревняхъ ихъ бываетъ гораздо менѣе, чѣмъ въ городахъ, особенно въ провинціяхъ, удаленныхъ отъ столицъ. Это является причиной дороговизны, гораздо бо-

лъ̀е замътной въ городахъ, чъмъ въ деревняхъ, и отдаленныхъ провинціяхъ; особенно она велика въ окрестностяхъ Лондона и Парижа.

Что происходить въ томъ случав, когда абсолютное количество золота и серебра, обращающагося въ государствъ, увеличится? Это увеличение происходить оть двухъ причинъ; или оно является результатомъ вновь открытыхъ рудниковъ, что имъло мъсто въ Испаніи, или же оно происходить вследствіе возростанія мануфактурь, продукты которыхь, проданные заграницу, доставили государству избытовъ монеты, повернувъ его торговый балансь въ благопріятную сторону. Въ обоихъ случахъ потребление увеличивается и цена всехъ предметовъ возвышается. Но при этомъ, собственники, доходъ которыхъ остается прежнимъ, бывають принуждены ограничивать свои. покупки и дають меньше работы; оть этого рабочіе и прислуга принуждены эмигрировать и население уменьшается. . Тогда приходится обращаться за-границу для пріобретенія мануфактурныхъ произведеній, цёна которыхъ стоить уже очень высоко. Національныя мануфактуры, благодаря этой конкуренціи, падають, а все золото и серебро вывозится изъ страны, такъ что торговый балансь обращается въ неблагопріятную сторону. Въ приморскихъ государствахъ такого рода явленія замедляются, благодаря существованію діятельной торговли, промышленности и транспортному движенію; но и въ такихъ государствахъ, рано или поздно, эти явленія имъють мъсто. Государство, достигшее высшей точки развитія своего богатства, впадаеть такимъ образомъ въ бедность, даже при обыкновенномъ ходъ вещей.

Кантильонъ, думаеть, что, если у государства есть хоть немного «фондовъ», т. е. извъстной поверхности земли, годной для обработки, то искуссный министръ всегда можеть

достигнуть того, чтобы въ странѣ наступило экономическое преуспѣяніе: стоить только постараться установить торговый балансъ въ благопріятную сторону. Въ этомъ отношеніи могуть оказаться полезными государственные займы, котя они и небезопасны; болѣе вѣрное средство—развитіе мануфактурнаго производства. При такихъ условіяхъ, т. е. при существованіи торговаго баланса, сами собою наступять послѣдовательныя фазы экономическаго развитія, указанныя выше.

Взгляды Кантильона на торговый балансь, которому онъ придаваль такое важное значеніе, и на роль государственнаго вмѣшательства, къ которому онъ относился съ довѣріемъ, приближають его къ меркантилистамъ. Сочиненіе его служить промежуточнымъ звеномъ между доктринами Джона Ло съ одной стороны, и Токкера и Гурнэ—съ другой.

Вторая часть заканчивается интересною главою о проценть, гдь онъ является защитникомъ свободы. Кантильонъ
здьсь доказываетъ, что величина процента, какъ и другія
экономическія явленія, подчинены извыстнымъ законамъ, среди
которыхъ главное мысто занимаетъ законъ спроса и предложенія. Затымъ, говорить онъ, проценть всегда пропорціоналенъ риску. Большія издержки дворянъ и владытельныхъ лицъ
поддерживаютъ высокій проценть, побуждая этимъ къ многочисленнымъ предпріятіямъ, хозяева которыхъ оспариваютъ
другъ у друга наличные капиталы; такой же результатъ
даетъ и война. По мнынію Кантильона, роль правительства
можеть ограничиваться только однимъ удостовыреніемъ факта
рыночнаго колебанія, и всякое его вмышательство въ эту
область безполезно.

Третья часть трактуеть о международной торговять. Вначалъ Кантильонъ какъ будто отказывается дать систематическое ръшение этому вопросу. «Для того, чтобы можно было

дать выгодное направленіе иностранной торговль, необходимо изследовать каждую отрасль ея въ отдельности, говорить онь, а изъ общихъ разсужденій нельзя составить о ней яснаго понятія».

Несмотря на то, что авторъ является защитникомъ международныхъ сношеній, несмотря на то, что онъ постоянно
рекомендуеть государствамъ увеличивать свой торговый флотъ
и развивать торговыя сношенія съ иностранцами, чтобы не
сдълаться ихъ данниками, — все-таки онъ придерживается
обычнаго условія старой школы: продавать мануфактурныя
произведенія и покупать сырыя; не продавать сырыя и не покупать мануфактурныя произведенія. Но и здъсь онъ остается
въренъ своей оригинальности, выражая цѣнность всякой вещи
въ продуктахъ земли, которая есть у него источникъ и мѣра
всякаго богатства.

Последнимъ предметомъ изследованія у Кантильона является обмънъ и полебание цънъ металловъ, банковая деятельность и цвна денегь. Кантильонъ смотрить на банки, какъ на органы, способствующіе ускоренію обращенія, но онъ недовърчиво относится къ государственнымъ банкамъ. Съ замъчательнымъ знаніемъ дёла и своей обыкновенной проницательностью изследуеть онъ этотъ трудный вопросъ о кредите въ наиболъе сложныхъ его формахъ. Читая эти страницы, полныя фактовъ и идей, богатыхъ историческими обобщеніями, нельзя не удивляться тому, насколько авторъпроникнуть идеей чисто научнаго изследованія предмета и свободень оть всякихь увлеченій. Еще можно сомнъваться, пошли-ли дальше его. Время, въ которое эта книга редактирована (1733), и личныя знакомства автора съ Ло сближають автора съ меркантилистами, но основныя идеи его книги, именно то, что экономическое движение зависить оть земледельческого труда

и что экономическій порядокь устанавливается самъ собою, дёлають его скорбе прототипомъ всей последующей французской школы, несмотря на то, что книга его вышла въсветь въ то время, когда школа эта уже существовала (1755 г.). Въ лице Кантильона проявился обычный факть, имеющій место въсмене философскихъ и вообще научныхъ идей, именно то, что умы, не стоящіе даже другь съ другомъ въ непосредственныхъ отношеніяхъ, могуть оказывать другь на друга взаимное вліяніе. Изъ всехъ авторовъ, которыхъ изучалъ Кантильонъ, Петти, кажется, оказалъ наибольшее на него вліяніе. Онъ явился истолкователемъ тёхъ идей, распространенныхъ въ эту эпоху въ Англіи, которыя родились на почве энергичной экономической деятельности, дотоле еще неизвестной.

Обратимся къ другому писателю той эпохи—къ Джасіа Токкеръ (Josias Tucker), (1711—1799 г.). Съ Токкеромъ англійская экономія принимаетъ характеръ чисте либеральный. Токкеръ быль богатымъ духовнымъ лицомъ и жизнь его не представляеть изъ себя ничего интереснаго. Вопросы, наиболье любопытные въ политической экономіи, изучаль онъ какъ патріотъ, но въ тоже время и какъ философъ, который не отдъляетъ интересовъ человъчества отъ интересовъ своей страны. Онъ имъетъ большое сходство съ Тюрго, съ которымъ у него было много общаго, въ смыслъ убъжденій.

Мы уже видѣли, что со времени среднихъ вѣковъ начинаетъ развиваться мнѣніе, не сочувствующее прогрессу промышленности и торговли, полагавшее, что эти высшія формы экономической дѣятельности нарушаютъ примитивную ея форму—земледѣлі». На этой почвѣ возникъ антагонизмъ между двумя классами: земледѣльцами и коммерсантами. Со времени Токкера, благодаря недавнему развитію торговли, оживилась борьба между представителями двухъ интересовъ: денежнаго и земельнаго-

Оппозиція, которую оказывала большая часть страны иностраннымъ эмигрантамъ, приведа къ тому, что стали недоброжелательно смотръть на все увеличивающуюся армію промышленниковъ и спекуляторовъ. Въ одной изъ своихъ первыхъ работъ, написанныхъ по этому поводу и переведенныхъ Тюрго (1754 г.), Токкеръ высказываеть аргументы въ пользу допущенія иностранных в промышленниковъ. Аргументы эти имбють общій характерь и стремятся согласить интересы двухъ враждующихъ элементовъ-производства земли и труда. Въ противоположность ревнивымъ притязаніямъ земледёлія, онъ выставляеть на видъ свободу торговли и промышленности и ратуеть за расширеніе международныхъ сношеній. «Трудящееся населеніе, говорить онъ, --есть истинное богатство государства. Развъ торговля Великобританіи уже неспособна къ дальнейшему развитію? Болье обширное количество рукъ, увеличеніе торговыхъ сношеній, промышленности, экономіи, болье распространенная бережливость, — развъ все это не можетъ увеличить наши мануфактуры и нашу торговлю, наше мореплавание и наше національное богатство? Обращеніе труда не есть ли тоже самое, что и обращение денегъ?»

Обращеніе денегь безъ обращенія труда не принесеть ли обществу болье вреда, чьмъ пользы, какъ это мы видимъ на печальномъ, но ясномъ примърь въ игрь или лоттерев? Какое государство болье благопріятствуеть обмѣну, то ли, въ которомъ населеніе не велико, или то, гдь жителей много и каждый изъ нихъ даеть возможность работать другимъ? (Уже Чайльдъ указываль на то, что трудъ одного человька даетъ работу другому). Не служать ли пренятствіемъ обращенію труда—монополіи, исключительныя привиллегіи и цехи? Промышленная дъятельность людей, умъло направленная мудрымъ законодателемъ, развъ не даеть въ результать развитіе торговли? Держась

той же вопросительной формы, Токкеръ доказываеть, что, если въ какой нибудь отдёльной вётви національной мануфактуры окажется перепроизводство, то болёзнь такого рода сама собою излёчивается, потому что эта отрасль промышленности, становится уже непродуктивной.

Полагая, что правильное распредёленіе труда принадлежить самой природё, онъ съ ироніей говорить о тёхъ людяхъ, которые надёются, что государство можеть распредёлить рабочія руки между различными отраслями труда, исключивъ предварительно изъ нихъ безполезныхъ людей. Если отсутствіе заработка для подданныхъ государства есть достаточное основаніе для недопущенія иностранцевъ въ его предёлы, то почему бы тогда не установить запретительныя нормы относительно перепроизводсва дётей, почему не позаботиться намъ еще о томъ, чтобы не производились на свёть дёти раньше, чёмъ тё дёти наши, которыя уже родились, были бы обезпечены извёстнаго рода профессіею?

Важно только, чтобы число рабочихъ рукъ въ государствъ было велико, потому что трудъ есть истинное богатство, а деньги ничего болъе, какъ знаки и единицы измъренія. Балансъ труда заключаетъ въ себъ и торговый балансъ.
Если во Франціи или въ Швеціи сорокъ тысячъ лицъ работаютъ на Англію и только десять тысячъ въ Англіи работаютъ на Францію или Швецію, то гдъ будеть болъе выгоденъ балансъ? Не число акровъ земли или число домовъ, не
сумма капиталоръ или количество товаровъ говорять о богатствъ Англіи; все это получаетъ свою цънность отъ обитателей ея, которые владъютъ, служатъ, покупаютъ, продаютъ,
развозятъ и вывозятъ всъ предметы и все то, что изъ этихъ
предметовъ извлекается.

Увеличение населения ведеть къ увеличению доходности

земли для собственника. Такимъ образомъ, интересы вемли и торговые интересы сходятся. «Если число купцовъ и фабрикантовъ увеличится, если всё препятствія и стёсненія, связывающія торговлю, падуть и обращеніе товаровъ, вслёдствіе этого, оживится и обезпеченъ будеть сбыть—то выгоды, которыя проистекуть отъ этого, развё не коснутся собственниковъ земли? Если парламенту предлагается на обсужденіе какой нибудь проектъ, то истиннымъ критеріемъ полезности предпринимаемой мёры долженъ быть вопросъ, увеличиваеть ли она или не увеличиваеть національный трудъ.

Не довольствуясь обнаружениемъ взаимной связи между различными экономическими отношеніями и функціями и указаніемъ выгодъ предоставленія имъ свободнаго теченія --- Ток-керъ идетъ еще далъе и спрашиваетъ, на чемъ основывается существующая экономическая разобщенность между «То патріотично, что полезно государству». Иностранцы, которымъ следовало-бы предоставить все права подданныхъ, оказали-бы большія услуги Англіи, тъмъ, что принесли бы съ собою техническія знанія и познакомили бы туземцевъ съ новыми видами производствъ. Въ другихъ сочиненіяхъ Токкеръ настанваеть на существовании такой же взаимности интересовъ между отдъльными націями, какъ между отдъльными личностями; такъ, по его мненію, существуеть тесная связь Англіи не только съ Ирландією, но и съ Францією и даже съ Турцією. Онъ быль сторонникомъ независимости стверо-американскихъ колоній Англіи.

Винцента Гурнэ (Vincent de Gournay) (1712—1759) не оставилъ послъ себя оригинальныхъ сочиненій; онъ только перевель и комментировалъ Кольперера (Colperer) и Чайльда (Child). Но за то велико было его личное вліяніе на Кэнэ и Тюрго.

Гурнэ занимался торговлею въ Кадиксъ, потомъ путеществоваль по Голландіи и Англіи; здёсь то онъ и познакомился съ идеями Чайльда и Вита (With) и вообще вынесъ изъ своихъ путешествій много свідіній, благодаря непосредственному наблюдению за ходомъ тогдашней торговли и постоянному общенію съ наиболье видными ея дъятелями. Во Франціи личность его была замічена, и онъ быль сділань интендантомъ торговли. Въ этой должности Гурнэ приходилось объёзжать многія провинціи, причемъ постояннымъ его спутникомъ былъ Тюрго — его ученикъ и другъ. Въ Реннъ (Rennes), благодаря содыйствію Гурнэ, было основано общество покровительства земледелія, торговли и промышленности. Въ провинцій — во всёхъ торговыхъ и промышленныхъ центрахъ, въ Парижъ-въ королевскомъ бюро торговли, въ философскихъ и экономическихъ кружкахъ (гдъ уже началось тогда то «счастливое броженіе», о которомъ говоритъ Тюрго)—повсюду Гурнэ пропагандироваль самымь деятельнымь образомь идею свободы. Онъ быль, можно сказать, истиннымъ иниціаторомъ новаго экономическаго движенія во Франціи. Идеи его, если взять всю ихъ совокупность, отличались замъчательною последовательностью, отчего и пріобрели названіе «системы». Название это перешло и къ последующимъ доктринамъ, возникшимъ подъ вліяніемъ идей Гурнэ, но стало употребляться уже въ ироническомъ смыслъ.

Взгляды Гурнэ были далеко не тёже, что у Кэнэ; они не такъ односторонни, какъ у послёдняго, и придаютъ въ производстве богатства одинаковое значеніе труду и продуктамъ земли; кроме того, въ нихъ не заметно, кажется, преобладанія произвольнаго метафизическаго элемента. Всего лучше характеризоваль идеи Гурнэ Тюрго въ следующихъ словахъ:

«Въ теченіи двадцати лѣтъ, Гурнэ наблюдалъ всемірную

торговдю, принимая самъ въ ней участіе, а о существованіи тёхъ ограничительныхъ законовъ, которымъ онъ придавалъ столько значенія, онъ могъ узнать только изъ книгъ. Но онъ никогда не могъ думать, что его сочтутъ «новаторомъ» или «человёкомъ системы», — потому что онъ излагалъ только тё принципы, которымъ научилъ его опытъ и которые были уже извёстны всёмъ окружающимъ его просвёщеннымъ торговымъ людямъ».

Принципы эти, которые были названы «новой системой», представлялись ему обыкновенными правилами здраваго разума. Вся его система покоилась на томъ главномъ правилъ, что каждый человъкъ сознаетъ свои собственные интересы гораздо лучше посторонняго и что поэтому чужіе интересы не могутъ остановить на себъ вниманіе людей.

Отсюда Гурнэ заключиль, что, какъ частный интересь, такъ и общій, прежде всего нуждаются въ томъ, чтобы каждый человъкъ могъ дёлать то, что онъ хочеть. Онъ считаль невозможнымъ, чтобы въ торговлъ, предоставленной самой себъ, частный интересъ не совпадаль съ общимъ.

Торговля можеть относиться къ общему интересу, или—

что тоже самое — государство можеть интересоваться торговлею

только съ двухъ точекъ зрвнія. Во первыхъ, покровительствуя

интересамъ частныхъ лицъ, изъ которыхъ оно состоить, государство заинтересовано въ томъ, чтобы отдёльныя личности

не наносили другъ другу такого ущерба, котораго предотвра
тить сами они не могутъ. Во вторыхъ, какъ политическое тёло,
принужденное защищаться отъ внёшнихъ нападеній и тратить

значительныя суммы на внутреннія улучшенія, государство

заинтересовано въ томъ, чтобы народное богатство, ежегод
ные продукты земли и промышленности были бы по возмож
ности больше.

Для достиженія перваго результата, т. е. того, чтобъ отдільныя лица не вредили другь другу, правительству достаточно оказывать покровительство естественной свободі: покупателю покупать, продавцу продавать. Покупатель, будучи свободень въ выборіс—покупать ли ему или кіть, выбереть среди продавцевь такого, который продасть ему товарь по наиболіте сходной ціні. Тоже самое продавець, интересь котораго состоить главнымь образомь въ томь, чтобы выйти изъконкуренціи побідителемь, въ общемь продасть лучшій товарь и за боліте дешевую ціну, чтобы удержать за собою по возможности большее число покупателей. Ніть надобности поэтому купцу обманывать, разь не имітеся на лицо какой либо исключительной привилегіи.

Но если правительство станеть ограничивать число продавцевъ исключительными привилегіями или какимъ нибудь другимъ образомъ, тогда, конечно, интересы потребителей будутъ нарушены, и продавцы, увѣренные въ сбытѣ, принудятъ покупать плохіе товары за дорогую цѣну. Если-же напротивъ того, уменьшить число покупателей, исключивъ изъ нихъ иностранцевъ или другихъ лицъ, тогда пострадаютъ интересы продавцевъ, а если это нарушеніе дойдетъ до той степени, что цѣна товара не будетъ уже вознаграждать издержки и рискъ, тогда остановится производство и наступитъ голодъ.

Общая свобода продавать и покупать есть единственное средство обезпечить продавцу цёну, способную поднять производство, а съ другой стороны — доставить возможность потребителю получать товарь за наиболёе низкую цёну. Только
въ отдёльныхъ случаяхъ можетъ оказаться, что купецъ будетъ мошенникъ, а покупатель — простакъ... Но желать того,
чтобы правительство обязалось исключить всякій обманъ —
это все равно, что желать, чтобы каждый ребенокъ, который

можеть упасть, быль снабжень особою подушкою, предохраняющею его оть ушиба...

Что касается того, какъ разрѣшить другой предметь заботы правительства, — заботы о возможно большемъ увеличеніи массы народнаго богатства, то не очевидно-ли, что это ботатство, разъ оно состоить изъ ежегодныхъ продуктовъ земли и промысловъ каждаго жителя, достигнетъ наибольшаго развитія лишь тогда, когда всякая составная единица его, народнаго богатства, тоже достигнетъ высшей точки своего развитія? И развѣ самъ собственникъ земли не заинтересованъ болѣе всякаго другого въ томъ, чтобы его земля давала ему возможно большій доходъ? А всякій человѣкъ не заинтересованъ въ томъ, чтобы трудами рукъ своихъ добыть какъ можно болѣе денегъ?

Желанія поддержать при помощи государства одни производства и запретить другія изъ боязни повредить тёмъ, которыя находятся подъ покровительствомъ, попытки поддерживать мануфактуру въ ущербъ земледёлію, искусственно возвышая цёны пищевыхъ продуктовъ, покровительство отдёльнымъ отраслямъ промышленности на счетъ казны всё подобныя мёры не что иное, какъ грубая ошибка и не знаніе истинныхъ интересовъ торговли. Держаться такого рода политики — значитъ забывать, что всякая торговая операція требуетъ взаимности, и желать, ничего не покупая у иностранцевъ, въ тоже время все имъ продавать.

Итакъ, съ какой бы точки зрѣнія не смотрѣло тосударство на интересы торговли, частный интересъ, предоставленный самому себѣ, всегда вѣрнѣе ведетъ къ общему благу, чѣмъ какія бы то ни было правительственныя операціи, исходящія всегда изъ неопредѣленныхъ шаткихъ теорій.

Въ заключение Гурнэ указываеть тѣ цѣли, которыми должно задаваться правительство: во-первыхъ, предоставить

всёмъ отраслямъ промышленности драгоцённую для нихъ свободу, которой они лишены изъ-за вёковыхъ невёжественныхъ предразсудковъ, легкости, съ какою правительство пользуется частными интересами, и плохо понятаго имъ стремленія къ совершенству; во-вторыхъ, облегчить примёненіе труда всёмъчленамъ государства, и возбудить этимъ дёятельную конкурренцію среди продавцовъ, результатомъ которой было бы усовершенствованіе производства и удешевленіе цёнъ; наконецъ, въ-третьихъ, произвести конкурренцію въ то же время и среди покупателей, расширивши поле сбыта товаровъ, что послужитъ средствомъ обезпечить труду вознагражденіе и упрочить производство, цёлью котораго и является полученіе этого вознагражденія.

Эта «система» существенно отличалась отъ того ученія, которое вскорѣ было дано Кэнэ. «Система» покоилась на одномъ принципѣ—яснаго сознанія каждымъ человѣкомъ своихъ ингересовъ; она, не смѣшивая нисколько политической экономіи съ моралью, приходила къ практическимъ выводамъ, достаточно мудрымъ и либеральнымъ.

Система Гурнэ имѣла большое вліяніе на Тюрю. Содержаніемъ первыхъ его сочиненій было изложеніе идей Гурнэ. Мы не будемъ говорить о рѣчахъ, которыя онъ произносилъ въ Сорбоннѣ; хотя онѣ и указывають на богатый запасъ его способнестей къ историческимъ и соціальнымъ знаніямъ, но его всецѣло охватило увлеченіе активною политикою. Политической экономіи онъ касался только отчасти, смотря на нее съ болѣе общей точки зрѣнія интересовавшихъ его историко-соціальныхъ наукъ. Мы коснемся только двухъ его раннихъ трудовъ: письма къ аббату de Сісє, въ которомъ онъ раскрываетъ основную ошибку школы Ло, и небольшой работы о заемномъ процентѣ. Двумя этими трудами, особенно

первымъ, Тюрго проложилъ дорогу новымъ идеямъ. Его опровержение тезиса аббата Террасона, составляющаго послъднюю защиту меркантилизма — что цънность монеты заключается въ ея оттискъ, — можетъ считаться образцомъ аргументаціи.

Когда образовалась школа физіократовь, Тюрго, несмотря на то, что быль близокь со многими изъ ея членовь и раздёляль ихъ убёжденія, тёмъ не менёе поставиль себя въ нейтральное по отношенію къ ней положеніе и старался сохранить за собою свободу своихъ мнёній. Видя всеобщее подчиненіе идеямъ этой школы, онъ часто упрекаль физіократовъ за пристрастіе ихъ къ партійности, сдёлавшееся своего рода сектантствомъ. Въ теченіе нёкотораго времени, онъ, казалось, оставался вёренъ ученію Кэнэ, который любиль излагать свои мысли на обёдахъ, гдё принималь участіе вмёстё съ Тюрго и Адамъ Смить. Черезъ нёсколько лёть, въ 1766 г., Тюрго имёль случай изложить подробно свои собственные принципы, которые уже замётно разошлись съ воззрёніями его учителей.

Въ своемъ мѣстѣ мы еще возвратимся къ Тюрго, а теперь остановимся на сочиненіяхъ маркиза Виктора де Мирабо, прозваннаго другомъ народа. Труды маркиза Мирабо заключають въ себѣ то же, что мы сказали о Гурнэ. Его первый и наиболѣе содержательный трудъ\*) вышелъ въ 1750 г. фезъ имени автора. Въ этомъ сочиненіи онъ настаиваеть на необходимости мѣстнаго самоуправленія отдѣльныхъ провинцій при распредѣленіи и голосованіи налоговъ, по образцу, какъ онъ говорилъ, «страны штатовъ», и обозрѣваетъ конституціи 4-хъ большихъ провинцій Франціи: (Лангедокъ, Бретань, Бургонь и Провансъ), которыя сохранили еще свои привилегіи.

<sup>\*)</sup> Mémoire sur les Etats provinciaux. Исторія пол.-экон. доктринъ.



При этомъ онъ выставляетъ на видъ преимущества самоуправленія передъ абсолютною властью интендантовъ. Собственно говоря, Мирабо не былъ творцомъ, изобрѣтателемъ этихъ идей; уже до него онѣ высказывались Вобаномъ, Фенелономъ и Буагильберомъ; онъ ихъ только воспроизводилъ и обновлялъ.

За этимъ мемуаромъ последовалъ другой его трудъ, создавшій ему репутацію, подъ заглавіемъ «Другъ людей» (отчего и произошло прозвище Мирабо) или «Трактатъ о населеніи» \*). Сочиненіе это издано въ 1756 г., и такъ какъ на обработку и составленіе этого труда Мирабо, весьма вероятно, истратиль более года, т. е. закончиль его до появленія первыхъ сочиненій Кэнэ, то, следовательно, школа физіократовъ не могла оказать на него вліянія. Следующія слова его могуть вполнё характеризовать это сочиненіе.

«Государство представляеть изъ себя дерево, у котораго корни — земледёліе, стволъ — населеніе, вётви — промышленность, листья — торговля и промыслы. Оть корней дерево получаеть питательный сокъ; корни растилаются въ землё безчисленными и невидимыми отростками; своимъ существованіемъ они обязаны землё, получая отъ нея питательный матеріалъ. Послёдній дёлается сокомъ; стволъ укрёпляется и отдёляеть отъ себя вётви, развитіе которыхъ зависить отъ жизненности ствола. Съ виду вётви могуть обходиться безъ корней, забота и дёятельность которыхъ столь готдаленны, что кажутся почти неизвёстными. Дёятельность питательнаго сока заканчивается образованіемъ листьевъ, которые составляють самую блестящую и пріятную для глаза часть дерева. За то эта часть менёе солидна и болёе подвержена ударамъ грозы; достаточно засухи, чтобы изсушить и уничтожить ее. Если корни сохра-

<sup>\*) «</sup>l'Ami des hommes» или «Traité de la population».

нять еще свою жизненность, то сокъ скоро исправить нарушенную дёятельность, новые листья проростуть со всёхъ сторонъ и замёнять тё, которые были уничтожены злокачественнымъ вліяніемъ; но если какія либо вредныя насёкомыя источать корни внутри земли, тогда напраєно ожидать, что солнце и влага оживять засохшій стволь; лекарство нужно направить на корни, имъ нужно дать средство распространиться и окрёпнуть, а если этого не будеть сдёлано—дерево погибнеть».

Въ этихъ словахъ между прочимъ заключается та идея, что въ общественномъ организмъ есть функціи, которыя выполняются сами собою, безъ участія центральной власти, и что экономическая жизнь по существу своему самопроизвольна, подобно всасыванію и питанію растеній, «Нравы, товорить Мирабо, — это струны политического инструмента, а законы не что иное, какъ звуки». Понятно теперь, почему Мирабо настаиваль такъ на децентрализаціи въ политикъ и на свободъ въ экономіи. Онъ восприняль върованія физіократовъ, но въ техъ пунктахъ, въ которыхъ онъ съ ними не сходился, онъ осуждаль ихъ ошибочность. Во всякомъ случав, его многочисленные проекты реформъ оказали благотворное вліяніе на французскую политику и администрацію въ это время спокойнаго состоянія умовъ, которое предшествовало революціи. Изъ спеціальныхъ вопросовъ по политической экономіи онъ больше всего занимался вопросомъ о населеніи. Но и въ этомъ отношеніи, какъ и везді, онъ ничего не заимствоваль у англичань; последнихь онь изучаль, придерживаясь исторіи и стоя на точкъ зрънія позитивнаго права, какъ это дълали Вобанъ и Монтескье, а не естественнаго, какъ Локкъ и Кэнэ. Защитникъ провинціальной автономіи и постепенныхъ улучшеній, онъ строго судиль Тюрго,

котораго считаль черезчурь радикальнымь и слишкомь преданнымь централизаціи. Личность Мирабо лучше всего уб'єждаеть нась въ томь, что здравыя идеи существовали во Франціи еще до образованія школы «экономистовь» и распространялись он' уже довольно широко, такъ какъ ихъ разд'єляли наиболье авторитетные представители дворянства.



#### ГЛАВА ШЕСТАЯ.

# **Школа физіократовъ. Теорія естественнаго права и** естественнаго богатства.

### ученіе Кэнэ.

Экономія, построенная на началахъ искусственнаго поддержанія промышленности всіми силами страны и ожидавшая развитія богатства отъ всемогущаго воздійствія правительства, привела мало по малу Францію въ состояніе полнаго разстройства. Естественно, что среди негодующаго, возмущеннаго общественнаго митнія должна была образоваться реакція въ пользу естественнаго развитія народнаго хозяйства, въ пользу экономіи, основанной на естественныхъ законахъ. Къ несчастію, тогдашніе писатали иміли слишкомъ предвзятое, идеализированное представленіе о природі, которое не иміло ничего общаго съ историческою дійствительностью. Эта химерическая философія пе мало парализовала значеніе замітчательныхъ трудовъ французскихъ «Экономистовъ» XVIII в.

Философія эта — англійскаго происхожденія. Локкъ (1632—1704) въ цёляхъ борьбы съ абсолютизмомъ Стюартовъ, воспользовавшись доктринами голландца Гуго Гроція, изложилъ ихъ въ своей книгѣ «О правѣ войны и міра». Противъ теоретиковъ абсолютизма, Локкъ выставиль естественное право, которое предостав-

ляло, въ его глазахъ, свободу и равенство всемъ гражданамъ и ставило последнихъ вне посягательствъ тирановъ. «Чтобы понять, говориль онъ, -- политическую власть и обнаружить истинный источникъ ея происхожденія, мы непремённо должны изслёдовать, каково было естественное состояние у людей. было состояніе полной свободы, -- свободы располагать своими дъйствіями и своимъ имуществомъ по собственному усмотрънію, не спрашиваясь ничьего разръщенія и не отъ чьей посторонней воли. Это было такое состояние равенства, въ которомъ всякая власть была взаимна, такъ что всь люди по отношенію другь къ другу были только сосьдями. Въ самомъ дълъ, очевидно, что существа одного и того же рода и вида, одинаково рожденныя для того, чтобы наслаждаться всёми естественными благами и пользоваться ими для однъхъ и тъхъ же надобностей, должны быть и одинаково равноправны между собою, безъ всякой подчиненности другъ другу». Во Франціи подобныя мысли высказываль еще Бодэнъ; но восемнадцатый въвъ не обращаль вниманія на своихъ предшественниковъ шестнадцатаго столътія. Вдохновителями тогдашнихъ умовъ явились Локкъ, Шефсбери, Гютчиссонъ и вообще представители англійской и шотландской философіи.

Пкола физіократовъ исходила изъ этой точки зрвнія. Они строили моральный порядокъ, равно какъ и политическій—на естественномъ, природномъ состояніи. Но что такое природа? Для насъ это—совокупность вещей, управляемыхъ необходимыми законами. Для Кэнэ природа являлась совокупностью божественныхъ намереній, направленныхъ на сохраненіе и благоденствіе нашего рода. Эти намеренія мы можемъ видёть только въ самихъ себе; они начертаны въ нашемъ разумё. Отсюда все то, что разумно, — внушено естественнымъ или божественнымъ установленіемъ. По ученію этой школы, прежде

чъмъ существовало общество,, у человъка было уже право и обязанность: право захвата того, что было ему выгодно, и обязанность трудиться, для возможности обладанія. Конечно странно, какъ можеть существовать «право» тамъ, гдв нътъ соціальныхъ отношеній; точно также, нельзя называть обязанностью сліпое удовлетвореніе животных стремленій. Но для физіократовъ самый фактъ существованія общества и то, что человъкъ рождается въ обществъ и его жизнь необходимо связана съ какою либо соціальною группою -- является актомъ предъустановленнаго природою порядка и естественнымъ основаніемъ соціальныхъ отношеній. Другими словами, физіократы хотъли поставить естественныя права выше историческихъ институтовъ и внъ ихъ, свести положительные законы къ простой деклараціи, къ констатированію отношеній въчныхъ и непреложныхъ, происшедшихъ отъ самой природы. Отсюда «декларація правт человпка»; законодатель не есть творець законовъ, онъ ихъ не создаеть, а только возвъщаеть. Воть эти въчные законы: свобода, право располагать своей личностью («собственность надъ самимъ собою»), собственность движимая и недвижимая. Физіократы описывали такой общественный строй, въ которомъ эти законы свято соблюдались. Гдё-же и когда существоваль этоть золотой въкъ? Онъ существоваль, когда общество еще зарождалось, онъ существуеть и теперь недалеко отъ насъ, у. Остяковъ Индъйцевъ, ИДИ Но естественный порядокъ былъ нарушенъ; учреждены правительства и оть имени общественнаго реса быль попрань интересь личный; золотой въкъ уступиль мъсто эпохъ, которая существуеть и нынъ, эпохъ, въ которой естественные законы замёнились произвольными постановленіями правительства. Порядокъ снова будеть возстановленъ лишь тогда, когда верховная власть, облеченная неограни-

ченными подномочіями, объявить, что она существуеть единственно для охраненія свободы И собственности кажлаго отдъльнаго человъка, кто-бы онъ ни быль, и когда она возобновить первобытное право. Достигнуть этого верховной власти не трудно: стоить только распространить повсюду ученіе физіократовъ. Просвъщеніе само собою введеть въ должныя границы инстинктивное стремленіе каждаго человъка выбирать для себя то, что ему наиболье выгодно; всякій уяснить общественный интересъ вполнъ совпадаетъ съ личнымъ интересомъ. «Общественное образование ариометически точно докажеть последнему гражданину, что неть ему никакой выгоды нарушать права своего ближняго, и каждому будеть также легко устроить жизнь, какъ считать деньги». Король будеть царствовать, какъ царствуеть разумъ очевидностью всеобщаго интереса, и люди будуть снова счастливы, какъ въ тъ времена, когда вовсе не было правительства.

Эти полу-метафизическія, полу-миоическія бредни были во вкуст того втва и содтиствовали усптху физіовратовъ гораздо болте, чтть ихъ справедливая защита земледтлія и свободы торговли. Если они и не были поняты (и не безъ основанія) то все-таки оставили посят себя благотворные сліды, распространивши здравыя экономическія понятія. Они учили, что экономическій строй не исключительно создается государственною властью, а зависить большею частью отъ естественнаго хода вещей и есть медленная и прогрессивная эволюція. Люди имъ не представлялись настроенными всегда въ дурную сторону, если имъ предоставить идти туда, куда влечеть ихъ интересъ, а напротивъ ими руководить созваніе той тёсной связи, которая соединяеть частный и общественный интересы; право и мораль, по ихъ мнтенію, согласовались съ необходимыми условіями существованія. Они признавали тождественность интересовъ

властей и гражданъ, а если нъкоторыя общественныя функціи нуждаются больше всего въ свободъ, то съ другой стороны есть такія, какъ напр. образованіе или защита слабыхъ противь сильныхъ, бъдныхъ противъ богатыхъ, которыя только выигрывають оть того, что переходять въ руки общественной власти: даже болье того, всякое благоустроенное правительство есть проводникъ интеллектуальной культуры и необходимый органъ для проведенія въ жизнь реформъ, провозглашенныхъ общественнымъ мненіемъ. Самый оптимизмъ физіократовъ (впрочемъ черезмърный) помогъ имъ сознать соціальную гармонію, которая ускользнула отъ вниманія философовъ революціоннаго типа, каковымъ былъ Руссо. Они дъйствовали другими путями. Вместо того, чтобы излагать свои теоріи о происхожденіи естественнаго права въ духъ полемизирующемъ, вающемъ духовенство, они предпочитали набирать въ свои ряды союзниковъ изъ этого класса, каковыми были аббаты Будо (Baudeau) Морреле (Morrellet) Кондильявъ (Condillac) Вмъсто того, чтобы грозить королевской власти, они искали ея поддержки. Такъ, Кэнэ, вовсе не теряя своего достоинства, бываль въ Версаль и съумьль возбудить даже у самого Людовика XV такой энтузіазмъ, что «Tableau économique» была напечатана на глазахъ кородя съ эпиграфомъ: «бъдны крестълнебъдно и королевство, бъдно королевство, -- бъденъ Министерство Тюрго служить примъромъ кратковременнаго согласія между смёдымъ реформаторомъ и боязливымъ представителемъ наслъдственной монархіи, являясь хорошимъ доказательствомъ того, что «экономической школь» лучше было бы отстаивать историческія учрежденія, а не разрушать ихъ. Правиломъ этого министерства было-довольствоваться возможнымъ, но зато дълать все возможное для общественнаго блага. Какъ противовъсъ Marcier de la Riviere, который признавалъ необходимость

вооруженной силы для исполненія законовъ, Тюрго не поколебался воспользоваться общественною властью для торжества доктрины «laisser faire, laisser passer».

Если мы теперь, послѣ общей характеристики духа школы; перейдемъ къ разсмотрѣнію частностей ея ученія, — взглядамъ ея на производство и распредѣленіе богатства, то мы увидимъ, что въ общемъ это претендующее на новизну ученіе было ничтъмъ другимъ, какъ протестомъ, вызваннымъ нуждами страны и доведеннымъ до крайности, благодаря сознанію тѣхъ препятствій, которыя нужно было преодолѣть, — протестомъ, принявшимъ свойственную тому времени форму системы.

Мы видёли, что право располагать своею личностью ( «личная собственность»), будучи необходимостью, есть въ то же время примитивное право; собственность движимая, т. е. собственность на такіе полезные предметы, которые личность захватываеть или производить, вовсе не есть необходимость и не имбеть основаній въ справедливости; наконецъ, недвижимая собственность основывается на необходимости, связывающей ее съ предыдущими видами собственности, которыя безъ нея теряють свое значеніе. «Съ того момента, когда число людей дълается большимъ, чъмъ число средствъ существованія, необходимость заставить людей идти другь на друга, и тогда не будеть существовать уже ни недвижимой собственности, ни личной собственности, ни общества» (Mercier de la Rivière). Движимая собственность (орудія, хатобь, пища) необходимы для того, чтобы сообщить ценность земле. Въ этомъ лежить основа всей системы физіократовъ. Всякое богатство есть матеріальный потребляемый предметь, а всв потребляемые предметы или косвенно — продукты земли. Земля единственный источникъ богатства, только земледъліе увеличиваетъ богатство». По-

этому только трудъ земледъльца плодотворенъ и производителенъ, всъ же остальные виды труда непроизводительны. У земледельца, который питается плодами своего годичнаго труда, можеть образоваться, благодаря прибыли домашнихъ животныхъ или увеличенію растительныхъ матеріаловъ, излишекъ пънностей, который присоединяется къ общей массъ уже существующихъ богатствъ. Между тъмъ рабочій или купецъ, потребляя въ тотъ же промежутокъ времени извъстное количество принасовъ, только превращають свой трудъ ленное количество богатства, эквивалентное получаемому ими вознагражденію, и какъ бы мало ни было это потребленіе, излишка образоваться у нихъ не можеть; следовательно, къ существующему богатству они ничего не могуть прибавитьследовательно, трудъ ихъ непроизводителенъ. Благодаря этому, землецтльцы нашли удобнымъ освободить себя отъ производства своихъ орудій и не искать лично сбыта для своихъ произведеній, удёляя такимъ образомъ часть создаваемаго ими богатства рабочимъ и купцамъ въ видъ вознагражденія, на которое последніе и существують. Возможно, что это вознагражденіе даеть средства существованія большему числу людей, сообразно съ увеличеніемъ мануфактуры и расширеніемъ сбыта; но то обстоятельство, что увеличение \*) числа занятыхъ ремеслами зависить всегла отъ количества събстныхъ

<sup>\*)</sup> Примючаніе. Основанія, на которых в построиль этоть выводь Кэнэ, вполнё софистичны, какь и многія другія. Въ самомь дёлё, если въ торговлё явится избытокь денегь, то это дасть возможность увеличить заработную плату, что, въ свою очередь, если торговля остается свободной, повлечеть за собою приливъ продуктовъ земледёлія изъ тёхъ странъ, которыя ихъ производять. Слёдовательно, вовсе не ежегодное количество продуктовъ земледёлія въ данной странѣ ограничиваеть промысловое вознагражденіе.

Авт.

припасовъ, производимыхъ въ данной странъ земледъліемъ, можетъ служить доказательствомъ, что деньги, добытыя этимъ путемъ (какъ вознагражденіе рабочимъ и купцамъ), все таки не есть богатство.

Классъ истинныхъ производителей долженъ быть предметомъ всякой заботы власти. Первою обязанностью у последней должно быть обезпечение земельной собственности и необходимой для ея эксплуатаціи движимой собственности: «Безопасность собственности есть основа экономического поряжка въ обществъ». Правительство отнюдь не должно поощрять громадныя издержки промышленности, «которыя только раззорительны и не служать источникомъ дохода»; пусть оно сберегаеть средства на нужды земледёлія, поощряєть увеличеніе скота, устраиваеть порты, каналы, дороги, а больше всего расширяеть земледъльческое образованіе. Впрочемъ, самою главною необходимостью для земледелія является свобода: «каждый долженъ свободно обрабатывать на своемъ полѣ то, что ему выгодно и доступно, что по свойствамъ его земли можетъ принести ему наибольшій доходь». Далье, земледьліе нуждается въ свободномъ обмънъ своихъ произведеній какъ внутри страны, такъ и внъ ея, потому что вмъсть съ сбытомъ растеть и обработка; еще болье вредны для нея запрещенія, налоги, восвенные сборы, все равно на что бы они не налагались, а тъмъ болъе на хлъбъ или на предметы потребленія; однимъ словомъ, должны быть удалены всякія стесненія и ограниченія—«laisser faire, laisser passer \*). Граждане, наученные опытомъ, просвъщенные общественными шкодами, сами съумъютъ направить свои капиталы на земледеліе, а не на промышленныя предпріятія, сами позаботятся регулировать потребленіе

<sup>\*)</sup> Примъчаніе. Это получившее изв'єстность выраженіе принадлежить, кажется, de Gournay.

дукть, т. е. чистый доходь, получаемый съ земли, за вычетомъ издержевъ на ея обработку, составляетъ наличную часть на-

земледёльческихъ продуктовъ, сам такимъ образомъ, чтобы уменьц короче сказать, все само собо непрерывному увеличению нэ

Если земля является ства, то, сообразно эту ложиться тяжесть нале сколько элементовъ. которая даеть эку мы найдемъ въ одна часть и гая, за вы продуктор той ча/ земле

Ж

какъ

владъніе

жна. ль нѣозностей. **₄** продуктъ, . отъ другой; мледъльца, друваловой суммы землевладъльна. Въприходится на долю аботкъ средства содерамъ уплата необходимыхъ обходимый для дальнъйшей ахъ элементовъ остановится, за JOTKA земли и вмъстъ съ тъмъ дникъ богатства. Государство не ловные элементы, иными словами, ферзободенъ отъ налога. Какая же часть случав должна подлежать обложенію? гся и поступаеть къ собственнику земли, лата. Государство гарантируеть землевладыну собственностью, оно является соучастникомъ вивств съ собственниками въ чистомъ продуктв земли-въ земельной ренть, съ которой и взимается налогь. Чистый про-

4026798

роднаго богатства, которая идеть на уплату расходовъ государства и на содержание всъхъ остальныхъ видовъ промысла.

Косвенныхъ налоговъ оизіовраты не признавали, потому что они ложатся бременемъ на промышленные классы, которые ничего не производятъ. Единственный раціональный налогъ есть прямой налогъ, при которомъ за основаніе обложенія долженъ приниматься чистый продуктъ земли; кромъ того, такой налогъ долженъ быть всеобщимъ и пропорціональнымъ.

Неограниченное возрастаніе населенія желательным нельзя считать, такъ какъ увеличеніе населенія ограничено числомъ наличныхъ средствъ существованія, безъ увеличенія которыхъ не можетъ увеличиваться населеніе. Въ государствъ, управляемомъ по раціональной системъ, это обстоятельство необходимо постоянно имъть въ виду. Отъ неравномърнаго увеличенія населенія неизбъжно появленіе неравенства: если даже права и равны у всъхъ, то не равны выгоды, такъ какъ возможность пользоваться правомъ не можетъ быть у всъхъ одинаковою. Хотя неравенство вообще неизбъжно во всякомъ обществъ, но во всякомъ случать, не должно быть крайней бъдности, и всъ могутъ быть счастливы, сообразно личному положенію каждаго.

Еще болье нежелательнымъ является понижение цвнъ на произведения земли. Вообще, для каждой вещи должна быть удобная естественная цвна, вытекающая изъ спроса и предложения, свободно предоставленныхъ своему течению; цвна эта должна быть выгодна какъ покупателю, такъ и продавцу. Повышение ея нанесеть ущербъ потребителю, а понижение доставить потери производителю. Колебания цвнъ происходять или отъ безполезнаго вмышательства государства, или отъ тыхъ преградъ и ограничений, которыми связывають внутреннюю и внышнюю торговлю.

Внъшняя торговля нисколько не выгодите внутренней.

Страна, достигшая благосостоянія, должна заботиться объ уменьпренім виршних торговых сношеній; такая страна будеть удовлетворять свои нужды собственными произведеніями. Самая лучшая международная политика та, которая основывается на естественномъ правъ. Народы въ сношеніяхъ другь съ другомъ-тоже, что отдельныя личности. «Отдельныя общества, писаль Mercier de la Riviere, подобно тому, какъ и вътви одного и того же ствола, происходять изъ одного наони — не что иное, какъ различные классы естественнаго общества, которое учредило ихъ... Всякая нація есть только область великаго царства природы, всв націи управляются одними и тъми же законами, которые въ своихъ существенныхъ чертахъ будуть вполнъ одинаковы, если только эти націи достигнуть пониманія того, что справедливо и что не справедливо, и сознають, что существуеть одинъ непреложный порядокъ, установленный творцомъ природы, порядокъ, при которомъ люди управляются вездъ и всегда и съ которымъ связано ихъ возможное благополучіе».

Достаточно сопоставить доктрины физіократовь съ современными имъ учрежденіями, чтобы увидёть, насколько большинство этихъ доктринъ имѣло значеніе лишь относительное и временное, какъ протесть противъ злоупотребленій монархическимъ режимомъ. Такъ, провозглашая свободу личности, свободу труда, свободу торговли, требуя всеобщаго единаго налога, они въ дѣйствительности возставали противъ тѣхъ препятствій, которыя останавливали повсюду усилія индивидуальной дѣятельности, противъ тираніи ремесленныхъ союзовъ, стѣсненій, парализовавшихъ торговлю, противъ безконечнаго увеличенія налоговъ и монополій, разросшихся цѣлымъ лѣсомъ подъ тѣнью абсолютной власти. Идея всеобщаго законодательства, которое, должно вытекать вожественнаго разума, содержала въ себѣ на самомъ дѣлѣ

двоякія стремленія: во-первыхъ упрощеніе кодексовъ законовъ, во-вторыхъ, прекращеніе постояннаго состоянія войны между европейскими государствами.

Но при всемъ томъ, нельзя отказать этой первой школъэкономистовъ въ вполнъ заслуженной ею славъ. Она заслужила ее уже тёмъ, что она придала своимъ трудамъ вполне научный характеръ. Физіократы установили существованіе естественныхъ и необходимыхъ отношеній между экономическими феноменами; они пытливо изследовали отраженія каждаго изъ этихъ феноменовъ на соціальномъ организмѣ даже тамъ, гдѣ, казалось. они были незамътны; имъ была извъстна идея о правильномъ ходъ исторіи, объ эволюціи въ юридическихъ учрежденіяхъ. Кромъ того, свои идеи и факты, призванные ихъ подтвордить, они соединили въ цёльный систематическій порядокъ-Правда, система физіократовъ была черезчуръ искусственна, отпъльныя части своей доктрины они связывали путемъ дедукціи, а такого апріорнаго связыванія не допускаеть ниодна реальная доктрина. Главною же ошибкою авторовъ этой системы было то, что они считали ее пригодною для всёхъ народовъ безъ различія мъста и времени. Тъмъ не менье, система эта, является прелюдіею дальнъйшаго синтеза, болье последовательнаго и положительнаго. Идеалы Dupont de Nemours, Mercier de la Riviere, le Trosne, Turgot замъчательны своею простотою и последовательностью въ духе геометрическихъ построеній, благодаря чему идеи ихъ быстро распространились между. современниками и создали популярность «новой науки».

### II.

## Противники физіократовъ. Революціонная политическая экономія: Руссо и Мабли.

Само собой понятно, что «экономисты», превозносившіє принципъ свободы въ промышленности и торговлѣ, объявили

войну последнимъ ветеранамъ меркантильной системы и регламентаціи, доведенной до последнихъ пределовъ. Отсюда, шумные дебаты по поводу вопроса о свободной торговлъ зерномь, въ которыхъ со стороны партизановъ ограниченія свободы торговли въ первыхъ рядахъ выступали аббатъ Галіани и Неккеръ. Но теоретическое значение этихъ дебатовъ-невелико. Какъ ни талантливы были люди, подобные Форбоннэ, даже до 1800 года остававшіеся вірными запретительной системь, все-таки «новыя идеи» побъдоносно боролись съ прошлымъ; тріумфъ ихъ былъ не больше, какъ вопросомъ времени. А между тъмъ, среди полнаго разгара тріумфа принципа «laissez faire, laissez passer» (свободы личности и дъятельности) зарождаются соціалистическія доктрины. Въ XVIII вък они пока не привлекають къ себъ особеннаго вниманія; тъмъ не менъе, должно отмътить моментъ ихъ зарожденія, такъ какъ въ следующемъ XIX веке доктрина «laisser faire, laisser passer» находить въ этихъ доктринахъ самаго непримиримаго и упорнаго противника. «Экономисты» подымають изъ гроба Локка, Руссо и Мабли и черпаютъ вдохновение главнымъ образомъ у Платона. Первые зарекомендовывають себя стараніями утвердить на правовыхъ догмахъ принципъ частной собственности, для того, чтобы придать ему больше ности и положить твердое основание политической экономіи. Вторые хотять переорганизовать общество, согласно требованіямъ справедливости; богатство кажется имъ, какъ и философамъ древности, препятствіемъ къ добродьтели. Въ ихъ ученій мы можемъ прослёдить антиэкономическое теченіе, зарожденіе котораго мы видёли у Платона, а продолженіе его -- въ христіанской философіи и въ ученіяхъ ХУІ и ХУП въковъ въ видъ утопій Мора и Кампанеллы.

Христіанство, впрочемъ, не переставало, (правда только въ теоріи, а не на дълъ), провозглашать принципіальную несправедливость богатства. Среди блеска версальскаго двора Боссю проповъдуеть неиспорченное евангельское учение. Въ своемъ Sermon sur la dignité des pauvres dans l'Eglise онъ говорить: «Отсцъ послаль меня, говорить Спаситель, чтобы возвёстить Евангеліе бёднымъ (Evangelisare pauperibus misit me). Онъ терпить богатство единственно ради помощи неимущимъ. Поэтому, въ древней церкви все отдавалось въ пользу общины, изъ боязни оказаться повиннымъ въ чьей-нибудь бъдности... Какъ не справедливо, братья мои, что всь тяжести несуть на себъ только бълнъйшіе, что страданія нищеты покоятся на ихъ плечахъ! Если они жалуются и ропщутъ противъ Божественнаго Провиденія, то позволь мит, Спаситель, сказать, что въ ихъ ропотт есть тень правды. Ведь все люди сотворены изъ одного и того-же праха. Развъ можеть быть различие между прахомъ и прахомъ? Почему-же, съ одной стороны, мы видимъ веселіе, радость, изобиліе, а съ другой -- горе, отчаяніе, крайнюю нужду и, что хуже всего, --- презрѣніе и рабство? Почему этоть богачь, живущій среди такого изобилія, можеть удовлетворить самыя мельчайшія изъ своихъ желаній, изощренныхъ до пресыщенія, въ то время какъ бъднякъ, такой же человъкъ, какъ онъ, не можеть ни пропитать свое семейство, ни даже успокоить свой собственный голодъ?». Въ другой его ръчи («Sermon sur les dispositions relativement aux néccessités de la vie) легко найти отголосовъ тъхъ-же взглядовъ: «Справедливы роптанія неимущихъ. Зачёмъ это неравенство состояній! Всё созданы изъ праха и потому нъть никакаго оправданія неравенству людей, если не признать, что Богъ подчинилъ неимущихъ богатымъ и опредълиль однимъ существование отъ излишествъ другихъ. Ut fiat

equalitas, какъ сказалъ ап. Павелъ» (Кор. VIII, 14). И Боссюэ, возвращаясь къ христіанскому соціализму первыхъ вѣковъ, въ своемъ трактатѣ о ростѣ подвергъ осужденію ссуду за процентъ и вмѣнилъ богатому въ обязанность ссужать безъ вознагражденія бѣдняку сумму, въ которой онъ нуждается.

Фенелонъ въ своемъ «Телемакъ» изображаеть идеальный городъ Салентъ и подробно рисуетъ его экономическую организацію. Заявивъ, что здёсь господствуеть абсолютная свобода торговли. Фенелонъ все же говорить, что ввозъ продуктовъ роскоши строго запрещенъ. Равнымъ образомъ, отсюда изгнаны производство предметовъ роскоши, золотые и серебряныя украшенія. Всв ремесленники, которые раньше были заняты приготовленіемъ продуктовъ, признаныхъ безполезными, направлены на земледъльческія работы. Земледъліе составляєть самую главную заботу правителя города; села являются сердцемъ государства. «Большой городъ, наполненный всевозможными ремесленниками, вся дізтельность которых направлена къ одному -- изощрить, изнъжить вкусы въ наслажденіяхъ жизни, и являющійся какъ бы средоточіемь въ государстві бідномъ и мало культурномъ, — такой городъ напоминаеть чудовище съ головой непомърной величины и безжизненными, истощенными голодомъ и болъзнями, непропорціонально малыми членами. Только численность населенія и обиліе продуктовъ потребленія созистинную силу и истинное богатство государства». Преміи, поощряющія многочисленности семействъ, и облегченіе налоговъ-вотъ міры, которыя способствують умноженію земледъльческого населенія; но послъднее должно быть гарантировано отъ чрезмърнаго наростанія богатствъ и вытекающей изъ этого изнъженности; поэтому должны быть изданы заограничивающіе собственность. «Нужно упорядочить земельные надълы, выпадающіе на дъломъ

отдъльное семейство. . . Семья многочисленная, но льющая малымъ количествомъ земли принуждена работать безъ отлыха. Изнеженность и бездеятельность делають народъ надменнымъ и непокорнымъ. Правда, хлъбъ у нихъ будетъ, и въ достаточномъ количествъ, но за то ничего другого. кромъ хлъба и плодовъ, собираемыхъ съ ихъ земли въ потълица». Такая экономическая организація, въ которой государство располагаеть собственностью и регламентируеть индустрію и торговлю, очевидно близка къ соціалистической. Воззрвнія Фенелона представляють сліяніе христіанскихъ ученій и античныхъ традицій (Сократа и Платона). Въ одно и тоже время. его воззрвнія приближаются къ доктринамъ физіократовъ, по предпочтенію, оказываемому земледелію, и къ доктринамъ Руссо и Мобли, по своей соціалистической тенденціи, на которую мы только что указывали. Известно, какъ тяжело было Фенелону, какъ и Лабріотеру, видеть нищету или войну; а между темъ, непомерно тяжелые налоги ослабляли ростъ населенія, которое темъ более возбуждало его сострадание, что о-бокъ съ нищетой блисталъ своей роскошью королевскій дворъ. Ему, поэтому, казалось, подобно первымъ отцамъ церкви, что боза окружающую ихъ нищету. Всякая гатые отвътственны частная собственность, конечно, необходимо носить исключительный характеръ.

По мфрф того какъ XVII вфкъ приближался къ концу, все сильнфе начинаетъ пробуждаться забота, какъ справедливфе распредфлить между всфми соціальныя выгоды. Состраданіе Фенелона соотвътствуетъ сантиментализму философовъ. Мощный потокъ любви и состраданія, совершенно увлекшій XVIII вфкъ, долженъ былъ натолкнуться на неравенство состояній, какъ на препятствіе къ осуществленію идеала.

Въ 1753 г., т. е. въ то время, когда экономическое дви-

женіе только что начинало принимать сколько нибудь опредёленныя формы, одна провинціальная академія (Дижонская), безъ сомнінія, отвіная на зарождающееся безпокойство умовъ, предложило на конкурсъ слідующую тему: «Откуда произошло неравенство среди людей и сообразно ли оно съ естественными законами?» Начало «соціальному вопросу» было положено. Жанъ-Жакъ Руссо появился на сцені, чтобы разрішить его. Тоть же соціальный вопросъ нісколько позже находимъ мы въ его «Соціальномъ договорів», гді, наряду съ вопросами чисто политическаго характера, уділяется значительное місто праву собственности и равенства. Къ нему-же возвратился онъ въ стать «Политическая экономія», которою обязана ему энциклопедія.

Для Руссо казалось невозможнымъ, чтобы Богъ, виновникъ человъческаго общества, какъ и всъхъ остальныхъ вещей, могь бы желать неравенства состояній, -- осыпать благами небольшое число людей и обречь всю остальную массу на нищету. Чтобы снять съ Провиденія обвиненіе къ такой несправедливости, онъ строить гипотезу, что на заръ человъчества царило совершенное состояніе вещей, — золотой въкъ, — которое онъ называеть естественнымъ состояніемъ. Первобытный человъкъ имъеть очень мало потребностей, которыя окружающая природа легко удовлетворяеть. «Я представляю себъ его, удовлетворяющаго свой голодъ подъ тънистымъ дубомъ, пьющаго у перваго источника, находящаго свое ложе подъ темъ самимъ деревомъ, отъ котораго онъ получиль свой обедь; такимь образомь все его потребности удовлетворены». Частная собственность не нужна тамъ, гдъ всь находять полное удовлетворение своихъ потребностей, свопользуясь благами, которыя ВЪ обиліи расточаеть бодно щедрая природа. Частная собственность не есть, следова-

тельно. право естественное, вытекающее изъ законовъ природы; существование ея вовсе не входило въ первоначальные планы Провиденія; такъ, мы не находимъ ее, равно какъ и обусловливаемаго ею неравенства, у дикарей, пребывающихъ въ первобытномъ состояніи, напр., у Каранбовъ. Къ несчастію, по какимъ то таинственнымъ причинамъ, естественное первобытное состояние не могло длиться. Побуждаемые развивающимися настоятельными потребностями, люди водворились на клочкъ земли, обработали его и объявили право исключительнаго владънія на землю, обработанную ихъ трудомъ. Неравенство силъ и способностей не замедлило повлечь неравенство состояній. Насилія болье сильныхъ и жестокихъ, хитрости со стороны болье изворотливыхъ ради эксплоатаціи слабыйшихъ, авторитеть, поддерживаемый для того, чтобы сохранить соціальныя преимущества, ставшія источникомъ богатствъ, --- все это создало еще болье крупныя различія между людьми. пожирающее честолюбіе, страсть увеличить свое состояніе не вліяніемъ реальныхъ потребностей, сколько столько подъ ради возвышенія надъ другими, внушило людямъ гибельную наклонность вредить другь другу, тайную зависть, темъ более върнъйшаго : успъха ПЛЯ она дружелюбія; появились конкурренція и надъть macky одной стороны, а съ другой - протисоперничество воположность интересовъ и скрытое, но постояннное желаніе поживиться на счеть другого. Всв эти бъдствія нераздъльно мой результать собственности И связаны Люди, соціальнымъ неравенствомъ. наконецъ. начали сознавать необходимость установить путемъ договора нъкотопорядокъ, при которомъ каждый нѣсколько рый правовой ограничиваеть свою свободу и отдаеть свое пріобретеніе подъ покровительство общества, подъ тъмъ условіемъ, что остальная

сфера его свободы и его имущество будуть обезпечены ему общественной силой. Такимъ образомъ, частная собственность не есть продукть естественнаго права, но продукть права, установленнаго людьми—гражданскаго; оно есть фактъ соціальный и проистекаеть изъ коллективной воли. Частная собственность, не санкціонированная закономъ, есть иткоторымъ образомъ лишь физическое владеніе, крайне непрочное и постоянно спорное» (Руссо—«Политическая экономія», —статья изъ энциклопедіи).

Но съ этого момента государство пріобрѣтаетъ право, въ видахъ общественнаго блага, регулировать пользованіе правомъ гарантируемой имъ частной собственности. «Издаваніе законовь, регулирующихъ правомочіе частныхъ лицъ такъ или иначе употребить свое имущество, принадлежить одной верховной власти («Соціальный договоръ»). Равенство предъ закономъ и властями не можетъ долго существовать тамъ, гдѣ царитъ неравенство по положенію и по состоянію. Простые нравы предупреждаютъ крайности; роскошь, напротивъ, развращаетъ какъ богатаго, такъ и бѣдняка, развивая въ одномъ страсть къ обладанію, въ другомъ—алчность; она обрекаетъ государство на изнѣженность и тщеславіе; она лишаетъ его гражданъ, порабощая однихъ другимъ, а всѣхъ—общественному мнѣнію».

«Поэтому главнъйшимъ дъломъ государственной власти должно быть предупреждение крайняго неравенства состояний, но не путемъ лишения богачей объектовъ ихъ владъния, а путемъ устранения для каждаго возможности ихъ пріобрътать и накоплять, не только воздвигая больницы и богадъльни для нищихъ, но предупреждая возможность появления послъднихъ». (Соціальный договоръ). Такіе благодътельные результаты моглобы дать воспитаніе, такъ какъ оно сдерживаеть личный эго-

измъ человъка въ опредъленныхъ границахъ и облагораживаетъ его, сообщая ему оттънокъ любви общечеловъческой.

Въ основание «Политической экономи», какъ искусства управленія финансами, должны быть положены следующіе принципы. Главнымъ источникомъ дохода государства должны быть продукты земли, право собственности на которую соіальный договоръ оставляетъ за государствомъ. Если возможно, следобы деньги устранить совершенно. «Пайте явиться RAJIO тогчасъ увидите жельзо! Слово «финансы» золоту и вы слово рабовъ; оно неизвъстно было въ древнихъ греческихъ государствахъ». Поэтому государство должно быть небольшимъ; значительныя государства возникають изъ завоеваній и для завоеваній; имъ нужны постоянная армія, вооруженіе, кръпости, -- расходы, которые не могуть пополняться на счеть общества. Съ точки зрвнія Руссо, эти мелкія государства легко могли бы входить между собою въдоговоры и такимъ образомъ выходить изъ естестественнаго состоянія, въ которомъ необходимо должны были бы пребывать. Великіе умы, — говорить Руссо, — всегда космополиты. И, дъйствительно, мы знаемъ, что его занимали космополитические вопросы, и для него изъ самой сущности радикального соціализма вытекало отрицаніе національной идеи. Какъ бы то ни было, во всёхъ тёхъ случаяхъ, когда государство не можетъ обходиться безъ значительныхъ финансовыхъ издержекъ, Руссо призываетъ на помощь безкорыстіе добродътели и устраненіе неравенства. Налогъ не долженъ ложиться на землю, а равно и на предметы первой необходимости, чтобы не заставлять людей голодать. Онъ долженъ черпаться изъ таможень, а внутри государстваизъ потребленія предметовъ роскоши. «Пусть облагають высокими пошлинами ливреи, экипажи, зеркала, люстры и мебель, матерін и драгоціности, дворы и парки дворцовые,

зрёдища разнаго рода, непроизвдительныя профессіи: шутовь, півцовь, скомороховь, однимь словомь, все, что проистекаеть изъ роскоши, изъ страсти къ наслажденіямь, изъ бездёдія изъ всего того, что тёмь болье бросается въ глаза, что пользованіе имъ стремится показать себя». Недостаточно обложить богатыхъ пропорціонально выше, чёмъ бёдныхъ; обложеніе, по справедливости, должно черпаться изъ различія ихъ положеній и изъ разности ихъ состояній. Другими словами, налогь не долженъ быть пропорціональнымъ, но прогрессивнымъ. Государство въ такомъ случай можно уподобить человіку, который, имія предъ собой неодинаково нагруженныя чашки вісовъ, безъ стёсненія береть отъ тяжелісе нагруженной и перекладываеть на менісе нагруженную.

Руссо не думаеть посягать на принципъ частной ственности даже тогда, когда онъ требуеть, чтобы государство гарантировало средства существованія своимъ гражданамъ, учредивъ общественные склады. Напротивъ, онъ даже совътуеть государству покровительствовать наследственной передачь и заботиться о сохраненіи частных состояній. Мабли радикальнъе Руссо: онъ отрицаеть самую идею собственности. не болье, какъ перефравъ сочиненія есъь «О республикъ». Онъ упрекаетъ «экономистовъ», что они предаются изученію однихъ матеріальныхъ интересовъ «Основаніемъ благоденствія человъческаго общества должно считать добродетели; богатство явится само собою». Главной задачей политики, по его мнънію, должно быть устраненіе того, чтобы страсти выходили съ победой изъ борьбы съ нашимъ IIoразумомъ, борьбы, на которую мы осуждены навсегда. литика должна ставить своей цёлью держать страсти ярмомъ. Родоначальникомъ всъхъ пороковъ является «чудодвумя туловищами — жадностью и расточительвище съ

ностью, — которое никогда не устаеть или пріобрітать, или расточать». Для обузданія его, должно устранить неравенство состояній и обязать всіхъ вести скромный образъ жизни. Для этого есть только одно средство: это — превратить частную собственность въ общественную; другими словами, уничтожить ее. Подобно Руссо, Мабли также изображаеть счастливое время, когда всі предметы потребленія не принадлежали никому, когда обязанности распреділялись по способностямь, когда каждый получаль свою долю въ общемъ достояній чрезъ посредство установленныхъ для этого лицъ. Нельзя не отмітить особую важность доктрины Мабли, особенно для послідующаго времени.

Она является связующимъ звеномъ между соціалистическими ученіями XVI вѣка и утопическимъ соціализмомъ новѣйшаго времени. Современники не придали ей должнаго значенія; всеобщее вниманіе было отвлечено индивидуалистической либеральной школой, которая продолжала двигаться впередъ быстрыми шагами и съ именемъ Адама Смита связала апогей своего развитія.

### ГЛАВА СЕДЬМАЯ

# Начало либерализма и индивидуализма.

T.

#### Предшественники Адама Смита въ Италіи, Франців и Англіи.

Чёмъ болёе экономисты углублялись въ вопросъ объ истинномъ происхождении богатства, тёмъ навязчивъе и очевиднъе становилось то положеніе, что произведенія земли ділаются доступными и годными къ употребленію, только благодаря приложенію къ нимъ человіческого труда. Разные экономисты, предшествовавшіе Адаму Смиту, всь, такъ или иначе, сходятся въ признаніи истинности приведеннаго положенія о роли труда въ созданіи богатствъ; въ этомъ смысль они являются непосредственными предшественниками Адама Смита. Ученіе этого великаго экономиста было подготовлено изследованіями пелаго ряда экономическихъ писателей Италіи, Франціи и Англіи, у которыхъ выдвигается и постепенно развивается вопросъ о трудъ и значении его въ народномъ богатствъ. Разсмотримъ сочиненія главныхъ представителей этого новаго направленія въ экономической наукъ.

Италія. Первая половина восемнадцатаго въка не отличалась въ Италіи оживленіемъ въ сферъ экономической науки. За то вторая половина даетъ намъ ръдкій примъръ обилія трудовъ въ экономической области; такое явленіе, безспорно, находится въ связи съ значительнымъ развитіемъ общественнаго

благосостоянія, особенно въ государствахъ северной части полуострова.

Блестящую вереницу мыслителей открываеть Бандини своимъ трудомъ, появившимся въ 1737 г. и опубликованнымъ только въ 1775 г., о маремит Сіенны. Въ Неаполт создана для него новая профессорская кафедра, подъ названіемъ кафедры торговли и механики. Это была первая кафедра политической экономіи, все еще связанной съ принципами меркантильной школы, но уже ушедшей далеко отъ нея въ своихъ требованіяхъ свободы торговли зерномъ и отмѣны регламентаціи процента и денегь. Она провозглашаеть рядъ новыхъ положеній; она смотрить на трудъ, какъ на капиталь, принадлежащій всемь націямь, всякому человеку, всемь сословіямъ, и признасть, что какъ бы ни быль тягостенъ трудъ, его должно любить, какъ высшій законъ жизни и діятельности, какъ источникъ всякаго блага. «Нътъ, — говоритъ Бандини, другого средства создавать богатство, кромъ честнаго труда». Это быль реформаторь, глубоко проникнутый идеями своего въка.

Другой писатель Галіани приняль діятельное участіе въ спорів относительно торговли зерномъ, обнаруживъ при этомъ много остроты ума. Вопреки мнініямъ физіократовъ, либеральные выводы которыхъ отличались крайней абсолютностью, независимостью отъ містныхъ и временныхъ условій, Галіани старался доказать, что въ одной страні могуть быть боліе умістны законы, ограничивающіе торговлю, въ другой—свободное обращеніе. Въ первомъ своемъ сочиненіи, которое появилось подъ его именемъ (и которое съ большимъ основаніемъ можно приписать внушенію маркиза Ринуччини и Бортоламео Интіери), «О монетть» (1750 г.), Галіани съ большимъ остроуміемъ разсматриваеть многочисленныя развітвленія трактуемаго вопроса и особенно останавливается на цінности. Онъ доказываеть, что

цѣнность обусловливается спросомъ, полезностью, количествомъ труда и времени, затраченныхъ на производство; результатомъвліянія на человѣческое мышленіе вышеприведенныхъ факторовъ является понятіе цѣнности, понятіе до крайности смутное въ его время.

Беккаріа (1738 г. — 1794 г.) читаль въ Милант курсъ политической экономіи, (который быль опубликовань впоследствін, въ 1804 году), уже создавъ себѣ широкую извѣстность своимъ знаменитымъ трактатомъ «Опреступленіях» и наказаніяхо» (1764 г.). Со своимъ обычнымъ глубокомысліемъ, въ курст политической экономіи Беккаріа въ крайне сжатой формт, излагаетъ взгляды, полные оригипальности, особенно по сравненію съ идеями физіократовъ. Раньше Адама Смита онъ поняль великое значеніе разділенія труда, роль времени и духовныхъ способностей человъка въ производствъ, истинную функцію производительныхъ капиталовъ. Одновременно съ Беккаріа, Петро Верри, его другъ дътства (1728 — 1797), человъкъ, быть можеть, болье глубокій и проницательный, чымь Беккаріа, но болье скромный, въ нъсколькихъ глубокомысленныхъ сочиненіяхъ, особенно въ «Размышленіяхъ» (1771) пытался создать новую систему нарождавшихся политико-экомическихъ ученій. Правда, законъ, считаемый имъ за основной — «что цъна находится въ обратномъ отношеніи къ числу продавцевъ и въ прямомъ къ числу покупателей — законъ этотъ можно очень и очень оспаривать; но зато заслуживаеть полнаго вниманія рёшительная его критика взглядовъ физіократовъ относительно безплодности промышленнаго труда. Промышленное воспроизводство, говорить онъ, возникаеть изъ примъненія труда въ мануфактурахъ такимъ-же образомъ, какъ пашни возникають отъ примъненія труда къ земль. Всь явленія вселенной, какъ вытекающія непосредственно изъ природы, такъ и

создаваемыя человъкомъ, всь они представляють не акта творенія, но лишь изминенія матеріи. Соединеніе (интеграція) и разубленіе (дезинтеграція) — единственные элементы, которые человеческій умь открываеть при анализе идеи воспроизводства. Совершенно такое же воспроизводство ильимостей и богат ства имбеть мбсто какь въ томъ случав, когда земля, вода и воздухъ преобразовываются въ зерно, такъ и въ томъ, когда рука человека преобразовываеть въ бархать выделенія насъкомаго, или превращаеть въ часы небольшие кусочки металла». Онъ утверждаеть, что промышленный трудъ, нисколько не менбе, чемъ земледельческій, утилизируеть сырой матеріаль и расширнеть потребленіе; мало того, трудь создаеть бенефиціи (ренту) и обусловливаеть увеличеніе богатствъ: но кромъ всего, промышленный трудъ имъетъ надъ земледъльческимъ то громадное преимущество, что допускаетъ гораздо болье быстрое обогащение націи, чымь послыдній.

Сочиненіе Верри имѣло значительный успѣхъ. Кондильякъ, воспитатель инфанта Пармскаго, принимавшій очень близкое участіе въ умственномъ оживленіи Италіи, почти буквально заимствовалъ у Верри свое основное возраженіе по поводу заблужденій физіократовъ. Его «Опыть о торговлю и правительство» появился четыре года спустя, послѣ «Размышленій о политической экономіи» (1775), а «Богатство народовъ» Адама Смита вышло въ свѣтъ только въ 1776 году. Мало вѣроятно, чтобъ послѣдній быль знакомъ съ сочинененіями Кондильяка и черпалъ въ нихъ свое вдохновеніе. Но гораздо большаго довѣрія заслуживаетъ предположеніе, что такую роль сыграли для Адама Смита сочиненія Верри. Во всякомъ случаѣ, то обстоятельство, что нѣсколько мыслителей разныхъ націй приходять къ тождественнымъ заключеніямъ, получившимъ самое блестящее выраженіе въ «Богатство на-

родово», доказываетъ очень широкое распространение тождественныхъ идей, охватившихъ мало по малу весь контингентъ, и указываетъ на то, что эти идеи сильно назръли въ умахъ мыслящаго человъчества и что настала пора ихъ рожденія.

Франція. По мъръ того, какъ школа физіократовъ росла и развивалась, она все пренебрежительнъе относилась къ смълымъ экскурсіямъ человъческой мысли въ области естественнаго права, все сильнъе замыкалась въ кругъ чисто экономическихъ феноменовъ, имъя дъло лишь съ ними и вытекающими изъ нихъ законами. Короче, политическая экономія стремится стать въ полную независимость отъ этики. Стремленіе—едва-ли конечное, какъ мы это увидимъ въ дальнъйшемъ изложеніи; но во всякомъ случать, это стремленіе вполнт оправдывалось, какъ необходимое условіе созданія стройной и цъльной системы. Въ этомъ отношеніи физіократы вполнт сощлись съ Адамомъ Смитомъ.

Тюрго покончиль счеты съ экономическими воззрѣніями финансистовъ школы Ло и усвоиль либеральные принципы Гурнэ еще до образованія «секты» физіократовъ. Принципы Тюрго однако во многомъ рѣзко отступали отъ сгедо школы физіократовъ. Это разнорѣчіе выступаеть еще рѣзче, если сопоставить «Размышленія объ образованіи и распредъленіи богатствъ» съ другими сочиненіями Тюрго: «Разговорами въ Сорбоннъ» и Политической географіей».

Вмѣсто того, чтобы приводить всякій соціальный феноменъ къ феноменамъ экономическимъ и дѣлать послѣдній центромъ исторіи и политики, Тюрго въ ряду факторовъ, обусловливающихъ жизнь соціальнаго тѣла, отводитъ производству и обмѣну мѣсто нисколько не высшее, чѣмъ религіи, обычаямъ, литературѣ, наукѣ, искусствамъ. При томъ Тюрго не увлекается воззрѣніями естественнаго первобытнаго права,

видящаго золотой въкъ на заръ человъчества. Съ двадцатитерехлътняго возраста онъ предался глубокому изучению исторіи и вынесъ изъ него то заключеніе, что первобытные народы не были вовсе такъ добродътельны и миролюбивы. Но все таки нельзя сказать, чтобы онъ върилъ въ непрерывный и однообразный прогрессъ человъчества, какъ это повидимому можно заключить изъ нъкоторыхъ, цитируемыхъ у него, ходячихъ формулъ. Онъ не допускаетъ, напримъръ, безусловнаго прогресса нравственности и полагаетъ, что существуетъ лишъ эволюція преступности, переходъ отъ преступленій, характеризующихся кровопролитіемъ и насиліемъ, къ преступленіямъ, въ основъ которыхъ лежитъ обманъ.

Тъмъ не менъе онъ признаетъ, что общества слъдуютъ по нъкоторому опредъленному пути въ развити какъ своихърелигіозныхъ, философскихъ, художественныхъ и научныхъпонятій, такъ и своихъ экономическихъ воззрѣній, и онъпытается даже опредълить эти пути, держась при этомъ возможно ближе фактической исторіи.

Подобныя-же воззрѣнія раздѣляють съ Тюрго самые крупные англійскіе мыслители восемнадцатаго вѣка—Юмъ и Адамъ-Смить. Методъ Тюрго болѣе историческій и въ немъ меньше апріорности, чѣмъ у физіократовъ. «Люди, говорить онъ, доходять до истины лишь ощупью, путемъ опыта». Съ очевидностьювыступаеть его стремленіе въ экономическихъ выводахъ опираться на разумъ и исторію, значительно въ большей степени, чѣмъ у другихъ его современниковъ. Такъ онъ рѣшительнѣе, чѣмъ они, не хотѣлъ признавать различій, которыя положила исторія между различными націями. Какъ Мегсіег de la Riviere, онъ полагаеть, что всѣ государства должны управляться однимъ и тѣмъ-же правомъ, потому что всѣ законодательства составляють лишь дальнѣйшія видоизмѣненія одного общаго пер-

вобытнаго естественнаго права. Тюрго сокрушаеть вск препятствія, мѣшающія единенію людей и признаеть себя гражданиномъ вселенной. Въ его перепискѣ мы находимъ слѣдующую фразу, удивительную въ устахъ министра стараго режима: «Кто не можеть отдѣлаться отъ той мысли, что государства отдѣлены другъ отъ друга и обладаютъ различной организаціей, тотъ пусть и не берется за рѣшеніе какого-бы то ни было вопроса политической экономіи».

Наконецъ, Тюрго сильнъе, чъмъ другіе физіократы, настанваеть на двухъ, находящихся во взаимной связи, законахъ: раздъленіи труда и неравенствъ классовъ. Занятія людей не могуть различаться по своей сущности, природь, безъ того, чтобы сами люди не отличались по своему положенію, безъ того, чтобы одни изъ нихъ не были подчинены другимъ. Это положение онъ старается обставить солидными доводами уже въ началъ своихъ «Размышленій». «Если бы земля, —говорить онь, --- была-бы распределена между обитателями какойнибудь страны такимъ образомъ, что каждый изъ нихъ получаль бы ровно столько, сколько хватило-бы для его пропитанія и ничего болье, то очевидно, что каждый, будучи равнымъ другому, не пожелаль-бы трудиться ради другого; при этомъ ни у кого не было-бы излишка, что-бы оплатить трудъ другого, такъ какъ у каждаго находится въ распоряжении лишь столько земли, что онъ можеть добыть себь одну пищу, которую всь и потребляють, и не имъеть ничего для обмъна на продукть труда другого. Если такое состояніе и существовало, то оно не могло быть продолжительнымъ; ибо такъ какъ каждый извлекаеть изъ своей земли лишь столько, сколько нужно, чтобы обезпечить свое пропитание, и не имфеть чемъ оплатить трудъ другого, то очевидно, что остальныя свои потребности-въ Исторія пол.-экон. доктринъ.

жилищь, въ плать и т. п. онъ можеть удовлетворять единственно только своимъ личнымъ трудомъ, что врядъ ли было бы возможно, такъ какъ нътъ такой земли, которая производила бы все необходимое.

Но вскорѣ опыть научаеть каждаго, какой родъ производства наиболѣе удобенъ на его землѣ; онъ начинаеть ограничивать свою дѣятельность этимъ производствомъ, съ цѣлью, путемъ обмѣна съ сосѣдями, добыть себѣ все недостающее; сосѣди, въ свою очередь, дѣлаютъ тоже: начинаютъ заниматься одной какой—нибудь культурой, оставляя всѣ прочія. Но одними сырыми продуктами земли, при настоящей степени цивилизаціи, не можетъ быть удовлетворена большая часть потребностей; эти сырые продукты требуютъ дальнѣйшей обработки, приложенія къ нимъ искусства; зерно нужно превратить въ муку и хлѣбъ; кожи нужно дубить и расправить; ленъ и бумагу нужно прясть; коконы должно размотать; коноплю необходимо мочить и трепать, превратить въ ткань, кроить, шить платье, обувь и т. д.

Если бы то самое лицо, которое производить всё эти предметы въ видъ сырыхъ продуктовъ, и то, которое потребляетъ ихъ для удовлетворенія своихъ нуждъ, были принуждены въ тоже время исполнять всё разнообразныя операціи по приготовленію этихъ предметовъ, то очевидно, что едва-ли можно было бы ожидать какого-нибудь успъха отъ этихъ операцій. Большая часть изъ этихъ операцій требуетъ тщательности, вниманія, продолжительнаго опыта, пріобрътаемаго безпрерывнымъ систематическимъ трудомъ надъ большимъ количествомъ матеріала. Возьмемъ для примъра операцію выдълки кожъ. Кто могъ бы продълать самостоятельно весь длинный рядъ необходимыхъ для этого операцій, длящихся многіе мъсяцы, а подчасъ и годы? Если бы и нашелся такой мастерь.

то что стоило-ли бы продълывать все это надъ одной кожей? Какая потеря времени, помъщенія матеріаловь для одной кожи, когда при всемъ этомъ можно было бы выдубить большую массу кожъ! Но, допустимъ, что онъ выдубить для себя одну кожу; изъ нея онъ приготовить одну пару башмаковъ, такъ какъ больше ему не нужно. Что онъ станеть дълать съ остальнымъ кускомъ кожи? Пля того, чтобы саблать пару башмаковъ потребовалось убить целаго быка; для того, чтобы приготовить пару деревянныхъ подошвъ, потребовалось срубить цёлое дерево. Стоило им для этого тратить такую массу труда? Тоже можно сказать и про потребность во всемъ прочемъ по отношенію ко всякому человеку, такъ что каждый въ отдельности, работая самъ по себе и для себя, долженъ быль бы тратить массу времени и труда, для того чтобы едва прикрыть свое тыло и провести нъсколько бороздъ на своей землъ.

Тоть самый мотивъ, который побудилъ производителей разныхъ естественныхъ продуктовъ вступить въ обмѣнъ другъ съ другомъ своими произведеніями, тоть же мотивъ заставитъ вступить въ обмѣнъ между собою, съ одной стороны, земледѣльцевъ, производителей сырън и, съ другой, тѣхъ, которые посвятили себя труду обработки естественныхъ продуктовъ. Отъ такого размѣщенія занятій выигрываютъ рѣшительно всѣ, такъ какъ занимаясь какой нибудь одной спеціальностью, каждый достигаетъ въ ней большаго совершенства. Земледѣлецъ извлекаетъ теперь большую сумму продуктовъ изъ своего поля и легче обезпечиваетъ остальныя свои потребности, путемъ обмѣнъ своего излишка на тѣ предметы, которые онъ не приготовляетъ самъ; сапожникъ, изготовляя сапоги для земледѣльца, получаетъ доли изъ его продуктовъ. Каждый, та-

кимъ образомъ, трудится чтобъ удовлетворить потребности всёхъ остальныхъ, и всё, въ свою очередь, работають для каждаго въ отдёльности».

Но при такой взаимности услугь, гдъ трудъ каждаго является необходимымъ для всёхъ прочихъ, не всё пользуются одинаковыми выгодами. Земледелець всегда имееть излишекь; получаеть только минимумъ. «При ремесленникъ родъ труда, долженъ наступить и наступаеть въ дъйствительности такое положение, что доходъ рабочаго, ремесленника ограничивается только необходимымъ для его существованія». Рабочій, у котораго нёть ничего, кром'в рукъ, принужденъ, еслине въ силу нравственныхъ причинъ, то въ силу экономической необходимости, подчиниться владъльцу земли. Получается неравенство положенія, которое усиливается съ ростомъ богатства. Тюрго, какъ можно видеть, предугадываеть, что раздёленіе труда, сосредоточеніе земельной собственности въ рукахъ одного общественнаго класса, объднение остальныхъ классовъ-рабочихъ и возникающая изъ такихъ условій конкуренція въ предложеніи труда, приведеть къ гому печальному явленію, которое называють жельзнымь закономь, т. е. пониженію до минимума заработной платы. Никто изъ физіократовъ не обладалъ такимъ даромъ предвиденія.

Изъ всего вышесказаннаго можно видёть, что Тюрго удаляется отъ физіократовъ и приближается болёе къ Адаму Смиту и его школё. Его «Размышленія», опубликованныя въ 1766 году, были посланы четыре года спустя въ Лондонъ Тукеру и были переведены на англійскій языкъ. Не лишено вёроятія то предположеніе, что это сочиненіе было знакомо Адаму Смиту.

Кондильяко также отступаеть отъ школы физіократовъ. Одинъ изъ нихъ упрекаетъ Кондильяка за это отступленіе и

именно по тёмъ пунктамъ, въ которыхъ онъ является предшественикомъ великаго шотландскаго философа. Фактъ, достойный быть отмъченнымъ. — что по этимъ же самымъ пунктамъ Кондильякъ оказывается согласнымъ съ Кантильономъ, первымъ изъ физіократовъ того періода, когда эта школа стала подвергаться измъненіямъ въ своихъ основахъ.

Пользуясь тёмъ же методомъ, что и въ своемъ анализё душевныхъ способностей человёка, Кондильякъ пытается путемъ гипотезъ прослёдить послёдовательныя фазы экономическаго развитія. Онъ полагаеть, что съ точки зрёнія экономической, люди переживають три разныхъ состоянія: первобытное состояніе, свойственное примитивнымъ, дикимъ людскимъ обществамъ; умёренная, простая жизнь, характеризующая общества, достигшія равновёсія и выработавшія нормальную организацію; наконецъ, изнёженное состояніе, которое наступаеть съ развитіемъ роскоши, когда умножившіяся неестественныя потребности все болёе извращають естественный экономическій строй.

Въ первой части своего труда Кондильякъ занимается опредъленіемъ основныхъ экономическихъ феноменовъ, наиболье доступныхъ опредъленію по своей первоначальной простоть. На первомъ плань стоитъ ценность. По Кондильяку, пенность есть результатъ отношеній между вещами и личностями. Она зависить отъ полезности вещей (потребительной стоимости). Есть два источника полезности — земля и трудъ. «Земля, говорить Кондильякъ, является источникомъ или матеріаломъ, изъ котораго создается богатство; трудъ сообщаетъ этому матеріалу ту или другую форму». Обобщая последнюю мысль, Кондильякъ говорить далье: «Когда земля производить разнаго рода естественные продукты, въ созиданіи ихъ принимають участіе ть же матеріалы, которые существовали и раньше,

они принесли лишь новыя формы; такимъ образомъ естественныя богатства есть только разнообразныя трансформаціи одной и той же матеріи. Среди нихъ мы находимъ тѣ продукты, которые созданы природой для того, чтобъ съигратьроль сырыхъ матеріаловъ для новыхъ трансформацій при участіи труда и искусства. Эти новыя формы служатъ для удовлетворенія новыхъ потребностей; онѣ являются источникомъ новой стоимости. Индустрія (или трудъ) придаетъ цѣнность множеству продуктовъ, которые безъ этого не имѣли бы никакой пѣнности.

Ясно, что трудъ или индустрія (на что особенно напирають противники физіократовъ) въ концъ концовъ является источникомъ богатства.

Даже торговецъ принимаеть участіе въ образованіи богатства. Тюрго, следовательно, очень далекъ отъ теорій физіократовъ о безплодности труда и промышленности. Цену Тюрго опредъляеть следующимь образомь: цена есть выраженіе цінности или полезности вещи для насъ или опінка тъхъ жертвъ, на которыя мы можемъ решиться, чтобы пріобръсть вещи. Обмънъ опредъляетъ размъръ цъны Она зависить отъ двухъ фактовъ: 1) отъ обилія или редкости вещи и 2) отъ конкурренціи. Не столько фактическое обиліс или редкость предметовъ обусловливаетъ ценность ихъ, --- прибавляеть далее не безъ остроумія Кондильякъ, — сколько мысль, часто ложная, о редкости или обиліи ихъ. Поэтому никакой предметь не имбеть абсолютной цвны, такъ какъ ничего нътъ болье измънчиваго, чемъ идея, составляемая нами о ценности вещи или напряженность желанія имёть ту или другую полезную вещь. Это потому, что цена, которую приписывають разнымь предметамь, не всеми принимается за таковую: каждый стремится продать свои продукты какъ можно до-

роже, но въ то-же время ему самому недостаеть иныхъ предметовъ, очень для него необходимыхъ, и потому ценимыхъ имъ выше его собственныхъ продуктовъ. Онъ думаеть дать меньше, а получить больше, но то-же думаеть и всякій другой; они принуждены оказывать другь другу взаимныя услуги. На этомъ основаніи найдутся впоследствіи и такіе, которые стануть утверждать, что всякое отношение людей есть обмънъ услугъ. Съ такимъ-же остроуміемъ анализируетъ Кондильякъ роль рынковъ и городовъ, монеты и кредита. Онъ основываеть право собственности на захвать и на трудь. Неравенство среди людей онъ думаеть оправдать неравнымъ результатомъ труда и неравными способностями разныхъличностей. Но неравенство людей, думаеть онъ, не влечеть за собой необходимымъ образомъ гибели слабъйшаго, такъ какъ необходимость промышленной солидарности людей исправляеть эло неравенства. Всв нуждаются другь въ другь. «Когда люди въ томъ или другомъ отношении взаимно другъ отъ друга зависять, то они принуждены уступать другь другу и никто не можеть въ такомъ случав злоупотребить нуждою каждаго изъ остальныхъ. Такъ сближаются и переплетаются между собою интересы людей, и последніе, хотя кажутся зависимыми другь оть друга, на самомъ дёлё независимы». Самъ собою устанавливается въ сферъ производства порядокъ, управляемый закономъ солидарности труда, подобно тому какъ подобный-же порядокъ устанавливается самъ собою въ сферъ торговли, подъ вліяніемъ закона спроса и предложенія.

Далъе Кондильякъ переходитъ къ тому періоду въ жизни человъческаго общества, когда оно обнаруживаетъ желаніе, не выходя изъ первоначальнаго устойчиваго порядка, покинуть первобытныя, грубыя формы общежитія и перейти къ новымъ формамъ производства, болье интенсивнымъ и ха-

рактеризующимъ большее благоденствіе людей. Въ этомъ новомъ состояніи общество живеть счастливо, пока не знаеть Въ этомъ пунктъ замътно вліяніе на Кондильяка Руссо: «Эта общирная страна (величиной съ Европу) усъяна деревнями, селами, городами, мъстечками; это --- масса свобод-государствъ, управляемыхъ почти одними и тъми-же и всь они, происходя отъ одного общаго источника, считають себя членами одной семьи, хотя и составляють нъсколько разныхъ народностей». Такой общирный аггломерать государствъ, соединенныхъ свободой торговли, преданныхъ промышленности, постоянно увеличивающихъ свои богатства и возрастающихъ въ численности своего населенія — уже гонапоминаеть промышленную Европу въ томъ разло ближе видь, какъ изображаеть ее Адамъ Смить, чемъ союзъ республикъ, о которыхъ мечталъ Ж. Ж. Руссо.

Ho малу въ обществъ получаетъ мало ПО роскошь и оно вступаеть въ третій періодъ своей жизни. Народы вступають между собою въ распри и войну. Политическая свобода гибнеть. Свобода труда и торговли ограничивается тысячами препятствій: налогами, пошлинами, дорожными сборами, крыпосинымъ правомъ, цехами, привиллегированными компаніями, монополіями, принудительнымъ курсомъ кредитныхъ знаковъ, хлъбными законами, государственными займами. Духъ спекуляціи охватываеть всв части администраціи. Безпорядокъ достигаетъ своего апогея; вмёстё съ роскошью растеть и нищета; города переполняются нищими; пустьють и государство, обремененное огромными долгами, если и черпаеть кое какіе доходы до поры до времени то только для того, чтобы дойти до болье полнаго разрушенія. Кондильякъ допускаетъ, что развитіе богатства, предоставленное самому себъ, благодаря труду, могло бы пріобръсть неопредъ-

ленно широкіе разміры. Но онъ думаеть, что нікоторыя нравственныя причины не допускають такого безграничнаго развитія богатства, такъ какъ «націи подобны дітямъ и управляются не разумомъ, но капризомъ и авторитетомъ». Для аналогіи вспомнимъ, что въ эту эпоху всь французскіе мыслители исповедовали самую полную веру въ человеческій разумъ. Въ ихъ средъ и Тюрго, какъ мы видъли, заявлялъ свою въру въ безконечный общественный прогрессъ. Та же самая въра въ 1772 году внушила маркизу Шастели (Chastellux) прекрасную книгу: La Félicité publique, — сочиненіе мало извёстное, хотя заслуживающее быть сопоставленнымъ съ «Богатствомъ народовъ». Эта въра въ силу человъческаго разума, создавшая безграничный раціонализмъ, была символомъ веры философской школы XVIII века. Адамъ Смить быль другомъ Тюрго и главныхъ сотрудниковъ «Энциклопедіи», и въ тоже время -- другомъ Кенэ и физіократовъ.

Аналія. Источникомъ, въ которомъ Адамъ Смить впервые почерпнулъ свое вдохновеніе, быль—его учитель Гутчисонъ, курсъ котораго по нравственной философіи содержаль и экономическій отдълъ. Но главнымъ образомъ на него имълъ вліяніе другь его Юмъ, величайшій мыслитель XVIII въка, который свои знаменитые «Опыты о торговлъ, роскопии, монетъ, процентъ и торговомъ балансъ» написалъ, еще въ 1752 году, т. е. тогда, когда еще и не подымался вопросъ о физіократахъ.

Юма (1711—1776) быль, какъ извъстно, философомь, но философомъ-критикомъ. Проблематическія построенія его предшественниковъ, касающіяся естественнаго состоянія человъка, и искуственная постройка общества путемъ договора, были подвергнуты впервые Юмомъ серьезной критикъ, доказавшей всю шаткость этихъ построеній.

«Если бы каждая человъческая генерація сразу вся исче-

зала съ лица земли и уступала свое мъсто слъдующей, подобно тому, какъ это имъетъ мъсто у шелковичныхъ червей н бабочекъ. — то, безъ сомненія, всякая последующая генерація (допуская, что она обладаеть такою высотою развитія, чтобы самостоятельно выбрать себъ то или другое правительство, случай, конечно, не допустимый у людей) создала-бы съ общаго согласія свою собственную форму правленія, не сообразуясь нисколько съ законами и прецедентами, имъвшими мъсто раньше, у исчезнувшей генераціи. Но дъло въ томъ, что родъ человъческій находится въ состояніи безпрерывнаго движенія, такъ какъ въ каждый моменть есть люди, покидающіе мірь, и есть — вступающіе въ него; поэтому, для устойчивости правительства необходимо, чтобы новое покольніе сообразовалось съ раньше установленной конституціей и не сходило съ дороги, начертанной предшествующими поколъніями, въ свою очередь исполнявшими предначертанія больс отдаленныхъ покольній. Конечно, во всякой конституціи должны дълаться тъ или другія измъненія, и счастлива та эпоха, просвъщенный геній которой направляєть эти измъненія въ духь, требуемомъ разумомъ и свободой и справедливостью. Что-же касается насильственныхъ измененій, то никто не можеть имъть права совершить ихъ, не исключая даже самого парламента, такъ какъ отъ подобныхъ насильственныхъ измъненій должно скорбе ожидать зла, чемъ блага» \*). Невозможный въ наше время договоръ еще менъе былъ возможенъ въ начальныхъ стадіяхъ развитія общества.

Юмъ съ необычайной силой логики и остроумія доказываетъ несостоятельность договорной теоріи общества и государства и вмъстъ съ тъмъ теоріи естественнаго права, все это удаляя съ дороги Адама Смита. Золотой въкъ счастія и

<sup>\*) &</sup>quot;Essai sur le contrat.

справедливости физіократовъ пересталъ существовать, ставъ для великихъ шотландцевъ только прекрасной химерой.

Вмъсто того, чтобы, подобно Кондильяку, разсматривать всякую стадію экономическаго развитія общества, какъ дальнъйшую ступень къ регрессу, Юмъ, а за нимъ и Смитъ, держатся того мнънія, что все идетъ къ лучшему и станетъ еще лучше въ будущемъ. Поэтому оба мыслителя ръшительно склоняются къ прогрессивнымъ теоріямъ, поддерживаемымъ во Франціи Тюрго и Кондорсе.

Какимъ-же образомъ совершается это движение человъчества къ болбе счастливому состоянію? При посредствъ стремленій, безъ сомнёнія, более или менее сознательныхъ, но во всякомъ случат несвободныхъ, непроизвольныхъ, такъ какъ волевые импульсы человъка подчинены законамъ такъ-же, какъ и все остальное въ природъ. Надъ волей тяготъетъ міровой детерменизмъ. Юмъ удерживается отъ фантастическаго изображенія первыхъ періодовъ жизни человъчества. Подобно нъкоторымъ изъ своихъ предшественниковъ (Фергюссону и другимъ), онъ пытается, на основаніи внимательно собранныхъ и провъренныхъ документовъ, возсоздать картину прошедшаго народовъ, оставившихъ послъ себя письменные памятники. Въ обширномъ сочинени «О населении античных государство онъ опровергаеть общій предразсудокъ, приписывающій древнимъ государствамъ болье значительную населенность, сравнительно съ современными государствами, предразсудокъ, какъ мы видимъ, противоръчащій теоріи прогресса. Юмъ-философъ и въ тоже время историкъ: онъ развитіе общества въ его целомъ, какъ нъчто реальное и органическое. Онъ нигдъ не отдъляеть производства пънностей отъ другихъ общественныхъ функцій и разсматриваетъ развитіе экономическаго благосостоянія всякаго общества въ необходимой связи съ прогрессомъ знаній, искусствъ и политическихъ

учрежденій. Впервые Юмомъ была замічена родственная близость между политической экономіей и соціологіей. Адамъ Смить съуміль воспользоваться этими вновь открывшимися горизонтами.

Богатство состоить не въ деньгахъ, какъ утверждали меркантилисты. Юмъ съ значительной глубиной критикуетъ меркантильную систему и даже позволяетъ себъ увлечься общей тогда реакціей противъ идей Ло, Мелона и Дюто, осуждая высшія формы кредита, банки, публичные займы, усиленные выпуски бумажныхъ кредитныхъ знаковъ. Не заключаясь въ деньгахъ, національное богатство не ограничивается также естественными продуктами земли. «Земля производитъ все необходимое человъку; но искусство и ремесло должны явиться на подмогу природъ, безъ чего значительная доля произведеній земли не могли бы быть потребленными человъкомъ».

Дъйствительно, развъ не сумма производительнаго труда есть дучшая мъра благосостоянія народа? Эта сумма зависить, между прочимъ, и отъ количества населенія страны. Отъ населенности зависять также и производительная сила народа, и его торговая дъятельность, и военное могущество, т. е. всъ элементы благосостоянія государства. Пусть самъ Юмъ изложить намъ свои воззрънія, обнаруживающія значительную степень натурализма и оптимизма, столь отличныя, въ этомъ отношеніи отъ воззръній физіократовъ.

«Вообще, должно признать, что относительная населенность того или другого государства, той или другой эпохи влечеть за собой слёдствія громадной важности и вмёстё съ тёмъ опредёляеть превосходство внутренняго порядка, нравовъ и правительства данной страны. Въ каждомъ индивидуумъ того и другого пола заложены производительныя способности большей силы, чёмъ та, съ которою онъ себя проявляють; полному проявленію этой производительности препятствуетъ

тяжелое положение подданныхъ, которое, конечно, разумное правительство можетъ устранить. Всякій обыкновенный человъкъ, считающій себя способнымъ содержать семью, не преминеть обзавестись ею. Исходя изъ этого принципа, родъ человъческій втеченіе одного покольнія болье чемь удвоился бы, если бы всякій вступаль въ бракъ съ возраста возмужалости. Съ какой быстротой размножались бы люди въ какой нибудь новой колоніи или новомъ государствь, гдь они имьли все необходимое для нуждъ семьи или гдъ они нe преследовались бы и не угнетались, какъ это имбеть мьсто во всъхъ государствахъ, существующихъ и существовавшихъ? Исторія часто : намъ примъры, когда население государства представляеть уменьшалось на третью или четвертую часть; и не смотря на такой уронь, втеченіе одного или двухь покольній опустошеніе становилось незамётнымъ и населеніе возвращалось къ своему первоначальному количеству. Земли, обработанныя погибшими, готовые дома, оставленныя богатства — доставались уцълъвшимъ и ставили ихъ въ возможность ранъе въ бракъ и воспитывать детей, которыя заменяли погибшихъ. Поэтому, всякое правительство, разумное, справедливое и гуманное, не обирая своихъ подданныхъ и упрочивая за ними ихъ пріобрътенія, всегда будеть вызывать большую населенность и само будеть и богаче, и культурнте.

Понятно, что страна, почва и климать которой позволяють воздёлываніе винограда, будеть гуще населена, чёмъта, которая не можеть ничего производить, кромё хлёба; послёдняя-же будеть населеннёе той, которой единственнымъ богатствомъ являются пастбища. Но при тождественности всёхъ остальныхъ условій, естественно ожидать, что въ странё съ правительствомъ разумнымъ, гдё подданные пользуются значительной долей благосостоянія и свободы, населеніе должно быть более многочисленно».

Было-бы невернымъ заключать, что Юмъ игнорируеть важное значение нравственности въ политической жизни; но онъ думаеть, что роскошь, необходимо вытекающая изъ развитія индустріи за предълы удовлетворенія элементарныхъ потребностей, не составляеть чего нибудь опаснаго для нравственности. Роскошь скорбе является стимуломъ къ разнаго рода - дъятельности. Легко наблюдать, что при процвътаніи техпроцветають и благородныя искусствъ, всегда искусства, и наука. Роскошь, думаеть Юмъ, способствуеть развитію общительности и услужливости, и служить источникомъ нравственности; она вносить массу разныхъ утонченностей въ отношенія людей другь къ другу и во внутреннюю жизнь отдёльныхъ лицъ. «Знанія индустріи и гуманизмъ связаны другъ съ другомъ неразрывной ценью, и не доказать, что этоть союзь является всегда въ сопровожденіи роскоши и утонченности». Если подъ вліяніемъ благосостоянія ослабіваеть въ слишкомъ изніженномъ обществі храбрость и мужество, то сознание чести будеть стремиться возмъстить эту потерю. Увъренность въ обезпеченности развиваеть въ гражданахъ духъ независимости; оттого именно торговыя націи становятся республиками; между богатствомз и свободой нът антагонизма \*), думаеть Юмъ.

<sup>\*)</sup> Въ свое время эти мысли были безусловно справедливы, именно, въ эпоху сильнаго ограниченія разными регламентаціями свободной дъятельности личности, особенно въ промышленной и торговой сферахъ; по этой-то причнев третье сословіе и явилось въстникомъ свободы и равенства для всего міра: самое блестащее изложеніе своихъ принциповъ оно дало въ знаменитой "леклараціи правъ". Но въ дальнійшемъ своемъ развитіи свобода промышленности и торговли выродилась съ одной стороны въ свободную беззастінчивую эксплоатацію капиталомъ трудящихся классовъ, а съ другой въ свободу выбирать между гололомъ или безпревословнымъ подчиненіемъ капиталу, т. е. безнадежнымъ рабствомъ.

Примъч. перес.

Онъ какъ бы раскрываеть, угадываеть блестящее будущее экономическаго прогресса. Чуждый опасеній и пессимистическихъ взглядовъ Руссо и Кондильяка, глубоко убъжденный, что возврать людей въ воздержанности и простоть, свойственнымъ зарождающимся обществамъ, есть ничто иное какъ химера, онъ выражаетъ желаніе, чтобы производительныя силы всъхъ націй пошли полнымъ ходомъ, и вмъняетъ въ обязанность всъмъ правительствамъ развитіе матеріальнаго благосостоянія народовъ. У Юма уже ръзко обозначается новый промышленный духъ, получившій болье полное выраженіе у Адама Смита.

Во многихъ отношеніяхъ Юмъ оказывается даже выше Смита. Онъ. напр., не заходить такъ далеко, какъ последній, въ вопрось объ ограничении сферы воздействия государства. Юмъ втеченіе долгаго времени исполняль дипломатическія обязанности и это сделало изъ него государственнаго человека. Онъ не думаеть, что следуеть принимать какія нибудь меры противъ исчезновенія монеты изъ предёловъ государства; монета въ силу естественнаго кода вещей должна возвратиться въ мъсту своего отправленія и въ отношеніи количества монеты у разныхъ націй должно установиться нѣкоторое равновѣсіе, подобно тому, какъ устанавливается жидкость на одномъ уровнъ въ сообщающихся сосудахъ. «Послъднее явленіе можно объяснить, не прибъгая къ физическому притяженію; но и моральное притяжение, берущее свое начало отъ людскихъ интересовъ и страстей, по крайней мъръ въ равной степени сильно и столь же очевидно». Но бываеть масса случаевь, когда государство должно выбшиваться въ ходъ экономическихъ феноменовъ: оно должно принимать подъ свое покровительство нарождающуюся промышленность; въ особенностиже на его обязанности лежить устранение всего того, что могло-бы такъ или иначе мъшать возрастанию населения.

Кром'в того, Юмъ, — и это отличіе его отъ Смита заслуживаеть особеннаго вниманія, --- критикуєть съ другой точки зрёнія, чемъ Смить, усиленіе пошлинъ, сделавшее Англію въ свое время столь враждебною иностранной торговль. Онъ не считаетъ себя гражданиномъ вселенной; онъ не думаеть, чтобы всякая страна могла бы сама по себъ развить свое богатство, и въ сущности онъ имбеть въ виду выгоды только своего отечества. когда излагаеть свои очень широкіе планы иностранной политики. «Не только, какъ человъкъ вообще, но и какъ англичанинъ я желалъ бы видеть процестание торговли Англіи, Италіи и даже Франціи». Безъ всякаго сомивнія изъ такой экономической солидарности цивилизованныхъ націй, солидарности, изображенной Юмомъ въ такихъ блестящихъ краскахъ, не малую, если не самую большую выгоду извлеклабы Англія. Можно признать, что Юмъ стоить ниже съ точки зрѣнія логичности и ясности экономическихъ водовъ, но онъ имъетъ предъ Смитомъ то преимущество, что онъ является не только его предшественникомъ, но вмъстъ съ тъмъ предшественникомъ оригинальнымъ, ставшимъ въ своихъ политикоэкономическихъ воззрѣніяхъ на національную почву, между тымь какъ Смить склонялся съ большей или меньшей степени въ французскому космополитизму.

## II.

# Адамъ Смитъ.

Физіократы совершенно случайно обратились къ историческому изученію основныхъ экономическихъ институтовъ. Ошибка ихъ заключается въ томъ, что они изложили

эту исторію, не давъ себъ труда подробно ознакомиться съ источниками, отчего ихъ трудъ представляетъ скорбе миюологію естественнаго права. Такъ же поступиль и Руссо въ своей картинъ естественнаго состоянія. Кондильякъ высказалъ нъсколько болье достовърныхъ гипотезъ, но все-же это были только гипотезы. Одинъ Тюрго далъ своимъ концепціямъ болье солидное историческое обоснованіе. При этомъ всё они вводили въ изложение и объяснение историческихъ данныхъ свой субъективный практическій идеаль. Адамъ Смить, какъ и другь его Юмъ, принялъ позитивно-историческую точку зрвнія, и хотя онъ и расходился съ Юмомъ во взглядахъ на безсмертіе души и существование Бога-что онъ попускалъ-тъмъ не менте онъ признавалъ, что міръ, понимая подъ этимъ человъческое общество, управляется естественными законами. Профессоръ нравственной философіи, онъ создаль свою репутацію извъстнымъ сочиненіемъ «Теорія нравственных чувств». Его завътной мечтою было написать обширную исторію цивилизаціи, въ которой онъ думаль представить, по приміру Тюрго, историческое развитие литературы, искусствъ и науки, параллельно съ развитіемъ обществъ. Его изследованія «О происхожденіи и образованіи языкову», «Исторія астрономіи», «Исторія логики и метафизики древних »— суть части широко задуманнаго сооруженія, которое онъ началь уже возводить и въ которомъ, какъ можно судить по оконченнымъ отрывкамъ, отразился характеръ эпохи; преобладали идеи a priori, слишкомъ поспѣшныя и мало обоснованныя обобщенія, но во всякомъ случат въ целомъ оно представляло бы богатъйшій матеріаль, превосходящій своимь научнымъ значеніемъ всв подобныя сочиненія.

Такимъ образомъ и «Изслъдованіе о природъ и причиисторія пол.-экон. доктринъ.

нахъ богатствъ народовъ» является частью этого общирнаго плана. Адамъ Смитъ хотълъ представить раціональный и историческій ходь экономическихь явленій. Изученіе того, что было и что есть, предшествуеть у Смита изучению того, что должно быть: его внимание сначала останавливается на естественныхъ законах развитія богатствь, а затымь уже онь переходить къ тъмъ правиламъ, которымъ нужно слъдовать при производствъ богатствъ. Отказавшись отъ своего общирнаго плана исторіи цивилизаціи, Смить окончиль спеціальный трудь о богатствь, представивь во второй его части практическія правила примъненія къ жизни экономическихъ ученій. Именно въ началъ втораго тома, Смитъ даетъ свое единственное точное опредъление политической экономии, изъ котораго явствуеть, онъ видить въ ней скорбе искусство, чемъ политику: OTP «Политическая экономія, разсматриваемая какъ отрасль знанія, потребнаго государственному человъку и законодателю, имъетъ два предмета изученія: во 1-хъ она имъеть цълью обезпечить благосостояніе народа, или лучше сказать, она стремится поставить народъ въ условія, благопріятствующія правильному теченію экономической жизни; во 2-хъ она изучаеть тъ средства, которыми государство или община можеть добывать потребныя для общественныхъ предпріятій суммы, другими словами, конечною цёлью политической экономіи есть обогащение и народа и государства».

Изъ этого дёленія видно, что Смить проводить рёзкое различіе между спекулятивною частью политической экономіи, которая представляеть и изучаеть законы развитія богатства, и какъ таковая есть наука соціальная, и практической частью, которая представляеть искусство производства и распредёленія богатства.

Эту точку зрвнія Адамъ Смить не оставляеть въ продол-

женіе всей своей работы, почему ему вполить основательно приписывають титуль основателя политической экономіи.

Предшественники Адама Смита смъшивали чисто экономическія теоріи съ изследованіями вопросовъ права и постоянно мскажали картину экономическихъ институтовъ въ ихъ историческомъ развитіи, присоединяя къ ней планы будушей экономической организаціи, соотв'єтственно съ своими экономическими и нравственными идеалами. Смить изучаль экономическія явленія изолированно, внъ связи ихъ съ другими вопросами соціальной жизни, и даже въ этой, уже въ достаточной степени отграниченной области, онъ различаеть законы исторического развитія отъ чисто практическихъ правилъ. Въ этомъ глубокая заслуга Смита передъ потомствомъ, такъ какъ изучение законовъ природы можеть дать опредъленныя правила практической деятельности только въ томъ случав, если это знаніе вырабатывается путемъ чисто объективнаго изученія, вит зависимости оть техъ или другихъ предвзятыхъ практическихъ системъ.

Позже, когда политическая экономія достигла болье полнаго и свободнаго развитія, ее сделали подчиненнымъ орудіемъ политики; интересу отвели подобающее ему мёсто въ ряду другихъ двигателей прогресса — долга, любви къ отечеству и гуманности. Для Адама Смита вопросъ объ отношеніяхъ этихъ двигателей не существовалъ; какъ и физіократы, онъ въ высокой степени оптимисть. Онъ въритъ въ Провиденіе. Законы, управляющіе образованіемъ и распредёленіемъ богатства, даны Богемъ, который заботится о счастьи человъка и сохраненіи общества, и они кажутся Смиту совершенными и полными внутренней гармоніи. Духовный міръ управляется законами симпатіи; это Смить показаль въ своей «Теоріи нравственныхъ чувствъ». Равнымъ образомъ не можетъ придти въ разстройство и міръ внѣшнихъ интересовъ. И въ немътосподствуетъ извѣстное начало, которое связываетъ его и удерживаетъ въ равновѣсіи. Начало это, прирожденное и свойственное всѣмъ людямъ, есть стремленіе улучшитъ свое положеніе, быть возможно болѣе счастливымъ, расширять по возможности средства своего существованія. Любовь къ роскоши, мотовство и неумѣренность приводятъ, конечно, къ грустнымъпослѣдствіямъ, но дѣйствіе этихъ преходящихъ страстей совершенно случайно, а стремленіе пріобрѣсть средства къ безбѣдному существованію есть чувство спокойное и постоянное, оно не покидаеть насъ въ продолженіе почти всей жизни.

Это стремленіе вознаграждаеть общество за потери, причиненныя дурными страстями. «Составляя первоначальный источникь какъ общественнаго, такъ и частнаго благосостоянія— этотыпринципь, часто настолько могущественень, что, не смотря на злоупотребленія и ошибки правительствь и администраціи, онъ ведеть общество по пути къ прогрессу. Это до нъкоторой степени напоминаеть намъ скрытую, невыясненную еще, но прирожденную всёмъ людямъ жизненную энергію, которая успёшно противодействуєть болёзни и часто спасаеть человіка, вопреки даже грубымъ ошибкамъ врача». Какъ результать этого—правильный, безпрерывный прогрессь, который развивается самъ собою, конечно если только ему не мёшаеть своимъ вмёшательствомъ правительство» \*).

Развитіе богатства способствуєть примиренію разнородныхъ интересовъ членовъ общества: рабочій получаєть больше заработной платы и трудъ его, какъ болье энергичный, болье удовлетворяєть предпринимателя; торговля завоевываєть отдаленные рынки и водворяєть согласіе между го-

<sup>\*)</sup> Изсл. о прир. богатс. кн. П, ч. Ш.

сударствами и ихъ подданными. Это вполнъ естественное стремление всъхъ къ благополучию не подвергаетъ опасности ни общественный миръ, ни нравственность; интересы людей также солидарны, какъ сходственны ихъ души, и поэтому вполнъ натурально, что всъ заинтересованы въ общемъ прогрессъ.

При всемъ своемъ оптимизмѣ, Смитъ, однако, отлично нонимаеть, что въ то время, какъ въ однъхъ странахъ ботатство свободно развивается, а въ другихъ падаеть, рабочіе классы часто осуждены въ обоихъ случаяхъ жестокимъ страданіямъ; тёже кризисы мы замёчаемъ даже вь странахъ, экономическое развитие которыхъ остановилось уже давно. Смитъ не затрудняется дать надлежащее объяснение этому явлению. Всякія изміненія въ правильномъ ході развитія экономической жизни современныхъ цивилизованныхъ государствъ происходятъ, но его митнію, отъ правительственнаго витшательства. Правительственная власть не можеть касаться этого удивительнаго механизма, созданнаго самой природою для производства и распредъленія богатства, не внося этимъ безпорядка и разрушенія. Поэтому въ каждой работь, въ каждомъ дель следуеть стремиться къ сокращенію, по возможности, случаевъ правительственнаго вибшательства. Если производители и говцы данной страны могуть обходиться безъ всякаго содействія власти, то также безъ сомнения могуть обходиться безъ него всь производители и вст торговцы состднихъ странъ; въ этомъ случат государственная граница потеряла бы raison d'etre своего суще. цивилизованный міръ ствованія и представляль бы одну общую обширную мастерскую и одинъ общій рыновъ. Когда поймуть великое значение естественныхъ законовъ и перестануть ставить препятствія ихъ свободному развитію, тогда подъ ихъ благотворнымъ вліяніемъ всё народности достигнуть одной и той же степени благоденствія и образують одну однород-

ную массу, части которой будуть тыть болые солидарны, чыть дальше движется ихъ экономическое развитие. Тогда стануть безполезны многочисленныя постоянныя арміи, правосудіе будеть отправляться въ каждомъ городы и селеніи, общирныя предпріятія общеполезнаго характера сосредоточатся въ рукахъбольшихъ товариществь; многообразныя правительственныя функціи разобьются на составные элементы, и все это будеть въ рукахъ народа. Хотя эта утопія единой мировой экономической республики и не была въ подробностяхъ развита Смитомъ, она однако лежала въ основь его противоправительственнаго оптимизма.

Таково въ общихъ чертахъ его учение въ цъломъ; теперь перейдемъ къ разсмотрънию главнъйшихъ частей его труда.

Первые три книги (образующія первый томъ), посвящены, какъ мы имѣли уже случай замѣтить выше, изученію законовъравитія богатствъ, или, что тоже самое, причинъ, которыя объясняють намъ рость богатствъ въ цивилизованныхъ странахъ. Изътого одного, что трудъ Смита озаглавленъ «Изслѣдованіе о природѣ богатствъ и пр.» слѣдуетъ то, что авторъ по необходимости долженъ былъ на ряду съ изученіемъ законовъ разсмотрѣть и составныя части богатства и тѣ разнообразныя формы, въ которыхъ оно проявляется въ своемъ историческомъ развитіи. Но нигдѣ въ этой части труда авторъ ни единымъ словомъ не упоминаетъ о идеалѣ, о томъ, что, по его мнѣнію, должено быть; все его вниманіе поглощено изслѣдованіями явленій прошлаго и настоящаго и ихъ причинной связи. Эта частьего работы исключительно научно-историческая.

Богатство народовъ есть годичный продукть двухъ факторовъ— земли и труда, изъ которыхъ наиболъ важнымъ является послъдній. Годовой трудъ есть тоть основной

фондъ, который доставляетъ предметы какъ первой необходимости, такъ и роскоши, потому что все это или представляетъ собою непосредственный продуктъ труда даннаго народа, или было добыто обмѣномъ этого продукта на произведенія труда другихъ народовъ. Отношеніе продуктовъ труда или того, что покупается за его счетъ, й числа потребителей указываетъ степень богатства страны.

Продуктивная сила труда можеть увеличиваться двояко: во первыхъ энергіею труда, во вторыхъ, распредёленіемъ труда. Она увелич івается при раздёленіи труда на отдёльныя, болье или менье мелкія операціи, исполняемыя многими рабочими. Адамъ Смить первый съ достаточною полнотою развиль идею разделенія труда, высказанную еще Платономъ и повторенную Петти и Бекаріа. Онъ доказаль, что разделеніе труда, сообщая работнику болье ловкости и быстроты и сокращая значительно время, усиливаетъ продуктивную энергію работы. Преимущества подобной организаціи мы можемъ наблюдать даже въ трудв интеллектуальномъ, такъ какъ зарождение и развитие наукъ и искусствъ было результатомъ появленія особаго класса людей, свободныхъ отъ обязательныхъ физическихъ упражненій. Равнымъ образомъ изобрътеніе машинъ есть следствіе разделенія труда. Далье оно вызвало новое, первобытному строю неизвъстное явленіе обмънъ. Взаимные интересы побуждають людей предоставлять другимъ все, имъ ненужное, лишнее, чтобы въ свою очередь получить продукты ихъ труда; это даетъ каждому возможность спокойно стремиться къ одной определенной задаче и развивать свои способности въ этомъ направленіи, такъ какъ всякая выучка, всякая спеціализація требуеть долгихъ и постоянныхъ упражненій. Чёмъ шире обмёнъ, тёмъ болёе развивается раздёленіе труда, другими словами, раздёленіе труда

тъсно связано съ размъромъ рынка. Отсюда вытекаетъ слъдующее положеніе, которое мы можемъ подтвердить историческими данными,—что все, способствующее расширенію рынка, въ тоже время способствуетъ и общему прогрессу.

Ценьги — орудіе обмѣна по преимуществу. Имъ Адамъ Смить посвящаеть одну изъ замъчательныхъ главъ своего сочиненія. Ограничимся следующимъ. Денежное обращеніе тесно связано съ принципомъ раздъленія труда; дійствительно, каждый человькъ можеть успъшно выполнить олну обладая, такимъ образомъ, только предметами одного рода, естественно стремится имъть такой всеобще нужный товаръ, который легко обмънивался бы на произведенія труда другихъ лицъ; этотъ товаръ и есть деньги. Далъе нашъ авторъ приступаеть къ изученію вопроса о цінности; онъ чаеть ценность потребленія и ценность меновую. Потребительною ценностью обладаеть напр. вода, которая полезна, необходима даже для существованія, но за которую, однако, обыкновенно никто ничего не дасть; бриліанть, наобороть, обладаеть въ высокой степени меновою ценностью, такъ какъ онъ, не удовлетворяя ни одной потребности существованія, имъеть въ то же время большую покупную силу. Обращаясь къ мъновой цънности, Смить утверждаеть, что покупая какой либо предметь, мы пріобрътаемъ, собственно говоря, другаго лица, и что цена даннаго предмета выражаеть то количество труда, которое продавецъ, обивнявъ этотъ предметь, можеть возложить на другихь лиць. «Такимъ образомъ, не золотомъ и не серебромъ, а трудомъ пріобръталось первоначально всякаго рода богатство; а ценность последняго для обладающаго имъ человека, желающаго обменять его на какія либо новыя произведенія, совершенно равна труда, какое можеть быть куплено и заказано за него».

Разсмотримъ въ отдъльности элементы, изъкоторыхъ составляется цена товаровъ; мы заметимъ, что вся она сводится къ труду и тесно связана съ успешностью труда.

Прежде всего мы видимъ поземельную ренту, т. е. произведенія почвы: она находится въ зависимости отъ или меньшей степени плодородія почвы, отъ болье или менъе удобнаго расположенія даннаго участка земли и т. п. Но рента, хотя она и обозначаеть доходь труда земледъльца, находится всегда въ связи съ развитіемъ труда данной странъ. Именно трудъ и придаетъ приность Чемь большимь количествомь труда располагаеть общество, темъ больше можно затрачивать его въ землю, въ видь и рабочихъ рукъ, обробатывающихъ ее, или въ видь капитала, служащаго для эксплоатаціи почвы. Наконецъ, при развитіи труда, возростаеть предложеніе мануфактурныхъ издёлій, чёмь понижается ихъ цённость, а это даеть возможность земледельцу при прежнемъ даже уровит дохода, имъть въ своемъ распоряжении больше удобствъ, т. е. другими словами доходъ его возростаеть.

Следующая составная часть цены — это заработния плата, т. е. доходь, извлекаемый работникомъ изъ своего труда. Число получающихъ заработную плату возрастаетъ по мере расширенія могущества труда, такъ какъ чемъ больше остается свободнаго дохода у предпринимателя или у свободнаго робочаго, после того какъ будуть удовлетворены ихъ неотложныя потребности и пріобретены необходимыя для работы орудія труда, темъ больше, естественно, будуть стремиться они привлечь къ работе помощниковъ. Съ другой стороны, заработная плата повышается, когда промышленная организація делаеть новые успехи или когда появляются новые свободные капиталы. Не понижается она и тогда, когда останав-

ливается ростъ богатства и промышленности или даже приходитъ въ полный упадокъ. Эти гипотезы даютъ Адаму Смиту основанія поднять новый въ то время вопросъ—объ отношеніяхъ капитализма и рабочаго класса; разсматривая его, онъ указываетъ на рёзкій антагонизмъ ихъ интересовъ и взвёшиваетъ шансы враждующихъ сторонъ въ завязавшейся борьбъ.

Затемь имеется въ цене товара прибыль, т. е., тотъ барышъ, который остается у лица, нанявшаго капиталъ, землю, фабрику или какую либо другую ценность, за вычетомъ ренты землевладельцу и заработной платы рабочимъ. Прибыль находится въ зависимости отъ характера труда; она изменяется, смотря по тому, трудна ли работа или неть, чистая ли или грязная, уважаема или, наобороть, презираема; зависить она также отъ степени трудности или легкости подготовительнаго ученія, его доступности для желающихъ; зависить отъ того, постояненъ ли трудъ, или онъ въ извъстное время прерывается (такъ называемые «мертвые сезоны»), зависить она и отъ степени довърія, которое требуеть предпріятіе отъ исполнителя; наконецъ зависить она и отъ того, насколько тоть или другой трудь даеть надежду на успъхъ. Такимъ образомъ, какъ мы видимъ, трудъ есть великій регуляторъ цёнъ предметовъ.

Возвратимся къ нашей отправной точкъ. Мы сказали, что продуктивная сила труда можетъ увеличиваться не только интенсивно, но и экстенсивно; мы уже видъли, что интенсивно она возрастаегъ по мъръ спеціализаціи труда, а спеціализація зависить отъ развитія обмъна.

Какъ же увеличивается продуктивная сила труда экстенсивно? Прежде всего—при накопленіи капитала.

Капиталъ есть необходимое условіе раздѣленія труда. «Ткачъ только тогда можетъ безпрепятственно заняться своею

спеціальною работою, когда онъ располагаеть нѣкоторымъ запаснымъ потребительнымъ фондомъ, все равно находится ли этотъ фондъ въ его рукахъ или въ рукахъ другого лица; фондъ этотъ обезпечиваетъ какъ личное его существованіе, такъ и необходимые для его работы матеріалы и орудія, до тѣхъ поръ, пока выработанное имъ полотно будетъ не только окончено, но и продано. Ясно, что только накопленіе капитала дастъ ему возможность начать и довести до конца свою работу».

Съ другой стороны, съ раздъленіемъ труда, на сцену выступаютъ машины, значительно упростившія работу. Фабрикація машинъ потребовала новые капиталы. Съ увеличеніемъ производства, увеличивается и число потребныхъ рабочихъ, хотя каждому изъ нихъ приходится теперь работать больше, чёмъ при прежнемъ стров промышленной жизни.

Капиталь есть часть запасовь общества. Всв запасы состоять изъ двухъ частей: одна предназначена для непосредственнаго употребленія, другая употребляется ем владёльцами для полученія дохода. Эта послёдняя часть называется собственно капиталомъ и въ свою очередь раздъляется на два капиталь оборотный и основной. Основной капиталь даеть доходь, не переходя въ другія руки; оборотный состоить изъ такого рода благъ, которыя, будучи приготовлены, произведены или пріобрътены, вновь продаются для полученія дохода и замъняются другими благами. Капиталъ оборотный постоянно уходить и вновь возвращается въ руки 1) Основной заключается: капиталъ нахъ и орудіяхъ труда, 2) сооруженіяхъ, приносящихъ до-3) въ земельныхъ улучшеніяхъ и 4) въ пріобрітенныхъ или прирожденныхъ полезныхъ дарованіяхъ членовъ общества (это такъ называемый личный капиталъ).

Оборотный капиталь распадается также на четыре вида:
1) оборотный капиталь въ монеть; 2) въ запасахъ продовольствія, находящихся въ рукахъ торговыхъ людей; 3) въ матеріалахъ; 4) въ запасахъ готовыхъ произведеній, имъющихся на лицо у производителей или торговцевъ.

Между потребительнымъ фондомъ, основнымъ и оборотнымъ капиталомъ, существуетъ взаимная связь, которую мы должны вкратцѣ разсмотрѣть.

Прежде всего капиталь, какь основной, такь и оборотный, должны, главнымь образомь, поддерживать и увеличивать потребительный фондь, такь какь этоть послёдній и кормить и одёваеть населеніе данной страны. Населеніе богато или бёдно въ зависимости оть обезпеченности потребительнаго фонда. Оборотный капиталь мы можемь сравнить съ двума рукавами большой рёки: однимь рукавомь эта рёка—оборотный капиталь—питаеть потребительный фондь, другимь—основной капиталь. Йменно, жизненные припасы, одежда, всевозможные другіе предметы переходять изъ складовь и магазиновь въруки потребителей, всё же машины и орудія производства, манафактуры, желёзо, дерево, камень, предназначенные для построекъ или поддержанія зданій — образують постоянный капиталь.

Адамъ Смить быль создателемъ этихъ теорій. Въ блестящемъ этюдъ, посвященномъ той части оборотнаго капитала, которая составляеть деньги, металлическія и бумажныя, онъ воспользовался какъ своими личными наблюденіями надъ дѣятельностью банковъ, такъ и изслѣдованіями Джона Ло и его послѣдователей.

Онъ повторяеть остроумную мысль аббата Терасона, послѣдователя Ло, который говорить: «мы можемъ разсматривать гинею, какъ билеть на предъявителя, по предъявленію котораго получаемъ на всъхъ сосъднихъ рынкахъ нужные намъпредметы потребленія».

Адамъ Смитъ признаетъ могущество кредита, который, представляя, собственно, векселя на суммы, превосходящія наличность кассы, освобождаетъ для внѣшней торговли извъстное количество металлическихъ денегъ и значительно облегчаетъ обращеніе, а слѣдовательно и производство.

Не ускользають оть него и опасности кредита и онъ, на основаніи личныхъ своихъ наблюденій, указываеть на нѣкоторыя условія, обезпечивающія кредить.

Капиталы темъ скорбе возрастають и темъ болбе увеличивають интенсивность труда, чёмъ больше въ данномъ государствъ перевъсъ производительныхъ потребителей надъ непроизводительными. Въ этомъ отношении есть большая разница между политическими центрами - парламентскими городами и центрами промышленными, между государствами восточными и странами европейскими, между государствами временъ феодализма и государствами намъ современными. Степень богатства націй имбеть большое вліяніе на годовой прирость капитала. Страна бъдная потребляеть весь свой годовой доходъ; страна же богатая причисляеть значительную часть дохода къ своимъ капиталамъ. Но, въ періодъ возрастанія богатства, заработная плата и прибыль, повышаясь абсолютно, уменьшаются относительно величины капитала, который имбеть тенденцію увеличивать свою долю общаго народнаго дохода. Это явленіе есть результать предусмотрительности и экономіи; всякій капиталь обязань своимь происхождениемь этому началу бережливости, которое вообще является однимъ изъ главнъйщихъ двигателей экономической жизни.

Сообразно съ различнымъ употребленіемъ капиталовъ, количество производительнаго труда, приводимаго въ движеніе

одинаковыми долями капитала, весьма измёняются въ зависимости отъ того, затрачивается ли капиталъ: 1) на улучшенія въ земледёліи, т. е. на увеличеніе сырыхъ продуктовъ; 2) на мануфактуру; 3) на оптовую или 4) розничную торговлю.

Великій принципъ, руководящій явленіями этого рода, состоить вътомъ, что капиталъ самъ по себъ направляется въ сторону наиболъе благопріятную для національной промышленности. Впрочемъ, этотъ законъ былъ достаточно разъясненъ еще физіократами.

Въ то время, какъ первыя двъ книги посвящены описанію органовъ, способствующихъ образованію богатства и выясненію законовъ ихъ діятельности, въ третьей книгь (последней этого тома) Адамъ Смить выясняеть историческую преемственность разнообразныхъ формъ промышленности. «Слѣдуя естественному ходу событій, большая часть капитала зарождающагося общества поглощается земледеліемь; затемь, при последовательномъ развитіи общества получаеть развитіе мануфактура, наконецъ, международная торговля». Разъ появляются болбе сложные, высшіе органы соціальной жизни, они начинають реагировать на низшіе; такъ, города оказывають воздъйствіе на деревни, промышленность на земледъліе и пр. Весь этоть этюдь проникнуть чувствомь глубокой гармоніи; но, кромь того, онъ интересень и темь, что представляеть собою первое приложение эволюціонныхъ теорій къ столь важной группъ соціальныхъ явленій.

Выяснивъ теортическія причины развитія народнаго богатства, Смитъ въ четвертой книгъ переходитъ къ вопросу практическаго примъненія ихъ. Главнымъ образомъ онъ тщательно и критически разбираетъ меркантильную систему и систему физіократовъ. Отвергая совершенно ученіе меркантилистовъ, онъ одобряетъ принципы свободы, провозглашенные

физіократами. Естественный ходъ событій неизбіжно ведеть націю къ экономическому прогрессу; всякое же правительственное вибимательство только замедляеть или даже совстиъ останавливаеть прогрессь. Съ точки зрвнія подобной системы естественной свободы, государственной власти свойственны сльдующія обязанности: содержаніе армін, учрежденіе суда и ввеленіе и поддержаніе тъхъ общественныхъ предпріятій, которыя, хотя и выгодны для общества, но не могуть оплачиваться, а следовательно и не могуть быть предприняты отдъльными личностями или небольшими ихъ соединеніями. Эти обязанности предполагають конечно и издержки, но Смить отридаеть, что эти издержки всець должны быть отнесены на средства государства; указывая на преимущества регулярной арміи передъ наемной мъстной милиціей, Смить осуждаетъ государственныя затраты по содержанію этой милиціи; относительно юстиціи, онъ признаеть необходимымъ уплату жалованья чиновникамъ за отправленіе правосудія, причемъ этотъ расходъ онъ предлагаетъ покрывать изъ особаго сбора-судебныхъ пошлинъ-съ тяжущихся. Что же касается общественныхъ работъ, онъ замъчаетъ: «большія дороги, мосты, каналы могуть сооружаться и эксплоатироваться на тъ средства, которыя дасть особый сборъ съ экипажей, судовъ, про-\*ТЗЖИХЪ, ПОЛЬЗУЮЩИХСЯ ЭТИМИ СООРУЖЕНІЯМИ; ПОРТЫ — На счеть ластоваго сбора съ грузящихся судовъ, учебныя заведеніяна счеть платы съ учениковъ». Тенденція Смита ясна освободить государство оть всего, что только можеть быть выполнено частными лицами.

Индивидуализмъ Смита не подлежитъ сомнънію, но при этомъ у него мы не найдемъ тъхъ абсолютныхъ формулъ, которыхъ такъ много у физіократовъ; его цъль—какъ можно лучше и дешевле устроить необходимое общественное управленіе, ли-

шивъ главу государства многихъ совершенно лишнихъ атрибутовъ. При разръшении этихъ чисто практическихъ проблемъ въ области политики и управленія, Смитъ много разсчитываетъ на результаты свебоднаго соперничества.

Государство должно обеанечить странт независимость ел территоріи и способствовать ел торговит въ отдаленныхъ странахъ. Эти издержки опять таки требують значительныхъ суммъ, получить которыя государство можеть, или изъ доходовъ доменовъ, или налогами, или наконецъ, въ чрезвычайныхъ случаяхъ, займами.

Разсмотримъ теперь знаменитую налоговую систему Адама Смита.

Всякая правильно организованная налоговая должна отвечать следующимъ четыремъ условіямъ: 1) Налогу должны подлежать, по возможности, всв подданные въ размъръ своихъ доходовъ; государство уподобляется частному обществу, гдт каждый членъ вносить на общія нужды свою часть, соразмърно съ тъми выгодами, которыя онъ извлекаеть изъ общаго предпріятія. 2) Налогь должень точно опредъленъ, а не быть произвольнымъ. Время платежа, способъ и размъръ-все это должно быть точно и ясно опрепълено. 3) Налогъ долженъ взиматься въ такое время и такимъ способомъ, какіе представляются наиболье удобными для плательщиковъ. 4) Наконецъ каждый налогъ долженъ бытьустроенъ такимъ образомъ, чтобы извлекать изъ кармана народа возможно менъе сверхъ того, что поступаетъ въ государственную казну, т. е. другими словами, чтобы издержки взиманія были бы по возможности минимальными.

Какая же часть общественнаго богатства должна подвергаться обложенію: капиталь, рента, прибыль или заработная плата? Адамъ Смить не допускаеть обложенія капитала, какъ первостепеннаго фактора созданія народнаго богатства. Онъ допускаеть, что рента до извъстной степени можетъ быть объектомъ обложенія, но при этомъ совершенно отвергаеть налоги на окна и двери, какъ въ высшей степени несовершенные и несправедливые. Прибыль, т. е. разница между тъмъ, что платитъ предприниматель или фермеръ собственнику, и валовымъ его доходомъ, нельзя считать, по преимущественнымъ предметомъ обложенія, мивнію Смита, такъ какъ предприниматель, лишенный вознагражденія за свой рискъ, будеть принужденъ отказаться отъ увеличенія капитала, къ ущербу общественнаго богатства. Наилучшимъ объектомъ обложенія ему представляется доходъ капитала, т. е. другими словами ежегодный доходъ страны минусъ прибыль и заработная плата, хотя, надо заметить, эта часть годоваго дохода чрезвычайно трудно поддается исчисленію. Наконецъ Адамъ Смитъ совершенно отвергаетъ мысль привлечь къ обложенію заработную плату, такъ какъ она, завися отъ общаго уровня богатства страны, обыкновенно представляеть тотъ minimum, безъ котораго рабочій не можетъ существовать, все равно увеличивается ли, уменьшается ли, или находится на одномъ и томъ же уровнъ народное богатство. Наиболье удобно подвергать обложению, по мный Смита, предметы потребленія, т. е. Смить предпочитаеть косвенные налоги, которые, какъ добровольные, менъе тягостны тоже время, будучи пропорціональными средствамъ плательщиковъ, болье справедливы; при этомъ Смить дълаетъ оговорку, что во всякомъ случат отъ обложенія должны быть освобождены предметы первой необходимости И. наоборотъ, усиленъ размъръ окладовъ на предметы роскоши.

Адамъ Смитъ, убъжденный противникъ всякихъ стъсне-Исторія пол.-экон. доктринъ. ній свободы торговли, быль посліднія двінадцать літь своей жизни таможеннымь комиссаромь въ Эдинбургі. Во время исполненія этой сложной должности, ему не разь приходилось вступать въ компромиссы съ своими убіжденіями. Такъ, онь допускаль монополіи въ пользу нікоторыхь заокеанскихь торговыхь компаній, и рекомендоваль даже воспользоваться налогами съ цілью привязать, такъ сказать, владільцевь къ землі и заставить ихъ обрабатывать ее.

Умфренный по природь, Смить быль чуждь революціоннымъ начинаніямъ. «Тотъ, кто любить человічество, - говориль онъ, -- видя, что логикой и убфжаннями нельзя побфить врожденныхъ людямъ предразсудковъ, не станетъ прибъгать къ силъ». По его мнънію, есть только одно средство, одно орудіе для борьбы съ существующимъ соціальнымъ зломъэто истина, но не та истина, которая говорить формулами, основанными на какихъ либо геометрическихъ построеніяхъ, а истина, вытекающая изъ долгаго опыта и глубокаго познанія смысла исторіи. Приступая къ Смиту, посль изученія его предшественниковъ, даже Кондильяка, намъ не върится, что онъ ихъ современникъ: точно онъ принадлежитъ къ совершенно другой эпохъ. Оть него начинается новая эра въ экономической наукъ. Чувствуется, что сдъланъ ръшительный шагь, что туть кончается область химерь и начинается позитивная наука. Удивленіе, вызываемое Смитомъ, легко объяснить, если мы вспомнимь, что тоть небольшой уголокь, гдв жиль Смить-- Шотландія-- представляла въ ту эпоху интеллектуальный центръ, широко доступный всевозможнымъ идеямъ, свободный отъ ожесточенной партійной борьбы, господствовавшей тогда всюду въ Европъ, и что всъмъ этимъ Шотландія была обязана Смиту и его неразлучному другу, величайшему экономисту и философу XVIII въка-Юму.

#### III.

## Последователи Адама Сиита. Манчестерская школа.

Важное различіе, ділаемое Адамомъ Смитомъ между теоретической частью политической экономіи (анализъ органовъ и отправленій, служащихъ для питанія и поддержанія соціальнаго тіла) и частью практической (анализъ тіхъ нормъ, которымъ должно слідовать общество въ производстві, обрапценіи и распреділеніи богатстві), это различіе не выдерживалось у послідователей Адама Смита и вновь выступило на сцену уже гораздо позже, во второй половині XIX віка.

Послѣдующіе мыслители изъ школы Адама Смита, или такъ называемой «манчестерской» — одни, какъ Рикардо, оказывали предпочтеніе абстрактнымъ изслѣдованіямъ, другіе, какъ Мальтусъ — практическимъ изысканіямъ. Но, какъ тѣ, такъ и другіе не слишкомъ строго заботятся различать теорію отъ практики, какъ дѣлалъ ихъ учитель, и экономическая наука вновь падаетъ до эмпиризма, изъ котораго тотъ пытался ее поднять.

Въ то время, какъ Смитъ писалъ свой трудъ, машины уже начинали играть свою великую роль въ промышленномъ мірѣ, который, благодаря имъ, получаетъ громадный импульсъ къ движенію. Можно даже думать, что обиліе мануфактурныхъ товаровъ, предложенныхъ Англіей на міровомъ рынкѣ, не осталось безъ вліянія на Адама Смита, что особенно замѣтно въ той живости, съ которой онъ ощущаетъ необходимость въ широкой свободѣ для международныхъ сношеній. Но въ то же время Адамъ Смитъ не безъ нѣкотораго безпокойства смотрѣлъ на все возрастающее развитіе идустріализма. Не могъ онъ не видѣть разростающагося антагонизма между

капигаломъ, сконцентрированнымъ крупной индустріей въ рукахъ небольшаго меньшинства, съ одной стороны, -и въчнонуждающимися рабочими, порабощенными хитрымъ механизмомъ раздёленія труда и отданными во власть владёльцамъорудій производства, съ другой. Онъ даже сталь искать, нельзя ли какъ нибудь ослабить порывъ промышленнаго движенія; онъ думалъ, что средство противъ зарождающихся бъдствій, всебудущее зло которыхъ онъ уже предчувствоваль, можно найти въ развитіи земледёлія, въ ограниченіи роскоши, наконецъ, въгуманности владельцевъ капитала по отношенію къ живымъ орудіямъ труда — рабочимъ. Но равновісію, едва-едва удерживаемому, суждено было быть нарушеннымъ новыми открытіями и изобретеніями техники, примененной къ индустріи. Къ концу въка выступили на сцену паровая машина и усовершенствованный ткацкій станокъ. Англія была первой ареной широкаго распространенія этихъ порожденій техники, внесшихъ въсферу производства средства доводить человъческій трудъ довысокой степени производительности, спеціализаціи и совершенства, далеко за предълы, извъстные до ихъ появленія. Въэтихъ явленіяхъ заключается объясненіе того, почему англійскіе экономисты такъ настойчиво проповъдывали доктрины свободнаго, ничемъ неограничиваемаго обмена, и темъ съ большой страстностью, что французская революція своими ограниченіями и запрещеніями стала напоминать эпоху господства меркантилизма. Но вмъстъ съ тъмъ англійскіе экономисты сознають необходимость искать объясненія причинъ страшныхъ порожденныхъ необычайнымъ ростомъ индустріи, съ его крайней централизаціею капиталовъ и вырожденіемъ рабочихъ классовъ, — этихъ обычныхъ результатовъ экономическаго развитія; англійскіе экономисты начинають задумываться надъвсёмъ этимъ и стараются отыскать средства противъ этихъ-

золъ. Возникаетъ вопросъ о распределении богатства, до техъ поръ не привлекавший внимания, которое сосредоточивалось только на производстве и труде; вопросъ этотъ оставляетъ въ стороне все остальные и занимаетъ первое место въ тогдашнихъ экономическихъ воззренияхъ.

Мальтист (1766—1834) быль пасторомъ кембриджскаго трафства. Французская революція внушила ему въ себъ только отвращеніе. Возникшая на почвъ безграничной въры въ человеческій разумь и въ способность къ безконечному соверппенствованію человъческаго рода, революція своими очевидными, но его мивнію, отрицательными результатами, представила. какъ казалось ему, окончательное доказательство несостоятельности доктринъ свободныхъ мыслителей. Нътъ, — думалъ онъ, недостаточно предоставить человъчество своему собственному свободному развитію, чтобы оно было счастливо и безконечно совершенствовалось. .И когда Годвинъ сталъ утверждать, что всь несчастія народовъ возникають только оть ошибовъ правителей, Мальтусъ, до техъ поръ бывшій только исполнителемъ своихъ духовныхъ обязанностей, взялся за перо и сталь опровергать митніе Годвина; со своимъ холоднымъ и сухимъ житейскимъ опытомъ, со своею сострадательностью, граничащею съ презръніемъ къ непредусмотрительности бъдняковъ, онъ говорить: «если эти люди несчастны, такъ это потому, что они вступають въ бракъ слишкомъ рано и имъють слишкомъ много дътей».

Населеніе можеть возрастать въ своей численности лишь въ тойь случать, если и средства существованія возрастають въ той же пропорціи, говорить Мальтусъ. Но населеніе, продолжаеть онъ, умножается въ геометрической прогрессіи, средства-же существованія—только въ ариометической. Неизбъжнымъ послёдствіемъ такого отношенія населенія и средствъ

существованія будеть или сдерживаніе роста населенія какими нибудь предупредительными причинами или, если численностьнаселенія перерастеть уровень необходимыхъ средствъ существованія, то излишекъ будеть устраняться безчеловічными и непреклонными естественными законами. Большая часть книги Мальтуса (Опыть о законв населенія, русск. перевод. Бибикова, 65 г.) наполнена изложениемъ различныхъ причинъ, которыя предупреждають вступление въ дъйствие безжалостнаго закона. Подобно Дарвину, только до него, онъ изучаеть съэтой точки эрвнія нравы и обычаи дикихъ народовъ и находить у нихъ существование очень странныхъ привычекъ, самыхъ отвратительныхъ пороковъ, крайней нищеты; - все это приводящее къ одному общему результату — ограниченію постояннаго переростанія максимальнаго числа населенія. Литература путешественниковъ, и въ то время уже очень богатая въ Англіи, доставляла ему по этому предмету массу очень любопытныхъ фактовъ, которые, въ его устахъ, обнаруживаютъ намъ постоянную тенденцію природы такъ или иначе ограничивать рость населенія. Но когда средство существованія начинають находится въ излишкъ, население получаетъ возможность возрастать въ большей прогрессіи, чемъ раньше, пока въ концъ концовъ не вмъщается въ дъло опять голодъ и не покончить съ чрезмфрнымъ ростомъ населенія.

У растеній и животныхъ голодъ постоянно играетъ рольрегулятора размноженія, у людей такимъ регуляторомъ являются нѣкоторыя явленія, дѣйствующія, въ силу естественныхъ законовъ, совершенно внѣ сознанія человѣка: рабство, война, умершвленіе дѣтей въ силу обычая, пороки, свойственные нѣкоторымъ племенамъ. Но у человѣка можетъ существовать еще одинъ регуляторъ, но уже сознательный, основанный на ясномъ представленіи участи, на которую обрекаются дѣти въ случаѣ не-

достатка средствъ для дальнъйшаго ихъ существованія. По этому, безбрачное состояніе или поздній бракъ являются въ такомъ случать действіями разумными и похвальными. Въ этомъ состоитъ, по мнтію Мальтуса, целительное средство противъ бедствій, вытекающихъ изъ чрезмернаго возрастанія населенія, столь частаго у современныхъ народовъ.

Всякое другое средство, по его митнію, химерично, безрезультатно. Не такъ думали мыслители, подобные Кондорсе. Последній такъ решаеть этоть вопрось. «Существуеть, — говорить онь, -- необходимая причина неравенства между людьми, зависимости и даже нищеты, причина, безпрерывно угрожающая самому многочисленному и самому дъятельному влассу общества». Но существуеть и утешение, думаеть онъ или его последователи, напр. Годвинъ, - средство, парализующее это зло, именно, способность человъческого рода въ безконечному совершенству и возрастающее уважение къ правамъ личности. Но, возражаеть Мальтусь, ничто не даеть намъ права върить въ безконечное совершенствование организмовъ. Если воспитаніемъ можно изм'єнить челов'єческую природу, то это можеть быть сделано только въ очень узкихъ пределахъ, положенныхъ тою-же природой. Жизнь человъческая въ настоящее время не продолжительное, чомъ въ прежнія времена, если-же она станеть возрастать, принципъ ограничения населенія найдеть, какь сознается и самь Кондорсе, еще болье широкую сферу приложенія. Наконецъ, если представимъ себъ, что пали оковы, наложенныя правителями, что на земль наступиль золотой въкъ, то во всякомъ случат. рано или поздно, не преминетъ появиться на сценъ нужда со своимъ повелительнымъ голосомъ, предъ которымъ склонятся всв права золотого въка. «Человъкъ, — торжественно заявляетъ Мальтусъ, который вступиль въ міръ, не имѣя ранѣе заготовленнаго

мъста, если семья его не имъсть средствъ воспитать его, или если общество не нуждается въ его трудъ, такой человъкъ не имъстъ ни малъйшаго права заявлять притязаніе на кусокъ хлъба; онъ лишній на землъ. Для него нътъ мъста за столомъ природы. Природа повелъваетъ ему удалиться изъ-за стола и она не замедлитъ исполнить сама свое повельніе».

Англійское правительство, организовавшее въ широкихъ размърахъ благотворительность, по мнънію Мальтуса, только поощряеть лёность. Основывая воспитательные дома для дётей, оно только даеть лишнее доказательство приложимости закона населенія, такъ какъ воспитываемыя тамъ дети почти всь умирають на рукахъ наемныхъ кормилицъ. Государство должно поступать совершенно обратнымъ образомъ: первоначально, путемъ образованія, познакомить населеніе съ существованіемъ ограничивающихъ численность рода человъческаго законовъ, а потомъ объявить, что оно отказываетъ въ помощи всемъ детямъ, рожденнымъ въ законномъ браке, по истеченіи года со дня бракосочетанія, и всёмъ рожденнымъ въ незаконномъ бракъ; такая мъра заставитъ всякаго, не въ состояни прокормить свое потомство, воздержаться отъ того, чтобы имъть его. — Такъ сильно върилъ Мальтусъ въ непреложность своихъ выводовъ. Очевидно, еще сильно было въ немъ наследіе, оставленное ненавистнымъ ему восемнадцатымъ въкомъ, — въра въ силу человъческаго разума, въра въ свободную волю человъка. Допуская, съ одной стороны порабощение человъка непреклонными законами природы, предъ которыми безсиленъ геній его ума, Мальтусъ въ тоже время полагаеть, что силой воли, предусмотрительностью человъкъ въ состояніи регулировать по своему усмотрѣнію свой мощный естественный инстинктъ воспроизведенія! Какое противорьчіе! Одной ногой Мальтусь сталь на

педали девятнадцатаго вѣка, а другую все еще не можеть вытащить изъ почвы раціонализма минувшаго столѣтія, вознесшаго человѣка чуть-ли не до божества.

Ученіе Мальтуса было мало научно. Свои законы населенія онъ первоначально высказаль въ видь апріорнаго миьнія и только потомъ подыскаль для его доказательства нужную сумму фактовъ. Его трудъ носить характеръ неболъе какъ памфлета, чъмъ и объясняется необыкновенно быстрое распространение его среди общества, тъмъ болъе странное, что мысли, имъ высказанныя, были далеко не оригинальными: Юмъ, Уоллесъ, Смить еще раньше высказывали такія мысли и даже, по словамъ самого Мальтуса, ими «сдълано гораздо болье, чымь онь (Мальтусь) думаль». Правда, упомянутые мыслители говорили не такъ образно и ръзко, какъ Мальтусъ, не приводили той массы фактовъ, изъ которыхъ многіе позже, при ближайшей повъркъ, оказались невърными. Главная причина громадной популярности Мальтуса лежить, во первыхъ, въ характеръ самой эпохи, современной Мальтусу, когда пропасть между блаженствующимъ капиталомъ и «неимъющими мъста на пиру природы» трудомъ, положившимъ основаніе этому пиру, обнаружилась ясно и ръзко; умы были напряжены и ждали пророка, который проложилъ-бы мостъ чрезъ эту пропасть; Мальтуса сочли за такого пророка. Во вторыхъ, — въ соотвътстви Мальтусовыхъ идей съ тенденціями торжествовавшей тогда всюду либеральной буржуазіи, проповъдывавшей «laissez faire, laissez passer». Она не могла не видеть гла; но и не хотелось ей уделять часть своей прибыли на содержание ростущей нищеты; не могла она также не сознавать нъкоторой своей причастности къ объднънію Понятно поэтому, съ какой радостью рабочихъ классовъ. она должна была привътствовать пророка, сложившаго всъ

объды на природу и на рабочаго, — пророка, объявившаго безнравственностью всякую помощь бедному.

Мы уже сказали, что многіе факты, которыми Мальтусъпытался подтвердить свой законъ населенія, оказались невърными. Но въренъ ли самый законъ, выведенный имъ à priori? Если взять малый промежутокъ времени, то оказывается дъйствительно. что население растеть въ геометрической прогрессіи, удваиваясь черезь извъстные промежутки времени, большіе или меньшіе. Но до сихъ поръ, геометрическая профессія роста населенія нигдъ не была провърена протяжении сколько-нибудь значительного числа лёть. Есть много основаній думать, что рость населенія совершается по какой-то прогрессіи, гораздо болье сложной, чемъ геометрическая, прогрессіи возрастающей, но все въ меньшей и меньшей степени, т. е. знаменатель которой безпрерывно уменьшается. Ни законъ измёненія этого знаменателя, ни предёль, къ которому онъ стремится, до сихъ поръ открыты. Неосновательно также распространенное мивніе, что благосостояніе увеличиваеть рость населенія, бъдность уменьшаеть его. Можно лишь утверждать, что крайняя нищета, граничащая съ голодомъ, дъйствительно задерживаетъ ростъ населенія. Но обдность, вообще, обезпеченная хотя небольшимъ, но определеннымъ размеромъ средствъ существованія, способствуеть болбе сильному росту населенія, чемъ довольство; последнее, есть основание думать, даже понижаетъ о прироста населенія. Дальнейшія статистическія изследованія, а можеть быть и біологія, должны разрёшить этоть вопросъ.

Невърна и вторая половина Мальтусова закона, что количество продуктовъ земли растетъ въ ариеметической прогрессіи. Напротивъ, прогрессъ науки и техники, увеличивая

производительность труда, обусловливаетъ ростъ средствъ сущеочень сильной степени. Во времена Мальтуса ствованія ВЪ непонятенъ былъ-бы фактъ, совершающійся въ настоящее время - факть перепроизводства продуктовъ земледелія; въ его время, благодаря ръзкому переходу къ машинному производству. бросившему на рынокъ массу «свободныхъ» рукъ, можно было слышать лишь слова, подобныя темъ, которыя заключались въ телеграммъ остъиндскаго губернатора, -- что послъ введенія въ остъиндскихъ англійскихъ колоніяхъ новаго парового ткац-«поля Индіи бъльють костями ткачей». Не станка. только мануфактурные товары, но даже и продукты земледілія имбють тенденцію падать въ ціні подь вліяніемь роста производительности труда, несмотря на возрастание земельной ренты. Сумма продуктовъ, которую производить въ настоящее время рабочій, гораздо больше той, которую производиль онъ раньше; все это заставляеть утверждать, что средства существованія растуть, и растуть не только пропорціонально числу производителей, т. е. росту населенія, но, подъ вліяніемъ увеличивающейся производительности труда, даже обгоняють рость населенія. А предъловь человіческой изобрътательности опредълить нътъ возможности. Если-же еще встми ея въ настоящее время нищета со бользнями, невыжествомь, преступленіями, — является участью огромнаго большинства населенія, преимущественно рабочаго, то виной тому страшная дезорганизація современнаго общества, крайне неправильное распредъление продуктовъ существованіе, съ одной стороны, высокихъ степеней производительнаго труда, а съ другой, значительной массы населепія, въ силу-ли отсутствія орудій труда, или въ силу политическихъ причинъ (войско), ничего или очень мало производящаго, а между тъмъ потребляющаго.

Изъ изложенія ученія Мальтуса можно видёть, какую брешь открыли воззрёнія послёдователей Адама Смита въсптимистическомъ и либеральномъ ученіи послёдняго. Тоже самое дёлаеть и Рикардо, въ сущности предполагая продолжать и дополнять это ученіе.

Рикардо (1772—1823). Это быль человыть не безь практическаго смысла, въ 25 лыть уже не разь онь быль владыщемъ милліоннаго состоянія, имъ самимъ накопленнаго. Несмотря на такую практичность, умъ его, изощренный въфинансовыхъ комбинаціяхъ, особенно любилъ оперировать съ экономическими феноменами самаго отвлеченнаго характера. Это быль очень тонкій діалектикъ, очень склонный къ поспышнымъ обобщеніямъ, что довольно рисковано при изученіи такихъ сложныхъ явленій, какъ экономическія; слишкомъ ужъ легко принималь онъ на въру тъ гипотезы, которыя согласовались съ его умозаключеніями. Подобные пріемы мышленія едва-ли вполнъ гарантирують истинность выводовъ, за то, внъ сомнънія, очень легко прельщають и увлекають. Дъйствительно, Рикардо имъль громадный успъхъ.

Дебютомъ его быль рядъ статей, въ которыхъ онъ предлагаль средства для устраненія обезцѣненія бумагь англійскаго банка, наступившаго благодаря введенію обязательнаго курса. Яснымъ анализомъ явленій обращенія цѣнностей, онъ успокоилъ встревоженное настроеніе общества и далъ совѣть объявить бумаги размѣнными, но не на монету, а на слитки съ эталонами, гарантирующими вѣсъ и чистоту металла — мѣра, которая въ наши времена была повторена для гарантіи билетовъ французскаго банка. Потомъ онъ отстаивалъ разумное распространеніе торговой свободы на торговлю хлѣбомъ; онъ показалъ, что даже въ разгарѣ недавней борьбы съ Бона-

партомъ хлѣба было въ Англіи достаточное количество и что можно довѣриться естественнымъ законамъ торговли въ дѣлѣ правильнаго и безостановочнаго снабженія хлѣбомъ англійскихъ рынковъ. Но помимо услугь, которыя онъ оказалъ и продолжалъ оказывать своему отечеству, активно вмѣшиваясь въ разрѣшеніе вопросовъ экономической практики, Рикардо гораздо болѣе прочное основаніе своей славѣ экономиста-мыслителя положилъ своей книгой: «Принципы политической экономіи и налоговъ» \*).

Названіе это не соотв'єтствуєть содержанію. Это скор'є трудъ по вопросу о распред'єленіи богатствъ.

Еще Смить установиль деленіе цены на три составныя части: ренту, заработную плату и прибыль. Рикардо изслъдуеть, въ какомъ отношении измёняются эти три элемента по мъръ развитія богатства. Онъ доказываетъ, что заработная плата и прибыль имъють постоянную тенденцію къ пониженію; рента-же, наобороть, -- къ повышенію. Принявъ за истину выводы Мальтуса относительно закона населенія, подобно ему пораженный быстрымъ ростомъ рабочаго класса, онъ утверждаеть, что на долю последняго должна приходиться все меньшая и меньшая сумма ценностей, единственнымъ пределомъ которой является минимальное количество средствъ существованія, безусловно необходимыхъ для поддержанія жизни отдёльнаго рабочаго и продолженія его рода, въ размірахъ потребныхъ для производства. «Трудъ, подобно всемъ другимъ предметамъ, которые можно продать и купить и количество которыхъ можетъ увеличиваться или уменьшаться, имъетъ свою

<sup>\*)</sup> На русскомъ языкъ существуетъ переводъ—Н. И. Зибера подъ названіемъ «Сочиненія Давида Рикардо»; въ 1882 г. переводъ былъ изданъ вторымъ изданіемъ. Спб.



естественной ценой труда является заработная плата, «доставляющая рабочимь въ общемь средства для поддержанія жизни и продолженія рода безъ возрастанія и безъ уменьшенія наличнаго числа рабочихъ». Правда, прогрессъ культуры и понижение цены денегь увеличивають пену средствь существованія, а потому обусловливають и повышение заработной платы; но это обстоятельство нисколько не препятствуеть тому, чтобы количество потребляемыхъ продуктовъ осталось прежнимъ, если только не меньшимъ. Съ другой стороны, при повышении заработной платы, должна понижаться и прибыль, отъ чего проигрываютъ предприниматель и фермеръ, доходъ которыхъ становится меньше. Выигриваеть одинъ только собственникъ земли, имъя основаніе разсчитывать на неопредёленное возрастаніе своего дохода. Это явствуеть изъ следующаго. Рость населенія заставляеть переходить мало-по-малу къ культуръ земель все худшаго качества, это обусловливаеть дороговизну производства, и земледелець, чтобы иметь возможность существовать отъ труда, долженъ повышать цену продаваемаго хлеба; понятно, что по такой же возвышенной цене станеть продавать хлебь и земледелець, воздёлывающій землю лучшаго качества, дающую болье обильное количество продукта; владылець лучшихъ земель, поэтому, не замедлить воспользоваться этими выговозникаеть рента, т. е., излишекъ пами: отсюпа цъной продукта и стоимостью его производства. Не принимая никакого участія въ трудь, ничьмъ не рискуя, единственно только потому, что подъ культуру поступають земли худшаго качества, менъе производительныя, землевладълецъ становится все богаче и богаче.

Какъ видимъ, горизонты, которые открываеть Рикардо относительно дальнъйшей дъятельности человъчества, предста-

выяють мало утышительнаго: землевладыльцы становятся все богаче, рабочіе все б'єднье; не веселая перспектива! И между тъмъ, какъ и слъдовало впрочемъ ожидать, эта мрачная, пессимистическая картина прямо вытекала изъ оптимистической доктрины Адама Смита! Неудивительно, если Сисмонди (1819), Видльневъ де-Борженонъ, и позже Бланки подняли тревогу въ виду такихъ печальныхъ последствій, приписываемыхъ естественнымъ законамъ самыми авторитетными ихъ толкователями — Мальтусомъ и Рикардо. Подобные протесты имъли основаніе. Въ началь своего развитія либеральная школа, какъ мы видели, сама протестовала противъ золъ стараго режима, противъ многочисленныхъ жертвъ, которыхъ требовала отъ населенія система регламентацій, особенно во Франціи. Благородный порывъ состраданія побудиль либеральную школу признать за индивидуумомъ его неотъемлемыя права, для огражденія его отъ насилій фискальной администраціи. Въ свободъ она думала найти лекарство противъ глубоко укоренившихся золь. Но мало-по-малу, она перестала считать своей цёлью, какъ было раньше, улучшение положения рабочихъ путемъ возрастанія богатства; взамінь своей прежней гуманной ціли она выставила другую, именно, самое возрастание богатства; последнее, следовательно, изъ средства превратилось въ цель. Лежащій въ основъ возръній либеральной школы оптимизмъ позволиль ей держаться того убъжденія, что рость производства ни въ какомъ случат не можетъ сопровождаться какимъ либо зломъ для человъка, этого орудія производства. Когдаже, благодаря открытіямъ науки, промышленная машина достигла степеней производительности, невъдомыхъ въ минувшіе въка, либеральная школа совершенно перестала озабочиваться тъмъ, что рабочее населеніе, этотъ виновникъ всякаго производства, нераздельная его часть, оказалось не въ меру

обремененнымъ, почти обреченнымъ на медленную смерть-«Еслибы Англія какъ нибудь вдругъ съумела исполнить вст земледъльческія и промышленныя работы паровыми машинами и довела-бы число своего населенія до величины, не превышающей население Женевской республики, но при условии сохраненія прежняго разміра продукта и дохода, --- можно-ли было-бы тогда назвать Англію страной болье богатой и счастливой?» Рикардо отвёчаеть утвердительно на этоть вопросъ. Не то важно, говорить онъ, какъ велико ея населеніе — 10 или 12 милліоновъ; но то, чтобы чистый ея доходъ, ея ренты и прибыли остались прежними. Въдь богатство — это все, а человъкъ — ничто! Даже среди писателей той-же категоріи, къ которой принадлежаль Рикардо, находились нъкоторые, не соглашавшиеся съ такими крайними, но логичными выводами смиттовской школы: «Читая некоторыхъэкономистовъ, -- говорить Дрозъ, -- можно подумать, что не продукты существують для человека, а наобороть-человекь для продуктовъ!» Сисмонди и Вилльневъ-Баржемонъ, въ виду подобныхъ выводовъ, пытались привести экономическую науку на путь, непосредственно ведущій къ ея цёли, т. е., къ умноженію рода человъческаго и улучшенію его судьбы путемъ увеличенія богатства. Въ этомъ они вполнъ согласны съ первыми соціалистами. В. Боржемонъ представиль даже программу реформъ, принятую почти буквально соціалистами-католиками нашихъ дней. Но въ общей массъ, ортодоксальные экономисты остались не чувствительными къ такой критикъ и а Дюнцаэ доходиль до того, что промышленные кризисы пытался объяснить беззаботностью и леностью рабочихъ, а не забвеніемъ «принциповъ справедливости, нравственности, человъчности и милости», -- какъ говоритъ Баржемонъ.

Рикардо — писатель, сыгравшій громадную роль въ исторіи экономическихъ ученій и потому на немъ стоить остановиться еще несколько. Целое поколение экономистовъ, даже такихъ, какъ Миль, не могло освободиться отъ подавляющей силы этого сильнаго своей последовательностью и логичностью. но довольно односторонняго ума. Посылки и заключенія его безукоризненны, почти математичны, и признавъ его основныя положенія, въ которыхъ вся суть, нельзя не согласиться съ его выводами. Эти основныя положенія у Рикардо ть же, что и у Адама Смита. Но последній быль мыслитель не только глубокій, но и широкій. Гдв выводы его, вытекавшіе изъ ложнаго основанія, принимали рискованный и нежелательный ему характерь, тамъ широкая его разносторонность и постоянная близость къ явленіямъ реальнаго міра, давали ему опору и выручали его. Это позволяло ему быть въ своихъ экономическихъ воззрѣніяхъ въ значительной степени оптимистомъ. Рикардо же быль по складу своего ума скорбе математикъ, и исходи онъ изъбезспорныхъ положеній, вкладъ его въ экономическую науку быль бы несравненно больше. Индивидуалисть, какъ и все направление мысли ХУШ-го въка, оставленное въ наследіе девятнадцатому, онъ въ своихъ выводахъ исходиль изъ однихъ эгоистическихъ побужденій человъка; у него фигурировалъ не реальный человъкъ, а какое то миническое существо, начто врода «экономическаго человъка», одаренное единственнымъ стремленіемъ щенію, лишенное всякихъ альтруистическихъ, общественныхъ инстинктовъ. Такъ же думалъ и Адамъ Смитъ; но последній слишкомъ глубоко върилъ въ гармонію естественныхъ законовъ, въ силу которыхъ люди, руководимые одними эгоистическими стремленіями, повсюду и всегда равноправные и

свободные, должны достигнуть богатства, а потому и счастыя. Но Мальтусъ убъдиль, что никакой гармоніи нёть въ естественныхъ законахъ, и Рикардо, не убоявшійся той мрачной бездны, которая вдругь раскрылась предъ не успъвшей опомниться экономической наукой, и слишкомъ удаленный отъ міра реальныхь явленій, чтобы замітить ошибочность спорныхъ истинъ, спокойно ввелъ экономическую науку въ эту бездну. Имъ, какъ и всей либеральной школой, было забыто одно, что человъкъ -- существо общественное и всь экономическіе законы лишь выражение общественныхъ отношений людей. Наиболье обстоятельно были развиты Рикардо ученіе о ренть и о заработной плать. Первое — теорія ренты — долго пользовалась у экономистовъ громадной популярностью. Она была очень обстоятельно изложена до Рикардо-Дус. Андерсеномъ; но слишкомъ теоретичная, слишкомъ расходящаяся съ наблюдаемыми фактами, она въ настоящее время мало къмъ исповъдуется.

Гораздо больше вниманія останавливаеть на себѣ теорія Рикардо о заработной платѣ, гдѣ онъ доказываетъ, что величина заработной платы опредѣдяется минимумомъ средствъ существованія рабочаго, рѣдко падая ниже или подымаясь выше этого минимума. Теорія эта была цѣликомъ воспринята послѣдующими экономистами и легла въ основу позднѣйшихъ экономическихъ доктринъ.

Ж.-Б. Сэй (1767—1832) принадлежить къ группъ учениковъ, все еще върныхъ Адаму Смиту. Въ своемъ трактатъ политической экономіи онъ не болье какъ воспроизводить доктрину своего учителя, но только въ формъ, по его мнънію, оригинальной и нъсколько проясняющей нъкоторыя стороны ученія Смита. Книга его получила порядочную извъстность. Кромъ того, онъ написалъ «Теорію сбыта»; онъ считаетъ

себя творцомъ этой теоріи, хотя уже Юмъ писаль начто подобное. Теорія эта сводится къ следующему: тоть, кто продаеть, не можеть не покупать; вследствіе этого, иностранные продукты, ввозимые въ пределы какой-нибудь территоріи, возбуждають и въ последней производство продуктовъ для вывоза, такъ что продуктъ оплачивается продуктами. Сай такимъ образомъ еще разъ подтверждаетъ необходимость промышленнаго и торговаго космополитизма, тесно связаннаго съ либеральной доктриной. «Отношенія одной націи къ другой, подобны отношеніямъ разныхъ провинцій одного и того-же государства, или отношенію города къ деревнямъ: объ стороны заинтересованы въ томъ, чтобы видъть другь друга богатыми и вполнъ обезпеченными въ пользовании своими богатствами». Въ такомъ-же оптимистическомъ духъ Ж.-Б. Сэй защищаетъ тогдашнюю промышленную систему противъ нападеній противниковъ, которые, если говорить правду, отняли у либеральной школы всь рессурсы для защиты. Онъ утверждаеть, что машины благопріятствують развитію населенія, понижая цёну продуктовь и позволяя, благодаря большей экономіи труда, производимой машинами, прогрессивно повышать заработную плату.

Наконецъ, онъ пытается дополнить классическую доктрину, содержавшую тогда главы о производствъ, обмънъ и распредъленіи богатствъ, новой главой о потребленіи. Потребленіе можеть быть разное. Самымъ лучшимъ, самымъ желательнымъ потребленіемъ должно признать такое, которое, во-первыхъ, удовлетворяетъ дъйствительныя потребности, во-вторыхъ, которое болъе продолжительно, которое, далъе, пользуется продуктами лучшаго качества, которое распространяется на большую массу продуктовъ, которое, наконецъ, согласно съ здравой моралью.

Трактатъ Ж.-Б. Сэя написанъ въ 1803 году; въ то же самое время Бентам заговориль о свобод процента и еще ръзче подтвердилъ доктрину «laissez faire, laissez passer». поводя ее до ея крайнихъ последствій. Онъ добился прозванія радикала, какъ въ политической дъятельности, такъ и въ роли экономиста. Для него политическая экономія есть чистое знаніе, гдѣ «должнобольше изучать, и меньше дъйствовать». Онъ пытался обосновать это знаніе на существенномъ принципъ-на интересахънаибольшаго числа людей, что придало его ученію единство, котораго ему недоставало, но это не мъщало ему къ своимъутилитарнымъ возарвніямъ примешивать индивидуалистическіе апріорные принципы школы физіократовъ. Въ своемъ пристрастіи къ методу, который усвоила экономическая наука; онъ доходиль до того, что проповедываль его распространеніе на этическія явленія и низводиль этику къ экономіи, выводи чувство долга изъ эгоистическаго расчета. По его мненію, интересъ большинства совпадаетъ вполнъ съ интересами индивидуума.

Вообще следуеть сказать, что известность Бентама покоится не на его экономическихъ трудахъ, въ которыхъ онъне далъ ничего оригинальнаго; больше известенъ онъ своими трудами въ этическихъ вопросахъ, какъ основатель особагонаправленія въ этикѣ, подъ названіемъ утилитаризма, такъясно и талантливо изложеннаго въ известномъ сочиненіи Милля. Но и ученіе утилитаризма, какъ можно уже было замётить, крайне индивидуалистично, такъ какъ самъ Бентамъ—чистый представитель философіи XVIII века.

Стопрто Милло—ученикъ Бентама, взяль на себя задачу толкованія и окончательнаго выясненія всей, построенной его предшественниками, экономической доктрины, получившей отпынъ названіе классической. Своимъ сочиненіемъ

«Основы политической экономіи вь связи съ нѣкоторыми ея приложеніями късоціальной философіи»—онъ думалъ замѣнить «Богатство народовъ», уже устарѣвшее въ нѣкоторыхъ своихъ частяхъ, и исправить его несовершенства. Но. въ сущности, Милль не сообщаетъ ничего новаго; онъ только повторяетъ Рикардо. Онъ остается чистымъ послѣдователемъ ортодоксальной школы. Тѣмъ не менѣе, нѣкоторые изъ его возарѣній, заимствованныя имъ у О. Конта, мало согласуются съ доктриной «laissez faire, laissez passer».

Въ заслугу Миллю должно поставить тщательную разработку имъ вопроса о методъ политической экономіи. Вопросъ этотъ былъ затронутъ раньше Милля—О. Контомъ, не столько относительно политической экономіи въ частности, сколько соціологіи вообще. Милль съ обычной своей ясностью указалъ на опасность—въ политической экономіи чистаго дедуктивнаго метода; единственнымъ, но его словамъ, годнымъ въ экономическихъ вопросахъ является методъ «обратно-дедуктивный», позволяющій всякій выводъ изъ апріорнаго положенія провърять индуктивнымъ путемъ—наблюденіемъ дъйствительныхъ явленій.

Отъ предшественниковъ своихъ Милль отличается значительнымъ благородствомъ своего образа мыслей. Онъ не можетъ примириться съ «естественной необходимостью» тяжелаго положенія рабочихъ классовъ, что особенно замѣтно въ позднѣйшихъ его трудахъ. Въ тоже время, Милль, по необъяснимому противорѣчію, упорно отстаиваетъ нѣкоторые, прямо ошибочные, взгляды своихъ предшественниковъ, оправдывая, напр., барыши предпринимателей вознагражденіемъ за «воздержаніе», ставя послѣднее имъ въ заслугу.

### ГЛАВА ВОСЬМАЯ.

# Политическая экономія, какъ соціальная наука.

I.

## Французскіе эклектики и нѣмецкіе ортодоксалисты.

Новая философская школа, признававшая существованіе единаго Божества или Провиденія и безсмертія души—принимала это начало также какъ главное основаніе для своей экономической доктрины. Она учила, что естественные законы производстваи распредъленія богатства созданы для счастія человъка, а свобода и собственность у человъка есть достояние его, проистекающее отъ первоначального и неотъемлемого права, которое заключается въ немъ самомъ, какъ внутреннее его качество. Метафизика Кэнэ и Dupont de Nemours'a, бывшая. благодаря Смиту, на второмъ планъ, снова проявила свое существованіе. Было провозглашено, что и въ Политической экономіи, подобно тому, какъ въ математикъ или юриспруденціи, существують лишь однъ абсолютныя истины, и сообразно съ этими взглядами, стали издавать практическіе законы, которые проистекали бы изъ этихъ истинъ и были бы обязательны поэтому для всёхъ временъ и народовъ. Для того, чтобы върнъе привести въ исполнение оптимистическую программу, была выставлена, какъ и прошломъ ВЪ теорія безконечнаго провиденціальнаго прогресса. Но увле-

ченіе это скоро прошло; общіе принципы были оставлены въ сторонъ и на сцену выступили факты: стали искать прежде всего ръшенія практическихъ проблемъ, стремились удовлетворить насущныя потребности времени. Этимъ объясняется экхарактерь французской экономической школы. лектическій Подобно тогдашней философской школь V. Cousin'a, и экономическая школа (многіе выдающіеся члены которой также принадлежали къ первой) заимствовала у другихъ то, что находила лучшимъ. У писателей эклектической школы господствоваль дедуктивный (апріорный) методъ, какъ и у физіократовъ, особенно когда они касались принципіальной стороны какого-либо вопроса, но разъ дело доходило до практическаго ръшенія какой либо проблемы — тогда они допускали уже широкія заимствованія изъ опыта. Въ выводахъ своихъ она оставалась върною идеямъ своихъ основателей и не могла отръшиться отъ принципа «laisser faire», но несмотря на это, она все-таки удбляла мъсто и принципу ассоціаціи и допускала правительственную иниціативу. Короче говоря, эклектическая школа внесла въ защиту либеральныхъ традицій XVIII в. ту практическую мудрость и стремленіе къ срединь, которая является характерными ЗОЛОТОЙ французской буржуазіи за все время ея политическаго господства.

Германія до конца этого стольтія принимала слабое участіє въ экономическихъ изследованіяхъ, но съ этого момента она выступаетъ тоже на сцену со всеми характерными чертами своего ума: склоннаго къ систематичности, терпеливаго и созерцательнаго,—и стремится согласить противоположныя доктрины. До средины текущаго стольтія она была занята усвоеніемъ техъ результатовъ, которые были достигнуты Смитовской школою, но съ 1848 г. она начинаетъ создавать

оригинальныя системы, которыя получають самое широкое распространеніе.

Фонъ-Тюненъ (1826) довель до крайней последовательности идеи Рикардо о противоръчіи между заработною платою и рентой землевладальца, къ которому неизбажно приводять экономическій прогрессь. Только одно средство можеть парализовать это явленіе — соединеніе въ однѣхъ и тѣхъ же рукахъ труда и капитала, т. е., передача производителямъ орудій производства. Германнъ и Рау, не отвергая нисколько смитовскихъ идей, стремились согласить последнія съ новыми условіями промышленности и общественной жизни. На ряду съ личнымъ интересомъ, какъ самой главной пружиной промышленной дъятельности, Германнъ ставилъ духъ общественности, т. е. совокупность стремленій къ коллективной жизни, результатомъ которыхъ должно явиться ослабление экономической борьбы. Съ этого времени начинается въ германской наукъ длинный рядъ попытокъ согласить экономію съ моралью и политикою. Рау теченіе своей довольно продолжительной преподавательской дъятельности въ Гейдельбергскомъ университетъ и сочиненіяхъ (неоднократно переиздаваемыхъ; его «Manuel» вышель въ первый разъвъ 1826 г.) съ той же точки зрвнія разсматриваеть всё вопросы въ науке о богатстве. Онъ даль ясность определенія и классификаціи многимъ предметамъ, которые до него были намъчены лишь въ общихъ чертахъ, и снабдилъ выводы Адама Смита и Сэя многочисленными историческими и статистическими поясненіями. Онъ возвратился къ основному различію (на которое мы указывали у Смита) между экономическою наукою и искусствомъ, опередивъ такимъ образомъ въ одномъ, довольно существенномъ, пунктъ историческую школу, по отношенію къ которой онъ быль непосредственнымъ ея предшественникомъ.

Наиболье обильные плоды теорія Адама Смита принесла въ Германіи. Посль замьчательнаго спора, теорія свободнаго обмена одержала победу на экономическомъ конгрессе въ Штутгардть въ 1861 г. и проникла въ Прусское законодательство. Полные безграничнаго довърія къ иниціативъ личности, такіе люди какъ Шульце-Деличъ, Пфейферъ, Вольфъ, Вирть и др., искали разръшенія соціальнаго въ увеличении кооперативныхъ обществъ. Они созывали конгрессь за конгрессомъ и агитація, которую они подняли, настолько глубоко охватило немцевь, что Шульце-Деличь счель возможнымь похвалиться въ присутствіи всего парламента, что онъ достигь, наконець, столь желаннаго рашенія проблемы. Но самолюбіе рабочихъ, далеко превосходило тъ скромные результаты, которые были ими достигнуты огъ приложенія принципа «laisser faire, laisser passer».

### II.

## Историческая школа.

Вспомнимъ, что господствующая точка зрѣнія либеральной школы была—абсолютныя права личности. Если эта точка зрѣнія и не преобладала у Ад. Смита, у котораго мы замѣтили чутье историка, то за то она несомнѣнно господствовала у физіократовъ, у французскихъ и англійскихъ ортодоксалистовъ. Метафизическое à priori было у нихъ основаніемъ политической экономіи, такъ какъ право собственности и экономическая свобода покоились, въ ихъ глазахъ, на моральной свободѣ, предсуществовавшей еще за долго до какого либо опре-

дёленнаго политическаго порядка. Они стремились заключить науку о государствё, науку о богатствё въ небольшое число теоремъ, связанныхъ съ идеею о справедливости, и сдёлать изъ той и другой родъ моральной геометріи.

Первый протесть противь такого метода шель изъ рядовъ философовъ антиреволюціоннаго направленія. Ioseph de Maistre, извъстный защитникъ монархіи и папства, первый сталь отрицать положение, возведенное французской революциею въ догматъ, что человъческія учрежденія могутъ принять характеръ универсальности и необходимости. По его мнънію, нъть такого образа правленія, который быль бы для встхъ народовъ самымъ лучшимъ, потому что въ этой области не можеть быть ничего абсолютного. «Общія начала хорошаго учрежденія должны быть согласованы вь каждой странъ съ мъстными условіями и характеромъ ся жителей; только на такихъ основаніяхъ можно создать для каждаго народа ему одному свойственную систему учрежденій, которая была бы наилучшей, --- не абсолютно лучшей, а лишь по отно-шенію въ тому государству, для котораго она предназначена... И такъ какъ тысячи случайностей могуть изменить положение народа, то не только для разныхъ народовъ, но даже для одного и того же народа въ различныя времена тъ или другія учрежденія могуть быть нехороши... Всегда нужно напоминать людямъ исторію, она есть первая мать политики, или лучше сказать, даже единственная... Исторія есть экспериментальная политика, т. е. единственно хорошая, и, какъ въ наукъ физики сто томовъ съ спекулятивными теоріями разсбются передъ однимъ только опытомъ, такъ точно и въ политической наукъ никакая система не можетъ быть принята, если она не есть болъе или менъе въроятное заключение изъ фактовъ, тщательно провъренныхъ».

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

Человъкъ совсьмъ другихъ взглядовъ, желавшій основать. не только новую религію, но и новое общество, утописть Сенъ Симонъ осудилъ «метафизиковъ» и выставилъ «позитивный» методъ. Въ то время знаменитый юристъ, Савиньи, который только что основаль въ Германіи новую историческую школу, училъ, что юридическія учрежденія являются не плодомъ отвлеченнаго разума, а создаются нуждами, върованіями, политическими и соціальными условіями довъ, для которыхъ они изданы. Тогда-же возникла во Франціи позитивная школа. Огюсть Конть, ученикъ Сенъ Симона, наряду съ трудами Савиньи, задался цёлью приложить тодъ естественныхъ наукъ къ изученію соціальныхъ фономеновъ. Воспользовались лучшими идеями Кондорсе и Тюрго, онъ связаль настоящее состояние человъчества съ цёлымъ рядомъ его предыдущихъ состояній, показавъ этимъ, что существующая цивилизація не есть твореніе чистаго разума, а результать прогресса, столь-же древняго, какъ и само человъчество, прогресса, движение котораго въ общемъ направлении безпрерывно, хотя и характеризуется періодическими перерывами.

Въ свою очередь, соціальные законы объясняются законами жизни, которые основываются на законахъ неорганическаго міра. Въ силу этого экономическіе феномены, какъчасть соціальныхъ феноменовъ, входятъ въ общій порядокъприроды, но не той природы, которую произвольно создавало воображеніе физіократовъ, отрывавшихъ ее отъ всего остальнаго міра, а единой и постоянной во всёхъ ея проявленіяхъ, познаніе законовъ которой достигается только наблюденіемъ и положительной исторіей. Такимъ образомъ впервые была обнаружена солидарность политической экономіи съ другими соціальными науками. «Впрочемъ, говорить Контъ, надо замѣтить, что присущая нашимъ экономистамъ тенденція изо-

лировать ихъ такъ называемую науку отъ общей совокупности феноменовъ соціальной философіи вообще приводить къ невольному признанію научной несостоятельности этой теоріи, чего Ад. Смитъ не хотѣлъ понять». Всякое изслѣдованіе, обособленное отъ другихъ соціальныхъ элементовъ, по самой природѣ науки нераціонально и должно оказаться безплоднымъ, какъ и доказалъ примѣръ политической экономіи.

Дъятельность, какъ въ политикъ вообще, такъ и въ экономической политикъ, должна руководствоваться законами исторіи и встми частными конкретными условіями той среды, гдт она происходить, такъ какъ она есть только ихъ следствіе. Въ настоящемъ можно судить о будущемъ, только опираясь на указаніе прошлаго, даже самаго отдаленнаго. Не о революцій надо думать, а о томъ, чтобы способствовать экономической и соціальной эволюціи, подвинуть ее впередъ. «Искусственный и произвольный порядокъ есть простое продолжение того естественнаго, независимаго отъ воли, порядка, къ торому по необходимости стремятся различныя человъческія общества, такъ что всякое политическое установление дъйствительно раціональное, чтобы обладать продолжительной и реальной соціальной силою — должно непремѣнно основываться на предварительномъ точномъ анализъ соотвътствующихъ самопроизвольныхъ общественныхъ стремленій, которыя одни только могуть дать авторитету этого установленія крыпкую основу; однимъ словомъ, нужно тщательнъе разсмотръть политическій порядокъ, чтобы должнымъ образомъ его усовершенствовать, но отнюдь не вновь его создавать, что является невозможнымъ». Итакъ, политическое искусство, также какъ и экономическое, которое есть только отрасль перваго, не могуть дать какого либо абсолютнаго и универсальнаго руководства.

«Понять политическій порядокъ мы можемъ только тогда,

когда разберемъ его отношеніе къ соотвѣтствующему состоянію человѣческой цивилизацій, отдѣльно отъ которой мы ни въ коемъ случаѣ не можемъ составить о немъ правильнаго сужденія. Въ зависимости отъ постепеннаго развитія цивилизаціи, политическій строй самъ собою видоизмѣняется и устанавливается. Изъ этого положенія слѣдуетъ, что идея добра и зла въ политикѣ должна, по необходимости, оставаться измѣнчивой и относительной, и вмѣстѣ съ тѣмъ, она не можетъ быть абсолютно-произвольной, такъ какъ отношеніе это (политическаго строя къ общественной цивилизаціи) всегда строго опредѣлено».

Эти слова были писаны въ 1839 г. Въ согласіи съ идеями О. Конта, но уже послъ него, нъмецкіе экономистыфилософы возбудили дъятельную борьбу противъ манчестерской школы, какъ типичной выразительницы смитовскихъ идей.

Самые авторитетные представители исторической школы—
Roscher, Kniess, Hildebrand, Kautz, Schoen, Stein осуждають космополитическій характерь, теоретичность и абстрактность экономическихъ построеній ихъ предшественниковъ въ экономической наукъ. Историческая школа выдвигаеть тоть принципь, что при различныхъ состояніяхъ цивилизаціи ни одно политическое учрежденіе не можеть оказаться годнымъ для всёхъ народовъ, безъ различія времени и мёста. Объектомъ изученія въ экономической наукъ долженъ быть реальный человъкъ, а не человъкъ вообще, задача науки не въ томъ состоитъ, чтобы дедуктивно вывести, что должено быть, а въ томъ, чтобы опредълить опытнымъ путемъ, что есть. Относительное—воть область научнаго изслъдованія. «Въ нашей наукъ, говорить одинъ изъ представителей исторической школы, все относительно, и именно то, что относительно, и

есть абсолютно». Нёть ничего удивительного, что благодаря этому реалистическому или положительному методу (или «историко-психологическому», какъ они еще называють его), которынь они впрочень не всегда добросовъстно пользовались, историческая школа достигла совершенно другихъ результатовъ, чъмъ англійскіе и французскіе раціоналисты.

#### III.

### Фридрихъ Листъ и "національная" экономія.

Если стать на почву фактовъ и изучить историческую эволюцію человъчества, то не трудно замьтить, что теоріи либеральной школы обнаружили крупный пробёль. Отправной точкой эрвнія либеральной школы была отдельная личность, индивидуумъ. Занятая исключительно защитою права этой личности противъ посягательствъ на нее верховной власти, часто тираннической, и стремясь, главнымъ образомъ, открыть широкое поле, свободное отъ всякихъ преградъ, для развитія богатства путемъ безграничнаго расширенія промышленности и торговли, школа эта не признавала необходимой роли правительства и забывала о существованіи между отдёльными націями извъстныхъ преградъ или мечтала эти преграды уничтожить. Но экономические факты имъють дъла съ соціальными группами, единство которыхъ, какъ въ историческомъ прошломъ, такъ и въ современной дъйствительности, связано съ существованіемъ центральной власти, а такого рода власть необходимо реагируеть темъ или другимъ образомъ на ходъ экономическихъ явленій, на взаимныя отношенія между отдёльными гражданами и ихъ группами. О. Контъ справедливо возсталь противь этихь анархическихь доктринь, которымь правительственная власть или представлялась недібіствительною

или казалась препятствіемъ: ему не трудно было доказать, что если въ данный отдъльный моментъ правительства и могутъ быть причиною государственныхъ потрясеній, когда они идутъ въ разръзъ съ интересами и нуждеми своихъ подданныхъ, то при нормальныхъ условіяхъ они представляютъ изъ себя естественный органъ коллективной воли, наиболье совершенное орудіе національнаго прогресса.

Нѣмецкій экономисть Фридрихъ Листь, провозгласившій «національную» экономію, поняль это. Также какъ и послѣдователи историческаго метода, онъ не становится на точку зрѣнія развитія богатства вообще и въкакое бы то ни было время; исходною точкою зрѣнія для него служить развитіе богатства въ Германіи и притомъ именно въ то время, когда онъ писаль (т. е. въ 1841 г.).

Его «Національная система политической экономіи» и всъ другія сочиненія смъло нападають на Адама Смита и его школу. Авторъ защищаеть во что бы то ни стало следующія идеи, къ которымъ привело его изучение истории: ассоціація есть наиболъе удобное средство увеличить силы человъка и упрочить его счастіе, но въ тоже время ассоціація не можеть обнять вдругь все человъчество, безъ того, чтобы не угрожать общей свободь; далье отдельныя націи, или государства составляють необходимое посредствующее звъно между личною обособленностью и всемірнымъ союзомъ; независимость націй требуеть: 1) соединенія въ одномъ и томъ же народ'є землед'єлія, промышленности и торговли; 2) существованія такихъ пошлинъ, которыя покровительствовали бы нарождающейся промышленности (мануфактурт) и въ то же время позволяли бы, не задерживая однако ввоза сырыхъ матеріаловъ жаркаго пояса, бороться съ народами, ушедшими далее по пути прогресса въ промышленности и земледеліи (у которыхъ земледеліе и промышленность стоять на болье высокой степени развитія):

3) устройства государствомъ цёлой цёли путей сообщенія, приноровленныхъ для коммерческихъ и военныхъ нуждъ страны. Изъ этого видно, что Листъ не былъ рёшительнымъ приверженцемъ свободнаго обмёна, ни защитникомъ покровительственной системы въ абсолютномъ смыслё; онъ высказывалъ платоническіе взгляды въ пользу будущаго расширенія свободы торговли, но въ данный моменть, по его собственному заявленію, единственнымъ правиломъ, единственнымъ двигателемъдля него были интересы Германіи.

Такая точка зрѣнія не далеко ушла отъ школы «катедеръ-соціалистовъ», большинство представителей которой были профессора германскихъ университетовъ.

### ГЛАВА ДЕВЯТАЯ.

### Заключеніе. О методъ политической экономіи.

Большая часть экономистовъ, ученія которыхъ мы изложили, смотрять на политическую экономію, какъ на науку. Но извъстно, что есть два рода наукъ: съ одной стороны, естественныя - какъ напр.: физика. химія, ботаника, зоологія, къ которымъ съ начала настоящаго столътія примкнула наука объ обществъ или соціологія, причемь исторія составляєть только одинъ изъ видовъ соціологіи; всв онв--науки полофактовъ; науки они констатируютъ то, жительныя, было, и пользуются наблюденіемъ, для того, есть или что чтобы открывать законы естественные или соціальные, причемъ последніе составляють только видь вообще естественных законовъ. Съ другой стороны, науки отвлеченныя, какъ математика, имъють предметомъ изслъдованія --- идеи; они комбинирують последнія въ особыя построенія, для которыхъ геометрическія теоремы могуть служить наиболье чистымъ типомъ; они приводять къ заключеніямъ, непреложнымъ въ томъ случав, если разсужденія правильны, причемъ самый процессъ полученія выводовъ совершается независимо отъ какого-бы то ни было наблюденія, по крайней мъръ, наблюденія дъйствительности.

Въ политической экономіи пользовались то методомъ естественныхъ наукъ, то методомъ логическихъ наукъ. Физіократы и манчестерская школа исходили изъ нѣкоторыхъ абстрактныхъ положеній, принятыхъ за очевидныя, и изъ нихъ выводили заключенія крайне абсолютныя, не признающія рамокъ времени и мѣста.

Съ другой стороны, немецкая историческая пікола, а за ней катедеръ-соціалисты противопоставляють манчестерской школь факты соціальной жизни въ разныхъ странахъ и въ разное время. Эти двё школы проповедують, что экономическіе институты находятся въ непосредственной, естественной связи съ соціальнымъ и политическимъ состояніемъ каждой націи и въ каждый моменть, и потому достаточно знать это состояніе для определеннаго мёста и времени, чтобы сказать, какіе институты должны быть присущи этому мёсту и времени.

Но каждый изъ этихъ двухъ методовъ, взятый въ отдёльности, при пользованіи имъ въ политической экономіи имъетъ свои неудобства.

Методъ разсужденія (называемый также дедуктивнымъ), несмотря на свою кажущуюся абсолютность, — крайне гипотетиченъ. Положенія, что вся экономическая жизнь вполнѣ исчерпывается идеей богатства и что послѣднее имѣетъ свое происхожденіе только въ трудѣ, — эти два положенія, чисто абстрактныя, будучи комбинированы разнымъ образомъ, позволяютъ ловкимъ діалектикамъ строить экономическую жизнь согласно взглядамъ Рикардо и Мальтуса; если же признать, что собственность есть только право и что основныя экономическія положенія ничто иное, какъ частныя формы этого общаго права, — то можно построить экономическое зданіе на одной справедливости, какъ это дѣлаютъ физіократы и Руссо. Но оба эти воззрѣнія односторонни и слишкомъ отвлеченны; рядомъ со стремленіемъ къ обогащенію въ душѣ человѣка

есть и другіе мотивы, которые такъ или иначе воздійствують на это стремление (чувство долга, любви и т. д.); рядомъ съ естественнымъ правомъ существують рамки коллективной жизни. Тъ политики, которые пытаются наложить на реальныя людскія общества законы, вытекающіе изъ подобныхъ гипотетическихъ и частичныхъ системъ, подобны артиллеристу, который вздумаль бы стрелять въ цель, руководясь лишь одними геометрическими построеніями, игнорируя вліяніе сопротивленія воздуха и веса метательного снаряда. Такія заблужденія относительно метода тъмъ болъе опасны, что строители подобныхъ системъ не отступають даже предъ самыми крайними мфрами, разъ они признають эти мтры необходимыми для ссуществленія своихъ системъ; ссылаясь на природу, законы которой не отступають ни предъ чъмъ, эти непреклонные врачи безъкол ебанія совершають насилія и не стъсняются употребить противъ непокорныхъ обществъ огонь и жельзо. Они безъ колебаній декретирують изм'яненіе челов'яческой природы; перестраивають по своему усмотренію конституціи; то ускоряють, то замедляють ходь общественной жизни столь же легко, какъ ходъ часовъ. Экономія, раціоналистическая по существу своему-становится легко революціонной.

Методъ наблюденія или историческій представляеть другое неудобство: онъ совершенно не даетъ руководящихт принциповъ для сужденія о собираемыхъ имъ фактахъ. Обстоятельства были такія-то и такія-то, двадцать или сто лётъ тому назадъ; съ тёхъ поръ они измёнились и въ настоящее время они таковы и таковы. Что можно извлечь изъ этого для практическаго приложенія? Двадцать или сто лётъ тому назадъ обстоятельства были такими, какими они должны были быть; такими, какъ въ настоящее время, они стали въ силу той же

необходимости. Изъ этого нельзя ничего извлечь для того, чтобы оріентироваться среди дъйствительности. Знанія историческія могуть дать указанія только на тъ средства, которыми можно достигнуть того или другого результата, если на основаніи другихъ соображеній уже готовъ планъ дъйствій въ томъ или иномъ смысль, напр., въ смысль возрастанія индивидуальнаго богатства, или высшаго блага отдыльной націи, или въ смысль блага человьчества; но самыхъ соображеній для постройки такого плана дъйствій, руководящихъ принциповъ, — знаніе историческое не дасть и не дасть никогда. Экономисты этой школы, если желають оставаться върными своимъ принципамъ, должны оставаться не болье какъ безстрастными наблюдателями совершающихся явленій \*).

<sup>\*)</sup> Съ приведеннымъ мивніемъ Эспинаса объ историческомъ методъ въ политической экономіи (или, лучше сказать, историкоматеріалистическомъ, какъ его называетъ одно изъ современныхъ направленій исторической школы) нельзя согласиться. Наблюдая рядъ послъдовательныхъ историческихъ состояній общества, можно вывести законы развитія, движенія человёческаго общества; наблюдая рядъ последовательныхъ экономическихъ формъ, можно вывести общій законъ изміненія экономическихъ формъ, подобно тому, какъ математикъ, зная положение нъсколькихъ посл'Едовательныхъ точекъ вривой, можеть вывести уравненіе или законъ кривой, или естествоиспытатель, изследуя последовательныя формы развитія животнаго міра, выводить законы развитія. Такое знаніе законовъ развитія или движенія можетъ стать и источникомъ руководящихъ принциповъ, для тъхъ или другихъ цёлей, разъ въ этомъ явится потребность. Развитіе органическаго міра совершается само по себ'є; тімь не меніве, руководясь законами этого развитія, человікь можеть направлять его на тѣ или рругія свои цѣли; такимъ путемъ создана вся масса культурныхъ растеній и животныхъ. Точно такъ-же и въ политической экономіи-знаніе законовъ развитія человіческихъ обществъ освъщаетъ политику путь, по которому онъ долженъ идти, даеть ему указаніе на ті міры, которыя онъ можеть употреблять, разумно воздъйствуя на неразумные, стихійные, естественные законы соціальной жизни. Прим. переводи.

Пытались комбинировать два метода, и получили очень важные результаты, но только для проблеммъ чисто научныхъ. Но политическая экономія не только изслідуеть то, что есть, или что будеть; она занимается также вопросомъ о томъ, какъ нужено поступать; она должна дать дійствію руководящіе принципы. Знаніе, по существу своему, теоретично и спекулятивно; оно только предвидить, но не руководить. Если-же политическая экономія въ конців-концовъ даеть практическія указанія—руководство, то это потому, что она не есть чистое знаніе, но скоріве искусство.

Адамъ Смитъ, Кондорсе, Ро, Огюстъ Контъ, Шеффле, Менгеръ болъе или менъе ясно указывають на то, что политическая экономія слагается изъ двухъ отличныхъ одна отъ другой частей. Съ одной стороны, она изучаеть экономические институты, въ ихъ разнообразныхъ формахъ, ихъ функціи и ихъ измѣненія; изъ этого изученія она стремится вывести всеобщіе законы, и съ этой стороны она есть только отрасль соціологіи. Съ другой стороны, она предлагаеть рашеніе практическихъ вопросовъ, которые имъютъ цълью не истину, благо, поддержание и развитие человъческого общества, путемъ содъйствія нормальному ходу экономическихъ функцій общества. Съ этой стороны, политическая экономія является искусствомъ, техникой, какъ медицина, воспитаніе тика. Какой методъ подобаеть полезнымъ или техническимъ искусствамъ? Мы не знаемъ до сихъ поръ никого, кто удовлетворительно отвётиль бы на этогь вопросъ. Логика действія значительно отстала отъ догики мышленія. Но несомнънно, что столь различныя умственныя операціи подчинены не ме-• нъе различнымъ принципамъ.

Изследовать законы совершившихся явленій — одно, а действовать сообразно съ обстоятельствами настоящими или

предстоящими и прокладывать дорогу націямъ къ неизвъстному будущему среди безпрерывно измѣняющихся условій совершенно другое. Итакъ, мы пришли прежде всего въ следующему отрицательному заключенію: методъ политической экономін не тот же самый, что методъ чистаго знанія. и отрицательныя заключенія не всегда лишены не совстмъ маловажно знать, что решенія экономическихъ задачь не могуть претендовать на всеобщность и на обязательность, подобно выводамъ чистой науки. Съ такой точки зрѣнія, отсутствіе единообразія въ выводахъ политической экономіи, которое ставять ей въ упрекъ, кажется вполнъ естественнымъ. Будучи искусствомъ, политическая экономія должна постоянно изменяться соответственно ходу времени, совершенно такъ же, какъ формы производства, принципы воспитанія и правленія. Она такимъ образомъ становится свободной отъ внутренняго противорьчія, отъ несоотвытствія между тъмъ, что она объщаетъ, и тъмъ, что можетъ осуществить, -именно отъ того, что вполнъ заслуженно всегда дискредитировало ея выводы.

Искусство экономическое въ своихъ видоизмѣненіяхъ слѣдуеть опредѣленному направленію. Въ началѣ, какъ мы видѣли, оно переходить въ своихъ колебаніяхъ, болѣе или менѣе замѣтныхъ, отъ мистицизма къ натурализму; тѣсно связанная съ моралью и подчиненная ей, она мало-по-малу освобождается отъ этихъ узъ для того, чтобы опять слиться съ ними уже послѣ завоеванія независимости; и въ этомъсліяніи, которое, повидимому, угрожаетъ ея существованію, политическая экономія черпаетъ новую силу. Съ другой стороны, мы могли замѣтить, что политическая экономія безпрерывно растетъ, усложняется и объединяется. Изъ чисто хозяйственной, какой она была у грековъ, она становится къ

концу среднихъ въковъ политической; но и здъсь вначаль она имъетъ своимъ предметомъ интересъ отдъльной націи; потомъ она подымается до высоты общечеловъческаго интереса, но при этомъ не указываетъ, какимъ образомъ можетъ бытъ проведенъ на практикъ ея идеалъ; наконецъ, опять возвращаясь къ національному интересу, она готова вовлечь въ свои комбинаціи группы націй, вступающихъ другъ съ другомъ въ опредъленныя отношенія, и недалека отъ установленія политическаго права на трудовомъ основаніи экономическаго права.

Явленія, съ которыми она имбеть теперь дело, становится все сложите и сложите; вопросы, напримтръ, касающіеся общественнаго кредита, выведенные на сцену семнадцатомъ въкъ, требують очень тонкаго и глубокаго анализа, граничащаго съ вопросами общественной психологіи, еще слабо изученной въ настоящее время. Въ то-же время все больше и больше уясняется взаимная зависимость этихъ явленій и ихъ органическое единство. Проливается свътъ на отношеніе разныхъ экономическихъ функцій ко всей совокупности соціальныхъ явленій, къ искусству, религіи, политикъ. этикъ. Однимъ словомъ, экономическое искусство въ развитіи подчиняется такимъ же законамъ эволюціи, какъ и соціологія, однимъ изъ видовъ которой она является. Поэтому, единственнымъ путемъ къ дальнъйшему развитію для политической экономіи является путь къ возможно широкому распространенію ея на всю соціальную жизнь; экономисть должень быть проникнуть чувствомъ гармоніи, которая соединяеть между собою разные общественные классы и разныя націи. Среди противоръчій, часто безвыходныхъ, въ которыя вмъшиваются столь различные элементы, столь разнородные интересы, соперничество, върованія, опасенія и жажда новизны,

благородныя и разрушительныя мечты,—экономисть должень взять въ руководители одно чувство, которое по своей всеобщности и постоянству способно доминировать надъ всёми остальными, это—любовь къ справедливости и къ человъчеству.

# ОГЛАВЛЕНІЕ.

| пендиоловы                                                  | 1  |
|-------------------------------------------------------------|----|
| Глава первая.                                               |    |
| Экономическія доктрины древнихъ писателей.                  |    |
| Противоположеніе утилитарнаго и этическаго взглядовъ на бо- |    |
| гатетво.                                                    |    |
| 1. Соврыть и Ксенофонть                                     | 1  |
| II. Платонъ                                                 | 6  |
|                                                             | 15 |
| IV. Эпивурейцы и стоиви                                     | 26 |
| Глава вторая.                                               |    |
| Экономическія доктрины въ средніе вѣка.                     |    |
| Торжество религіозно-этическаго начала.                     |    |
| I. Александрійская школа и христіанство                     | 34 |
| II. Схоластика                                              | 41 |
| Глава третья.                                               |    |
| Экономическія доктрины эпохи возрожденія.                   |    |
| Томасъ Моръ, Компанелла, Бодэнъ                             | 55 |
| Глава четвертая.                                            |    |
| Политическая экономія въ новъйшее время.                    |    |
| I. Меркантильная система                                    | 33 |
| II. Теорія обществ. кредита и ея заблужденіе                | 74 |
| Глава пятая.                                                |    |
| Теорія естественнаго богатства.                             |    |
| I. Предшественники физіократовъ Вобанъ, Петти,              |    |
|                                                             | 30 |
| II. Дальнъйшее развитіе физіократических в идей             | 92 |
| Глава шестая.                                               |    |
| Школа физіократовъ. Теорія естественнаго права и естествен- |    |
| наго богатства.                                             |    |
| І. Ученіе Кенэ                                              | 17 |
| Digitized by GOOG                                           | 2  |

| II. Противники физіократовъ. Революціонная полити-<br>ческая экономія: Руссо и Мабли | 128 |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Глава седьмая.                                                                       |     |
| Начало либерализма и индивидуализма.                                                 |     |
| I. Предшественники Адама Смита въ Италіи, Фран-                                      |     |
| ців в Англіи                                                                         | 139 |
| П. Адамъ Смить                                                                       | 160 |
| Ш. Послъдователи Адама Смита. Манчестерская школа                                    | 179 |
| Глава восьмая.                                                                       |     |
| Политическая экономія, накъ соціальная наука.                                        |     |
| I. Французскіе эклектики и нёмецкіе ортодоксалисты                                   | 198 |
| П. Историческая школа                                                                | 201 |
| III. Фридрикъ Листь и «національная» экономія                                        | 206 |
| Глава девятая.                                                                       |     |
| Заключеніе. О методъ политической экономіи                                           | 209 |

Digitized by Google

(Brop

(Broj 1 Poe 1

(B**10**)

| Гипнотизмъ въ правъ. Д-ра С. Фишера. (Второе изданіе) Средневъновые процессы о въдымахъ. Я. А. Кантороенча. | 1 | p. | _  | ĸ. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|----|----|----|
| (Второе изданіе)                                                                                            | 1 | p. | -  | к. |
| Родители и дъти. И. Гуревича (съ прилож. постан. дъйст.                                                     |   |    |    |    |
| закон., опредвляющихъ взаимныя отношенія родителей и двтей).                                                |   |    |    |    |
| (Второе изданіе)                                                                                            | 1 | p. | -  | к. |
| Гражданскій бракъ. Проф. Н. С. Суворова. (Второе изданіе).                                                  | _ | p. | 80 | к. |
| Исторія политико-экомомических доктринъ Проф. А. Эспинаса,                                                  |   |    |    |    |
| (Второе изданіе)                                                                                            | 1 | p. | _  | ĸ. |
| Тюремный міръ. (Типы и характеристики). Э. Лорана. (Вто-                                                    |   |    |    |    |
| рое изданіе)                                                                                                | 1 | p. | 60 | ĸ. |
| Нравственность и уголовное право. Владиміра Соловъева.                                                      |   |    |    |    |
| (Второе изданіе)                                                                                            | 1 | p. | _  | K. |
| Суевтріе и уголовное право. А. Левенстима. (Второе изданіе).                                                | 1 | p. | 80 | к. |
| Человънъ и животное. Этико-юридич. очеркъ. Д-ра С. Фишера                                                   | 1 | p. | 20 | к. |
| Процессы противъ животныхъ въ средніе вѣка. Я. Канторовича                                                  |   | -  | 20 |    |

# **3 A K O H Ы**

## ДЕШЕВОЕ ИЗДАНІЕ ДЛЯ НАРОДА.

| О священныхъ правахъ и преимуществахъ Верховной и Само-        |     |      |
|----------------------------------------------------------------|-----|------|
| державной власти                                               | 5   | K.   |
|                                                                |     | K.   |
| О союзъ брачномъ                                               | 0   | к.   |
| О союзъ родителей и дътей                                      | 5   |      |
| О нарушении общественнаго спокойствія                          | 5   | к.   |
|                                                                | 5   | к.   |
| О преступленіяхъ противъ жизни, здравія, свободы и чести част- |     |      |
| ныхълицъ                                                       | 0   | к.   |
| О преступленіяхъ и проступкахъ противъ собственности част-     |     |      |
| ныхълицъ                                                       | 0   | к.   |
| О духовныхъ завъщаніяхъ                                        | 5   | К.   |
| О опекъ и попечительствъ                                       | 5   | К.   |
| О продажћ и куплф                                              | 5   | К.   |
| О продажѣ и куплѣ                                              | 5   | K    |
| О наслъдовании                                                 | )   | K.   |
| О праважъ состоянія дворянства.                                | 5   | E.   |
|                                                                | 5   |      |
| О правахъ состоянія городскихъ обывателей                      |     |      |
| O upopova ocamowija ostrobuja obupatene                        |     | D. · |
| О правахъ состоянія сельскихъ обывателей                       |     | D    |
| О наймъ слугъ и рабочихъ                                       | . ( | ь.   |
| О судебныхъ установленіяхъ                                     |     |      |
| Итого 1 р. 3                                                   | 5   | к.   |
| Съ пересылкой 1 р. 70                                          | )   | к.   |
| Съ пересылкой по налож. платежу 1 р. 8                         |     |      |



Цѣна одинг рубль.

Съ требованіями обращаться въ контору изданій Я. А. Канторовича при книжномъ магазинъ М. М. Стасюлевича.

С.-Петербургъ. Вас. Остр., 5 л., 28.



