

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

# Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

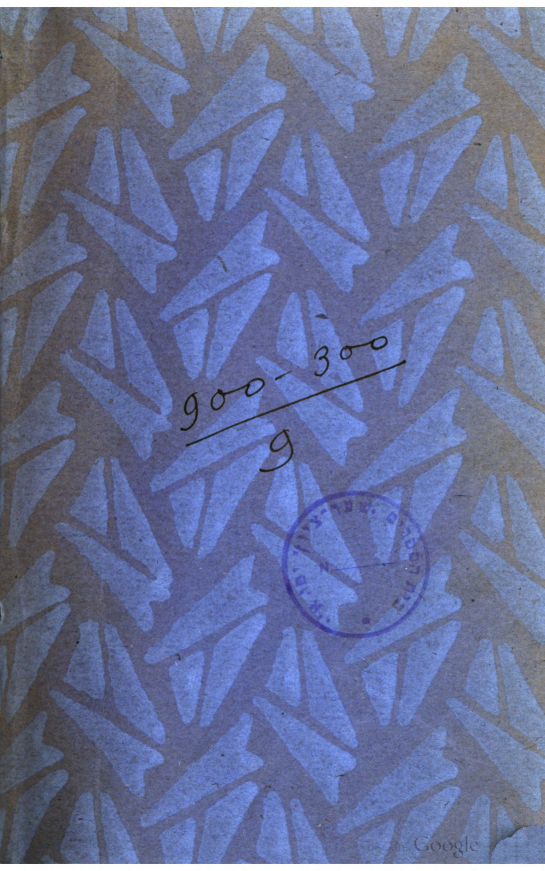
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

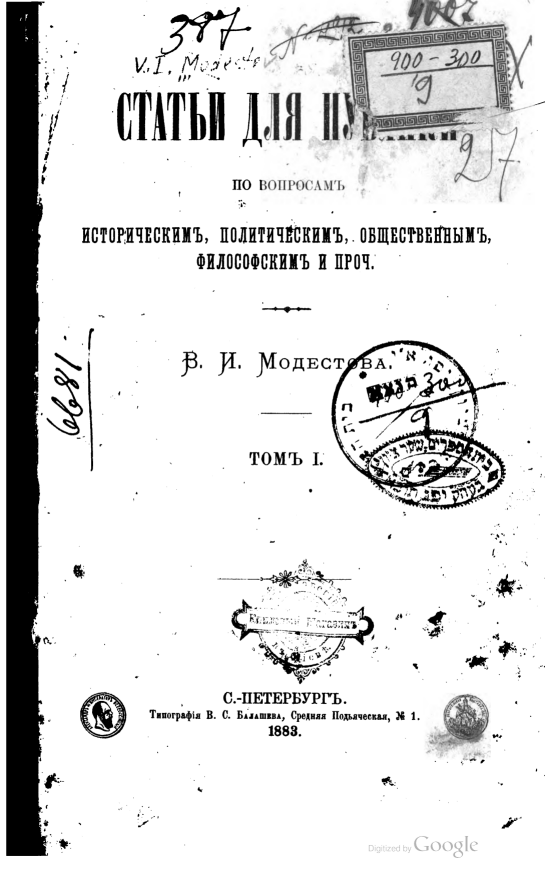
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/













7

AC65 .M6 t.1



Средная Подья ческая, № 1. 2148.

Digitized by GOO

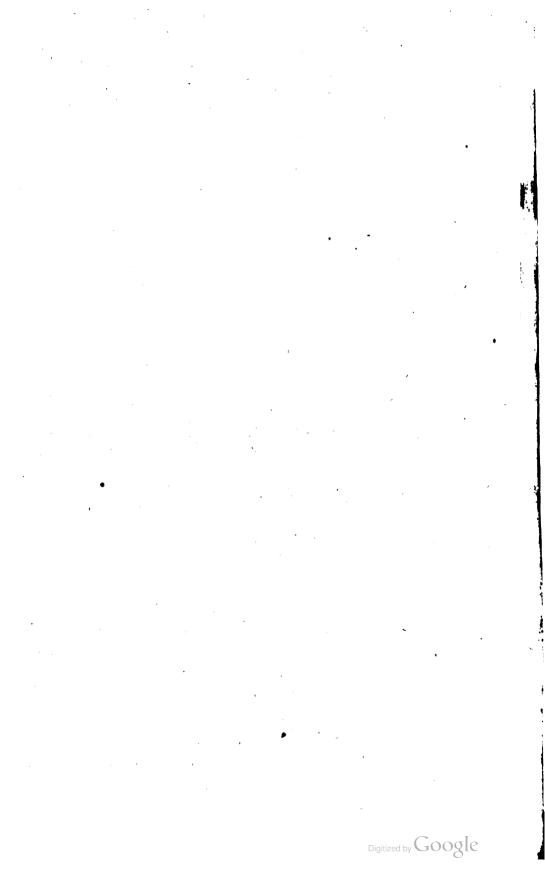
# оглавление.

٢

|                                          | CTP.        |
|------------------------------------------|-------------|
| Предисловіе                              |             |
| Законы исторіи                           | 1           |
| Прогулка по развалинамъ Рима и Помпей    | 40          |
| Мариъ Аврелій и новая религія            | 99          |
| Ошибки и расказиніе                      | 140         |
| Австрійскіе русскіе и львовскій процессъ | 166         |
| Провинціализмъ въ политикъ               | 189         |
| Миханлъ Динтріевичъ Скобелевъ            | 208         |
| Университетский вопросъ                  | 227         |
| О средней школь и университеть           | <b>29</b> 1 |

ł

ł



# ПРЕДИСЛОВІЕ.

Статьями для публики я назваль предпринятый теперь сборникъ своихъ разсѣянныхъ по періодическимъ изданіямъ сочиненій, — нотому, что этимъ я хотвлъ отличить ихъ оть другихъ своихъ трудовъ, назначавшихся или для ученыхъ, или для шволы. Въ продолжение своей, болёе чёмъ двадцати-четырехлётней, литературной дѣятельности, я писалъ не мало въ журналахъ и газетахъ, имѣя въ виду прямо образованную публику, а не ученаго или учащагося читателя. Таковъ былъ и первый мой трудъ, напечатанный въ Библіотекъдля чтенія 1858 года, подъ заглавіемъ: Провансальская поэзія (Октябрь и Ноябрь). Но въ данномъ случав я предлагаю публикв сборникъ своихъ статей лишь послвдняго періода своей жизни, статей, появившихся лишь въ два-три послёднихъ года, когда литературный трудъ сдёлался для меня и единственнымъ средствомъ существованія, и единственнымъ средствомъ служенія своему отечеству. Статей этихъ накопилось такъ линого, что онъ могуть составить нъсколько томовъ, сами по себъ, 🔆независимо отъ плодовъ моей предыдущей дѣятельности. Но при оэтомъ еще исключаются цёлыя сотни передовыхъ статей, писан-Эныхъ для Голоса, по преимуществу по разнымъ вопросамъ ино-📩 странной политики, начиная съ лъта 1878 года и кончая половиной іюля 1882 года, когда прекратилось мое сотрудничество въ п этой газеть. Воспроизведение подобныхъ статей необыкновенно уве-🖵 личило бы начатый теперь сборникъ произведеній моего цера за

Digitized by Google

послёдніе годы, недоставивъ въ тоже время читателю особенно интереснаго матеріала для чтенія. Передовыя статьи въ газетахъ имѣютъ слишкомъ случайный и отрывочный характеръ, и чтеніе ихъ, представляющее свой интересъ въ моментъ ихъ появленія, можетъ быть любопытно впослёдствіи развё только съ исторической точки зрёнія. Какъ бы то ни было, я рёшился въ данномъ случаё, кромѣ того, что напечатано мною за послёднее время въ журналахъ, собрать лишь то изъ напечатаннаго въ газетахъ, что имѣетъ болѣе или менѣе цёльный характеръ и что, за немногими исключеніями, было подписано моимъ полнымъ именемъ.

Въ настоящій томъ входятъ статьи, напечатанныя мною въ журналахъ: Заграничный Вёстникъ, Историческій Вёстникъ и Наблюдатель. Нѣкоторыя статьи, напечатанныя въ Наблюдатель, отложены мною для другихъ томовъ, гдъ онъ будуть больше у мѣста по своему содержанію. Во второй томъ войдуть по преимуществу газетныя статьи общественнаго характера, воспроизведение которыхъ будетъ возможно по обстоятельствамъ переживаемаго нами тяжелаго времени. Въ третьемъ томѣ предположено мною сосредоточить статьи, касающіяся школьнаго вопроса. Значительная часть этихъ статей была уже издана мною отдёльно и даже два раза, такъ что въ данномъ случав воспроизведение ихъ было бы дополненнымъ (третьимъ) изданіемъ прежняго сборника. Относительно дальнѣйшаго собранія своихъ разсѣянныхъ по журналамъ и газетамъ произведеній, теперь не могу сказать ничегоположительнаго. Дёло будетъ зависёть больше всего отъ пріёма, какой будетъ сдёланъ публикой первому тому сборника. И второй томъ можетъ не появиться въ скоромъ времени, если изданіе перваго не найдетъ себѣ необходимаго для продолженія труда сочувствія и матеріальной поддержки.

С.-Петербургъ. 18-го Февраяя, 1883 года.



# ЗАКОНЫ ИСТОРИИ ').

Les lois de l'histoire, par Louis Benloew. Paris, 1881.

Восемь лёть тому назадъ, въ лондонскомъ критическомъ журналь «Athenaeum», по поводу обилія издающихся у насъ сырыхъ. историческихъ матеріаловъ, было сказано: «Къ несчастію для литературы, (въ Россіи) есть много собирателей историческихъ матеріаловъ, но мало историковъ». Съ тёхъ поръ у насъ положеніе дѣла не измёнилось, а если и измёнилось, то скорёе къ хулшему, чёмъ къ лучшему. Прежніе историческіе писатели, въ произведеніяхъ которыхъ всегда можно было видѣть болѣе или менѣе широкую историческую идею, одинъ за другимъ сошли или сходятъ со сцены; преемники же ихъ являются или компиляторами трудовъ иностранныхъ ученыхъ, или, въ погонѣ за самостоятельностью, направляютъ всѣ свои усилія къ открытію или просто къ переписыванію и изданію архивныхъ документовъ, не утруждая себя неръдко и самою необходимою ихъ обработкой. Замѣчается какое-то особенное безсиліе у нашихъ писателей по исторіи къ тому, чтобы создать трудъ цёльный, освѣщающій эпоху, выясняющій ся значеніе въ цѣпи предшествующихъ и послѣдующихъ историческихъ періодовъ, трудъ, изученіе котораго обогащало бы умъ не новыми только историческими данными, а и новыми мыслями, приводило бы насъ къ болѣе глу-

<sup>1</sup>) «Заграничный Въстникъ», Декабрь, 1881 г. модестовъ, томъ 1.

Digitized by Google

бокому пониманію судебъ человѣчества или хотя бы только своего отечества. Благодаря трудамъ Карамзина, Погодина, Устрялова, Соловьева и, наконецъ, Н. И. Костомарова, мы, конечно. не можемъ сказать, что у насъ нѣтъ исторіи, какъ говорилъ о своемъ отечествѣ Цицеронъ, не дожившій до трудовъ Саллустія и Тита Ливія; но нельзя не признать, что у русскаго общества почти нѣтъ теперь руководителей в.. пониманіи отечественной исторіи, какъ нѣтъ такихъ лицъ, которыя могли бы говорить ему съ авторитетомъ о смыслѣ историческихъ явленій у другихъ народовъ, современныхъ или относящихся въ далекому прошлому. Въ этомъ смыслѣ Цицероново аbest historia litteris nostris можетъ бытъ приложено къ намъ безъ всякой натяжки.

На западѣ Европы положеніе исторической науки не въ примѣръ лучше нашего. Тамъ, рядомъ съ обнародованіемъ архивныхъ документовъ, идетъ и дѣятельная ихъ обработка, рядомъ съ кропотливыми трудами мелкаго и узкаго интереса, съ трудами посвященными изслёдованію спеціальныхъ вопросовъ, рѣшеніе которыхъ иногда имѣетъ дѣйствительное значение для понимания хода истории въ данный церіодв, а иногда не имбетъ ровно никакого, появляется не мало трудовъ, охватывающихъ цёлыя эпохи и старающихся воспользоваться всёми открытіями для освѣщенія цѣлыхъ историческихъ періодовъ. Во французской, нёмецкой и англійской литературахъ мы можемъ найти превосходно обработанныя исторіи отдёльныхъ народовъ; тамъ не только сведены къ единству матеріалы касающіеся національной исторіи новыхъ народовъ Европы, но и не лежатъ втунѣ данныя, добытыя археологами и лингвистами относительно быта самыхъ отдаленныхъ отъ насъ временемъ народовъ-египтянъ, вавилонянъ, ассиріянъ и т. п. Даже судьба первобытнаго, доисторическаго, ископаемаго человечества въ этихъ странахъ, особенно въ Англіи и во Франціи, подвергается тщательнымъ изслёдованіямъ, и пишутся по этому предмету сочиненія, возбуждающія глубовій интересь не только массой собранныхъ въ систему какъ раньше извѣстныхъ данныхъ, такъ и новыхъ открытій, но и усиліемъ мысли внести въ эти прежнія и новыя данныя разумное осв'ященіе и сдёлать изъ нихъ выводы и заключенія, своей широтой и значеніемъ изумляющія записного источика, привыкшаго изучать судьбы челов вчества по письменнымъ памятникамъ. Къ этому нужно прибавить двятельныя усилія воспользоваться описаніями быта и вёрованій племенъ, до сихъ

### законы истории.

поръ находящихся на первобытной ступени общественнаго развитія, и, при помощи такого рода матеріаловъ, доставляемыхъ заслуливающими уваженія путешественниками и миссіонерами, понять остояніе культуры у историческихъ народовъ въ первоначальную эпоху ихъ бытія, памятниками котораго остались лишь отрывочныя преданія и уцѣлѣвшія отъ незапамятнаго времени черты въ обычаяхъ и вѣрованіяхъ.

При всемъ томъ, и въ западной Европѣ раздаются жалобы на недостатокъ трудовъ, въ которыхъ бы исторія человъчества разсматривалась какъ связное цёлое, въ которыхъ изследователи жизни отлѣльныхъ эпохъ, народовъ и историческихъ періодовъ не забывали бы, что избранное ими для себя поле исысканій составляеть лишь часть великаго цёлаго, что эта часть не можеть быть достаточно ни уяснена, ни понята внѣ связи съ цѣлымъ, безъ уясненія другихъ историческихъ эпохъ и періодовъ, безъ изученія аналогическихъ явленій у другихъ народовъ, безъ стремленія найти въ явленіяхъ даннаго времени дъйствіе историческаго закона, который, конечно, не можеть быть извлеченъ изъ событій одной эпохи, одного народа, одного историческаго періода. Жалобы эти основательны не въ томъ отношении, что существуетъ много ученыхъ, занимающихся разработкой лишь частныхъ историческихъ вопросовъ, изысканіемъ и установлениемъ мелкихъ подробностей, относящихся къ политическимъ или общественнымъ событіямъ въ исторіи: какъ изслёдованіе частныхъ вопросовъ, такъ и установленіе подробностей въ ходѣ событій имѣютъ свое мѣсто въ исторической наукѣ и необходимы для точнаго знанія, которое одно имѣетъ цѣну при обобщеніяхъ и выводахъ. Жалобы, о которыхъ идеть рёчь, находятъ себѣ въ томъ оправданіе, что ограмное множество пишущихъ по исторіи совсёмъ не выходитъ изъ круга спеціальныхъ вопросовъ, остается равнодушнымъ къ открытіямъ, совершающимся въ другихъ сферахъ историческаго въдънія, и, гоняясь за мелочами, иногда не имъющими ровно никакого значенія, совершенно забываеть о томъ, что есть въ наукѣ главнаго и существеннаго, отвыкаеть даже отъ представленія исторіи, какъ науки, у которой есть своя задача, господствующая надъ рядомъ фактовъ, крупныхъ и мелкихъ, – науки, которая должна отвѣчать на запросы нашего разума о связи и причинности явленій въ судьбахъ рода человѣческаго, должна, наконецъ, обнаружить свои законы, чтобъ имъть право считаться наукой.

3

Digitized by Google

1\*

Въ такомъ состоянии историческихъ работъ, при которомъ большинство ученыхъ, копошась въ архивахъ или въ библіотекахъ для отысканія какого-нибудь новаго, еще не опубликованнаго, факта или нёсколькихъ строкъ не изданнаго текста, по видимому и не полозрёваетъ, какъ много въ этихъ работахъ безплоднаго и для науки и для развитія самихъ ученыхъ, въ такомъ состояніи дёла виноваты не столько отдёльныя личности, сколько низкій уровень нашего историческаго знанія и пониманія. Отдёльныя личности, между которыми даровитость вообще не частое явленіе, не могуть отвѣчать за то, чего онѣ сами до себѣ дѣлать не въ состоянии. Нельзя требовать преслёдованія широкихъ задачъ въ занятіи наукой отъ людей, которые способны только на работу черную, подготовительную. Ихъ можно осуждать развѣ за то, что они обыкновенно гордатся своей ограниченностью, только свои зачастую безцёльные труды считають учеными, высокомфрно смотря на техъ, кто добивается въ частныхъ явленіяхъ обнаруженія общаго смысла, кто заглядываеть въ глубь историческихъ событій и пытается на основаніи широкаго изученія историческаго, археологическаго, этнографическаго, статистическаго матеріала создать цёльную картину вёка и такимъ путемъ приблизиться къ пониманію законовъ, действующихъ въ судьбахъ чело- . вѣчества. Такіе историки у массы такъ-называемыхъ спеціалистовъ называются поэтами, фантазёрами и обыкновенно не считаются за настоящихъ историковъ. Эта масса цёнитъ только спеціальное знаніе, предоставляя сведеніе его въ стройное цівлое и извлеченіе изъ него историческихъ законовъ лишь отдаленному будущему.

Состояніе историческаго знанія, вертящагося все еще главнымъ образомъ вокругъ политическихъ событій, дъйствительно еще таково, что не даетъ возможности создать цъльную науку исторіи человѣчества, такую науку, по которой мы могли бы прослѣдить общественное и умственное развитіе человѣческаго рода отъ начала до настоящаго времени и установить законы этого развитія на прочныхъ основаніяхъ. Прежде всего, это начало намъ недоступно, и длиннѣйшій періодъ жизни человѣка на землѣ, опредѣляемый одними въ десятки, а другими—въ сотни тысячъ лѣть, застилается передъ нашими глазами полнымъ туманомъ. Отъ этого періода намъ остались нѣкоторые слѣды въ ископаемыхъ предметакъ. Но мы не только не знаемъ тѣхъ народовъ, о существованіи которыхъ намъ говорятъ ископаемые предметы, хотя и догадываемся, что

нѣкоторые изъ нихъ приходится сродни племенамъ, живущимъ на земномъ шарѣ и по настоящее время, для насъ не рѣшенъ даже вопросъ объ единствѣ человѣческаго рода, т. е. о томъ, происходить ли все жившее и теперь живущее человъчество отъ общихъ прародителей, или на землё появились разныя породы людей въ разныхъ мёстахъ, независимо однё отъ другихъ, каждая отъ своихъ особыхъ праотцевъ. Вопросъ важный и существенный для объясненія поздивишаго хода жизни въ человеческихъ обществахъ. Итакъ, самый большой періодъ жизни человѣка на землѣ, періодъ, подготовившій наступленіе исторической жизни, представляется намъ чёмъ-то заоблачнымъ, о чемъ мы можемъ сдёлать тѣ или другія заключенія, но относительно чего мы не можемъ сказать, ни того, какъ оно началось, ни того, какъ оно продолжало свое существование и дошло до степени ископаемой теперь культуры, ни того, какъ совершился переходъ къ бытію историческому. Далёе, первоначальная исторія древнёйшихъ государствъ теряется для насъ во мракѣ преданій, въ которыхъ трудно доискаться дѣйствительной почвы, да и многое въ продолжение ся для насъ остается темнымъ. Цисьменные памятники, въ которыхъ еще Тить Ливій видѣлъ единственно вѣрное хранилище воспоминаній о временахъ минувшихъ, начались поздно, долгое время были ръдки и; наконець, въ огромной массъ потерялись для потомства. Свълънія наши о племенахъ, выступающихъ передъ нами на заръ исторіи, о скрещивании различныхъ расъ, о ходѣ вліянія культуры одного народа на культуру другихъ народовъ смутны и во многихъ случаяхъ оставляють насъ въ полномъ недоумёніи. Даже многіе изъ теперь живущихъ народовъ въ Азіи, Африкѣ, Америкѣ и Океаніи, намъ почти неизвъстны. Исторія европейскихъ народовъ, начиная съ грековъ и римлянъ, въ главныхъ своихъ чертахъ установлена прочно, но эпоха переселенія этихъ народовъ изъ Азіи въ ихъ ныньшнія обиталища, тотъ періодъ ихъ жизни, въ продолженіе вотораго зародились ихъ національныя особенности, такъ сильно отразившіяся на дальнъйшей ихъ судьбъ и взаимныхъ отношеніяхъ, продолжають пребывать для насъ въ полномъ туманъ. Словомъ, несовершенство нашихъ историческихъ и этнографическихъ свѣдѣній еще такъ велико, что можетъ служить значительнымъ оправданіемъ господствующей теоріи, по которой въ настоящее время самое безопасное и цёлесообразное дёло вёрно издавать памятники

5

письменности и ограничиваться ближайшимъ разсмотрѣніемъ фактовъ и событій, доступныхъ научному изслѣдованію, и избѣгать всякихъ общихъ построеній и выводовъ.

Тѣмъ не менѣе, общія историческія построенія и выводы. въ извёстныхъ границахъ и теперь являются необходимыми. Въ послёднія десятилётія предёлы исторіи значительно раздвинулись. Ископаемый человёкъ, жившій въ отдаленнёйшую пору, оставиль не мало слёдовъ своего существованія; живущія еще въ первобытныхъ условіяхъ нѣкоторыя племена, остатки до-историческаго человѣчества, стали намъ извѣстнѣе и дають возможность яснѣе представить себѣ картину человѣческаго быта въ дикомъ состоянии; лѣтописи древнѣйшихъ государствъ - Египта, Ассиріи, Вавилона, Китан-раскрываются все болёе и болёе съ каждымъ годомъ; многое, что относилось прежде въ области миенческихъ сказаній, стало находить себѣ подтвержденіе въ изслѣдованіяхъ географовъ, археологовъ и лингвистовъ; сравнительное изучение языковъ, литературъ. религи, общественнаго и юридическаго быта сдёлало огромные успёхи; статистика все болёе и болёе вычеркиваеть изъ сферы случайностей общественныя явленія, въ которыхъ прежде не випѣли ничего необходимаго и правильнаго; наконецъ, не только другія науки, имѣющія своимъ предметомъ изученіе человѣка, какъ антропологія, народная психологія, приходять теперь на помощь историку, но и науки естественныя, какъ палеонтологія, геологія, климатологія, и даже математическія, какъ астрономія, освѣтили теперь не одну темную точку въ исторіи человѣчества. Такимъ образомъ, почва для научнаго взгляда на исторію человѣчества представляется гораздо болье прежняго подготовленною и расчи. шенною. 45.<sup>3</sup>00:

Какъ бы то ни было, передъ нами книга, носящая заглавіе: «Законы исторіи», книга смѣлая по идев и заслуживающая вниманія по исполненію. Говоримъ смѣлая не потому, чтобъ идея писать философію исторіи, указать на законы, управляющіе развитіемъ человѣческихъ обществъ на всемъ протяженіи историческаго бытія, была новая и вплоть до нашихъ дней не находила приложенія. Еще за полтора вѣка передъ этимъ, неаполитанецъ Вико въ своей знаменитой «Новой наукѣ» (Scienza nuova) старался выаснить «общую природу народовъ», указать на «общіе и вѣчные законы», которыми управляется міръ человѣческій. Эти общіе за

/ **6** 

коны онъ извлекъ преимущественно на основании изученія римской исторіи, причемъ онъ усмотрѣлъ въ ходѣ развитія древняго міра три періода: теократическій, героическій и челов'яческій, которые повторились, по его мнѣнію, и у новыхъ народовъ. Трудъ Вико быль действительно смёлой попыткой подчинить исторію опредёленнымъ законамъ, если взять во вниманіе состояніе историческихъ знаній въ первой четверти прошлаго стольтія, сравнительно съ расширеніемъ ихъ въ наше время. Правда, эта узкость сферы исторіи, при которой древній классическій мірь естественно быль не только исходнымъ пунктомъ, но и средоточіемъ историческихъ свёденій и понятій, могла только облегчить задачу автора не въ смыслѣ, конечно, ся рѣшенія, а въсмыслѣ формальной обработки. Но, при всёхъ своихъ недостаткахъ, «Новая наука» геніальнаго итальяния внушительно указываеть какъ на раннее проявление въ ученомъ мірѣ потребности разобраться въ хаосѣ историческихъ явленій, такъ и на возможность удовлетворить этой потребности въ мёру общаго состоянія науки и развитія философской мысли въ данное время. Что трудъ Вико не пропалъ даромъ, что онъ сдѣлалъ важный шагь на пути въ уяснению задачи, которая, быть можетъ, никогда не найдетъ окончательнаго рѣшенія, — это доказывается вниманіемъ, какое было возбуждено къ нему въ нашемъ столети, и новыми попытками отыскать путоводную нить въ развитіи судебъ человѣчества. Сюда относятся труды Гердера и Балланша, и мысли нѣмецкихъ философовъ-Фихте, Шеллинга, Гегеля и Ганса, на которыхъ авторъ «Законовъ исторіи» смотрить какъ на своихъ предшественниковъ въ рѣшенія вопроса.

Авторъ этой книги, г. Лудовикъ Бенлёвъ, по происхожденію, нѣмецкій еврей, по образованію филологъ. Образованіе это онъ получилъ въ нѣмецкихъ университетахъ, въ Берлинѣ, Лейпцигѣ и Гёттингенѣ. Но общественная дѣятельность его была посвящена Франціи. Сначала онъ былъ преподавателемъ иностранныхъ языковъ въ Нантѣ, а затѣмъ въ Бургѣ, послѣ того сдѣлался библіотекаремъ Сорбонской библіотеки въ Парижѣ, откуда поступилъ профессоромъ древней литературы въ дижонскій словесный факультетъ и достигъ въ немъ званія факультетскаго декана. Ученые труды его относятся частію къ сравнительному языкознанію, частію къ древней филологіи, исторіи и литературѣ. Таковы: «Объ удареніяхъ въ индо-европейскихъ языкахъ» (Парижъ 1847), «Об-

щій просцекть сравнительнаго языкознанія» (1858), «Общая теорія латинскаго ударенія» (1853), «О нѣкоторыхъ чертахъ первоначальнаго зазыка» (1863), «Семиты въ Иліонѣ, правда о троянской войнѣ» (1863), «Краткая теорія ритмовъ» (1862), «Опытъ о духѣ литературъ» (1870), «Послѣднее слово о прозаикахъ» (1871 <sup>1</sup>).

Г. Бенлёвъ не принадлежить въ первокласснымъ ученымъ; имя его извѣстно, особенно среди филологовъ, но оно не громко. Этоне Ренанъ въ знаніи семитическихъ языковъ, не Боппъ и даже не Бреаль въ области языковъ индо-европейскихъ, не Бёккъ классической филологіи, не Дункеръ въ древней исторіи, въ вообще это не такой ученый, имя котораго заранье непремыно располагало бы въ пользу его сочиненія, въ особенности столь широкаго содержанія, какое необходимо должна им'еть книга, говорящая о законахъ исторіи. Сочиненіе такого рода требуеть ума не дюжиннаго, способнаго къ широкимъ комбинаціямъ, богатаго идеями; оно требуеть учености разносторонней и въ то же время закаленной въ строгой школѣ спеціальности; оно требуетъ твердаго метода, какой вырабатывается цёлымъ рядомъ трудовъ тщательныхъ, самостоятельныхъ, самыхъ добросовъстныхъ въ научномъ отношении. Нельзя сказать, чтобы г. Бенлёвъ стоялъ вполнѣ на высотѣ всѣхъ этихъ требованій: умъ его развить и богать мыслями, но сила его умѣренная; его историческое образованіе не полно и въ наибольшей части не самостоятельно; служащее опорой всего труда, его спеціальное знаніе не всегда даеть чувствовать свою силу и оказывается не вездѣ состоятельнымъ; методъ его выработанъ, но авторъ не вездѣ ему слѣдуетъ и не одинъ разъ уклоняется отъ него въ сторону. Несмотря на все это, «Законы исторіи» - трудъ интересный и заслуживающій вниманія. Здёсь мы имёемъ дёло съ вопросами, передъ которыми умъ мыслящаго человѣка невольно возбуждается и настраивается къ вниманію. Вопросы эти затрогиваеть здёсь несомнёно голова свётлая и даеть на нихъ отвётъ, если не убѣдительный, то во всякомъ случаѣ глубоко обдуманный и серьёзный.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Біографическія данныя о г. Бенлёв'з заимствованы нами изъ «Біографическаго Словаря современныхъ писателей» (Dizionario biografico degli scrittori contemporanei) г. Губернатиса.

Но обратимся, наконецъ, къ самому сочинению. Начинается оно «введеніемъ», въ которомъ авторъ прежде всего обращетъ вниманіе читателя на стоящій на первомъ планѣ передъ мыслителемъ, разсуждающимъ о законахъ исторіи, фактъ, что, несмотря на древность міра. исторія человѣчества еще очень коротка. Она не восходить дальше шести тысячь лёть въ древность, и если даже мы дойдемъ только до сотаго поколѣнія въ прошедшемъ (что равняется пяти тысячамъ лѣтъ), то и на этомъ разстояніи она перестаетъ уже дёлаться связной и теряеть характерь достаточной достовёрности. Затёмъ, указавъ на неточность опредёленія историками конца древней и средней исторіи, авторъ ставитъ очень важный вопросъ о томъ, когда начинается древняя исторія. Перебравши библейскія даты разныхъ редакцій, относящіяся къ опредѣленію времени мірозданія, онъ обращается въ даннымъ, касающимся начала древнѣйшаго государства въ свѣтѣ, Египта, и принимаетъ (впрочемъ, безъ указанія основаній) 4,500 лѣтъ до Р. Х. какъ наиболѣе подходящую къ истинѣ дату начала египетской гражданственности. Если Депсіусь относить начало парствованія Менеса. перваго царя Египта, въ 3892 году до Р. Х., то это дата, ниже которой уже не позволяють спуститься лѣтописи государства фараоновъ. Важно замѣтить при этомъ, что египтяне вели правильный счетъ годамъ по крайней мъръ съ 2783 года до христіанскаго лѣтосчисленія. Но за то историческія преданія другихъ древнъйшихъ народовъ- фламитовъ, вавилонянъ, ассиріянъ - вообще не восходять и за две съ роловиною тысячи леть до христіанской эры; развѣ только китайская хронологія можетъ достигать 2700 лѣть до Р. Х. Такимъ образомъ первыя полторы, двѣ тысячи лѣтъ человѣческой исторіи, привязанной къ опредѣленнымъ именамъ и событіямъ, покоятся исключительно на преданіяхъ Египта, гдѣ появилась и первая на свётё письменность, безъ которой авторъ лежащей передъ нашими глазами книги не признаетъ существованія д'виствительной исторіи: положеніе в'врное, хотя и подлежащее ограничению, такъ какъ памятники искусства и даже простого житейскаго быта неръдко говорять о настоящей исторіи угасшихъ человѣческихъ обществъ краснорѣчивѣе сухихъ лѣтописей и оффиціальныхъ записей о подвигахъ царей и полководцевъ. Продолжая вводить читателя въ предметъ своихъ дальнвищихъ разсуждений. авторъ указываетъ на разобщенность древнъйшихъ народовъ, от-

носившихся враждебно одинъ къ другому и презиравшихъ другъ друга. Обстоятельство это долгое время исключало возможность общей исторіи, путь къ которой проложили завоевавія Кира, затѣмъ Александра и римлянъ. Но болѣе близкая связь между народами стала устанавливаться подъ вліяніемъ распространенія одинаковыхъ религіозныхъ вѣрованій на большихъ пространствахъ древняго материка, каковы религіи Будды, Христа и Магомета. Переходя къ своей задачѣ — представить развитіе человѣчества, какъ цѣлаго организма, подчиненнаго общимъ законамъ, авторъ указываетъ на рядъ своихъ предшественниковъ и начинаетъ его съ Босскоэта, разсматривавшаго ходъ всемірной исторіи съ христіанской точки зрѣнія; затѣмъ говоритъ объ упомянутой нами выше книгѣ Вико, о Гердерѣ, Балланшѣ, сенсимонистахъ и философіи исторіи Гегеля и Ганса

Въ основание своего взгляда на историю, авторъ кладетъ мысль, что жизнь человѣчества представляеть собой постепенное органическое развитие (évolution) и должна быть аналогична съ періодами жизни отдѣльнаго человѣка-его дѣтствомъ, юностью, зрѣлостью и старчествомъ. Въ этомъ постоянномъ движении отъ одного фазиса къ другому онъ видитъ главное отличіе человѣческой породы отъ животнаго. Въ то время какъ животное вѣчно остается съ одними и тѣми же потребностями и способностными, человѣкъ въ каждомъ новомъ поколёніи идеть далёе и оставляетъ слёдующему поколёнію плоды своихъ трудовъ, которые въ свою очередь даютъ средства дальныйшему покольнію къ новому усовершенствованію. Но это усовершенствование не такого рода, чтобъ оно охватывало собой непремённо всёхъ живущихъ на землё отдёльныхъ людей и всв живущіе въ данное время народы. Съ каждымъ шагомъ впередъ, человёчество оставляеть на своемъ пути отсталыхъ, которые, продолжая жить същежними обычаями, върованіями и въ техъ же условіяхъ культурнаго быта, служатъ намъ главными памятниками степеней, какія прошель родь человічесній сь незапамятныхь временъ до настоящаго времени. Такимъ образомъ мы и теперь еще видимъ дикія племена въ Африкъ, Америкъ и Австраліи, не знающія земледѣлія и никакого благоустроеннаго гражданскаго быта, живущія преимущественно рыбной ловлей и охотой, какъ это было еще въ то отдаленное время, о которомъ намъ свидетельствуютъ орудія ископаемаго, до-историческаго человѣка. Есть племена въ

Азіи и Америкѣ, ксторыя продолжають кочующій и пастушескій быть, какой вели наши предки въ своей арійской прародинѣ (по умнѣнію нашего автора, въ Ценджабѣ) и еврейскіе патріархи въ Месопотаміи. Въ Индіи и на азіатскомъ Востовѣ до сихъ поръ мы видимъ образцы первоначальныхъ государствъ, закоченѣвшихъ въ своихъ формахъ кастоваго и деспотическаго устройства, когда-то служившихъ выраженіемъ народнаго и государственнаго могущества.

Что же такое двигаеть человъчество въ его органическомъ развитіи? Корень движенія лежить, по мнѣнію автора, въ трехъ главныхъ его душевныхъ способностяхъ-въ чувствѣ, волѣ и разумѣ. Преимущественное развитие каждой изъ этихъ способностей соотвётствуеть извёстному возрасту какъ въ отдёльномъ человёкё, такъ и въ цѣлой исторіи человѣчества. Такъ, юности соотвѣтствуетъ развитіе чувства, возмужалости --- развитіе воли, зрѣлому возрасту--развитие разума. Совершается же это развитие подъ влияниемъ вложенныхъ въ нашу душу идеаловъ, которые возбуждаютъ наши способности и ихъ воспитывають. Чувство управляется идеаломъ красоты; волю направляеть и облагораживаеть идеаль добра; разумь нашъ находитъ свой ностоянный стимулъ въ идеалѣ истины. Жизнь историческаго человѣчества и представляетъ собой стремленіе къ осуществленію этихъ идеаловъ въ соотвётствующіе возрасты. Такимъ образомъ мы видимъ, что возрастъ юности человѣчества; подъ вліяніемъ преимущественнаго развитія въ этомъ возрастѣ чувства, движимаго идеаломъ красоты, производить великихъ художниковъ, отечествоиъ которыхъ была Греція; возрастъ возмужалости, развитія воли и господства идеала добра, нашедшаго себѣ высшее выраженіе въ христіанствѣ, производитъ законодателей и религіозныхъ реформаторовъ; возрастъ зрѣлости, когда встунить во всѣ свои права разумъ, имѣющій предъ собой идеалъ истины, производитъгеніевъ науки, все болёе и болёе стремящихся съузить область неизвёстнаго и открыть законы, управляющіе вселенной. Это-тоть возрастъ, въ который недавно вступило человѣчество и которому суждено озарить наши умы свётомъ еще невиданнымъ. Тремъ возрастамъ или тремъ періодамъ, жизни человѣчества, въ теченіе которыхъ должны осуществиться идеалы врасоты, добра и истины, предшествоваль длинный подготовительный періодь, во время котораго три главныя способности человѣка не оставались безъ дѣйствія и даже достигли извёстной высоты въ произведении предметовъ искусства,

въ религіозномъ и общественномъ устройствѣ, въ познаніи природы. Но ихъ дѣйствіе было еще смутное и ни въ чемъ не нашло себѣ совершеннаго выраженія; вездѣ оно было подготовительнымъ. Таковъ былъ характеръ исторіи, предшествующій высшему процвѣтанію греческой образованности. Въ установленіи трехъ періодовъ человѣческаго развитія, изъ которыхъ каждый былъ воплощеніемъ одного изъ идеаловъ, съ подготовительнымъ періодомъ въ началѣ, заключается сущность философскаго взгляда на исторію въ книгѣ г. Бенлёва.

Всякій видить, что основа такого взгляда — метафазическаго свойства, и что онъ предполагаеть вѣру автора въ предустановленный порядокъ управленія міромъ и судьбами человѣчества. Самъ авторь этого прямо не высказываеть; онъ утверждаеть свою историческую теорію на свойствѣ человѣческой природы, одаренной тремя главными способностями — чувствомъ, волей и разумомъ, и на необходимой, по его мнѣнію, аналогіи развитія цѣлаго рода съ развитіемъ отдѣльнаго человѣка. Но, въ сущности, это — теорія метафизическая. Вопросъ въ томъ: оправдывается ли она фактами самой исторіи? Дѣйствительно ли законы человѣческаго развитія заключаются въ томъ, чтобы въ немъ послѣдовательно одинъ за другимъ осуществлялись идеалы красоты, добра и истины? Г. Бенлёвъ отвѣчаетъ на этотъ вопросъ утвердительно. Онъ старается убѣдить читатедя не только въ томъ, что весь ходъ исторіи вообще служитъ оправданіемъ его теоріи, но и въ томъ, что фазисы послѣдователь-

проявленія идеаловъ въ исторіи составляють опредѣленные, р размѣренные циклы, въ полторы тысячи лѣть каждый. н придать еще болѣе стойкости своей теоріи, онъ заявляеть, ь ходѣ исторіи циклы эти подраздѣляются на столь же опренные хронологически, именно трехсотлѣтніе періоды, которые, вою очередь, подраздѣляются также правыльно на полуторастоіе этапы, отвѣчающіе опредѣленному моменту въ развитіи иде-Нельзя не имѣть полной вѣры въ свою теорію, колъ скоро она олько подтверждается въ нашихъ глазахъ фактами, но и слѣь въ своемъ приложени опредѣленному закону цифръ, прано раздѣляющихся одна на другую и вездѣ находящихъ севтствіе съ дѣйствительностью Авторъ «Законовъ исторіи» съ . достью выставляетъ на видъ, что открытіе опредѣленныхъ историческихъ цикловъ, періодовъ и этаповъ принадлежитъ лично ему,

### ЗАЕОНЫ ИСТОРИИ.

к въ этомъ открытіи онъ видитъ главную опору въ рѣшеніи своей задачи. Для него стало ясно съ момента этого открытія, что законы, управляющіе развитіемъ человѣческаго рода, — не частные законы исторіи, а входятъ въ грандіозный планъ всего космоса, куда онъ дѣйствительно и вводитъ исторію человѣчества. Но мы слишкомъ зашли впередъ, открывая конечную мысль автора «Законовъ исторіи». Прослѣдимъ лучше послѣдовательно содержаніе книги.

Мы говоримъ, что тремъ цикламъ исторіи, въ теченіе которыхъ должно произойти постепенное осуществление трехъ идеаловъ, авторъ «Законовъ исторіи» предпосылаетъ длинный періодъ подготовленія къ такому ходу исторіи. Разсмотриніе этого періода онъ начинаетъ временемъ историческимъ и исключаетъ длинный періодъ человѣческаго существованія, о которомъ намъ говорятъ только мноологическія преданія да ископаемыя кости и каменныя орудія. Говорить объ этой длинныйшей стадіи человыческаго бытія на землѣ г. Бенлёвъ избѣгаеть не только потому, что многіе важные вопросы, относящіеся въ жизни челов'вка этой эпохи, далеко еще не выяснены, но и потому, что здѣсь нѣтъ никакихъ твердыхъ данныхъ для хронологи, играющей важнёйшую роль въ исторической теоріи автора. Какой историческій законь, имёющій дёло съ числами, можетъ найти для себя опору въ эпохё, начало которой одни относять за двадцать тысячь, а другіе за пятьдесять, за сто, за триста и даже болѣе тысячъ лѣтъ до нашего времени! Появленіе Египта на сценѣ всемірной исторіи съ первымъ его царежъ Менесомъ, приблизительно за 4000 лѣтъ до Р. Х.,-вотъ пунктъ, съ котораго отправляется авторъ въ своихъ разсужденіяхъ.

Въ подготовительный періодъ, который г. Бенлёвъ характеризуетъ выраженіемъ: порядокъ въ силѣ, являются на сценѣ исторіи, кромѣ Египта, народы Азіи—вавилоняне, ассиріяне, индусы, китайпы, къ которымъ присоединяются потомъ бактрійцы и мидяне. Не смотря на племенное различіе, народы древняго Востока обнаруживаютъ сходство въ основныхъ чертахъ культуры-въ политикѣ, религіи, письмѣ, литературѣ, искусствѣ, даже языкѣ, въ томъ впрочемъ смыслѣ, что языки ихъ; не смотря на коренную разницу, носятъ въ себѣ слѣды относйтельно недавняго происхожденія. Сходныя черты ихъ культуры ясно видны въ кастахъ или общественныхъ классахъ, на которыхъ зиждется ихъ политическое устройство, въ политическомъ деспотизмѣ, въ деспотизмѣ религіоз-

номъ, въ политеизмѣ, въ національности божествъ, въ гіероглифическомъ характерѣ письма, въ религіозномъ и государственномъ характерѣ литературы, являющейся при этомъ не плодомъ генія отдѣльныхъ личностей, а дѣломъ коллективнымъ, преемственнымъ созданіемъ многихъ вѣковъ, и выражающейся потому въ формѣ сборниковъ, далѣе — въ преобладаніи въ искусствѣ зодчества и вообще произведеній искусства «неподвижнаго», т. е. требующаго матеріи для своего проявленія, въ моносиллабизмѣ языковъ, типомъ котораго остался навсетда языкъ китайскій и свойство котораго авторъ въ извѣстной мѣрѣ считаетъ себя въ правѣ приложить и къ языкамъ флексивнымъ первоначальной эпохи.

Этотъ періодъ образованія и развитія большихъ государствъ на Востокѣ, періодъ подготовительный, начинающійся по хронологической таблицѣ г. Бенлёва 4200 годомъ до Р. Х., продолжался три тысячи лѣтъ, т. е. двойное число времени противъ цикловъ, назначенныхъ для осуществленія каждаго изъ идеаловъ. Господствующее мъсто въ этой культуръ, не дошедшей до обнаружения своей полной силы ни въ одномъ изъ идеаловъ, принадлежитъ Египту, раньше и полнѣе другихъ странъ развившемуся въ могущественное и благоустроенное государство. Здѣсь показался прежде всего свътъ исторіи и отсюда онъ пошелъ въ другія страны и къ другимъ народамъ. Ближайшими и непосредственными воспріемниками плодовъ египетской культуры были восточные сосёди царства фараоновъ, народы семитические. Государственное могущество Вавилона и Ниневіи, финикійская предпріимчивость въ торговлѣ и промышленности, міровое значеніе евреевъ и арабовъ въ религіозномъ движеніи ясно указываютъ, какую важную роль играло это племя въ исторіи человѣчества. Наибольшимъ двигателемъ или распространителемъ семитической культуры въ древности являются финикіяне, бывшіе представителями принципа движенія въ то время, когда Вавилонъ и Ниневія, равно какъ и исходный пункть образованности для семитическаго міра-Египеть, какъ-бы закоченѣли въ формахъ своей гражданственности. Покрывъ Средиземное море своими колоніями и факторіями отъ сирійскихъ береговъ до Геркулесовыхъ столбовъ и смѣло пускаясь въ мореплаваніе даже въ Атлантическомъ океанѣ, вдоль береговъ Европы и Африки, они всего болѣе способствовали пробужденію эллинскаго генія, въ то отдаленное время еще пребывавшаго въ усыпленіи.

Висшій расцвёть ихъ промышленной, торговой и колонизаторской дентельности какъ разъ относится къ началу эпохи, когда на сцену исторіи выступаеть эллинскій народъ, призваніе котораго было—осуществить на землё идеаль красоты, болѣе другихъ идеаловъ соотвѣтствовавшій юности человѣчества. Начало этого новаго періода въ исторіи г. Бенлёвъ, въ своей хронологической таблицѣ, отмѣчаеть 1200 годомъ до христіанской эры.

Царство идеала красоты авторъ начинаетъ, такимъ образомъ, вступленіемъ на историческую сцену греческаго племени. Но это царство наступило не вдругъ: появился только народъ, избранный лля того Провидѣніемъ. Еще долгое время въ искусствѣ греки находятся въ положении учениковъ относительно народовъ предупредившихъ ихъ на исторической аренѣ, такъ что на первый взглядъ не имѣется на лицо никакихъ основаній, почему авторъ разсматриваемой книги начинаеть періодъ идеала красоты въ эпоху, когда греви не только были ниже своихъ ближайшихъ учителей-финикіянъ, лидянъ, варіянъ, ликіянъ, фригіянъ, бывшихъ посредниками въ передачѣ ассирійской и египетской культуры, но и не произвели ничего сколько-нибудь значительнаго. Еще въ седьмомъ столѣтіи до Р. Х. греческое искусство находится въ періодѣ подражанія и только двёсти лётъ спустя, въ половинё пятаго столётія, оно доходить до безсмертныхъ твореній Фидіи, до Пареенона въ архитектурѣ, до Олимпійскаго Зевса въ скульптурѣ. Итакъ, должно было пройти семь съ половиной столътій, т. е. цълая половина великаго историческаго цикла, назначеннаго авторомъ на время господства идеала красоты въ исторіи, прежде чёмъ эта красота достигла въ «неподвижныхъ» искусствахъ высоты, граничащей съ идеаломъ Но не расцвѣтомъ этихъ искусствъ греки на первой порѣ своей исторіи рѣзко выдѣлились изъ ряда народовъ древней, подготовительной образованности. Въ архитектурѣ еще египтяне достигли большого развитія, по крайней мъръ въ томъ, что касается грандіозности; пластическое искусство доведено было вавилонянами и ассиріянами до высоты, на которой оно нёсколько столётій могло служить образцомъ для такого художественнаго народа, каковы были греки по природѣ. Художественный геній, которымъ быль отмѣчень греческій народь уже на зарѣ своего существованія и который дѣйствительно сдѣлалъ его безсмертнымъ носителемъ идеала врасоты, высказался у него въ недосягаемомъ для другихъ

народовъ величіи на первыхъ шагахъ его исторической дѣятельности въ области литературы. «Иліада» и «Одиссея» Гомера, происхождение которыхъ смѣло можно отнести за девять столѣтій до нашей эры, представляють собой такую высоту эническаго творчества, такое изящество формы, такую гармонію ритма, вполнѣ выработаннаго и оконченнаго, что до сихъ поръ составляють и вѣчно будуть составлять предметь удивления, исключая даже мысль о возможности произвести въ этомъ отношении не только что-либо высшее, болье совершенное, но даже и равное. Если теперь взять во вниманіе, что такія высокія, законченныя творенія не могли быть первыми произведеніями даже такого геніальнаго народа, какъ греческій, а необходимо предполагають цёлую поэтическую школу предварительныхъ опытовъ, которую долженъ былъ пройти греческій народъ въ самой ранней юности, чтобы подняться въ Гомеровыхъ поэмахъ на высоту почти идеальную, то само собой вытекаеть право считать этоть народъ отмѣчающимъ уже самимъ появленіемъ своимъ въ исторіи новый періодъ въ жизни человѣчества, періодъ, въ которомъ прекрасное должно было найти себъ наибольшее выражение. Авторъ книги, значитъ, правъ, относя начало этого періода болѣе, чѣмъ за тысячу лѣтъ до Р. Х., если къ 900 году до нашей эры въ человѣчествѣ обнаруживается въ одномъ изъ видовъ поэзіи, высочайшаго изъ искусствъ, столь яркое осуществленіе идеала.

По теоріи автора, противъ которой, говоря вообще, нельзя ничего возразить ни съ логической, ни, въ данномъ случай, съ исторической точки зрѣнія, проявленіе идеала происходитъ не вдругъ, а постепенно, но такъ, что кульминаціонная точка его развитія относится какъ разъ къ половинѣ историческаго цикла, опредѣляемаго имъ въ 1500 лѣтъ, къ третьему изъ его пяти (въ 300 лѣтъ) періодовъ, за которымъ слѣдуетъ столь же постепенное, хотя и нѣсколько болѣе быстрое нисхожденіе съ этой высоты, чѣмъ поднятіе на нее, —нисхожденіе, во время котораго какъ бы подготовляется мѣсто наступленію новаго историческаго цикла съ новымъ идеаломъ. Эта постепенность и правильность хода исторіи дѣйствительно поражаетъ въ историческомъ циклѣ отъ 1200 г. до Р. Х. до 300 г. по Р. Х., т. е. отъ начала героическаго періода грековъ, о которомъ свидѣтельствуютъ преданія о походѣ аргонавтовъ, о войнѣ семи вождей противъ Өивъ и всего болѣе о троянской войнѣ,



#### законы истории.

до времени торжества христіанства и Константина Великаго, когда. очевидно, начинается новый періодъ исторіи, съ другимъ значеніемъ въ судьбахъ человѣчества. Первыя триста лѣтъ, время героическихъ подвиговъ грековъ, еще новаго народа въ исторіи, которому нужно было утвердить за собой южную часть Балканскаго полуострова и острова Архипелага, были вмёстё съ тёмъ временемъ пробужденія въ нихъ поэтическаго генія, который въ произведеніяхъ Гомера, къ 900-му году, нашелъ себѣ первое громкое и высокое выражение. Съ этого момента греческая литература не перестаетъ развиваться, переходя отъ одного вида въ другому, отъ эпической поэзіи къ лирической, отъ лирической къ драматической, съ тёмъ, чтобы въ вёкъ Перикла, ровно на половинѣ вышеозначеннаго историческаго цикла, достигнуть апогея, о которомъ всего болѣе свидѣтельствуетъ высшее развитіе драмы, бывшей вѣнцомъ поэтическаго творчества геніальнаго народа, и полный расцвѣтъ искусства въ зодчествѣ, ваяніи и живописи. Но этотъ кульминаціонный періодъ литературы, достигшій при Периклѣ высшей точки въ поэзіи, продолжалъ еще блистать въ прозё-въ исторіи, краснорвчіи и философіи вплоть до Александра Македонскаго, закончившись именами Демоссена и Аристотеля. Это восходящее развитіе литературы, не представляющей ничего себѣ равнаго по геніальности во всей исторіи челов'вчества, продолжалось цёлыхъ шестьсоть лыть, ознаменовывая свой путь именами Гомера, Алкея, Сафо, Анакреонта, Шиндара, Эсхила, Софокла, Эврипида, Аристофана, Менандра въ разныхъ видахъ поэтическаго творчества, именами Геродота, Өукидида, Лисіи, Исократа, Демосеена, Платона и Аристотеля-въ высшихъ видахъ прозаическихъ произведеній. Рядомъ съ этими исполинами литературнаго творчества, начиная съ Периклова въка, идутъ имена великихъ художниковъ въ области искусства-Фидіи, Поликлета, Мирона, Скопы, Праксителя, Зевкзиса, Парразія и Анеллеса, въ лицѣ которыхъ зодчество, ваяніе и живопись достигли той же вёчной красоты, какою запечатлёны въ литературѣ произведенія вышеназванныхъ поэтовъ и прозаиковъ. Въ виду всѣхъ этихъ великихъ именъ, наполняющихъ греческую исторію въ продолженіе шести стольтій, при неисчислимой массь другихъ, которыя также стремились проявить идею изящнаго въ своихъ твореніяхъ, не трудно согласиться, что дъйствительно была

модестовъ, томъ I.

17

Digitized by Google

въ исторіи эпоха, какъ бы предназначенная для воплощенія идеала въчной красоты.

Еще долго въ исторіи греческій геній продолжаль блистать. освѣщая путь въ своему идеалу другимъ народамъ на востокѣ и западѣ. Но классическая эпоха его творчества окончилась вмёстѣ съ македонскимъ завоеваніемъ, Съ того времени творческая сила его начинаеть видимо понижаться; но понижается она съ крайнею мелленностью, цёлыхъ шестьсотъ лёть еще удерживая торжество своего идеала надъ всявою силой, духовною и матеріальною. Послё макелонянъ, подчинившихся греческому генію, Грецію покорили римляне, но поворенные оружіемъ и здѣсь остались побѣдителями въ области духа, сдѣлавъ изъ римлянъ самыхъ послушныхъ себѣ учениковъ въ литературномъ и художническомъ творчествѣ. Этимъ путемъ греческій геній совершенно восторжествоваль надъ народомъ, лишившимъ его отечество всякой политической независимости. Не только литература и искусство у римлянъ были лишь отблескомъ великихъ произведеній Греціи, но греческій духъ, какъ совершенно справедливо замѣчаетъ авторъ «Законовъ исторіи», пропиталъ насквозь победителя въ его нравахъ, преобразовалъ его языкъ, даже его національныя сказанія и религіозныя върованія. Въ тоже время идеалъ истинной красоты продолжалъ все болѣе и более затемняться въ глазахъ самихъ грековъ. Вмёсто красоты, возвышающей и укрѣпляющей душу, стала выступать все болѣе и болѣе красота, льстящая однимъ чувствамъ и раздражающая воображение. Давно уже начавшееся въ жизни противорвчие между идеаловь красоты и идеаловь добра превратилось въ римской имперіи въ явный разрывъ, такъ что красота какъ бы уже стала исключать добро, нравственность. Было ясно, что царство одного идеала близилось къ концу и наступало время другого. Съ появленіемъ на сцену христіанства все болѣе стала проникать въ сознаніе людей идея, еще раньше нашедшая себѣ убѣжище въ греческой философіи, что красота внёшняя, чарующая глазъ, ничего не значить передъ красотой, внутренней, которая проявляется въ добрыхъ нравахъ и дёлахъ. Въ человечестве до того чувствовалась потребность обновления новымъ идеаломъ, что недавно еще гонимое и преслѣдуемое христіанство сдѣлалось религіей римскаго императора и вскорѣ затѣмъ было объявлено религіей государственной. Въ четвертомъ столѣтіи нашего лѣтосчисленія видимо для

всѣхъ насталъ новый періодъ въ исторіи рода человѣческаго. Періодъ этотъ или, лучше, новый историческій циклъ, нашъ авторъ называетъ цикломъ идеала добра въ исторіи. Въ хронологической таблицѣ автора онъ обнимаетъ собой время отъ 300 до 1800 г. по Р. Х., т. е. отъ торжества христіанства до торжества французской революціи.

Ì

į

Какъ попытки въ осуществлению идеала врасоты существовали за-долго до появленія грековъ на сцень исторіи, въ древныйшихъ государствахъ востока, и прежде всего у египтанъ, такъ точно въ тотъ же подготовительный періодъ исторіи сдёланы были значительные шаги къ укрѣпленію въ людяхъ чувства добра, къ водворенію нравственнаго порядка и справедливости. Особенно стремленіе въ учрежденіямъ, приближающимъ насъ въ нравственному идеалу, замѣчается у народовъ тогда, когда ихъ общественная жизнь приходила въ разстройство и чувствовалась потребность обновления. Въ такія эпохи являются религіозные и политическіе преобразователи, которымъ нерѣдко и удается мудрыми преобразованіями, новыми религіозными системами или возвышенными нравственными правилами задержать разложение государства и указать ему належный путь въ дальнёйшему существованию. Таково было въ Китаъ значение Конфуція, преподавшаго своему народу на цёлые вёка и даже тысячельтія правила политической и частной нравственности. Раньше, чёмъ за 600 лётъ до Р. Х., великій китайскій философъ проповѣдывалъ своимъ соотечественникамъ, изнывавшимъ подъ гнетомъ притёсненій и гражданскихъ безпорядковъ, и въ особенности ихъ правителямъ, что человъкъ долженъ жить въ согласіи съ разумной природой, т. с. съ разумомъ, и стремиться къ самосовершенствованію, что онъ долженъ быть умѣреннымъ, долженъ любить человѣчество даже въ лицѣ бѣдняка и во всякое время долженъ быть готовъ заглаживать свою вину противъ другого, что все должно быть приносимо въ жертву правственному долгу. Истины эти впрочемъ не были открыты Конфуціемъ, а лишь приведены въ систему на основаніи ученій китайскихъ мудрецовъ самой глубокой древности. Вліяніе ученія величайшаго изъ китайскихъ философовъ не вышло изъ предёловъ Небесной имперіи, но оно было огромно, и его учение до сихъ поръ считается тамъ высшимъ источникомъ мудрой государственной политики и здоровой нравственности. Но Конфуцій быль философъ, его возвышенное ученіе не

2\*

могло поэтому сдёлаться достояниемъ массы, которая могла почувствовать на себѣ его вліяніе лишь настолько, на сколько проникались имъ ен управители, императоры и мандарины. Другой великий преобразователь той же эпохи, но появившийся въ средъ индійскаго народа, Будда, спустился съ высоты трона въ среду бълнаго народа, угнетеннаго столько же высокомърною религией браминовъ, сколько и деспотизмомъ свѣтскихъ правителей, чтобъ возвёстить ему, страдающему на землё и лишенному избавленія отъ мукъ и униженій даже по смерти, новую эру, отврывающуюся аля страждущаго человѣчества. Проповѣдуя цѣломудріе. кротость. любовь въ ближнему, забвение обидъ, равнодушие въ земнымъ благамъ, «великій преобразователь» (такъ былъ названъ Будда благодарнымъ народомъ) нанесъ жестокій ударъ кастовому устройству Индін, служившему для эксплуатацій труда милліоновъ въ пользу немногихъ избранныхъ, заявленіемъ, что всѣ безъ различія касты призваны въ одинаковому участію въ религіозной жизни и что що. слёдователи его ученія получають въ награду послё смерти погруженіе въ нирвану, превращеніе въ ничто. Чтобы понять необыкновенное распространение религиознаго учения Будды, чтобъ оцвнить его, не смотря на всю его странность для христіанскаго міровоззрѣнія, опирающагося на безсмертіе души, нужно помнить, что для бѣднаго народа низшихъ кастъ, угнетаемаго при жизни всѣми ужасами деспотическаго управленія и осужденнаго за мальйшее неисполнение сложныхъ и тяжелыхъ предписаний браминской религіи на вѣчныя муки черезъ превращеніе по смерти въ нечистыхъ животныхъ, полное уничтоженіе, превращеніе въ ничто могло быть наибольшимъ, какое было только мыслимо, благодѣяніемъ. Нѣтъ ничего мудрёнаго, что религія, столь благодѣтельная и особенно доступная пониманию живушей въ постоянномъ горѣ и нуждѣ части человѣчества, не могла удержаться въ берегахъ Индіи и широкимъ потокомъ разлилась по восточной Азіи. Еще въ началъ христіанской эры она проникла въ Китай, гдѣ нашла для себя самыхъ многочисленныхъ адептовъ, утвердилась въ Тибетъ, перешла въ Монголію, къ башкирамъ, въ Японію. Но эта освободительная кроткая и простая религія не удержалась въ средѣ народа, служившаго ей колыбелью; она, послё нёсколькихъ столётій внутреннихъ междуусобій въ Индіи, почти совсемъ уступила место пре-

образованной, подъ са вліяніемъ, религіи браминовъ съ строгимъ ритуаломъ и туманною метафизикой этой послёдней.

Воплощение идеала добра авторъ «Законовъ истории» видитъ въ христіанствѣ. Христіанство же есть религія единобожія. Первый шагъ къ этому совершенному представлению идеи божества слёланъ быль въ Бактріань у иранской вытви древнихъ арійцевъ, въ религія Зороастра, основанной на принципѣ дуализма, на разлѣленія божественныхъ существъ на два враждебныхъ лагеря, на духовъ лобра и свъта и луховъ зла и тъмы. Первые нахолятся полъ главенствомъ верховнаго бога Ормузда, а послёдніе-Аримана. Эти духи и ихъ верховные вожди находятся между собою въ вѣчной борьбѣ. Сущность нравственнаго ученія Зороастра состояла въ томъ, что человѣкъ долженъ стоять на сторонѣ начала добра, быть союзникомъ Ормузду или Агуръ Маздао (отсюда название религи маздеизмъ); онъ долженъ быть поэтому дѣятельнымъ, бодрымъ, чистымъ тёлесно, трудолюбивымъ, честнымъ, прямымъ, откровеннымъ. Какая-то мужественная нота звучить въ нравственныхъ предписаніяхъ Зороастрова ученія, которое одушевлено вѣрой въ конечную побъду добра, хотя и въ отдаленномъ будущемъ. Къ тому же эта религія, въ которой живою формой божества быль огонь, отвергала идолопоклонство, не допускала изображения боговъ ни изванніемъ, ни живописью. Въ этомъ отношении, какъ и въ религиозныхъ преданіяхъ, касающихся перваго человёка и грёхопаденія, обнаруживается явное сходство маздеизма съ Монсеевой религіей. Въ сущности близость одной религи въ другой идеть еще дальше: въ своемъ почитаніи Ормузда и въ отвращеніи въ Ариману, въ этому сатанѣ Зороастрова міросозерцанія, послѣдователи его, персы, были уже на пути въ единобожію, хотя оно и не было у нихъ возведено въ догматъ, какъ у евреевъ. Что сходство върованія у этихъ народовъ не только существовало, но и сознавалось взаимно, это подтверждается какъ расположеніемъ, какое обнаружили персидскіе цари въ несчастному израилю, оплакивавшему свою горькую судьбу «на ръкахъ Вавилонскихъ», такъ и кроткою покорностью возвратившихся изъ плёна іудеевъ своимъ новымъ повелителямъ, которые позволили имъ возстановить стёны Іерусалима и воспёвать хвалу Ісговѣ во вновь отстроенномъ храмѣ.

Израиль-вотъ народъ, къ которому обращены самыя теплыя.

симпатіи автора «Законовъ исторіи». Этому народу, болёе чёмъ всякому другому, предназначено было предъуготовить наступление совершенной формы вдеала добра. Онъ былъ первымъ на землѣ представителемъ чистаго монотечзма, онъ создалъ неподражаемую по своей чистоть и чарующей простоть священную книгу, книгу по преимуществу. Библію; онъ передаль міру въ немногихъ строкахъ правственный законъ (десять запов'едей), грандіозный въ своей простотѣ, обязательный по своему смыслу для всякаго здороваго нравственнаго чувства и составляющій, по мнѣнію г. Бенлёва, базисъ всякаго образованнаго общества. Но, вромѣ этого краткаго закона, такъ категорически поставлявшаго въ обязанность израилю не знать никакого Бога, кромѣ Іеговы, такъ мудро выставившаго условіемъ счастія и долголѣтія почитавіе родителей, такъ предусмотрительно установившаго день покоя, нужный столько же для твлеснаго отдыха отъ недвльныхъ трудовъ, сколько и для удовлетворенія потребностей религіознаго чувства, были даны израилю законодателемъ и другія наставленія, между которыми не все было такъ чисто и возвышенно, какъ написанное на синайскихъ скрижаляхъ. Къ этому присоединялась сложная религіозная практика, сводившая религію на исполненіе внёшнихъ формъ и предписаній ритуала. А между этими предписаніями были и такія, которыя шли прамо въ разръзъ съ спиритуализмомъ религіи, основанной на поклоненіи невидимому Богу. Таково было требованіе кровавыхъ жертвъ для примиренія съ божествомъ или для воздаянія ему благодарности — черта языческая, недостойная высокаго культа служенія безилотному Богу; таково было обрѣзаніе, служившее слишкомъ грубымъ признакомъ союза съ Богомъ сыновей израиля. Правда, въ позднѣйшемъ развитіи религіозной мысли еврейскаго народа, въ учения пророковъ, эти кровавыя жертвы и обрѣзаніе подчиняются высшимъ требованіямъ религіозно-нравственнаго закона и не имѣють настоящей спасительной силы безъ чистоты сердца и внутренняго благочестія. Но при всемъ этомъ, въ нравственномъ идеалѣ израиля оставалась слабая сторона, которая рѣшительно отдаляла его отъ совершенства. Она заключалась въ томъ, что служение Іеговѣ у еврейскаго народа было соединено съ ожиданиемъ за върность этому служенію видийой награды, вѣнцомъ которой было господство этого племени надъ всѣми народами земли, господство не только духоврое, но и матеріальное. Эта идея одушевляла религіозную жизнь

израиля во всѣ времена его національнаго существованія. Она давала ему силу переносить всяческія б'ёдствія, какія обрушивались на него въ политической жизни, и заставляла его удвоивать ревность къ внёшнему исполненію закона. Но она внушала ему также презрѣніе въ другимъ народахъ и двигала его на борьбу съ ними даже и тогда, когда по всёмъ человёческимъ разсчетамъ исходъ ея могъ привести слабый въ государственномъ смыслъ народъ къ окончательной гибели. Это и случилось, когда онъ въ увёренности, что пришло, навонецъ, время мессіи, его избавителя бросился въ борьбу съ могуществомъ Рима. Іерусалимъ въ 70 году нашей эры былъ разрушенъ до основанія, вся Іудея была опустошена, уцёлёвшій отъ погрома народъ былъ разсёянъ по всей землё. Лаже и въ этомъ состояніи, лишенный своего храма, своей страны, національнаго существованія, подвергаемый въ продолженіе вѣковъ униженіямъ и осворбленіямъ со стороны тёхъ самыхъ народовъ, надъ которыми онъ думалъ властвовать, израль не утратилъ въры въ идею своего превосходства предъ другими народами и надежды на будущее свое торжество подъ властію ожидаемаго мессія. Мессія изъ его среды действительно вышель и заставиль себе покланяться народы, но царство этого Мессін, какъ Онъ самъ не разъ заявлялъ, «не отъ міра сего». i,

Съ появленіемъ христіанства, религіи всемірнаго братства и равенства, религіи примиренія человѣка съ богомѣ, чистоты сердца и нравственнаго совершенства, подготовительный періодъ осуществленія идеала добра кончился. Все, что было лучшаго, спасительнаго, высоваго въ другихъ религіяхъ здёсь соединилось для того, чтобъ обновить человёка и дать новую жизнь человёчеству безъ различія племенъ. Появился правственный идеалъ, одинавово понятный сильному и слабому, богатому и бъдному, мудрому и простому, эллину и іудею; явилась дёйствительно всемірная религія, всёхъ» къ себѣ призывающая, никого не отвергающая, всѣмъ доступная и всёмъ обёщающая успокоеніе, особенно же тёмъ, кто страдалъ по несправедливости людской, кто былъ гонимъ за правду, для кого жизнь земная была полна горя и страданій. Она учила любви къ ближнему, забвенію обидъ, снисходительности къ чужимъ заблужденіямъ, кротости, самоотверженію. Вмѣстѣ съ тѣмъ она внушала, что есть Богъ, который видить наши дела, есть Провидение. которое не оставляетъ слабыхъ и несчастныхъ на жертву судьбы,

ſ

Ş

 $\mathbf{23}$ 

учила, что придетъ день, въ который несчастіе будетъ утѣшено, когда не будетъ ни слезъ, ни воздыханія, а настанетъ блаженство несказанное, безконечное. Она не навязывада своимъ послѣдователямъ, какъ другія религіи, не исключая и Моисеевой, утомительнаго исполненія обрядностей, не требовала приношенія жертвъ, ни во что не ставила внѣшнее благочестіе, а прямо требовала служенія Богу духомъ и истиной.

Никто не будетъ спорить, что въ этомъ ученіи достигнутъ идеалъ совершенный, идеалъ добра и человѣческой нравственности. Для всякаго историческаго изследователя несомненно, что съ появленіемъ христіанства начался новый періодъ въ жизни человѣчества. Поэтому авторъ «Законовъ исторіи» не погрѣшилъ противъ истины, устанавливая новый исторический циклъ съ того момента, какъ религія Христа явилась воплощеніемъ новаго идеала. Но при проведения этого цивла по тымъ же степенямъ, какія такъ наглядно представлялись по отношенію къ развитію идеала красоты, онъ возбуждаеть въ читатель не мало недоумъній. Историческій цикль, въ которомъ нашелъ свое выражение идеалъ добра, авторъ «Законовъ исторіи» соединяеть съ исторіей христіанства. Но исторію эту онъ начинаетъ со времени Константина Великаго, тремя стами лётъ позже проявленія въ мірѣ христіанской идеи. Кончаетъ опъ ее на порогѣ нашего столѣтія, между тѣмъ какъ и послѣ 1800 г. христіанство продолжаеть, существовать какъ высшая и всемірная религія, распространившаяся по всёмъ частямъ свёта и расширяющая постоянно свои предѣлы все далѣе и далѣе. Всѣ эти недоумѣнія съ точки зрѣнія автора разсъеваются легко. Начиная новый циклъ временемъ Константина, онъ основывается на томъ, что только въ началѣ IV столѣтія христіанская илея получила оффиціальное признание; оканчивая его 1800 годомъ, онъ имѣетъ въ виду начинающееся въ нашемъ столетіи торжество новаго идеала, обусловленное необыкновенными успѣхами науки и переворотомъ во всемъ стров жизни, произведеннымъ французскою революціей. Но такъ ли легко оправдывается теорія автора въ подробностяхъ хода этого цикла, теорія, требующая двухъ историческихъ періодовъ, т. е. шести-сотъ лётъ, для того, чтобы данный идеалъ достигъ своего апогея, трехъ-сотъ лётъ для пребыванія идеала въ цвётущемъ-соблояния, и двухъ новыхъ періодовъ для его нисходящаго III BIA 4.

ji.

Первый періодъ христіанства отъ Константина до Магомета и ло папы Григорія Великаго (300-600) представляеть собой дійствительно нёчто отдёльное въ томъ отношении, что, съ одной стороны, онъ заключаеть въ себѣ время преобразованія греко-римскаго міра, сопровождаясь паденіемъ Западной римской имперіи и концомъ древней образованности, совершенно уступившей мъсто христіанскому началу, съ другой-упирается въ начало появленія новой религіи (ислама), которую авторъ называетъ «второстепенною формой идеала добра». Но если усиление значения папъ, начиная съ Григорія I, и продолжающееся распространеніе христіанства на Западѣ и означаеть дъйствительно восходящее шествіе новаго начала, то этого никакъ нельзя сказать относительно появленія ислама. вступившаго съ христіанствомъ въ борьбу на Востокъ и проникшаго даже на крайній западъ Европы, въ Испанію и Португалію. Такимъ образомъ, періодъ отъ 600 до 900 года представляеть восходящее шествіе идеала въ весьма условномъ смыслѣ, именно въ томъ, что возростаніе папскаго могущества и быстрое распространеніе ислама, какъ религіи чистаго единобожія, въ самомъ дълъ могуть считаться свидётельствомъ энергическаго проявленія въ жизни идеала, нашедшаго свое истинное выражение въ христіанской нравственности. Съ этой точки зрѣнія, третій періодъ отъ 900 до 1200 г. вполнѣ можеть считаться апогеемъ развитія идеала: онъ видѣлъ и необыкновенное высокомфріе папства въ лицѣ Григорія VII, и унижение императора Генриха IV передъ папою въ Каноссѣ, и крестовые походы, и даже Инновентія III (1198-1216), представившаго собой кульминаціонную точку папскаго величія. Этоть же періодъ былъ свидѣтелемъ высшаго распвѣта арабской культуры. Впрочемъ христіанство и, слёдовательно, идеалъ добра сдёлали въ это время положительныя завоеванія черезъ водвореніе религіи Христа въ Россіи, Польшъ, Венгріи, Даніи, Швеціи, Норвегіи и Исландіи. Періодъ отъ 1200 до 1500 г. долженъ представлять, по теоріи автора «Законовъ исторіи», начало паденія идеала, и онъ его дѣйствительно представляетъ, если это паденіе равносильно съ умаленіемъ папской власти. Въ это время папской теократіи быль нанесень жестовій ударь, особенно «вавилонскимь» пліненіемъ Бонифатія VIII и держаніемъ папъ семьдесять лёть въ плёну въ Авиньонѣ, появленіемъ расколовъ въ католической геркви и усилившимся значеніемъ соборовъ. Къ этому же періоду относьтся

 $\mathbf{25}$ 

возрождение наукъ въ Италии, основанное на воскрешении языческой древности, и основание многихъ университетовъ, въ которыхъ положены были свмена новой науки. Періодъ отъ 1500 до 1800 г., послёлній въ этомъ историческомъ циклё, долженъ былъ бы представить крайнее ослабление нравственнаго идеала, воплощеннаго въ христіанствѣ. Но въ сушности нѣтъ ничего подобнаго. Подорвана была въ этотъ періодъ только папская власть, да и то далеко не окончательно. Подорвана она была реформаціей и отпаденіемъ отъ римской церкви всего Съвера западной Европы, развившимся въ протестантскихъ, а затёмъ и въ католическихъ странахъ свободомысліемъ, усиленіемъ и торжествомъ свётскаго начала въ государствѣ, развитіемъ наукъ и литературы, скептическою философіей XVIII выка и, наконець, революціей, объявившей себя противъ всякаго авторитета и религіозной нетерпимости, въ защиту гражданской справедливости и правъ разума. Но всѣ эти обстоятельства, одно за другимъ наносившее удары преобладанію панской власти, не только не понизили начала добра у христіанскихъ народовъ, но содвиствовали, съ одной стороны, его очищению отъ искажений, причиненныхъ ему панскимъ авторитетомъ, съ другой - распространенію понятія о немъ въ массахъ, въ которыхъ съ каждымъ вѣкожѣ усиливалось просвѣщеніе. Но нельзя сказать и того, чтобы три въка, слъдовавшіе за Возрожденіемъ въ Италіи, нанесли папской власти ударь смертельный. Она нашла себѣ цѣлую армію самыхъ искусныхъ защитниковъ въ основанномъ въ 1540 году орденъ іезуитовъ; она утвердила свою власть въ южной Америкъ; она не разъ давала чувствовать свою силу въ Европъ даже и въ послёднее время; она имѣла, наконецъ, смѣлость объявить себя непогрѣшимою и не безъ успѣха выдерживаетъ борьбу съ государствами за преобладание своей идеи въ народныхъ массахъ.

Вообще во всемъ своемъ разсужденіи объ историческомъ циклѣ, которому онъ придаетъ названіе «циклъ идеала добра» авторъ поступаетъ, по крайней мѣрѣ съ виду, произвольно отъ начала до конца. Начать этотъ циклъ лишь съ признанія Константиномъ христіанства, смотрѣть на развитіе идеала добра, какъ на усиленіе папскаго могущества и въ ослабленіи этого послѣдняго видѣть признакъ оставленія обществомъ «высотъ идеала для сближенія съ дѣйствительностью»-во всемъ этомъ замѣчается много такого, что возбуждаетъ недоумѣніе, если не прямо ошибочно. Особенно же нельзя

видёть наибольшаго выраженія идеала добра въ папской теократіи и нельзя въ большемъ приложение его въ пъйствительной жизни находить низведение его съ высоты. Это темъ более можеть повазаться страннымъ, что авторъ живъйшимъ образомъ сочувствуетъ и реформаціи, и утвердившейся вслёдствіе ся свободё мысли, и могущественному дёйствію на умы французской литературы XVIII столѣтія, и нѣменкой философіи, подкопавшей, по его мнѣнію, авторитеть церкви болье, чёмъ это сдёлали Вольтерь, Руссо и энциклопедисты и, наконецъ, французской революціи, потрясшей старый феодальный, средневѣковой мірь въ его основаніяхъ. Но дѣло въ томъ, что авторъ «Законовъ исторіи», соединая торжество идеала добра съ видимымъ торжествомъ христіанской церкви, долженъ былъ говорить с паденіи этого идеала въ началу нынёшняго столётія уже затёмъ, чтобы дать въ нёцнемъ столётіи мёсто царству новаго, высшаго идеала, не исключающаго предыдущіе, а скорбе поглощающаго ихъ, -идеала истины.

Итакъ человѣчество прожило царство двухъ идеаловъ, и мы вступили въ историческій періодъ, или въ циклъ идеала истины, въ царство того идеала, которому принадлежить будущность челочества. Такъ, по крайней мъръ, увъряетъ насъ авторъ «Законовъ исторія». Но что такое идеаль истины? Это-царство науки, раскрывающей законы жизни во вселенной, умѣющей пользоваться силами природы и действующей къ устройству жизни на разумныхъ началахъ. Царство это ближайшимъ образомъ подготовлено, съ одной стороны, необывновенно сильнымъ научнымъ и философскимъ движеніемъ послёдней четверти прошлаго столётія, съ другой-началомъ самоуправленія, выработавшимся въ Англіи, перенесеннымъ на дѣвственную почву Новаго Свѣта, прочно утвердившимся тамъ со времени завоеванія независимости Соединеными Штатами и пробужденнымъ въ жизни въ старой Европъ французскою революціей. Конецъ XVIII въка былъ ознаменованъ «Критикой чистаго разума» Канта, великими открытіями въ физикъ (Гальвани и Вольта), въ химіи (Лавуазье), въ зоологіи, сравнительной анатоміи и палеонтологіи (Кювье), въ астрономіи (Лапласъ). открытіемъ новой планеты-Урана (Гершель) и новаго материка-Австраліи (Кукъ). Явилось стремление изслёдовать природу во всёхъ отношенияхъ, стремленіе подчинить ее уму человѣка, извлечь изъ нея все, что она можеть дать для увеличенія нашего благосостоянія, сдёлать изъ земли

27

удобное и съ комфортомъ устроенное обиталище человѣчества. «Всеобщій неудержимый полёть говорить авторь увлекаеть въ наши дни всѣ классы общества къ вершинамъ истиннаго». Судя по научнымъ успёхамъ, сдёланнымъ въ сравнительно короткій промежутокъ времени, равно какъ по многимъ примѣрамъ самоотверженнаго мужества изслѣдователей, которые съ неоцѣнимыми жертвами проникають въ самыя отдаленныя и неудобныя для пребыванія европейскаго человѣка части земли, открывають новыя рѣки, горы, населенія, поднимаются въ удаленные отъ земли слои атмосферы, не боятся никакой заразы, являясь на помощь страждущему человъчеству, трудно и представить себъ, какъ далеко современемъ уйдетъ родъ человѣческій въ познаніи истины. Авторъ основательно замѣчаеть, что это познание, конечно, не можеть переступить границъ нашего разума, которому никогда не удастся «разрѣшить загадки вселенной». Но вмёстё съ тёмъ онъ рисуеть въ своемъ воображеніи картину, когда челов'ячеству, совершившему свое нормальное развитіе, придется жить на нашей планеть при условіяхъ гораздо болёе трудныхъ, чёмъ съ какими оно имёетъ дёло въ настоящее время. Тогда, говорить онъ, придется можеть быть наукѣ «вступить въ борьбу противъ революціи въ тысячу разъ болѣе страшной, чѣмъ тѣ, какія потрясали общество». Можетъ притти, говоритъ онъ далёе, моментъ, когда умъ человѣческій будетъ бороться съ космическими силами и, «если вычисленія нашихъ астрономовъ и нашихъ физиковъ-не чистыя гипотезы, моменть этоть долженъ притти рано или поздно». Говоря это, авторъ заглядываеть въ такую даль, о которой мы не можемъ составить себѣ еще никакого яснаго представленія.

Дъйствительно, трудно вообразить себъ всю ту сумму завоеваній, какія сдёлаетъ со временемъ наука, когда она достигнетъ апогея своего развитія. Время этого развитія, сообразно теоріи г. Бенлёва, должно наступить чрезъ семь-сотъ лътъ, примърно въ 2500— 2600 году нашего лътосчисленія. Авторъ «Законовъ исторіи» — приверженецъ теоріи постояннаго прогресса и въ одномъ мъстъ прамо высказываетъ, что законъ прогресса управляетъ міромъ, и потому онъ не сомнѣвается, что родъ человѣческій къ этому времени сдѣлаетъ чудеса, чтобы придать землѣ козможную красоту и плодородіе, чтобы проникнуть въ ея глубины и высоты; быть можетъ онъ приснособитъ къ лучшему обитанію какъ холодныя полярныя страны, такъ и знойную середину Африки; будетъ, наконецъ, сдѣлано все возможное для того, чтобы возвысить человѣческую расу въ тѣлесномъ, умственномъ и нравственномъ отношенияхъ.

Таковы будутъ усилія науки къ осуществленію идеала истины. Но на какой почвѣ они будутъ развиваться? Какого они требуютъ политическаго и общественнаго состоянія, которое бы могло итти съ ними въ уровень и содѣйствовать въ жизни осуществленію царства истины?

Авторъ «Законовъ исторіи» убѣжденъ, что дѣйствительную почву для умственнаго, нравственнаго и общественнаго прогресса могутъ дать только страны, стремящіяся къ возможно большему развитію самоуправления. Въ статъв о self-government въ Англии и Америкв онъ показываеть, какой сильный рычагь къ прогрессу умственной и общественной жизни представляеть политическая свобода. Научные дёятели могуть быть во всякой стране, но царство истиннаго, говорить онъ, не можеть опираться лишь на разумъ и знанія небольшого количества ученыхъ, а требуетъ того, чтобъ цѣлыя массы населенія были посвящены нъ начала науки и политическаго устройства. Въ статъ о французской и аеинской демократіи онъ указываетъ между прочимъ на фактъ, какъ быстро двинулось развитіе авинянъ, когда они достигли политической свободы и торжества демократіи, послѣ законодательства Солона и особенно Клисеена. Быстрое возрождение Франціи послѣ недавней войны, поставившей было ее на край гибели, можно приписать, главнымъ образомъ, установленію республики, честь водворенія которой авторъ приписываеть Тьеру. Считая политическую свободу и самоуправленіе необходимымъ условіемъ осуществленія въ человѣческихъ обществахъ царства истины, авторъ съ особеннымъ удовольствіемъ останавливается на Америвъ. Въ Соединенныхъ Штатахъ онъ видитъ государство, прежде другихъ пришедшее къ цѣли, преслѣдуемой европейскою расой, именно: «осуществить идеаль истиннаго и заставить его сіять во всёхъ частяхъ земного шара заразительностью примъра и зрълищемъ благополучія, достигнутаго благодаря удовлетворенію матеріальныхъ потребностей, равно какъ и требованіямъ знанія и науки». Особенно благопріятное условіе для осуществленія этого идеала въ Америкѣ заключается въ томъ, что великая заатлантическая республика ничего не заимствуетъ у прошедшаго, кром'в истинъ, доказанныхъ разумомъ, фактовъ, составляющихъ до-

стояніе науки, и нѣкоторыхъ учрежденій, вызываемыхъ самою необходимостью благоустроенной жизни. Но въ ней нѣтъ ни привилегированныхъ сословій, ни господствующей религіи, ни застарѣлыхъ предразсудковъ, вошедшихъ въ кровь Европы. Не будь у Европы такого большого груза, доставшагося ей отъ временъ минувшихъ, плоды французской революціи были бы другіе. Авторъ особенно останавливается въ этомъ случаѣ на политическихъ притязаніяхъ дворянства и католическаго духовенства и на стремленіи ихъ всѣми силами противодѣйствовать торжеству принциповъ новаго времени,

Въ главѣ «Настоящее и будущее» г. Бенлёвъ, говоря объ антагонизмѣ принциповъ стараго съ новымъ въ Европѣ, находитъ, что во всёхъ европейскихъ государствахъ, не исключая Россіи и даже Турціи, старый порядовъ вёщей уступаетъ новому, что въ самыхъ отсталыхъ странахъ уже пробило себѣ дорогу выборное начало въ управленія, что ни одно правительство не оспариваеть болёе у народа права выбшиваться въ дёла государственныя. Такой ходъ прогрессивнаго движенія онъ приписываеть на материкѣ Европы толчку, данному французскою революціей. Эта же революція, по его мнёнію, пробудила въ нашемъ столітія въ жизни и національности, страдавшія подъ игомъ завоевателей. При этомъ естественно возникаетъ рычь о восточномъ вопросѣ. Авторъ «Законовъ исторіи», по видимому, надбется на справедливое рѣшеніе этого вопроса, которое представить кажлой изъ національностей Балканскаго полуострова то, что ей принадлежить по праву. Но преобладающую роль Россіи въ этомъ вопросѣ онъ считаетъ оконченною: Констинтино- \*\* поль сдёлается вольнымъ городомъ, Франкфуртомъ, или лучше, Вашингтономъ для союзныхъ державъ Балканскаго полуострова, а во вліяніи на славянъ наше отечество встр'вчаеть сильное, противодъйствіе со стороны Австріи. Впрочемъ подчиненіе Австріи балканскихъ славянъ онъ считаетъ дѣломъ, по разнымъ причинамъ, трудно осуществимымъ. Что же касается взаимнаго отношенія великихъ державъ, то г. Бенлёвъ не видить опасности для нарушенія европейскаго равновѣсія, послѣ того какъ «русское всемогущество» теперь ограничено, благодаря «соединеннымъ усиліямъ Англіи и Германіи». Не будеть въ Европ' никакой господствующей націи, а почетная гегемонія, по его словамъ, будетъ принадлежать той изъ нихъ, «которая окажетъ более услугъ челове-

честву». Три національности, латинская, германская и славянская, спорящія за свое преобладаніе въ старомъ и новомъ свётѣ, не смотря на существованіе элементовъ раздора, могутъ продолжать мирно свое развитіе, сврещиваясь одна съ другой вровью, интересами и политикой. Примѣръ Швейцаріи показываетъ, какъ отдёльныя народности могутъ жить вмѣстѣ, связанныя общими патріотическими узами и соблюдая полное согласіе. Не вступятъ ли современемъ на тотъ-же путь и главные народы Европы?

Авторъ предвидить время, когда Европѣ придется столкнуться лицомъ въ лицу съ многочисленнымъ населеніямъ Азіи и Африки. Менње чъмъ въ полтораста лътъ желълныя дороги избороздятъ во всѣхъ направленіяхъ не только всю Европу и Америку, но и Азію и Африку. Народы, изъ которыхъ нѣкоторые и теперь считають себя сотнями милліоновъ, соприкасаясь непосредственнымъ образомъ съ европейской образованностью, могуть, какъ теперь японцы, вытти изъ многовёковаго усыпленія и, усвоивъ себё плоды нашей культуры, могуть сделаться страшными. Существуеть опасность не только для европейскаго преобладанія надъ чуждыми расами, но и для независимости самой Европы, занимающей такое маленькое мъсто на земномъ шаръ Новый поводъ для европейскихъ народовъ оставить взаимную вражду и соединиться въ союзъ большихъ и малыхъ государствъ, на подобіе большихъ и малыхъ кантоновъ швейцарской республики, чтобъ отстоять роль Европы въ судьбахъ рода человвческаго.

Недалекому будущему предстоить также рѣшеніе вопроса сопіальнаго, вопроса объ устраненіи пауперизма и обезпеченіи ежедневнаго куска хлѣба рабочету населенію. Г. Бенлёвъ высказывается рѣшительно противъ коммунистической теоріи, какъ такой, которая по его мнѣнію, неизбѣжно возвратила бы человѣчество къ варварству временъ доисторическихъ. Онъ не можетъ допустить, чтобъ бѣдный человѣкъ могъ надѣяться на улучшеніе своей участи безъ труда и сбереженія. Для обезпеченія же труда отъ эксплуатаціи капиталистовъ и отъ непредвидѣнныхъ несчастій, онъ предлагаетъ кооперативныя общества, общества страхованія и вообще тѣ учрежденія, которыя поддерживаютъ узы солидарности между рабочими и вѣрно достигаютъ цѣли улучшенія ихъ участи. Въ числѣ другихъ средствъ, ведущихъ къ улучшенію участи рабочаго класса, авторъ предлагаетъ возможно большее заведеніе ремесленныхъ

школъ, изученіе рабочими, кромѣ главнаго своего ремесла, еще другого, побочнаго, которое могло бы доставить точку оноры въ трудные дни безработицы, и, наконецъ, переселеніе въ кодоніи при иомощи правительства. Авторъ ожидаетъ, по крайней мѣрѣ для Франціи, наступленія можента, когда ремесленные классы, при помощи сбереженій, достигнуть такого обезпеченнаго положенія, что будутъ въ массахъ переходить въ ряды буржуазіи и избѣгать унизительныхъ, напримѣръ, лакейскихъ занятій. Эти занятія будутъ оплачиваться дорого, а это поведетъ къ тому, что европейское общество постарается воспользоваться услугами людей желтой и черной расы, которые за умѣренное вознагражденіе будутъ исполнять служебныя обязанности, не чувствуя къ нимъ никакого отвращенія.

Свое разсуждение о настоящемъ и будущемъ Европы г. Бенлёвъ заключаетъ указаніемъ на развитіе идеи космополитизма, которая теперь уже ясно выражается въ почтовомъ союзѣ, въ принятіи многими народами десятичной системы, въ разныхъ ученыхъ събздахъ, во всемірныхъ выставкахъ и т. п., и на необходимость устройства международнаго ареопага для поддержанія мира между народами. Этоть ареопагъ долженъ состоять изъ представителей разныхъ государствъ и быть постояннымъ, чтобы ръшать всё вопросы. васающіеся международныхъ отношеній и всячески устранять войну, приносящую столько бъдствій человѣчеству. Зародышь этого всемірнаго ареопага уже существуеть въ настоящее время въ лицъ шести великихъ европейскихъ державъ, неоднократно рѣшавшихъ спорныя дѣла между государствами. Современемъ въ его составъ могуть войти Соединенные Штаты, Бразилія, Японія, а за нею и нѣкоторыя другія государства Азіи. Изъ него не исключается и Африка. Ареопагъ мира могъ бы составить двѣ палаты, изъ которыхъ нижняя могла бы состоять изъ болёе многочисленныхъ представителей, въ число которыхъ входили бы и представители второстепенныхъ и третьестепенныхъ государствъ. Авторъ думаетъ/ этой палать предоставить преимущественное обсуждение вопросовъ о налогахъ, бюджетѣ и финансахъ. Онъ имѣетъ въ виду такое состояние международныхъ отношений, при которомъ отдёльныя государства представляли бы собой нѣчто въ родѣ Соединенныхъ Штатовъ Америки. Подобнаго состоянія нельзя не желать, но осуществленіе его принадлежить, вёроятно, еще не близкому будущему.

Digitized by Google

\*

На этомъ оканчивается основная часть книги г. Бенлёва. Но авторь не хотёль остановиться на своихъ философскихъ и историческихъ соображенияхъ, не представивъ повърки имъ въ историческомъ календарѣ и въ новыхъ соображеніяхъ, служащихъ къ подтверждению проводимыхъ имъ законовъ истории. Результатомъ этой дополнительной части труда были двё новыхъ главы, прелставляющихъ читателю, безспорно, весьма интересныя данныя и выводы, на которыхъ намъ послѣ всего сказаннаго нельзя, хотя вкратить, не остановиться. Въ самомъ концъ книги онъ помъщаеть хронологическія таблицы, дающія наглядное понятіе о ходѣ исторіи въ каждомъ ея циклѣ, соотвѣтствующемъ царству того или другого идеала. и приложение общей хронологи въ истории некоторыхъ государствъ, а именно: Англіи, Германіи, Италіи, Испаніи и Франціи.

Мы не считаемъ нужнымъ говорить объ этой дополнительной части вниги съ большою подробностью, ни даже послёдовательно передавать ен содержание. Содержание это не вездѣ одинаково интересно и не вездѣ достаточно выдержано. Съ другой стороны, оно представляеть собой въ значительной степени повторение, развитие и подтверждение того, что авторомъ говорилось въ предыдущихъ главахъ.

Самая выдающаяся сторона вниги г. Бенлёва, какъ уже замътиль читатель, заключается въ томъ, что онъ выставляетъ закономъ развитія исторія совершеніе ся важнёйшихь фазисовъ въ полуторо-тысячный періодъ для важдаго изъ нихъ. Поэтому естественно. что онъ прилагаетъ стараніе оправдать свою теорію возможно более осязательными фактами и соображеніями. Говоря вообще, относительно двухъ историческихъ цикловъ, обнимающихъ три тысячи лёть, ему это оправлание удается въ довольно осязательномъ видь. Слъдя хронологически за событіями, начинающимися за тысячу слишкомъ лѣтъ до Р. Х., онъ показываетъ, что какъ эти полуторо-тысячные циклы, такъ и ихъ подраздёленія на періоды въ триста лётъ и даже на этапы въ сто пятьдесятъ лётъ, болёе или менёе совпадають съ крупными фактами исторіи. Теперь онъ идеть еще дальше и заявляеть, что въ человѣческомъ мірѣ господствуеть законъ 15-ти лѣтъ, изъ котораго и вытекаютъ дальнѣйшіе періоды въ 150 леть, въ 300 и въ 1500. Этоть законъ 15-ти лёть онь старается приложить къ исторіи отдёльныхъ народовъ-3

модестовъ, томъ і.

въ Франціи и Англіи въ новое время, въ Греціи и Риму въ древности. При этомъ авторъ ставить въ параллель періоды развитія жизни отдѣльнаго нормальнаго человѣка. Этихъ періодовъ, состоящихъ изъ 15-ти лётъ, пять, т. е. столько-же, сколько и періодовъ развитія въ каждомъ большомъ историческомъ циклѣ. Въ 15 лѣтъ человѣкъ достигаетъ юношескаго возраста, въ 30-возмужалости. въ 45-наибольшей зрёлости, въ 60-старости, а 75 лёть составляють предель правильно развивавшейся человёческой жизни. Говоря о періодахъ жизни отдѣльнаго человѣка, средняя продолжительность которой мёняется сообразно успёхамъ культуры у каждаго народа, а конечный срокъ въ отдёльныхъ, хотя рёдкихъ, индивидуумахъ заходитъ за 140 и даже за 150 лётъ, авторъ считаетъ своею обязанностью быть менте ватегоричнымъ; но, въ приложеніи къ исторіи народовъ, законъ 15-ти лѣтъ для него важется несомнѣннымъ. Французская исторія нашего столѣтія, въ теченіе которой играють такую выдающуюся роль года 1815, 1830, 1848, 1870, служить въ его глазахъ «страшнымъ» подтвержденіемъ значенія этого закона въ исторіи.

Для историка,, занимающагося изложениемь фактовь жизни у того или другого народа, имъетъ значение только то, что было. При этомъ его пытливость не заходитъ дальше того, когда и какъ бывшее произощло, по какимъ причинамъ произошло, при какихъ условіякъ, и какія оно имѣло послѣдствія. Для того же, кто погруженъ въ отыскание законовъ истории, важно не только то, существование чего подтверждается историческими свидётельствами и памятнивами, что происходило на памяти исторіи, но и то, что выходить за предѣлы всякой исторіи, о существованіи чего можно только предполагать, и даже то, что возможно въ будущемъ, о чемъ можно говорить только гадательно. Мыслителю, желающему объять своимъ умомъ судьбу человѣчества во всей цѣлости, естественно приходить на мысль отыскать его начала, опуститься въ глубь временъ такъ далеко, какъ это только могутъ позволить находящіяся въ распоряженіи науки данныя о жизни на нашей планеть, равно какъ и заглянуть въ даль будущаго, насколько хватаетъ нашъ умственный глазъ при данномъ состоянии человѣческаго знанія. Въ этомъ случав какъ прошедшее, такъ и будущее заволакивается для насъ густымъ туманомъ, который не даетъ возможности разглядѣть ни одного предмета въ отдѣльности; но если среди этого тумана замѣчаются хоть какія-нибудь свѣтлыя точки, то трудно не сосредоточить на нихъ своего взора и не попытаться разглядѣть того, что чрезъ нихъ виднѣется. Такъ поступаетъ и авторъ «Законовъ исторіи».

Для того, чтобы раздвинуть предѣлы исторіи, онъ обращается въ даннымъ не только геологіи, но и астрономіи. Астрономическія же данныя говорять слёдующее: въ своемъ обращеніи около солнца земля движется по орбить, которая, имвя элллиптическую форму, имбеть неодинавовую степень экспентричности, т. е. земля удаляется въ извёстные періоды отъ солнца на большее разстояніе, чёмъ въ другіе. Эта эксцентричность орбиты нашей планеты бываеть весьма разнообразна. На основании вычислений одного англійскаго ученаго (Croll, въ Quarterly Review, July, 1879), обнимающихъ три милліона лётъ, авторъ говоритъ, что въ послёднія 25.000 лёть экспентричность орбиты земли была нёсколько значительнье, чыть она теперь, затыть въ періодъ 30,000 лыть, непосредственно предшествующій этимъ 25,000 лётъ, она была нѣсколько меньше, такъ что въ теченіе 60,000 лѣтъ разстояніе соляца отъ земли не подвергалось значительнымъ колебаніямъ. Но за 72,000 лётъ до нашего времени орбита нашей планеты была въ два раза эксцентричние, чимъ въ настоящее время, а 100,000 лёть тому назадъ- въ два съ половиной; въ продолжение предшествующихъ 50,000 лѣтъ эта эксцентричность была лишь вдвое больше нынёшней, но за-то въ 60,000 лёть, предшествовавшихъ этой послёдней цифрё, земля отдалялась оть солнца въ три съ половиной раза больше, чёмъ въ настоящее время. Это, какъ полагають геологи, и было время ледяного періода, когда на земль царствоваль страшный холодъ и льды доходили въ Европѣ до Швейцаріи. Затёмъ за 400,000 лётъ до настоящаго времени эксцентричность орбиты земли была почти такою-же, какова она нынь, а за 800,000 льть она много превышала эксцентричность ледяного періода. Изъ обозрѣнія этихъ различныхъ очертаній орбиты нашей планеты видно, что на землѣ были періоды, когда она представляла условія, то болёе, то менёе благопріятныя для существованія человѣка. Такъ какъ въ теченіе послѣднихъ 60,000 лёть эти условія относительно температуры на нашей планеть были сравнительно одинаковы, то нёть никакого риска полагать, что родъ человѣческій существовалъ нѣсколько десятковъ тысячъ 3\*

лѣтъ, прежде чѣмъ начались для него времена историческія. Геологическія открытія, по видимому, не оставляютъ въ этомъ никакого сомнѣнія.

Теперь вопросъ: какія же обстоятельства ближайшимъ образомъ вызвали въ нашемъ полушаріи родъ человѣческій къ исторической жизни? Почему исторія древнийшихь азіатскихь государствъ восходить лишь за 2700 - 3000 лёть до Р. Х., или за 4500 - 5000 лѣтъ отъ нашего времени, а исторія Египта тысячью слишкомъ лѣтъ предшествуетъ исторіи другихъ извѣстныхъ намъ государствъ древняго міра? И здѣсь являются на сцену астрономическія данныя. Съ эксцентричностью земной орбиты, о чемъ мы сейчасъ говорили, находится въ связи кривизна эклиптики. Эта кривизна эклиптики происходить, то въ пользу съвернаго, то въ пользу южнаго полушарія. Астрономами опредѣленъ періодъ въ 21,000 лѣтъ, въ теченіе одной половины котораго, т. е. въ продолженіи 10,500 лѣтъ, мы, жители сѣвернаго полушарія, находимся ближе въ солнцу зимой, чёмъ лётомъ, вслёдствіе чего зимы наши бываютъ короче и теплѣе, а лѣто дольше и умѣреннѣе, чѣмъ во вторую половину означеннаго періода, когда мы ближе къ солнцу лётомъ, а дальше оть него зимою; съ южнымъ же полушаріемъ въ тоже время происходить какъ разъ противоположное. Въ настоящее время мы находимся въ положении болёе выгодномъ, чёмъ жители южнаго полущарія, пользуемся болье продолжительнымъ и умъреннымъ льтомъ и болѣе мягкою и короткою зимою, чѣмъ люди, обитающіе по ту сторону экватора. Этотъ благопріятный для нашего полушарія періодъ начался за 3300 льть до Р. Х., т. е. именно въ то время, въ которое Египетъ уже явно выступаетъ въ исторіи; вслёдъ за нимъ, черезъ нёкоторый промежутокъ, начинаютъ показываться вавилоняне, финикіяне, мидяне и т. д. Египетская культура началась еще въ южномъ полушаріи въ благопріятный для него климатическій періодъ и прошла въ сѣверное вмѣстѣ съ болѣе благопріятными условіями, начавшимися въ климатическомъ отношеніи для послѣдняго, гдѣ, наконецъ, и достигла, по теченію Нила, береговъ Средиземнаго моря. Для 'другихъ же древнихъ народовъ, перемѣна климата въ сѣверномъ полушаріи, происшедшая пять тысячъ слишкомъ лётъ тому назадъ, была столь важнымъ толчкомъ къ культурному развитію, что безъ него оно могло бы замедлиться, быть можеть, еще на цёлыя тысячелётія.

Если хронологическія данныя, доставляемыя астрономіей, бросають нѣкоторый свѣть на начало исторіи, то они-же могуть служить и нъкоторымъ указаніемъ для будущаго. Мы уже говорили, что по исторической теоріи г. Бенлёва, назначающей для каждаго большого историческаго цикла 1500 лётъ, кульминаціонная точка новой европейской гражданственности должна настать въ 2500-2600 годахъ нашего лётосчисленія и затёмъ черезъ нёкоторый промежутовъ, именно начиная съ 2800 года, этотъ фазисъ ся долженъ будетъ постепенно склоняться къ понижению (отъ 2800 до 3400 г.). Какой новый исторический циклъ сменить тогда начавшийся теперь фазисъ, авторъ «Законовъ исторіи» не знаетъ или, по крайней мѣрѣ, ничего не сообщаетъ намъ; но онъ не колеблется указать на 7000-й годъ нашей эры, какъ на такой, когда для Европы настанеть время кризиса въ силу неминуемаго измѣненія положенія нашего полушарія относительно солнца и перехода лучшихъ климатическихъ условій въ южное полушаріе. Здѣсь мы встрѣчаемся съ крайней хронологической точкой, на которую можетъ еще опереться какая-нибудь комбинація; но дальнёйшій шагь въ даль будущаго былъ бы, наконецъ, и по словамъ автора, увлечениемъ въ область химеры, гдѣ уже невозможно никакое трезвое разсужденіе.

Однако, г. Бенлёвъ остановился въ своихъ гаданіяхъ только на-время. Пересматривая снова въ общихъ чертахъ ходъ исторіи, онъ видитъ, что были на свътъ племена и исчезли, явились другія и, благодаря особенно счастливымъ обстоятельствамъ, заняли мѣсто въ исторіи. Но изъ этихъ историческихъ народовъ, одни, достигши извѣстной степени гражданственности, остановились; дѣло исторіи стали совершать другіе, изъ которыхъ каждый, по видимому, былъ предназначенъ исполнить свою задачу. Ходомъ исторіи несомнѣнно управляютъ законы. Какая же судьба въ концѣ концовъ ожидаеть нась? Какой послёдній удёль человёчества? Не угрожаеть ли всему живущему на землѣ конечная и безслѣдная гибель отъ какой-нибудь катастрофы во вселенной, или отъ дъйствія силъ. скрытыхъ въ нѣдрахъ самой земли и уже не разъ измѣнавшихъ ея поверхность? Или, быть можеть, настанеть моменть, когда жизненная сила оставить нашу планету, и она будеть мертвымъ шаромъ вращаться въ молчаливыхъ пространствахъ вселенной, подобно лунѣ, своему нынѣ безмолвному спутнику? Все, что матеріально, не вѣчно: не только земля и луна, но и вся наша солнечная си-

стема неминуемо разрушится, или распустится, какъ она, въ свое время, составилась изъ необъятнаго количества космическихъ атомовъ, восемнадцать милліоновъ лётъ тому назадъ, согласно новѣйшимъ вычисленіямъ. Но неужели погибнетъ и духъ, дѣйствовавшій въ исторіи и проявляющій себя, безъ сомнѣнія, въ судьбахъ не только земного человѣчества? Авторъ «Законовъ исторіи» этого не думаетъ и не можетъ допустить, чтобы законы, управляющіе развитіемъ рода человѣческаго, не входили въ общій планъ мірозданія и чтобъ, слѣдовательно, все для человѣческаго духа окончилось съ нашимъ земнымъ существованіемъ. Но тутъ уже дѣйствительный рубежъ всякой человѣческой пытливости. Человѣку не дано знать источника жизни и ен сущности, и только невѣжеству позволительно думать, что ему открыта вся книга премудрости, какъ выразился ученый, слова котораго мы приводимъ ниже.

«Правда-говорилъ знаменитый французскій химикъ Дюма, въ одномъ изъ засёданій «Французской академіи»---мы завоевали землю, измѣрили ходъ планеть, подвергли вычисленію небесную механику, опредёлили природу звёздъ, пробились сквозь мракъ туманныхъ пятенъ и даже привели въ порядокъ безпорядочное движеніе кометь; но за звёздами, для достиженія для насъ свёта которыхъ требуются вёка, есть еще звёзды, лучи которыхъ потухаютъ на пути, а тамъ все дальше и дальше, безъ перерыва и безъ конца, сіяють на твердахь, о которыхь наша мысль и не подозрѣваеть, солнца, которыхъ наши взоры не встрётять, безчисленные міры, навсегда для насъ закрытые. Если мы, послъ усилій, продолжавшихся двѣ тысячи лѣтъ, достигаемъ, навонецъ отдаленной оконечности нашей вселенной, которая составляеть лишь точку въ безмёрномъ пространствё, то мы останавливаемся, нёмые и полные ужаса, на порогъ безконечнаго, о которомъ мы ничего не знаемъ. Природа человѣка, его настоящее и будущее существованіе - это непроницаемыя тайны для самыхъ великихъ геніевъ, писалъ Даламберъ на верху своей славы; то, что мы знаемъ, говорилъ умирая Лапласъ, ничтожно, и это было послёднимъ словомъ знаменитаго соперника Ньютона».

Передъ такими рѣшительными признаніями крайней ограниченности человѣческой мудрости со стороны умовъ самыхъ сильныхъ и самыхъ неустрашимыхъ въ изслѣдованіи законовъ и цѣли мірозданія необходимо приходится склонить свою голову всякому болѣе

скромному мыслителю и ученому. Склоняетъ ее и г. Бенлёвъ, съ грустью заключая свою попытку проникнуть въ будущее человѣческаго духа и его отношение къ общему плану космоса такими словами:

«Будемъ подражать старшимъ и лучшимъ изъ насъ. Покоримся невозможности знать и, заключившись въ тёсныя границы нашего назначенія, постараемся его выполнить смиренцо подъ окомъ того, который есть, былъ и будетъ».

Такъ заключаетъ свою книгу авторъ «Законовъ исторіи». Этимъ покаяніемъ онъ снимаеть съ себя значительную долю отвётственности за неудовлетворительное решение вопросовъ, какие не разъ ставились его неумъренною пытливостью. Не дёло историка говорить о томъ, что станется съ человечествомъ въ булущемъ, измѣряемомъ не только тысячами, но десятками, сотнями тысячъ, даже милліонами льть. Не на немъ также лежить обязанность проникать въ тайны мірозданія, развертывать передъ собой необъятный планъ космоса и ставить нашему бѣлному уму лля разрѣшенія задачи, передъ которыми принуждена отступить, въ сознание своего полнаго безсилія, вся современная наука, а можеть быть и будущая. При всемъ томъ, книга г. Бенлёва не лишена интереса. Открытые ею законы исторіи подлежать сильной критикь и, по всей въроятности, не найдуть себъ въ наукъ никакого признанія; но, какъ новая попытка бросить свёть на ходъ исторіи, волворить какой-нибудь порядовъ въ хаосъ событій, нагромоздившихся за шесть тысячъ лёть историческаго существованія человёчества, она, безспорно, имфетъ свое право на вниманіе.





## ПРОГУЛКА ПО РАЗВАЛИНАМЪ РИМА И ПОМПЕЙ ').

(По поводу книги г. Гастона Буассье)

## I.

Жизнь отдаленныхъ вѣковъ и заключившихъ свое существование гражданскихъ обществъ, всегда имѣла для образованныхъ и любящихъ углубляться въ судьбы человичества людей много привлекательнаго. Чёмъ таинственнёе для насъ эта прошедшая жизнь, чёмъ болёе загадочнаго представляютъ для насъ ся нёмые памятники, тѣмъ неудержимѣе наше стремленіе постигнуть то, что̀ хранится подъ развалинами исчезнувшихъ городовъ, какой смыслъ таится въ дошедшихъ до насъ скудныхъ и иногда мало понятныхъ письменахъ, что думали, что чувствовали и какъ жили людп, которые ихъ намъ оставили. Самые ничтожные предметы обыденной жизни, которымъ мы въ нашемъ быту обыкновенно не придаемъ значенія, затрогивають въ сильной степени наше любопытство, коль скоро эти предметы дошли въ намъ изъ временъ далекихъ, какъ слѣды жизни минувшихъ поколѣній, не существующихъ болѣе гражданскихъ обществъ, исчезнувшихъ народовъ. Какая-нибудь ничего не стоющая монета, никуда не годный теперь предметь домашней утвари, осколокъ разбитой вазы, кусокъ надгробной плиты съ остатками нёсколькихъ буквъ бывшей на ней надписи,

<sup>1</sup>) «Историческій Въстникъ» №№ 9-10, 1880 г.

.

заржавѣвшая шпилька, сломанная пряжка—все это насъ интересуетъ, все это мы помѣщаемъ на видныхъ мѣстахъ въ своихъ домашнихъ коллекціяхъ рѣдкихъ и замѣчательныхъ предметовъ, хранимъ въ государственныхъ и общественныхъ музеяхъ, на ряду съ драгоцѣнными произведеніями ваянія и живописи. Десятки тысячъ людей всякаго званія и образованія ежегодно приходятъ въ эти музеи и съ молчаливымъ вниманіемъ разсматриваютъ вынутую изъ древней могилы серьгу, булавку, ожерелье, найденный въ землѣ мѣдный котелокъ, какое нибудь орудіе пытки и т. п. Самый необразованный простолюдинъ, самый лѣнивый и невнимательный человѣкъ навостряетъ уши, когда слышитъ разсказъ о томъ, какъ жили люди въ далекую старину, что они пили и ѣли, какъ одѣвались, чѣмъ занимались, во что вѣрили, чего боялись и чему покланялись.

Но проникать въ смыслъ сохранившихся памятниковъ древности дано не всякому. Требовалась бездна ума, проницательности и теривнія, чтобы заставить заговорить предъ нами египетскіе гіероглифы, ассирійскія клинообразныя надписи, чтобы возстановить. хотя въ общихъ чертахъ, преемственную исторію культуры народовъ, въ отдаленнъйшія времена смънявшихъ, вытъснявшихъ и истреблявшихъ другъ друга въ передней Азіи, въ этой колыбели европейской гражданственности. Но никакія усилія не помогли до сихъ поръ разгадать, напр., письмена одного изъ самыхъ любопытныхъ народовъ древности, обитавшаго въ Средней Италіи, этрусковъ или тирренцевъ, какъ ихъ называли греки, и даже самое происхождение этого народа, исторія котораго такъ тёсно была связана съ судьбами Рима, до сихъ поръ остается неразгаданнымъ. Ни Ланци, ни Отфридъ Миллеръ, ни Ноэль де-Верже, ни Корсенъ, ни Декке, никто не могъ здѣсь завоевать себѣ славы Шампольона и вознаградить себя успёхами, какіе достались на долю новъйшихъ египтологовъ, Бругша и Маріэтта, и изслёдователей ассирійской древности-Раулинсона, Леярда, Георга Смита, Опперта, Ленормана, Шрадера и другихъ неутомимыхъ дѣятелей на поприщѣ ассиріологіи. Но даже и при изученіи памятниковъ быта тъхъ народовъ, знакомство съ которыми намъ облегчено обширной и вполнѣ доступной литературой, встрѣчаются на каждомъ шагу трудности, возникаетъ бездна сомнѣній и отврывается масса неизвестнаго. Цёлыя сотни археологовъ рабатаютъ надъ разъясненіемъ

Digitized by Google

памятниковъ, сохранившихся на классической почвѣ Италіи, а до сихъ поръ неизвъстна даже въ точности топографія римскаго форума и не опредёлено, какъ слёдуетъ, назначение сохранившихся въ разрушенномъ видѣ зданій Палатина, гдѣ подожено было начало вѣчному городу Ромула и гдѣ утвердили потомъ свое мѣстопребывание римские императоры. Съ этими трудностами, сомнѣніями и недоумѣніями борются люди, посвятившіе всю свою жизнь изученію древности, близко знакомые съ литературой, оставленной намъ влассическими писателями, изощрившіе свое соображеніе въ вопросахъ археологіи ежедневнымъ созерцаніемъ и изслѣдованіемъ археологическихъ памятниковъ, живущіе мыслію и воображеніемъ болье въ древнемъ мірь, чёмъ среди своихъ современниковъ. Что же сказать о массѣ образованной публики, которая знаеть древнюю литературу развѣ по главнѣйшимъ именамъ ея представителей и для которой важдый памятникъ древняго быта-мраморная или бронзовая статуя, стённая живопись, даже нерёдко предметы домашней утвари – представляеть явленіе, требующее объясненія? Какъ она знакомится съ древностью? Что видитъ, смотря на колоссальныя развалины Адріановой виллы и даже на остатки зданій римскаго форума? Что говорять ей эти многочисленные памятники древняго быта, такъ краснорѣчивые въ глазахъ людей, умѣющихъ съ ними бесёдовать? А между тёмъ по этимъ памятникамъ можно прочесть цёлую исторію жизни народа, его чувства и помыслы, узнать его върованія и міросозерцаніе, понять его привычки и наклонности, изучить жизнь общественную и частную, заглянуть въ эту жизнь такъ глубово, подойти въ ней такъ близво и осязать ее такъ непосредственно, какъ этого намъ не могутъ дозволить сами по себѣ ни произведенія поэтовъ, ни разглагольствованія ораторовъ, ни краснорѣчивыя повѣствованія историковъ. Книга г. Гастона Буассье-«Археологическія прогулки» (Promenades archéologiques. Rome et Pompei. Paris, 1880) служитъ тому живымъ доказательствомъ.

Имя г. Гастона Буассье не безъизвѣстно русской читающей публикѣ. Много разъ я указывалъ на него въ своихъ «Лекціяхъ по исторіи римской литературы», какъ на одно изъ самыхъ видныхъ именъ современной французской учености. Одно изъ его сочиненій, самое общирное, «La religion Romaine d' Auguste aux Antonins (Paris, 1874)», появилось даже въ русскомъ переводѣ.

42

Онъ состоить профессоромъ въ Collége de France, въ заведения, въ которомъ болёе трехсотъ лётъ находить во Франціи убѣжище духъ независимой науки и которое всегда доставляло общирное поприще талантамъ, чуждымъ факультетской рутины и принося. щимъ на кассдру шировое и плодотворное знаніе, преподаєть въ Нормальной школь, снабжающей Францію наиболье подготовленными учителями, и недавно удостоился выбора въ сонмъ сорока «безсмертныхъ» Французской академіи, удостоился высшей награды, какая можеть вёнчать труды даровитаго ученаго. Эта высокая почесть въ странѣ, гдѣ предоставленъ такой просторъ борьбѣ личныхъ честолюбій, досталась г. Гастону Буассье не даромъ. Длинный рядъ ученыхъ трудовъ создалъ ему славу умнаго и даровитаго ученаго, а рядъ блестящихъ статей въ «Revue des deux Mon des» сдёлалъ его имя популярнымъ въ средѣ многочисленной и чуткой къ проявленіямъ всякаго истиннаго дарованія французской публики. Г. Буассье можеть служить типомъ солиднаго и вмёстё съ тёмъ симпатичнаго ученаго, типомъ, водеорение котораго въ нашей странѣ инѣ представляется особенно плодотворнымъ и потому въ высшей степени желательнымъ. Глубокое, но чуждое узкой спеціальности, знаніе, широта воззрѣній, ясность и твердость сужденій, осторожность въ выводахъ и заключеніяхъ, полное художественнаго смысла и доступное всякому образованному читателю изложение-вотъ отличительныя черты этого типа, которымъ отличается французскій ученый отъ нёмецкаго и который былъ бы въ полной гармоніи съ лучшими сторонами нашего національнаго духа, чуждающагося всего узкаго и исключительнаго, равно какъ всего сухого и непривлекательнаго. Первые ученые труды г. Буассье, «Поэть Аттій» и «Варронъ», были составлены въ духѣ факультетской науки и были направлены на доказательство авторомъ своей филологической учености. Они доставили ему извёстность въ средё французскихъ и нёмецкихъ филологовъ, но были еще далеки отъ того, чтобы создать ему славу въ массѣ образованной публики. Впрочемъ въ сочинении о Варронѣ, въ своей докторской диссертаціи, г. Буассье достаточно показалъ, что онъ не будетъ представителемъ той сухой и безцвѣтной учености, которая съ особеннымъ наслажденіемъ лишь собираетъ въ свои книги цитаты изъ чужихъ сочинений, читанныхъ и не читанныхъ, но не понимаетъ, что сущность дѣла въ настоящемъ ученомъ трудѣ все-таки не въ цитатахъ и не въ на-

громождении на свои страницы чужихъ мыслей и доказательствъ, а въ усилінхъ освётить своею собственною мыслію и знаніемъ темную сторону вопроса, въ болёе широкомъ и правильномъ изслёдовании того, что не поддавалось ясному рёшенію у нашихъ предшественниковъ, наконецъ, въ возбужденіи въ другихъ интереса къ самому предмету изслѣдованія. Стоя на уровнѣ современнаго состоянія науки, г.Буассье внесъ въ свое изучение знаменитаго римскаго полигистора много новыхъ комбинацій на основаніи близкаго знакомства съ исторіей и литературой римлянъ и посредствомъ умнаго и яснаго изложенія предмета сдёлаль изъ сухой и скучной во всёхъ другихъ сочиненіяхъ о Варронё темы интересную и для послёдующихъ изслёдователей вполнё необходимую книгу. Слёдовавшій за тёмъ его трудъ подъ заглавіемъ «Цицеронъ и его друзья» былъ капитальнымъ трудомъ французской ученой литературы въ области влассической филологіи и доставилъ своему автору громкую извѣстность и широкое значеніе. Онъ вскорѣ былъ перевеленъ на нёмецкій языкъ и вездё былъ признанъ за одно изъ важнъйшихъ изслъдованій, касающихся послёдняго времени римской республики. Туть авторъ является не только ученымъ, глубоко изучившимъ интересавищую въ исторіи эпоху, но и первокласснымъ писателемъ, обладающимъ зрёлостью политической мысли, шировимъ пониманіемъ задачи и самымъ отчетливымъ изложеніемъ. Это была книга, которая привлекла къ себѣ вниманіе всей образован. ной публики и вмёстё съ тёмъ ясно указывала, въ чемъ заключается сила французскаго ученаго, занявшаго такое вилное мёсто среди своихъ собратій въ послёдніе годы имперіи. Г. Гастонъ Буассье сдёлался однимъ изъ наиболёе цённыхъ сотрудниковъ. «Revue des deux Mondes», гдѣ рядъ умныхъ и талантливыхъ статей по римской литературѣ и исторіи живѣйшимъ образомъ свидѣтельствовалъ, какой животрепещущій интересъ могуть получить историческіе и литературные вопросы, касающіеся древняго міра, подъ перомъ умныхъ и даровитыхъ ученыхъ, болѣе питающихся произведеніями самой древности, чёмъ схоластическими диссертаціями и александрійскими трактатами второстепенныхъ и третьестепенныхъ представителей нёмецкой учености. Его статьи о «Римской исторіи» Моммзена, о Сенекъ, разные этюды относительно лицъ и событій перваго въка имперіи были въ своемъ родѣ образцовыми и находили массу внимательныхъ читателей. Въ 1872 году, когда я лично

познакомился съ г. Гастономъ Буассье, онъ былъ занять большимъ трудомъ о римской религи, который и вышелъ въ 1874 году въ двухъ томахъ подъ указаннымъ выше заглавіемъ. Лва года спустя было издано имъ новое, составленное большею частию изъ ряда этюдовъ, появлявшихся на страницахъ «Revue des deux Mondes», большое и интересное сочинение, подъ заглавиемъ «L'opposition sous les Césars». Продолжая свои занятія римскою древностью, г. Буассье сталъ послёдніе годы заниматься археологическими вопросами; результатомъ этихъ занятій и явилась книга, подавшая поводъ къ нашей бесѣлѣ съ читателемъ «Историческаго Вѣттника». Книга эта составлена также изъ статей «Revue des deux Mondes», начало воторыхъ относится въ концу 1876 года: но. рашавшись собрать ихъ въ одну книгу, авторъ предпринялъ нарочно новое путешествіе въ Италію, чтобы все, что говорится имъ относительно раскопокъ, производящихся ежедневно въ Римѣ, въ Помпеяхъ и въ другихъ мъстахъ, свидътельствовало о состоянии ихъ въ послѣлніе мѣсяцы.

«Археологическія прогулки» г. Гастона Буассье-превосходная, въ высшей степени интересная книга. Главная часть ся посвящена Риму, а въ римѣ форуму, Палатину и христіанскимъ катакомбамъ; изъ Рима французскій ученый ведеть своихъ читателей въ тибуртинскую виллу Адріана, затёмъ предпринимаеть съ ними экскурсію въ Остію, въ морской порть всемірной столицы, и, наконець, удаляется въ Помпеи. Мёста, которыя посёщаеть авторъ «Археологическихъ прогуловъ» многимъ изъ насъ хорощо знакомы. «Кто изъ путешествовавшихъ по Италіи не видалъ развалинъ римскаго форума? вто не поднимался на Палатинъ посмотрёть на жилища римскихъ кесарей? кто, проживая зиму въ Неаполѣ, не вздилъ нвсколько разъ погулять по узкимъ улицамъ воскрешихъ изъ подъ пепла Везувія, съ своими домами, стённою живописью, всею домашнею утварью, Помпей? Но въ томъ-то и дѣло, что тамъ, гдѣ многіе изъ насъ видѣли только развалины, читая книгу г. Буассье, мы видимъ уже цёльныя зданія, въ пустыхъ домахъ мы видимъ полную обстановку, видимъ, какъ хозяева принимаютъ гостей, какъ жильцы дома сидять за столомъ, читають книги или слушаютъ, какъ читаютъ другіе, видимъ, гдѣ они спять, какъ они встаютъ, выходять изъ дома, встрёчаются съ знакомыми, видимъ, какъ они сидять въ циркѣ, принимая живѣйшее участіе въ томъ, что про-

45

исходить на ристалищахъ, освистывая возницу одного цвѣта и апплодируя другимъ, присутствуютъ въ амфитеатрѣ при бояхъ гладіаторовь, убивающихъ другъ друга или вступающихъ въ схватку съ львами, тиграми, леопардами, гіенами и тому подобными свирёпыми животными. Древній Римъ оживаеть, и предъ нашими глазами происходять шумныя сцены форума. Мы слышимъ ораторовъ, голосъ которыхъ громко раздается по всей площади съ высоты трибуны, украшенной корабельными носами, и видимъ многочисленную публику, толпящуюся, за неимѣніемъ мѣста на площади, на ступеняхъ храмовъ, на капитолійскомъ спускѣ или на крышахъ сосѣднихъ зданій. Мы отправляемся въ Остію, и передъ нами уже не развалины, а роскошный и богатый городъ, въ гавани котораго не достаетъ мѣста для множества судовъ изъ Греціи, Малой Азіи и Африки; мы видимъ какъ многочисленная толпа шумно привётствуетъ появление на горизонтѣ парусовъ, подъ которыми идуть суда изъ Египта, нагруженныя хлѣбомъ, котораго уже давно ждетъ, привыкшее жить на счетъ казны, римское население. Помпеи теперь для насъ уже не мертвый городъ, состоящій лишь изъ домовъ и улицъ: по этимъ улицамъ такъ и снусть надодъ, шумный, вривливый, какъ и теперешній народъ Неаполя; передъ нами воскресаютъ магазины, пекарни, лавки съ горячими напитками, постоялые дворы и гостинницы; вотъ толпа читаетъ афиши, рекомендующія кандидатовъ въ городское управленіе, вотъ школьники выбъжали изъ училища и чертять острымъ грифелемъ на ствнахъ стихи Виргилія или Овидія, вотъ молодые и праздные люди, ищущіе любовныхъ привлюченій; а вотъ идетъ и мѣстный тузъ Гольконій, который не пожальль денегь на перестройку обрушившагося театра, котораго почтительно привѣтствуетъ толпа и который постоянно выбирается населеніемъ въ почетныя должности.

Перенестись на время цёликомъ въ эту далекую отъ насъ жизнь такъ и подстрекаетъ любопытство. Пойдемте же, читатель, и посмотримъ на эти столь краснорёчивыя теперь развалины ближе. Насъ приглашаеть пойти съ нимъ чичероне, на котораго можно положиться, г. Буассье, профессоръ въ Collége de France, членъ французской академіи. Онъ, правда, съ вами мало знакомъ и писалъ свою книгу не для русской, а для французской публики, у которой не тотъ вкусъ къ древности, какъ у насъ, и болѣе чуткое пониманіе. Но я самъ бывалъ не разъ въ Римѣ и Помпеяхъ;

• ኛ

также, какъ и онъ, многое видѣлъ и кое-что изучалъ, хотя и не съ такими средствами. Вѣдь у насъ нѣтъ въ Римѣ, какъ у французовъ, ни академіи художествъ, ни археологической школы. Мы, русскіе, вездѣ предоставлены самимъ себѣ; даже и въ посольство, въ которомъ трудно бываетъ найти человѣка, говорящаго по-русски, никогда не заглядываемъ. Мы принуждены всюду сами себя рекомендовать и считаемъ за особенную благодать, если капитолійскіе нѣмцы пускаютъ насъ въ свою библіотеку и грубо не отказываютъ принять насъ въ свою свиту при обозрѣніи музеевъ.

## IL

Итакъ, до встречи съ г. Гастономъ Буассье последуйте за мною. Воть мы прібхали въ Римъ. Выходимъ изъ вокзала желёзной дороги и видимъ колоссальныя мрачныя развалины. Это еермы, или попросту, бани, построенныя императорами Діоклетіаномъ и Максиміаномъ. Онѣ были такъ общирны, что въ нихъ могли мыться, натираться оливковымъ масломъ и купаться въ бассейнахъ одновременно три тысячи двёсти человёкъ. Въ былое время это громадное здание было украшено великолёнными портиками; внутри его были роскошныя залы, широкіе дворы, сады, ален, школы для атлетическихъ упражненій; въ немъ пом'єщалась великольпная библіотека, перенесенная Діоклетіаномъ съ форума Траяна, картинная галлерея-словомъ, 'это было одно изъ замѣчательныхъ зданій, въ которомъ римская публика IV вѣка нашей эры могла проводить день съ удовольствіемъ и съ пользою. Теперь внутри этого зданія устроены между прочимъ двъ церкви-св. Бернарда и св. Маріи Ангельской (Santa Maria degli Angeli). Но намъ некогда разсматривать громаднаго Діоклетіанова сооруженія. Мы садимся въ омнибусъ и спускаемся съ Квиринала въ Марсову полю, на мѣстѣ котораго находится главная часть теперешняго Рима, и направляемся къ площади Минервы. Храма римской богини, построеннаго Помпеемъ, мы тамъ не увидимъ; на его мъстъ и изъ его развалинъ сооруженъ храмъ Богородицы. Мы просто хотимъ основать въ знаменитой гостинницѣ Минервы, содержимой обществомъ іезуитовъ, свое мѣстопребываніе въ вѣчномъ городѣ, чтобы быть вблизи Пантеона и, главное, Капитолія. Мы устали съ дороги, но отвазыва-

емся отъ обѣда и отдыха, желая немедленно взглянуть хоть однимъ глазомъ на вблизи насъ находящіяся мѣста, съ именами которыхъ соединены вся слава и величіе великаго Рима. Мы выходимъ изъ гостинницы и черезъ пять минуть подходимъ къ Капитолію-Грудь наша волнуется, насъ охватываетъ священный трепетъ.

Такъ, съ спертымъ дыханіемъ и усиленно быющимся сердцемъ, поднимался я 26 августа 1863 года въ первый разъ на священную гору, съдалище Юпитера капитолійскаго, которому со временъ Ромула римскіе полководцы посвящали «жирную добычу», spolia opima, и къ ногамъ котораго тріумфаторы клали вѣнокъ, въ знакъ торжественной благодарности за могущественное покровительство римскому народу, величавшему своего великаго бога эпитетами: Optimus, Maximus. Ни двѣ колоссальныхъ статуи Діоскуровъ, ни такъ называемые трофен Марія, ни даже великольпная фронзовая статуя Марка Аврелія на конѣ, украшающая середину площадки, составляющей центральный пункть Капитолія, меня не останавливають дольше нёсколькихъ мгновеній. Передъ святостью мёста, передъ величіемъ историческихъ о немъ преданій теперешнія украшенія его теряють значение. Нътъ желания итти немедленно и въ капитолійскій музей съ его знаменитымъ Фавномъ краснаго цвѣта и Венерой изъ паросскаго мрамора, копіей Книж вой Венеры Праксителя, съ его умирающимъ гладіаторомъ и со множествомъ другихъ неоцѣнимыхъ сокровищъ древняго искусства. Не до единичныхъ предметовъ, когда историческія воспоминанія о судьбѣ великаго народа, съ высоты своей священной горы смотрёвшаго на разстилавшуюся у его ногъ вселенную, давять голону. Два шага въ лѣво, спускъ на другую сторону и передо мной картина, о которой едва смѣло когда-либо мечтать воображеніе-римскій форумъ, съ его арками, колоннами и развалинами, съ видомъ Колизел прямо передъ глазами и съ дворцами императоровъ вправо на Палатинѣ. Голова моя буквально закружилась и я, опершись на перила, долго стояль въ нёмомъ молчанім. Когда, нёкоторое время спустя, я пришелъ въ себя отъ астолбенвнія, мив вспомнился Гёте, писавшій изъ Рима друзьямист «ну, теперь вы можете думать, что я счастливъ». Былъ сластания и я въ эту минуту. На глаза навернулись слезы.

Вотъ куда мы съ вами пришли, любезный читатель! Передъ нашими глазами памятники величавой исторіи. Ихъ не истребили

въ конецъ тысячелѣтія, они будутъ стоять новыя тысячелѣтія, и человѣчество будетъ созерцать ихъ съ тѣмъ же благоговѣніемъ. Посмотримъ же на нихъ ближе, коль скоро судьба привела насъ своими глазами видѣть мѣста, имена которыхъ языкъ нашъ привыкъ произносить съ ранняго дѣтства, мѣста, на которыхъ болѣе тысячи лѣтъ разыгрывалась одна изъ величайшихъ драмъ человѣческой исторіи. Мы будемъ дѣлать нашу прогулку не одни: съ нами. на всякій случай руководитель, на котораго я указалъ вамъ въ самомъ началѣ.

Грандіозныя развалины, представляющіяся нашимъ глазамъ съ Капитолійскаго спуска, эти восемь гранитныхъ колоннъ храма Сатурна, три мраморныхъ колонны портика храма Веспасіана, арка Септимія Севера, три изящныхъ колонны изъ пентелійскаго мрамора, поддерживающія капители храма Діоскуровъ, мраморный полъ Юліевой базилики, остатки мостовой священной улицы, развалины разныхъ храмовъ и другихъ сооруженій, какъ у подножія Капитолія, въ равнинѣ, составлявшей пространство римскаго форума, такъ и по ея окружности въ сторону Палатина, Эсквилина и Виминала въ одинъ мигъ переносять насъ въ древность; но въ этой древнасти на цобно разобраться. То, что мы называемъ римскою древностью, онимаеть собой періодъ по крайней мёрё въ ивёналиать съ половиною столётій, и всё эти столётія оставляли свой слёдъ въ этихъ мёстахъ, которыя у насъ теперь передъ глазами и которыя всегла служили центромъ жизни древняго Рима. Было время, когда римскій форумъ, впослёдствіи средоточіе политической жизни народа, подчинившаго себѣ вселенную, былъ грязнымъ болотомъ, въ водахъ котораго въ первые дни существованія города утонулъ сабинанинъ Курцій, сражаясь съ римлянами, похитивании женъ и дочерей его племени. Только восточная, возвышенная часть долины, отдёляющей Палатинъ отъ Капитолія, въ то отдаленное время могла служить надежнымъ местомъ сообщенія. Въ этой-то части будущаго форума, поражавшаго величіемъ своихъ памятниковъ, и былъ устроенъ Когицій (comitium), мѣсто первоначальныхъ народныхъ собраній, въ коточыхъ сначала принимали участіе только патриціи. На этомъ мѣстѣ была воздвигнута первая ораторская трибуна, небольшая возвышенная, терраса, впосявлстви украшенная носами съ кораблей, отбитыхъ у Антіатовъ, и потому называвшаяся просто носами или клювами (Rostra).

модестовъ, томъ 1.

Digitized by Google

Это была та самая трибуна, съ которой оглашался форумъ до самаго конца республики, съ которой говорили и Катонъ, и Гракхи, и Цицеронъ, пока Юлій Кесарь не воздвигъ новой (Rostra Julia) въ концѣ форума, на которой послѣ Филиппикъ Цицерона и было погребено республиканское красноричіе. Мисто этого комиція, гав собирался римскій народь, гав находилась ораторская трибуна и гдѣ помѣщался также преторскій трибуналь, если смотрѣть на форумъ съ Канитолія, находилось нѣсколько дальше того мѣста, гав впослёдствіи была воздвигнута, сохранившаяся до сихъ поръ, тріумфальная арка Септимія Севера. Выше ростръ, т. е. старой трибуны, въ сторонѣ древней церкви св. Адріана, третьимъ царемъ Рима, Тулломъ Гостиліемъ, была построена Курія, гав собирался сенать. Это древнъйшее общественное здание города Ромула, находилось, какъ теперь полагають, именно на томъ мъсть гдъ стоитъ названная церковь, построенная въ V вѣкѣ христіанскаго лѣтосчисленія. Выше комиція, ближе въ сторону Капитолія, въ раннее время республики было устроено мъсто для иностранныхъ, именно греческихъ, пословъ и называвшееся потому Грекостояніе. Graecostasis. Противоположная комицію югозападная часть форума, гдѣ теперь остатки Юліевой базилики, колонны храма Кастора и Поллукса, колонна Фоки, часть, въ началъ грязная и болотистая, была осушена еще въ царскій неріодъ, послё того какъ Тарквиній Древній посредствомъ подземной трубы, знаменитой большой клоаки (cloaca maxima), уцёлёвшей частію до нашего времени, спустилъ въ Тибръ воду болотистой низменности. Черезъ это площадь для собраній народа расширилась, открылось достаточно мёста для присутствованія при отправленіи общественныхъ дёль мелкому римскому населенію, плебеямь, получившимь со времени Сервія Туллія права политическія въ міру имущества каждаго. Въ этой низменной части скоро возникъ гостиный дворъ. Были построены лавки, носившія въ послѣдующее время названіе старыхъ лавокъ (Tabernae veteres), когда были построены на противоположной сторонѣ, тамъ, гдѣ пролегала Священная улица, новыя лавки. Такимъ образомъ мѣстность, занимаемая теперь развалинами форума, была въ древнъйшее время не только средоточіемъ политической жизни города, но и центромъ торговли, которая никогда и впослёдствіи не оставляла вполнё прежняго своего мёстопребыванія, а лишь только удалилась нёсколько въ

его окрестности. Будучи главнымъ мѣстомъ политической жизни. пентромъ торговли и мѣстомъ суда, притягивая къ себѣ постоянно съ утра до ночи народное движение, форумъ не имѣлъ удобнаго помѣщенія, гдѣ бы толпящійся народъ могъ, при нуждѣ, укрыться отъ дождя, отъ солнечнаго жара, гдъ бы публика могла свободно вести рѣчь о дѣлахъ и проводить время въ ожиданіи, когда начнется то или другое интересное дёло въ судё или выступитъ на старую трибуну ораторъ, защищающій новый законъ или старающійся представить гражданамъ вредныя отъ него послёдствія, гдъ могъ бы съ удобствомъ происходить сулъ по дёламъ гражданскимъ. гдѣ, наконецъ, могли бы совершаться, какъ теперь на биржѣ, торговыя операція. Такое пом'єщеніе было устроено Катономъ Старшимъ, который первый воздвигнулъ въ сѣверовосточномъ углу форума базилику, извёстную подъ именемъ Порціевой (родовое имя Катоновъ) и помѣщавшуюся тамъ, гдѣ теперь находится древняя церковь св. Мартина. Этимъ была положена мода на устройство этого рода роскошныхъ и дорого стоющихъ архитектурныхъ сооруженій. По лівую сторону форума, если смотрізть на него съ Капитолія, за комиціемъ и старыми рострами появилась вскорѣ новая базилика Эмиліева, а по другую сторону, къ Палатину, было начато Юліемъ Кесаремъ и окончено уже Августомъ роскошнъйшее зданіе-базилика Юліев'а, мраморный поль который такъ пріятно выдается среди другихъ развалинъ форума. Зданіе это помъстилось между храмомъ Діоскуровъ, три колонны котораго составляють лучшее украшение развалинь форума, и храмомъ Сатурна, рѣзко выдвигающимся теперь своими восемью гранитными колоннами съ іоническими капителями, у подножія Капитолія. Въ этомъ древнемъ храмѣ хранилась, какъ извѣстно. гражланская казна республики, тогда какъ военная помѣщалась, въ построенномъ выше Сатурнова храма, на склонѣ Капитолія, въ знаменитомъ въ римской исторіи храмѣ Согласія, о которомъ намъ теперь свидётельствуютъ лишь ничтожныя развалины. Не подалеку отъ храма Діоскуровъ, ближе въ Палатину, стояли зданія, отличавшіяся между другими своей глубокой древностью и особенно священнымъ значеніемъ: это храмъ Весты съ монастыремъ для Весталокъ и дворецъ главнаго понтифика, называвшійся Regia (подразум'ввается domus). Полагають, что теперешняя церковь св. Маріи Освободительницы (Santa Maria Liberatrice) стоить 4\*

именно на мъстъ храма Весты, рядомъ съ которымъ стояла и Regia.

Вилъ форума, загроможденнаго теперь развалинами, но еще далеко не вполнѣ раскопаннаго, значительно измѣнился со времени режде всего возникъ въ концѣ его, противоположномъ имперіи. Капитолію, храмъ Юлію Кесарю, освященный Августомъ, подлѣ мёста, гдё устроена была диктаторомъ новая ораторская трибуна, Rostra Julia. На западѣ, вблизи храма Сатурна, при поворотѣ Священной улицы въ Капитолійскому спуску (Clivus Capitolinus), была воздвигнута тріумфальная арка Тиберію, неподалеку оть неяновая трибуна, носившая название Капитолійской (Rostra Capitolina), полукруглое основание которой видно до сего времени; рядомъсъ ней стоялъ позолоченный верстовой столбъ, milliaric greum, отъ котораго начинался счетъ миль по всёмъ главны Сланы. велущимъ изъ Рима; далѣе, при выходѣ на Капитолій главной вѣтви Священной улицы, стояла арка Септимія Севера, сохранившаяся до сего времени. На самонъ форумъ, украшениемъ котораго въ прежнее время была колонна съ корабельными носами, columna rostrata, воздвигнутая въ честь знаменитой морской победы Луиллія надъ кареагенянами, равно какъ и болье древнія колонны, какъ Pila Horatia, столбъ, на который были возложены отнятые у врага доспёхи извёстнымъ побёдителемъ Куріаціевъ, колонна побёдителя ладинянъ Г. Менія, пилястровая статуя сатира Марсіи подль судебной эстрады, тріумфальная арка Фабія, побѣдителя аллоброговъ, на самомъ форумъ, говоримъ мы, появилась съ первыхъ менъ имперіи колонпа, воздвигнутая Юлію Кесарю предъ его ут момъ, колоссальная конная статуя Домиціана, съ такимъ рабольпнымъ чувствомъ описанная Стаціемъ, и даже сохранившаяся до нашихъ дней колонна въ честь императора Фоки, воздвигнутая экзархомъ Италіи Смарагдомъ въ 608 году христіанскаго лётосчисленія. Далье, къ сторонъ Колизея, форумъ стали окружать новые храмы, какъ храмъ: Рима и Венеры, построенный Адріаномъ, храмъ Антонина и Фаустины, обращенный потомъ въ существующую понынѣ церковь св. Лаврентія in Miranda, храмъ Ромула, сына Максентія, составляющій нынѣ церковь св. Козьмы и Даміана. За ними виднѣлась базилика Константина, о громадности которой свидѣтельствують до сихъ поръ колоссальныя развалины. Противъ нея у Палатина возвышалась и теперь возвышается тріумфальная арка.

Тита, а тамъ дальше, при поворотѣ въ улицу, отдѣляющую Палатинскую гору отъ Целія, арка Константина, прямо же передъ лицомъ зрителя, смотрящаго на форумъ и на то, что за нимъ, съ Капитолія, гордо поднимается и замыкаетъ картину колоссальнѣйшее зданіе древняго Рима, Флавіевъ Амфитеатръ, названный Бедой (въ VII столѣтіи) Колоссеемъ (Colosseum), а теперь извѣстный подъ именемъ Колизея. Но мы уже далеко вышли за предѣлы форума.

- Мжно себѣ представить, какъ великолѣпна, какъ ослѣпительна была эта картина слёдующихъ одна за другою тріумфальныхъ арокъ, храмовъ, базиликъ, колоннъ, колоссальныхъ статуй, слёдующихъ безъ перерыва отъ Колизея до Капитолія, вѣнчаннаго храмомъ Юпите "Капитолійскаго, со статуями трехъ верховыхъ боговъ-ской эпохи. Поднимавшійся по Священной улиць, бравшей свое начало близь Колизея, къ Капитолію, гдѣ она оканчивалась, путешественникъ, не видя конца грандіознымъ монументамъ, изъ которыхъ многіе соединены были съ самыми важными и глубокими историческими преданіями, чувствоваль себя какъ бы въ волшебноочаровательномъ мѣстѣ, не имѣвшемъ ничего себѣ полобнаго ни на одной точки земного шара, и ясно понималь только одно, что онъ находится въ центрѣ столицы міра, превзошедшей всѣ остальные города своимъ монументальнымъ величіемъ. Передъ этимъ величіемъ останавливались въ нёмомъ изумленіи самые варвары. дѣдавшіе набъги на столицу имперіи и расхищавшіе накопленныя въ, зей вѣками богатства. Картина ослѣпительнаго великолѣпія форума и его окружности пережила нашествія вестготовъ и вандаловъ, передъ ней не останавливались только внутреннія партіи, раздиравшія Римъ въ средніе въка и пользовавшіяся храмами и арками, какъ крѣпостими въ борьбѣ съ противниками; и форумъ, подъ управлениемъ папъ, мало дорожившихъ остатками языческой древности, приходя въ постепенный упадокъ, дощелъ, наконецъ до такого плачевнаго состоянія, что потерялъ свое древнее названіе и превратился въ C'ampo Vaccino, въ Коровье Поле: и это его названіе имѣло свое оправданіе вплоть до послѣднихъ лѣтъ правленія Пія IX. Еще въ то время, вогда, въ 1863 году, я въ первый разъ посётилъ развалины форума, на мёстё древняго комиція находился деревянный свотопригонный дворъ, подлѣ котораго

мирно лежали на солнцё волы, нисколько не подозръвая, что это то самое мъсто, на которомъ во времена оны ръшались судьбы государствъ и народовъ въ Европъ, Азіи и Африкъ. Такъ преходитъ слава міра сего.

Преходитъ слава внѣшняго блеска и великолѣпія, но остается слава великихъ историческихъ преданій, о которой краснорѣчиво свидѣтельствуютъ эти мощныя развалины, эти слабые остатки давно уже угасшаго величія. Тишина и ничѣмъ не возмущаемое спокойствіе царствуютъ теперь на этой небольшой площади, гдѣ когда-то раздавались шумныя воззванія народныхъ трибуновъ, гдѣ Цицеронъ громилъ Верреса, Катилину, Клодія и Антонія, гдѣ приговорами сената цари низводилисъ съ своихъ троновъ и независимыя государства обращались въ римскія провинціи, гдѣ пролегалъ путь на Капитолій торжествующему побѣдителю, ѣхавшему на тріумфальной колесницѣ, среди привѣтственныхъ криковъ безчисленной толпы народа, гдѣ, наконецъ, происходили кровавыя битвы разъяренныхъ партій, погубившихъ республику.

Великія историческія преданія, вызываемыя созерцаніемъ развалинъ форума, относятся ко временамъ свободной жизни римскаго народа, къ пяти столётіямъ создавшей славу и могущество Рима республики. Съ ея паденіемъ центръ политической жизни всемірной столицы перешелъ на Палатинъ, на гору, гдё положено было начало вёчному городу, гдё много вёковъ стояла, сберегаемая какъ святыня, «избушка» Ромула и гдё, семьсотъ лётъ спустя, заблестёли мраморомъ и золотомъ дворцы императоровъ.

## III.

Колыбель Рима и мѣстопребываніе власти въ періодъ имперіи, Палатинъ представляетъ собой самую богатую, послѣ форума, преданіями мѣстность древняго Рима и усѣянъ историческими памятниками. Дѣятельно веденныя въ послѣднія двадцать лѣтъ, подъ руководствомъ знаменитаго архитектора, Петра Розы, раскопки привели къ открытіямъ необыкновенной важности въ области римской археологіи. Передъ нами не только воскресла въ своихъ роскошныхъ памятникахъ и въ живыхъ воспоминаніяхъ эпоха императорскаго Рима, но и появились на свѣтъ монументальные остатки той древнѣйшей эпохи вѣчнаго города, которую со временъ Нибура

54 ·

стали было считать почти совсёмъ баснословною. Шутка-ль явло. передъ нашими глазами выступають теперь развалины древныйщей стѣны, которою окруженъ былъ Римъ во времена Ромула или въ періодъ своего основанія, тотъ Римъ, который носиль потомъ названіе квадратнаго (Roma quadrata)! Даже древнія ворота въ эту священную ограду новопостроеннаго города, почти баснословная porta Mugonia, и тв являются теперь нашимъ глазамъ, или по крайней мёрё мёсто, гдё находились эти главныя, послё подновленныя, ворота города Ромула, сдёлалось теперь извёстно любителямъ древности. Выступили на свётъ основанія древнѣйшаго въ Римѣ храма Юпитера Остановителя (Jupiter Stator), воздвигнутаго по объту Ромуломъ въ честь бога, остановившаго его. бъжавшее отъ сабинской рати, войско и доставившаго побъду основателю города на Палатинѣ. Съ большою вѣроатностью опредѣляють теперь мёсто круглой избушки, которая служила дворцомъ Ромулу и первымъ царямъ всзникающаго Рима. Мнъ очень пріятно замѣтить, что, указывая на остатки памятниковъ несомнѣнно царскаго періода, г. Гастонъ Буассье, у котораго описанию Палатина посвящена одна изъ наиболье интересныхъ главъ его книги, предается размышленіямъ объ исторической достовѣрности преданій древнѣйшаго періода Рима, такъ часто полвергавшейся насмѣшкамъ со стороны кабинетныхъ историковъ германскаго происхожденія. Замѣтивъ, что легко у себя въ кабинетъ считать историческія повъствованія за миеы, французскій ученый говорить: «Тамъ (въ Римѣ, на мѣстѣ) это прошедшее, которое казалось столь отдаленнымъ, сомнительнымъ, становится къ намъ ближе; мы осязаемъ его и видимъ. Оно оставило по себѣ слѣды, столь глубовіе и столь живые. что нѣть возможности отказывать ему во всякомъ довѣріи». Онъ идеть, дальше и высказываеть безъ всякаго колебанія, особенно въ виду письменъ, сохранившихся на нѣкоторыхъ камняхъ, принадлежащихъ въ постройкамъ несомнѣнно царскаго періода, что Римляне въ эпоху основанія города знали письмо и пользовались имъ даже въ обыкновенныхъ потребностяхъ жизни 1). Мнѣ пріятно отмѣтить

<sup>&#</sup>x27;) Il est donc certain aujourd'hui que les fondateurs de Rome connaissaient et pratiquaient l'écriture, et qu'ils l'employaient aux usages ordinaires de la vie. Elle n'était pas chez eux le privillège de quelques classes, des nobles ou des prêtres: les entrepreneurs des travaux publiques, et peut-être même les ouvriers, s'en servaient (p. 61).

этотъ фактъ потому особенно, что двѣнадцать лѣтъ назадъ, когда я въ своей докторской диссертаціи «Римская письменность въ періодъ царей» доказывалъ и достовѣрность ! главныхъ фактовъ древнѣйшей римской исторіи и употребленіе письма въ самую раннюю пору римскаго государства, такъ не думали или по крайней мѣрѣ боялись думать, не думалъ даже и самъ г. Буассье, которому я въ 1872 году доставилъ свою книгу, появившуюся тогда въ нѣмецкомъ переводѣ. Изъ нѣмецкихъ рецензентовъ выразилъ цѣликомъ свое согласіе съ моими заключеніями одинъ, покойный теперь, старикъ Герлахъ, базельскій профессоръ; у насъ же, гдѣ люди, именующіе себя филологами, не могутъ шагу сдѣлать безъ нѣмецкой указки, я ничего не встрѣтилъ, кромѣ самыхъ невѣжественныхъ выходокъ. Прошу читателя извинить меня за это невольное отступленіе въ сторону.

Но, какъ ни интересны для насъ остатки эпохи Ромула на Палатинѣ, они ничтожны въ сравнении съ монументальными остатками времени имперіи, какъ ничтожны въ сравненіи съ этими послёдними и развалины построекъ временъ республики. Можно сказать даже, что республиканскихъ преданій, связанныхъ съ сохранившимися памятниками и съ опредёленными местами Палатина менёе, чёмъ сколько ихъ осталось отъ первоначальной эпохи. Кромё основанія храма Юпитера Остановителя, остатковъ ствны квадратнаго Рима, построенной изъ туфовыхъ камней безъ цемента, мѣста, гдѣ были главныя ворота, черезъ которыя входили въ новый городъ со стороны форума и Эсквилина, мы имѣемъ указанія на мѣсто избушки Ромула, далее на место Луперкаля, того священнаго грота, посвященнаго Ликейскому Пану, гдѣ, по преданію, вскормила близнецовъ, сдѣлавшихся основателями Рима, волчица, бронзовое изображеніе которой съ двумя сосущими младенцами было найдено въ этихъ мѣстахъ и помѣщается теперь въ канитолійскомъ музеѣ; указывается, наконець, мысто памятника, далево превышающаго своею древностью время Ромула. глѣ находился большой жертвенникъ, посвященный, по преданію, аркадскимъ переселенцемъ Эвандромъ Геркулесу. Ничего подобнаго столь важнымъ, привязаннымъ къ мѣсту или къ развалинамъ, преданіямъ не сохранилось отъ временъ республики. Мы знаемъ однако, что на Палатинѣ въ періодъ республики было построено не мало храмовъ и жертвенниковъ, между прочимъ храмъ пенатовъ, храмъ матери боговъ, Ки-

белы, храмъ Юпитера-Побёдителя. Извёстно также, что въ республиканское время Палатинъ былъ мёстомъ. гдё воздвигнуто было не мало домовъ знатными римлянами: тутъ жили Гракхи, Кв. Катулъ, Гортензій, Цицеронъ, Катилина, Клодій, Маркъ Антоній и многіе другіе. Но отъ всёхъ этихъ храмовъ и палатъ римской знати не осталось какихъ-либо значительныхъ развалинъ. Можно только съ приблизительною точностью опредёлить мёсто портика Катула и сосёдняго съ нимъ дома Цицерона, разрушеннаго Клодіемъ и возобновленнаго на общественный счетъ по возвращеніи изъ ссылки знаменитаго оратора. Всё эти роскошныя жилища римскихъ магнатовъ должны были уступить мёсто все болёе и болёе расширившимся постройкамъ кесарей. Такимъ образомъ Палатинъ республики долженъ быль стушеваться передъ Палатиномъ имперіи, который и привлекаетъ теперь вниманіе археологовъ и поражаетъ своими колоссальными развалинами воображеніе туристовъ.

Итакъ мы теперь на Палатинѣ. Взошли мы туда со Священной улицы близь тріумфальной арки Тита, поднялись по лёстницё и затёмъ по древней мостовой, составлявшей тотъ спускъ съ Палатина, который носиль название Clivus Victoriae, по имени находившагося тамъ наидревнвишаго храма Победы. Прежде всего мы приходимъ во дворецъ Калигулы. Вотъ и слъды моста, переброшеннаго безумнымъ преемникомъ Тиберія изъ своего дворца на Кацитолій, чтобы удобнёе ему было бесёдовать съ капитолійскимъ Юпитеромъ, съ которымъ онъ помирияся послё полгой ссоры. Въ свое время дворецъ Калигулы былъ соединенъ также съ храмомъ Діоскуровъ, служившимъ однимъ изъ лучшихъ украшеній форума. Извѣстно, что безумный императоръ питалъ особенную дружбу къ дѣтямъ Леды и Юпитера и нерѣдко, вошедши въ ихъ храмъ, садился между двумя божескими статуями, принимая вмёстё съ ними и самъ поклонение отъ молящихся. Огромное здание, бывшее мѣстопребываніемъ Калигулы и смотрящее съ одной стороны на форумъ, съ другой на Велабръ<sup>1</sup>), куда и обращенъ главный входъ въ него, сохранилось во внутренней своей части въ столь дурномъ видѣ, что нельзя ничего сказать ни объ украшеніяхъ комнать, ни

<sup>1</sup>) Такъ называлась низменная часть древняго Рима, шедшая отъ Палатина къ Авентниу и Тибру.

57

даже о ихъ назначении; къ тому же оно, въ течение нёсколькихъ столѣтій имперіи, не разъ подверглось перестройкамъ, такъ что о первоначальномъ расположени въ немъ комнатъ судить теперь нѣть возможности. Сохранился однако хорошо тоть подземный корридоръ, такъ называемый криптопортикъ, въ которомъ не знавшій мѣры своимъ причудамъ и жестокости императоръ былъ убитъ военнымъ трибуномъ Кассіемъ Хереей, когда онъ возвращался изъ Палатинскаго театра къ себѣ домой 24-го января 41 года по Р. Х. Этимъ потаеннымъ ходомъ можно и теперь пройти вдоль дворца. Калигулы и влоль дворца Тиберія, къ такъ называемому лому Ливіи, одному изъ самыхъ интересныхъ зданій, сохранившихся на Палатинъ. Отъ Тиберіева дворца, лежавшаго за Калигулинымъ, къ сторонѣ Велабра, сохранилось очень не много, нѣсколько узкихъ комнать, которыя не могли служить для потребностей самого императора; но отъ сосёдняго дома, въ которомъ, какъ полагаютъ, жила его мать по смерти Августа, очень хорошо сохранился весь нижній этажъ съ четырьмя комнатами, вокругь атріума, изъ которыхъ три украшены превосходною стённою живописью. Свёжесть красокъ и живость изображенія въ этихъ древнихъ фрескахъ поразительны. Знатоки увѣряютъ, что древность не оставила намъ болѣе прелестной, болёе вёрной природё, живошиси. Такова картина въ средней залѣ, называемой tablinum (то, что у насъ соотвѣтствуетъ частію пріемной заль, частію картинной галлерев), представляющая циклопа Полифема, преследующаго нимфу Галатею; такова другая, изображающая Іо, освобождаемую Меркуріемъ отъ Аргуса. Есть, далье, картины, представляющія сцены домашней жизни, съ видомъ Рима, съ домами въ нѣсколько этажей, съ лицами, смотрящими изъ оконъ или выходящими изъ дверей. Послѣ осмотра очень мало говорящихъ развалинъ дворцовъ Калигулы и Тиберія, четверть часа, проведенныхъ въ покояхъ Ливіи, гдѣ такъ ярко выступаетъ на видъ изящество обстановки древняго аристократическаго дома, доставляють какт археологу, такъ и обыкновенному туристу наслаждение, которое потомъ долго не изглаживается изъ памяти, оставаясь въ ней, какъ одно изъ наиболѣе живыхъ воспоминаній о древностяхъ Палатина.

Повернувши влѣво отъ дома Ливіи, мы тотчасъ же увидимъ передъ собой развалины самаго роскошнаго дворца, какой когдалибо возникалъ на высотахъ горы, бывшей колыбелью вѣчнаго го-

рода. Это былъ дворецъ Домиціана. Вокругъ громаднаго перистиля, стѣны котораго были общиты мрамодомъ, отражавшимъ нахолящіеся въ залѣ предметы, идеть рядъ комнать, большихъ и мадыхъ. какія требовались по плану дворца, начертанному на самую широкую ногу. Величина этого перистиля, еще не совсёмъ отврытаго къ сторонѣ виллы Милльсъ, равняется болѣе, чѣмъ 3,000 квадратныхъ метровъ. На южной сторонѣ этого перистиля расположенъ триклиній, по нашему-столовая. Эта столовая была не разъ воспѣваема поэтами, которые, какъ Стацій и Марціалъ, отзываются о ней словно о земномъ рав. Марціалъ даже уввряеть, что онъ сворѣе бы согласился обѣдать во дворцѣ Домиціана, чѣмъ на Олимпѣ съ Юпитеромъ, если бы тому и другому богу, земному и небесному, вздумалось пригласить льстиваго поэта къ своему столу одновременно. Въ сѣверной части дворца, составлявшей лицевой фасадъ зданія, къ которому отъ арки Тита вела Палатинская удица, середину занимала пріемная зала императора (tablinum), превосходившая своимъ великолѣпіемъ все, до тѣхъ поръ видѣнное въ римскихъ жилищахъ. Ни шестнадцати коринескихъ колоннъ въ двадцать восемь футовъ вышины, которыя шли вокругъ стѣнъ, общитыхъ драгоцённымъ мраморомъ и которыя еще видёлъ въ 1726 году Бьянкини, ни двухъ желто-античныхъ колоннъ, окаймлявшихъ входную дверь, ни восьми колоссальныхъ базальтовыхъ статуй, стоявшихъ въ великолѣпныхъ нишахъ — ничего такого теперь въ пріемной залѣ Домиціана нѣть. Сохранилось только мѣсто, гдѣ возвышался тронъ императора, стремившагося перенести въ свой дворецъ аттрибуты власти восточныхъ монарховъ. По ту и по другую сторону пріемной залы были расположены и сохранились двѣ ком. наты, изъ которыхъ находящуюся по правую сторону археологи назвали Lararium, такъ какъ ее считають божницей, въ которой находились и чествовались фамильные боги, а помѣщающаяся по лёвую сторону пріемной залы была базиликой, въ которой Кесарь отправлялъ правосудіе. Передъ tablinum былъ атріумъ, который не сохранился.

Дворецъ Домиціана, неимовѣрная роскошь котораго воспламеняла воображеніе поэтовъ, оставался во все время имперіи оффиціальнымъ мѣстопребываніемъ римскихъ кесарей, куда они являлись для исполненія своихъ общественныхъ обязанностей и для всякаго рода оффиціальныхъ представленій. Такъ какъ въ немъ

нѣтъ слѣда комнатъ, необходимыхъ для домашняго быта, то является естественнымъ предположеніе, что жили императоры собственно въ другомъ мѣстѣ, каковымъ, по вѣрному замѣчанію г. Буассье, могъ быть дворецъ Августа или Тиберія. Изъ дворца Тиберія дѣйствительно ведетъ къ дворцу Домиціана подземная галлерея, которая соединяется съ криптопортикомъ, ведущимъ ко дворцу Калигулы и берущимъ свое начало неподалеку отъ древнихъ Палатинскихъ воротъ, porta Mugonia, около храма Юпитера-Остановителя. Это обстоятельство какъ будто рѣшаетъ дѣло въ пользу дворца Тиберія, какъ обыкновеннаго жилища императоровъ; но, вѣроятно, и домъ Августа не стоялъ впустѣ и служилъ также мѣстопребываніемъ или самаго императора или кого-либо изъ членовъ его фамиліи.

Домъ Августа находился въ юго-западной части горы, обращенной къ Авентину, и въ настоящее время составляетъ принадлежность виллы Милльсъ, гдѣ находится и мѣстность построеннаго Августомъ храма Аполлона. Въ настоящее время развалины дворца перваго римскаго императора не представляють ничего особеннаго. Но въ то время, когда онѣ были открыты въ первый разъ въ 1775 г. аббатомъ Ранкурейлемъ, собственникомъ этой мѣстности, это былъ домъ въ два этажа, изъ которыхъ нижній сохранился почти въ цёлости. Убранство комнатъ въ этомъ послёднемъ сохранилось въ значительной степени и давало достаточную идею о вкусѣ ихъ древнихъ обитателей. Стёны были общиты мраморомъ, полы были драгоцённой мозаики, потолки были расписаны превосходными фресками, въ нишахъ стояли статуи, еще не тронутыя варварскою рукою и временемъ. Все это убранство исчезло, зданіе раззорено, драгоцённые предметы со включеніемъ обломковъ колоннъ были проданы жаднымъ до денегъ хозяиномъ аббатомъ. О состоянии, въ какомъ находилось зданіе сто лѣтъ тому назадъ, при его открытіи, говорять только рисунки Пиранези, который тайно пробрался ночью въ садъ Ранкурейля, скрывавшаго свою находку отъ любопытства посѣтителей, и архитектора Барбери, который производилъ раскопки ло поручению хозяина этой мѣстности.

Имѣя передъ глазами планъ Барбери, г. Гастонъ Буассье описываетъ дворецъ Августа такимъ образомъ. «Онъ былъ похожъ въ своемъ общемъ расположени на всѣ римские дома. Въ немъ находился внутренний дворъ или перистиль, окруженный колоннами, на

который открыващись разные дворцовые аппартаменты. Эти аппартаменты состояли изъ ряда круглыхъ, квадратныхъ и прямоугольныхъ комнатъ, которыя очень точно соотвётствуютъ между собою и въ которыхъ архитекторъ, повидимому, старался соединить разнообразіе съ симметріей. Тамъ нашли даже двѣ восьмиугольныхъ залы съ столь причудливыми формами, что онъ напомнили видъвшимъ ихъ странныя сооруженія Борронини. Сначала породило нѣкоторое недоразумѣніе то обстоятельство, что хотя эти залы или эти комнаты многочисленны, онъ вообще очень тесни, и что ни одна изъ нихъ не представляестя достаточно просторною, чтобы служить для оффиціальныхъ пріемовъ; но Августь, какъ извёстно, старался показывать, что онъ живетъ у себя дома, какъ обыкновенный гражданинъ: онъ усиливался слыть за человёка правильнаго образа жизни, экономнаго и умъреннаго въ своихъ вкусахъ; онъ спалъ на низкой и твердой постели, носиль только платье, сотканное его женою или дочерью, никогда не позволялъ готовить къ своему столу болёе трехъ блюдъ, и въ одномъ изъ своихъ писемъ онъ сильно заботится сказать намъ, что онъ постился иногда по утрамъ «съ большею щепетильностью, чѣмъ жидъ, справляющій шабашъ». Въ этой простотѣ, выставляющей себя на показъ такъ охотно, есть однако нёсколько лицемёрія. Хотя Августь и старался принимать скромный видъ, домъ его, какъ мы только что видѣли, былъ внутри роскошенъ».

Эточа скромный снаружи, но роскошный внутри домъ и положилъ собой начало страсти къ постройкамъ на Палатинѣ, которая вскружила голову ближайшимъ преемникамъ Августа и заставляла ихъ бросаться на самыя безумныя предпріятія. Купивши себѣ на Палатинѣ домъ Гортензія, Августъ скоро перестроилъ его и придалъ ему размѣры, болѣе соотвѣтствующія своему положенію, чѣмъ скромное жилище извѣстнаго республиканскаго оратора. Перестроенный и роскошно отдѣланный домъ, находясь среди домовъ обыкновенныхъ гражданъ, показался ему всетаки не отвѣчающимъ своему назначенію: онъ даетъ приказаніе скупить сосѣдніе дома й срыть ихъ. Но, не желая возбудить этимъ подозрѣніе въ черезчуръ честолюбивыхъ замыслахъ, онъ воздвигаетъ на расчищенномъ отъ срытыхъ домовъ мѣстѣ храмъ Аполлону и строитъ двѣ библіотеки, греческую и латинскую. Эти новыя зданія затмѣвали своимъ великолѣпіемъ домъ Кесаря. Пожаръ, истребившій купленный у наслѣдниковъ Гортензія домъ, далъ ему поводъ выстроить для себя жилище и больше, и красивѣе прежняго. Овидій, вспоминая на мѣстѣ своей ссылки жилище изгнавшаго его Кесаря, говорить о немъ, какъ о превосходящемъ всѣ другіе дома на Палатинѣ, и называетъ его «достойнымъ бога».

Но это «божеское» жилище, на которое пошло столько мрамору и которое такъ выдавалось на Палатинѣ, гдѣ въ концѣ республики было много домовъ, принадлежавшихъ знаменитымъ и богатымъ гражданамъ, было образцомъ скромности въ сравнении съ послъдующими затвями римскихъ императоровъ. Скоро для частныхъ построекъ уже не оставалось мъста на горъ, избранной своимъ мъстопребываниемъ Кесарями: дворцы императоровъ и постройки, великолѣпіемъ которыхъ они послѣ Августа старались поражать глаза толиы, заняли всецёло территорію, гдё быль основань первоначальный Римъ, называвшійся квадратнымъ. Первый шагъ къ постройкамъ, выходившимъ изъ предѣловъ нужнаго и разумнаго, былъ сдѣланъ Калигулой, который, построивши себъ дворецъ въ съверовосточномъ углу Палатина, вздумалъ распространить его предѣлы до форума и превлатилъ храмъ Діоскуровъ въ свою переднюю. Для такой причуды, разумбется, не мало частныхъ домовъ, расположенныхъ по откосу горы, въ направления къ форуму, должны были подвергнуться срытію. Не довольствуясь такимъ близкимъ общеніемъ съ дѣтьми Юпитера, храмъ которыхъ онъ сдѣлалъ принадлежностью своего дворца, Калигула построилъ самому себѣ храмъ на Палатинъ, тдъ онъ и принималъ жертвы изъ павлиновъ, попугаевъ и другихъ рёдкихъ птицъ, приносимыя ему какъ настоящему богу. Безумная затёя построить мость, который, вися надъ форумомъ, соединялъ Капитолій съ Палатиномъ, затёмъ чтобы палатинскому Юпитеру легче было навѣщать, когда вздумается, своего собрата на Капитолів, еще яснве давала чувствовать, что для охватившей преемниковъ Августа страсти къ постройкамъ, Палатинъ скоро сдѣлается тѣснымъ и что на немъ совсѣмъ уже не останется мъста ни для кого другого, какъ лишь для владыкъ вселенной. Нерону потребовался уже не дворецъ, а цълый городъ для обитанія. Его Золотой дворецъ, построенный имъ послѣ знаменитаго пожара, виновниками котораго были признаны христіане, обнималь три съ половиной мили въ окружности: внутри занятаго имъ пространства были вырыты пруды, находились засвянныя пшеницей поля, помв-

тались пастбища, сады, лёса съ дикими и домашними животными. Начинаясь на Палатинь этотъ дворецъ спускался въ долину, разабляющую Пелій оть Эсквилина и затёмъ поднимался по Эсквилину, захватывалъ паркъ Мецената и доходилъ до стѣны Сервія Туллія, простираясь далёе мёста знаменитой базилики Santa Maria Maggiore. Желая показать нагляднее огромное пространство, занятое названнымъ дворцомъ, Амперъ, въ своемъ «L'Empire Romain à Rome» замѣчаетъ: «это все равно, какъ если бы въ Парижѣ онъ поврылъ гору св. Женевьевы и былъ бы продолженъ до дома Инвалидовъ». Громадность этого дворца была такъ велика, что, по словамъ Марціала, онъ соприкасался со всёми пунктами города. При входѣ въ него была поставлена колоссальная статуя самого императора, вышиною въ 120 футовъ. Это та самая статуя, которая, впослёдствіи поставленная Адріаномъ передъ амфитеатромъ Флавіевъ, дала поражающему до сихъ поръ своими необывновенными размѣрами зданію названіе Колоссея, въ средніе вѣка превратившагося въ Колизей. Построенный же Веспасіаномъ амфитеатръ, этоть знаменитый Колизей, приходится какъ разъ, гдъ находился прудъ Неронова дворца, походившій, по замѣчанію Светонія, на море. Внутренняя роскошь Золотого дворца превосходила всякое въроятіе. «Все было покрыто -- говоритъ тотъ же Светоній-золотомъ, отдёлано драгоцёнными каменьями и раковинами съ жемчужинами». Великольпныя статуи, столы изъ слоновой кости въ столовой, фонтаны, кропившіе гостей благоуханіями, вся возможная роскошь того времени наполняла громадныя залы, въ которыхъ происходили неслыханныя оргія разврата и безумія. За то, когда всё постройки и внутренная отдёлка дворца были окончены, Неронъ не только нашелъ все въ порядкъ, но и сказалъ, что «наконецъ-то онъ начинаетъ жить по-человѣчески».

Но жить въ этомъ чудовищномъ домѣ «по-человѣчески» было невозможно. Постройка его и всѣ относившіяся къ нему прямо или косвенно сооруженія стоили несмѣтныхъ суммъ, для обладанія которыми не только нужно было опустошить государственную казну, но и прибѣгать къ казнямъ и конфискаціямъ, какъ это стало входить въ моду въ императорскомъ Римѣ и какъ это до сихъ поръ практикуется у восточныхъ деспотовъ. Неронъ для удовлетворенія своихъ прихотей раззорилъ государство, и въ этой страсти къ постройкамъ, по словамъ Светонія, былъ самый большой вредъ его правленія. Въ своемъ необузданномъ воображеніи онъ мечталъ соединить Римъ съ Остіей, такъ чтобы море доходило до Рима. Поддерживать всё его сооружения требовало въ свою очередь также большихъ денегъ, а дёлать эти расходы было тёмъ тяжелбе, что римское население было полно негодования, какъ противъ такой безумной траты средствъ государства, такъ и противъ возмутительнаго произвола, съ какимъ огромная местность въ самомъ центръ многолюднаго города была обращена въ пруды, сады, поля и лёса и занята постройками для одного человъка, въ явный ущербъ интересамъ столичнаго населенія. И воть мы видимъ, что чудовищноогромный дворецъ Нерона не много пережилъ низвергнутаго имнератора. Онъ былъ разрушенъ, часть занятой имъ мёстности была возвращена городу, а другая была употреблена для общественныхъ построекъ: построенъ былъ въ долинъ между Целіемъ и Эсквилиномъ громадный амфитеатръ, воздвигнута у подножія Палатина на Священной улицё тріумфальная арка Титу, покорителю Іерусалима, были построены бани на Эсквилинъ, въ томъ самомъ мъстъ, гдъ золотой дворецъ Нерона представляль наиболье роскошныя сооруженія, и даже надъ самыми залами Неронова дворца, засыпанными и заколоченными. Это-бани или вермы, называемыя Титовыми, развалины которыхъ обращаютъ на себя внимание всякаго, кто поднимается отъ Колизея въ знаменитой Эсквилинской базиликъ Santa Maria Maggiore. Нъкоторыя изъ Нероновыхъ залъ. надъ которыми возвышались Титовы сооруженія, расчищены, другія до сихъ поръ еще завалены; сохранился и большой корридоръ, гдѣ еще не совсѣмъ исчезла живопись. Сохранилось лишь кое-что изъ предметовъ, украшавшихъ это роскошное жилище сумасброднаго кесаря: туть найдена знаменитая группа Лаокоона, которую имёль предъ глазами Виргилій, когда писалъ вторую книгу своей Энеиды, и находившаяся посреди бассейна колоссальная порфировая чаша, украшающая теперь вруглую залу Ватиканскаго музея. Итакъ огъ всей роскоши Неронова дворца осталось не много.

Послѣ уничтоженія Неронова дворца, уничтоженія, совершавшагося съ такою поспѣшностью, что остались не вынесенными изъ него нѣкоторые драгоцѣнные предметы древняго искусства, нельзя было думать, что виновники истребленія Нероновой памяти, два первыхъ императора фамиліи Флавіевъ, Веспасіанъ и сынъ его Титъ, примутся за постройку для себя новыхъ дворцовъ съ рос-

кошью, какая вошла въ моду при ихъ преемникахъ. Веспасіанъ быль человыть бережливый и степенныхъ нравовъ. Онъ понималъ необходимость возстановить изъ развалинъ пострадавшія во время междуусобной войны, послёдовавшей вскорё за низверженіемъ Нерона, общественныя зданія, не прочь быль показать щедрость въ расходахъ на сооруженія, имбющія въ виду пользу или удовольствіе публики: такимъ образомъ онъ возстановилъ сожженный во время нападенія на Капитолій солдать Вителлія древній храмъ Юпитера Капитолійскаго, построиль храмъ Мира, куда были отданы, между прочимъ, золотые сосуды и свётильникъ. взятые въ јерусалимскомъ храмѣ, возстановилъ сгорѣвшій театръ Марцелла, поправилъ на свой счетъ водопроводъ Клавдія, воздвигнулъ, наконецъ, на мъстъ Неронова пруда между Целіемъ и Эсквилиномъ самое колоссальное зданіе, оставленное намъ древнимъ Римомъ, амфитеатръ, вмѣщавшій въ себѣ до ста тысячъ зрителей. Но тратить большія деньги для домашнихъ потребностей было не въ его духѣ. Таковъ-же былъ въ этомъ отношении и его сынъ и преемникъ Титъ. Ему много стоило хлопотъ и издержекъ поправить и возстановить послё пожара, одного изъ самыхъ страшныхъ, вакимъ былъ посёщенъ Римъ когда-либо, разрушенные храмы и общественныя зданія, для украшенія которыхъ онъ даже пожертвоваль не мало предметовь роскоши изъ своего дома; ему нужно было докончить уничтожение Неронова обиталища и соорудить надъ лучшей частью его полезное общественное заведение. Къ тому-же, онъ былъ императоромъ не болёе двухъ лётъ. Палатинъ такимъ образомъ не былъ обязанъ ни Веспасіану, ни Титу, никакимъ новымъ дворцомъ, который-бы затмилъ великолѣпіе роскошныхъ обиталищъ предшествовавшихъ императоровъ. Вкусъ къ роскошнымъ постройкамъ для мъстопребыванія кесаря воскресъ при второмъ Веспасіановомъ сынѣ, Домиціанѣ. Этотъ преступный, высокомёрный и жестокій императорь, «господинь и богь», какъ онъ велёль называть себя своимь прокураторамь и какь потомъ изъ страха, по замѣчанію Светонія, его всѣ именовали въ письмѣ и въ разговорѣ, не могъ представлять свое величество народу въ какомъ-нибудь обыкновенномъ домѣ, хотя-бы это былъ дворецъ Августа или Тиберія. Ему, конная статуя котораго, поставленная на форумѣ, поднималась выше самыхъ высокихъ храмовъ, ее окружавшихъ, ему нужно было жилище, роскошь котораго приводила бы модестовъ, томъ I.

смертныхъ въ священный трепетъ, дворецъ, среди котораго онъ льстивымъ поэтамъ и царедворцамъ казался-бы Юпитеромъ. Дворецъ этотъ, величіемъ котораго по словамъ Марціала, были поражены боги, мы видѣли выше.

Но постройка императорскихъ дворцовъ на Палатинѣ не заключилась дворцомъ Домиціана, роскошь котораво не оставляла желать ничего большаго. Спустя столётіе по смерти тирана, которая была встрѣчена крикомъ радости отъ одного конца Средиземнаго моря до другого, императору Септимію Северу, родомъ африканцу, пришла фантазія построить въ юго-западномъ углу Палатина новый дворець. О немъ свидѣтельствуютъ во-первыхъ высокія аркады, служившія фундаментомъ зданію, которое не могдо быть выстроено безъ нихъ на отлогостяхъ горы, во-вторыхъ---нёсколько высокихъ и прочныхъ стёнъ, и въ третьихъ-остатки ложи, съ которой императорская фамилія смотрёла на ристалища расположеннаго внизу между Палатиномъ и Авентиномъ цирка, на ристалища, сдѣлавшіяся во время имперіи такою страшною потребностью римскаго населенія (panem et circenses!). Со стороны Целія возвышался передъ дворцомъ, какъ ero украшение, Septizonium (septem zonae, семь поясовъ), существовавшій еще въ цёлости въ XVI столётіи, пока его матеріаломъ папа Сивсть V не воспользовался для перестройки Ватиканскаго собора. Теперь видно только мѣсто этого портикообразнаго зданія, не тронутаго ни варварами, ни времененъ до эпохи Возрожденія. Императоры дома Септимія Севера были большіе любители построекъ, хотя строительное искусство ихъ времени было уже въ періодѣ упадка. Объ этомъ упадкѣ всего яснѣе говорить тріум. фальная арка Септимія Севера, воздвигнутая имъ у подножія Капитолія. Самая мысль поставить арку въ мѣстѣ, наполненномъ древними памятниками, указываеть на паденіе вкуса, на одинь изъ несомнѣнныхъ признаковъ пониженія всей культуры, замётнаго одинаково и въ литературѣ, и искусствѣ, и въ государственномъ управлении. Ни стиль самого сооруженія, ни, въ особенности, его скульптурные барельефы не могутъ итти въ сравнение съ твмъ, что представляетъ собой арка Тита, за сто съ небольшимъ лётъ предъ тёмъ воздвигнутая на склонѣ Палатина завоевателемъ Іерусалима. Но постройки императорами этого дома продолжались однако внѣ Палатина, уже загроможденнаго зданіями: самую грандіозную изъ нихъ, поражающую зрителя быть-можетъ не менфе Колизея, представляють Ка-

66



ракалловы бани, лежащія не подалеку отъ древнихъ южныхъ воротъ Рима, porta Capena.

Палатинская гора заключаеть въ себъ столько остатковъ римской жизни, съ ней связано такъ много историческихъ воспоминаній, что, какъ ни долго мы ее осматриваемъ, все еще остаются развалины и мъста, нами не осмотрънныя. Мы не упомянули о сохранившейся стадія, устроенной Домиціановъ для атлетическихъ упражненій. Она находится между дворцомъ Августа и дворцомъ Септимія Севера. Эта стадія была въ маломъ видѣ тоже самое, что было устроено Домиціаномъ для римской публики на мёстё нынёшней Piazza Navona. Вотъ при самомъ входъ на Палатинъ отъ Титовой арки рядъ небольшихъ и не одинаковой величины комнатъ развалившагося зданія, которыя служили, вакъ думаютъ, для солдать преторіанской когорты, охранявшихъ особу императора; вотъ и другія комнаты за дворцомъ Калигулы, сохранившія нерѣдко штукатурку по ствнамъ и мозаику на полу, гдв обитала, какъ слвкуеть полагать, дворня императора, его рабы и вольноотпущенники: воть, наконець, къ сторонѣ цирка и цѣлый домъ съ атріумомъ и комнатами съ разными надписями, сдёланными острымъ грифелемъ. гдѣ жили солдаты и гдѣ также воспитывались молодые рабы для предстоявшихъ имъ въ императорскомъ дворцѣ обязанностей. Это быль своего рода институть пажей, носившій у древнихь названіе paedagogium. Название это находится въ одной изъ сохранившихся на стѣнѣ надписей: Corinthus exit de paedagogio (Кориноъ выходить изъ педагогія). Туть есть и карикатуры. Одна изъ нихъ, находящаяся теперь въ музей іезуита Кирхера, показываеть, что въ этомъ училищѣ были дѣти и христіанскаго исповѣданія, служившія для другихъ посмѣшищемъ. Нарисованъ оселъ на крестѣ и человѣкъ, ему поклоняющійся; каррикатура поясняется греческой надписью: 'Αλεξάμενος σέβετε (sic!) θεόν (Алексаменъ поклоняется богу); но Алексаменъ, надъ которымъ смѣялись товарищи, остался въренъ своей религи, ибо въ одной изъ надписей онъ называется върнымъ (Alexamenos fidelis). Не подалеку отъ этого дома, раскрывающаго передъ нами такъ неожиданно одну изъ чертъ жизни близь кесарскаго дворца, находится небольшой жертвенникъ изъ травертина, поставленный невѣдомому богу, съ надписью очень древняго времени, какъ свидетельствуетъ ся языкъ и ореографія: >ei deo, sei deivae sac. C. Sextius C. f. Calvinus pr. de senati sen-

Digitized by GO

tentia restituit (Посвящается или богу, или богинѣ. Г. Секстій, сынъ Гая, Кальвинъ, преторъ, возстановилъ по сенатскому опредѣленію). Новая черта изъ религіозной жизни Рима, заслуживающая вниманія.

Форумъ и Палатинъ-два мъста въ Римъ, наиболъе обильныя развалинами древнихъ памятниковъ. Вмёстё съ Капитоліемъ, съ которымъ мѣста эти такъ тѣсно связаны и по топографіи, и по ис-. торін, они представляють наибольшій интересь для всякаго, желающаго проникнуть въ самое сердце римской государственной жизни въ три ся главныхъ эпохи: царскую, республиканскую и императорсвую. Но на самомъ Капитолій, имившемъ для Римлянъ священное значение и по своей крѣпости, которая спасла горолъ Ромула отъ окончательнаго раззоренія Галлами, и по древнему храму Юпитера. на который римскій народъ смотр'яль, какъ на свой палладіунь, почти не сохранилось развалинъ, а имѣющіеся на немъ остатки древности заключены по преимуществу въ его великолёпномъ музев и затёмъ общественныхъ зданіяхъ, окаймляющихъ вмёстё съ музеемъ три стороны его небольшой площадки (дворенъ сенаторовъ и дворецъ консерваторовъ). Всѣ остатки древнихъ построекъ на Капитолів заключаются въ фундаментв для сенаторскаго лворца. гдѣ теперь засѣдаетъ городская дума, принадлежавшемъ въ древности въ зданію государственнаго архива, которое носило названіе Tabularium, да въ обломкахъ ствны древныйшей кладки, приднаддежавшихъ въроятно старой кръпости Капитолія (arx Capitolina). Лаже мѣсто Тарпейской скалы до сихъ поръ не опредёлено съ точностью. Сохранились остатки древнихъ храмовъ и другихъ сооруженій у подножія горы, обращеннаго къ форуму, да находящаяся въ сторонѣ отъ форума къ сѣверо востоку, древняя римская тюрьма (carcer Mamertinus), надъ воторою построена небольшая церковь имени св. Іосифа, та самая тюрьма, въ которой были казнены пять сообщниковъ Катилины, гдв погибъ Югурта и гдв были умерщвляемы важные военноплённые, участвовавшіе, въ качествё трофеевъ. въ тріумфальныхъ процессіяхъ полководцевъ. Остатки древнихъ храмовъ, лежавшихъ у подножія Капитолія, мы уже видѣли при обозрѣніи форума; въ тюрьму же, которая по словамъ римскихъ писателей, была исполнена въ древности невыносимато смрада и возбуждала ужасъ своимъ видомъ, лучше не заглядывать.

Было бы гораздо интереснее сдёлать прогулку по римскимъ ка-

такомбамъ, гдѣ были погребены милліоны христіанъ, прежде чѣмъ для новой религіи настало время торжества и оффиціальнаго признанія. Но христіанскія катакомбы, кула ведеть своихъ читателей г. Гастонъ Буассье прямо съ Палатина, предметъ особый и въ развалинамъ древняго Рима не относящійся. Изъ катакомбъ авторъ «Археологическихъ прогулокъ» отправляется на виллу Адріана, лежащую въ окрестностяхъ Тиволи (по древнему Тибура), одного изъ самыхъ древнихѣ городовъ Лація, въ сравненіи съ которымъ Римъ представляется такимъ же молодымъ городомъ, какимъ Москва въ сравнении съ Новгородомъ и Кіевомъ. Изъ Адріановой виллы, г. Гастонъ Буассье отправляется, хотя это ему совсёмъ не по пути, въ Остію, богатый приморскій городъ, имѣвшій для Рима съ первыхъ лѣтъ его существованія такое же значеніе, какое теперь Кронштадть имбеть для Петербурга въ торговомъ отношении. Прогулки въ эти мѣста были бы врайне интересны, въ особенности въ Остію, габ раскопки, сабланныя въ послёднее лесятилётіе педъ руководствомъ г. Петра Розы, уже достаточно обнаружившаго свою опытность въ веденіи работь этого рода на Палатинь, дали вполнь наглядное понятіе о богатствѣ и громадной торговой діятельности приморскаго города, служившаго для Рима гаванью. Но есть пунктъ, которому въ археологическомъ значении, послѣ Рима, нѣтъ равнаго во всей Италіи; это-Помпен. Туда мы теперь и отправимся.

IV.

Кто не видалъ своими глазами древней страны Осковъ, Кампаніи, и, въ особенности, не любовался небомъ, моремъ и всей роскошной природой на берегахъ Неаполитанскаго залива, тотъ не знаетъ и даже не можетъ представить себъ, что есть на земномъ шарѣ уголокъ, который по всей справедливости можетъ быть названъ земнымъ раемъ. Все въ этихъ благодатныхъ мѣстахъ создано для того, чтобы лелѣять воображеніе, возбуждать человѣка къ жизни, призывать его къ наслажденію. Теплый, нѣжащій своею мягкостью лѣтомъ и зимою воздухъ, глубокая синева яснаго неба, свѣтлая и манящая къ себѣ зыбь укрощенныхъ волнъ Средиземнаго моря, видъ сторожащихъ входъ въ заливъ большихъ и малыхъ острововъ— Капри, Искіи, Прочиды и Низиды, замыкающія на востокѣ гори-

зонть высокія и защищающія оть сверо-восточныхь вътровь Аленнины, дышащія ароматомъ растенія, богатыя сочными плодами деревья, неистощимая въ плодородіи почва, вся эта облитая солнцемъ, полная жизни, смѣющаяся и ликующая природа заключаетъ въ себѣ столько чарующаго и привлекательнаго, что становится безъ̀ всякаго усилія мысли понятнымъ, почему эта мѣстность искони была любимымъ мѣстопребываніемъ человѣка и съ незапамятныхъ временъ была усѣяна цвѣтущими городами, въ которыхъ кипѣло здоровое, веселое, преданное нѣгѣ и наслажденію населеніе.

Въ отдаленнѣйшую эпоху исторіи по берегамъ Неаполитанскаго залива стали селиться среди кореннаго населенія греки, этруски, затёмъ самнитане и наконецъ римляне. Въ послёдній вёкъ республики берега эти были усвяны виллами римскихъ магнатовъ, многочисленные остатки которыхъ на байскомъ берегу до сихъ цоръ напоминають о значении, какимъ пользовались эти благословенныя мъста среди богатыхъ и знатныхъ людей римской республики и затёмъ имперіи. Жизнь въ Неаполё всегда считалась пріятнёйшимъ мѣстопребываніемъ, съ которымъ напримѣръ не хотѣлъ разстаться Виргилій и о которомъ Стацій говоритъ съ такимъ чувствомъ удовольствія, посылая туда жить жену свою, римлянку; Бан. гдѣ были самыя знаменитыя минеральныя воды въ древности, еще въ римской комедіи седьмого стольтія отъ основанія Рима. играють роль мёста, полнаго удовольствій и опаснаго для самой твердой супружеской привязанности; Путеоли (нын. Пуццоли) были однимъ изъ самыхъ богатыхъ торговыхъ городовъ Италіи и окрестности этого города были любимымъ пунктомъ временнаго мѣстопребыванія римской звати, между прочимъ Цицерона, Лукулла, императора Нерона. Теперь эта наиболѣе роскошная въ древности сторона неаполитанскихъ окрестностей представляетъ собой, пожалуй скорће печальную, чѣмъ веселую, картину: столько тамъ развалинъ и такъ она запущена въ гигіеническомъ отношеніи! Только дивная природа, извилистое море, острова и мысы, да бездна историческихъ воспоминаній и соединдемыхъ съ мъстами и названіями ихъ преданій, восходящихъ ко временамъ баснословнымъ, придаютъ прогулкѣ отъ Неаполя до Мизенскаго мыса очарованіе, какого не дадуть самыя здоровыя и выхоленныя новой культурой мёстности средней Европы. Жизнь, деятельность и вся полнота наслажденія, доставляемаго пребываніемъ въ этомъ, ни съ чёмъ несравнимомъ

углу міра, перешли на восточную сторону залива, туда, гдѣ дымится и по временамъ извергаетъ пламя Везувій, гдѣ процвѣтали Геркуланъ, Помпеи, Стабіи, Нукерія, гдѣ теперь Портичи, Резина, Торре делль Греко, Торре делль Аннунціата, Кастелламаре, Сорренто. По этому берегу пролегаетъ и желѣзная дорога, здѣсь путешественникъ наслаждается необозримымъ моремъ апельсинныхъ садовъ, тутъ онъ видитъ роскошныя виллы, утопающія въ зелени, въ этихъ мѣстахъ онъ стремится пожить хотя нѣсколько дней, сюда наконецъ, онъ прежде всего направляется изъ Неаполя, чтобы погулять по узкимъ улицамъ мостепенно освобождаемаго изъ подъ пепла древняго города.

5 февраля 63 года по Р. Х. произошло въ Кампаніи землетрясеніе. «Помпеи, знаменитый городъ Кампаніи, въ значительной части обрушился»-говорить по этому поводу Тацить въ своей Лѣтописи. Но не одни Помпеи пострадали отъ этого неожиданнаго и, по общепринятому тогда учению Каллисеена, невозможнаго зимой несчастія. Пострадаль кром'в Помпей, какъ пов'єствуєть современникъ этого событія, философъ Сенека, въ своихъ «Естественныхъ вопросахъ», и Геркуланъ (по древнему Геркуланей), часть котораго также обрушилась, произошли кое-какія поврежденія въ Нукеріи (теперь Ночера), да и Неаполь не остался безъ убытковъ. Въ окрестностяхъ этихъ городовъ землетрясение отозвалось не только на зданіяхъ, но и на животныхъ: погибло стало въ шестьсотъ овецъ, добавляетъ свой разсказъ Сенека. Слышно также было въ Римѣ въ то время, что много статуй разбилось отъ землетрясенія и что были люди, которые помѣшались отъ страха, наведеннаго на жителей необычайнымъ событіемъ.

Какъ ни велико было это несчастье въ мѣстности, густо населенной и привыкшей къ довольному существованію, но оно было ничтожно въ сравненіи съ тѣмъ, которое постигло ее спустя шестнадцать лѣтъ 23 августа 79 года. Помпен едва успѣли отстроитьса послѣ землетрясенія, какъ много вѣковъ пребывавшій спокойнымъ Везувій сталъ извергать огонь, уголь, камень и пепелъ и, не переставан свирѣпствовать такимъ образомъ въ продолженіе трехъ дней, похоронилъ подъ пепломъ только-что возстановленные Помпен и вмѣстѣ съ ними Геркуланъ и Стабіи. Это страшное въ древней исторіи событіе, сопровождавшееся землетрясеніемъ во всей окрестной мѣстности, подребно описано въ двухъ письмахъ Пли-

71

нія Младшаго къ Тациту. Авторъ этихъ писемъ, находясь на противоположномъ берегу залива, въ Мизенъ, былъ очевидцемъ происходившаго изведжения, при которомъ погибъ дядя его, знаменитый натуралисть Плиній Старшій, который, стоя съ флотомъ въ Мизенѣ, не утеривлъ, чтобы не посмотрвтъ ближе на необычайную двятельность Везувія. Изверженіе пепла, подъ которымъ погибли цвётущіе города, прилегавшіе въ восточному берегу Неанолитанскаго залива, было такъ сильно, что, по сообщению Діона Кассія, части его доносились въ Африку и Сирію, а въ Римѣ воздухъ былъ наполненъ имъ до такой степени, что было помрачено солнце. Такъ какъ катастрофа продолжалась цёлыхъ три дня, то это обстоятельство давало жителямъ засыпанныхъ городовъ возможность спастись; но далеко не всё воспользовались этою возможностью. Какъ всегда бываеть во время смятенія, порождаемаго страшнымь и неожиданнымъ бѣдствіемъ, кавъ напримѣръ большимъ пожаромъ, многіе не знали, что делать и глё найти спасеніе. Въ то время какъ, по словамъ Діона Кассія, нѣкоторые среди дыма, пламени, землетрясенія выбѣгали изъ домовъ на улицу, другіе съ улицы бѣжали въ дома, ища тамъ убѣжища; въ то время какъ люди, находившіеся на морѣ, старались скорѣе ступить на твердую землю, другіе, не считая себя безопасными на сушѣ, бросались къ морю. Находилось однако и въ Геркуланъ и въ Помпеяхъ много безпечныхъ людей, которые, среди всеобщаго ужаса, не хотѣли выходить изъ театра. Но, вообще говоря, народа, насколько позволяють судить помпейскія раскопки, погибло сравнительно немного: полагають, что изъ двадцати или тридцати тысячъ жителей, населявшихъ Помпеи, нашли смерть во время катастрофы не болёе двухъ тысячъ человѣкъ. Такимъ образомъ погибли три города, между которыми главнымъ были Помпен. Но въ то время какъ надъ Геркуланомъ и Стабіями съ теченіемъ времени возникли новые города, Резина и Кастелламаре, что делаетъ невозможными сколько нибудь значительныя раскопки безъ ущерба для теперешнихъ зданій и жителей, Помпеи оставались покрытыми только изверженіями Везувія. Такимъ-то образомъ не только сохранился, но и предстаетъ теперь передъ нашими глазами древній городъ, съ улицами, троттуарами, площадями, домами, храмами, театрами, гробницами, съ домашней утварью, съ комнатными украшеніями, съ произведеніями всевозможныхъ ремеслъ и искусствъ, наконецъ-съ остатками пищи, упо-

треблявшейся жителями. Есть на что взглянуть любопытному путешественнику.

Полчаса ёзды изъ Неаполя по желёзной дорогё, и мы въ Помнеяхъ. Входимъ мы туда, какъ и всъ другіе прибывающіе изъ Неаполя, черезъ сводообразныя ворота, носящія теперь названіе porta della Marina. Въ этой мъстности, при входъ въ городъ, въ древности были устроены глубово въ землё складочные магазины для пом'ящения товаровъ, привозимыхъ моремъ. Ворота, черезъ которыя мы входимъ, устроены надъ этими магазинами. Мы не заходимъ въ находящійся въ-право отъ воротъ недавно устроенный музей, въ которомъ собраны образцы предметовъ, добытыхъ раскопками и нёсколько человёческихъ тёлъ, превосходно воспроизведенныхъ посредствомъ гипса, которымъ, по распоряжению Фіорелли, были наполнены формы, образовавшіяся отъ затвердѣвшаго надъ тёлами пепла. Мы поднимаемся выше и, встрёчая по правую руку ствну, начинаемъ видёть по лёвую рялъ жилищъ и лавокъ, въ одной изъ которыхъ продавались горячіе напитки (обыкновенно вино съ горячей водой). Такого рода рестораціи, которыхъ было много въ Помпеяхъ, назывались еермополіями (thermopolia). Идя все прямо, мы входимъ на форумъ, главное, центральное мѣсто города. По пути, которымъ мы шли, на этотъ форумъ выходять два общественныхъ зданія: съ права базилика, глф происходилъ судъ, творимый дуумвирами, и гдѣ, въ западномъ концѣ зданія, еще сохранилось мѣсто для трибунала; съ лѣва храмъ Венеры, одно изъ древнѣйшихъ сооруженій засыпаннаго города. Цёлый рядъ другихъ общественныхъ зданій окружаеть эту главную городскую площадь, на которую выходять съ разныхъ сторонъ города шесть улицъ. Такъ, съ сѣверной стороны къ форуму примыкаеть изящный храмъ Юпитера, сильно потерпѣвшій отъ землетрясенія 63 года и засыпанный Везувіемъ во время перестройки; съ восточной стороны форума, ближе всего въ храму Юпитера, стоить зданіе, которое называють одни храмомъ Августа, а другіе Пантеономъ; за нимъ южнѣе-общественный атрій съ жертвенникомъ Тиберію, по видимому, мѣсто засѣданія городской думы; за нимъ непосредственно по эту же сторону общитый мраморомъ храмъ генія Августа, обыкновенно считаемый храмомъ Меркурія; ещо южнѣе зданіе, носящее названіе Chalcidicum, съ портикомъ й внутреннимъ дворомъ, окруженнымъ крытою галлереей; по южную

73

сторону форума находится зданіе съ тремя залами, называемыми у итальянскихъ археологовъ куріями; наконецъ, на западной сторонѣ, сѣвернѣе храма помпейской Венеры, находятся разныя общественныя сооруженія, какъ напр. помѣщеніе для образцовъ общественныхъ мѣръ и вѣсовъ, далѣе-мѣсто для рынка, отхожія мъста для публики, съ переднею, и тюрьма. Самая площадь форума окружена съ трехъ сторонъ портикомъ, который имѣлъ двойной рять колоннь, сохранившийся теперь на южной сторонѣ площади. Форумъ былъ усванъ статуями, отъ которыхъ осталось двадцать два пьедестала, въ пяти случаяхъ сохранившихъ подписи. На одной западной сторонь, стояло дввнадцать конныхъ статуй, да четыре на ногахъ по южную сторону находилось четыре конныхъ статуи, двѣ по восточную. Большой пьедесталь по срединѣ площади указываеть на то. что тамъ стояла наиболѣе почетная конная статуя, вѣроятно какого-нибудь императора. Поверхъ дорическихъ колоннъ изъ травертина, окружавшихъ площадь, усвянную статуями, шла другая колоннада, іоническаго стиля, куда всходили по лёстницамъ. Этимъ способомъ имълось въ виду увеличить пространство для движенія публики на главной площади города, мёстё народныхъ собраній, но изверженіе Везувія застало работу возведенія верхняго портика, но видимому, не оконченною. Можно себѣ однако вообразить, какой великолёпный видъ представлялъ помпейскій форумъ, вымощенный большими плитами, окруженный великолѣпными общественными зданіями, поврытый статуями важныхъ городскихъ и государственныхъ лицъ, съ верхней и нижней колоннадами, окружающими самую площадь, по которой постоянно двигалась публика.

Но что же это быль за городь, въ которомъ мы съ нервыхъ шаговъ встрѣтили такое великолѣпіе? Это быль обыкновенный провинціальный городъ, какихъ не мало было въ древней Италіи. Правда, это былъ городъ приморскій и торговый, и въ этомъ отношеніи занимавшій видное мѣсто между другими городами Кампаніи, но онъ отнюдь не выдавался по своей роскоши въ средѣ другихъ, какъ Неаполь, даже какъ Баи и Путеоли, привлекавшіе къ себѣ многочисленную богатую и знатную публику столицы государства и другихъ мѣстъ Италіи. Кампанскіе города вообще выгодно отличались отъ городовъ Лація и гордились передъ ними (отсюда вошедшая у римлянъ въ поговорку: s u p e r b i a Campana) своимъ благосостояніемъ и внѣшнимъ благоустройствомъ. Первое

74

павалось имъ въ силу благодатной почвы и, въ нѣкоторыхъ случаяхъ, прекраснаго географическаго положенія: второе. находясь въ зависимости отъ перваго, было въ тоже время наслъдіемъ древней культуры, съ давнихъ поръ распространавшейся въ этой странъ греческими колоніями. Помпен быль городь старый; онь насчитывалъ въ послёдній день своего существованія по врайней мёрь шесть съ половиною стольтій. Онъ основанъ приблизительно за 600 лѣтъ до Р. Х. осками или какимъ-другимъ древнимъ населеніемъ южной Италіи, около 424 г. до Р. Х. быль занять спустившимися съ горъ сампитянами, а послё окончанія союзнической войны, которую вель Римъ съ итальянскими народами, требовавшими себъ правъ римскаго гражданства, въ 666 году отъ основанія Рама (88 до Р. Х.) былъ превращенъ въ римскую колонію. Отъ первой эпохи мало сохранилось памятниковъ, хотя греческое вліяніе и туть представляется несомивннымъ, какъ свидетельствуютъ о томъ развалины греческаго храма Геркулеса (?), одного изъ самыхъ древнихъ памятниковъ архитевтуры въ Италіи. Но особенный разцевть вліянія греческаго искусства и всей эллинской культуры проявился въ Кампанскихъ городахъ вообще и въ Помпеяхъ въ частности въ другую, самнитскую эпоху этого города. Часть прекрасныхъ мостовыхъ, великолёпные храмы и другія общественныя зданія, развитіе вкуса къ украшению своихъ жилищъ предметами искусства относятся главнымъ образомъ къ этой эпохв. Когда после союзнической войны, въ которой помпейскому войску нанесенъ былъ рѣшительный ударъ подъ Нолой, туда была выведена Суллой римская колонія ветерановъ, это былъ городъ богатый и вполнѣ благоустроенный, обладавшій прекрасными зданіями, публичными и частными. множествомъ гостинницъ, магазиновъ, фабрикъ, между которыми важную роль играли суконныя, театрами, банями и другими полезными или увеселительными заведеніями. Поименовывая рядъ кампанскихъ городъ, въ сравнении съ которыми латинские не могутъ по красотѣ, благоустройству и гигіеническимъ условіямъ выдержать никакого сравненія, Цицеронъ въ своей рѣчи Объ аграрномъ законъ приводить, рядомъ съ Неаполемъ, Путеолями, Кумами, Нукеріей, и Помпеи. Не даромъ онъ завелъ дамъ себѣ въ окрестностяхъ этого города дачу, которую посъщалъ неръдко и о которой не разъ говоритъ въ своихъ письмахъ къ своему брату, къ Аттику и къ другимъ друзьямъ. Превращение Помпей въ римскую

75

колонію, въ свою очередь, не только не уронило благосостоянія горида, но и содъйствовало новому его оживлению и украшению. Городъ сталъ населените и богаче. Богаче онъ сталъ потому особенно, что вслёдствіе разрушенія, во время союзнической войны, Стабій (нынѣшній Кастелламаре), онъ, сдѣлался главнымъ портомъ на восточномъ берегу Неаполитанскаго залива и увеличилъ свое торговое значение. Возникло множество новыхъ построекъ общественныхъ и частныхъ, жизнь стала устраиваться на болѣе широкую ногу, страсть къ росколи еще болье усилилась и охватила всѣ классы общества, что отразилось между прочимъ на всеобщемъ украшении домовъ стённою живописью и на стремлении къ болёе комфортабельному домашнему устройству, чёмъ какимъ средній классъ довольствовался прежде. Въ этомъ состоянии развития застало городъ землетрясение 63 года по Р. Х., которое разрушило между прочимъ лучшую часть его, идущую отъ форума къ востоку и заключающуюся между улицами della Fortuna и dell'Abbondanza (новыя названія). То, что намъ представляють собой теперь Помпен. это-городъ, начавшій возстановляться послѣ разрушенія и далеко еще не возстановившися къ тому времени, какъ ему пришлось быть погребеннымъ подъ пепломъ Везувія.

Мы стоимъ на форумѣ, на которомъ невольно остановились, зашедши въ окружающія его общественныя зданія. Постройка этихъ даній принадлежить разнымь эпохамь, но болье всего говорить о началѣ имперіи. Самыми старыми изъ нихъ являются храмъ Помпейской Венеры и храмъ Юпитера; наиболѣе новыми-святилища, посвященныя Августу. Бросивъ на нихъ взглядъ, мы спѣшимъ познакомиться съ городомъ, съ его внутреннею жизнію, съ его бытовою стороной, на которой сосредоточивается для насъ наибольшій интересъ при обозрѣніи воскрестаго изъ-подъ пепла города. Передъ нами рядъ улицъ, выходящихъ на форумъ, и намъ предстоитъ избрать то или другое направление. Обыкновенно посътители Помпей, вошедши на форумъ съ южной стороны и дошедши до съверной, гдъ стоитъ храмъ Юпитера, направляютъ свой путь черезъ Неронову арку дальше къ свверу, къ аркъ Калигулы, по улицъ, на которой находятся съ лъвой стороны бани, а съ правой, на углу улицы Фортуны, стоитъ храмъ Августовой Фортуны (Fortuna Augusta). Только-что мы вошли въ эту улицу, какъ передъ нами открывается по правую руку рядъ лавокъ и

прежде всего винный магазинъ (taberna vinaria), о которомъ свидѣтельствуеть барельефъ изъ нукерійскаго камня, изображающій двухъ человѣкъ, несущихъ на плечахъ амфору. Въ двухъ другихъ лавкахъ сложены въ настоящее время нъсколько больщихъ глиняныхъ сосудовъ, dolia, соотвѣтствующихъ нашимъ бочкамъ, въ которыхъ бродитъ вино до розлива ихъ въ бутылки, а у древнихъ въ амфоры. Бочки эти найдены за городомъ близь реки Сарно и имѣютъ на себѣ марку фабриканта ихъ М. Лукцея Квартіона, а на одной изъ нихъ нацаралано и имя рабочаго. Онезима, который ихъ дёлалъ для хозянна. Лавокъ въ Помпеяхъ многое множество. Онѣ встрѣчаются на каждомъ шагу для всевозможныхъ надобностей---для продажи масла, вина, молока, благовоній и т. д. Всѣ дома, выходящие фасадомъ на улицу, если это не общественныя зданія, заняты лавками или мастерскими сапожниковъ, портныхъ, цирюльниковъ, мъдныхъ и желъзныхъ дълъ мастеровъ и т. п. За лавкой обыкновенно была сзади комната для пом'вщенія купца или ремесленника, но неръдко комната эта была не внизу, а въ верхнемъ этажв, куда вела узкая и неудобная лестница, какихъ въ помлей-СКИХЪ ДОМАХЪ, ОТДАВАВШИХСЯ ВЪ-НАЙМЫ И НАЗЫВАВШИХСЯ ПО-ЛАТЫНИ insulae, очень много. Эти наемныя комнаты для лавочниковъ и ремесленниковъ въ верхнихъ этажахъ назывались caenacula (объденныя комнаты) и pergulae <sup>1</sup>) (нѣчто соотвѣтствующее нашимъ чердачнымъ пом'вщеніямъ). Между надписями на помпейскихъ домахъ мы встрёчаемъ и объявленія, по которымъ отдаются въ-наймы tabernae cum pergulis suis. Верхнихъ этажей въ помпейскихъ домахъ теперь не существуетъ, но сохранившіяся многочисленныя лёстницы остаются достаточнымъ о нихъ свидётельствомъ. Одна изъ лавокъ, находящихся по той же сторонъ улицы, была еермополіемъ, т. е. трактиромъ, или рестораціей, гдѣ, какъ уже мы упоминали, продавался между прочимъ теплый напитокъ (отсюда и названіе вермополія), смёсь вина и воды. Вотъ мраморный прилавокъ, гдѣ продавалось питье прохожимъ, заходившимъ сюда на минуту подкрѣпить себя теплымъ напиткомъ, вотъ помѣщенія для сосудовъ, содержавшихъ влагу, вотъ очагъ, на которомъ ки-

<sup>1</sup>) Собственно pergula вообще означаетъ придаточную комнату, которая въ данномъ случав могла также слъдовать непосредственно за лавкой.

кипѣла вода, а вотъ и комната для посѣтителей, складъ для сосудовъ вина, кухля и латрина. Въ этихъ еермополіяхъ посътители иногда проводили время очень весело, о чемъ свидътельствують надписи нерёдко съ именами женщинъ, служившихъ для посѣтителей развлеченіемъ, равно какъ и неприличныя изображенія по ствнамъ. Тутъ же происходила игра въ вости, иногда оканчивавшаяся ссорой и дракой между партнёрами, которыхъ хозяинъ въ такомъ случаѣ вѣжливо выпроваживалъ, приглашая ихъ праться на улиць. Все это хорошо освъщено сохранившимися надписями и стёнными изображеніями. Оканчивается эта сторона улипы небольшимъ храмомъ Августовой Фортуны. Храмъ былъ по строенъ на собственный счетъ дуумвиромъ (этимъ именемъ назывались двое изъ выборныхъ властей, составлявшихъ главную администрацію города) М. Тулліемъ; онъ былъ отдѣланъ роскошнымъ мражоромъ и составлялъ одно изъ наиболѣе важныхъ украшеній этой части города. Главною статуей въ немъ была статуя Фортуны, но тамъ же стояла въ одной изъ нишъ статуя Августа, о чемъ свидѣтельствуетъ и разбитая надпись на ея базисѣ, гдѣ Августь называется «отцомъ отечества».

Другая сторона улицы, съ которой мы начали обозрѣніе города, вся занята зданіемъ общественныхъ бань съ лавками, его окаймляющими. Зданіе занимаеть цёлый кварталь и имёло шесть входовъ. Извѣстно, какую важную роль общественныя бани играли въ жизни древнихъ итальянцевъ, какія роскошныя сооруженія были посвящаемы для удовлетворенія этой общественной потребности въ Римѣ и другихъ городахъ Италіи, какихъ огромныхъ суммъ стоили эти сооруженія императорамъ въ Римѣ и должностнымъ лицамъ, искавшимъ народнаго расположенія, въ провинціи. Поэтому не будеть лишнимъ для насъ зайти въ находящіяся предъ нашими глазами бани и посмотрѣть на ихъ устройство. Надобно только замѣтить. что эти, находящіяся близь форума, бани — не лучшее и не самое большое учреждение въ этомъ родѣ въ Помпеяхъ. Къ тому же, онѣ принадлежать къ эпохѣ, слѣдовавшей за поселеніемъ въ этомъ городѣ римскихъ колонистовъ, и суть бани римскаго устройства, по крайней мёрё въ эту эпоху онё передёланы и расширены. Главный фасадъ этихъ бань былъ обращенъ на сѣверную сторону, на улицу, называющуюся теперь strada delle Terme; тамъ и находились два главныхъ входа, первый изъ которыхъ велъ въ



78

мужскую баню. Передъ нимъ скамья для сидёнья, и вотъ лёстница, ведущая въ верхнія комнаты. Но заставимъ лучше сдёлать намъ описание внутренности этого здания Фіорелли, главнаго руководителя помпейскихъ роскопокъ, книгу котораго «Descrizione di Pompei (Napoli, 1875)» — необходимо имѣть передъ глазами всякому. желающему ближе ознакомиться съ зданіями древняго города. «Входъ въ баню, слёдуя изъ корридора, вводилъ прямо въ раздёвальню или въ apodyterium, состоящій изъ обширной залы, кругомъ которой съ трехъ сторонъ находятся сиденья, съ соотвётствующими подножками, а на извёстной высотё отъ земли дыры отъ перекладинъ, вбитыхъ въ ствну для ввшанья платья твхъ, кто, раздевшись, готовился войти въ смежныя залы, или вышедши изъ нихъ бралъ снова одежду. Комнатныя украшенія въ раздѣвальнѣ и въ другихъ частяхъ зданія, вслѣдствіе поврежденій, причиненныхъ землетрясеніемъ, и сдёланныхъ поправовъ, не представляются вездѣ одинаковыми въ стилѣ. Здѣсь карнизъ съ рельефными гипсовыми фризами, изображающими лиры, дельфиновъ, химеръ и сосуды; тамъ стоить, сверхъ того, въ лицевой ствнё стеклянный запертый ящичевъ, въ которомъ ночью находилась лампадка, а выше широкое окно съ большимъ стекломъ, вмуравленнымъ въ самое зданіе. Подъ окномъ рельефное изображеніе головы Океана, который среди водъ, падающихъ съ его волосъ и съ бороды, держить обхватомъ маленькихъ амуровъ, дельфиновъ и двухъ тритоновъ, съ порывистымъ движеніемъ несущихъ сосуды и оружіе.

«Раздѣвальня сверхъ дверей вышеуказаннаго прохода имѣла кругомъ пять другихъ. Первая, справа отъ входящаго, вела въ комнату, которую я считаю элеооезіумомъ, назначеннымъ для натираній маслами и благовонными мазями, другая — длиннымъ корридоромъ вела къ большой печи, изъ третьей входили въ tepidarium (гдѣ мылись тепловатой водой), четвертая вела въ frigidarium (гдѣ моющіеся въ банѣ охлаждались), а пятая приводила въ сообщеніе раздѣвальню съ садомъ или съ баннымъ виридаріемъ, который имѣлъ два побочныхъ входа или выхода на восточной и западной сторонахъ острова <sup>1</sup>).

<sup>4</sup>) Островомъ, insula, назывались дома, отдаваемые хозяиномъ въ наймы жильцамт, въ противоположность дому, domus, который онъ занималъ самъ. Это были отдёльные дома или группы домовъ, кругомъ которыхъ идетъ дорога. Въ Помпеяхъ принято назыкать островомъ цёлый кварталъ, по четыремъ сторонамъ котораго идутъ улицы. «Frigidarium имѣетъ круглую форму, и сводъ его, освѣщаемый окномъ сверху, возвышается надъ карнизомъ, на которомъ бѣлымъ гипсомъ на красномъ фонѣ изваяна ѣзда амурчиковъ на колесницахъ и верхомъ. Въ стѣнѣ выдолблены четыре ниши, въ которыхъ находились сидѣнья для купающихся, и тамъ же бронзовый языкъ, съ котораго лилась широкая струя воды въ бассейнъ, одѣтый въ мраморъ съ ступенькой для схожденія туда, и снабженный двумя сточными отверстіями — одно для того, чтобы его опоражнивать и чистить, а другое затѣмъ, чтобы когда онъ наполненъ, вода не выплескивалась чрезъ края.

«Теріdarium, освѣщаемый окномъ въ четыре стекла, имѣетъ сводъ, отдѣланный гипсовыми барельефами по четвероугольникамъ, изъ которыхъ одни, меньшихъ размѣровъ, съ амуромъ, открытымъ цвѣткомъ, или крылатымъ четвероногимъ по срединѣ, въ другихъ, большихъ размѣровъ, находится амуръ, опирающійся на лукъ, Ганимедъ, несомый орломъ на небо, юношеская фигура, сидащая на иппогрифѣ (крылатомъ конѣ), амуры, переходящіе море на иппокампахъ (морскихъ коняхъ), или дельфинахъ. Всѣ эти четвероугольники раздѣлены канделябрами и окружены лентами разнаго цвѣта. Фризъ надъ карнизомъ изображаетъ двѣ виноградныя вѣтви, съ листьями, исходящими изъ тѣда амурчиковъ, которые держатся за ихъ верхушки обѣими руками; а карнизъ, очень выдающійся отъ стѣны, поддерживается покрытыми тончайшимъ слоемъ гипса глиняными атлантами или теламонами, посреди которыхъ находятся помѣщенія для сохраненія платья или простынь.

«Кавой-то М. Нигидій Ваккула, можеть быть брать Нигидія Мая, главы колоніи, который, по случаю посвященія этихь бань, даль народу зрёлище гладіаторскихь игрь, снабдиль тепидарій жаровней для его согрёванія и тремя бронзовыми скамьями, которыя стояли кругомь его. На нихь вырёзана надпись: M. Nigidius Vaccula p. s. (M. Нигидій Ваккула на свой счеть).

«Въ Calidarium (горячей комнатѣ) стѣны голы и полъ не додѣланъ. Въ одномъ концѣ находится calida lavatio, т. е. большой мраморный желобъ со ступенькой при входѣ въ него и съ другой внутри для сидѣнья тамъ и съ двумя сточными отверстіями; съ другой стороны laconicum (потильня) гемисферической формы, съ круглымъ окномъ въ сводѣ, который былъ отдѣланъ штукатуркой и имѣлъ бронзовый модераторъ банной температуры. Тамъ на-

## РАЗВАЛИНЫ РИМА И ПОМПЕЙ.

холится мраморный labrum (бассейнъ для воды, которою спрыскивались), на краю котораго бронзовыми буквами написано (латинскую надпись опускаю) объ издержит на него въ 5250 сестеријевъ (около 250 рублей), сдёланной по опредёленію декуріоновъ на общественныя деньги дуумвирами Гнеемъ Мелиссеемъ и Маркомъ Стайемъ, бывшими другой разъ въ должности, въ четвертый годъ нашего лётосчисленія. Четыре окна освёщали днемъ комнату, а ночью тамъ, между прочимъ, горвлъ огонь въ томъ мвств для фонаря, которое находится поверхъ labrum.

«Дверь раздѣвальни, ведшая на дворъ или садъ, впускала въ корридоръ, который, выходя на съверную аллею сада, слъва имълъ другую дверь. Она вела кривымъ путемъ въ латринѣ (отхожему мъсту) и выходила на восточную улицу острова. Садъ былъ окруженъ портикомъ только съ трехъ сторонъ и имѣлъ съ сѣвера и запада аллеи покрытыя навѣсомъ, который поддерживался колоннами. а съ восточной стороны пилястрами, на верху которыхъ находится нёсколько коморокъ, служившихъ, можетъ быть, обиталищемъ банной прислуги. На съверной аллеъ находится у стъны длинный выступъ (podium) или лавка, прерываемая входомъ въ oecus (крытая зала для публики), который углубляется въ сторонъ тепидарія и служилъ, быть можетъ, для удовольствія твхъ, кто проводиль въ этомъ мѣстѣ многіе часы дня. На западной сторонѣ (сада) другой выходъ, имѣющій въ сторонѣ болѣе общирную датрину.

«Одна дверь съ улицы вела къ печной комнать и къ бассейнамъ или водохранилищамъ бани. Спустившись отъ нея по ступенькамъ входишь на плошадку, съ правой стороны которой находится каменная лёстница, съ лёвой корридоръ, имёющій сообщеніе съ раздѣвальней мужской бани, прямо жерло praefurnium'a (мѣсто, куда клались дрова банной печи), къ которому прилегають другія ступеньки, ведущія на верхъ печной комнаты. къ ибсту парсвиковъ и къ писцинъ (главный бассейнъ въ банъ), которая сохраняла воду, проведенную туда изъ другого водохранилища, болёе общирнаго и находившагося въ смежномъ кварталѣ, при помощи проводовъ, поддерживавшихся аркой зданія, теперь развалившагося. Изъ этого места, на которомъ находятся следы третьей лёстницы, можно проникнуть однимъ проходомъ въ открытый дворъ, имѣющій входъ съ западной улицы, гдѣ двѣ боковыхъ 6

**МОДЕСТОВЪ, ТОМЪ** I.

Digitized by Google

дюжихъ колонны, по видимому, должны были поддерживать продолжение водопровода, идущаго изъ сосѣдняго квартала. Здѣсь, сверхъ того, находятся ступени изъ мостового камня и каморка смежная съ входной дверью и занимавшаяся, быть можетъ, тѣмъ, у кого были ключи отъ двери».

На этомъ мы остановимся въ описаніи помпейскихъ бань, прилегавшихъ въ форуму. Находившіяся въ томъ же зданіи женскія бани были тёснёе и проще, но въ сущности представляють тоже. что и мужскія бани. Но вообще бани, построенныя въ Помпеяхъ близь форума, представляють собой нёчто обыкновенное, не только не идущее въ сравнении по громадности размѣровъ, по роскоши и улобствамъ съ римскими оормами Діоклетіана, Тита или Каракаллы, но значительно уступающее и старымъ помпейскимъ банямъ, приналлежавшимъ еще въ самнитской эпохѣ. Тамъ были и солнечные часы, которыми снабдилъ эти еермы квесторъ Марій Атиній на штрафныя деньги, какъ объ этомъ свидетельствуетъ осская надпись; тамъ была палестра для гимнастическихъ упражненій; тамъ двѣ особенныхъ залы съ мраморными полами были назначены для скобленія твла посредствомъ скребницы (strigilis) и для натиранія его масломъ и благовоніями; тамъ было больше стённыхъ украшеній. Но за то значительная часть этихъ бань находится теперь въ разрушенномъ состояния.

Отправляясь гулять по улицамъ Помпей отъ форума, мы заходили въ лавки и подробно осматривали бани. Теперь зайдемъ въ какой-нибудь домъ, чтобы видёть, какъ жили тамъ люди средняго (достаточнаго) класса и посмотримъ на его устройство. Такого рода домовъ, описанныхъ Фіорелли, было въ 1875 году болёе двухсотъ. Мы заходимъ въ первый, находящійся какъ разъ противъ описанныхъ нами бань съ сѣверной стороны домъ, носящій теперь названіе дома трагическаго поэта (casa del poeta tragico).

Переступивши порогъ, мы находимся въ передней, гдѣ прежде находилась на полу изящная мозаика съ изображеніемъ лающей собаки на цѣпи и съ надписью: саve сапет (остерегайся собаки)! Она теперь находится въ неаполитанскомъ музеѣ. Изъ этой передней мы вступаемъ прямо въ атрій тосканскаго стиля (tuscanicum). Атрій есть первая и необходимая часть всякаго древнеитальянскаго дома и въ древнѣйшихъ жилищахъ, можетъ быть,

82

## РАЗВАЛИНЫ РИМА И ПОМПЕЙ.

елинственная комната. Тамъ въ старину былъ семейный очагъ (онъ-же быль и жертвенникъ, ara), на которомъ готовили пищу и приносили жертвоприношение туть-же стоявшимъ домашнимъ богамъ; въ атрів стояла брачная постель, здесь хозяйка дома занималась работами съ своей прислугой, здёсь принимали гостей и вліентовъ, здёсь находились изображенія предковъ и здёсь-же стояль сундукъ съ деньгами. По мёрё развитія потребностей и уклоненія отъ древнихъ нравовъ итальянскій домъ расширялся все болѣе и болѣе: явились отдѣльныя комнаты для разныхъ потребностей-для спанья, для вухни, для объда, для пріема гостей и даже для домашнихъ боговъ. Не смотря на это, атрій остался все-таки главной и существенной частью древне-итальянскаго дома. Атрій, въ который мы вошли, имбеть вверху въ крышб квадратное отверстіе, которое называлось compluvium. Такъ оно называлось потому, что черезъ него собиралась дождевая вода въ бассейнъ, стоявшій противъ него на полу. Бассейнъ этотъ назывался impluvium. Въ домъ трагическаго поэта онъ сдъланъ изъ мрамора. Стёны атрія этого дома были расписаны превосходной живописью, изображавшей Хризеиду и уводящаго ее Агамемнона разставание Бризенды съ Ахилломъ, свадьбу Юпитера и Юноны на гор'ь Иде. Но эта живопись взята въ неаполитанский музей, какъ и мозаика съ собакой. Остается на мъстъ лишь часть картины, гдѣ представленъ Нептунъ, ѣдущій на морскомъ конѣ, въ сопровождении Тритона и амурчика, который несеть трезубець. По лёвую сторону атрія двё спальни, одна съ боковой лёстницей навсэхъ, а другая, болѣе обширная, съ разной стённой живописью и фризомъ, изображающимъ битву амазоновъ, помпейскую Венеру и Амуровъ; за спальнями владовая (apotheca), а на правой сторонѣ каморка привратника, спальня и боковое парадное помѣщеніе, закрывавшееся не дверью, а занавѣсомъ, аla (крыло). Обыкновенно этихъ alae или этихъ врыльевъ было два, по одному на каждой изъ двухъ сторонъ атрія. За атріемъ прямо противъ входа находится tablinum, пріемная зала, на убранство которой всегда обращалось большое внимание. Поль этой комнаты быль поврыть мозаикой, съ изображениемъ декламирующаго подъ звуки флейты актёра (отсюда новое названіе этого дома) и другихъ лицъ, приготовляющихся къ драматическому дъйствію. Эта мозаика также находится теперь въ неаполитанскомъ музев. Правая сторона tab-6\*

linum была украшена фресками, изображающими въ серединѣ силяшихъ Алмета и Альцесту, а по бокамъ Викторію и летящихъ амуровъ. Изъ таблина черезъ oecus, крытую залу, мы проходимъ въ открытую, окруженную семью колоннами. Это-перистиль, главная часть второй половины дома, назначавшейся для внутренняго употребленія, т. е. для хозяина и его семейства. Въ домъ трагическаго поэта портикъ окружаетъ небольшой садъ, носяшій названіе ксиста (xystus), который обыкновенно быль другимь саломъ, отдѣльнымъ отъ перистиля. Въ концѣ этого ксиста находится комната для домашнихъ боговъ, lararium, божница. Портикъ былъ разукрашенъ превосходною живописью, изображающею приношение въ жертву Ифигении и взятою въ Неаполь. Это одно изъ лучшихъ изображеній, представляемыхъ намъ сохранившимися помпейскими фресками. По правую сторону портика находится вхолъ въ него изъ внутреннихъ комнатъ: изъ одной комнаты для прислуги, кухни, и триклинія, т. е. столовой залы. Стёны этой залы расписаны фресками, представляющими между прочимъ Венеру съ гнѣздомъ амуровъ, Аріадну, покинутою Өезеемъ и сцену, относящуюся въ миеу о Діань. По противоположную сторону портика находятся двѣ комнаты для прислуги, расписанныхъ также живописью, изображающею въ первой изъ нихъ Аріадну, смотрящую на корабль Өезея, Венеру, ловящую рыбу, Нарцисса и амуровъ, во второй-виды зданій, четвероногихъ животныхъ и виса**тія на верху** сценическія маски. За этими комнатами находился posticum, т. е. задній ходъ съ необходимыми для дома постройками.

Домъ трагическаго поэта представляетъ собой обыкновенный обывательскій домъ средняго размѣра и средней роскоши. Болѣе обширное и роскошное помѣщеніе занималъ, по сосѣдству съ нимъ въ своемъ большомъ домѣ Гней Аллей Нигидій Май. Домъ этотъ, извѣстный въ путеводителяхъ подъ именемъ дома Пансы, имѣлъ небольшую переднюю, которая вела въ атрій съ бассейномъ посрединѣ для сбора дождевой воды, падавшей чрезъ отверстіе въ крышѣ, и съ тремя спальнями, равно какъ съ однимъ крыломъ по иравую и по лѣвую сторону. Затѣмъ слѣдовалъ небольшой корридоръ, между которымъ съ одной стороны и комнатой съ окномъ съ другой—былъ расположенъ tablinum (пріемная зала); изъ этой комнаты былъ выходъ въ садъ, окруженный перистилемъ и содер-

жавшій въ себѣ сверхъ цвѣтовъ и другихъ растеній писцину. резервуаръ для воды, большій по размѣрамъ, чѣмъ бассейнъ въ атрів. Съ одной стороны его находился секретный выходъ изъ дома, черезъ который хозяинъ спасался отъ докучливыхъ посётителей, лесенка, ведшая въ верхніе покои, и общирная столовая (триклиній) съ комнатой для провизіи; съ другой стороны распо. ложены три комнаты съ превосходной живописью, изображающею Данаю съ золотымъ дождемъ и Нимфу съ урной, изъ которой бѣжить вола. Затёмъ слёдуеть кухня съ очагомъ и съ изображеніями на стѣнѣ Ларовъ, змѣй, домашняго Генія, приносящаго жертвоприношение и обставленнаго разными явствами. Тутъ мы видимъ изображенія колбасы, свинячей головы, зайца, дроздовъ, рыбы и другихъ съёдомыхъ предметовъ. Затёмъ конюшня, отхожее мѣсто и дверь, ведшая въ помѣщеніе для повозокъ. Прямо противъ сала была exedra. зала для общественнаго время-препровожденія, соотвѣтствующаго нашей гостиной или такъ сказать диванной комнать; рядомъ съ нею другая комната, въ которой Фіорелли предполагаетъ ta bularium (архивъ); съ противоположной стороны быль корридорь, который вель въ мёсто для прогулки (ambulacrum), надъ которымъ возвышалась открытая терраса, называемая solarium (оть sol, солнце), и въ садъ, гдѣ находился резервуаръ для воды и деревенская лачужка для садовника.

Блуждая по улицамъ Помпей и заходя въ разные дома, въ которыхъ жили ихъ хозяева, мы находимъ ихъ въ общемъ также похожими одинъ на другой, какъ похоже внутреннее устройство и въ нашихъ современныхъ домахъ, большихъ и малыхъ. Какъ у насъ въ каждомъ зажиточномъ домѣ или, если дѣло касается большихъ городовъ, въ каждой квартирѣ, занимаемой людьми съ сколько-нибудь достаточными средствами, есть прихожая, зала съ гостиной или одна только зала и одна гостиная, столовая, кабинетъ и спальня, съ прибавленіемъ или безъ прибавленія другихъ вомнать не существеннаго значенія, такъ точно и въ Помпеяхъ мы всюду видимъ маленькую переднюю (prothyron или vestibulum), за нею a trium, освѣщаемый сверху отверстіемъ, черезъ которое стекала въ находящійся подъ нимъ бассейнъ дождевая вода, съ галлереей, по двумъ бокамъ которой шли небольшія комнаты, получавшія осв'єщніе отъ атрія; затімъ шелъ tablinum, парадная зала для пріема гостей, соотв'єтствовавшая нашей залів. Это

была первая часть дома, предназначенная для пріема посѣтителей. Далбе шли комнаты, назначаемыя прямо для семейныхъ улобствъ и потребностей: садъ, окруженный перистилемъ, съ бассейномъ для воды, столовая, кухня, спальни, кладовыя, пом'ященія іля рабовъ. для которыхъ, впрочемъ, по преимуществу служилъ верхній этажъ дома. Другія части какъ оесия, xystus, exedra, tabularium и т. п. не были существенны. Такого рода помѣщенія для зажиточныхъ семействъ въ Помпеяхъ обывновенно не имъютъ оконъ на улицу, а если имѣютъ, то только въ верхнихъ этажахъ, которые мы видимъ теперь (если только видимъ) въ разрушенномъ состояніи. Ясно, что въ древнихъ итальянскихъ городахъ, какъ и теперь въ мусульманскихъ странахъ на востокъ и въ Африкъ, жители не любили показывать постороннимъ своей внутренней жизни и потому заботились объ освёщении своихъ жилищъ изнутри, а не снаружи. Ихъ вполнъ удовлетворяли въ этомъ случав внутренніе дворы, изъ которыхъ одинъ (атрій) служилъ для передней половины дома, а другой (садъ съ перистилемъ) для половины семейной. При тепломъ климатѣ, при привычкѣ жить подъ открытымъ небомъ и на свѣжемъ воздухѣ, имъ было какъ нельзя удобпѣе проводить время въ своихъ внутреннихъ садахъ и въ тоже время держать открытыми двери въ свои внутреннія комнаты, куда не проникалъ глазъ посторонняго посѣтителя. Вотъ объясненіе того явленія, которое поражаеть новаго человѣка, въ особенности сѣвернаго, когда онъ, гуляя по помпейскимъ улицамъ и заходя въ дома, видить въ нихъ такъ мало оконъ и притомъ очень узкихъ и пропускающихъ свётъ чрезъ рёшетки въ совершенно недостаточной по нашимъ понятіямъ степени. Позднее открытіе или, лучше, проникновение въ Италію стекла играетъ, разумъется, при такомъ устройствѣ дсмовъ очень важную роль, но и вкусъ КЪ замкнутости домашней жизни, какою отличалась древность и воторая теперь еще сохраняеть свою силу на востокѣ, не любящемъ строить дома фасадами на улицу, имветь также огромное значе. ніе въ объясненіи архитектурнаго устройства частныхъ помпейскихъ зданій <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Для желающихъ ближе познакомиться со всёмъ тёмъ, что касается помпейскихъ построекъ, какъ по отношенію къ архитектурѣ вхъ, такъ и по отношенію къ строительному матеріалу, употреблявшемуся въ разныя эпохи города, считаемъ не лишнямъ указать на превосходное ссчиненіе Н и ссена: Pompejanische Studien zur Städtekunde des Alterthums. Leipzig. 1877.

Рядомъ съ особеннымъ устройствомъ жилищъ въ Помпеяхъ останавливливаеть на себѣ вниманіе всякаго туриста необыкновенное развитіе стённой живописи. Кажется, нёть дома, внутреннія стёны котораго не были бы разукрашены живописью al fresco. И это тёмъ поразительнѣе, что предстоящій нашимъ глазамъ превній гороль за шестнадцать лёть до своей окончательной гибели быль разрушенъ землетоясеніемъ. Какъ же велика должна была быть у жителей Помпей потребность въ художественной декорации своихъ жилищъ, когда они, обстраиваясь послѣ катастрофы 63 года по Р. Х., не могли оставаться безъ украшеній ствнъ своихъ жилищъ даже вороткое время! Какъ же велика должна была быть масса художниковъ, которыми могъ располагать городъ, если онъ въ такое короткое время могъ украситься столькими произведеніями стённой живописи! Художники эти, очевидно, не могли принадлежать въ своемъ большинствъ раззоренному городу, а прибыли со стороны, привлеваемые хорошимъ заработвомъ въ городѣ, гдѣ наслаждение искусствомъ, какъ имъ было извѣстно, сдѣлалось предметомъ домашней необходимости. Насъ поражаетъ это разнообразіе сюжетовъ, это безконечное обиліе формъ, эта, наконецъ, твердость исполненія, показывающія, что художники эти были мастера своего дѣла, а совершеніе всѣхъ этихъ работъ въ сравнительно короткое время свидѣтельствуетъ, что они работали скоро и смѣло, рукой твердой и необыкновенно привышей къ владѣнію кистью. Огромное большинство изображеній принадлежить къ міру боговъ и героевъ, къ сценамъ миеологическимъ. Ясное дѣло, что изобрѣтеніе такого количества сюжетовъ живописи, требующихъ знанія миеологін, не было дёломъ художниковъ, разукрасившихъ помпейскія ствны. Очевидно, что они работали по готовымъ моделямъ, нв. сколько приноровляясь къ обстоятельствамъ и новымъ условіямъ мъста и времени. Моделями этими были для нихъ, какъ это теперь достаточно выяснено г. Гельбигомъ<sup>1</sup>), по преимуществу наиболье замечательныя произведенія искусства, процевтавшаго при дворахъ наслѣдниковъ Александра Великаго, особенно въ Александріи. Исторія римской литературы хорошо знаеть, какое большое



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Untersuchungen über die Campanische Wandmalerei. Leipzig, 1873.-Ero-me Wandgemälde der vom Vesuv verschütteten Städte Campaniens. L. 1868.

вліяніе обнаруживала александрійская литература на Римъ послѣдняго времени республики и вѣка Августа. Катуллъ, Проперцій, Овидій, даже Виргилій служать живымъ доказательствомъ силы и значенія этого вліянія. Теперь мы видимъ, какъ широко была распространена въ Италіи александрійская живопись и какъ мало могли противопоставить ей мѣстные художники національнаго. Сюжетовъ римской миеологіи или исторіи въ помпейскихъ фрескахъ почти не существуетъ. Декораторы помпейскихъ домовъ словно не знаютъ ни великихъ событій исторіи Рима, ни его литературы, чтобы почернать оттуда содержание для своихъ изображений. Оно и понятно. Тутъ, т. е. въ области собственно римскаго искусства, для нихъ не было образцовъ или было очень мало, а художники, нахлынувшіе въ Помпеи для стённой живописи, не были обязаны ломать голову надъ новыми сюжетами, когда у нихъ готовыхъ было въ изобиліи. Такимъ образомъ выходить, что въ то время какъ изящная римская литература, не смотря на всю свою зависимость отъ греческой, успѣла во многихъ отношеніяхъ стать на національную лорогу, искусство въ Италіи продолжало оставаться греческимъ или греко-подражательнымъ. Болбе нагляднаго доказательства, чъ́мъ помпейскія фрески, въ этомъ случав искать нечего.

Миеологические сюжеты, въ большей части образцовъ помпейской ствнной живописи, какъ это было въ характерв александрійскаго искусства, были по преимуществу эротическаго характера. Юпитеръ является обольстителемъ Данаи, то Іо, то Леды, или похитителемъ Ганимеда; Венера находится въ любовныхъ отношеніяхъ то съ Марсомъ, то съ Адонисомъ; Аполлонъ гоняется за Дафной. Нечего и говорить о Діонись, о сатирахъ съ вакханками, силенахъ, амурахъ въ разныхъ положеніяхъ, нимфахъ и тому подобныхъ безсмертныхъ существахъ, съ именами которыхъ соединяется понятіе о любви и чувственныхъ наслажденіяхъ. Подобный характеръ живописи, широко развившійся въ Александріи, гдѣ такъ любили заниматься фривольной стороной миеологіи, вполнѣ отвѣчалъ вкусамъ кампанскаго населенія, веселаго и распущеннаго, изнѣженнаго и чувственнаго. Но, кромѣ картинъ изъ исторіи жизни боговъ и героевъ, житель Помпей любилъ также услаждать свой взоръ предметами животной и растительной природы, сценами обыденной жизни римско-кампанскаго жанра, каковы празднества, забавы, хозяйственныя занятія, сцены на городской площади, занятія вуп-

цовъ, ремесленниковъ, носилыщиковъ, канатныхъ плясуновъ, трактирная жизнь, картины разврата (въ лупанарахъ), сцены, относящіяся въ зрёлищамъ, охотъ и т. п. Рядомъ съ этимъ реалистическимъ жанромъ, воспроизводящимъ намъ мѣстную жизнь Кампаніи. встрёчается не мало картинъ болёе идеальнаго, греко-александрійскаго жанра, встрѣчаются также каррикатуры, ландшафты, морскіе виды. Все это изображенія интересныя и важныя для ближайшаго знакомства съ разными сторонами жизни классической древности. На нихъ обращаетъ большое вниманіе посѣтитель неаполитанскаго музея, зашедши въ отдёление помпейской стённой живописи и знакомящійся такимъ образомъ съ Помпеями еще раньше посёшенія этого города. Особенно интересенъ разрядъ картинъ съ изображеніями домашнихъ животныхъ, мёстныхъ плодовъ, мясной, рыбной и растительной пищи, мебели, сосудовъ, кухонныхъ принадлежностей и всей житейской обстановки. Все это вводить насъ въ древнюю жизнь до того близко, до того непосредственно, что, кажется, годы кабинетныхъ занятій не могли бы намъ дать и приблизительно такого яснаго о ней понятія, какъ нёсколько дней, проведенныхъ въ неаполитанскомь музеѣ и въ полуразрушенныхъзданіяхъ предстоящаго нашимъ глазамъ города древней Кампаніи.

Но будемъ продолжать нашу прогулку по помпейскимъ улицамъ: зайдемъ на фабрику, въ мастерскую, въ гостинницу, въ мъста общественныхъ развлеченій, посмотримъ на надписи, которыхъ такъ много на внѣшней и внутренней сторонъ зданій и которыя такъ много говорятъ намъ о городскихъ интересахъ, о вкусахъ, забавахъ и времени препровожденіи у жителей небольшого города въ древности.

Кампанія была страной, гдѣ было особенно развито суконное производство. Валяльщики суконъ (fullones)—обыкновенный типъ народной римской комедіи, Ателланъ, происходящей изъ Кампаніи и изображавшей по преимуществу смѣшную сторону нравовъ этой мѣстности. По этому намъ всего естественнѣе зайти на суконную фабрику или въ мастерскую, гдѣ сукна моются и красятся, чѣмъ напр. въ пекарню или на фабрику, гдѣ вырабатывались краски, мыло или глиняныя издѣлія. Къ тому же, подлѣ дома Пансы, изъ котораго мы только-что вышли, но только въ другомъ кварталѣ, тамъ, гдѣ домъ трагическаго поэта, и находится одна изъ старыхъ мастерскихъ суконнаго дѣла (Fullonica). Въ ней сукна не вы-

Digitized by Google

дѣлывались, а мылись, красились и поправлялись. Ворота этого дома вели въ корридоръ, съ лѣвой стороны котораго находится комната привратника, который принималъ приносимыя въ мастерскую ткани и вылаваль ихъ обратно, а немного вперели ся маленькая кладовая, гдѣ приносимое и возвращаемое платье складывалось. Корридоръ ведетъ во дворъ, среди котораго находится большое отврытое нространство для развёшиванія на солнцё вымытыхъ суконъ, съ желобомъ для воды, стекавшей кругомъ съ крыши. Дворъ окруженъ двѣнадцатью пилястрами, вругомъ воторыхъ расположены комнаты для рабочихъ и для разныхъ потребностей мастерской. Съ восточной стороны портика находилась пріемная зала, tablinum, съ мозаичнымъ поломъ и съ живописью по стёнамъ, изображающею Адониса съ Венерой и Амуромъ, Өезея, смотрящаго на убитаго имъ Минотавра и еще что-то, достаточно попорченное. По бокамъ таблина двв спальни, по южную сторону портика-большая зала, служившая между прочимъ столовою; затъмъ еще двъ комнаты съ передними, лёстница, ведшая на верхній этажь, кухня съ большой печью, комната для провизіи, еще двѣ комнаты и одна для сторожа задняго хода. Подъ западнымъ портикомъ находились бассейны для моченія суконъ и мѣста для ихъ мойки. Подъ сѣвернымъ портикомъ находятся ниши для бронзовыхъ раковинъ, позади которыхъ валялыщики суконъ топтали сукна; затёмъ опять мёсто для мытья суконъ, комната для прессованія ихъ и, наконепъ, шкафъ для храненія уже вычищеннаго платья, или матеріи, которыя надобно было возвратить ихъ хозяевамъ. Къ этому нужно прибавить, что между двумя пилистрами восточнаго портика находится фонтанъ съ мраморнымъ бассейномъ. На одномъ изъ прилегающихъ къ нему пилястровъ находились изображенія Венеры, покровительницы помпейцевъ, и разныя занятія, входящія въ кругь ремесла суконщиковъ. Эти изображенія находятся теперь въ неаполитанскомъ музев. Подлѣ этой мастерской находится небольшой домикъ, имѣющій съ ней сообщеніе и служившій, по видимому, жилищемъ для хозяина заведенія.

Гуляя по помпейскимъ улицамъ, заходя то въ частный домъ, то въ лавку, то въ мастерскую, то въ харчевню, мы вдругъ видимъ близь старыхъ бань домъ съ двумя воротами, раздѣленными пилястромъ, на которомъ изображенъ слонъ, обвитый большимъ змѣемъ и стерегомый карликомъ. Подъ этимъ изображеніемъ двѣ надписи, изъ которыхъ одна говоритъ, что изображеніе этого слона возста-

90

новилъ Ситтій, а другая прямо указываетъ на значение этого дома. По русски она будетъ значить; Гостинница. Здёсь отдается въ наймы триклиній съ тремя софами и другими удобствами. Мы входимъ сзади изъ дверей и видимъ комнату, раздёленную стёной съ большимъ окномъ, за которой и находились три софы триклинія, а въ переднемъ отдѣленіи широкій, отдѣланный мраморомъ подій (родъ выступающей изъ ствны платформы), на которомъ очагъ для кушаньевъ и углубленіе для помѣщенія кассы, куда клались деньги, собираемыя съ посътителей триклинія. Это гостинница для приходящихъ об'вдать, а не для прівзжающихъ изъ другихъ мѣстъ; это слѣдовательно ресторанъ, трактиръ, а не гостинница въ строгомъ смыслѣ (hôtel). Двѣ комнаты въ другомъ ея отдёлении можеть быть и указывають на то, что здёсь можно было ночевать или отдохнуть. Но гостинницы для прівзжихъ находились въ Помпеяхъ обыкновенно по окраинамъ города по близости къ городскимъ воротамъ или даже за городомъ. Такова гостинница Гермета подлё porta Stabiana, таковы гостинницы подлё вороть Геркуланскихъ и подлѣ porta Marina, гостинница за городомъ за Геркуланскими воротами. Это-гостинницы въ собственномъ смыслѣ, или, скорѣе, постоялые дворы для крестьянъ, пріѣзжавшихъ въ городъ съ провизіей и вообще людей неважныхъ и небогатыхъ. Тамъ кромѣ комнатъ дли спанья и обѣда, находились и конюшпи для лошадей, ословъ и муловъ и сараи для повозокъ, и колодцы, и водопой. Въ комнатахъ для спанья попадаются надписи, слёды проводившихъ здёсь ночи посётителей. Такъ одинъ изъ нихъ жалуется на то, что ему пришлось провести ночь въ мечтахъ по отсутствующей подругѣ.

Помпеи былъ пебольшой городъ, и при томъ часть, вырытая изъ подъ пепла не составляетъ и половины всего города, засыпаннаго Везувіемъ. Между тёмъ изъ того, что отрыто, видно, какъ велика была у помпейцевъ страсть къ удовольствіямъ. Передъ нами два театра, малый театръ, крытый, и большой, на пять тысячъ зрителей, открытый, и сверхъ того огромный амфитеатръ на двадцать тысячъ (по Фіорелли только на 12,800 слишкомъ) зрителей. Нельзя намъ не зайти и въ эти мёста общественныхъ удовольствій, которымъ жители Помпей предавались со страстью и увлеченіемъ. Увлеченіе это доходило до того, что даже, по словамъ Діона Кассія, народъ сидёлъ въ театрё въ то время, какъ для

Digitized by Google

Помпей насталь уже послёдній чась существованія. Знаменательно также въ этомъ отношении передаваемое Тацитомъ извѣстіе о страшномъ побоищѣ, происшедшемъ, во время гладіаторскаго боя въ амфитеатръ, между помпейцами и принявшими въ зрълищъ участіе нукерійцами. Дёло, начавшееся съ простой брани, дошло до бросанья каменьями и действія оружіемъ, и не мало нукерійцевъ было привезено домой мертвими. Событіе это произошло за четире года до землетрясенія, разрушившаго Помпеи въ 63 г. по Р. Х. Нукерійцы отправились въ Римъ съ жалобами. Неронъ предоставилъ произнести судъ по этому вровавому дёлу вонсуламъ, а консулы внесли его на разсмотрѣніе сената. Сенать не нашель болѣе тяжкаго наказанія для помпейцевъ, какъ запрещеніе имъ въ теченіе десяти лѣтъ давать представленія въ амфитеатрѣ. Впрочемъ страсть въ амфитеатру, т. е. въ вровавому зрѣлищу боевъ гладіаторскихъ, въ Помпеяхъ была, по видимому, не очень давняго происхожденія. Она была принесена къ нимъ или, лучше, усилена римскими колонистами. Тогда-то начата была и постройка амфитеатра, окончившаяся незадолго до начала христіанскаго лётосчисленія. Зайдемъ однако на минуту въ эти мъста общественныхъ увеселеній, до которыхъ помпейцы были такіе большіе охотники, о чемъ свидѣтельствуютъ и сохранившіяся на стѣнахъ театральныхъ зданій налписи.

Мѣсто, гдѣ мы видимъ большой и малый театры, находится въ южной части города, неподалеку отъ porta Stabiana. Центральный пунктъ его составляетъ трехъугольный форумъ, окруженный портикомъ въ сто колоннъ дорическаго стиля, составляющихъ одно изъ роскошныхъ сооруженій доримскаго періода помпейской исторіи. Эта наиболѣе возвышенная часть Помпей была особенно богата общественными памятниками. Тутъ находился построенный въ отдаленнѣйшую эпоху греческій храмъ (какъ думаетъ Фіорелли, Геркулеса), тутъ стоитъ храмъ Изиды, тутъ находилась гладіаторская школа, тутъ же помѣстились и два театра. Театры эти обращаютъ на себя, между прочимъ, тѣмъ вниманіе, что представляютъ собой новое доказательство ранняго раздвѣта греческой культуры въ этихъ мѣстахъ сравнительно съ Римомъ, столицей Италіи. Постройка городскою помпейскою думой малаго театра, Одеона, по греческому образцу, началась двадцатью годами раньше чѣмъ при-

92

шли къ мысли о постройкѣ каменнаго театра въ Римѣ. Но малый театръ, имѣвшій помѣщеніе только для полуторыхъ тысячъ зрителей, не быль первымь каменнымь театромь въ Помпеяхь. Все заставляетъ думать, что этому крытому театру предшествовала постройка большого, открытаго. Разныя историческія и архитектурныя соображенія Ниссена не оставляють въ этомъ случав почти никакого сомнѣнія. Надписи свидѣтельствуютъ однако, что большой театръ, какъ мы видимъ его теперь, обязанъ своимъ сооруженіемъ архитектору временъ Августа М. Арторію Приму и щедрости семейства Гольконіевъ, и онъ дъйствительно имъетъ на цервый взглядъ новый архитектурный видъ, сравнительно съ малымъ. Но постройка эта, принадлежащая времени Августа, была, какъ все заставляетъ думать, только перестройкой. Какъ бы то ни было, внутренній видъ этого театра такой: оркестра, позади которой сцена, гдѣ видно мѣсто для занавѣсы, и роstscenium (кулисы). Посреди оркестры мёсто для вимелы или небольшой жертвенникъ для жертвоприношеній. Отъ postscenium'а выходъ въ садъ, съ восточной стороны котораго находится большая комната, служившая для приготовленій, касающихся спектакля. Для зрителей устроены три отдѣленія, изъ которыхъ первому, нижнему, принадлежать четыре ряда сёдалищъ, занимавшихся наиболёе важными лицами. второму, среднему, двадцать рядовъ ступеней и третьему четыре рада. Кромѣ того двѣ трибуны для должностныхъ лицъ. Въ маломъ театрѣ тоже оркестра, съ мраморнымъ поломъ, устроеннымъ. какъ гласитъ надпись, М. Окулатіемъ Веромъ, сцена и postscenium, и полукругомъ ступени для зрителей, первый разрядъ которыхъ, отличается отъ второго шириною, такъ какъ на нихъ ставились кресла для важныхъ персонъ города. Въ этомъ театрѣ мѣста устроены такъ, что сидѣвшій на верхней ступени какого-либо ряда не могъ безпокоить ногами сидѣвшаго ниже.

Амфитеатръ находится далеко отъ театровъ. Между нимъ и оконечностью открытой части города у Стабіанскихъ воротъ лежитъ разстояніе въ 400 метровъ или въ треть нашей версти. Путь къ нему идетъ по покоящимся еще подъ пепломъ помпейскимъ улицамъ, надъ которыми въ настоящее время разстилаются обработанныя поля. Въ былое время зданіе это было обсажено деревьями, между которыми были раскинуты палатки для продажи яствъ и напит-

ковъ. кавъ это видно изъ находящагося на ствиб одного дома изображенія его въ моментъ драки помпейцевъ съ нукерійцами <sup>1</sup>). Главный вхолъ въ амфитеатоъ съ съверной стороны. Въ коррилоръ, черезь который мы входимь на арену, находятся двѣ ниши. Въ нихъ стояли мраморныя статуи двухъ популярныхъ въ Помпеяхъ дуумвировъ-Пансы отца и Пансы сына, какъ объ этомъ гласятъ налииси полъ этими статуями. По правую и по левую сторону три разряда помѣщеній для зрителей. Нижняя ступенька отдѣлялась отъ арены. на которой происходилъ бой звърей и гладіаторовъ, рѣшеткой или перилами. Въ правой сторонѣ этихъ перилъ есть дверка, черезъ которую вытаскивали съ арены крюкомъ убитыхъ людей и животныхъ. Зданіе, на аденѣ котораго столько пролито крови людей и животныхъ, имбетъ видъ мрачный и не располагаеть постителя въ внимательному его осмотру. На стънахъ амфитеатра, какъ и театровъ, находится не мало всякаго рода надписей, которыми развлекались помпейцы въ ожиданіи представленія.

Надписи представляють собой интереснёйшій памятникъ жизни осматриваемаго нами древняго города. Мы ходимъ по улицамъ и площадямъ, осматриваемъ частныя и общественныя зданія, видимъ какъ тутъ люди жили, въ какихъ комнатахъ принимали гостей, въ какихъ проводили день сами и гдё спали ночью, гдё они собирались толковать о дёлахъ своего города, куда ходили веселиться и проч., но самихъ людей мы до сихъ поръ не видёли, ни съ кёмъ изъ жителей не говорили, ихъ чувствъ и желаній, ихъ радости и горя нигдё не замёчали. Улицы и площади, внёшній видъ зданій, внутреннее убранство комнать, предметы домашней утвари, при-

<sup>4</sup>) Читатель, быть можеть, не безъ удивленія встрёчаеть въ моемъ правописаніи Нукерія вмёсто обычнаго Нуцерія. По этому не будеть лишнимъ замётить, что усвоенное нами отъ нёмцевъ, сначала черезъ посредство поляковъ, и употребляемое въ нашихъ школахъ произношеніе латинскаго С (передъ е и і), какъ русскаго ц, не имёетъ никакого основанія. Трудно теперь бороться противъ этого недостатка; но желательно было бы не дёлать этой ошибки по крайней мёръ въ собственныхъ именахъ, что не представляетъ никакого неудобства по отношенію къ именамъ, рёдко употребляемымъ.

способленія въ разнымъ житейскимъ потребностямъ и улобствамъ говорять намъ многое о помыслахъ и заботахъ жителей, объ ихъ богатствѣ и бѣдности, о степени ихъ образованности въ разные періоды жизни города, вкусахъ, привычкахъ и наклонностякъ поколѣнія, застигнутаго въ расплохъ страшнымъ изверженіемъ Везувія; но всего этого было бы недостаточно для полнаго удовлетворенія нашего любопытства. Намъ хотѣлось бы заглянуть еше ближе въ этотъ отжившій міръ, войти, если это возможно, въ непосредственное соприкосновение съ людьми, которые жили въ пустынномъ теперь городѣ, для которыхъ построены были эти дома, храмы, театры и проч.; намъ хотелось бы хоть на минуту видеть этотъ городъ съ его населеніемъ, бродящимъ по улицамъ, совершающимъ свои общественныя обязанности, видёть самихъ жителей въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ, видёть, какъ отдёльныя лица, принадлежащія въ разнымъ общественнымъ влассамъ, говорять, чувствуютъ и дъйствуютъ. Какъ ни капризно наше желаніе по отношенію къ городу, тысяча восемьсоть одинъ годъ тому назадъ покончившему свое существование, но оно до нёкоторой степени исполнимо. Стоитъ только взглянуть на нёсколько тысячь надписей, оставленныхъ намъ на внёшнихъ и внутреннихъ стёнахъ помпейскихъ зданій, и . мы становимся прямо лицомъ въ лицу съ покинувшимъ эти зданія населеніемъ.

Вотъ цёлый рядъ писанныхъ на стёнахъ красной или черной краской объявленій или афишъ, содержащихъ въ себё рекомендаціи разныхъ кандидатовъ на общественныя должности? Въ афишахъ этихъ мы видимъ не только имена предложенныхъ кандидатовъ на должности дуумвира или эдила, какъ Куспія Пансу, С. Юлія Поливія, Светтія Церта, Церринія Ватію, Г. Саллустія, А. Веттія Фарма, П. Паквія Прокула, но и часто самихъ лицъ, которыя хлопочутъ о ихъ выборѣ. Въ одномъ мѣстѣ предложеніе въ кандидаты дѣлаетъ Флоръ съ Фруктомъ, тамъ Фабій Эвпоръ, глава вольноотпущенниковъ, здѣсь Яринъ, признаваемый мною за лицо славянскаго происхожденія, тамъ Лициній Римлянинъ и т. д. Вотъ вмѣшиваются въ выборы женщины: Капразія заявляетъ о Веттіѣ Фирмѣ, Сагаста предлагаетъ Модеста. Вотъ цѣлыя товарищества или корпораціи предлагаютъ какого-либо кандидата въ общественное управленіе: содержатели или погонщики муловъ, плотники, золотыхъ

Digitized by Google

дѣлъ мастера, зеленщики, брадобрѣи, служители Изиды и др. Изъ этихъ же афишъ мы узнаемъ объ ассоціаціяхъ довольно страннаго рода: Таковы товарищества мазуриковъ (furunculi), ночныхъ пьяницъ (seribibi, т. е. пьющіе до поздней ночи), сонь (dormientes). А вотъ афиши другого рода. Приглашаютъ публику въ амфитеатръ Въ одной изъ афишъ представление назначается на 4 іюля и при этомъ сообщается, что оно не будетъ отсрочено не смотря ни на какую погоду, что будеть тамъ между прочимъ охота на дикихъ звёрей и амфитеатръ будетъ покрыть тентомъ (для защиты отъ солнца или дождя). Его даеть Аллей Нигидій Май. Воть другое объявленіе, сдѣланное, какъ и предыдущее, на стѣнѣ большого театра, приглашаетъ публику на бой гладіаторовъ въ амфитеатрѣ, который долженъ произойти 28 марта. Дасть представление Д. Лукретій. А вотъ два объявленія говорять о представленіи въ амфитеатрѣ. назначенномъ на 31 мая, которое дастъ народу А. Светтій Перть. Все это дають на свой счеть представление люди, ищущiе популярности въ народѣ или благодарящiе его за избранiе въ ту или другую общественную должность. Вотъ объявленія о квартирахъ, о помѣщеніяхъ въ гостинницахъ, «со всѣми удобствами».

Но есть надписи другого характера, которыя вводять насъ въ болѣе интимную жизнь помпейскаго населенія. Это надписи, начертанныя на стѣнахъ какимъ либо острымъ орудіемъ. Вотъ кто-то, должно быть путеоланецъ по происхожденію, зашедши въ веселый домъ, привётствуеть тамъ на стёнё своихъ земляковъ (Puteolanis feliciter!). Тамъ же впрочемъ высказывается пожелание счастья и всёмъ нукерійцамъ и помпейцамъ. Вотъ въ другомъ мёстё какойто Зосимъ посылаетъ привѣтъ своей подругѣ Викторіи и проситъ ее не покидать его. Кто-то на зданіи Базилики вздумаль осрамить какую-то Луцилію, говоря, что она «торговала своимъ тѣломъ». А сколько шалуновъ нацарапали на общественныхъ зданіяхъ заявленіе о своемъ интимномъ сношеніи съ разными женщинами! При этомъ встречаются такія подробности, о которыхъ намъ нётъ возможности говорить съ читателями даже и намеками. Въ особенности выраженія писавшихъ на стёнахъ бездеремонны, когда рёчь идеть о публичныхъ женщинахъ-какой-то Фортунать, Муртисъ, Нимфѣ и т. п., или о мущинахъ, извѣстныхъ неестественнымъ

развратомъ. Подобными отвровенностями не только богаты лупанары, гдѣ онѣ до нѣкоторой степени у мѣста, но и общественныя зданія, какъ Базилика. Надписи безнравственнаго или, лучше, гразнаго содержанія встрёчаются не только въ прозё, но и въ стихахъ, которые изъ дошедшихъ поэтовъ намъ неизвѣстны. Но попадаются также нацарапанными стихи, прямо взятые изъ модныхъ поэтовъ; въ этомъ случав особенно посчастливилось Овидію. Чертить на стѣнахъ острымъ орудіемъ было въ Помпеяхъ, какъ видно по всему, въ большомъ употреблении, такъ какъ мы видимъ тутъ не только изліянія чувства или выходки остроумія, но иногда просто писаніе ради самаго процесса этого дѣла. Ни для чего другого, какъ для процесса писанія начертаны были на задней ствнв одной лавки начальныя слова перваго стиха Энеиды. Естественно думать, что это дёло школьника, недавно вытвердившаго начало поэмы Виргилія. Иногда множество всевозможныхъ налисей на стѣнъ какого-либо общественнаго зданія поражало самихъ помпейцевъ и вызывало остроумныя замѣтки со стороны тѣхъ, кто поражался этимъ обиліемъ примѣровъ чистописанія. Такъ на стѣнахъ Базилики, большого театра и амфитеатра встрвчается двустишіе, которое по-русски будеть значить: «Удивляюсь, ствна, какъ ты не обрушилась, поддерживая столько скучныхъ писаній»! Иногда написанные стихи возбуждали каламбуры такого рода: «Пусть никогда не будетъ здоровъ тотъ, кто написалъ выше»! Къ этой шуткъ новая рука прибавляетъ замѣчаніе: «правду говоришь».

Надписи эти, какъ видитъ читатель, необыкновенно приближаютъ насъ къ эпохѣ, когда Помпеи были не мертвымъ городомъ, а кипѣли жизнію бойкаго и веселаго населенія. Читая писанныя краской объявленія о кандидатахъ на выборныя должности, объ увеселеніяхъ, о домахъ и комнатахъ, отдаваемыхъ въ наймы, или этотъ вздоръ, нацарапанный на стѣнахъ, словно видишь это населеніе и ведешь бесѣду съ разными его представителями. Жизнь древняго города при этомъ невольно воскресаетъ во всей ся суетѣ, съ такими мелкими и вмъстѣ съ тѣмъ характеристическими чертами, которыхъ намъ не въ состояніи дать ни писатели, ни даже сами по себѣ вещественные памятники. Мы коснулись надписей только частію и мимоходомъ. Подробное разсмотрѣніе этихъ памятниковъ давно угасшей жизни не входило въ нашъ планъ и было мольстовъ, томъ 1. бы туть не у мѣста. Въ своей прогулкѣ по помпейскимъ улицамъ мы и не разсчитывали осмотрѣть все разомъ: мы не видали даже цѣлыхъ вварталовъ, а заходили туда и сюда съ цѣлью схватить какія-нибудь особенности удивительнымъ образомъ сохранившагося для насъ изъ древности города, бо́льшая половина котораго однако все еще скрыта отъ нашихъ глазъ, находясь подъ пепломъ Везувія.



# МАРКЪ АВРЕЛІЙ И НОВАЯ РЕЛИГІЯ. ')

Въ апрълъ 1880 года, членъ французской академіи Эрнесть Ренанъ читалъ публичныя лекціи въ Лондонь. Предметомъ этихъ лекцій было первоначальное христіанство въ Римѣ. Началъ ихъ Ренанъ съ вопроса о томъ, въ какомъ смыслѣ христіанство можно считать римскимъ дѣломъ, затѣмъ перешелъ къ преданіямъ о пребываніи въ столицѣ римской имперіи апостоловъ Петра и Павла, товорилъ о Римѣ, какъ о центрѣ образованія церковной власти и, жаконець, о Римѣ, какъ о столиць католичества. Показать значеніе Рима въ исторіи зарожденія и образованія христіанской церкви и было цёлью, для которой знаменитый французскій ученый быль приглашенъ въ столицу Великобритании Гиббертовымъ заведениемъ для публичныхъ чтеній о религіозныхъ вопросахъ. Но черезъ два дня послё своей послёдней лекціи въ этомъ прекрасномъ учрежденіи, Ренанъ снова явился на трибунѣ передъ англійскою публикой и на этотъ разъ уже не въ Гиббертовомъ заведеніи, а въ Королевскомъ Институть, въ которомъ избранная публика уже привыкла видёть передъ собой то того, то другого изъ наиболье громкихъ представителей европейской науки. Темой для этой лекціи онъ избралъ Марка Аврелія.

Тотъ, кто слушалъ или читалъ<sup>2</sup>) эту увлекательную рѣчь о

7\*

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «Наблюдатель», Мартъ и Апръль 1882 г.

<sup>2)</sup> Лекцін свои Ренанъ, вскоръ послъ ихъ произнесенія, издалъ въ Парижъ подъ заглавіемъ: Conférences d'Angleterre. Rome et le christianisme Marc-Aurèle. Paris, 1880.

благороднѣйшемъ по чувствамъ и возвышеннѣйшемъ по уму и характеру римскомъ императорѣ, не могъ оставаться равнодушнымъ. при появленіи въ свѣтъ уже не простой лекціи, а цѣлаго тома изслѣдованія, посвященнаго времени, мыслямъ и дѣятельности Марка Аврелія. Томъ этотъ, заключающій собой рядъ трудовъ знаменитаго писателя о первоначальной исторіи христіанства, вышелъ въ концѣ 1881 года и носитъ заглавіе: «Маркъ Аврелій и конецъ древняго міра» (Marc-Aurèle et la fin du monde antique).

Хорошая книга въ наши дни составляетъ ничёмъ не замёнимое удовольствіе. Хорошею же книгой мы называемь не толькотакую, которая насъ чему-нибудь научаеть, обогащаеть свёлёніями, но и такую, которая возбуждаеть въ нась хорошія чувства. заставляеть возноситься мыслію къ идеаламъ человѣческой жизни, обращается къ лучшей сторонѣ нашей природы, поднимаетъ въ насъ въру въ благородное призвание человъка, доставляетъ нашей душё бодрость и даеть толчокъ нашему самоусовершенствованію. Имѣть возможность уйти хоть на время отъ созерцанія окружающей насъ вакханали дикихъ или подлыхъ страстей, безпренятственно разыгрывающихся на нашихъ глазахъ и въ жизни, и въ печати, отъ созерцанія постоянныхъ оскорбленій всего того, что до сихъ поръ составляло лучшую нашу вѣру и надежду, отъ этого оглушающаго призыва въ стаднымъ свойствамъ нашей натуры. отъ этого прославленія холопства, какъ гражданской доблести, отъ этого циническаго отрицания правъ человѣка на достойное существованіе-какое благо, какая отрада въ нашей безотрадной жизни! А новая книга Ренана именно такова, что, читая ее, мы невольно поднимаемся надъ засасывающею насъ тиной современной действительности и, слёдя за ходомъ колоссальнаго переворота, совершающагося предъ нашими глазами на сценъ всемірной исторіи, задумываемся надъ высшими задачами и цёлями человёческаго сутествования.

Новая книга Ренана переносить нась во второе столѣтіе хрястіанской эры, когда, въ виду явно убывающаго античнаго духа, видимо возрастало и укрѣплялось на всемъ пространствѣ грекоримскаго міра новое ученіе, отвергавшее современное общество и всѣ тѣ основы, на которыхъ это послѣднее покоилось. Оно отвергало всѣ, безъ исключенія, до тѣхъ поръ существовавшія религіи, отвергало языческое государство съ его учрежденіями, отвергало

#### МАРКЪ АВРЕЛІЙ И НОВАЯ РЕЛИГІЯ.

науку, философію, искусство, установившіяся формы общественной жизни. Греко-римское общество, сильное многовѣковой культурой. илодами давно созрѣвшей образованности, начинало уже, хотя и «СМУТНО. ЧУВСТВОВАТЬ ВDАГА И ВЪ ЛИЦВ ГОСУДАДСТВЕННОЙ ВЛАСТИ СТАЛО употреблять энергическія усилія для борьбы съ распространіемъ христіанства, какъ противогосударственной секты. Но врагь гонимый, преслёдуемый, заточаемый, пытаемый огнемъ и желёзомъ, бросаемый на растерзание звёрямъ, распинаемый на крестё. обезглавливаемый, не уступаль. Онъ росъ и множился, все болёе и болёе захватывая римскія провинціи, болёе многочисленный на Востокі. въ Малой Азіи, менбе сильный на европейскомъ Западь, но уже прочно утвердившійся въ Африкѣ, въ то время сильно тронутой латинскою образованностью. Время могущества его еще не пришло: противъ него въ то время стояли не только судъ, пытка и казнь. но еще болёе стояла наука, философская мысль, такъ называемая эллинская мудрость, общественное и литературное развитие. Новое учение, полкапывавшее существующий порядокъ въ его основаніяхъ, общественныхъ, религіозныхъ и нравственныхъ, находило себѣ послѣдователей преимущественно среди городской разноплеменной черни большихъ центровъ населенія, въ войскѣ, гдѣ совокупная жизнь облегчала пропаганду, среди вольноотпущенниковъ и рабовъ, среди всякаго рода страждущихъ и угнетенныхъ въ народной массѣ; но оно почти совсёмъ не имёло доступа въ среду людей образованныхъ, богатыхъ и съ виднымъ положеніемъ въ обществѣ. Прилеть время, оно сломить гордыню мудрыхь и сильныхъ міра сего: но въ ту эпоху, которую мы имѣемъ теперь въ виду, мысль о такомъ исходѣ борьбы новаго ученія со старымъ строемъ общественной, умственной и правственной жизни казалась безразсудною.

Какая это должна быть интересная эпоха! И дъйствительно, ничего болье многозначительнаго и поучительнаго еще не представляла исторія. Передъ иашими глазами явно совершается переломъ въ исторіи человъчества: идетъ ръшительный ой между двумя мірами, старымъ и новымъ, между двумя идеалами, между двумя историческими циклами. Исходъ этого необыкновеннато он намъ извъстенъ; но онъ не былъ извъстенъ ни современникамъ Марка Аврелія, ни самому императору, про котораго обыкновенно говорятъ, что съ нимъ взошла на престолъ человъческая мудрость. Въ этой неизвъстности, уже стучащагося въ двери, будущаго заклю-

# МАРЕЪ АВРЕЛІЙ И НОВАЯ РЕЛИГІЯ.

чается трагизмъ положенія древняго общества, которое и не подозрѣвало, что оно роковымъ образомъ идетъ къ гибели и черезъдва три поколѣнія должно уступить торжество тому началу, которое оно думало стереть съ лица земли пытками и мученіями.

Аля того, чтобы изобразить со всею живостью трагизмъ этой эпохи, чтобы представить въ ясномъ виде перипетіи борьбы двухъ. противоположныхъ началъ, двухъ не признающихъ другъ друга обществъ, двухъ различныхъ культуръ, двухъ міровъ, исъ которыхъодному предстояло погибнуть, а другому-водворить на землѣ своегосполство, требовалась рука такого мастера, какъ знаменитый авторъ цѣлаго ряда трудовъ о начаткахъ христіанства. Не мало былосочиненій, изображавшихъ борьбу христіанства съ язычествомъ, и сочиненій превосходныхъ, авторамъ которыхъ нельзя отказать ни въ солидной учености, ни въ искусствъ изложенія: даже за нъсколько мѣсяцевъ до появленія книги Ренана вышелъ въ свѣть въ Германии преврасный трудъ недавно умершаго гессенскаго профессора, Теодора Кейма, 1) появление котораго нельзя не привѣтствовать съ искреннимъ удовольствіемъ. Но обыкновенно подобныя сочиненія носять богословскій характерь и редко становятся на такую точку зренія, при которой нёть нужды жертвовать исторіей и которая дёлаетъ судьбы религіозныхъ вёрованій необыкновеннопривлекательными для изученія. Книга Ренана, которою онъ заканчиваетъ свой двадцалётній трудъ по первоначальной исторіи христіанства, огличается именно этимъ, такъ сказать, общественноисторическимъ характеромъ, и въ этомъ смыслѣ столько же интересна, сколько и поучительна. Живое представление духовной жизни эпохи, проницательность взгляда, тонкое понимание психологическихъ мотивовъ, блестящій стиль, всюду разлитое гуманное чувство, это высокое уважение къ человъку, его горю и страданиямъ, это твердое признание за нимъ правъ на духовную свободу, -- всѣ тѣ качества, которыми обыкновенно блистаетъ Ренанъ въ своихъ произведеніяхъ, присущи и настоящему его труду въ самой высокой степени.

Второе столѣтіе нашей эры имветъ въ исторіи римской импе-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rom und das Christenthum. Eine Darstellung des Kampfes etc. voz Theodor Keim, herausgegeben von H. Ziegler. Berlin, 1881.)

# МАРКЪ АВРЕЛІЙ И НОВАЯ РЕЛИГІЯ.

ріи ту особенность, что черезъ него проходить рядъ слёдовавшихъ другъ за другомъ хорошихъ государей, доставившихъ римскому обществу болёе восьмидесяти лёть спокойствія и, вообще говоря, кроткаго и справедливаго управленія. Рядъ этихъ государей начинается въ концё перваго столётія Нервой, усыновившимъ Траяна, и оканчивается Маркомъ Авреліемъ (96-180 по Р. Х.). Ни одинъ изъ этихъ императоровъ не наслѣдовалъ другому по крови; напротивъ, всѣ они были усыновлены одинъ другимъ за личныя качества и дѣлались государями, какъ справедливо замѣчаетъ Ренанъ, не потому, что обязаны были этимъ рожденію или какому-нибудь отвлеченному праву, а потому, что были того достойны и оправдывали свое званіе заслугами и образомъ жизни. Этоть счастливый въ исторіи римской имперіи періодъ названъ былъ вѣкомъ Антониновъ, по двумъ наиболев выдающимся его представителямъ-Антонину Пію (138-161) и Марку Аврелію (161—180), прозванному Философомъ. Въ лицѣ перваго, какъ принято выражаться у историковъ, возсѣдала на престолѣ добродѣтель, а въ лицѣ послѣдняго-мудрость, которую, впрочемъ, древніе объединали съ доброд втелью. Знаменитвишимъ изъ нихъ былъ, безспорно, Маркъ Аврелій, называющійся иначе Антониномъ Философомъ, Нельзя сказать, чтобы онъ, какъ человѣкъ и какъ правитель государства, былъ лучше своего предшественника, которому исторія не можеть сдѣлать никакого упрека; но онъ имѣетъ передъ нимъ то преимущество, что оставилъ послѣ себя книгу, которую нельзя не считать одною изъ лучшихъ книгъ, завъщанныхъ намъ древностью.

Въ этой книгѣ, писанной по-гречески и носящей заглавіе, которое по-русски лучше всего передать словомъ «Размышленія» <sup>1</sup>), мы видимъ стоическаго философа, повѣряющаго самому себѣ свои мысли, оцѣнивающаго свои поступки и постоянно занятаго мыслію о самосовершенствованіи. Она даетъ намъ понять лучше, чѣмъ что-либо другое, до какой высоты нравственныхъ принциповъ дошелъ древній міръ въ ученіи стоической философіи, уже потерявшей въ это время не только свою школьную суровость, какую она имѣла въ рукахъ своихъ греческихъ основателей: Зенона, Клеанеа и Хризиппа, по и ту, съ какою она является въ первомъ столѣтіи

') Греческое заглавіе этого сочиненія: Та єіс є́аυто́ч, т. е. Въ себв самому.



нашей эры въ Римѣ, въ сочиненіяхъ Сенеки. На каждомъ шагу мы встрѣчаемъ въ этихъ мысляхъ, которыя философъ-императоръ обращаетъ ежедневно къ самому себѣ, уваженіе къ людямъ, строгость къ своимъ поступкамъ, напоминаніе о долгѣ, презрѣніе къ пустой славѣ и къ бреннымъ благамъ міра сего, поощреніе себя къ добру, къ справедливости, къ терпѣнію, къ мужественному человѣколюбію. Философъ-императоръ возвышается даже до прощенія врагамъ, до забвенія обидъ, почти до христіанскаго самоотверженія.

Еслибъ мы вздумали ближе познакомить читателей съ содержаніемъ «Размышленій» Марка Аврелія, дѣлая изъ нихъ вышиски лучшихъ мѣстъ, то нашимъ выпискамъ не было бы конца: такъ интересна нравственная сторона философскаго ученія, какое исповѣдывалъ римскій императоръ наравнѣ со своими лучшими современниками! Привести, однако, нѣсколько мѣстъ мы считаемъ теперь же необходимымъ, для ближайшаго знакомства съ лицомъ, которому Ренанъ посвящаетъ свое сочиненіе. Беремъ ихъ почти на удачу.

«Не считай никогда полезнымъ для себя того, что тебя со временемъ заставитъ нарушитъ данное слово, потерять уваженіе въ себѣ, ненавидѣть, кляузничать, подозрѣвать, злословить, притворяться; не желай никогда ничего такого, что нужно было бы сврывать за стѣнами или за покровами» (Ш, 1).

«Если ты можешь—разсуждаеть съ собой императоръ о врагахъ—исправь ихъ; если же нътъ, то помни, что для приложения къ нимъ тебѣ и дана благосклонность. Къ нимъ м лостивы сами боги, которые—такъ велика ихъ благость!—помогають имъ пріобрѣтать здоровье, богатство, славу. Ты можешь поступать, какъ боги, или скажи мнѣ, что тебѣ въ этомъ служитъ препятствіемъ?» (IX, 11).

«Украшай себя простотой, скромностью, равнодушіемъ къ тому, что занимаетъ середину между добродѣтелью и порокомъ. Люби родъ человѣческій, повинуйся Богу; Богъ, какъ говоритъ поэтъ, все совершаетъ по законамъ» (VII, 31).

«Часто размышляй о быстроть, съ какою уносится и исчезаеть все, что существуеть, и все, что приходить въ мірь. Вещественная природа, какъ ръка, находится въ безпрерывномъ теченіи. Въ постоянныхъ измѣненіяхъ и проявляются дѣйствія природы, по безконечнымъ превращеніямъ познаются дѣйствующія причины. Нѣтъ почти ничего постояннаго. Оглянись на ту безконечную безду вре-

1

мени, котораго уже нѣтъ болѣе и на будущее, въ которомъ все исчезаетъ. Не безуменъ ли, поэтому, тотъ, кто по поводу такихъ вещей предается тщеславію или мучится, или предается скорби, словно онѣ могутъ, хотя бы на короткое время, быть причиной безпокойства?» (V, 23).

«Берегись впасть въ пороки кесарей (т. е. Тиберія, Калигулы, Клавдія, Нерона)... Сохраняй себя простымъ, добрымъ, чистымъ, серьёзнымъ, врагомъ пышности, другомъ справедливости, богопочтительнымъ, благосвлоннымъ, человѣчнымъ, твердымъ въ исполнении своихъ обязанностей. Употребляй всѣ усилія къ тому, чтобы оставаться такимъ, какимъ тебя хотѣла сдѣлать философія. Почитай боговъ, бодрствуй надъ сохраненіемъ людей. Жизнь коротка: единственный плодъ земного существования состоить въ томъ, чтобы поддержать нашу душу въ священномъ настроеніи, совершать дѣла, полезныя обществу. Действуй всегда, какъ ученикъ Антонина<sup>1</sup>). Припоминай себѣ его постоянство въ исполнении предписаний разума, его благочестіе, ясность его лица, его чрезвычайную вротость. его презрѣніе въ суетной славѣ, его стараніе проникнуть въ смыслъ вещей; помышляй о томъ, что онъ не предпринималъ ничего безъ предварительнаго строгаго изслёдованія и надлежащаго уразумёнія. Онъ выносиль несправедливые упреки безъ всякаго осужденія; онъ ничего не дёлалъ необдуманно; онъ не слушалъ доносчиковъ; внимательно изслёдоваль нравы и поступки; не быль ни злорёчивымъ, ни боязливымъ, ни подозрительнымъ, ни софистомъ. Онъ довольствовался малымъ: таковы были его жилище, его постель. его одежда, его пища, домашняя прислуга. Онъ любилъ трудъ; его долготеривніе было чрезмврно; онъ жилъ трезво... Припоминай, какъ его дружба была ровна и постоянна, съ какой добротой онъ выносиль открытое противорёчіе своимь собственнымь миёніямь, какъ онъ радовался, если кто судилъ лучше, чёмъ онъ; какъ, наконецъ, его благочестие не заключало въ себъ ничего суевърнаго» (VI, 30).

«Помышляй въ каждый часъ дня, что тебѣ слѣдуетъ во всѣхъ твоихъ дѣйствіяхъ обнаруживать характеръ твердый, какъ подобаетъ римлянину и человѣку, серьезность, которая никогда себѣ

<sup>1</sup>) Антонина Пія, предшественника и усыновителя Марка Аврелія.

не измѣняеть, но и не заключаеть въ себѣ аффектаціи, сердце, любящее свободу и справедливость. Освободи свою душу отъ всякой другой мысли; ты ее освободишь, если ты будешь разсматривать каждый изъ своихъ поступковъ, какъ послѣдній въ твоей жизни, если ты будешь дѣйствовать безъ опрометчивости, безъ всякой страсти, отнимающей власть у разума, безъ притворства, безъ самолюбія и съ покорностью велѣніямъ судьбы. Видишь ли, какъ немногочисленны заповѣди, соблюденіе которыхъ достаточно для того, чтобы обезпечить нашему существованію мирное теченіе и божеское благополучіе?» (II, 5).

Никто не станетъ спорить, что въ мысляхъ Марка Аврелія, разбросанныхъ въ 12-ти книгахъ, зам'вчаются перлы чистой и самой высокой нравственности, и притомъ нравственности не отвлеченной, не книжной, а дъйствующей въ жизни или, по врайней мѣрѣ, обязательной для человѣка, желающаго исполнить свое назначеніе, для человѣка просвѣщеннаго и способнаго размыслить о приролѣ вилимой и невидимой или, по древнему, для философа. Эти возвышенныя правила жизни, правила чистоты и святости помысловъ не заключають въ себѣ ничего догматическаго, ничего такого, что говорило бы о ихъ внёшнемъ, не зависящемъ отъ развитія человѣческаго разума, существовании. Они-плодъ человѣческой мысли и изученія, плодъ человѣческой мудрости. Въ настоящемъ случав ихъ исповѣдуеть не философъ по ремеслу, не софисть, проповѣдующій учение о благоразумной, согласной съ природой и счастливой жизни случайной толив или избранной публикв, а человекъ, говорящий съ самимъ собою, въ ночной тишинъ, не имъя предъ собой никакого свидѣтеля, кромѣ своей совѣсти. Это такая-же искренняя, сердечная исповёдь, какъ и та, какую оставилъ намъ блаж. Августинъ, писавшій уже подъ другимъ, христіанскимъ угломъ зрвнія. Но это исповѣдь человѣка, стремящагося къ совершенству не во имя требованій положительной религіи, не въ виду наградъ, уготованныхъ праведникамъ въ учении христіанства, а во имя требованій разума, во имя достоинства, человической природы, чувствующей въ себи потребность самосовершенствованія, приближенія къ Божеству, какъ разумному началу, дъйствующему во всей природъ, къ тому началу, которое, среди постояннаго измёненія всёхъ вещей, остается вёчнымъ и къ которому принадлежитъ душа человъческая.

«Размышленія» необходимо являются исходнымъ пунктомъ, коль

106

# МАРКЪ АВРВЛІЙ И НОВАЯ РЕЛИГІЯ.

скоро заходить рёчь о Марке Аврелів. Въ нихъ ярче и ближе всего видёнъ человёкъ, который можеть служить образцомъ лучшихъ людей своего времени, столь важнаго въ римской исторіи, рокового въ исторіи человѣчества. Еслибъ «Размышленія» были произведеніемъ одного изъ обыкновенныхъ римскихъ писателей, они и тогда имъли бы значение драгоцённаго литературнаго памятника, съ которымъ, по важности содержанія и въ особенности нравственнаго духа, нейдеть въ сравнение ни одно явление тогдашней римской литературы. Но значение ихъ увеличивается въ десать разъ, когда мы знаемъ, что авторъ ихъ императоръ, что онъ былъ лицомъ, въ рукахъ котораго сосредоточивались, въ течение почти двухъ десятилѣтій, судьбы міра. Исторія не представляеть другого прим'єра государа, который былъ бы не только просвъщеннъйшимъ человъкомъ своего времени, но и живымъ образцомъ высокой нравственной чистоты, неусыпнаго стремленія къ совершенству на пути идеальной добродѣтели. Правда, встрёчаясь съ такимъ необыкновеннымъ фактомъ, мы по неволъ задумываемся, зная, что даже и управление мудрѣйшаго и добродѣтельнѣйшаго изъ государей не спасло римскую имперію и древняго общества отъ разложенія, и что, напротивъ, это разложеніе пошло съ особенной силой непосредственно послё его смерти, какъ будто оно было подготовлено его правленіемъ. Но въ томъ-то и заключается особенный интересъ второго вѣка нашей эры и въ особенности времени Марка Аврелія, что здёсь мы воочію видимъ, какъ мало обнаруживають вліянія на ходъ судебъ человѣчества отдѣльныя личности, какъ неумоли: въ общественной жизни действіе историческаго закона и какъ самые мудрые люди, не понимая этого закона, дъйствуютъ наперекоръ ему и темъ какъ бы ускоряютъ его шествіе или, по крайней мѣрѣ, дѣлаютъ это шествіе болѣе бурнымъ и рѣшительнымъ.

«Никогда до того времени не было видано, чтобъ задача счастія человѣчества преслѣдовалась съ такою послѣдовательностью и рѣшительностью. Осуществленъ былъ идеалъ Платона: міръ управлялся философами». Такими словами начинаетъ Ренанъ третью главу своего сочиненія, носящую у него заглавіе «Царство философовъ». Время управленія Марка Аврелія было на самомъ дѣлѣ временемъ такого царства. Никогда этотъ классъ людей, столь многочисленный въ римской имперіи, не былъ въ такой чести, не имѣлъ такого вліянія на дѣла государственныя, какъ въ это, един-

ственное въ своемъ родѣ, время римской имперіи. Маркъ Аврелій, съ детства обнаруживавшій склонность къ изученію мудрости, воспитанный лучшими ся представителями, теперь былъ буквально окруженъ философами, которые со всѣхъ странъ міра стекались въ столицу имперіи и находили ласков й пріемъ со стороны мудраго государя. Онъ надѣлялъ ихъ почеть ми должностями, назначалъ имъ пенсіи, что впрочемъ дѣлалъ ... ого предшественникъ, и не зналь, по видимому, высшаго удовольствія, какъ находиться въ обществѣ разныхъ стоиковъ, перипатетиковъ и тому подобныхъ бородатыхъ людей, которые уже своею внёшностью старались доказывать серьёзность своего взгляда на жизнь, неръдко, впрочемъ, прикрывая ветхимъ плащемъ и равнодушіемъ къ опрятности порочныя наклонности и настоящее шарлатанство. Но никакіе недостатки отдёльныхъ лицъ, никакія насмёшки, сыпавшіяся на императора со стороны свътскихъ людей, не исключая и членовъ его собственнаго семейства, нимало не искореняли въ немъ уваженія къ мудрости и даже къ проповёдникамъ людямъ, старавшимся лишь походить на нихъ. Особенную же нъжность и любовь чувствоваль императорь въ своимъ бывшимъ наставникамъ, а между ними болѣе всего въ стоику Юнію Рустику, которому, сверхъ другихъ почестей, онъ ввѣрилъ чрезвычайно важную въ то время должность префекта города Рима. Его онъ считалъ своимъ главнымъ учителемъ, съ нимъ совѣшался о всѣхъ лѣлахъ государственныхъ и частныхъ, съ нимъ при оффиціальныхъ пріемахъ считалъ нужнымъ здороваться раньше, чёмъ съ начальникомъ преторіанскихъ когортъ, его онъ два раза возводилъ въ должность консула и, по смерти его, просилъ сенатъ почтить его поставленіемъ статуй на счетъ государства. Біографъ Марка Аврелія, Юлій Капитолинъ, сообщаетъ намъ въ этомъ отношении еще болѣе замѣчательное свёдёніе, когда говорить, что философъ-императоръ помѣстилъ золотыя изображенія своихъ учителей въ своей божницѣ (такъ называлась одна изъ комнатъ въ большихъ римскихъ домахъ, lararium) и приносилъ жертвы на ихъ гробницахъ, украшая ихъ постоянно цвѣтами. Это безпредѣльное уваженіе Марка Аврелія къ своимъ наставникамъ составляетъ, безъ сомнѣнія, одну изъ прекраснѣйшихъ чертъ его души и говоритъ краснорѣчивѣе, чѣмъ многое другое, о томъ, что высокія нравственныя правила, которыя онъ исповѣдывалъ, не были для него пустыми словами. Не можетъ

#### МАРКЪ АВРЕЛІЙ И НОВАЯ РЕЛИГІЯ.

быть ничего трогательнье той признательности, съ какою онъ говорить въ «Размышленіяхъ» о своихъ наставникахъ—Юнів Рустикв, Діогнетв, Аполлинарів, Секств Херонейскомъ, племянникв Плутарха, Катулв, Клавдів, Максимв и другихъ философахъ, вспоминая ихъ наставленія и благодаря боговъ за то, что они дали ему возможность познакомиться съ такими людьми. Нельзя также достаточно подивиться той нвжности, какою дышутъ сблеранившіяся многочисленныя письма императора къ его учителю риторики, знаменитому Фронтону, хотя занятія краснорвчіемъ давно уже не пользовались такимъ его вниманіемъ, какъ занятія философіей. Императоръ никогда не переставалъ относиться къ нему иначе, какъ съ почтительностью ученика, исвренно принимая къ сердцу его горе, сообщая ему извѣстія о своихъ семейныхъ дѣлахъ, безпокоясь о его здоровьѣ и съ чувствомъ удовольствія употребляя ласкательныя, по отношенію къ нему, выраженія.

Порученіе важнівйшихъ должностей просвішеннівйшимъ и гуманнъйшимъ людямъ своего всемени не могло не отразиться на ходѣ управленія. Справедливость и кротость сдѣлались правиломъ въ отношеніяхъ властей къ управляемымъ. Замолкли политическіе доносы, сдёлавшіеся язвою имперіи со временъ Тиберія, или, по крайней мъръ, были введены въ опредъленныя рамки; злые доносчики и клеветники подвергались заслуженному наказанию. Въ уголовныхъ дёлахъ стали прилагаться въ осужденнымъ наказанія, смягченныя противъ суровыхъ предписаній закона; избѣгалось всякое поспѣшное осужденіе и нерѣдко дѣла подвергались вторичному разсмотрѣнію, если императору становилось извѣстнымъ, что рѣшеніе въ нихъ сдѣлано преторомъ безъ должнаго вниманія. Никогда правительство не заботилось такъ объ улучшении матеріальнаго благосостоянія не только въ Италіи, но и въ провинціяхъ: строго наблюдалось, чтобы сборщики податей не взимали съ населенія чего нибудь сверхъ должнаго; были приняты дёятельныя мёры къ тому, чтобъ предотвратить вздорожание хлёба въ городахъ Италии; прилагались большія заботы въ тому, чтобъ вездѣ дороги находились въ исправности. Пострадавшія отъ землетрясеній, отъ моровыхъ болёзней и другихъ несчастій местности не обременались налогами. Прилагалось попечение о воспитании обдныхъ дътей обоего пола, для чего устраивались особыя вспомогательныя кассы, и одно изъ такихъ учрежденій для дівочекъ возникло въ память умершей жены импе-



ратора, Фаустины. Гуманный духъ въ законодательство вносить, какой стали римскіе юристы со временъ Адріана, нашелъ себѣ широкое примѣненіе при Маркѣ Авреліѣ. Улучшено было юридическое положеніе сиротъ, женщинъ и сыновей; многое сдѣлано было для раба. Стоическая философія, смотрѣвшая на рабство, какъ на учрежденіе, противное природѣ, обнаружила въ этомъ случаѣ рѣшительное дѣйствіе. Рабъ не только пересталъ считаться вещью, не только получилъ разныя облегченія къ выходу изъ своего состоянія, но и достигъ того, что его положеніе въ нѣкоторыхъ случаяхъ стало походить на положеніе гражданской личности: онъ получилъ возможность имѣть свое имущество, завести себѣ семью, и даже ему дано было право въ извѣстныхъ случаяхъ являться наслѣдникомъ имущества своего господина.

Заботясь о смягчении нравовъ, Маркъ Аврелій съ своими философами старался по возможности оградить и нравственность отъ слишкомъ грубыхъ и постыдныхъ на нее вліяній въ общественной жизни. Но всего трудние ему было бороться съ той общественной школой притупленія человѣческихъ чувствъ, какую представлялъ амфитеатръ съ его гладіаторскими боями, при которыхъ люди умирали для потёхи публики, и съ растерзываніемъ людей звёрями, нарочно обучаемыми дёлать это съ особенной ловкостью. Страсть къ этимъ постыднымъ зрѣлищамъ до того въѣлась въ римскіе нравы, что искоренить ее было совершенно невозможно, и съ трудомъ можно было сдёлать лишь нёкоторыя ограниченія въ кровавыхъ представленіяхъ. Біографъ Марка Аврелія, Юлій Капитолинъ, сообщаеть весьма характеристическій факть, какъ народъ, узнавъ о распоряжении императора отправить гладіаторовъ на войну съ германцами, съ ропотомъ говорилъ: ужь не хочетъ ли императоръ, лишая его удовольствій, заставить заняться философіей?

Что Маркъ Аврелій былъ государемъ примѣрнымъ и старался доставить управляемому имъ міру возможное счастье, это сдѣлалось исторической аксіомой. Все, что могло быть въ кесарскомъ режимѣ высокаго, благороднаго, разумнаго, все это мы видимъ въ дѣйствіи въ правленіе Марка Аврелія. Мы видимъ его водворяющимъ српаведливость, смягчающимъ законы, заботящимся о воспитаніи дѣтей, вникающимъ во всѣ отрасли управленія, зорко слѣдящимъ за движеніемъ варварскихъ народовъ на границахъ имперіи, проводящимъ цѣлые годы въ войнѣ съ квадами, маркоманнами и другими задунайскими народами. Вездѣ римскій императоръ оказывался способ-

110

#### МАРКЪ АВРЕЛІЙ И НОВАЯ РЕЛИГІЯ.

нымъ, вездё гуманнымъ, даже на войнё, которую онъ внутренно ненавидѣлъ или, по крайней мѣрѣ, считалъ дѣломъ, не соотвѣтствующимъ требованіямъ разума, и никогда не забывалъ размышлять о томъ, что справедливо, что возвышаетъ человѣка, что даетъ смыслъ нашей жизни. Мы были бы несправедливы къ памяти этого замѣчательнаго человѣка, еслибы умолчали о томъ, что многія страницы его прекрасныхъ «Размышленій» писаны имъ вдали отъ Италіи, въ варварскихъ странахъ, въ часы отдыха отъ военныхъ занятій и подвиговъ. Тамъ, именно у квадовъ, на берегу рѣки Грана, въ Венгріи, онъ и началъ свои замѣтки, подписавъ именемъ этого народа и этой рѣки первую ихъ книгу. Его нигдѣ не переставали занимать высшіе вопросы жизни и человѣческой нравственности.

Вотъ какъ онъ, между прочимъ, бесёдовалъ съ собой, живя въ паннонскомъ городё Карнунтё:

«Ты долженъ во всемъ такъ поступать и такъ мыслить, какъ еслибы ты тотчасъ же могъ покинуть жизнь. Удалиться же изъ среды людей, коль скоро есть боги, нисколько не страшно, такъ какъ они тебя не ввергнутъ ни въ какое бъдствіе. А если ихъ нътъ или они нисколько не пекутся о дълахъ человъческикъ, то что пользы жить въ міръ, не имъющемъ боговъ, не имъющемъ провидънія? Но боги есть и пекутся о людяхъ» (II, 11).

«Хотя бы ты намёревался жить три тысячи лёть, даже тридцать тысячъ лѣтъ, ты долженъ все-таки помнить, что никто не теряетъ другой жизни, кромѣ той, которою онъ пользуется, и что никто не пользуется другою жизнью, кромѣ той, которую онъ теряеть. Такимъ образомъ, самая длинная и самая короткая жизнь сходятся жъ одному и тому же. Настоящее для всёхъ одиненово продолжается, какъ бы ни было неравно прошедшее. Поэтому, то, что теряется, является безконечно малымъ. Ибо никто не можеть потерять ни прошедшаго, ни будущаго. Въ самомъ дёлё, какъ можно отнять у кого нибудь то, чего онъ не имбетъ? Итакъ нужно помнить двв истины: одна изъ нихъ — та, что все отъ вѣчности имѣетъ одинъ видъ и вращается въ кругу, и что нѣть разницы, будешь ли ты видѣть одно и тоже сто, двѣсти лѣть, или незначительное время; другая-та, что тотъ, кто жилъ бы очень долгое время, и тотъ, кто скоро умеръ бы, теряютъ совершенно одинаковую продолжительность жизни: оба они теряють только настоящее, такъ какъ

только имъ владѣютъ, а кто чѣмъ не владѣетъ, не можетъ и потерять того» (II, 14).

«Время жизни человѣческой — одна точка; матерія — безвонечное теченіе; ощущеніе-темное явленіе; строеніе всего твла - явленіе. подлежащее разрушению, душа-вращение; судьба-загадка; славанѣчто лишенное сужденія. Словомъ сказать, все, касающееся тѣла, ръка текущая; касающееся луши-сонъ и лымъ; жизнь - война и пребывание путника въ чужой странь; посмертная слава-забвение. Итакъ, что же можетъ служить человѣку путеводителемъ? Одна и единственная вещь, философія. А она состоить въ томъ, чтобъ находящійся внутри насъ духъ сохранить цёлымъ и непорочнымъ, возвышающимся надъ всякимъ удовольствіемъ и мукою, ничего не дѣлающимъ на обумъ, - состоить въ томъ, чтобъ никогда не лгать и не притворяться, не нуждаться въ томъ, чтобы другой что-либо дѣлалъ или не дѣлалъ; далѣе, въ томъ, чтобы все, съ нами случающееся и выпадающее намъ на долю, такъ принимать, какъ бы это приходило оттуда, откуда и самъ духъ нашъ пришелъ; въ томъ, наконецъ, чтобъ ожидать смерти спокойно и видеть въ ней ничто иное, какъ распаденіе тёхъ элементовъ, изъ которыхъ составлено всякое живое существо. Если сами элементы нисколько не страдають въ своемъ безпрерывномъ измѣненіи одинъ въ другой, то къ чему скорбѣть о перемѣнѣ и распаденіи всѣхъ вещей? Вѣдь это сообразно съ природой. А нѣтъ никакого зла въ томъ, что сообразно съ природой» (П. 17).

Бывали на свътъ государи, одушевленные высокими идеями и добрыми стремленіями, но эти идеи и стремленія не приносили ожидаемыхъ плодовъ не только по стеченію неблагопріятныхъ обстоятельствъ, но и потому, что сами государи обладали недостаточно твердымъ характеромъ, или стремленіе ихъ дълать добро было поверхностно, не составляло свойства ихъ дупи, не было для нихъ цёлью жизни, а было навъяно на нихъ случайнымъ обстоятельствомъ. О Маркъ Авреліъ нельзя сказать ничего подобнаго. Онъ былъ философомъ почти отъ рожденія и уже въ дътствъ поражалъ своей серьёзностью<sup>1</sup>). Его съ раннихъ лътъ занимали высокія мысли. Въ годы воспитанія онъ былъ окруженъ хорошими примърами и

<sup>1</sup>) Fuit a prima infantia gravis. Jul. Capitolin., 2.

#### МАРКЪ АВРЕЛІЙ И НОВАЯ РЕЛИГІЯ.

никогда почти не разставался съ людьми, которые больше другихъ были проникнуты идеями справедливости, доброты, кротости, уваженія въ человѣческому достоинству. И спора не можеть быть, что этоть человёкъ всю свю жизнь носиль въ душё высовіе идеалы и остался вёренъ своимъ идеаламъ до конца: онъ умёлъ выносить съ кротостью и самоотверженіемъ самыя тяжелыя личныя несчастія, каково было отчаянное распутство его жены и безналежная испорченность сына; онъ ни на минуту не забываль своихъ важныхъ обязанностей къ государству и дёлалъ все, что отъ него зависёло, чтобы возвысить его внутри и укрѣпить его извнѣ. И надо сказать правду, что его гражданскія заслуги и личныя качества были опѣнены его современниками. Философъ-императоръ, мудрый, дбятельный, распорядительный, справедливый, гуманный, быль предметомъ общей любви, какой, быть можеть, не удостоивался ни одинъ римскій императоръ. И, безъ сомнѣнія, никогда народная дюбовь не была болье заслуженною.

Но случилось такъ, что въ правленіе этого мудраго, просвѣщеннаго и кроткаго государя происходило одно изъ самыхъ ожесточенныхъ гоненій, какія только знаютъ лѣтописи первоначальнаго христіанства, противъ послѣдователей новаго ученія. Неизвѣстно въ точности, при немъ ли, при Маркъ Авреліъ, или при его предшественникъ, былъ казненъ въ Римъ философъ Юстинъ, прозванный Мученикомъ, съ своими товарищами; но, несомнѣнно, что въ Смирнѣ нѣсколько позже былъ казненъ восьмидесятилѣтній епископъ Поликариъ съ нѣсколькими другими христіанами. Впрочемъ преслѣдованія, относящіяся въ первымъ годамъ правленія Марка Аврелія были ничто въ сравнении съ тъми, какия разъигрались за нъсколько лътъ до смерти императора, именно въ 177 г., особенно въ Малой Азіи и въ Галліи. То, что въ это время претерпъли христіане, и описать трудно. Ихъ выгоняли изъ домовъ, гдѣ они жили, не пускали въ бани, прогоняли съ рынковъ, запрещали имъ показываться въ народѣ, отдавали ихъ имущество доносчикамъ, хватали ихъ массами, сажали въ темницы, пытали жесточайшимъ образомъ въ продолжение многихъ дней, требуя отреченія отъ вѣры, наконецъ бросали на съёдение звёрямъ, рубили головы, распинали на кресть. Всё эти явленія были бы невёроятны, еслибъ не были засвидётельствованы самыми непреложными историческими памятниками. Они имъютъ свое объяснение, если не оправдание; но во всякомъ случав, передъ

модестовъ, томъ і.

Digitized by Google

нами развертывается необычайная въ исторіи картина, на которой, рядомъ съ безчисленными актами просвёщеннаго, мудраго и кроткаго управленія, нарисованы жесточайшія преслёдованія, пытки и казни людей, думавшихъ, въровавшихъ и молившихся иначе, чъмъ остальное населеніе.

Въ книгъ Ренана есть глава, посвященная описанію мученичества христіанъ въ Ліонъ. Она написана съ мастерствомъ, ръдкимъ даже и для пера этого писателя. Намъ пріятно воспользоваться ея содержаніемъ для того, чтобы показать, какія недостойныя дъйствія совершались въ послёдніе годы правленія императорафилософа.

Это было въ 177 году. Христіанская церковь имѣла въ это время многочисленныхъ представителей въ галльскихъ городахъ, въ особенности въ Ліонѣ и во Вьени. Давно уже народъ смотрѣлъ на христіанъ, какъ на виновниковъ разныхъ бъдствій, посъщавшихъ имперію, приписывая это ихъ нечестію, отверженію ими національнаго культа. Возрастая все больше и больше, ненависть народная перешла въ насиліе. Дошло до того, что христіане не смъли никуда показываться, а если кто попадался черни на глаза, его преслёдовали вриками, побоями, бросаніемъ каменьевъ и всяческими оскорбленіями. Безпорядки возросли до такой степени, что должна была, наконецъ, вмёшаться въ дёло власть, которая, на основания законовъ о недозволенныхъ обществахъ, всегда имѣла право подвергнуть христіанъ гоненію. И вотъ, въ одинъ прекрасный день, всё лица, извёстныя за принадлежащихъ къ христіанству, какъ къ противогосударственной сектъ, были арестованы и подвергнуты допросу на форумѣ въ присутствіи народа. Всѣ они признали себя христіанами. Легать императора, пропреторъ, быль въ отсутствін, и, въ ожиданіи его, арестованные были ввергнуты въ темницу. Наконецъ, легатъ возвратился въ Ліонъ, и процессъ начался.

Видя жестокое обращеніе съ единовърцами во время слъдствія, нъкто Веттій Эпагаеъ, человъкъ молодой и благороднаго происхожденія, лицо извъстное въ городъ, является къ преторскому трибуналу и заявляетъ о своемъ желаніи быть защитникомъ несчастныхъ, обвиняемыхъ въ самыхъ дикихъ и даже невозможныхъ преступленіяхъ. Онъ заявляетъ изумленному римскому сановнику, что онъ христіанинъ. Его не арестовали; но въ защитъ единовърцевъ ему было грубо отказано.

Жестокими пытками судебныя власти думали вынудить у заключенныхъ признание въ небывалыхъ преступленияхъ. Но пытки не могли устрашить людей, которымъ шествіе на казнь казалось праздникомъ, торжественнымъ днемъ въ ихъ жизни, и которые, подкрѣпляя другъ друга, гордились признавать себя всенародно христіанами. Изъ всей массы арестованныхъ, какъ въ Ліонѣ, такъ и во Вьени, лишь немногіе, какихъ-нибудь двѣнадцать человѣкъ. поколебались и отказались отъ своей въры во Христа. Всё остальные, среди которыхъ находился и епископъ Поеинъ, мужественно выносили мученія, не признавая себя виновными ни въ какихъ преступленіяхъ. Но между рабами заключенныхъ были язычники. Они, испуганные пытками, какимъ подвергались ихъ господа, согласились подтвердить всё клеветы, взводимыя на христіанъ, и заявили, что дётоубійство, ёденіе человёческаго мяса, кровосмёшеніе и пр. имъ извѣстны, какъ преступленія, совершаемыя христіанами. Тогда пытки удвоились, но не могли одолѣть геройства мучениковъ. Мысль, что они страдають за Христа, наполняла ихъ сердца гордостью и дёлала самыя слабыя существа сверхъестественно неустрашимыми. Послушаемъ, однако, какъ разсказываетъ объ этомъ знаменитый историкъ первоначальнаго христіанства.

«Діаконъ Санктъ, изъ Вьени, возблисталъ между самыми мужественными. Такъ какъ язычники считали его хранителемъ тайнъ церкви, то они старались извлечь изъ него какое-либо слово, которое бы могло дать основание гнуснымъ обвинениямъ, взведеннымъ на общину. Но они не добились отъ него ни того, чтобы онъ сказалъ имъ свое имя, ни имени народа, ни имени города, изъ котораго онъ происходилъ, ни того, свободный ли онъ человѣкъ. или рабъ. На все, что у него ни спрашивали, онъ отвѣчалъ• по латыни: Christianus sum (я христіанинъ). Въ этомъ заключалось его имя, его отечество, его племя, его все. Язычники не могли вытянуть изъ его устъ другого признанія, кромѣ этого. Такое упорство только удвоивало ярость легата и истязателей. Истощивъ безуспѣшно всѣ свои средства, они придумали прикладывать къ самымъ чувствительнымъ органамъ тёла мёдныя пластинки, накаленныя до бѣла. Санктъ, во все это время, оставался непреклоненъ и не выходиль изъ своего упорнаго признанія: Christianus sum. Его тѣло превратилось въ язву, въ сочащуюся кровью, изуродованную, подергиваемую судорогами, сморщенную массу, не представляющую

8\*

уже никакого человѣческаго вида. Вѣрные торжествовали, говоря, что Христосъ умѣетъ сдѣлать своихъ людей нечувствительными и замѣняетъ ихъ, когда ихъ мучатъ, чтобы страдать вмѣсто нихъ. Страшпо было то, что, черезъ нѣсколько дней, стали снова пытать Санкта. Состояніе исповѣдника было таково, что одно прикосновеніе къ нему руки заставляло его вскакивать отъ боли. Палачи заживили одну за другой всѣ его воспламененныя раны; послѣ этого стали растравлять каждую изъ нихъ, повторять надъ каждымъ изъ его органовъ ужасные опыты перваго дня: надѣялись или сломить его упорство, или видѣть его умирающимъ въ мукахъ, что могло бы устрашить другихъ. Не тутъ то было. Санктъ выносилъ это мученіе такъ хорошо, что его товарищи увидѣли тутъ чудо и утверждали, что эта вторая пытка, производя на него дѣйствіе врачеванія, возстановила его члены и возвратила его тѣлу утраченное имъ человѣческое положеніе.

«Матуръ, который былъ лишь неофитомъ, выдержалъ себя также, какъ храбрый воинъ Христовъ. Что же касается до служанки Бландины, то она показала, что переворотъ уже совершился. Бландина принадлежала христіанской дамѣ, которая, безъ сомнѣнія, и посвятила ее въ Христову вѣру. Чувство низменности своего общественнаго положенія только побуждало ее сравняться съ своими госполами. Истинная эманципація раба, эманципація путемъ героизма, была въ значительной мъръ ен дъломъ. Въ языческомъ рабъ вилѣли существо злое и безнравственное по существу. Какой прекрасный способъ возстановить и освободить его, показавши его способнымъ къ тѣмъ же добродѣтелямъ и къ тѣмъ же жертвамъ, къ какимъ способенъ человѣкъ свободный! Какъ обращаться презрительно съ тѣми женщинами, которыхъ видѣли въ амфитеатрѣ. еще болѣе возвышенными, чѣмъ ихъ госпожи? Добран ліонская служанка слыхала, что Богъ судить совсёмъ не по наружности человѣческой, что онъ часто благоволитъ избирать то, что есть самаго приниженнаго, невзрачнаго и презрѣннаго, чтобы смутить то, что. кажется прекраснымъ и сильнымъ. Проникаясь своей ролью, она призывала пытки и горѣла желаніемъ пострадать. Она была маленькая, худенькая, такъ что вѣрные боялись, что она не въ состоянии вынести мучения. Особенно ся госпожа, которая находилась въ числѣ заключенныхъ, опасалась, что это слабое и робкое существо не будетъ способно громко засвидѣтельствовать свою вѣру.

## МАРКЪ АВРЕЛІЙ И НОВАЯ РЕЛИГІЯ.

Но Бландина оказала чудеса энергіи и смѣлости. Она утомила бригады палачей, которыя смѣнялись подлѣ нея одна за другою съ утра до вечера; побѣжденные истязатели признались, что у нихъ нѣтъ болѣе для нея мученій, и заявили, что они не понимаютъ, какъ она можетъ еще дышать съ разорваннымъ и проколотымъ тѣломъ; они утверждали, что одной изъ пытокъ, къ ней приложенныхъ, было бы достаточно для ея умерщеленія. Но блаженная, какъ отважный боецъ, пріобрѣтала новыя силы въ исповѣдываніи Христа. Для нея было утѣшительнымъ и отнимающимъ чувство боли средствомъ говорить: «Я христіанка; въ нашей средѣ не дѣлаютъ ничего худого». Едва только она оканчивала эти слова, какъ, казалось, обрѣтала всю свою силу для того, чтобы предстать свѣжею къ новымъ битвамъ».

Изумительное мужество мучениковъ, не признававшихъ себя виновными ни въ какомъ преступлении, только раздражало ихъ гонителей, которые съ тёхъ поръ не жалёли ничего, чтобы сдёлать положение своихъ жертвъ наиболже невыносимымъ. Многие, особенно изъ вновь арестованныхъ, задохлись въ тюрьмахъ; другіе, несмотря на неестественныя муки, оставались живы, изъявляя готовность итти на новыя мученія. Твердость ихъ возбудила сожалёніе и стыдъ въ тёхъ, которые отреклись-было отъ вёры во Христа для избѣжанія пытокъ, и заставила нѣкоторыхъ изъ нихъ снова заявить о своей принадлежности къ христіанству. Римскій легать, желая дать народу зрёлище казни христіанъ, рёшился устроить эту казнь въ амфитеатрѣ, гдѣ они въ концѣ` концовъ могли быть отданы звърямъ на растерзаніе. Были назначены для этой торжественной казни отборныя лица между исповѣдывавшими вѣру во Христа, и на первый разъ были выведены Матуръ, Санктъ, Бландина и Атталъ. «Ничего не было пощажено для этихъ жертвъ. Начато было, по обычаю, отвратительной процессией, въ которой осужденные, проходя нагими одинъ за другимъ передъ строемъ лицъ, приставленныхъ къ звврамъ, получали отъ каждаго изъ нихъ но снинѣ страшные удары плетью. Затѣмъ выпустили на нихъ звърей. Это былъ наиболѣе потрясающій моментъ дня. Звъри не пожрали тотчасъ своихъ жертвъ; они ихъ кусали, волочили, впускали зубы въ ихъ голыя тёла, оставляли на нихъ кровавые слёды. Въ этотъ моментъ зрители делались безъ ума отъ удовольствія... Ожесточение противъ христіанъ было таково, что требовали, по



отношенію къ нимъ, самыхъ ужасныхъ мученій. Искусство палача, быть можетъ, не могло изобрёсти ничего болёе адскаго, какъ желѣзный стулъ, раскаленный до красна на огнѣ: на него были посажены Матуръ и Санктъ. Отталкивающій запахъ жаренаго мяса наполнилъ амфитеатръ и только опьянилъ бѣшеныхъ зрителей. Твердость обоихъ мучениковъ была удивительна. Отъ Санкта не могли добиться ничего, кромѣ двухъ словъ: «Я христіанинъ». Оба мученика, казалось, не могли умереть; звѣри, съ другой стороны, также, по видимому ихъ избѣгали; чтобы покончить съ этимъ, приходилось поневолѣ ихъ помиловать, какъ это дѣлалось для борцовъ со звѣрями и для гладіаторовъ.

«Во все это время Бландина висѣла на столбѣ, будучи выставлена для звѣрей, которыхъ подстрекали пожрать ее. Она не переставала молиться съ глазами, обращенными къ небу. Ни одно животное, въ этотъ день, не почувствовало къ ней аппетита. Это бѣдное тѣльце, выставленное на показъ тысячамъ зрителей, любопытство которыхъ сдерживалось лишь узкимъ поясомъ, предписаннымъ закономъ для актрисъ и осужденныхъ, не возбуждало, по видимому, въ присутствующихъ никакого сожалѣнія; но оно получило для другихъ мучениковъ мистическое значеніе. Столбъ Бландины казался имъ крестомъ Христа; тѣло ихъ подруги, блистая бѣлизной на другой оконечности амфитеатра, напомнило имъ тѣло распятаго Христа... Въ минуты жестокихъ страданій, взглядъ, брошенный на ихъ сестру на крестѣ, наполнялъ ихъ радостью и ревностью».

Дошла очередь до Аттала, пергамскаго уроженца, одного изъ столновъ ліонской церкви. Но онъ оказался римскимъ гражданиномъ. Его принуждены были отвести снова въ тюрьму. Такъ какъ случай ст Атталомъ былъ не единственный, а между тѣмъ число обвиненныхъ все увеличивалось, то легатъ счелъ себя обязаннымъ испросить рѣшенія императора. Это рѣшеніе пришло. Рескриптъ императора гласилъ, что всѣ признающіе себя христіанами должны быть казнены, отказывающіеся же отъ своей вѣры должны быть отпущены. Страшно подумать, что это былъ рескриптъ Марка Авреліа!

Мы не станемъ сообщать подробностей отвратительнаго зрѣлища казни сорока восьми христіанскихъ мучениковъ въ ліонскомъ амфитеатрѣ, даннаго легатомъ римскаго императора въ видѣ увеселительнаго представленія на многолюдномъ праздникѣ, который открылся 1-го августа (177 г.). Къ этому дню съѣзжались въ Ліонъ

118,

представители галльскихъ общинъ для празднованія годовщины освященія жертвенника Риму и Августу, и стекалось множество народа, по случаю ярмарки, изъ всей Галліи. Такимъ образомъ, вся Галлія, въ лицё своихъ представителей, была свидётельницей жестокихъ и отвратительныхъ пытокъ и позорной казни, совершенной надъ ея первыми христіанами. Эта казнь и истязанія, продолжавшіяся нёсколько дней, начались съ Аттала, котораго не защитило и звапіе римскаго гражданина, и Александра, по профессіи врача, родомъ изъ Фригіи. Закончились эти отвратительныя зрёлища мученіями и казнью Бландины, которая перенесла всё степени пытокъ, до сидёнья на раскаленномъ желёзномъ стулё включительно, съ такимъ изумительнымъ мужествомъ, что, по словамъ очевидцевъ, расходившаяся изъ амфитеатра толпа только и говорила: «никогда въ Галліи не видано было женщины, которая бы столько вытерпёла».

Противъ всякаго чаянія мучителей, устроенное ими зрѣлище несокрушимой твердости духа въ исповѣдникахъ христіанскаго ученія послужило источникомъ свѣжей силы и могущественнаго дѣйствія новой религіи. Имена ліонскихъ мучениковъ сдѣлались скоро извѣстны всему христіанскому міру и укрѣпляли страдальцевъ за вѣру при новыхъ гоненіяхъ, которыя тогда, т. е. въ послѣдніе годы Марка Аврелія, свирѣиствовали по всей имперіи.

Гоненія, какимъ подвергались христіане въ правленіе Марка Аврелія, лежатъ, безъ сомнѣнія, пятномъ на памяти мудраго и добродѣтельнаго римскаго императора. Но есть и смягчающія вину обстоятельства. Маркъ Аврелій не придумывалъ самъ этихъ гоненій; они досталось ему въ наслѣдство отъ предшественниковъ, и не такихъ предшественниковъ, какъ Неронъ и Домиціанъ, къ памяти которыхъ онъ чувствовалъ отвращеніе, а такихъ, какъ Траянъ, Адріанъ и Антонинъ Пій, которыхъ онъ имѣлъ право считать государями, понимавшими свое призваніе и дѣйствовавшими въ интересахъ порядка, закона и справедливости. Допуская это преслѣдованіе, онъ только продолжалъ политику возстановленія уваженія къ закону и къ государственнымъ учрежденіямъ, начатую Траяномъ и поддержанную его преемниками въ видахъ укрѣпленія государства, потрясеннаго смутами и беззаконіями предшествовавшаго столѣтія. Политика эта требовала поддержанія старыхъ римскихъ

Digitized by Google

традицій, куда относилось и значеніе государственнаго культа, съ развитіемъ котораго была такъ тёсно связана исторія Рима; требовала водворенія спокойствія въ провинціяхъ, въ которыхъ поведеніе христіанъ, рёзко отдѣлявшихъ себя отъ остального населенія, подавало поводъ къ волненіямъ; требовала, наконецъ, строгаго исполненія предписаній закона и правительственныхъ распоряженій, какъ иначе и не можетъ быть въ государствѣ благоустроенномъ.

Что Маркъ Аврелій не могъ преслёдовать въ христіанахъ ихъ религіознаго образа мыслей и одобрять мученій, какимъ подвергались въ разныхъ концахъ римскаго государства люди за свои вѣрованія, это едва-ли нужно доказывать. Для этого онъ быль слишкомъ философъ и слишкомъ гуманный правитель. Мы не скажемъ, пожалуй, вибств съ Ренаномъ, что свобода мысли въ римской имперіи отъ Нерона до Константина была полная; но несомнённо, что религіозныя преслёдованія въ собственномъ смыслё были чужды духу римскаго государства и что Римъ признавалъ свободное отправление всёхъ культовъ въ империи. Самая столица государства, равно какъ и приморскіе города Италіи, были полны послёдователями всевозможныхъ върованій, собиравшимися на молитву въ свои храмы, совершавшими свои религіозныя процессіи и даже безпрепятственно производившими пропаганду своихъ культовъ среди остального населенія. Это наводненіе Рима и Италіи поклонниками Кивелы, Изиды, Митры и другихъ божествъ, приходившихъ съ Востока, не нравилось людямъ образованнымъ, возбуждало насмѣшливыя выходки въ сатирической литературѣ, возбуждало иногда неудовольствіе и подозрительность правительства, но никому не приходило въ голову ставить людямъ въ преступиение то именно, что они молятся своимъ богамъ и даже заботятся о "распространеніи своего богопочитанія среди окружающихъ. Римъ не только допускалъ, но и самъ переваривалъ всѣ культи, переводилъ чужихъ боговъ на свой Олимпъ и усвоивалъ многое изъ религіозной практики покоренныхъ народовъ. Возникновение новаго культа среди другихъ, въ это время въ особенности, не могло само по себѣ казаться страннымъ и тёмъ болёе возбуждать преслёдованіе.

Но этотъ новый культъ былъ особеннаго рода. Онъ отрицалъ всё другіе и относился къ нимъ съ явнымъ презрёніемъ. Онъ имёлъ тёсную связь съ іудействомъ, также чуждымъ духа терпимости по отношенію къ другимъ вёрованіямъ и, вдобавокъ, еще ознамено-

вавшимъ себя при Веспасіанъ и Адріанъ явнымъ возмущеніемъ противъ римскаго владычества. Исповъдники христіанства внушали подозр'вніе своими тайными собраніями и делались нарушителями законовъ о недозволенныхъ обществахъ. Такъ какъ они составляли по своему образу жизни контрасть съ другимъ населениемъ и не чествовали боговъ, всёми признаваемыхъ, то въ народе стали возникать слухи о томъ, что въ средѣ новой секты совершаются всевозможныя отвратительныя преступления. Слухи эти усиливали нерасположение въ обществъ къ новой сектъ, возникшее уже вслъдствіе ся исключительности и нетерпимости. Быстрое распространеніе христіанства въ нѣвоторыхъ провинціяхъ, какъ, напр., въ Виеиніи, возбуждало противъ него представителей языческихъ культовъ, которые не могли равнодушно видёть, какъ ихъ храмы пустёли, жертвоприношенія уменьшались, а вмёстё съ тёмъ умалялось какъ благосостояніе, такъ и значеніе жрецовъ и храмовыхъ служителей. Ко всему этому, въ правление Марка Аврелія, присоединились разныя бёдствія, посёщавшія, одно за другимъ, то ту, то другую провинцію имперіи: моровыя язвы, наводненія, голодъ, землетрясенія, нацаденія непріятелей, со всёхъ сторонъ устремлявшихся на римскія границы и требовавшихъ огромнаго напряженія силъ государства для обезпеченія мира и цёлости владёній. Народное раздраженіе, какъ всегда бываетъ въ подобныхъ обстоятельствахъ, искало выхода и, при недовъріи и нерасположении большинства населенія въ христіанамъ, обрушивалось на нихъ тѣмъ легче, что въ ихъ нечестіи, въ ихъ неуваженіи къ національнымъ божествамъ. въ приписываемыхъ имъ тяжкихъ преступленіяхъ находилось объясненіе гнѣва боговъ, требовавшихъ искупительной жертвы. Это народное раздражение, поддерживаемое сознательными врагами христіанства, было главнымъ источникомъ воздвигавшихся на нихъ гоненій. Римскія власти въ провинціяхъ должны были съ нимъ считаться и нерѣдко давать ему удовлетвореніе Мы видѣли, съ какимъ удовольствіемъ въ Ліонѣ народъ смотрѣлъ на пытки и казни христіанъ, производившіяся въ мѣстномъ амфитеатрѣ. Такъ было и въ другихъ мъстахъ — въ Малой Азіи, въ Африкъ, вездъ, гдъ послёдователи новой рельгіи были многочисленны. Раздраженный народъ съ изступленіемъ требовалъ отдачи христіанъ на растерзаніе звѣрамъ (christianos ad leonem), и требованіе это, по свидѣтельству современныхъ христіанскихъ апологетовъ, обратилось у

121

Digitized by Google

него въ привычку при каждомъ общественномъ несчастіи. Съ этимъ фактомъ народной ярости противъ христіанъ принуждены были считаться и сами императоры и выражать свою волю въ приказахъ и наставленіяхъ властямъ, стоявшимъ лицомъ въ лицу съ народнымъ гозбужденіемъ. Все это нужно имѣть въ виду, когда заходитъ рѣчь о гоненіяхъ на христіанство во второмъ столѣтіи нашего лѣтосчисленія.

Преслѣдовалась не вѣра во Христа, а презрѣніе къ государственной религии и еще болье нарушение законовъ о не дозволенныхъ товариществахъ; преслёдовалось, кромѣ того, то необычайное упорство, съ какимъ христіане стояли на своемъ, при объясненіяхъ съ властами, стараясь показать, что они не только не боятся мученій, но даже желають имъ подвергнуться. Въ этомъ упорствѣ, которое напередъ отстраняло всявое примиреніе, въ нежеланіи входить въ объясненія, въ готовности итти на казнь и пытку, видѣли неуваженіе въ властямъ, нѣчто вызывающее, мятежное. Власть. обладающая шировими полномочіями, вездѣ любить покорность и смиреніе, и нельзя удивляться, что она, имбя по закону право предать казни строптиваго, за дёйствительныя или мнимыя его преступленія, не чувствуеть въ нему жалости. Христіане, не желая курить ладаномъ и дёлать возліянія виномъ передъ статуей императора, являлись людьми мятежными и какъ бы полтверждали подозрѣніе тёхъ, кто видёлъ въ нихъ враговъ имперіи и какихъ-то опасныхъ заговорщиковъ. Многіе изъ нихъ. въ особенности фанатически настроенные монтанисты, и не скрывали своего отвращенія не только къ языческой религіи, но и ко всёмъ государственнымъ учрежденіямъ, предсказывая, притомъ, скорый конецъ всему этому «царству дьявола» и торжество послѣдователямъ Христова ученія, и радуясь общественнымъ бъдствіямъ, какъ явному признаку наступающаго суда Божія надъ врагами своей религіи. Только такимъ образомъ, т. е. путемъ отрицанія существующаго порядка, пренебреженія къ тому, что было обязательнымъ для каждаго добраго гражданина, имя христіанина сдѣлалось ненавистно и уже само по себѣ стало обозначать нѣчто преступное, требующее преслѣдованія и наказанія.

Маркъ Аврелій, какъ слѣдуетъ думать, не раздѣлялъ всѣхъ предразсудковъ, какіе были въ ходу относительно христіанъ въ населеніи имперіи. Безъ сомнѣнія, ему не приходило въ голову обви-

#### МАРКЪ АВРЕЛИЙ И НОВАЯ РЕЛИГІЯ.

нять ихъ за то, что въ одномъ мёстё произошло наводненіе, въ другомъ засуха, тамъ гозодъ, тамъ моръ, тамъ землетрясение. Но онъ и не чувствовалъ къ нимъ ни любви, ни уваженія. Онъ не любиль ихъ, какъ глава имперін, въ которой христіане являлись элементомъ безпокойнымъ или, по крайней мѣрѣ, причиною общественнаго неуловольствія: онъ не любиль ихъ, какъ римлянинъ, высоко ставившій старыя римскія преданія, и не могъ сочувствовать людямъ, отвергавшимъ эти преданія и обычан, на которыхъ покоилось величіе Рима; онъ не любилъ ихъ и какъ философъ, зная ихъ учение не по догматамъ и нравственнымъ правиламъ, въ немъ заключающимся, а по духу сопротивленія и упорства, какой они проявляли въ столкновеніяхъ съ римскими властями. Философъимператоръ былъ послёдователемъ стоической школы и высоко ставидъ ту неустрашимость при встрвчв со смертью, которая была однимъ изъ главныхъ догматовъ этого философскаго ученія. Въ своихъ «Размышленіяхъ» онъ поминутно возвращается къ мысли о готовности оставить жизнь во всякую минуту и о необходимости смотрѣть на наступленіе часа смерти съ чувствомъ полнаго спокойствія, какъ подобаеть вообще относиться ко всякому естественному и неизбѣжному явленію. Его, какъ-стоика, по видимому, должно было бы восхищать это презрѣніе къ смерти, это нечеловѣческое мужество въ перенесени пытки и мучений, какимъ заявляли себя христіане. Между тёмъ, мы находимъ въ его «Размышленіяхъ» явное неуважение въ геройству христіанъ, идущихъ на смерть, какъ на праздникъ. Онъ не видитъ въ ихъ неустрашимости перелъ смертью ни обдуманности, ни того достоинства, съ какимъ встрѣчають смерть или должны встрёчать философы, а лишь одинь задоръ или упрямство. Да воть это самое мѣсто въ «Размышленіяхъ»: «Какая это душа, которая хоть сейчасъ готова, если нужно, оставить тело, для того ли, чтобы исчезнуть, или чтобы разсевяться, или чтобы продолжать свое существование! Я говорю: готова, въ томъ смыслѣ, что эта готовность является въ силу ея собственнаго сужденія, не почистому упрямству, какъ у христіанъ, а обдуманно, съ достоинствомъ, такъ чтобы она могла внушить тоже чувство и другому, безъ трагической ходульности» (IX, 3). Какъ философу, ему была непонятна эта жажда смерти, которую нерёдко обнаруживали цёлыя массы христіанскихъ исповёдниковъ, видя въ мученичествѣ лучшее средство скорѣе соединиться со Христомъ и воспользоваться небесными благами, имъ уготованными. Бывали примёры, засвидётельствованные и отцами церкви, что христіане во миожествё являлись сами къ властямъ, требуя для себя казни и мученій, на какія были обречены нёкоторые изъ представителей ихъ ученія, и случалось, что ихъ насильственно прогоняли отъ судейскихъ трибуналовъ, рекомендуя имъ удовлетворить свою жажду смерти другими способами. Эту нелюбовь императора къ новой религіозной сектё, какою тогда било христіанство, раздѣляли нсё его окружающіе, раздѣлялъ его учитель риторики Фронтонъ и философы, раздѣляло все образованное общество, въ то время поверхностно знакомое или и вовсе незнакомое съ сущностью христіанскаго ученія и смотрѣвшее на его послѣдователей, какъ на людей, преданныхъ самому грубому суевѣрію, въ религіозномъ отношеніи, и вредныхъ въ отношеніи общественноиъ.

Можно ли послё всего этого возлагать всю тяжесть вины за преслёдованія христіанъ, происходившія при Маркѣ Авреліѣ, на самого императора, который, вдобавокъ, не могъ же лично наблюдать за ходомъ дѣлъ во всей общирной имперіи и по-неволѣ долженъ былъ полагаться на дъйствовавшихъ его именемъ легатовъ, проконсуловъ и преторовъ? Разумбется, нельзя, хотя было бы несправедливо и снимать съ него всю отвътственность въ этомъ дълъ. Никакое обстоятельство не въ состоянии смягчить, до полнаго оправданія, факта преслёдованія, во время правленія философовъ, новой религіи. — преслёдованія жестокаго, кроваваго, звёрскаго, одного изъ самыхъ страшныхъ, какія только знаетъ исторія. Въ этомъ пунктъ мы смёло расходимся съ Ренаномъ, который готовъ отпустить совсёмъ этотъ грёхъ мудрому государю и, вопреки голосу плачевнъйшихъ фактовъ, прославлять и тутъ его кротость и великодушіе. Качества эти, безспорно, составляли принадлежность души лучшаго изъ римскихъ императоровъ; но также върно и то, что они не нашли себѣ полнаго оправданія въ отношеніи къ христіанскому населенію имперіи. Маркъ Аврелій не былъ двигателемъ гоненій; онъ, по всей въроятности, не одобрялъ обнаруживавшейся по временамъ жестокости къ этому населенію со стороны м'ястныхъ властей; но онъ ее териблъ, допускалъ, не ограничилъ законодательнымъ актомъ, хотя быть можетъ, и стремился къ смягченію ея на практикѣ, насколько позволяли ему заботы о другихъ нуждахъ государства, потрясаемаго, особенно въ послёдніе годы его правленія,

не только внутренними бъдствіями, но и внѣшними опасностями.

Когда рёчь идеть о христіанствё при Марке Аврелів, т. е. во второй половинѣ II столѣтія нашей эры, то мы не должны представлять себѣ, что имѣемъ дѣло съ религіей, которой не достаетъ дишь полной свободы проявленія, чтобы сдёлаться господствующею или, по крайней мёрё, занять почетное мёсто въ жизни современнаго общества. Это была религія, еще не установившаяся въ своихъ догматахъ, изобиловавшая множествомъ сектъ. ИЗЪ которыхъ каждая имѣла еще основаніе думать, что она получить въ церкви господство и преобладание. Это была религия, съ которою только-что начинали знакомиться въ греческой литературѣ и разбирать ея положенія. Въ глазахъ большинства образованныхъ людей и писателей она еще смѣшивалась съ іудействомъ, считалась одной изъ его сектъ, въ особенности на Западѣ имперіи. Количество исповѣдниковъ христіанства было весьма значительно на Востокѣ. видоизмѣняясь по разнымъ провинціямъ, но нигдѣ еще не достигало большинства населенія, исключая, можеть быть, Гіераполиса и нъсколькихъ другихъ городовъ Фригін. Въ собственной Греціи христіанство въ это время не сдблало еще никакихъ усибховъ. Въ Африкѣ оно нашло для себя благопріятную почву, но еще въ началѣ III столѣтія послѣдователи его составляли въ Кареагенѣ едва десятую часть населенія. Въ Римѣ оно еще мало было замѣтно если взять во вниманіе, что почти черезъ сто лѣтъ послѣ вступленія въ управленіе Марка Аврелія, въ половинѣ III столѣтія, количество върующихъ во Христа не превышало въ столицѣ имперіи тридцати или сорока тысячъ, что на полтора или даже на одинъ милліонъ населенія, конечно, очень не много. Въ городахъ Италіи оно начинало распространяться, но долгое время было еще такъ слабо, что въ третьемъ въкъ оно считало немногимъ болъе шестидесяти приходовъ. Въ Галліи, въ половинѣ II вѣка, оно только начинало пробивать себѣ дорогу и во время гоненія 177 года имѣло своими представителями почти исключительно азіатскихъ выходцевъ. Объ Испаніи, о Британіи, какъ мѣстахъ христіанской пропаганды во второй половинѣ II столѣтія, трудно даже сказать что-нибудь. Къ этому нужно прибавить, что общественное положеніе лицъ, пранадлежавшихъ къ новой религіи, было, за немногими исключеніями, очень низко. Это были рабы, вольноотпущенники,

Digitized by Google

люли низшихъ профессій, вообще пришлецы и рѣдко туземцы въ Италіи. Разноплеменный составъ христіанскаго населенія на Запаль доказывается тёмъ, что языкомъ христіанъ въ Римѣ, во II и даже въ Ш вѣкѣ, былъ греческій. Это былъ языкъ литургіи, поученій. посланій, даже надгробныхъ надписей. Латинская христіанская дитература началась въ Африкъ, а не въ Римъ. Апологическое сочиненіе Минуція Феликса, котораго Ренанъ упорно считаеть африваниемъ, но который жилъ и писалъ въ Римѣ, не измѣняетъ дѣла. твиъ больше, что оно было единственнымъ въ своемъ родъ и было назначено не для христіанъ, а для язычниковъ. Зам'єчательно, что тамъ же. т. е. въ Африкъ, сдъланъ былъ и первый переволъ на латинскій языкъ библіи. переводъ, предшествующій Іеронимову и недавно изданный въ Париже по ліонской рукописи \*). Все это доказываеть, какъ слабо было развитіе христіанства среди собственно римскаго и кореннаго италійскаго населенія, а это, въ свою очередь, даетъ намъ понять, какъ невелико было его общественное значеніе при Маркѣ Авреліѣ, какъ мало, слѣдовательно, христіанство П вѣка имѣло вліянія на общество и какъ мало у него было. въ то время, шансовъ на победу въ борьбе съ язычествомъ.

Правда, сила христіанства во второй половинѣ П столѣтія была не велика, едва даже замѣтна для людей, принадлежавшихъ къ образованному обществу; но она росла, а не уменьшалась, не смотря на полицейскія и судебныя преслѣдованія. Въ этомъ заключалось очевидное свидѣтельство жизненности новой религіи. Мало-по-малу въ ряды ея приверженцевъ стали вступать люди философскаго и литературнаго образованія, изъ среды которыхъ появлялись одинъ за другимъ ея защитники передъ правительствомъ и передъ образованнымъ обществомъ. Защита нерѣдко переходила и въ наступленіе. Это такъ насываемые христіанскіе апологеты, рядъ которыхъ начинается при Адріанѣ именами Квадрата, бывшаго потомъ епископомъ аеинской христіанской общины, и Аристида. Это были

<sup>\*)</sup> Издано собственно только пятикныжіе Монсся. Оно вышло подъ заглевіемъ: Pentateuchi versio latina autiquissima e codice Lugdunensi. Version latine du Pentateuque antérieur à saint Jérôme, publiée d'après le manuscrit de Lyon avec des fac-similés, des observations paléographiques philologiques et littéraires sur l'origine et la valeur de ce texte par Ulysse Robert. 1 vol in 4. Paris, Firmin Didot, 1881.

первые ходатаи по дѣламъ христіанства передъ римскими императорами. За ними слёдоваль мужественнёйшій изъ апологетов'я, бывшій послёдователь платонизма, Юстинъ Мученикъ, который отъ императора Антонина Пія и его сотоварища въ управленіи, Марка Аврелія, требовалъ, чтобы они доказали именно по отношенію къ христіанамъ свою репутацію справедливыхъ и мудрыхъ правителей. Но гоненія на христіанъ не прекращались; не переставали появляться и новые ихъ защитники. Цёлый рядъ таковыхъ слёдовалъ при Маркѣ Авреліѣ. Сюда относятся: ученикъ Юстина, Татіанъ, гнопри эдесскомъ дворѣ Бардезанъ, епископъ Гіераполиса стикъ Клавдій Аполлинарись, сардскій епископъ Мелитонъ, одинъ изъ ревностнѣйшихъ борцовъ противъ монтанизма-Мильтіадъ, философъ Авинагоръ. Двѣ изъ дошедшихъ до насъ апологіи этого времени были назначены не для императора, а для публики. Это письмо къ Діогнету неизвъстнаго автора и діалогъ «Октавій» Минуція Феликса. Къ самому вонцу П стольтія, уже при Коммодъ, сынѣ Марка Аврелія, писалъ въ защиту христіанства антіохійскій епископь Өеофиль, послёдній изъ апологетовь этого столётія. Апологіи эти знакомили языческій міръ съ христіанскимъ ученіемъ, отрицали справедливость обвиненій, направленныхъ противъ послѣдователей новой религи, ходатайствовали объ избавлении ихъ отъ преслѣдованій, выставляли, на видъ преимущество христіанскаго ученія передъ эллинскою мудростью и переходили иногда въ рѣзкое нападение на всю современную образованность. Въ этомъ послёднемъ духё писалъ Татіанъ, сочиненіе котораго «Противъ Грековъ» проникнуто самою непримиримою ненавистью къ греческой культурѣ. Татіанъ, въ духѣ чистаго азіата, сирійскаго варвара, отвергалъ, какъ потомъ и африканецъ Тертулліанъ, не только греческую философію, но даже искусство и литературу, желая уничтоженія сочиненій греческихъ трагиковъ и комиковъ и ничего не видя въ театръ, кромъ школы разврата. Другіе, какъ философъ Авинагоръ и Минуцій Феликсъ, старались примирить языческую образованность съ христіанствомъ, указывая. въ немъ какъ бы вѣнецъ того, къ чему стремилась философія и чего она не могла достигнуть собственными силами.

Сочиненія христіанскихъ апологетовъ не производили большого дъйствія ни на власть, ни на общество. Гоненія на христіанъ продолжались, и самыя тяжкія изъ нихъ происходили какъ разъ въ самомъ концѣ правленія Марка Аврелія; образованная публика, не смотря на усилія нѣкоторыхъ христіанскихъ писателей отыскать точки примиренія между ученіемъ новой религіи и философскимъ раціонализмомъ, продолжала смотрѣть на это ученіе, какъ на нѣчто исполненное самыхѣ нелѣпыхъ предразсудковъ и суевѣрія.

Римскіе и греческіе писатели мало знали христіанство и не чувствовали охоты къ ближайшему съ нимъ ознакомлению. Ни Фронтонъ, относившійся къ нему съ такою враждебностью, ни его наиболье знаменитый ученикъ (Маркъ Аврелій) не обнаруживають слёдовъ систематическаго знакомства съ нелюбимымъ ими ученіемъ. Ренанъ полагаетъ, что Маркъ Аврелій не имѣлъ прелъ глазами ни одной редавціи евангельскихъ текстовъ и не зналь, быть можеть, даже имени Іисуса. Это не только въроятно, но даже почти несомивнно. Христіанство въ то время занимало слишвомъ низменное положение въ ряду другихъ религий, чтобъ возбудить желание къ его ближайшему изучению. Многихъ ли изъ насъ интересуеть въ настоящее время, напр., религіозное движеніе среди евреевъ? Многіе ли изъ насъ знакомы съ талмудической дитературой, не смотря на давнее ся существование? Образованные дюди въ Римѣ знали христіанъ по процессамъ, да по практическимъ съ ними столкновеніямъ, все болёе и болёе учащавшимся. Въ самомъ императорскомъ дворцѣ, среди прислуги, находилось не мало христіанъ, что засвидѣтельствовано не только христіанскими писателями, но и многочисленными эпитафіями, сохранившимися въ катакомбахъ св. Каллиста, и даже насмѣшливыми надписями и каррикатурами на христіанъ на ствнахъ палатинскихъ зданій. Пренебреженіе къ новой религіи, — такъ громко выражавшееся у Лукіана, который въ своемъ сочиненіи «О смерти Перегрина», сдёлалъ изъ нея предметъ язвительныхъ насметшевъ. -- было причиною, почему среди язычниковъ не чувствовалось интереса и къ чтенію апологическихъ сочиненій, выпускавшихся время отъ времени христіанскими писателями. Не смотря на то, во второмъ вѣкѣ нашей эры все-таки находились въ римскомъ и греческомъ обществѣ писатели, которые брали на себя задачу изучить христіанство въ его источникахъ и подвергнуть это ученіе критивѣ съ точки зрѣнія современной науки и философіи. Къ таковымъ принадлежалъ римскій философъ, --- по однимъ эпикурейской, а по другимъ платонической школы, — Цельсъ, написавшій на грече-

128

скомъ языкѣ противъ христіанъ полное сарказма и злобы сочиненіе, подъ заглавіемъ: «Истинное Слово».

Никогда христіанство не имѣло врага болѣе рѣшительнаго н систематическаго, чёмъ какимъ явился во второй половинё II столѣтія авторъ только-что указаннаго сочиненія. Цельсъ зналъ христіанское ученіе не по слухамъ и не по случайнымъ свёдёніямъ: онъ зналъ его по священнымъ книгамъ, каноническимъ и неканоническимъ, по церковной литературѣ разныхъ секть, по изучению людей и преданій на м'встахъ происхожденія и развитія христіанства Онъ путешествовалъ по Палестинъ, Финивіи и Египту, и внимательно изучилъ эти страны въ религіозномъ отношеніи. Іудейство ему было знакомо такъ-же, какъ и религія египетская. Онъ внимательно ознакомился съ книгой Бытія, Исходомъ и книгами Пророковъ. Сочинение его противъ христіанства потерялось въ языческой литературѣ, но сохранилось въ христіанской, благодаря Оригену, который, полемизируя съ нимъ, съ большою вёрностью передаль его содержание, иногда съ выписками самаго текста. Оно. было у него не единственнымъ въ этомъ родѣ, но было, очевидно, главнымъ, и даже въ чужой передачѣ достаточно знакомить насъ съ тёмъ, чёмъ явилось христіанство въ глазахъ эллинской мудрости, которая в была самымъ страшнымъ врагомъ новаго религіознаго ученія. Только поборовши этого врага, основанная Христомъ религія могла считать свое дёло выиграннымъ и торжество несомнѣннымъ, а побѣдить его во П вѣкѣ нашей эры было не только трудно, но и немыслимо. Это было время оживленнаго движенія греческой философіи; въ это время философія была на престоль, проникала собой законы и участвовала въ управлении. Книга Цельса показываетъ, какъ гордо еще держала себя эллинская мудрость при встрече съ новыми религіозными верованіями.

Съ первыхъ-же словъ Цельсъ считаетъ христіанство религіею вредною въ государственномъ отношеніи и нелѣпою предъ судомъ философіи. Какъ знатокъ еврейской исторіи, которой христіанство обязано своимъ происхожденіемъ, онъ начинаетъ опроверженіе догматовъ его съ еврейской точки зрѣнія, и прежде всего съ еврейской легенды о родителяхъ Іисуса, его воспитаніи и жизни; затѣмъ переходитъ къ разсужденію, что іудеи ждали совсѣмъ не такого мессію, что, будь онъ настоящій, они его не отвергли бы, что онъ былъ оставленъ даже своими учениками, схваченъ и каз-

модестовъ, томъ 1.

129

ненъ, какъ обманщикъ. Такъ разсуждаютъ іудеи, которые, вдобавокъ ко всему, смѣются надъ ученіемъ о воскресеніи Христа и никакъ не могутъ допустить, чтобы Богъ могъ страдать, потерпѣть наказаніе и не показать всѣмъ своего величія. Но, находя споры христіанъ съ іудеами смѣшными, Цельсъ принимается доказывать несостоятельность христіанства съ философской точки зрѣнія, причемъ указываетъ между прочимъ на то, что, исповѣдуя ни съ чѣмъ несообразное ученіе, христіанскіе учители стараются внушить его грубымъ и невѣжественнымъ людямъ, глупымъ дѣтямъ и безтолковымъ женщинамъ, боятся науки и образованія и предпочитаютъ грѣшниковъ и преступниковъ людямъ чистымъ, словно Богу первые могутъ быть пріятнѣе.

Какъ философъ. Цельсъ не можетъ допустить, чтобы Богъ, или сынъ Божій, явился въ людямъ и жилъ съ ними. Для чего? Развѣ ему безъ того неизвёстно, что происходить на землё? Развё онъ не можеть исправить здёшнихъ дёлъ, не сходя на землю и не посылая туда вого-нибудь? Неужели это нужно было ему для того. чтобы быть признаннымъ людьми и удовлетворить тёмъ самолюбіе. свойственное лишь людамъ? Христіане приписывають его пришествію на землю намёреніе спасти людей, доставить блаженство праведнымъ и наказать неправедныхъ. Но зачёмъ онъ дёлаетъ это теперь, а не дёлалъ раньше? Зачёмъ онъ явился въ этой странѣ, а не въ другой? Такія рѣчи о божествѣ, по понятію Цельса, оскорбляють его святость. То, что христіане говорять о нотопѣ и концѣ міра, есть только искаженіе старой истины. Міръ не подлежить разрушению, а только на землѣ происходять по временамъ потопы и пожары. Цельсъ злостно смбется надъ притязаніями іудеевь и христіань, по словамь которыхь Богь только о нихъ и думаетъ, имъ возвѣщаетъ слово истины, съ ними входитъ въ сношенія и, такъ какъ нёкоторые изъ нихъ согрёшили, сходить на землю или посылаеть своего сына, чтобы предать огню злыхъ, а добрымъ доставить вѣчное блаженство. Считая противнымъ здравому смыслу ученіе о преданіи вѣчному огню нечестивыхъ, Цельсъ возмущается ученіемъ о воскресеніи тѣла, какъ противнымъ всякимъ законамъ природы, и не допускаетъ объясненія этого явлепія всемогуществомъ Божінмъ, тавъ какъ Богъ, разумъ всего сущаго, не можетъ дёлать того, что противно разуму. За іудеями Цельсъ признаеть то достоинство, что они, какъ и

130

вев другіе народы, слёдують отечественнымъ законамъ и имвють культь національный. Христіане же отпали оть евреевь, и ихь религія не имфетъ никакого національнаго характера. Здёсь противникъ христіанства, разбирая христіанское ученіе, находить его во встахъ отношенияхъ нелогичнымъ, ---идетъ ли ричь о мессіанизми Христа, о сынѣ Божіемъ, о сатанѣ, о мірозданіи, или о пророчествѣ и вѣчной жизни – все равно. То же, что у нихъ есть хорошаго. лавно сказано Платономъ и другими философами, и сказано лучше, чёмъ у нихъ. Цельсъ находитъ неразумнымъ ихъ отвращеніе въ храмамъ и божескимъ изображеніямъ. Что скульптурныя изображения боговъ пе суть боги, это знали еще персы, этому училъ Гераклить и это извёстно каждому взрослому человёку. Христіане утверждають, что Бога нельзя изобразить (таково было на самомъ дѣлѣ мнѣніе первоначальной церкви, перешедшее въ нее изъ Ветхаго Завѣта), а между тъмъ сами же говорять, что Богъ создалъ человѣка по образу своему. Они говорять, что въ поклонении статуямъ заключается поклоненіе демонамъ, а сами поступають хуже, поклоняясь умершему. Но нёть ничего худого поклоняться демонамъ, такъ какъ Богъ поставилъ свои власти надъ разными явленіями въ мірѣ человѣческомъ. Христіане заявляють, что нельзя служить многимъ господамъ, но служение демонамъ есть собственно служение поставившему ихъ Богу. Да христіане, признавая единаго Бога, и не остаются, по мивнію Цельса, вврными этому принципу. такъ какъ они рядомъ съ Богомъ почитаютъ и его сына. и даже ставятъ сына человѣческаго выше верховнаго Бога. Если, далѣе они избѣгаютъ участія въ народныхъ религіозныхъ празднествахъ то это потому, что они составляють тайную сбщину. Если хри-\* стіане ревностно защищають свою вѣру и угрожають своимъ врагамъ вѣчными мученіями, то жрецы другихъ культовъ точно также поступають по отношению въ христіанамъ. Странно только, что христіане, говоря о воскресенія тёла, имѣющаго для насъ такую цёну, охотно предають его на мученіе, какъ нёчто не стоющее вниманія. Между мыслящими людьми можеть итти ричь лишь о безсмертіи души, но никакъ не тела. Христіане не хотять воздавать почестей властямъ, когда эти послёдніе предсёдательствуютъ на общественныхъ церемоніяхъ: въ такомъ случав пусть же они и не женятся, и не рождають дътей, не пользуются плодами земли, не принимають участія вообще ни въ радостяхъ, ни въ бѣдствіяхъ 9×

жизни. Если они не хотять отдавать должнаго уваженія тімь, которые нами управляють и власть которыхь происходить отъ Бога, то намъ слёдуеть избавиться отъ класса людей, враждебныхъ установленному порядку.

Цельсь — патріоть и потому, дошедши до пункта, на которомъ христіане ему представляются не только превратно вѣрующими, но и дурными гражданами, онъ начинаетъ говорить языкомъ гнѣва. Онъ спрашиваетъ: ужь не воображаютъ ли христіане, что римляне оставятъ свои вѣрованія и своихъ боговъ и станутъ подъ покровительство того Бога, который неумѣлъ защитить свой народъ? Іудеи, говоритъ онъ, не владѣютъ болѣе ни однимъ комомъ земли; дождутся и христіане, со всѣхъ сторонъ преслѣдуемые, что съ ними совсѣмъ покончатъ. Но онъ самъ не вѣритъ, по видимому, этой угрозѣ, такъ какъ, въ заключеніе, приглашаетъ ихъ не быть врагами имперіи, которой и безъ того угрожаютъ варвары съ разныхъ сторонъ, а помогать императору, сражаться за него, не уклоняться отъ обязанностей гражданскихъ и отъ военной службы: во имя общаго блага онъ предлагаетъ имъ примиреніе.

Но угрозы искорененія христіанства остались не осуществлен ными: не послёдовало и примиренія. Римская имперія продолжала преслѣдовать новую религію, которая, въ свою очередь, продолжала распространяться и возвышаться. Она возвышалась по мёрё того, какъ падала сама имперія, падала въ силѣ нравственной и матеріальной. Паденіе же это началось рѣшительно и пошло быстрыми шагами съ того дня, какъ умеръ мудрый и добродътельный императоръ, и въ управленіе міромъ вступилъ его безпутный сынъ, не знавшій въ жизни высшаго удовольствія, какъ участвовать въ бояхъ гладіаторовъ. Правленіе подобныхъ Коммоду безумцевъ было гибельно для римскаго государства, но христіанство чрезъ это нисколько не проигрывало. Тутъ уже не было заботы о поддержании старыхъ римскихъ преданій; а какой вредъ могъ быть отъ того христіанству, которое отвергало эти преданія? Чёмъ болёе Римъ, подъ властію императоровъ варварскаго происхожденія, переставалъ быть Римомъ, тъмъ ближе было торжество новой религи. Она, правда, еще испытаеть не одно жестокое гоненіе, и именно при императорахъ бодрыхъ и энергическихъ, которые пойдутъ по слёдамъ-Марка Аврелія въ поддержаніи угасающихъ все болѣе и болѣе преданій языческаго Рима. Но какъ невозможно поддержать умирающее, такъ нельзя было никакими, даже Діоклетіановскими, мѣрами прекратить жизнь тому, что заключало въ себѣ условія жизненности. Прошло лишь нѣсколько лѣтъ, какихъ нибудь три года, послѣ жестокаго Діоклетіановскаго гоненія, имѣвшаго въ виду съ корнемъ вырвать религію, распространившуюся уже на всемъ пространствѣ имперіи, какъ на римскомъ престолѣ является лицо, при которомъ христіанство получило оффиціальное признаніе и которое, послѣ смерти, было причислено къ лику святыхъ христіанскою церковью. Было-ли когда-нибудь торжество идеи рѣшительнѣе, очевиднѣе?

Но торжество это принадлежитъ уже четвертому въку нашей эры, а мы пока находимся еще во второмъ. Авторъ сочиненія, которое подало намъ поводъ къ настоящему разсужденію, высказываеть мысль, что паденіе древняго міра, т. е. старой греко-римской образованности, стало дёломъ несомнённымъ послё смерти Марка Аврелія и что день его смерти можеть считаться въ этомъ отношении моментомъ ръшительнымъ. Онъ руководствуется въ этомъ случав такими соображеніями: «Въ философіи—говорить онъ -- великій императоръ такъ высоко поставилъ идеалъ добродѣтели, что никто не былъ обязанъ заботиться о томъ, чтобъ ему слѣдовать; въ политикъ, вслъдствіе того, что онъ недостаточно глубоко разтраничилъ обязанности отца отъ обязанностей кесаря, онъ открылъ, не желая того, эру тирановъ и анархіи; въ религіи, вслёдствіе слишкомъ большой привязанности къ государственному культу, несостоятельность котораго онъ хорошо видёлъ, онъ приготовилъ насильственное торжество культа неоффиціальнаго». Соображенія эти намъ кажутся недостаточными вля того, чтобы считать паденіе древней гражданственности такъ тёсно связаннымъ съ неудачнымъ исходомъ правленія Марка Аврелія. Самымъ мрачнымъ предзнаменованіемъ для будущаго, послѣ смерти мудраго императора, безъ сомнѣнія, было то, что онъ оставилъ міру въ наслѣдство сына, явившагося настоящимъ чудовищемъ на престолъ, въ особенности, послѣ болѣе чѣмъ восьмидесятилѣтняго правленія хорошихъ государей. Правда, были между римскими гесарями неменьшія чудовища въ лицѣ безумнаго Калигулы, изысканно-преступнаго Нерона, кровожаднаго Домиціана, но не было еще императора, который бы, ведя гаремную жизнь, какъ восточный деспоть, всегда готовый на всякое преступление и мерзость, при этомъ еще спускался до испол-



ненія обязанностей гладіатора на римской арень. Такое жесточайшее паденіе императорской власти, разумбется, не сулило ничего хорошаго для римской имперіи; но въ то же время еще нимало не говорило о близвомъ концѣ античнаго міра. Погибла римская лоблесть, но еще оставалась греко-римская культура, еще не окончился блестящій періодъ разработки римскаго права, одного изъ самыхъ великихъ созданій, завѣщанныхъ міру древней образованностью. Во всякомъ случай, въ день смерти Марка Аврелія еще не было положено грани дальнёйшему развитію человёчества въ духѣ греко-римской образованности, и древній міръ еще никому не казался погибающимъ. Ренана смущаетъ этотъ дъйствительно страшный контрасть между двумя правленіями, смущаеть въ особенности то, что «столько добродѣтели, столько любви» не могло предохранить человѣчество отъ того, чтобы сдѣлать его игрушкою низкихъ страстей самаго омерзительнаго человѣка. И потому французскій ученый считаеть себя въ правѣ говорить:

«Вѣра въ добро съ того времени была потеряна. Послѣ Калигулы, послѣ Нерона, послѣ Домиціана, можно было еще надѣяться. Опыты не были окончательными. Но теперь царство зла, худшее, чѣмъ когда нибудь, возобновляется послѣ величайшаго усилія правительственнаго раціонализма, послѣ восьмидесяти четырехъ лѣтъ превосходнаго режима, послѣ Нервы, Траяна, Адріана, Антонина, Марка Аврелія. Прощай, добродѣтель, прощай, разумъ! Коль скоро Маркъ Аврелій не могъ спасти міра, то кто спасетъ его? Теперь да здравствуютъ безумные! да здравствуетъ нелѣпость! да здравствуетъ сиріецъ и его двусмысленные боги! Серьёзные врачи ничего не могли сдѣлать. Больному хуже, чѣмъ когда нибудь. Зовите эмпириковъ; они часто лучше достойныхъ уваженія практиковъ знаютъ, что́ нужно народу».

Но дёло въ томъ, что всю величину зла стараго порядка въ римской имперіи конца II вёка мы ясно видимъ лишь послё того, какъ зло это сдёлалось достояніемъ исторіи. Современники смерти Марка Аврелія и вступленія на царство его преступнаго сына всего этого еще не видёли. Тёмъ менёе ясна была въ тотъ моментъ судьба христіанства. Римская имперія въ то время была полна религіозными движеніями. Религій, стремившихся, помимо оффиціальнаго греко-римскаго культа, ко всемірному господстау, было нёсколько. Христіанство было лишь одною изъ нихъ. Особенно большія

завоеванія слёланы были египетскимъ культомъ Изилы, который въ Римѣ заставлялъ очень много говорить о себѣ еще въ вѣкъ Августа, и персидскимъ культомъ Митры (Mitras, Mithras), бога солнца, начавшимъ распространяться въ римской имперіи во П и Ш вѣкахъ съ особенною силою и явившимся серьезнымъ соперникомъ христіанской религіи. Соперничество здѣсь было тѣмъ очевиднѣе, что въ организаціи своей митріавизмъ представляетъ необывновенное сходство съ христіанствомъ. У него было врещеніе, эвхаристія, пятидесятидневный пость, покаяніе, очищеніе оть грвховъ, помазаніе, общія трапезы. Поклонники Митры вёровали въ безсмертіе, въ существованіе рая для чистыхъ душъ. Среди послёдователей этого культа господствовала большая набожность, поддерживаемая благочестивыми вечерними собраніями. Сходство его религіозной этики съ христіанскою было такъ велико, что христіанскіе писатели вильли въ этомъ «сатанинское заимствованіе». Своимъ братскимъ союзомъ, существовавшимъ между посвященными на служение иранскому богу, эта религиозная община такъ-же, какъ и христіанская, отвёчала времени, когда чувствовалась такая потребность взаимной любви; поддержки, единенія. Ренанъ замѣчаеть: «Можно сказать, что еслибь христіанство было остановлено какоюнибудь смертельною болёзнью въ своемъ развитін, міръ сдёлался бы повлонникомъ Митры». Это, конечно, сказано смёло; но факть большого распространенія митріакизма въ римской имперіи несомнёнень. Этоть культь персидскому богу пережиль оффиціальное признание христіанства, пережилъ и провозглашение его господствующей религіей и если быль, наконець, сокрушень новой религіей, то лишь путемъ жестоваго насилія, въ воторому она стала прибъгать, соединившись съ имперіей.

Итакъ, въ послёдней четверти II столётія нашей эры, торжество христіанства въ римской имперіи или, лучше, нобѣда надъ нею, подчиненіе ея себѣ, чѣмъ и кончилась упорная борьба новаго идеала съ старымъ, были еще дѣломъ не только далекимъ, но и крайне мечтательнымъ. Объ этомъ могли мечтать наиболѣе пылкія головы изъ послѣдователей христіанскаго ученія, какъ мечтаютъ теперь іудейскіе фанатики о пришествіи мессіи, который водворитъ на землѣ царство «избраннаго» народа. Но фактическихъ данныхъ, которыя бы хоть сколько-нибудь указызали въ то время на безсиліе стараго культурнаго міра устоять въ борьбѣ съ темными

послёдователями всёми презираемой религіозной секты, не было и признаковъ. Существовало, правда, какое-то смутное чувство общаго недовольства, неудовлетворенности настоящимъ, жажда перемѣны, желаніе выхода изъ какого-то томящаго состоянія 1), потребность нравственнаго и соціальнаго обновленія; но какимъ путемъ придеть эта перемѣна, это обновленіе, тогда еще никто не предугадываль. Не превратись римская имперія окончательно въ необузданную военную тираннію, не ослабій, подъ гнетомъ неблагопріятныхъ внутреннихъ и внёшнихъ обстоятельствъ, наука и философія, -- новый періодъ въ жизни человѣчества насталь бы незамѣтно, процессъ обновления совершился бы естественно, безъ потрясений, причиненныхъ нашествіемъ варварскихъ народовъ и разгромомъ имперіи, безъ погруженія во тьму средневѣковаго невѣжества. Но судьба, какъ извёстно, распорядилась иначе. Дёла имперіи, послё смерти Марка Аврелія, шли все хуже и хуже. Варвары нападали на нее со всёхъ концовъ, императоры низвергались и поставлялись солдатами, военный деспотизмъ становился на дорогѣ всякому правильному развитію, матеріальное благосостояніе упадало, равнодушіе къ общему благу увеличивалось. При этомъ третій вёкъ нашего лётосчисленія представляеть въ умственномъ отношеніи полный упадокъ; въ римской литературѣ началось неудержимое разложение. Все ветшало, безсилѣло, разрушалось-наука, искусство, философія, государство. И вотъ то, что казалось немыслимымъ въ вонцѣ П столётія, стояло въ концѣ Ш уже наканунѣ своего осуществленія, а въ IV столѣтіи торжествовало свою побѣду. Этой побѣдѣ содѣйствовали, безъ сомнѣнія, не одни внѣшнія обстоятельства, благопріятно сложившіяся для христіанства въ правленіе Константина, не одно внутреннее и внѣшнее ослабленіе римской имперіи, требовавшей обновленія новою нравственной силой, но и внутреннія причины, дававшія христіанскому началу неоспоримое преимущество передъ всімъ, что могло быть въ то время предложено къ обновлению ослабъвшаго умственно и нравственно человъчества.

«Христіанство поб'єдило новою дисциплиной жизни, которую оно ввело въ міръ: Міръ нуждался въ нравственномъ преобразовании: философія его не давала; установленныя религіи въ странахъ гре-

1) Ce qui régnait partout, c'était une profonde tristesse. Ренанъ, p. 467.

ческихъ и латинскихъ были поражены неспособностью сдёлать людей лучшими". Такъ начинаетъ Ренанъ свою рёчь о причинахъ побёды христіанства. И надо сказать правду, въ этихъ немногихъ словахъ очень вёрно указывается значеніе христіанства въ исторіи человёчества.

Христіанство явилось въ мірѣ силою нравственною, которой разслабленный уже древній міръ не могъ противопоставить ничего - равнаго. Греческая философія, предъявившая въ стоицизмѣ человъку столь высокія правственныя требованія, къ концу III въка была въ полномъ упадкъ и не могла произвести. нравственнаго переворота въ обществъ, нуждавшемся въ обновлении. При этомъ не нужно забывать, что философія была доступна лишь избраннымъ людямъ, людямъ тщательнаго образованія и счастливаго расположенія въ высшимъ умственнымъ занятіямъ. Рядъ ся послѣдователей никогда не могъ быть многочисленъ, и никогда масса общества не была способна заниматься метафизическими тонкостями и слёловать въ своей жизни предписаніямъ, уб'ёдительно говорящимъ разуму, но не дъйствующимъ на чувство и воображение. Еще менѣе эта эллинская мудрость, выработавшая ученіе о высшемъ благѣ. состоящемъ въ дѣйствіяхъ, согласныхъ съ разумною природой человѣка, была предназначена служить руководительницей въ нравственной жизни людямъ темнымъ, не просв'ященнымъ, обездоленнымъ, "обремененнымъ и труждающимся", которыхъ она даже прямо чуждалась, какъ части человѣчества, погрязшей въ порокахъ и заблужденіяхъ и недоступной врачеванію уже въ силу своей непросвѣщенности. Философія была недоступна милліонамъ чело+ въческихъ существъ, населявшихъ римскую имперію, а установленная религія не удовлетворяла сердечныхъ потребностей человѣчества искавшаго поддержки, облегченія, состраданія, милосердія. Этимъ объясняется, почему проникавшіе на Западъ чужестранные культы, имѣвшіе способность дѣйствовать на воображеніе своимъ таинственнымъ смысломъ и осуществлявшие въ своей организации такъ или иначе идею братства, пріобрѣтали себѣ многихъ адептовъ въ Италіи и охлаждали рвеніе въ національному богопочитанію.

Но ни одна изъ этихъ религій не говорила такъ внятно и такъ сочувственно ищущему обновленія человѣчеству, какъ религія Христа, призывавшая къ себѣ всѣхъ безъ различія: эллина и іунен, мудраго и глупаго, свободнаго и раба, богатаго и бъднаго, знатнаго и темнаго, въ особенности же страждущаго и угнетеннаго, которымъ прямо объщала успокоеніе. Она говорила всёмъ и каждому о братской любви, о чистотъ сердца, о смирении духа. провозглашая всёхъ людей равными предъ Богомъ и обёщая своимъ вѣрнымъ послѣдователямъ награду на небеси, несказанное и вѣчное бдаженство. Христіанство въ одно и тоже время и ставило высшій нравственный идеаль, и отврывало къ себѣ доступъ послёднему изъ смертныхъ, не стёсняясь никакимъ происхожденіемъ, никакою напіональностью, никакимъ общественнымъ положеніемъ. н итиствовало на воображение картиной будущ ей жизни, въ которой нѣтъ мѣста ни слезамъ, ни воздыханію, и гдѣ страдальцы за правду. люди, терпёвшіе всякія мученія оть людской несправедливости, всё обиженные судьбой, нищіе духомъ, всв, для каго земная жизнь была удёломъ страданій, получатъ полное усповоеніе. Неужели этого могло быть недостаточно для торжества новой религи, считавшей себя призванною къ обновлению человѣчества? Ничего нѣть удивительнаго, что на голосъ, такъ просто, такъ понятно, такъ сердечно приглашавшій къ себѣ "труждающихся и обремененныхъ", потекли народныя массы сначала на Востокѣ, гдѣ всякое религіозное ученіе, дійствовавшее на воображеніе, могло найти для себя благопріятную почву, а затёмъ и на Западё, тоже извёрившемся въ силу своихъ боговъ, не воодушевлявшихъ человѣка на нравственный подвигъ и не дававшихъ утёшенія страждущимъ въ жизни загробной.

Религія, которую съ такимъ увлеченіемъ принимали народныя массы, и которая тѣмъ больше распространялась, чѣмъ больше ее преслѣдовали, рано или поздно должна была сдѣлаться религіей римской имперіи. Христіанство, мало по малу, перетягивая къ себѣ жизненныя силы всемірнаго государства, образовало, наконецъ, вокругъ него пустоту, въ которой ему вращаться становилось все труднѣе и труднѣе. Христіане избѣгали военной службы, соединенной съ соблюденіемъ нѣкоторыхъ предписаній языческаго культа, а учавствуя въ ней, не могли быть хорошими солдатами, такъ какъ служили противъ воли и совѣсти. Они не принимали на себя и общественныхъ должностей, исполненіе которыхъ было также соединено, по ихъ понятіямъ. съ идолослуженіемъ. Христіане не прибѣгали въ судамъ, установленнымъ въ государствѣ, а отдавали

138

свои тяжбы на рёшеніе своихъ пастырей. Они не завлючали съ язычниками браковъ и удалялись отъ всякаго рода съ ними сношеній, твмъ болбе, что существовали распоряженія, ствснявшія развитіе совокупной гражданской жизни между христіанами и язычниками. Даже въ путешествіяхъ христіане не останавливались въ языческихъ гостиницахъ, а находили для себя пріютъ среди своихъ елиновърпевъ. пользуясь общественными трапезами. Ренанъ справедливо зам'вчаеть, что христіанству не было нужды открыто нападать на имперію, чтобъ погубить ее; ему достаточно было только держать себя въ сторонѣ отъ государства, заключиться въ самомъ себѣ, чтобы подкопать его силы и сдѣлать невозможнымъ его лальнъйшее существование на прежнихъ началахъ. И дъйствительно. чёмъ больше христіанство распространялось, тёмъ больше слабёла. имперія, тёмъ больше изсякала жизнь въ древнемъ обществё. Помвов того, какъ увеличивалось число членовъ христіанской церкви. пустѣли не только языческіе храмы, но пустѣлъ форумъ, пустѣлъ театръ, пирвъ, пуствли мъста гимнастическихъ упражненій, убывала сила героизма въ войскѣ, становилось меньше честныхъ и способныхъ людей на службѣ гражданской. Никакое государство не въ состоянии долго жить столь неестественною жизнью, выдерживать такое возрастающее оскудение жизненныхъ силъ, на какое осуждаеть его систематическое уклоненіе оть участія въ его жизни иногочисленнаго класса гражданъ, не желающихъ имъть ничего общаго съ его учрежденіями, д'язтельностію и заботами. Не могла вылержать такого состоянія и римская имперія. Западъ ся. гдъ общество держалось упорние за старыя преданія, не чувствоваль еще въ такой степени необходимости перемёны, какъ Востокъ. именно Малая Азія, Сирія, Оракія, Македонія,-страны, сдёлавшіяся ко времени Константина болёе чёмъ на половину христіанскими. А говорившій по гречески Востовъ, гдѣ, какъ вѣрно замѣчаетъ Ренанъ, всегда было больше жизни, больше культуры, больше уиственнаго движенія, успёль пріобрёсти, послё объявленія Каракаллою римскими гражданами всёхъ подданныхъ имперіи, явное преимущество надъ Западомъ, и въ концѣ III вѣка былъ, безспорно, важнѣйшею частью римскаго государства. Совершившійся тамъ переворотъ долженъ былъ, поэтому, обнаружить рѣшительное дѣйствје на судьбу имперіи. Римскій императоръ становится на сторону христіанства. Новая религія поб'ёдила.

# ОШИВКИ И РАСКАЯНІЕ ').

(Изъ временъ Наполеона I-го)

lllud est praecipue in cognitione rerum salubre et frugiferum, omnis te exempli documenta in illustri posita monumento intueri: inde tibi tuaeque reipublicae, quod imiteris, capias; inde foedum inceptu, foedum exitu, quod vites.

Въ познани и истории то особенно спасительно и плодотворно, что ты видишь поучительные образцы Всякаго рода, изображенные на блестящемъ памятникъ: оттуда ты можешь брать для себя и для своего государства то, чему слъдуетъ подражать, равно какъ и то, чего ты долженъ изобягать, что отвратительно по началу и отвратительно по концу.

Титъ Ливій.

Римскій историкъ, слова котораго стоять въ эпиграфѣ статьи нашей, вѣрно понималъ роль исторіи въ ряду другихъ человѣческихъ знаній. Исторія была и будеть учительницей народовъ на ихъ пути къ улучшенію гражданскаго быта, къ созданію государственнаго величія, къ разрѣшенію сложной и трудной задачи общественнаго благосостоянія. Много значить для народа опытъ пережитыхъ имъ періодовъ государственной жизни. Еще больше имѣетъ для него значенія опыть жизни другихъ народовъ, особенно такихъ, въ судьбѣ которыхъ наиболѣе рельефно отразились законы, которымъ слѣдуетъ жизнь гражданскихъ обществъ въ своемъ развитіи, — народовъ, служившихъ главными представителями че-

') «Наблюдатель», октябрь, 1882 г.

ловъчества въ разные фазисы его развитія, народовъ, по преимушеству историческихъ и, такъ сказать, избранныхъ. Въ судьбъ этихъ наполовъ дёйствительно показываются передъ нами «поучительные образцы всякаго рода», разительные примёры того, что ведеть народъ къ возвышению и могуществу, и того, за чёмъ неизбѣжно слѣдуетъ пониженіе жизни и государственное паденіе. Благо тёмъ народамъ, вожли которыхъ не закрываютъ глазъ на эти спасительные уроки исторіи, какъ бы нарочно созданные въ ихъ поученіе и наставленіе, и жалка участь тёхъ изъ нихъ, которые къ накопленному многими въками и разнообразными эпохами историческому разуму относятся съ пренсбреженіемъ или безъ должнаго вниманія. Народы, для которыхъ не пропадаетъ этотъ широкій разумъ всемірной исторіи, и суть историческіе, великіе, избранные народы: они дають тонъ въ ходѣ судебъ человѣчества, они обозначають собой ступени въ его послёдовательномъ развити, они даютъ афиствительное содержание истории, равнодушной ко всему слепотствующему, неподвижному, исключительному и остающемуся позади главнаго теченія жизни въ извёстныя эпохи.

Нѣтъ ничего безразсуднѣе для отдѣльнаго человѣка, какъ упорствовать въ своихъ ошибкахъ и заблужденіяхъ, итти наперекоръ голосу разума, подкрѣпляемаго ежедневнымъ опытомъ. За такое упорство люди платятся здоровьемъ, жизнью, семейнымъ благосостояніемъ, общественнымъ положеніемъ. Нѣтъ ничего гибельнѣе для народа, какъ отказываться отъ успёховъ гражданской жизни. добытыхъ опытомъ исторіи, коснѣть въ невѣжествѣ, когда кругомъ все стремится къ просвёщению, стараться удерживать пріемы управленія и формы гражданскаго быта, пережившіе свое время и явно несостоятельные передъ новыми понятіями и требованіями. За подобное пренебрежение къ урокамъ истории и опыта народъ наказывается потерей пріобрѣтеннаго раньше международнаго значенія, внутренними смутами и внѣшними потрясеніями, которыя ведуть государство въ разложению, раздроблению, а иногда и въ конечной гибели. Такіе критическіе моменты бывають въ исторіи всёхъ народовъ, напоминая имъ объ уклонении отъ правильнаго пути развитія. Сильные народы ихъ переживаютъ благополучно и, спохватившись во время, вновь входять въ свою естественную колею и принимаются за національную работу съ новой силой и удвоенной энергіей; для народовъ слабыхъ или ослабѣвшихъ внутреннія смуты

и потрясенія, указывающія на органическую болѣзнь въ государственномъ тѣлѣ, служатъ началомъ національнаго паденія и государственнаго разложенія, обыкновенно довершаемаго внѣшними ударами.

Одну изъ такихъ критическихъ эпохъ переживала Франція въ вонив прошлаго и въ началё нынёшнаго столётія. Исторія Европы. со временъ христіанства, не знаетъ ничего, что могло бы сравняться съ твми величайшими внутренними потрясеніями, какими расплачивалась эта страна за всё грёхи своего «стараго порядка» (ancien régime), уродливость котораго начинала чувствоваться еще въ знаменитый въвъ Лудовика XIV, за сто лътъ до революдіи, потрясшей старое государство въ его основаніяхъ. За внутренними потрясеніями послёдовали внёшнія, громадность которыхъ превосходить все, что Европа пережила со временъ Александра Македонскаго, или, по врайней мъръ, съ эпохи распадения Западной Римской Имперіи. Буквально вся Европа изъ конца въ конецъ, отъ Атлантическаго Океана до Урала, была вовлечена въ ураганъ кровавыхъ войнъ, который поднялся вслёдъ за французской революціей, и принуждена была усмирять его сое́диненными силами. Въ этой борьбѣ всколыхавшейся Франціи съ соединенными силами Европы много поучительнаго. Но прежде всего поучительно то, что можетъ сдёлать нравственная сила народа, одушевленнаго идеей дъйствительнаго величія, и вакъ мало значить могущество, опирающееся на одни внёшнія средства, относящееся презрительно въ общественному мибнію, старающееся подавлять законныя его проявленія, не знающее предбла своему высокомбрію.

На эти размышленія навела насъ книга, раскрывающая документально одну изъ интересныхъ сторонъ французской исторіи въ правленіе Наполеона І-го. Книга эта разсматриваетъ борьбу возникшей на развалинахъ революціи диктаторской власти Бонапарта, извѣстной подъ именемъ консульства и первой французской имперіи, съ печатью, со всякимъ независимымъ голосомъ общества, насколько онъ могъ выражаться въ журналистикѣ, въ книгахъ, въ театральныхъ представленіяхъ. Она раскрываетъ предъ нами шагъ за шагомъ, какъ эта борьба начиналась, какъ развивалась, какъ дошла со стороны необузданнаго деспотизма до самыхъ чудовищныхъ проявленій, за которыми слѣдовало крушеніе имперіи, не нашедшей себѣ, въ критическую минуту, поддержки въ обществѣ,

## ОШИБКИ И РАСКАЯНІВ.

которое было доведено деспотизмомъ до нравственнаго оцёпентёнія. Заглавіе книги: La censure sous le premier Empire, avec les documents inédits, par Henri Welschinger. Paris, 1882 (Цензура во время первой имперіи. Съ неизданными документами. Сочиненіе Генриха Вельшингера. Парижъ, 1882 <sup>1</sup>).

По врайности поучительная и интересная вартина — положение печати во время первой имперін. Досель мы знали о ней. — объ этомъ положении печати у въ тяжелую эпоху жизни французскаго общества, -- лишь въ общемъ видѣ, знали лишь то, что газетамъ, книгамъ, всему, что появляется на свътъ посредствомъ печатнаго станка, жилось въ эту пору очень плохо, такъ плохо, какъ никогла прежде, даже при старомъ порядкѣ. Но страданія писателей какъ-то стушевывались для насъ въ общей картинѣ страданій. какимъ полвергала Францію, а за нею и большую часть Европы, желѣзная рука деспота, не признававшаго, въ опьяненіи военными успрухами и громомъ побраъ, правъ не только частныхъ липъ, но и цёлыхъ государствъ и народовъ, и ставившаго необузданный произволъ на мѣсто закона. Что тогда значили слезы и горе какихъ нибудь журналистовъ и литераторовъ, раззоряемыхъ, сажаемыхъ въ тюрьму, изгоняемыхъ, преслѣдуемыхъ, доводимыхъ до нищеты, до голода, до отчанія, до самоубійства, когда опустошались цёлыя области, истреблялись въ кровавыхъ войнахъ десятки и сотни тысячъ человѣческихъ существъ, ни въ чемъ неповинныхъ. низвергались короли, и независимыя государства обращались въ провинціи! Но теперь, когда г. Вельшингеръ, перерывшій архивы, раскрылъ предъ нами больше сотни оффиціальныхъ документовъ, рисующихъ въ мелкихъ подробностяхъ самую оскорбительную тираннію надъ человівческимъ словомъ и мыслью, т. е. надъ тімъ что въ человъкъ есть самаго высокаго, что его отличаеть отъ всёхъ другихъ земныхъ тварей, что ему принадлежитъ въ силу его божественной природы, что существовало въ мірь безконечно. раньше, чёмъ появились на свётъ всякіе Фуше и Бонапарти ---

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Г. Вельшингеръ, по происхожденію эльзасецъ, еще до изданія этой вниги имблъ извъстность добросовъстнаго изслъдователя революціонной эпохи, которую онъ изучаетъ по архивнымъ документамъ. Его сочиненіе, подъ заглавіемъ «Théâtre de la Révolution», удостоплось преміи оранцузской академіи.

судьба литературы, этоть мартирологь печатнаго слова во время первой французской имперіи, получаеть другое значеніе. Теперь это уже не рядъ отдѣльныхъ фактовъ, между которыми на степень историческаго событія былъ возведенъ едва ли не одинъ фактъ ожесточеннаго преслѣдованія г-жи Сталь и особенно ея книги «О Германіи», а цѣлая связная исторія гоненій на мысль и слово со стороны деспота, который, не смотря на весь блескъ своихъ военныхъ побѣдъ, своего государственнаго величія, не чувствовалъ себя безопаснымъ, пока могъ свободно выражать свою мысль хоть одинъ журналистъ или писатель. Это — пѣлая эпопея борьбы Наполеона съ представителями общественной мысли, борьбы, въ которой временное торжество было на сторонѣ грубой силы, но которая не доставила ему ни одного лавра и за которую онъ расплачивается передъ исторіей едва-ли не всей своей военной славой, едва ли не всѣмъ обаяніемъ своего генія.

Современная Франція, даже то ся поколѣніе, которое пережило тяжелые годы второй имперіи, представить себѣ не можетъ всѣхъ ужасовъ преслъдованія, какому подвергалось печатное слово въ этой передовой странъ Европы въ первыя пятнадцать лётъ нынъшнаго столётія. Самую горькую долю при этомъ испытали, какъ и понятно, политическія газеты. Ожесточенное гоненіе на нихъ началось тотчасъ же, какъ только генералъ Бонапартъ сдёлался первымъ консуломъ. Консульскимъ декретомъ отъ 27 нивоза VШ года, т. е. отъ 17 января 1800 г., было разомъ закрыто шестьдесятъ политическихъ газетъ изъ числа семидесяти трехъ, тогда существовавшихъ въ столицѣ Франціи, и оставлено только тринадцать. Вмѣстѣ съ тёмъ, поручено было министру внутреннихъ дёлъ строго слёдить, чтобы не появлялось новыхъ періодическихъ изданій политическаго характера. Закрытыя газеты обвинялись въ томъ, что они служили орудіемъ въ рукахъ враговъ республики, т. е. состояли въ оппои зиціи къ новому правительству. Знаменитому министру полиціи Фуше, которому приписывается мысль объ одновременномъ уничтожени шестидесяти газеть, было вслёдъ за тёмъ дано первымъ консуломъ поручение удостов вриться относительно нравственности и патріотизма редакторовъ оставшихся въ живыхъ изданій. При министрѣ полиціи было учреждено бюро, имѣвшее назначеніемъ слѣдить за направленіемъ печати. Видимо водворялась цензура, торжественно уничтоженная законодательнымъ собраніемъ 1791 г.

Заводя всё эти строгости, Бонапартъ прямо имёлъ въ виду сломить всякую оппозицію своимъ стремленіямъ, какую могъ встрётить въ органахъ печати; рёшившись править Франціей самовластно, онъ считалъ несообразнымъ съ своими цёлями существованіе въ ней сколько-инбудь независимыхъ политическихъ изданій. «Если я—говорилъ онъ—дамъ волю печати, то не пробуду и трехъ мёсяцевъ». Вскорѣ онъ уже съ самодовольствомъ высказывался о французскихъ газетахъ такимъ языкомъ: «Онё говорятъ только то, чего я хочу». Если это выраженіе и было пока еще самоувёренно, то во всякомъ случаё оно хорошо рисуетъ тотъ идеалъ, какой былъ составленъ деспотомъ-завоевателемъ о положеніи печати въ его имперіи.

Но задущить такъ скоро въ странѣ, только-что пережившей рядъ фазисовъ самой радикальной революціи, всякое проявленіе независимаго мибнія было трудно даже и послі страшной міры одновременнаго запрешенія шестидесяти политическихъ изданій. Требовался рядъ мёръ постоянныхъ, слёдующихъ одна за другой, требовалась рёшимость не отступать ни передъ вакимъ произволомъ, не стесняться никакимъ нарушеніемъ даже частнаго права, права собственности, чтобы вытравить изъ политической печати всякое самомальйшее покушение на оппозицию и сделать изъ нея лишь отголосовъ желаній и плановъ правительства. Подозрительное и шедшее на проломъ къ своей цёли правительство, и въ самомъ дёлё, приняло такую систему дёйствія. Одна провинціальная газета, «Républicain démocrate d'Auch», заговорила о дороговизнѣ. хлѣба. Префектъ жерскаго департамента тотчасъ же сообщаетъ объ этомъ происшествіи министру внутреннихъ дѣлъ Луціану Бонапарту, и тотъ безъ дальнихъ церемоній приказываетъ закрыть немедленно (sans délai) столь смѣлую газету, «столь опасное орудіе въ рукахъ агитаторовъ». Одна изъ тринадцати политическихъ газетъ, которыя учёлёли отъ погрома 27 января, «Ami des lois», была закрыта четыре мъсяца спустя (28 мая 1800 г.) за то, что подтрунила надъ Институтомъ (академіей наукъ, по нашему). Первому консулу нуженъ былъ только предлогъ, чтобы уменьшить количество органовъ гласности, и вотъ онъ, лицемърно мстя за нарушение должнаго уважения къ «людямъ, которые дѣлаютъ честь республикв и ежедневно расширяють кругь человвческихъ знаній», уничтожаеть газету. Двѣ наиболѣе вліятельныя, но виѣстѣ съ тѣмъ 10 МОДЕСТОВЪ, ТОМЪ 1.

145



очень осторожныя парижскія газеты, --- умёренно-либеральный «Journal des Débats» a posaucresas «Gasette de France», apesubimin изъ всёхъ политическихъ органовъ Франціи (основ. въ 1631 году).становатся особенно ненавистны правительству. все боле и боле BXOLUMENV BO BEVCE EE EDVIENS MEDAND. SARDETE EXE HETE CROLEко-нибудь приличнаго повода, но участь ихъ ни на одинъ день не обезпечена. Въ апрълъ 1805 года, Наполеонъ, уже императоръ, взбёщенный тёмъ, что нёкоторыя паражскія газеты запиствовали изъ иностранныхъ газотъ извёстіе о росвоши императорскаго двора, пишеть Фуше, что если печать будеть себв позволять подобныя смёлости, то онъ закроеть всё газеты и оставить только одинь политический органъ на всю Францию. Особенно онъ питаетъ злобу противъ «Journal des Débats», который Фуше не перестаеть представлять ему, вавъ самую опасную газету. И воть, 20 го мая 1805 г. императоръ велитъ приставить въ «Journal des Débats» отдёльнаго цензора, который и начинаеть играть въ газеть роль главнаго редактора. 22-го мая онъ пишетъ тому же Фуше: «при первой дурной стать в закрою эту газету». Но онъ ее не закрываеть, а даеть ей другое название, такъ какъ настоящее ему кажется напоминающимъ времена революція. Вмѣсто заглавія «Journal des Débats», газета начинаеть выходить подъ заглавіемъ «Journal de l'Empire», которое напоминаеть уже не революцію, а конець ея, торжество военнаго деспотизма на развалинахъ республики. На заглавія газеть Наполеонъ вообще обращаеть большое вниманіе и находить совершенно умъстными лишь такія, какъ Journal de Paris, Bulletin de l'Europe z Courrier français, воторыя не обличають собой никакой политической тенденція, и восхищается заглавіемъ Gazette de France, кажущимся ему особенно патріотическимъ.

Въ 1805 году не было, по видимому, и мёста журнальной оппозиціи противъ самовластія лица, объявившаго себя императоромъ на нодобіе римскихъ кесарей. Въ письмѣ къ Фуше отъ 1-го іюля Наполеонъ самъ признается, что «исльзя сказать, чтобъ газеты были теперь злонамѣренны». Но бѣда въ томъ, что онѣ, по его мнѣнію, «слишкомъ глупы». Эта глупость, какъ замѣчаетъ и авторъ книги, въ которой собраны относящіеся къ настоящему вопросу документы, состояла въ томъ, что газеты не обнаруживали никакого особеннаго усердія въ восхваленіи правительства, какъ ноступали органы

оффиціоаные, не разділяли ненависти императора въ Англіи. не наполнык своихъ стоябцовъ исключительно извёстіями. благопріятными его наибреніянь и т. п. И какъ горько приняюсь поплатиться нис за такой недостатокъ оффициозной ревности! Распоряженіемь императора, оть 7-го августа 1805 года, газеты обязывались двё вли три двёналистыхъ доли своего лохода. вносить въ министерство полици! Первому пришлось испытать на себь этоть новый знакъ вниманія императорскаго правительства въ положению печати все тому-же «Journal des Débats». На его похолъ была наложена подать въ 3/12 доли, по именному повелёнію императора, который приказываль Фуше распространить эту мёру, такъ сильно похожую на конфискацию частной собственности, и на другія тазеты, сообразно доходамъ каждой изъ нихъ. Налогъ этотъ былъ предназначень на составление пенсій литераторамь, угоднымь правительству и служившимъ ему въ качествъ цензоровъ, поставленныхъ надъ печатью. Во имя такой благой идея, Фуше распорядился съ дохода ненавистной ему газеты «Publiciste» взимать уже не три, а четыре двенадцатыхъ, т. е. целую треть дохода газеты. назначая одну половину этихъ денегъ въ кассу правительства, а другую на содержание исправлявшаго цензорския обязанности Лакретели, котораго онъ навначилъглавнымъредакторомъ означенной газеты.

Кажется, трудно себь представить болье страдальческое положеніе, чёмъ то, на какое была обречена политическая печать въ первое время имперіи. Назначеніемъ цензоровъ и даже оффиціальныхъ редакторовъ независимыя газеты были доведены до полнаго ничтожества въ политическомъ смыслё; амбарго, наложенное на ихъ доходы, вело въ разорению ихъ собственниковъ. Вмёстё съ тёмъ, получить разрёшеніе на изданіе новой гаветы стало совершенно невозможно. Нѣкто Лекатръ хлопоталь о дозволении ему издавать въ Монтаржи газоту лишь для объявлений, --- и въ этомъ ему было отказано. Докладчикъ изъ находившагося тогда при министерствъ полиція «бюро сов'єщаній объ охраненіи свободы печати» (тавъ называлось въ то время цензурное вѣдомство, оффиціально, какъ бы не существовавшее) писалъ министру, что хотя, по видимому, нѣтъ ничего невиннѣе, какъ газета для объявленій, но что, во-первыхъ, въ той мъстности уже есть такая газета, а во вторыхъ, редакторы газеть рёдко умёють хорошо держать себя и не оскор-

10\*

147



блять другихъ. Такимъ образомъ политическая печать была схвачена буквально за горло. Между твиъ, и это положение кажется Наполеону, Фуще и цензорамъ слишкомъ льготнымъ, и они угрожаютъ ей все новыми и новыми карами и стёсненіями. Наполеонъ заявляеть Талейрану, въ письмв отъ 6 марта 1806 года, о своемъ намёренін запретить газетамъ писать политическія статьи, и заставить ихъ воспроизводить у себя статьи «Монитёра«, оффиціальнаго журнала имперіи. Въ тоже время, ему приходить въ голову остроумная мысль соединить духовные, т. е. католические журналы въ одинъ, который бы назывался «Journal des Curés» (Газета приходскихъ поповъ)». Калигула жалълъ, что у римскаго народа не одна голова, чтобъ ему было удобнѣе отрубить ес. Наполеонъ находиль неумёстнымь, что въ разныхъ газетахъ пишутся разныя политическія статьи, когда можно имъ приказать перепечатывать статьи «Монитёра», и считаль безполезнымь существование и вскольвихъ органовъ религіознаго или церковнаго содержанія, когда всёхъ ихъ можно соединить, безъ дальнихъ разговоровъ, въ одинъ. Какія фантазіи могутъ приходить въ голову людамъ, увѣрившимъ себя, что имъ все позволено!

Полицейскому управлению Наполеона І-го было и дъйствительно все позволено. За статью Шатобріана въ «Mercure de France», отъ 4 іюля 1807 года, Наполеонъ назначилъ этой газеть не только цензора (т., е. въ сущности главнаго редактора) въ лицѣ Легуке, но и трехъ другихъ не прошенныхъ сотрудниковъ, въ лицѣ Лакретеля старшаго, Эсменара и кавалера Пуфье, принадлежавшихъ также въ цензорскому персоналу имперіи. О Шатобріанѣ же онъ, говорять, выразился такимъ образомъ: «не думаетъ-ли Шатобріанъ, что я дуракъ, что я его не понимаю? Да я его велю изрубить саблями на ступенькахъ Тюльери». Въ этой статьѣ, написанной по поводу «Путешествія по Испаніи» Делаборда, находились, между прочимъ, слёдующія строки: «Муза часто изображала людскія злодѣянія, но въ языкѣ поэта есть нѣчто столь прекрасное, что самыя преступленія имъ, по видимому, облагороживаются. Историкъ одинъ можетъ ихъ изображать, не ослабляя ихъ ужаса. Когда, среди подлаго безмолвія, не раздается никакихъ звуковъ, кромѣ звуковъ цъпей и голоса доносчика, когда все дрожитъ передъ тираномъ и когда столь же опасно навлечь на себя его благосклонность, какъ и заслужить его немилость, тогда мщеніе народовъ возлагается на

148

Digitized by Google

:

нсторика. Напрасно благоденствуеть Неронъ — уже родился въ имперіи Тацить!» Воть тё строви, которыя привели въ ярость Наполеона, увидёвшаго въ нихъ непріятную картину, словно лично его касающуюся. Воть за что «Меркурій Франціи» подвергся такой недостойной и унизительной каръ.

Если такъ тяжко приходилось парижской печати, печати всемірнаго города, на который были устремлены, тогда особенно, взоры всей Европы, то не трудно представить себѣ, что лѣлалось въ это время съ провинціальною печатью. Мысль Наполеона о запрещени газетамъ помъщать у себя другія политическія статьи, вром'ь техъ, какія появились въ «Монитёрь», осталась безъ исполненія относительно парижскихъ изданій, но она не заставила долго ждать своего примёненія въ провинціи. Циркуляромъ министра полиціи, отъ 6-го ноября 1807 года, префектамъ предписывалось запретить издателямъ газетъ «помѣщать впредь въ ихъ листкахъ какую бы то ни было статью, относящуюся въ политикв, исключая тёхъ, какія они могуть списать со столбцовъ «Монитёра». При этомъ прибавлялось, что всякое проявление духа независимости въ газетахъ должно быть строго наказываемо, и газеты должны быть безъ церемоніи закрываемы. Чтобы дать почувствовать провинціальнымъ политическимъ изданіямъ еще болёе тяжесть правительственной руки, они были обязаны платить двѣ двѣнадцатыхъ доли своего скуднаго дохода въ кассу министерства полиціи. Но и эта униженная до послёдней степени печать казалась все еще стёснительною для правительственнаго произвола, и воть 7-го января 1809 года былъ разосланъ префектамъ министерскій циркуляръ, которымъ, во исполнение воли императора, требовалось, чтобы ни въ одномъ департаменть не было болье одной газеты, имъющей право касаться политики.

Страшныя то были для политической печати времена. Когда въ государствё политическій гнеть доходить до высокой степени, люди утёшають себя мыслью, что гнеть этоть достигь градуса, дальше котораго онъ итти не можеть. Нерёдко такъ и бываеть, что съ точки, признаваемой многими верхомъ тягости положенія, начинается повороть въ другую сторону, и политическая атмосфера начинаеть очищаться все болёе и болёе. Но едва ли не чаще политическимъ фидософамъ приходится ошибаться. За невыносимымъ состояніемъ цаступаетъ еще болёе невыносимое, и моментъ, когда

AOLEHA HACTVENTS HEDENBHA BL BOSAVAL, CHE HE TARE GARSONS, MAEL въ полобнихъ случаяхъ указывають его политические философи. Такъ именно и било во Францій во время Наполеона, І-го. Какъ ни быль страшень для писателей Фуше, начавшій свое гоненіе на печать еще при директоріи, сдёлавшей его министромъ полиціи, нозамѣнившій его генералъ Савари, горпогъ Ровиго, оказался еще страшние. Достаточно было одного извисти объ его назначения. чтобъ произвести всеобщую нанику. Вотъжанъ онъ самъ говодитъ по этому поводу въ своихъ «Запискакъ»: «Я наводилъ ужаоъ на всёхъ, всякій сталь укладывать свои пожитки: только и было разговодовъ, что о ссылкахъ, тюремныхъ заключенияхъ и еще того хуже. Я думаю, наконець, что извёстие о появлении чумы на какой нибудь точкв берега не произвело бы большато ужаса, чемъ мос назначение въ министерство полици». Опыть новазаль, что опасения: были не напрасни. Савари прежде всего отличился твив, что представиль императору въ овтябре 1810 г. прозвть о новом в со вращении числа парыжскихъ газотъ, такъ чтобы ихъ оставалось не болбе двухъ, и ужь никакъ не боле шести, кеторыя въ свою очередь должны быть подчинены строжайшей предварительной цензурь. Въ первонъ случай, онъ оставлядъ только «Moniteur Universel» и «Journal de Paris», причемъ вурналы чисто литературные и ученные оставались неприкосновенными. Во второмь случаь. Савари предлагаеть оставить, кромѣ «Монитёра», четыре ежежневныхъ политическихъ и литературныхъ газеты и одну еженелёльную. При этомъ онъ распоряжался частными газотами такимъ образомъ: въ «Jourual de Paris» онъ присоединалъ «Petites Affiches» и «Journal des Modes»; съ «Gazette de France» онъ соединилъ «Journal de Commerce» и «Journal des Curés»; съ «Publiciste» сливалъ «Journal du Soir», «Courrier de l'Europe» и «Feuille économique». Еженелъльная газета «Mercure de France» поглошала собой, по его плану, всѣ другіе еженедѣльники и «Journal de littérature et des arts»...

Даже теперь становится жутко, когда представляень себь это чудовищное отношеніе грубой солдатчины кълюдямъ пера и представителямъ общественной мысли. На какой зараженной міазмами почвѣ должны были воспитаться дѣятели, подобные Савари, чтобы такъ варварски относиться не только кълитературѣ, но и къчастной собственности, соединенной сълитературными занятіями? Напо-

#### ОШИВКИ И РАСКАЯНИЕ.

леонъ, однако, не былъ виолнъ доволенъ проэктомъ Савари, находя его нелостаточнымъ, такъ какъ къ нему не были приложены необходимня статистическія и біографическія свёдёнія. Поэтому проэкть не быль тотчась же приведенъ въ исполнение. Въ слёдующенъ (1811) году воличество нарижскихъ газетъ было действительно совращено, но только не на шесть и не на двѣ, а на четыре. Были оставлены вроив «Монитёра», лишь «Journal de l'Empire» (прежній «Journal des Débats»), «Gazette de France» и «Journal de Paris». Кажется, послё этого правительство, вооружившееся, вдобавокъ еще, по деврету 5 февраля 1810 года, всёми орудіями пытки противъ писателей, которые бы желали въ чемъ нибудь оказаться строптивыми, могло усновоиться, или, лучше, оставить въ поков хотя эту ничтожную горсть журналистовъ, линенныхъ, къ тому же, всякой возможности вредить ему? Не туть то было. Наполеонъ придумалъ еще новый ударь, который быль двиствительно послёднимь. Онь конфисковаль всю собственность оставшихся еще газеть. объевнев собственностью государства.

Первою жертною этой просврыший саблались владельцы «Journal des Débaits», neperpemennaro po «Journal de l'Empire». Вотъ что по этому неволу говорить г. Вельшингерь: «Императорь разделиль се (собственность газоты) на двадцать четыре части; восемь изъ нихъ онъ отдаль полиціи, а шестнадцать остальныхъ распрелёлиль между. цареворцами и текими литераторами, какъ Булэде-ла-Мёрть, Корветто, Реаль, Сольпье, Денонь, Фьевэ, Мунье, ле-Боссе, де-Жерандо. Конфискація была произведена до того строго, что склатили даже кассу, бумаги и мебель, не давши какого бы то ни было вознатраждения Бертэнамъ, собственникамъ газеты... Декреть 18 февраля 1811 года приводиль въ оправдание этой конфискаціи слёдующія основанія: доходы газеть могли сдёлаться собственностью не иначе, вакъ въ силу именно концессии государя; но этой концесси не было, а предприниматели получали значительныя прибыли, которыя ихъ въ широкой мёрё вознаграждали за всё ихъ жертвы; наконецъ, всё средства вліянія на редакцію должны принадлежать лишь людамъ върнымъ, извёстнымъ своею привлзанностью къ императору и удаленіемъ отъ всякихъ сношеній и влінній ваграничникъ. Въ силу этихъ мотивовъ, предпріятіе уступалось обществу акціонеровъ, назначенныхъ правительствомъ. Одна часть акцій назначена была на поощреніе и вознагражденіе лите-

151

раторовъ, другая на вознаграждение такихъ-то и такихъ-то лицъ за услуги, оказанныя императору. Акціонеры должны били устроить администрацію газетъ, утверждать торговыя сдёлки и расходы, назначать типографа, кассира, бухгалтера и сотрудниковъ, подъ контролемъ министерства полиціи. Семь мёсяцевъ спустя, декретъ, данный изъ Компьени 17 сентября, докончилъ это дёло разграбленія, и собственность всёхъ газетъ попала во власть государства».

Ближе характеризовать эту разбойническую м'ру н'рть нужды. Всякій понимаеть, что такая міра недостойна государственной власти, сколько нибудь законной и правильной. Въ данномъ случаъ она явилась лишь вёнцомъ дёйствій правительства узурпаторскаго, которое не могло держаться законными средствами и которое потерало уже способность отличать дозволенное оть не дозволеннаго. Но теперь уже и этому правительству въ борьбѣ съ политической печатью дальше итти было некуда. Не стало этой печати или, по прайней мёрё, того, что имёло бы право называться этник имененть. Провинціальныя газеты еще раньше были лишены права разсуждать о политикѣ иначе, чѣмъ перепечаткой статей «Монитёра», а теперь имъ предписывалось и вовсе инчего не обнародывать, кроить «объявленій мёстнаго интереса и извлеченій изъ нарижскихъ журналовъ, находящихся подъ непрерывнымъ надворомъ», какъ это значится въ предписанія министра полиція отъ 21-го нарта 1811 года. Въ парижскихъ же газетахъ, кромѣ литературной части, представляли теперь нёсколько живой интересъ лишь отчеты о гражданскихъ, уголовныхъ и исправительныхъ процессахъ, и статьи, сюда относящіяся. Но министръ полиціи призналъ за благо сдівлать распоряжение, чтобъ впредь печатать и по этой части линь то, что будеть прислано газетамъ судебною властыю.

Въ мірѣ человѣческомъ все такъ устроено, что зло, не нашеднее себѣ достаточнаго сопротивленія извнѣ, находитъ свон граници въ самомъ себѣ. Тѣ самые люди, которые одинъ передъ другимъ изонцрялись въ комбинаціяхъ довести значеніе политической печати до нуля, стали теперь тревожиться размѣрами торжества, ими достигнутаго, и хлопотать о томъ, чтобы сдѣлать газеты сволько нибудь интересными. И вотъ начинается въ полицейско-цензурной средѣ гоньба за отысканіемъ невинныхъ сюжетовъ, которые могли бы развлечь публику. Агенты Савари то затѣваютъ ожесточениую

полемику противъ почтенныхъ сочинений, думая вызвать ихъ авторовъ на отвёть, чтобы тёмъ, по ихъ выражению, «забавлять людей праздныхъ. и занимать любопытныхъ», то устраивають бой между приверженцами французской музыки и любителями итальянской. «Въ настоящее время-пишеть цензоръ Ламонтэ министру-большая скудость въ новостахъ литературныхъ и театральныхъ. Это лучшая пища для праздныхъ людей Парежа, и когла они ся лишены, они изощряются въ предположеніяхъ насчетъ политики. Испанія занимаеть тогда мъсто Théâtre Français, Россія-мъсто иззыки, и правительство становится мишенью всёхъ любителей говорить, потому что имъ не остается дёлать ничего лучшаго. Нёсколько живой споръ о предметахъ искусства и литературы былъ бы въ настоящій моменть какъ нельзя болёе встати. Мнё важется, не трулно завести его при помощи газеть, но, въ несчастью, всё онё сдёланы на олинъ фасонъ и не возбуждають инкакого интереса. Заставивши принять важдую газету свою роль, можно завести борьбу мн вній, которая удивительно забавляеть публику и достаточна лля того, чтобы дать пищу салоннымъ разговорамъ». Развивая далее свою мысль и заянаяя, что ни одинъ предметь не можеть въ настоящее время (это было наканунѣ войны съ Россіей 1812 года) такъ занять публику, какъ споръ о музыкъ, Ламонтэ продолжаеть: «Если ваше превосходительство одобрасте идею, которую я имёю честь повергнуть на ваше усмотрёніе, то я начну непріязненныя дёйствія въ «Journal de l'Empire» черевь одного любителя итальянской музыки и предупрежу конфиденціально г. Лакретеля (другого цензора), чтобы боець за французскую музыку явился вооруженнымъ съ ногъ до головы въ «Gazette de France». Эта маленькая война можетъ продолжаться извёстное время и сдёлать нёкоторую диверсию для большой».

Но воть началась и эта большан, страшнан война Франціи съ Россіей. Ужасъ наполнилъ сердца французовъ, узнавшихъ о бъ́гствъ изъ Москвы, переправъ черезъ Березину и о гибели великой арміи за нъсколько тысячъ версть отъ родины. И тутъ газеты не смъ́ютъ разсуждать о политикъ иначе, какъ по предписанию цензуры. Наполеонъ находитъ ихъ оффиціозное усердіе недостаточнымъ, говоритъ, что онъ редактируются глупо. Но еще не много, и вся эта гнусная система управленія, основанная на лжи и насиліи, рухнула. И какъ рухнула!

153

Всогда такъ обываетъ, что злъйшими врагами навшаго полнительства являются, не жертвы его произвола, а люли. которые, служа env HPB KODNCTHENS BHIOBS HIE CTORES DALL. CHETAINCH GEO BED ными и надежнёйшими опорами. Тотъ самый пензоръ Лакретель: который готовь быль за леньги на всявую услугу. воторый нолучикь, благодаря своимъ отношениямъ въ правительству, каседру въ Сорбонны и быль обязань; ему даже пресломь въ акадения, которий еще недавно въ академичесной: рвям говорнаъ, что Наполениъ «создаль больше наматнивовь, чтить Августь, въ такое время, когна онь одержаль больше побъдь, чемь Кесарь», ---даженета среатуран всёмь обязанная своему нокровителю, валёмь; писала, что божествопонускало Бонапарта долгоо время одерживать успёля тольво для того, «чтобы вселить къ нему навсегда ужасв». Та саная т-же Жанцись, которая, получая отъ императора по натисоть франковь въ мёсянъ, представляла ему донесенія о вредныхъ личеранноныхъ стремленіяхъ и преслёдовала гъзму Сталь съ непримиримить ожестоненіенъ, писала затьнь въздвоить Запискахьза Наполеонъя злоупотребляла: всёмъ --- славой, побёдей, мопутественъ и своимъ дбательныму и предиріничивник генісики Провильніе варугы наст провергло это страненое. жогущество, воторое стольких сунизнаот. Что въ этомъ удивительнаго, когда самъ сенатъ империя, прововгланная. 13-го апрёля 1814 года, низложенію своего господина, передъ которымъ еще такъ недавно унижался, не накодиль достаточно сидьныхъ выражений, чтобы высказать свое негодование въ Наполеону Боналарту. Въ своемъ: знаменитомъ иротокода. со-н ставленномъ по этому случаю, онъ обвиналъ пизлагаемаго имиератора, между прочинь, и въ томъ, что при мемь «свобода лечати, установленная в освященная, какъ одно изълправъ нации. была постоянно подчинена произвольной полицейской цензурь, и чтоонъ въ то же время пользовался печатью для того, чтобы наполнить Францию и Европу вымышленными фактами, ложными правилами, ученіями, благопріятными деспотивну, и осворбленіями, направленными противъ иностранныхъ правительствъ». Странными кажутся эти строки послё того, какъ тотъ же сенать, заключая въ средѣ своей коммиссію, назначеніе которой было именно отстан: вать свободу печати, ни разу не подняль въ защиту ся своего голоса и самыя чудовищныя нарушенія этой свободы оставляль безь вниманія; странными он' кажутся посл' техъ многочисленныхъ

## ОНИБЕИ И РАСКАЯНІЕ.

адресовъ, которые этотъ почтенный «Sénat conservateur» наполнялъ выраженіями благодарности, вёрности, любви, преданности и уваженія. Нечего, послё этого, удивляться, что паденіе деспота было встрёчено криками радости въ тёхъ самыхъ газотахъ, въ которыхъ, благодаря тому, что онё находились въ полномъ распоряженій полицейской цензуры, еще наканунё онъ назывался «истолкователемъ воли неба», «исполнителемъ божественныхъ опредёленій» и «верховнымъ распорядителемъ судебъ міра» <sup>1</sup>).

Известно, что однимъ изъ первыхъ автовъ Начолеона по возвращения съ острова Эльбы было возстановление свободы печати. вовстановление полное и искрениее, не нарушенное во весь періодъ ста дней ни однимъ фактомъ малѣйшато насилія, не смотря на TO, TTO TASETN HE REPENDENTIALS BE HARARAKE HE BOSEDATHBUIATOCH императора и доходили даже до того. что прямо взывали въ убійству бывшаго тирана. Теперь нанбалье энергичнымъ защитникомъэтой свободы явился Фуше, тоть самый Фуше, который още во время директории, и затёмъ во время консульства, закрываль газеты десятвами за одинъ разъ. Но это быль защитникь лиценър4 ный, который, перешедния послё вторичнаго паленія Наполеона къ-Бурбонамъ, также въ качествъ министра полиціи, опять подчинилъ періодическую печать цензурному надзору. Самъ же Наполеонъ остался вёренъ тёмъ воззрёніямъ на печатное слово, съ кажими онъ явился во Францію съ острова Эльби. Находясь на островы св. Елены, онъ говорилъ: «Сынъ мой будеть обязанъ царствовать со свободой печати. Нынв это необходимость».

Никогда позднія раскаянія человіна не иміли большаго зна-

Развитіе періодической печати въ странѣ мы считаемъ весьма важнымъ фактомъ ея культурной жизни. Не говоря о тѣхъ услугахъ, какія журналы и газеты оказываютъ распространенію знаній, пробужденію интереса къ умственной жизни, развитію общественныхъ инстинктовъ въ народной массѣ, фактъ этотъ важенъ и въ

<sup>1</sup>) Мы пользуемся при этомъ случав исключительно данными, собранными въ книгв г. Вельшингера. аругомъ отношения. Онъ является живымъ свидѣтелемъ того, что въ обществѣ есть движеніе, что у него есть разнообразныя умственныя, нравственныя и политическія стремленія, что эти стремленія не подавляются насильственно, а находять для себя выражение, по крайней мёрё, въ словё, если не въ практической жизни. Въ наше время, по степени развитія періодической печати можно безопибочно судить о стедени политической свободы и общественнаго развитія. Чёмъ больше въ странё журналовъ и газетъ, чёмъ они разнообразние по содержанию и по направлению, тимъ, значитъ, народъ свободнѣе, тѣмъ больше простора его естественнымъ стреиленіямъ, твиъ, значятъ, жизнь его течетъ полнве, правильнве. Всего ихъ больще, какъ извёстно, въ Соединенныхъ Штатахъ Съверной Америки: и гдѣ же, какъ не тамъ. человѣку предоставлено больше простора для развитія своихъ силъ? гдё онъ дёятельнёе и предпріимчивье? гдв онъ свободнье? гдв онъ больше сознаеть свое значение? гдё онъ. наконецъ, чувствуеть себя счастливёе, довольнёе? Съ другой стороны, колоссальное развитие печати въ Англін, во Францін, въ Германін развѣ не стоить въ согласін съ твиъ мощнымъ развитіемъ культурныхъ силь, которое даеть этимъ государстванъ преобладающее значение въ европейской жизни, искусствѣ, торговлѣ, промышленности? Развѣ не обще-извѣстенъ факть, что во всякой европейской странь, какъ только прекращаются или ослабляются препятствія, задерживающія національное или государственное развитие, пробуждение жизни сейчасъ же отра. жается на развитіи періодической печати, которая мгновенно становится неузнаваема по духу и оживлению? Трудно даже предста. вить себѣ, какой глубовій въ этомъ отношеніи перевороть совершился въ Италіи со времени освобожденія са отъ иностранныхъ династій и послѣ національно-политическаго объединенія. Этой бездны газеть, воторая теперь осаждаеть путешественника по Италін съ той минуты, какъ онъ вступилъ въ Венецію или Миланъ, не было и въ поминѣ. И газеты эти все разныя: свои въ Миланѣ, свои въ Венеціи, свои въ Туринѣ, Генуѣ, Флоренціи, Римѣ, Неаполё, свои во всёхъ городахъ, имёющихъ хоть какое-нибудь значеніе. Какая перемёна въ этомъ отношенія произошла также во Франціи послѣ паденія второй имперіи! Тутъ уже вновь появившіяся изданія считаются не сотнями, а тысячами. Даже въ Россіи иы дважды испытали въ томъ же отношения значительное ожи-

вленіе, прямо вызванное пробужденіемъ преобразовательной дѣятельности въ нашей странѣ: одинъ разъ въ началѣ, а другой въ концѣ прошлаго царствованія. Словомъ, развитіе и оживленіе періодической печати служитъ несомнѣннымъ доказательствомъ политическаго и общественнаго роста страны, доказательствомъ существующаго или пробудившагося въ ней стремленія развить свои духовныя и матеріальныя силы, тогда какъ пониженіе голоса этой печати, сокращеніе количества ен органовъ, съуженіе содержанія и разнообразія въ направленіяхъ являются очевидными признаками увяданія общественнаго организма, ненормальнаго положенія дѣлъ въ государствѣ, прискорбнаго кризиса въ народной жизни.

Въ началъ настоящаго столътія періодическая печать, говоря вообще, еще не играла той могущественной роли, какая досталась эй въ удёлъ внослёдствіи, и какой она достигла особенно въ наше зремя. Въ прошломъ вѣкѣ, которому наполеоновское время служило непосредственнымъ продолжениемъ и даже, можно сказать, завлюзеніемъ, книга значила гораздо больше, чёмъ въ наши дни. Тогдашнее общество искало въ журналахъ и газетахъ новостей дня, стванло по нимъ за придворными, военными и политическими соилтіями, но не дёлало изъ нихъ для себя единственнаго чтенія. завимъ журналы и газеты стали для большинства читающей публики настоящей эпохи. Оно искало идей, образования своего ума ъ сочиненіяхъ философовъ, историковъ, политиковъ, юристовъ поэтовъ. Оно читало Монтескьё, Вольтера, Руссо, Дидро, «Энциилопедію», Гиббона, Юма, Адама Смита, Шекспира, Корнеля, Расина, Мольера, читало, наконецъ, Платона, Виргилія, Сенеку, Плутарха въ многочисленныхъ переводахъ, разсчитанныхъ пря мо на массу образованныхъ читателей. Если смотръть на дъло съ этой точки зрвнія, то жестовое гоненіе, воздвигнутое Наполеономъ на политическую журналистику, не могло нанести особеннаго вреда тогдашнему общественному развитію, имѣвшему подкладкой не только длинный историческій опыть, но и хорошее литературное и философское образование.

Оно такъ и было бы, еслибъ наполеоновская цензура и полиція преслѣдовали только политическія газеты и вообще періодическую печать во Франціи. Но эта цензура и полиція или, пожалуй, эта полицейская цензура преслѣдовала не только газеты, но и книги, и не только политическаго содержанія, но и литературнаго, фило-



софскаго и даже научнало, пресладовала вниги не только новыя. но и старыя. Самъ Нанолеонъ терпъть не могъ идеологовъ и лаво-философовъ, сакъ онъ называлъ людей, политическия теорін котовыхъ не совладали съ хищническими принципами империя, н требоваль, чтобы цензура, --- постененно усиливаемая «для охраны свободы нечати», въ разныхъ формахъ, пока навонецъ не был водворена формально декретомъ 5 февраля 1810 года, подъ имененъ Главнаго управленія по дёлямъ внигопечатанія в внижной тобговле (Direction générale de l'imprimerie et de la librairie),---не тольво не допускала появленія неблагонам вренныхъ книгь и брошюрь, но и старалась направлять общественное мивніе въ пользу имперія. Слуги его, исполняя волю господина, или обывновенно въ своемь продежномъ усердіи дальше, чёмъ это нужно было для своекорысныхъ пёлей нравительства, и нередко ставили его въ смёшке ноложение. Ихъ ревность не по разуму доходила до того, что они обрёзывали стихи Корнеля и Расина, и даже вычеренвали цёлыя вьесы изъ влассическаго репертуара Théâtre Français. «Да эт цензоры хотять меня сдёлать ненавистнымь и смёшинымь! Эте цензоры совсёмъ нелёны! Да этотъ господинъ слишкомъ большой дуракъ! Ему годится быть не цензоромъ, а рыночнымъ надсмотрщикомъ! Отставить ero!» Въ такихъ выраженіяхъ многократно изливаеть свою злобу на приставленныхъ къ печати стражей человыть. воторый действительно хотёлъ сдёлать изъ литературы послушную рабу своей политики, но не понималь произвола безпёльнаго и безсинсленнаго, который только возбуждаль раздражение и негодованіе противъ правительства, не имбя для себя даже и самаго грубаго оправдания въ цёляхъ наполеоновской политики. «Ръшятельно цензура ни на что не годится», сказаль онъ наконецъ въ тяжелур для себя минуту, когда уже началось полное крушеніе имперія.

Слова, вырвавщіяся изъ устъ императора, преслѣдуемаго судьбой, были исполнены большой горечи. Но это было слишкомъ позднее и одностороннее сознаніе своего заблужденія. Его цензоры—разние Лакретели, Эсменары, Ламонто, Этьени и ихъ начальники—Пор талисы и Поммэрейли, министры полиціи Фуше и Савари, нако нецъ особыя лица, избранныя для наблюденія за литературою имъ самимъ, какъ г-жа Жанлисъ, извёстный филологъ Лемэръ, бывшій депутатъ національнаго собранія Монлозье — весь этотъ народъ, включая сюда и сенатскую коммиссію, называвшуюся коммиссіей

свободы пречати (1), ослиниють хорошопдоназаль, что чесли нен-BYDA. HE HOCLYEHAA. HNBCDIM HA HOLLSY, TOURS BE STONE; OR TLABHOE осужжение. Ея вина переда историето вы токъ, что она употребляла всё усилія, чтобы развратить литературу, обезничить, обезонлить, если не въ вонопъ загубить ес И въ этомъ представители ед слъдовали внушенаямь; прамо наи кооренно искодившимь изъ кабинета, сначала перваго консула, а затёмъ--императора; стремились **VГОЖДАТЬ ЕГО ВКУСАМЪ,** — ВКУСАМЪ ЧЕЛОВЪКА, ЗАЯВИВШАГО СВОЙ ВЗГЛЯДЪ на свободу печати, между прочимъ, въ такихъ выраженіяхъ: «Для - меня очень важно, чтобы могли печатать только дюди, пользуюшіеся дов'явіснь правительства». Наполеонь хотіль, чтобь не только писатели, но и типографщики и внигопродавцы были людьми пренанными его политикв. Можно себв представить, какія времена настели для литературы при таконь веззрени на печатное сдово со стороны деспотическаго правительства и при цёлой арми жадчныхъ его служителей, готовыхъ: изътва денегъ на: всякую гнусность. их Авторь книги о «Пензурь во время первой имнеріи» приволить не мало фактовь въ подтверждение того, какъ жестоко обращалась нолния съ авторами квигъ политическаго солержания во время понсульства и въ первые годы имперіи, писались ли эти книги роялистами или республиканцами, стихами или прозою. Конфискуя книги, полиція прибъгала и въ насилію надъ личностью писателей. и не только авторы, но и содержатели типографій, гдѣ печатались сочинения съ непріятнымъ для правительства колитическимъ оттвнкомъ, упрятивались въ тюрьмы, какъ преступники, или даже сажаансь въ сумашелшій домь, накъ это случилось съ нёкіимъ поэтомъ Дезоргомъ, унотребившимъ въ одной изъ сочиненныхъ имъ пъсенъ припфвъ:

# «Oui, le grand Napoléon Est un caméléon».

Но вскорѣ стали преслѣдоваться не только политическіе намфлеты, не только книги съ политическою тенденціей, явно враждебной «великому Наполеону», но даже и такія книги, которыя никогда и нигдѣ не подвергаются цензурному гоненію. Такъ, ничѣмъ цельзя оправдать гоненія на Тацита, хотя къ нему французскій императоръ и чувствовалъ объяснимую до нѣкоторой стецени ненависть. Онъ имѣдъ неосторожность публично высказать

свое неудовольствіе по поводу перевода сочиненій великаго римскаго историка, сдёланнаго извёстнымъ филологомъ и знатокомъ жизни древнихъ, Люро-де-Ламаллемъ. Изъ ненависти къ Тациту, Наполеонъ запретилъ трагедію Жозефа Шенье «Тиберій» и поднялъ бурю по поводу стихотворнаго «Посланія къ Вольтеру», написаннаго тёмъ же Шенье, гдё, между прочимъ, находились слёдующіе стихи:

> Nos Verrès que du peuple enrichit l'indigence • Entendent Cicéron provoquer leur sentence; Tacite en traits de flamme accuse nos Séjans Et son nom prononcé fait pâlir les tyrans!..

Авторь этихъ, въ сущности невинныхъ, стиховъ, занимавшій толжность инсцектора. университета, быль лишень иеста, а цензура цоняла, какъ теперь ей слёдуеть действовать, чтобъ угодить императору. Она накинулась съ ожесточениемъ на сочинения о революцін, писанныя роялистами, производила обыски въ книжныхъ магазинахъ и безжалостно конфисковывала въ нихъ даже старыя книги, принадлежанція въ этой категоріи. Входя все болѣе и болѣе во вкусь къ насилію, она стала запрешать даже такія книги. какъ «Историческій очеркъ римскаго права», находя, что невольное сопоставление читателемъ въка Августа со временъ Наполеона, можетъ лать ему несовсёмъ выгодное представление о современной власти. Такое положение вещей дилалось невыносимымь. О чемь, наконець, писать, вогда нельзя было безъ опасенія упомянуть имени Тацита и когда исторія римскаго права становится предметомъ, изученіе вотораго также является опасностью для существующаго порядка, какъ и нѣсколько словъ въ защиту Лудовика XVI? При такомъ подозрительномъ настроении власти къ произведениямъ печати, понятно, почему «Мученики» Шатобріана явились истиннымъ мученіемъ для цензуры, которой было не легко запретить сочиненіе автора съ громкимъ именемъ и притомъ сочинение такого высоваго содержанія, но которая вмёстё съ тёмъ не могла, по словамъ самого Шатобріана, не зам'ятить поразительныхъ намековъ въ портретѣ Галерія и въ изображеніи двора Діоклетіана. Въ данномъ случаѣ, правительству ничего не оставалось дѣлать, какъ дать приказаніе политическимъ и литературнымъ газетамъ уничтожить (!). книгу рёзкими и презрительными отзывами, какъ это и теперь

водится въдателоторыхъ государствахъ относительно писателей, принадлежащихъ въ оппозиціи.

Возстановленіе, декретомъ 5-го февраля, 1810 года, навѣки упраздненной предварительной цензуры дало императорскому пра-ВИТЕЛЬСТВУ ПОЛНУЮ ВОЗМОЖНОСТЬ ПРЕДУПРЕЖДАТЬ ПОПВЛЕНИЕ СОЧИНЕНИИ. ему непріятныхъ, причемъ усилены были до крайности полномочія по отношению въ преслёдованию и напечатанныхъ сочинений визстъ съ ихъ авторами и издателями. Прежде всего испытали на себъ тяжелую руку Главнаго управленія по дёламъ книгопечатанія и книжной торговли уже напечатанныя роялистскія и религіозныя сочиненія. Г. Вельшингеръ указываеть на цёлый радъ акихъ сочиненій, немедленно подвергшихся конфискаціи, а именно: a Procès des Bourbons», сочинение, которымъ имблось въ виду козбудить живой интересъ къ королевской фамиліи, на «Maximes de ouis XVI», «Correspondance de Louis XVI», «Cimetière de la Madeleine» и др. Вибств съ конфискаціей такого рода сочиненій прелприняты были аресты книгопродавцевъ Делонэ и Леружа. Цензура. предводимая своимъ начальникомъ Порталисомъ, начала дъйствовать такъ усердно, что возбудила даже къ себѣ зависть въ полици. Эта послёдняя постаралась доказать своей соперницё, что въ дёлё преслѣдованія недружелюбныхъ имперіи писателей можно проявить такую "чательность, передъ которой цензурныя строгости могутъ показаться только поблажками. Горькіе плоды такого соперничества полиціи съ цензурой испытала на себѣ во всей силѣ знаменитая г-жа Сталь по поводу своего наиболже громкаго сочинения: «О Германіи».

Упорныя, неумолимыя преслёдованія, которымъ подвергалась дочь знаменитаго финансиста Неккера, жена барона Эриха Магнуса Сталь-Гольстейна, во все время Наполеоновской диктатуры, принадлежать болёе политической, чёмъ литературной исторіи Франціи, и составляють факть общеизвёстный. Но г. Вельшингеръ открыль массу новыхъ документовъ, сюда относящихся и рисующихъ поразительными чертами всю мелочность и жестокость преслёдованія, какъ самимъ Наполеономъ, такъ и его полиціей, женщины, открывшей на другой день послё 18-го брюмера свой салонъ для либеральной оппозиціи. Мы оставляемъ однако всю эту эпопею въ сторонѣ, за исключеніемъ ея послёдней части, начинающейся съ того

модестовъ, томъ і.

161



11

момента, когда было приступлено въ печатанию сочинения «О Германии».

Издатель этого сочинения, согласно постановлениямъ деврета 5-го февраля 1810 года, представилъ его въ цензуру, которая не нашла причить воспротивиться его печатанию. Когла это печатание началось; то г-жа Сталь, которой давно уже было запрещено приближаться въ Парижу ближе, чёмъ на 40 лье, пріёхала изъ Швейцаріи во Францію и остановилась въ замкѣ Шомонъ на Луарѣ (Chaumont - sur - Loire), съ тёмъ чтобы слёднть за ходомъ печатанія своей книги и исправлять ся корректуру. О своемъ желанів приблизиться въ заповёдной чертё, которая ее отдёляла отъ столицы Франціи, она увёдомила полицію и сообщила ей причину такого желанія. При ней быль паспорть, дозволявшій ей, вмёсть съ ед старшинъ сыномъ, отправиться черезъ Францію въ Америку. Полиція, внимательно слёдившая за всёми движеніями гонимой женщины, узнала, что, жива въ Шомонв или въ Фоссэ у графа Салаберри, она имбла свидание съ въкоторыми розлистами и иностранцами, между прочимъ, съ Бенжаменомъ Констаномъ, съ m-me Рекамье, Матье-де-Монморанси, съ Барантами-отцомъ и сыномъ, и съ однимъ русскимъ камергеромъ. Результатомъ такого полицейсваго освёдомленія было то, что г-жа Сталь вдругь получаеть отъ мъстнаго префекта предписание: въ течение 48 часовъ вы вхать въ Америку или въ Коппэ, т. е. въ ся швейцарское имѣніе. Предписаніе это шло отъ министра полиціи Савари и послано было префекту 24 сентября 1810 г. Въ то же время, въ Париже все уже готовые листы ен книги (пёлыхъ два тома) были опечатаны, а къ дверямъ типографіи поставленъ караулъ.

Аресть, (наложенный на сочиненіе г-жи Сталь полиціей, безь вёдома цензуры, которая оканчивала разсмотрёніе 3-го тома и не сдёлала никакихъ препятствій къ печатанію двухъ первыхъ, задёлъ самолюбіе начальника цензуры, Порталиса, и заставилъ его указать въ письмё къ министру полиціи, хотя и въ оффиціальновёжливыхъ формахъ, на нарушеніе полиціей постановленія закона 5-го февраля 1810 года. Въ оправданіе этого нарушенія, онъ могъ представить себё только какія-либо спеціальныя побужденія, которыхъ ему касаться не слёдуетъ. Но протесть начальникя цензуры не помогъ дёлу: верхъ остался за министромъ полиціи, сославшимся на «особенныя обстоятельства». Много было уже и того, что онъ

согласился освободить типографію отъ караула и отсрочить удаленіе г-жи Сталь изъ предѣловъ Франціи.

Цензура, даже и послѣ ареста сочиненія, не нашла причинъ запретить его обнадодование. Она потребовала лишь исключения или измёненія нёкоторыхъ мёстъ, въ сущности очень невинныхъ. какъ напр. слъдующее: «Одна умная женщина сказала, что Парижъ быль такимъ мёстомъ въ мірѣ, гдѣ можно лучше всего обойтись безъ счастья», или слёдующее: «Пламенное геройство принна Лудовика (Пруссваго) должно бросить еще некоторую славу на его товарищей по оружію», или слёдующее: «Кавъ только начинаешь считаться съ обстоятельствами, все потеряно, такъ какъ нёть никого, кто не имёль бы обстоятельствь»... Остальныя опасныя мъста, числомъ восемь, вст въ такомъ же родъ. Авторъ согласился измёнить ихъ или пожертвовать ими, лишь бы видёть плоды своихъ шестилѣтнихъ трудовъ въ рукахъ у общества. Уже была г-жею Сталь прочитана послёдняя корректура 3-го тона, уже книгопродавецъ увѣдомилъ ее, что цензура позволила выпустить книгу, какъ вдругъ сынъ присылаеть ей известіе, что книгу не выпускають, что книгу хотять уничтожить. Это было 28 сентября, а 29-го префектъ. графъ Корбиньи, потребовалъ отъ нея выдачи корректурныхъ листовъ и рукописи. Бедная женщина выдала корректуры, а относительно рукописи Заявила, что еще не получила ея изъ Парижа, но что даетъ слово доставить и ее. Въ такомъ смыслѣ префектъ донесъ министру полиція. На самомъ дёлё рукопись находилась въ рукахъ вёрныхъ людей, а правительству, ни за что не хотъвшему выпустить книги, какія усилія ни употреблялъ къ тому ен авторъ, была вручена лишь плохая копія, которою оно и удовольствовалось. Конецъ этой исторіи состояль въ томъ, что авторъ книги былъ удаленъ изъ Франціи, а сама книга до послёдняго листка была изорвана, типографскій же наборъ ен уничтоженъ. Г. Вельшингеръ совершенно встати вспоминаетъ при этомъ отвѣтъ министру полиціи, данный г-жею Рекамье по случаю передачи ей заявленія Наполеона, что она можеть вхать въ Коппэ къ г-же Сталь, но что этимъ она подвергаетъ себя опасности не возвратиться въ Парижъ: «Можно простить великому человѣку слабость любить женщинъ, но не слабость ихъ бояться»...

Поступокъ наполеоновской полици съ «Германіей» г-жи Сталь

11\*

ноказываеть, до какого плачевнаго состоянія доведена была литература въ послёдніе годы имперіи. Запрещались и уничтожались вниги, даже дозволенныя цензурой. Но и этого мало. Преслёдоваинсь не только книги, издаваемыя во Франціи, но и обнародованныя за границей-въ Голландін, въ Германіи, въ Италіи, и авторы ихъ подвергались гоненіямъ даже и за предблами Франціи: необыкновенно длинны были руки у наполеоновскаго правительства. Разсмотрёвши одну книгу, изданную въ Голландіи, парижскій цензоръ не задумался предложить Савари отправить слёдующее письмо въ главному начальнику полиціи въ Голландіи: «Я поручаю вамъ, милостивый государь, арестовать типографшика и автора памфлета нодъ заглавіемъ: Secret physico - chimique etc. Соблаговолите дать мнѣ отчеть относительно (исполненія) этого приказанія». Воть до чего дошла цензура, видя постоянные аресты писателей и содержателей типографій въ своемъ отечествѣ! Вообще цензоры въ это время принимали на себя слишкомъ много: они преслъдовали не только то, что имъ казалось враждебнымъ Наполеону, но иногда и то, что, по ихъ мнёнію, обладало недостаточнымъ талантомъ къ его восхвалению. Аббать Aillaud вздумаль восивть подвиги Наполеона въ Египте и написалъ историческую поэму полъ заглавіемъ «Египтіада». Цензоръ, въ которому это произведеніе поступило на разсмотрение, делаеть такую резолюцию: «Не такому слабому сочиненію подобаеть прославлять его величество. Ему нужно Гомера».

До чего дожила тогда Франція' Какая военная слава могла искупить тяжесть столь неестественнаго внутренняго положенія, положенія, унизительнаго до послѣдней степени и обиднаго для всякаго общества, тѣмъ болѣе для такого, которое до того времени такъ гордо держало голову передъ остальною Европой, ведя ее за собой проповѣдью свободы и прогресса. Да и долго ли пришлось ей наслаждаться этой военной славой, такъ дорого купленной?.. Внѣшнее униженіе страны и новыя внутреннія потрясенія — вотъ что было плодомъ политики, попиравшей ногами общественную самодѣятельность, стремившейся задушить въ зародышѣ всякій свободный и независимый голосъ, который могъ бы обратить вниманіе на то, что подъ ногами страны раскрывается бездна.

. Мы уже говорили, какъ, возвратясь съ острова Эльбы, Наполеонъ раскаялся въ своихъ преступленіяхъ противъ печати и поставилъ ея свободу однимъ изъ догматовъ своего новаго управле-

#### ОШИБКИ И РАСКАЯНІЕ.

нія. «Свобода печати прежде всего», говорилъ онъ Бенжамену Констану, призвавши его въ Тюльери для совѣщанія о новой конституціи. «Душитъ ее (печать) нелѣпо; эта статья—дѣло рѣшенное» прибавилъ онъ въ заключеніе. Мы привели также раньше слова императора, сказанныя имъ въ одинъ изъ печальныхъ дней его пребыванія на островѣ св. Елены, слова, въ которыхъ онъ призналъ невозможность управлять нынѣ безъ свободы печати. Нѣтъ бо́льшаго торжества для истины, какъ то, когда начинаютъ ее исповѣдывать во всеуслышаніе наиболѣе жестокіе ея гонители.

# ABCTPIŇCKIE PYCCKIE N JEBOBCKIŇ NPOLLECCE. ')

Въ 1865 году наиболѣе скорый путь изъ Петербурга въ Одессу лежалъ на Варшаву, Краковъ, Львовъ, Черновицы и Кишиневъ. До Львова, столицы Галиціи. шла желѣзная дорога; отъ Львова до Черновицъ, главнаго города Буковины, можно было ѣхать въ почтовомъ дилижансѣ; отъ Черновицъ до Новоселицы, пограничнаго русскаго пункта, съ евреемъ; отъ этого же пункта вплоть до нашей черноморской столици — на почтовыхъ лошадахъ по подорожной. Этотъ путь избралъ пишущій эти строки въ концѣ апрѣля 1865 г., спѣша прибыть въ Одессу къ открытію новороссійскаго университета, которое было назначено на 1-е мая.

Такимъ-то образомъ мнѣ удалось въ первый разъ проѣхаться по Галиціи и остановиться во Львовѣ. Въ то время, т. е. семнадцать лѣть тому назадъ, положеніе дѣлъ въ Червонной Руси мало обращало на себя вниманія въ Россіи. Нужды, горе, стремленія, надежды населенія, родственнаго намъ по крови, языку, религіи, первоначальной исторіи, борьба его съ другими этнографическими элементами края, развитіе его, литературное и общественное, рѣдко кому у насъ были знакомы близко, de visu, даже между учеными. Русскіе ученые, какъ историки, такъ и филологи, занимавшіеся судьбой и языками славянскихъ народовъ, въ первой половинѣ шестидесятыхъ годовъ охотно посѣщали Прагу, Вѣну, Пештъ, даже

') «Наблюдатель», августъ 1882 г.

# АВСТРИЙСКИЕ РУССКИЕ И ЛЬВОВСКИЙ ПРОЦЕССЬ.

Загребъ и Белградъ, но обходили Львовъ, древнюю столицу Червонной Руси, городъ Льва и Даніила Галицкихъ. Немногіе русскіе публицисты, касавшіеся въ то время Галиціи, говорили о тамошнихъ дёлахъ съ чужого голоса, польскаго или нёмецваго, обличая самое смутное представление о существующихъ здёсь общественныхъ отношеніяхъ. Отчужденіе наше отъ страны, составлявшей нѣкогда важную часть русской земли, было въ то недавнее время такъ велико, что не только въ нашей періодической литературѣ, вообще не отличающейся широтою и обстоятельностью свёдёній, но даже въ географическихъ учебникахъ имя исконнаго руссваго города Львова обыкновенно приводилось въ его нёмецкой формё Лемберга, а въ одномъ изъ наиболёе популярныхъ тогда нашихъ журналовъ, въ «Современникѣ», была напечатана статья, называвшая появление во Львов' русской газеты «Слово», ---которая должна была служить органомъ интересовъ русско-галицкаго населенія, --«напіональною безтактностью».

Взглянуть своимъ глазомъ на край, много столётій тому назадъ оторванный отъ русской земли, посмотрёть на представителей замошняго общества и познакомиться съ мёстными учеными и литераторами было чрезвычайно интересно. Я остановился на нёсколько дней во Львовъ. Первый визить мой быль въ редакцию «Слова», въ которой всего отчетливее бился пульсъ пробудившейся русской жизни въ забытомъ нами крав; другіе визиты были направлены къ такъ называемымъ «святоюрцамъ», т. е. къ ученымъ, принадлежащимъ къ тамощнему греко-уніатскому собору св. Георгія. Въ національномъ русскомъ клубѣ, носящемъ названіе «Народнаго Дома», мнѣ удалось въ первый же день увидѣть почти всю русскую «интеллигенцію» Львова, какъ свѣтскую, такъ и духовную, собравшуюся тогда на представление старинной малороссийской оперы «Наталка Полтавка». Пришлось мнѣ заглянуть и въ старинный храмъ, построенный на самомъ возвышенномъ мѣстѣ города, во время богослуженія, почти ничёмъ не отличающагося отъ нашего; довелось посмотрёть и на семейную жизнь своихъ новыхъ знакомыхъ и обстановку ихъ жилищъ, которая любопытному путешественнику всегда можеть сказать многое. Долго заснживаться мнв въ столицв Червонной Руси было однако нельзя, и я, послѣ объясненій съ по. лиціей, пожелавшей ознакомиться какъ съ цёлью моего прибытія

167

во Львовъ, такъ и съ дальнѣйшимъ направленіемъ путешествія, уѣхалъ въ Одессу.

Но увхалъ я съ крайне тажелымъ чувствомъ, которое тогда только отчасти излилъ въ письмѣ, носланномъ, изъ предосторожности уже по достижении русскихъ предѣловъ, въ «С. Петербургскія Вѣдомости». Это тяжелое чувство лишь усилилось впослѣдствіи, когда мнѣ принілось быть еще два раза во Львовѣ въ 1867 году. Но что же я вынесъ изъ своего знакомства съ русскими въ этомъгородѣ?

Я вынесъ многое. Я увидѣлъ, прежде всего, поразительную бѣдность и страшную загнанность тамошнаго русскаго общества. Въдность была видна во всемъ: въ жилищахъ, въ квартирной обстановкъ, въ клубномъ помъщении, въ образъ жизни представителей тамошней русской «интеллигенци», какъ они, на польскій образецъ, себя называють. Жаль было смотрёть на редактора главной русской газеты, когда онъ, въ своемъ убогомъ помѣщеніи, завтракалъ стаканомъ молока, признаваясь, что большей роскопин онъ себѣ нозволить не можеть. Да и какая туть могла быть рвчь о роскоши, когда редакція могла издерживать въ это время на выписку газеть не болье 20 гульденовь (около 12 рублей по тогдашнему курсу) въ три мѣсяца! Если такъ богато жилъ редакторъ главной русской газеты, Б. И. Дёдицкій, то нетрудно себё представить, какъ жилъ его помощникъ, бъдный С., получавшій въ мѣсяцъ что-то такое оволо 20 гульденовъ. И эти люди дёлали свое дёло се мужествомъ, съ любовью, со страстью, съ самоотверженіемъ! Дѣлали его и ученые, которые были не богаче журналистовъ. Каноникъ Петрушевичъ, главный русскій ученый въ Галиціи, получалъ въ годъ, если не ошибаюсь, не боле 400 гу ізденовъ. Скудость средствъ не мешала ему, однако, составить преврасную библіотеку со множествомъ старинныхъ рукописей, не мъшала упорно работать надъ составленіемъ славянскаго словаря и издавать въ свёть свои филологическія и археологическія сочиненія. Не могу безъ чувства глубоваго уваженія вспомнить объ этомъ почтенномъ труженикъ, такъ радушно встрѣчающемъ въ своей темной кельѣ всякаго русскаго. Вотъ где можно было поучиться безкорыстію, подвижничеству и дѣятельпой любви къ родинѣ!

Какъ ни велика была бъдность этихъ добрыхъ патріотовъ, какъ ни щемила она сердце пріъзжаго русскаго, но еще больше была

#### АВСТРИЙСКИЕ РУССКИЕ И ЛЬВОВСКИЙ ПРОЦЕССЪ.

поразительна ихъ общественная загнанность. Населеніе, заявлявшее при всякомъ случай, на дёлё, свою вёрность австрійскому государству и императорскому дому, держалось въ самомъ черномъ тёлё, не имёло никакого общественнаго значенія въ краё. Нёмцы, поляки, евреи смотрёли на него съ пренебреженіемъ. Нигдё во Львовё, въ этомъ исконно-русскомъ городё, не было слышно русскаго языка въ общественномъ мёстё; почти нигдё не видно было его и на вывёскахъ; представителю кореннаго населенія, особенно если онъ не скрывалъ своихъ русскихъ чувствъ и не выдавалъ себя за человёка, нреданнаго польскимъ интересамъ и ненавидящаго Москяу, не было доступа къ государственнымъ н общественнымъ должностямъ, не давалось никакого участія въ управленіи.

Съ назначениемъ намъстникомъ Галиции графа Голуховскаго, положение русскихъ, -- тяжелое, казалось, до послёдней степени.-еще болве ухудшилось. И безъ того полякъ, царившій всецьло въ странѣ, въ силу своего общественнаго положенія, сдѣдался теперь ся полноправнымъ хозяиномъ. Въ рукахъ его окончательно сосредоточилась всякая власть: политическая, административная, судебная, полицейская. Тогда въ политическому и общественному гнету, который никогда не переставалъ лежать на Галиціи подъ польскимъ и австрійскимъ владычествомъ, прибавилась еще деморализація, направленная противъ интеллигентныхъ силъ русскаго населенія. Польская власть стала вызывать изъ среды его отщепенцевъ, дъйствуя посредствомъ субсидій для изданія газоть въ духѣ измѣнническомъ относительно господствующаго настроенія и посредствомъ раздачи стипендій студентамъ, отрицающимъ стремленія русскихъ патріотовъ. Деморализація эта, правла, захватывала лишь ничтожную часть русской «интеллигенціи». Издававшіяся на польскія деньги, газеты украйнофильско - польскаго характера не находили и десятковъ подписчиковъ; на получение стипендий, данавшихся за измёну народному дёлу, соглашались только единицы. Но эта домашняя рознь немало отягощала положение несчастнаго русскаго населенія, забитаго и безправнаго.

Всякое положение выносимо, когда есть надежда на его поправление, на выходъ къ лучшему. Но галицкие русские, семнадцать или патнадцать лётъ тому назадъ, этой надежды не имѣли, этого выхода не видѣли, даже и въ далекомъ будущемъ. Самое ужасное въ ихъ положении было то, что естественное его поправление всего

менѣе зависѣло отъ нихъ самихъ, отъ ихъ собственныхъ усилій. Всякое стремленіе ихъ на пользу родины, имѣвшее мало-мальски національный характерь, встрѣчало вражду и упорное сопротивле ніе, если не въ центральномъ правительствѣ, то въ ближайшемъ, мѣстномъ, представители котораго были или поляки, или лица, находившіься подъ вліяніемъ польскаго общества. Поляки же, или ихъ единомышленники, стремились къ тому, чтобы галицкіе русскіе елико возможно меньше чувствовали себя русскими, чтобъ они, будучи «gente Russi», были «natione Poloni», чтобъ симпатіи икъ обращались не на Востокъ, а на Западъ, чтобъ они были какъ можно болѣе похожи на поляковъ по языку, вѣрѣ, политическимъ чувствамъ и литературнымъ стремленіямъ.

— Наше положеніе отчаянное, — говорилъ мнѣ одинъ изъ патріотовъ.—Насъ поляки схватили за горло, и они насъ, пожалуй, задушатъ. Имъ ненавистно самое имя Руси; насъ сживаютъ со свѣта. Чего смотритъ Россія?

— Намъ закрыта всякая общественная дѣятельность, — говорилъ мнѣ редакторъ «Слова». — Если закроютъ мою газету, — а этого можно ожидать всякую минуту, — то знаете ли, что мнѣ остается? Остается или надѣть петлю на шею, или итти въ монастырь. Другого выхода нѣтъ! Мнѣ и въ Россію закрыта дорога, такъ какъ я отказался отъ ордена, присланнаго мнѣ по случаю празднованія тысячелѣтія русскаго государства. Сами знаете, могъ-ли я принять его въ моемъ положеніи. Теперь меня обзываютъ московскимъ агентомъ, а что заговорили бы, еслибъ я надѣлъ русскій орденъ? Нѣтъ, наше положеніе ужасно!

- Мнѣ прислали изъ Россіи книги, — говорилъ одинъ изъ почтенныхъ ученыхъ, — да никакъ не могу получить ихъ; не выдаютъ. У насъ, въ Австріи, теперь конституція, но намъ, русскимъ (образованные галичане въ то время избѣгали называть себя русинами) какая отъ того польза? Поляки дѣлаютъ съ нами все, что хотятъ.

- Какое счастье, что вы не знаете по польски!-говорилъ добродушный помощникъ редактора «Слова». Я не могу на васъ смотръть безъ зависти. Мы здъсь не можемъ шагу сдълать безъ польскаго языка, мы обязаны говорить всюду по-польски. Но за что у васъ, въ России, такъ любятъ поляковъ? Зачъмъ вы отдаете насъ имъ на жертву?



#### АВСТРІЙСКІЕ РУССКІВ И ЛЬВОВСКІЙ ПРОЦЕССЪ.

Почтенный г. С. былъ серьезно убъжденъ, что въ Россіи полякамъ рай земной, и ничего такъ не желалъ для русскихъ галичанъ, какъ свободы и благоденствія, какими пользуются, по его мавнію, поляки въ нашемъ отечествѣ. Онъ – и многіе раздѣляли его мнѣніе — думалъ также, что Россія совершаетъ преступленіе противъ Галиціи и противъ себя самой, оставляя Червонную Русь, и вмѣстѣ съ нею свои естественныя границы, въ предѣлахъ другого государства. Сознаюсь, что и а самъ былъ и понынѣ остаюсь того же мнѣнія. Если русскому государству суждено долгое существованіе, то оно неизбѣжно должно будетъ упираться на своемъ юго-западѣ въ Карпаты, а не въ какой-то ручеекъ или канаву.

С рели гнета, не только политическаго, но и административнаго, судебнаго и, всего болёе, общественнаго, - гнета тяжелаго, о какомъ мы, живя въ своемъ государствѣ, говора на своемъ языкѣ, управляясь своими властими и законами, и понятія не имбемъ (говорю это съ полною искренностью), - галицкихъ русскихъ поддерживало, поддерживаеть и будеть поддерживать лишь сознание, что они не мелкій народець, говорящій областнымь нарвчіемь и не имѣющій литературы, достойной этого имени, а часть великаго народа, распространившагося отъ Карпатъ по Европъ и Азіи до Великаго Океана, что они говорать языкомъ, какимъ говорать въ Кіевѣ, Москвѣ, Новгородѣ, Петербургѣ, Перми, Тобольскѣ, Иркутскё; что въ числё литературныхъ геніевъ своего племени они считаютъ не только Шевченко, но и Пушкина, Лермонтова, Гоголя; что пока будетъ существовать на востовъ Европы великое русское государство, будуть существовать и они, и что, быть можеть, не далекъ день, когда они, унижаемые, какъ паріи, нѣмцами и полявами, соединатся и политически съ своими восточными братьями.

Въ этомъ сознаніи своей принадлежности въ великому народу нѣтъ ничего ни революціоннаго, ни преступнаго; но когда «Слово», въ минуты отчалнной борьбы за существованіе въ 1866 году, высказало его во всеуслышаніе, то это было столь оглушительнымъ ударомъ для галицкихъ поляковъ, что слова русской газеты и до сихъ поръ еще звучатъ въ ихъ ущахъ, какъ нѣчто ужасное, превосходящее всѣ предѣлы государственныхъ преступленій. Съ этого самаго дня, т. е. съ 8-го августа 1866 г., образованные русины, особенно же ученые и издатели газетъ, стали въ глазахъ польскихъ чиновниковъ въ Галиціи бунтовщиками и государственными измѣн-

никами, а ихъ литературная дѣятельность, въ которой такъ замътно стремленіе подражать языку великорусскихъ писателей, отнынѣ стала служить лишь доказательствомъ измѣны австрійской монархіи, т. е. правильнѣе, польскому владычеству. Самое досадное для враговъ русской народности въ Галиціи было то, что всѣ ихъ многолѣтніе, даже вѣковые труды, употребленные на истребленіе въ коренныхъ обитателяхъ Червонной Руси сознанія своего кровнаго родства съ закордонною Россіей, понесены были даромъ-Ни насильственное измѣненіе правописанія и шрифта въ книгахъ галицкихъ русскихъ, ни строгое запрещеніе имъ, называемымъ на австрійскомъ оффиціальномъ языкѣ рутенами, именоваться русскими, ни ожесточенное преслѣдованіе газетъ — ничто не искоренило въ гонимомъ населеніи его природнаго чувства, чувства связи своей съ независимымъ русскимъ народомъ.

Это чувство, это сознание, высказанное громко, разомъ подняло народныя силы и облегчило имъ борьбу съ ненавистнивами русскаго имени. Не смотря на всё гоненія, удвоенныя, даже удесятеренныя съ того времени, какъ австрійская политика сдёлала изъ Галинии исключительно польскую область, какъ бы не замечая тамъ присутствія другого населенія, составляющаго, притомъ же, главный по численности этнографическій элементь въ области, не смотря на покровительствуемый мёстною властью разладъ въ средё самой русской «интеллигенціи», часть которой, принявъ украйнофильскую тенденцію, стала заявлять себя не менье враждебною Москогь (т. е. Россіи), чёмъ сами поляки, - не смотря на все это, русское сознание въ Галиции стало развиваться такъ быстро и сильно, что послѣ славянскаго съѣзда, бывшаго въ Москвѣ, въ 1867 году, галицкіе русскіе, какъ представители обще-русской культуры въ Австріи, думали было стать во главѣ обще-славянскаго движенія къ литературному объединенію. Въ Вёнё, столицё австрійской имперіи, сталь издаваться русскій журналь «Заря», журналь, «посвященный обще-славанскимъ интересамъ», какъ значилось въ его заглавіи. Первый нумеръ этого журнала, выходившаго подъ редакціей гг. Ливчака и Климковича, появился 1-го іюля по старому стилю. Онъ ставилъ прямо и рѣшительно вопросъ о духовномъ единеніи всёхъ славянъ, и самымъ могучимъ орудіемъ этого единенія провозглашаль русскій языкь, «какь нейтральный, имѣющій богатую литературу и для всёхъ славянъ дёйствительно равно понятный и

#### АВСТРИЙСКИЕ РУССКИЕ И ЛЬВОВСКИЙ ПРОЦЕССЪ.

доступный». Роль, принятая на себя галицкими русскими, оказалась въ то время имъ не по плечу, и русскій печатный органъ въ Вѣнѣ, «посвященный обще славянскимъ интересамъ», просуществовалъ недолго, но обще-русское сознаніе въ Галиціи, впервые торжественно провозглашенное въ «Словѣ» г. Дѣдицкаго, продолжало все болѣе и болѣе крѣпнуть и, не смотря на постыдное противодѣйствіе ему со стороны украйнофильской партіи, въ настоящее время уже достигло такой силы, что вызвало исконныхъ противниковъ его на отчаянную мѣру – на преданіе суду вождей русскаго населенія края, по обвиненію въ государственной измѣнѣ.

Вотъ почва, на воторой разыгрался политическій процессъ во .Львовѣ,—судъ надъ одиннадцатью русскими, обвинаемыми въ государственной измѣнѣ. Фактъ этого процесса показываетъ, что злоба польской «интеллигенціи» противъ русской въ Галиціи достигла крайней степени, что она помрачила враждебные русскому имени умы до забвенія всякаго политическаго такта и приличія. Процессомъ этимъ галицкая Польша открыто призналась въ своемъ безсиліи подчинить себѣ нравственно бѣдное и почти сплошь мужицкое русское населеніе, и въ то же время доказала, что скорѣе готова погубить себя саму, чѣмъ отдать справедливость противнику, признать его права въ краѣ одинаковыми съ своими.

Поводомъ къ процессу послужило, какъ извёстно, желаніе крестьянъ села Гниличевъ, недовольныхъ своимъ уніатскимъ священникомъ, перейти въ православіе, возвратиться, какъ они заявляли, къ прежней въръ, къ въръ отцовъ своихъ. Какой ударъ для польскаго сознанія, что цёлые вёка іезунтскаго гнета надъ Червонною Русью не могли истребить въ ней памяти о въръ отцовъ, о той вёрё, которую исповёдуеть до сихъ поръ русскій народъ во всёхъ предёлахъ своего общирнаго царства! По закону, въ австрійской имперіи существуеть полная свобода вѣроисповѣданія. Пожелай жители села Гниличекъ перейти въ протестанство, іудейство, магометанство, даже въ язычество, это могло бы послужить развѣ интереснымъ предметомъ для газетныхъ сообщеній, но никакого особеннаго переполоха среди польскихъ пановъ, полиціи, провуратуры не произвело бы. Но принятіе православія, восточной «схизим»-это вопросъ политический, это говорить о сочувствии въ Россін, это дѣло панславистской пропаганды. Необходимо пресѣчь столь страшное зло въ самомъ корнѣ: вѣдь примѣру одной деревни мо-

#### АВСТРІЙСКІЕ РУССКІЕ И ЛЬВОВСКІЙ ПРОЦЕССЪ.

жеть послёдовать другая, а тамъ третья, четвертая, такъ чт современемъ вся восточная Галиція можеть очутиться въ «схизь",», исповёдуемой проклятыми москалями! Отсюда одинъ шагъ 10 бунта противъ «австрійскаго государственнаго союза»; до открытаго объявленія желанія присоединиться къ Россіи. Кто виновникъ, кто подстрекатель врестьянъ? Начались обыски, аресты; наиболёе выдающіеся представители русскаго галицкаго общества, священники, журналисты, литераторы, были заключены въ тюрьму. И вотъ началось дёло о государственной измёнё.

Мы не знаемъ, приняло ли бы гоненіе на русскихъ галичанъ такой крутой и ожесточенный хараактерь, еслибы гонителямь ихъ не придало храбрости общее возбуждение противъ России. вызванное въ Австріи недавнею агитаціей русскихъ славянофильскихъ газеть противъ этой державы и особенно рѣчами, покойнаго теперь, генерала Скобелева. Но несомивнио, что это возбуждение развязало руки ненавистникамъ русскаго имени не только въ Галици, но и во всей австро-венгерской имперіи, особенно же въ Венгріи. Вся австрійская Русь была заподозр'вна теперь въ сочувстіи панславистской пропагандъ, вся цятимилліонная Русь, обитающая въ Галиціи, Бувовинѣ и сѣверной Венгріи, подверглась гоненію. Найденъ быль и глава мнимаго заговора, имѣвшаго пѣлью «отторженіе Галиціи, Буковины и сверной Венгріи отъ неразрывнаго государственнаго союза и состава коронныхъ земель австрійской монархіи». какъ значится въ обвинительномъ актъ, подписанномъ государственнымъ прокуроромъ Шимоновичемъ. Такимъ главою былъ признанъ уроженецъ венгерской Руси, помѣщикъ имѣнія Чертешъ въ Венгріи, проживавшій въ посл'єднее время во Львов'є, отставной императорско-королевскій надворный сов'тникъ, кавалеръ австрійскаго ордена Желёзной Короны и русскихъ орденовъ: Анны 2-й степени и Владиміра 3-й степени, 66-тильтній старикъ Адольфъ Лобранскій. Самымъ злёйшимъ врагомъ его явился глава венгерскаго министерства, г. Коломанъ Тисса, бывшій когда-то добрымъ знакомымъ обвиняемаго, а теперь приславшій львовской прокуратурѣ чуть не цѣлый обвинительный акть противъ своего прежняго знакомаго.

Процессъ начался 12-го іюня (новаго стиля) чтеніемъ длиннѣйшаго обвинительнаго акта, которое продолжалось болѣе трехъ часовъ и въ которомъ удѣлено значительное мѣсто дѣятельности



### АВСТРИЙСКИВ РУССКИВ И ЛЬВОВСКИЙ ПРОЦЕССЪ.

нашей славянофильской партіи. Ее обвиняли въ томъ, что она «проповядуеть крестовый походъ противъ Австріи, и стремится освободуть явобы угнетенныхъ австрійскихъ славянъ», работая для этой пъли систематически и постоянно отъискивая себъ союзниковъ, какъ въ самой Россіи, такъ и въ Австріи. Между представителями этой партіи у насъ, въ Россіи, указываются: покойный Погодинъ, генералъ Өадъевъ, г. Аксаковъ, г. Катковъ (!), варшавскій профессорь славянскихъ нарвчій Булиловичъ, покойный генералъ Скобелевъ, г. Побъдоносцевъ и двое молодыхъ ученыхъ. путешествующихъ за границей, гг. Соколовъ и Пальмовъ. Агентами этой нарти являются въ Австрии, по словамъ обвинительнаго авта, издатели русскихъ газетъ, а именно: «Слова» (г. Площанский). «Пролома» и «Вѣча» (г. Марковъ), «Листка Родиннаго» (священникъ Огоновский), «Пріятеля дѣтей» (г. Трембицкій), «Господаря» и «Промышленника» (Ничай). Средоточіемъ же всей цанславистской агитаціи въ Руси Галицкой, Буковинской и Венгерской, является, кавъ было выше указано, Адольфъ Добрянский, который (о, ужасъ!) «былъ въ постоянныхъ сношенияхъ съ гг. Площанскимъ и Марковымъ, редакторами «Слова» и «Пролома», поддерживалъ ихъ своими статьями и, какъ видно изъ показаній г. Маркова, намѣревался стать во главѣ русской печати, добиться сліянія существующихъ изданій, на мѣсто ихъ основать ежедневный органъ и, такимъ образомъ, придать русской печати однообразное направление... направление панславистское. Онъ даже началъ подготовлять это, исходотайствовавъ подписку въ Россіи для изданій: «Проломъ», «Вѣче», «Наука», «Листокъ», «Пріятель» и т. д. Во Львовѣ онъ намвренъ былъ стараться о примирений украинцевъ съ москалефилами».

Такъ велики преступленія г. А. Добрянскаго! Но и преступленія другихъ, преданныхъ суду, русскихъ не менѣе страшны. О г. Площанскомъ обвинительный актъ говоритъ, что онъ «сообщилъ «Слову» рѣшительно панславистическое направленіе; что и личность его и нрошлое возбуждаютъ сильное подозрѣніе; что онъ постоянно былъ занятъ панславистическими идеями». Во время торжества открытія въ Москвѣ памятника Пушкину, г. Площанскій отправилъ въ Москву привѣтственную телеграмму «въ доказательство духовнаго единенія съ великорусскимъ народомъ». Ему ставится и это въ государственное преступленіе. При обыскѣ у него была найдена

статья, гдѣ, между прочимъ, говорилось: «Въ будущемъ мы составимъ одну великую славянскую семью. Сто двадцать милліоновъ славянь, съ могущественнымъ государствомъ во главѣ, дождутся лучшаго будущаго». Человъкъ, который мечтаетъ о будущемъ славянскаго племени, есть, разумбется, измбнникъ отечеству. Что касается редактора Маркова, то онъ самъ достаточно себя характеризуеть въ конфискованномъ письмѣ его въ Я. Ө. Головацкому, бывшему львовскому профессору русской словесности, проживающему теперь въ Вильнѣ, въ качествѣ предсѣдателя виленской археографической комисіи. «Меня знають — пишеть онъ — за чистовровнаго москалефила». Про скадатскаго священника Наумовича. полговаривавшаго гниличскихъ крестьянъ къ переходу въ православіе, и говорить нечего. Онъ рисуется въ обвинительномъ актѣ самымъ отчаяннымъ цанславистомъ. Онъ публично высказывалъ свою привязанность въ Россіи, говоря прямо: «Я приверженепъ Россіи; тамъ лучше, тамъ нѣтъ гнёта». Православіе и рус. скую народность онъ считалъ неразрывно связанными. Онъ издавалъ брошюры: «Историческій катихизисъ» и «Посланникъ св. Влациміра Великаго», въ которыхъ, между прочимъ, встрѣчаются такія мёста: «На свёть одна только е ди ная Русь, раздёленная политически между Россіей и Австріей»; или: «народъ русскій останется русскимъ, какъ Карпаты останутся русскими горами, а Інъстръ никогда не повернетъ къ Вислъ, но будетъ течь во въки вѣковъ въ русское Черное море»; или: «трижды подъ господствомъ Австріи раздѣленная, Русь предана на милость и немилость полякамъ, мадьярамъ и румынамъ». На замужней дочери А. Лобрянскаго, г-жѣ Ольгѣ Грабаръ, тоже лежатъ страшныя преступленія: она вела оживленную переписку, особенно съ своимъ братомъ, живущимъ въ Петербургѣ, и служила ему посредницей въ его корреспонденціи съ другими лицами. Одни имена ея корреспондентовъ служать достаточными уликами ся измёны отечеству. Это, вромё ея брата, гг. Будиловичъ, Терлецкій, Огоновскій, Трембицкій, Ничай, Кулачковскій, т. е. профессора, священники, редакторы газеть. Таковы главные заговорщики противъ цёлости Австрійской Им періи, пособниками которыхъ были: сынъ Наумовича, студентъ вѣнскаго университета, священникъ Николай Огоновскій, изъ Чахова, редакторъ Трембицкій изъ Станиславова, редакторъ Ничай изъ Голешова, да крестьяне - Иванъ Шпундеръ изъ Гниличекъ и Алексви

#### АВСТРІЙСКІЕ РУССКІЕ И ЛЬВОВСКІЙ ПРОЦЕССЪ.

Залускій изъ Збаража, пособники въ совращеніи гниличскихъ крестьянъ въ православіе.

Самое малое безпристрастіе требуеть сказать, что никогда еще не бывало обвинительнаго акта въ государственной измънъ, болъе произвольно составленнаго и болбе проникнутаго племенною злобою. Ни лля кого не было тайной, что галицеје русскје находили свое положение, въ виду тройного давления на нихъ со стороны нъмцевъ, поляковъ и евресвъ, до врайности тажелымъ: они громко жаловались на притёсненія своей народности всюду, гдё только могъ раздаться ихъ голосъ-въ печати, во львовскомъ сеймѣ, въ вънскомъ рейхсратъ-и также громко заявили свои жалобы на теперешнемъ судѣ. — «Вы жаловались, въ разговорѣ съ Залускимъ, на угнетеніе русиновъ?» спрашивалъ предсъдатель суда священника Наумовича. — «Конечно; вто же не жалуется на это?» было отвётомъ обвиняемаго. Но, жалуясь на притёсненія, они въ то же время всегда оставались вёрными подданными австрійскаго пезаря. что было неодновратно засвидѣтельствовано какъ властями имперіи, такъ и австрійско-нёмецкою печатью, которая отнеслась къ польско-мальярскимъ обвиненіямъ русиновъ въ измѣнѣ съ явнымъ неловъріемъ. Между темъ, исторія не можетъ сказать, чтобы именно мальяры и поляки, забившіе теперь тревогу объ измёнт въ средѣ руссваго населенія Австріи, отличались особенно вѣрноподданническими чувствами къ дому Габсбурговъ. Не комично-ли звучитъ обвинение въ измѣнѣ, исходящее отъ такихъ обвинителей? Далѣе: галиције русскје выражали свое недовольство не центральнымъ правительствомъ, у котораго, напротивъ, они всегда искали себъ защиты, а мёстнымъ, польскимъ, обращавшимся съ ними не какъ съ равноправными обитателями австрійскаго государства, а какъ съ національными врагами, сочувствующими ненавистной полякамъ Россіи. Дл. они всегда сочувствовали Россіи, какъ странъ единокровной, единоязычной и почти единовѣриой. Но развѣ сочувствіе своему племени, какое замѣчается, напримѣръ, у американскихъ или русскихъ нѣмцевъ въ Германіи, или у познанскихъ и галиц. кихъ поляковъ къ полякамъ Царства Польскаго, вмѣнялось имъ когда-нибудь въ преступление? Галицкие русские входили въ литературное и религіозное общеніе съ лицами, живущими въ Россіи. Но развѣ русскіе поляки не поддерживають самыхъ оживленныхъ литературныхъ и религіозныхъ сношеній съ своими соплеменниками

**МОДЕСТОВЪ**, ТОМЪ I.

12

въ Познани и Галици? Развѣ наши балтійскіе нѣмцы не дѣлаютътого же въ отношении къ нѣмцамъ метрополи? Галицкіе русскіе высказывали иногда другь другу устно или письменно свои мечты о булушенъ политическомъ соединения всёхъ отраслей русскагонарода и даже всего славанскаго племени Но развѣ поляки недумають о соединении разорванныхъ исторіей частей своего племени во единое политическое твло и не мечтають объ образовани польскаго государства, которое бы простиралось «отъ моря ло моря?» Развѣ австрійскіе и русскіе нѣмпы не сознають себя елинымъ народовъ съ нѣмцами фатерланда и не вздыхаютъ о томъ, что они оторваны отъ великаго дерева объединенной тедерь Германія? Если же австрійцы не предають суду по обвиненію въ государственной измёнё ни нёмцевь, которые, начиная съ депутата Шёнерера и кончая членами закрытой студентской читальни въ Вѣнѣ, мечтаютъ о возсоединении съ Германіей, ни поляковъ, которые, заодно съ познанскими и русскими своими собратьями. ждуть не дождутся возсозданія единой и нераздёльной Польши; если мы также спокойно взираемъ и на невинныя балтійскія возныханія объ единомъ фатерландь, и на грезы польскихъ патріотовъ, не могущихъ спокойно говорить о «проклятой Москвѣ» и не желающихъ разстаться съ надеждой на нашу гибель и на торжество «еще не погибшей Польши», - то почему же такъ притязательны, по отношению къ галицкимъ русскимъ, изъ которыхъ иные тоже мечтаютъ, господа поляки, купно съ господами мадьярами? Габ же у галицкихъ, венгерскихъ и буковинскихъ русскихъ измѣна своему государству, если этой измѣны нѣтъ у позволяющихъ себѣ говорить, писать и мечтать гораздо больше, чѣмъ они, австрійскихъ нёмцевъ и поляковъ? Въ чемъ же заключаются ихъ государственныя преступленія?

Преступленія ихъ заключаются въ томъ, что они не шли на сдѣлки съ врагами русской народности, въ томъ, что они всегда оставались вѣрными австрійскому государству, не раздѣляя ни мадьярскихъ, ни польскихъ стремленій; наконецъ въ томъ, что гг. Добрянскій, Наумовичъ, Марковъ, Площанскій и ихъ това рищи—вожди своего народа, поддерживающіе въ пемъ національное чувство и не позволяющіе ему забывать, что онъ — лишь малая отрасль великаго народа русскаго, живущаго самостоятельною государственною жизнью. Никакихъ дѣйствительныхъ государственныхъ

#### АВСТРИЙСКИЕ РУССКИЕ И ЛЬВОВСКИЙ ПРОЦЕССЪ.

преступленій, а тімь боліве такихь, которыя называются измісною государству, преданные львовскому суду русские не совершали. Ни личныя сношения съ нашими литераторами и учеными, ни переписка съ представителями нашей славянофильской парти. ни нолучение газетами субсидий отъ славянскихъ комитетовъ, невиннъйпихъ и безсильнъйшихъ въ свътъ политическихъ обществъ.--если ихъ можно возвести въ это звание. -- ничто подобное не поллежить суду, какъ политическое преступление, такъ какъ во всемъ этомъ нѣтъ никакого признака преступности, въ особенности, когда рѣчь идеть о людяхъ, живущихъ въ конституціонномъ государствѣ, гдѣ политическая свобода предполагается обезпеченною. Нельзя считать политическимъ преступленіемъ и содъйствія гниличскимъ крестьянамъ къ переходу въ православіе, т. е. къ принатію христіанскаго исповѣданія, признаннаго въ австро-венгерской монархіи законнымъ. наравнъ съ другими христіанскими исповъданіями, и имъющаго свою установленную закономъ ісрархію, высшіе члены которой утверждаются императоромъ; нельзя и вовсе считать этого престуиленіемъ въ странѣ, гдѣ существуетъ полная свобода вѣроисповѣданія. Стыдъ и срамъ нельской администраціи въ Галиціи, что она позволила себѣ, въ своихъ обвиненіяхъ, увлечься до того, что поставила въ Преступление пользование самымъ дорогимъ правомъ нашего времени, правомъ исповёдывать Бога и молиться ему по внушению совѣсти, и притомъ правомъ не только нравственнымъ. но и политическимъ, гарантированнымъ основными законами государства. Это, ничемъ не оправдываемое, гоненіе на людей за приверженность ихъ къ православному обряду, какъ и стремленіе, при помощи ісзуитовъ, олатинить, по возможности, уніатское исповѣланіе, противъ воли не только русскаго населенія и низшаго уніатскаго духовенства, но и высшей духовной власти въ странѣ, показывають только, какъ мало сознаёть свои историческія ошибки польская шляхта, какъ мало способна въ возрождению шляхетская Польша, проникнутая насквозь іезунтскими стремленіями. Чтобы придать хотя тёнь основательности обвиненію въ измёнё представителей русскаго населенія Галиціи, обвинительный акть указываеть на найденный, въ письмѣ журналиста Маркова въ залѣщицкому священнику Книгиницкому, запросъ о существовании или состоянии крипостныхъ сооружений въ Залищикахъ. Но видить въ этомъ запросѣ, --- вызванномъ, по словамъ Маркова, слухами объ 19\*

179

# 180 АВСТРІЙСКІЕ РУССКІЕ И ЛЬВОВСКІЙ. ПРОЦЕССЪ.

ареств тамъ какихъ-то шпіоновъ, — намвреніе сообщить свёдёнія о существующихъ въ Галиціи укрвиленіяхъ русскому правительству, было нелвио уже на томъ основаніи, что странно было би предполагать у нашего главнаго штаба недостатокъ свёдёній о военномъ значеніи разнихъ пограничныхъ мвстностей, особенно въ Галиціи, и желаніе заимствовать ихъ у некомпетентныхъ въ военномъ дѣлѣ журналистовъ. Къ тому же, лицо, къ которому адресовано было письмо, положительнымъ образомъ заявило на судѣ, что г. Марковъ, освѣдомляясь о существованіи укрвиленій, не спрашивалъ никакихъ подробностей, не требовалъ описанія ни мѣстности, ни существующихъ тамъ подземныхъ ходовъ, ничего подобнаго, что могло бы подать поводъ къ мысли о любопытствѣ сколько-нибудь подозрительнаго характера.

Легко понять, какъ трудно было для обвинительной власти поддерживать ня судѣ обвиненія, сплетенныя изъ племенной ненависти, злобы и подозрительности. Судебное следстве не могло привести или подтвердить ни одного факта, похожаго на измѣну госуларству, не могло выяснить ничего, кромѣ произвола польскихъ властей, систематическаго нарушенія ими тайны писемъ и безсовъстной конфискаціи ихъ на почть, кромь возмутительнаго политическаго гнета, какому подвержено русское население въ Галиции. Теперь вся Австрія, вся Европа знаеть, какъ невыносимо-тяжело положение русскаго населения восточной Галиции, какъ нагло попираются тамъ всв права, даже такія, которыя гарантированы основными законами государства, какъ, напримъръ, свобода въроисповъданія. Гоненіе на гниличскихъ крестьянъ, заявившихъ желаніе перейти къ въръ отцовъ своихъ, было въ это время не единственнымъ религіознымъ гоненіемъ. Священнивъ Наумовичъ заявилъ на судѣ, что сынъ его, довторъ Ниволай Наумовичъ, просидѣлъ нѣсколько мѣсяцевъ въ заключение единственно за перемѣну вѣроисповѣданія. Никто въ Западной Европѣ до этого процесса не повѣриль бы, что въ Галиціи до сихъ поръ считается политическимъ преступлениемъ употребление мъстными русскими газетами оборотовъ рвчи, свойственныхъ общему литературному русскому языку, что за употреблениемъ такого рода оборотовъ слёдить полиція, и донесенія ся, въ этому вопросу относящіяся, принимаются въ свёдёнію прокуратурой и резсматриваются на судѣ, какъ-бы нѣчто дѣйствительно преступное въ политическомъ смыслѣ, какъ это было въ за-

# АВСТРИЙСКИЕ РУССКИЕ И ЛЬВОВСКИЙ ПРОЦЕССЪ.

съдании 7-го июля (н. ст.). И это въ государствъ, гдъ провозглашено равенство національностей, гдъ въ принципъ существуетъ свобода печати!

Мы пишемъ эти строки, когда еще процессъ не оконченъ, когда адвокаты еще не произнесли своихъ защитительныхъ ръчей и присяжные не вынесли приговора. Но для насъ уже несомнённо, что процессъ этотъ долженъ быть признанъ крупною политическою ошибкой со стороны поляковъ, какъ несомивно и то, что присяжные не могуть произнести приговора обвинительнаго. Слёдя за ходомъ суда изо дня въ день, преимущественно по отчетамъ вѣнской «Neue Freie Presse», мы не могли не видёть, какъ во многихъ случаяхъ действовяда на присажныхъ и на публику неосновательность обвиненій и недобросовъстность обвинителей, раскрываемыя не только разъяснениями подсудимыхъ, но и показаниями свидётелей. Присяжные неоднократно обращались въ обвиняемымъ или въ свидвтелямъ съ вопросами, отвёты на которые могли только окончательно разъяснить дёло въ пользу подсудимыхъ: Такъ, напримёръ, при разсмотрѣніи вопроса о вліяніи священника Наумовича на гнилическихъ крестьянъ, по отношению къ расположению ихъ принять православіе, присажный Майерь обратился къ свидётелю Митрофановичу, православному священнику во Львовѣ, съ вопросомъ: «Не есть ли царь-глава церкви, въ которой вы принадлежите?»-Церковь, къ которой я принадлежу, совершенно независима отъ русской; у насъ свои особые синоды и свои духовныя власти — отвѣчаль свидётель, снимая тёмъ, въ глазахъ присяжныхъ, главную вину съ обвиняемыхъ, которымъ обвинители приписывали цёль политическую, измѣнническую. -- «Существуютъ-ли постановленія закона, признающія восточную церковь, какъ одну изъ государственныхъ церквей въ Австріи?>-спрашивалъ присяжный, докторъ Готтлибъ, того же свидътеля.

— Да, отвѣчалъ послѣдній, наша церковь признана законами; наши церковные капиталы даже состоять въ завѣдываніи правительственныхъ чиновниковъ. Эти элементарныя разъясненія, вызванчыя присяжными, были чрезвычайно важны и произвели на нихъ, по замѣчанію газетъ, сильнѣйшее впечатлѣніе. То, въ чемъ обвинительнаи власть находила измѣну, оказалось, даже для наименѣе знакомыхъ съ дѣломъ людей, не только не преступнымъ, но и находящимъ себѣ защиту въ законахъ и учрежденіяхъ. Подобнымъ



# 182 АВСТРІЙСКІК РУССКІЕ И ЛЬВОВСКІЙ ПРОЦИССЪ.

же образомъ былъ разъясненъ для присяжныхъ, по желанію одного изъ нихъ (г. Рильскаго, вопросъ о томъ, насколько языкъ и литература русиновъ, по историческимъ основаніямъ, ближе къ языку и литературё русскихъ, чёмъ поляковъ. Разъясненіе, данное приглашеннымъ, въ качествё свидѣтеля, основателемъ «Слова», г. Дѣдицкимъ, должно было показаться лицамъ, которыхъ хотѣли заставить видѣть государственное преступленіе въ употребленіи русско-галицкими писателями оборотовъ общаго русскаго литературнаго языка, тѣмъ болѣе убѣдительнымъ, что г. Дѣдицкій сослался въ своемъ мнѣніи на наиболѣе уважаемыхъ ученыхъ польской національности.

Когда обвинителямъ галицкихъ русскихъ въ измѣнѣ отечеству приходится прибъгать въ такого рода обвиненіямъ, что, напримъръ, обвиняемые въ своихъ газетныхъ статьяхъ прибъгали въ подража. нію оборотамъ литературнаго русскаго языка, или видёть анти-австрійскую демонстрацію въ помѣщеніи священникомъ Огоновскимъ, въ своей газетѣ «Родинный Листовъ», портрета и біографіи Тур генева, - то для всякаго, сколько нибудь одареннаго здравымъ смысломъ, человѣка становится яснымъ, что туть дѣло идеть не о дѣйствительныхъ преступленіяхъ обвиняемыхъ, а лишь о національной злобѣ и ненависти обвинителей. Обвиненія, построенныя на такомъ зыбкомъ фундаментъ, по-неволъ обличали себя неръдко такими нелёпостями, что вызывали взрывы смёха въ публике, присутствовавшей при судебномъ разбирательствъ. Судебные отчеты, печатавmieca въ «Neue Freie Presse», испещрены замѣчаніями: «смѣхъ», «оживленный смѣхъ» и т. п. Такъ, напримѣръ, въ прочитанномъ на судѣ полицейскомъ донесеніи относительно редактора Трембицкаго значится, что хотя при обыскъ у него не найдено никакихъ компрометирующихъ бумагъ, но все-таки власти думаютъ, что онъ посвятилъ себя съ юныхъ лѣтъ учительскому званию «единственно затёмъ, чтобы тёмъ легче прививать другимъ ненависть въ полякамъ и имѣть возможность дъйствительнъе вести агитацію противъ государственнаго порядка». Едва только публика, встрѣтившая чтеніе этого донесенія коломыйскаго окружнаго начальника взрывомъ смѣха, успокоилась, какъ предсѣдателемъ суда было прочтено донесение окружнаго станиславовскаго начальника о преступной двятельности редактора Ничая, которое также вызвало оживленный

### АВСТРИЙСКИЕ РУССКИЕ И ЛЬВОВСКИЙ ПРОЦЕССЪ.

смёхъ въ публикѣ. Донесеніе говорило, что у Ничая не найдено ничего предосудительнаго, но это объясняется, будто бы, тѣмъ, что онъ, въ «своихъ руссофильскихъ агитаціяхъ, дѣйствуетъ такъ искусно, что его трудно поймать». Не могла публика удержаться отѣ смѣха и при чтеніи донесенія замборскаго окружнаго начальника о томъ, что Адольфъ Добранскій, разговаривая въ вагонѣ желѣзной дороги съ капитаномъ Лозинскимъ, между прочимъ, обратился къ нему съ вопросомъ: какъ идутъ дѣла въ Босніи? Такой вопросъпродолжаетъ донесеніе — «авляется подозрительнымъ, такъ какъ надворный совѣтникъ (Добранскій), какъ русинъ, могъ выдать такія вещи (т. е. то, что получилъ въ отвѣть) Россіи».

Мы сказали, что обвиняемымъ нетрудно было состязаться съ полобными обвиненіями. И двиствительно, ричи, произнесенныя ими въ свою защиту, или данныя ими суду объяснения носятъ ръ шительно побёдоносный характеръ. Обвиняемымъ не было нужды прибъгать въ ораторскимъ пріемамъ или въ юридическимъ изворотамъ, чтобы выставить на видъ всю гнусность грубаго и во всёхъ своихъ частяхъ несостоятельнаго обвиненія. Имъ нечего было даже отвазываться отъ того, что они имѣють расположение въ Россіи и русскому народу, съ которымъ они связаны единствомъ происхожденія, языка и племенныхъ интересовъ, чтобъ доказать правоту своего дёла и защитить отъ подозрёнія свои вёрноподданническія чувства по отношенію къ Австріи. За нѣкоторыми изъ нихъ, какъ за Адольфомъ Добрянскимъ, стоятъ многіе годы признанныхъ заслугъ своему государству; высово-полезную дёятельность для своей страны такихъ лицъ, какъ скалатский священникъ Наумовичъ, должны были торжественно признать на судѣ даже враги русскаго имени въ Галиціи, польскіе пом'ящики и католическіе патеры. Между тімъ, именно гг. А. Добрянскій и священникъ Н. Наумовичъ выставляются главными виновниками «заговора», направленнаго противъ цълости владъний австрийской монархіи.

Что же говорили въ свою защиту эти «заговорщики», эти «измѣнники отечеству», которымъ судъ грозитъ смертною казнью?

Рѣчь А. Добрянскаго продолжалась три часа. Ему нужно было говорить больше всѣхъ, какъ потому, что онъ выставленъ въ обвинительномъ актѣ главою заговора, такъ и потому, что его обвиняли двѣ стороны: поляки и мадьяры. Трудно сказать, какія обви-

183

ненія дышали большею злобою, но главная часть рёчи почтеннаго старца была направлена на опроверженіе обвиненій, присланныхъ суду г. Коломаномъ Тиссой, министромъ-президентомъ венгерскаго министерства. Шедшія съ этой стороны обвиненія были для него еще чувствительнёе, чёмъ тё, какими вооружилась противъ него польская злоба, такъ какъ они шли отъ человёка, связаннаго съ нимъ давними узами знакомства и обязаннаго благодарностью за оказанныя услуги.

Ричь свою обвиняемый началь указаніемь на свидительство исторіи, что между народами, населяющими австрійскую монархію. издавна существовали такіс, которые причиняли государству опасности и затрудненія, и такіе, которые всегда оставались в'ярными императору и монархіи. Къ первымъ пранадлежатъ мадьяры и поляки, въ послъднимъ-тирольцы и русские. Существовавший издавна. въ Австріи вопросъ о національностахъ сделался острымъ съ 1848 г. Особенно онъ выступилъ наружу въ Венгріи и Галиціи. Такъ началъ г. Добрянскій свою защиту, но, прерываемый и стёсняемый предсвдателень въ развити общей точки зрвнія на борьбу національностей, онъ долженъ былъ ограничиться направленными личнопротивъ него обвиненіями, и старался, при общемъ напряженномъ состоянии судей, присяжныхъ и публики, доказать, до какой степени эти обвиненія невѣрны, противорѣчивы и странны. Несообразность ихъ доходитъ до того, что въ письмахъ его, конфискованныхъ при обыскѣ, находятъ притворную австрійско-патріотическую тенденцію. Обвиняемый обращается къ прокурору съ вопросомъ: не думаетъ-ли онъ, что эти частныя письма были писалы имъ прамо въ разсчетв на ихъ конфискацію? Ораторъ смѣется налъ обвиненіемъ его въ шпіонствѣ относительно залѣщицкой крѣпости, говоря. что странно было бы сообщать чужой державь свъдънія о кръпости, не имъющей ни фортовъ, ни укръпленій; говорить объ уніи, что ей не сочувствовали даже сами галицкіе епископы, отрицаетъ вѣрность указанія обвинительнаго акта, будтог. Побѣдоносцевъ посвятилъ ему какое-то сочиненіе, равно какъ и указанія на сотрудничество его сына, М'врослава, въ панславистическихъ газетахъ; говоритъ, что повздка священника Наумовича. въ Россію не служила для него поводомъ къ оживленной перепискъ. Затёмъ онъ обращается къ показаніямъ, присланнымъ суду г. Ко-

#### АВСТРИЙСКИЕ И ЛЬВОВСКИЙ ПРОЦЕССЪ.

ломаномъ Тиссой, воторый посыгаетъ на его честь и даетъ совершенно ложныя свёдёнія о его личныхъ дёлахъ. Глава венгерскаго министерства обвиняеть его, между прочимъ, и въ томъ, что будто онъ тайкомъ убхалъ въ 1875 году въ Россію, тогда какъ онъ отправился туда съ паспортомъ, выданнымъ ему венгерскими властями: обвиняеть и въ томъ, будто онъ, Добрянскій, надочно в ыучился русскому языку, тогда какъ онъ выучился мадьярскому. французскому, а русскій языкъ всосаль въ себя съ молокомъ матери. Г. Тисса ставить ему въ вину то, что онъ былъ BЪ сношеніяхъ съ русскими войсками во время ихъ пребыванія въ Венгріи. Но, при появленіи въ Венгріи русскаго войска, тамъ было двѣ партіи, изъ которыхъ одна желала возстановленія порядка и была дружественно расположена въ русскимъ, явившимся на защиту австрійской имперіи, а другая, предводительствуемая Кошутомъ, стремилась въ ниспровержению монархии и русскихъ ненавидела: онъ, обвиняемый, принадлежаль въ первой партіи, а нынёшній глава венгерскаго министерства старается себя выставить приверженцемъ послёдней. Замёчательно, однако, что въ русской партін принадлежаль и отець г. Коломана Тиссы. Для Венгріи было счастье, что тогда существовала расположенная къ Россіи партія. Не приди русскія войска своевременно, теперь не существовало бы уже никакой Венгріи. Странно упрекать его за то, что онъ велъ себя съ тактомъ по отношению къ русскимъ войскамъ, и за получение русскихъ орденовъ. Обвинение, что онъ получилъ отъ • Россіи деньги, на которыя будто и купилъ свое именіе, лишено всякаго основанія. Мадьяры ненавидять его особенно за то, что. при сдачѣ венгерскихъ плѣнныхъ въ Вилагошѣ, онъ присутствовалъ, какъ единственный представитель Австріи. Г. Тисса, который во время оно не разъ обращался къ нему по своимъ личнымъ дъламъ, не то сталъ бы говорить, еслибъ явился сюда лично. Во всявомъ случав, онъ, обвиняемый, ненавидимый мадьярами, велъ себя всегда и вездѣ, какъ истый австрійскій патріотъ. Рѣчь его. произнесенная въ 1861 году въ венгерскомъ сеймѣ, не была обнародована потому, что онъ выступилъ, какъ върноподданный императора, а не потому, что она была въ панславистическомъ и измѣнническомъ лухѣ. Правда, онъ остался вѣренъ своей національности и религии, но для этого не нужно было ему перестать быть до-

185

# 186 АВСТРИЙСКИЕ РУССКИЕ И ЛЬВОВСКИЙ ПРОЦЕССЪ.

брымъ гражданиномъ своего государства. Обвинительная записка г. Тиссы исполнена такихъ противоръчій, что онъ имъетъ полное право воскликнуть: difficile est satiram non scribere!

Прокуратура - продолжаль обвиняемый, -- находить возможность обвинять его въ сношеніяхъ съ русскимъ протојереемъ Раевскимъ; она обвиняеть его и въ томъ, что онъ делалъ во Львове визиты. украшенный орденами, какъ будто въ этомъ есть что-нибудь преступное, обвиняеть въ агитаціи въ пользу единства литературнаго языка, какъ будто въ другихъ странахъ не стремятся къ тому же. Обвинительный актъ называеть его руссофиломъ: «это название -говорить г. Добрянскій — я прянимаю безъ протеста; каждый полякъ, въ свою очередь, полонофилъ. Я многимъ обязанъ России: тамъ живутъ мои дъти и внуки. Не смотря на это, я состою и останусь върнымъ австрійскимъ гражданиномъ и горячимъ патріотомъ, любящимъ свою родину. Но странно, какимъ образомъ насъ могуть обвинять въ руссофильстве: это, ведь, дело чувства, а за чувства нельзя привлекать къ отвътственности. Я уже потому такъ расположенъ въ Россін, что вижу въ союзѣ между Австріей и Россіей чрезвычайную выгоду для Австріи, и моя дружба къ Россіи соединена съ любовыю въ моему отечеству. Я славянофиль, и считаю для себя великою честью мое участіе въ основаніи истиннославянскаго клуба, вёнской «Славянской Бесёды», членомъ которой я состою и до сихь поръ... Князь Чарторнжскій и художникъ Гроттгеръ были также членами этого клуба, хотя они оба поляки».

Продолжая свою рёчь въ томъ же тонѣ, г. Добрянскій говорить: «наши законы обезпечивають намъ полную свободу совѣсти и вѣроисповѣданія, и никто не имѣетъ права наряжать слѣдствіе по тому поводу, что отдѣльныя личности или цѣлыя общины переходатъ въ лоно другой церкви. Религія у насъ дѣло совѣсти, и никто не можетъ вмѣшиваться въ такія дѣла. Еслибъ я даже совѣтовалъ гниличскимъ крестьянамъ принять православіе, то и въ этомъ не было бы ничего противозаконнаго, такъ какъ само дѣйствіе вполнѣ законно. Я не чувствую за собой никакой вины, и если меня осудятъ за то, что я пользовался правами, обезпеченными нашими государственными законами, то во всей Австріи раздастся крикъ негодованія, ѝ наше отечество будетъ дискредитовано у другихъ народовъ: мы живемъ, вѣдь, въ правовомъ государствѣ».

#### АВСТРИЙСКИЕ РУССКИЕ И ЛЬВОВСКИЙ ПРОЦЕССЪ.

Такъ отвѣчало на обвиненіе въ государственной измѣмѣ лицо, признанное главнымъ руководителемъ мнимаго заговора. Г. Добрян-«кій говорилъ, какъ человѣкъ, который умѣетъ за себя постоять и не боится никакихъ клеветъ и придирчивыхъ обвиненій. Онъ считаетъ своимъ правомъ и даже вмѣняетъ себѣ въ честь именно то, на чемъ его враги хотѣли построить злостное обвиненіе въ государственной измѣнѣ. Онъ руссофилъ и славянофилъ. Пусть осудятъ его за эти чувства, если достанетъ смѣлости осудить человѣка, не сдѣлавшаго ничего противозаконнаго. — Въ такомъ же родѣ говорили́ и другіе главные обвиняемые.

«Я славянинъ par excellence, говориять на судъ священникъ Наумовичъ. Мнѣ мило и дорого все славянское. Я люблю Шевченко, Пушкина, Мицкевича, Каченовскаго: я люблю все славянское, какъ тиролецъ любитъ все нѣмецкое. Но мои чувства находятся въ границахъ Австріи, которую я считаю призванною образовать вторую Швейцарію, въ которой всѣ народности соединены и работаютъ на пользу своей родины. Я присутствоваль на пражскомъ славянскомъ конгрессъ, я состою въ безпрерывныхъ сношеніяхъ съ славянскимъ міромъ, и не могу понять, какимъ образомъ поляки могутъ отрицать свой славянскій характерь: это меня печалить и возмущаеть... Надежды мои еще не пропали. Я надъюсь, что наступять лучшія времена. Я поляковъ вообще не презираю, а только тѣхъ, которые насъ угнетаютъ. Можетъ быть, новая истинно либеральная партія, основателемъ которой является почтеннъйшій докторъ Фишгофъ, внесеть новую жизнь, новые принципы въ наше государственное управление, и поляки одумаются. Мое послъднее слово: я славянофилъ, но австрійскій славянофилъ».

«Я и впредь буду писать--говорилъ на судѣ журналистъ Марковъ-въ такомъ же духѣ и буду отстаивать интересы моего народа, если даже мнѣ будетъ угрожать висѣлица... Всѣ народности териѣли гоненія. Раньше териѣли поляки и мадьяры, теперь очередь за нами. Но тѣ, которыхъ раньше обвиняли въ государственной измѣнѣ, сидятъ теперь въ кабинетѣ министровъ!...»

На этомъ мы и останавливаемся, не имѣя въ виду передавать всѣ подробности процесса, впрочемъ, далево еще не конченнаго (мы пишемъ эти строки 4-го іюля). Намѣреніе наше было лишь сообщить читателю нѣсколько данныхъ, способствующихъ правиль-

# 188 АВСТРІЙСКІЕ РУССКІЕ И ЛЬВОВСКІЙ ПРОЦІВССЪ.

ному пониманію дѣла, послѣдствія котораго могуть быть очень важными для хода нашей ближайшей исторіи. А пока мы позволяемъ себѣ надѣяться, что безразсудно начатый процессъ кончится полнымъ оправданіемъ подсудимыхъ, и что львовскій судъ не навлечетъ на польскую націю позора, который легъ бы тяжело на ея судьбу, не доставивъ ей вмѣстѣ съ тѣмъ никакого торжества, даже кратковременнаго.

# ПЬОВИНИТАТИЗИР ВР ПОТИЦИР. ,)

Русская общественность отличается отъ общественности любой изъ западно-европейскихъ странъ весьма характернымъ признакомъ: крайнею незовлостью. Въ этомъ-наше великое горе и источникъ нашихъ горькихъ страданій. Ничто у насъ не установлено, все является вопросомъ, во всемъ неясность, вездѣ путаница, Мы не можемъ согласиться въ самыхъ простыхъ и ясныхъ вещахъ; нѣтъ ни общихъ принциповъ, ни общихъ стремленій, ни общаго пониманія. Только этимъ хаотическимъ состояніемъ понятій можно объяснить то, что нерѣдко самыя серьезныя вещи у насъ разсматриваются, какъ смѣшныя, а къ самымъ смѣшнымъ люди относятся съ благоговѣніемъ; только полнымъ отсутствіемъ сколько нибудь авиствительнаго политическаго воспитанія въ нашемъ обществъ можно объяснить себѣ ожесточенные споры о вещахъ, совсѣмъ не стоющихъ спора, и крайнее раздражение противъ лицъ, не раздѣляющихъ всёхъ симпатій и антипатій какого нибудь незначительнаго кружка или узкой партіи.

Нѣсколько мѣсяцевъ тому назадъ, мы говорили о положеніи нашихъ ближайшихъ соплеменниковъ въ Австріи, такъ называемыхъ русиновъ, т. е. галицкихъ русскихъ, по поводу извѣстнаго львовскаго процесса. Мы осуждали идею этого безразсуднаго процесса, вызваннаго племенною ненавистью поляковъ къ русскому населенію

4) «Наблюдатель», декабрь 1882 г.

Галиціи; мы находили, что онъ былъ крупнымъ политическимъ промахомъ со стороны польской «интеллигенціи». Вмѣстѣ съ этимъ. мы не могли не выразить своего сочувствія людямъ, которые были преслёдуемы за то, что они чувствують свою кровную связь съ нами; за то, что они желають состоять съ нами въ литературномъ и религіозномъ общеніи; за то, наконецъ, что, тѣснимые со всѣхъ сторонъ и особенно поляками, они видять свою защиту и спасеніе своего народа въ насъ, своихъ ближайшихъ соплеменникахъ, въ на. шемъ національномъ и государственномъ могуществъ. Все это имъ было вмёнено, вопреки закону и справедливости, въ государственное преступленіе; все это было выставлено австрійскою обвинительною властью, какъ измѣна имперіи Габсбурговъ. Мы находили. что крайне несправедливо обвинять людей за ихъ естественныя чувства, за такія чувства, которыя никакъ не меньше проявляются у самихъ ихъ обвинителей, за сочувствіе своему племени, или хотя бы даже за тяготѣніе къ нему. Мы указывали также на незаконность инеслёдованія нёкоторыхъ изъ нашихъ соплеменниковъ за пропаганду православнаго обряда среди галицкихъ уніатовъ, при существующей въ Австріи своболѣ вѣроисповѣданія, и находили чудовищнымъ вмѣненіе журналистамъ и писателямъ въ вину того, что они старались приближать свой письменный языкъ къ литературнымъ оборотамъ языка общерусскаго. Съ какой стороны мы ни смотрёли на обвинительный актъ, онъ намъ казался несправедливымъ, произвольнымъ, пристрастнымъ и даже нелѣпымъ; сколько ни старались мы отыскать въ действияхъ подсудимыхъ какую-либо вину, мы находили, что они были посажены въ тюрьму и привлечены къ суду безъ всякаго законнаго, основанія. Такъ смотрѣла на дѣло, по видимому, и вся русская печать и все русское общество, такъ смотрѣли многіе въ Европѣ и въ самой Австріи. Всякая другая точка зрѣнія казалась намъ, въ данномъ случаѣ, для разсудительныхъ людей невозможною.

Мы однако ошибались. Нёсколько теплыхъ словъ, сказанныхъ нами въ защиту нашихъ гонимыхъ соплеменниковъ въ Галиціи, очень не понравились въ Кіевѣ. Тамъ тоже слёдили съ большимъ интересомъ за ходомъ процесса, затёяннаго австрійскимъ правительствомъ или, лучше, польскими іезуитами противъ главныхъ представителей русской народности въ Галиціи; но интересъ этотъ былъ нѣсколько иного рода. Сколько мы можемъ судить изъ адресован-

190

ныхъ къ намъ писемъ и отчасти даже изъ двухъ статей кіевской газеты «Заря», тамъ съ бо́льшимъ удовольствіемъ узнали бы объ осуждении гг. Добрянскаго, Наумовича, Маркова, Площанскаго и др., чёмъ объ ихъ оправдании. Какъ такъ? Возможно ли, чтобы въ Кіевѣ, въ столицѣ Малороссіи, находились люди, не только не сочувствующіе горю заключенныхъ и выдержавшихъ продолжительную пытку пристрастиващаго политическаго процесса, своихъ ближайшихъ соплеменниковъ въ Австріи, но и до некоторой степени довольные при видѣ постигшаго ихъ несчастія и даже, пожалуй, встрѣтившіе ихъ оправданіе не безъ чувства нѣкотораю внутренняго раздражения?! Вёдь эти Наумовичи, Марковы, Площанские, Ничан и ихъ товарищи по заключению, въдь это --- кровные малороссы, вёдь это передовые борцы за права и свободу національнаго развитія того самаго народа, который живеть въ Малороссіи и составляеть, въ этнографическомъ смыслѣ, съ населеніемъ нашей Украйны одно нераздёльное цёлое? Совершенно такъ! Но эти Марковы, Площанскіе, Наумовичи и Ничаи-не совсёмъ того приходя, которому сочувствують наши віевскіе политики и авторы статей въ «Зарѣ» 1). Людей, подвертнихся во Львовѣ тяжелому политическому процессу, въ тёхъ кіевскихъ кружкахъ, о которыхъ у насъ идеть рёчь, называють москвофилами, тогда какъ симпатии. этихъ віевскихъ кружковъ цёликомъ обращены въ тёмъ представителямъ галицко-русской «интеллигенціи», которые принадлежать къ такъ-называемой украйнофильской партіи. Москвофилъ въ глазахъ ихъ-уже не галичанинъ, или такой галичанинъ, который не имбетъ никакого права на сочувствіе. Человвкъ, который, живя въ Галиціи, чувствуетъ влеченіе не къ Украйнѣ только, а и къ Великороссіи, ко всему русскому народу, къ цълой Россіи, человёкъ, который въ своихъ статьяхъ и сочиненіяхъ старается употреблять обороты общерусскаго литературнаго языка, который думаетъ, что весьма сильнымъ оплотомъ русской національности въ Галиціи можеть служить укорененіе въ ней сознанія о своей принадлежности къ великому народу, населяющему восточную Европу, наконецъ, человѣкъ, который состоитъ въ дружественныхъ отноше-

<sup>4</sup>) Статьи эти носятъ такое заглавіе: «Вняманію Наблюдателя» и В. И. Модестова» (№№ 196 и 210).

ніяхъ съ политическими людьми, журналистами и литераторами въ Россіи.-такой человѣкъ, по мнѣнію нашихъ кіевскихъ антагонистовъ, представляетъ собой нѣчто крайне антипатичное, представляеть собой, такъ сказать, сосудъ, наполненный всякою мерзостью. Отъ такого человъка, какъ бы высоко ни стоялъ онъ. на самомъ деле, по своему умственному и нравственному развитию, какъ бы онъ горячо ни любилъ свой народъ, какъ бы мужественно ни отстаиваль его права и независимость, терпя политическое гоненіе. судебное преслёдование и пытку тюрежнаго заключения, --- приверженець украйнофильской партіи не ждеть ничего хорошаго. Онъ не допускаеть въ немъ, въ москвофиль, ни любы въ народу, ни исвреннихъ политическихъ убѣжденій, ни честнаго лѣйствія. Говоря это, мы пе шутимъ и не смвемся надъ читателемъ; мы сооб шаемъ ему лишь то, что часто слышали, что не разъ читали. Да воть какъ отзывается о галицкихъ москвофилахъ одинъ изъ нашихъ віевскихъ ворреспондентовъ, считающій настоящими галичанами только представителей и приверженцевъ украйнофильской партін. .. «Москвофилы, это-ть, которые выслали орду уніатскихъ священниковъ для обращенія люблинскихъ уніатовъ въ православіе: это-люди, которые выдёлили изъ себя тёхъ педагоговъ, которые понадаются у насъ на святой Руси; это-люди, которые могуть поставить деятелей для Ташкента, Кавказа, Закаспійской Области и всякой другой провинція русскаго государства; это --- люди,.... которые уже поставили нёсколько человёкъ, слёдившихъ въ Австрія вообще, и въ Галиціи въ частности, за русскими нигилистами; .это-люди, которыхъ плёняетъ идеалъ принадлежности, въ великому государству, въ которомъ, еслибы они темъ или другимъ путемъ къ нему присоединились, они бы явились поставшивами техъ бюрократовъ и чиновниковъ, которые на все готовы; это-люди, у которыхъ нётъ никакихъ соціальныхъ и политиче-«скихъ убѣжденій, кромѣ тѣхъ, которыя вытекають изъ нынъшняго строя и нынъшняго положенія нашего отечества»...

Всякій понимаеть, что эти жесткія слова относительно той части галицкихъ русскихъ, которая относится съ любовью къ Россіи и ищетъ сближенія съ нашимъ народомъ и государствомъ, внушены автору письма духомъ партіи и что ихъ, во всякомъ случаѣ, не диктовало безпристрастіе. Трудно даже а priori допустить, чтобы люди, составляющіе притомъ же цвѣтъ мѣстной русской образо-

#### провинитализиъ въ политикъ.

ванности, ученые, профессора, редакторы газеть, выдающівся члены духовенства обладали лишь нехорошими или несимпатичными свойствами, что только своеворыстные и жадные до жирныхъ ибсть и большяхъ чиновъ люди могутъ чувствовать и сознавать потребность возможно-большей связи съ великимъ народомъ, съ которымъ ихъ родину разъединила исторія, и что настоящіе, честные и искренніе патріоты въ Галипіи не смёють и думать о ближайщей свави съ нашимъ народомъ и государствомъ, исключая его валороссійской окраины. Для тёкъ же, кто знаеть лично, какъ пишуний эти строки, не одного изъ вредставителей этой «москвофильской» партіи въ Галиціи, вто вильлъ ихъ и у себя въ Россіи, и на. ихъ родинъ, во всей обстановка ихъ жизни и деятельности; ето видель ихв горе, нужду, страданія, подчась безьисходных, слёдиль за ихъ энергическою, неустанною борьбою съ врагами ихъ національности,-для тёхъ вся пристрастность отэмва объ этихъ людахъ въ письмъ нашего уважаемаго корреспондента бросается въ глаза съ очевилною ясностью.

Какъ бы то ни было, а статья наша «Австрійсвіе русскіе н львовскій процессь» (Августь, 1882 г.) статья, въ которой мы подняли голось въ защату своихъ галиційскихъ соилеменниковъ во имя справедливости и гуманности, произвела неблагопріятное внечатлёніе въ Кіевё или, лучше, въ украйнофильскихъ кружкахъ этого города. И въ автору статьи, и въ самому журналу были обращены упреки въ пристрастіи въ галицениъ москвофиламъ, въ шовинизмѣ (!), въ поднятіи вопросовъ, которые не входять «въ компетенцію русской печати» и, само собою разумвется, въ недостаточномъ знакомствѣ съ дѣломъ. Упреки этн шли, правда, отъ людей, не враждебно относящихся вообще къ нашей публицистической деятельности, исповедующихъ принципы широкаго либерализма и даже отъ лицъ, связанныхъ съ нами узами старой и врбикой дружбы. Но это-то обстоятельство и не позволяеть намъ оставить обращенные къ намъ упреки безъ вниманія. Въ нихъ много горечи, но много и исвренности, и они возбуждены не злобою противь нась, а доверіень въ намъ и уваженіень въ нашей спромной авятельности. Къ тому же. какъ ни странны они въ данномъ случав, но они поднимають, въ сущности, вопросы важные, заслуживающіе внимательнаго разсмотрѣнія, такіе вопросы, въ которыхъ между образованными людьми должно быть возможно меньше разно-13

модестовъ, томъ I.

Digitized by Google

гласія, ѝ недоумѣнія въ которыхъ нерѣдко сопровождаются прискорбными для національной жизни послѣдствіями.

Намъ ставятъ въ вину, что мы выразили сочувствіе къ людямъ, гонимымъ за то, что они любятъ наше отечество и вилятъ въ немъ оплотъ своего національнаго существованія среди враждебныхъ народностей. Намъ ставять въ вину, слёдовательно, чувства самыя естественныя, самыя невольныя! Противники наши хотёли бы, чтобы этихъ людей, которые насъ любять, на насъ надъются. оть насъ однихъ ждуть поддержки въ своей борьбѣ за существованіе, чтобы этихъ людей мы ненавиділи. чтобы отъ нихъ жы отворачивались! На насъ недовольны за то, что мы этимъ преданнымъ намъ людямъ не предпочитаемъ въ Галицін тёхъ, которые насъ не любять, которые отъ насъ откреняваются, которые готовы, пожалуй, соединиться противъ насъ съ нашими общими врагами, нёмцами и поляками. До чего же мы дожили, коль своро в средѣ насъ самихъ стали возможны такія неестественный обвиненія. и такія противоестественныя желанія? Неужели гнетущія наше гражданское развитие обстоятельства уже начинають разлагать государственный смыслъ въ нашемъ образованномъ обществѣ, по врайней ибрб, на его окраннахъ? Неужели Россія уже перестаеть считаться на этихъ окраинахъ общимъ нашимъ отечествомъ, любовь къ которому должна быть выше всякихъ провинціальныхъ привязанностей, должна стоять внё всябную счетовь партій, кабъ бы онв ни назывались----москвофиліскими, украйнофильскими, славянофильскими, либеральными, консервативными, прогрессивными и даже бюрократическими? Неужто и въ самойъ деле началось уже наше національное и государственное размиленіе?

Ничего нѣтъ мудреннаго, если уже и началось при тѣхъ трагическихъ условінхъ, въ какихъ теперь движется наше политическое существованіе, существовеніе безъ вѣры, безъ надежды, безъ радости. Печальные симптомы множатся, въ настроеніи общества обнаруживаются явленія, до сихъ поръ небывалыя. Все говорить о томъ, что равнодушіе къ нашему общественному благу, къ національной чести, къ государственному достоинству сдѣлало въ послѣднее время огромные уснѣхи. До насъ дохолятъ слухи, которые могли бы быть названы ужасающими, еслибы мы такъ не привыкли къ ужасающимъ слухамъ и даже явленіямъ.

Но мы были бы, по всей въроятности, несправедливы, еслибъ

стали объяснять возраженія и упреки, сдёланные намъ изъ Кіева по вопросу о галицкихъ русскихъ, недостаткомъ патріотизма въ нашихъ противникахъ. Для нашихъ антагонистовъ благо Россіи, слёдуеть думать, не менёе дорого, чёмъ и для насъ самихъ; они только иначе понимають его условія и смотрять на отношенія Россіи въ Галиціи не съ общей государственной, а съ своей мѣстной, провинціальной и притомъ партійной точки зрѣнія. По ихъ мнёнію, мы, великороссы, можемъ оставить галицкихъ русскихъ или, какъ они ихъ называють, русиновъ въ поков; они думають. что имёть дёло сь ними надлежить лишь имъ, малороссамь, украинцамъ. Они убѣждены, что наше вмѣшательство, въ которомъ такъ или иначе звучитъ струна нашей государственности, не можеть послужить галичанамь на пользу, что оно вызываеть среди нихъ только раздоры и отягощаеть ихъ положение возбуждениемъ еь національныхъ страстей среди поляковъ и подозрительности въ австрійскомъ правительствь. Они думають, что для галичанъ лучше и полезнѣе ограничиться связями съ Малороссіей, примкнуть въ ся литературному и народному движению, не думая о политическомъ единении съ русскимъ государствомъ, и что взаимныхъ усилій приднёпровской и прикарпатской Руси достаточно для того. чтобъ отстоять въ Галиціи малорусскую народность въ борьбѣ ся съ польскими притязаніями и доставить этой народности блага спокойнаго и довольнаго, экономическаго и общественнаго. существованія. Разсуждая такимъ образомъ, они, -какъ это вообще бываеть съ приверженцами узко-народныхъ или провинціальныхъ воззрѣній, ---считаютъ всякое разногласіе съ ними за кровную обиду, за какое-то сва отатство, за неуважение самыхъ священныхъ правъ человѣчества. Отскода ихъ ненависть въ такъ-называемымъ москвофиламъ въ Галицін и недовольство нами, которые отвѣчають взаимностью на обращенныя къ вамъ симпатіи ненавистной украйнофиламъ партіи.

Вопросъ, слѣдовательно, въ томъ, что наши кieвскie антагонисты, стоя не на государственной, а на мѣстной и узко-народной точкѣ зрѣнія, предпочитаютъ независимое развитie малороссійской мародности, и дома и въ Галиціи, тяжелой опекѣ русскаго государства, безъ нужды подавляющей ихъ мѣстныя и дорогія для нихъ особенности. Значитъ, еслибы это государство шло по пути правильнаго развитiя, если бы его внутренняя политика была осно-

195

Digitized by Google

13\*

вана на духѣ свободы, на уваженіи къ мѣстнымъ особенностямъ, еслибы она давала просторъ развитію здоровыхъ, какъ индивидуальныхъ, такъ и общественныхъ стремленій, тогда, по всей вѣроятности, и отношеніе къ ней значительной части представителей малороссійской народности было бы другое; тогда кіевскіе украйнофилы, по крайней мѣрѣ тѣ изъ нихъ, которые отлично понимаютъ невозможвость полнаго политическаго отдѣленія Малороссіи отъ русскаго государства, пока существуеть это послѣдное, быть можеть, даже содѣйствовали бы политическому возсоединенію Галиціи съ Россіей, а не смотрѣли бы на такую перспективу съ ужасомъ; тогда москвофильская партія въ Галиціи не возбуждала бы въ нихъ столь глубокой антипатіи, и они не могли бы ни оспаривать законности ея существованія, ни считать ее враждебною наиболѣе жизненнымъ интересамъ своей народности.

Если это такъ, то мы понимаемъ, почему и въ нашей Украйнѣ, и въ той, которая подвластна Австріи, есть люди, отвергающіе для Галиціи пользу всякаго сближенія съ «Москвою», т. е. съ русскимъ государствомъ, преслѣдующіе приверженцевъ этого сближенія своей ненавистью и считающие себя въ правѣ обращаться къ намъ. какъ къ представителямъ либеральнаго принципа, съ упреками за поддержку ненавистныхъ имъ стремленій въ средѣ одной изъ партій въ русской Галиціи. Мы даже готовы видѣть въ исходной точеб нашихъ украйнофиловъ, въ желаніи отстоять елико возможно основы своей народности, оправдание ихъ нерасположения къ русской государственной идев и къ нашимъ объединительнымъ стреиленіямъ. Но мы все-тави находимъ, что они, защитники украйнофильской тенденци, находятся на ложной дорогѣ и сильно ошибаются, если думають, что они могуть достигнуть вообще обезпеченія благоденствія малороссійской народности безъ крѣпкой связи ея съ цёлой Россіей, безъ солидарности съ ея государственными интересами, безъ ея народной и государственной помощи.

Мы допускаемъ, что настоещее состояніе нашего государства весьма далеко отъ того, чтобы оно могло дъйствовать привлекательно на сосъднія и родственныя намъ славянскія народности. Мы понимаемъ, что господство грубыхъ. ретроградныхъ и бюрократическо-полицейскихъ идеаловъ въ состояніи не только оттолкнуть отъ насъ всякаго, кто думалъ прежде искать въ союзъ и сближеніи съ Россіей опоры для своего національнаго существованія, но

и привести къ разложению тѣ элементы, изъ которыхъ до сихъ поръ состояло само русское государство. Но такое положение России слишкомъ не нормально, чтобъ оно могло считаться законнымъ и быть продолжительнымъ. Выходъ изъ такого неественнаго состоянія необходимъ и придетъ самъ собою. Какъ ни мрачнымъ представляется многимъ изъ насъ наше ближайшее будущее, но всетаки въ глубинъ души мы въримъ и надъемся, что настоящій государственный кризисъ минуетъ и настанутъ времена лучшія. Во всякомъ случаѣ, когда рѣчь идетъ о государствѣ или народѣ, то нельзя судить о ходѣ его развитія по одному моменту и притомъ моменту, наступившему для всёхъ неожиданно. Если же это такъ, т. е., если наше государство непремённо вступить на путь болёе правильнаго развитія, то неизбѣжно въ такомъ случаѣ, что отношеніе его къ мѣстнымъ правамъ и обязанностямъ будетъ другое. Россія страдаеть оть чрезмѣрной централизаціи и бюрократическаго управленія; слёдовательно, при малёйшей перемёнё къ лучшему, однимъ изъ цервыхъ шаговъ ея будетъ предоставление бо́льшаго простора м'встной жизни и усиление самоуправления. Возможно широкая автономія отдёльныхъ частей, народное самоуправленіе---это принципы, безъ которыхъ въ настоящее время невозможно здоровое развитіе государства, невозможно благосостояніе и довольство населенія. Кром'в небольшой горсти заклятыхъ бюрократовъ и потерявшихъ не только стыдъ, но и разумъ публицистовъ, все русское общество, можно сказать даже - весь русскій народъ требуетъ развитія автономическаго начала, требуетъ облегченія отъ бюрократической опеки и расширенія, по крайней мірь, містнаго самоуправленія. Малороссія находится въ томъ же положеніи, какъ и Великороссія: и туть, и тамъ одинако чувствуется тяжесть существующаго строя и одинаково желаніе лучшаго. Придеть время, и русское государство перестанеть быть пугаломъ для твхъ, вто знакомъ со сколько-нибудь сносными условіями политическаго существованія, и въ немъ будетъ данъ просторъ всякому честному, какъ индивидуальному, такъ и общественному стремленію. Какъ же тогда должны будуть вести себя люди, считавшіе врагами своей народности какъ тѣхъ, кто, принадлежа къ этой самой народности, относился къ Россіи съ любовью и упованіемъ, такъ и техъ, кто, какъ мы напр., платили преданнымъ нашей странѣ галицкимъ русскимъ взаимною любовью, утещениемъ и сочувствиемъ? Или при-

верженцы узко-народной теоріи среди нашихъ малороссовъ и тогда будутъ заставлять своихъ галицкихъ соплеменниковъ дичиться Россіи, предоставляя имъ лучше погибнуть въ непосильной борьбѣ съ поляками, чѣмъ вступить въ дѣятельную связь съ Россіей, гдѣ малороссійская народность также обезпечена въ свободномъ развитіи, какъ и великороссійская? Или они, наконецъ, смотрятъ на будущность Россіи съ ничѣмъ непобѣдимымъ недовѣрiемъ?

Говоря откровенно, въ такъ-называемыхъ украйнофилахъ, изъ которыхъ немалое количество намъ знакомы лично и близко, мы всегда находили большое отсутствіе политической сообразительности. Мы никогла въ нихъ не замѣчали ни тверло опрелѣленныхъ стремленій, ни яснаго сознанія средствь, какими они разсчитывають достигнуть осуществления своихъ (также мало опредѣленныхъ) цѣлей. На вопросъ: чего они хотять?-только самые необдуманные изъ нихъ высказываются въ томъ смыслѣ, что они не желаютъ имѣть съ нами, т. е. съ русскимъ государствомъ, ничего общаго; всѣ же, разсуждающіе по обывновеннымъ правиламъ человѣческой догики, сознаются, что Малороссія не можеть жить вполнѣ самостоятельною отъ остальной Россіи политическою жизнью, что для этого нѣтъ ни малыйшихъ условій ни этнографическихъ, ни географическихъ, ни историческихъ, ни религіозныхъ, ни, тѣмъ болѣе, политическихъ. Если же это такъ, то само собой следуетъ, что одинъ и тотъ же интересъ какъ великорусской, такъ и малорусской «интеллигенціи»-хлопотать всёми силами о томъ, чтобы наше общее (и притомъ совершенно одинаково общее) государство стремилось въ прогрессу въ жизни политической, экономической, литературной, научной, художественной и т. д. Между тёмъ, вся забота украйнофиловъ, какъ политической партіи, направлена не къ тому, чтобы дъйствовать съ нами вмъстъ соединенными усиліями на пользу общихъ потребностей отечества, а къ тому, чтобы какъ можно больше обособить южно-русскую народность (допуская, что есть такая народность) отъ великорусской, отдёлить ее отъ насъ и языкомъ, и литературой, и нравами, и обычаями. Такое стремленіе партіи, противное требованіямъ истинной культуры, которая ведеть бъ сближенію, а не къ раздёленію отдёльныхъ народовъ и тёмъ болёе частей одного и того же народа, стремленіе, не встрѣчающее, вдобавокъ, никакой поддержки въ массъ малороссійскаго населенія, ясное дёло, должно было встрётить противодёйствіе не только въ госу-

#### пьовиншалазия въ политикъ.

дарственной власти, но и еще более въ самомъ русскомъ обществе. И дъйствительно, русское общество не только великорусскихъ мъст. ностей, но и самой Малороссіи, знать не хочеть объ украйнофильствѣ, какъ политической партіи, и никогда не допуститъ, чтобы эта партія пріобрѣла какое-нибуль значеніе. Да и какъ допустить развитіе партіи, старающейся искусственно раздуть вражду или, по врайней мёрё, раздвоеніе между двумя видами одной и той же народности, у которыхъ все общее - и языкъ, и въра, и происхожленіе, и земля, и исторія? Почему же тораа не появиться у нась какой-нибудь новгородской партіи, которая также бы потянула въ особую сторону отъ условій общерусской жизни; какой-нибуль казанской партіи, которая тоже захотвла бы развить русско-татарскочеремисскія особенности въ нашей національной жизни, не говоря уже о партіяхъ сибирской, кавказской, туркестанской и т. п., изъ которыхъ важдая захочеть настанвать на возможно большей эманципаціи своихъ мѣстностей отъ солидарности съ общею жизнью русскаго государства?.. Если же не только русская государственная власть, въ вакихъ бы рукахъ она ни находилась, но и русское общество неизбѣжно обнаружить рѣшительное противолѣйствіе всякому искусственному раздвоенію націи, то какими средствами украйнофильская партія осуществить свою программу? Быть можеть, въ союзъ съ поляками? Быть можеть, въ союзъ съ австрійскими или прусскими нѣмцами? Есть мечтатели, которые не отступають и предъ такой комбинаціей, но имъ Богъ простить: не ввдять бо, что творять.

Вопросъ, о которомъ мы теперь бесёдуемъ съ читателями, чрезвычайно щекотливъ и настолько запутанъ, что, высказавши ту или другую мысль, нужно постоянно оговариваться, чтобы не вызвать недоразумънія. Мы только-что говорили о близкомъ, можетъ быть, наступленіи времени, когда каждая русская мъстность получитъ возможность развить свои матеріальныя и духовныя силы, и когда будетъ данъ весь необходимый просторъ здоровымъ общественнымъ силамъ и стремленіямъ, а теперь мы и слышать не хотимъ о томъ. чтобъ украйнофильская партія вела свою пропаганду, не встрѣчая противодѣйствія со стороны русскаго общества. Но въ этомъ нѣтъ никакого противорѣчія. Всякая мѣстность имъ́етъ, по нашему мнѣнію, право жить своею внутреннею жизнью, развивать свои силы и условія своего благосостоянія, матеріальнаго и нравственнаго.

199



Имъетъ это право и Малороссія. Ни одинъ образованный человъкъ не станеть спорить, что малороссъ такъ же, какъ и великороссъ. можеть говорить на какомъ угодно языкѣ, пѣть свои или чужія пёсни, разработывать свою музыку, свое нарёчіе, народный быть, письменность и, коли угодно, литературу, если допустить, что малороссійская литература существуеть и способна къ развитію; ноцельзя, напримёръ, допустить, чтобы мёстный говоръ бралъ на себя роль языка государственнаго, чтобы въ школахъ, содержимыхъ государствомъ или обществомъ, въ которыхъ зачастую трудно отличить малорусские элементы отъ великорусскихъ. языкъ всёмъ доступный, всвиъ понятный, языкъ общерусскій, языкъ, обработанный и научно, и литературно, и общественно. уступилъ свою роль одному изъ мёстныхъ нарёчій, употребляемому исключительно простолюдинами, не обработанному ни для научнаго. ни ила литературнаго, ни для общественнаго употребленія, уступиль елинственно въ угоду малочисленной партіи, именующей себя украйнофильскою, и въ противность всёмъ интересамъ государственнымъи общественнымъ. Правда, въ нашей журнальной литературѣ не релкость встретить голоса, относящиеся съ сочувствиемъ въ такому противогосударственному и противообщественному стремлению. Но это или голоса людей, никогда не думавшихъ серьезно о политическихъ вопросахъ и въ данномъ случав лишенныхъ всякой компетентности, или голоса линъ, хотя, быть можетъ, и развитыхъ политически, но способныхъ все принести въ жертву предвзятой теоріи. Однако ни одно государство въ мірѣ, древнемъ и новожъ, не уступало правъ исторически сложившагося государственнаго, твиъ болве, общенароднаго языка въ пользу какого-либо мвстнаго нарвчія того же самаго языка. Мы могли бы въ данномъ случав сослаться на древній Римъ, на нынѣшнюю Италію, Германію, Францію, Антлію, на всякое другое, существующее на земль, государство, еслибы вообще нужно было доказывать, что школьное обученіе должно вестись не на м'встномъ нарвчіи, а на языкъ государства и литературы, служащей представительницей всего народа, а не части его<sup>1</sup>). Только совершенно особая, исторически

1) Прекрасныя высли высказаны на этотъ счетъ въ педагогической хрсникъ «Народной Школы» за сентябрь текущаго года.

сложившаяся и обладающая своей независимой литературой національность, входя въ составъ другого государства, имбетъ право требовать, чтобъ ен языкъ не былъ вытёсняемъ изъ школьнаго. административнаго и судебнаго употребленія, а никакъ не разновидность одной и той же національности. Необходимо при этомъ замётить, что русскій литературный языкъ, языкъ школы и государственныхъ отправленій, какъ это не разъ указывалось и галицкими писателями, не есть великорусское нарвчіе, а общерусскій языкъ, въ образования котораго малорусский народъ и чалорусские писатели участвовали едва ли менбе, чбиъ великорусскій народъ и его писатели. Одна кіевская духовная академія, насчитывающая три стольтія существованія и служивная въ XVII-омъ вбеб и до половины прошлаго столётія единственнымъ источникомъ высшаго образованія въ Россіи, можеть быть сильнымъ ручательствоиъ въ истинѣ только-что высказаннаго положенія. Съ другой стороны, если лопустить въ школу мёстное нарёчіе южной и югозападной Россін, то отчего не допустить въ свеерозанадномъ врай, для такого же употреблевія, нарёчіе б'влорусское? Отчего не заставить преиздавателей, положимъ, въ витебскихъ народныхъ школахъ или въ гимназіи дзякать и прякать сообразно особенностямъ мёстнаго нарвчія? Это, скажуть, быль бы абсурдь. Конечно, абсурдь; но такой же абсурдъ - и употребление въ преподавании словъ съ малороссійскимъ оттёнкомъ и произношеніемъ, напр, въ южныхъ губерніяхъ. Онъ неизбъженъ, воль скоро разъ будеть признано, что роль государственнаго языка можеть быть уступлена мёствому простонародному нарѣчію, многимъ, къ тому же, въ той мѣстности незнаконому. Но вопросъ объ языкѣ сто́итъ болѣе внимательнаго и особаго разсуждения, а потому мы, не останавливаясь на немъ, пойдемъ далѣе.

Мы сназали, что въ стремленіяхъ украйнофильской партіи замътно явное отсутствіе ислитическаго смысла, что у нея недоста точно ясны ни самыя стремленія, ни средства, какими она надъется достигнуть своихъ цёлей. Но этого никакъ нельзя сказать о тъ́хъ галичанахъ, къ которымъ какъ наши украйнофилы, такъ и галицкie, относятся съ такою непріязненностію и которыхъ они называютъ москвофилами. Какія бы вины ни взводили на этихъ галицкихъ москвофиловъ ихъ противники во Львовъ и въ Кіевъ, сколько бы они ихъ ни обвинали въ приверженности къ абселю-

тизич, въ пренебрежени къ своему народу, въ своеворыстныхъ стремленіяхъ, --- не подлежить сомнёнію, что этоть кружокъ образованныхъ людей, состоящій изъ ученыхъ, учителей, алвокатовъ, журналистовъ и наиболье просвещенныхъ членовъ духовенства, и смотрящій на Россію, какъ на единственно върный якорь спасенія для галицкой Руси, обладаеть несомнённымъ политическимъ смысловъ и проницательностью. Видя въ Россіи, въ единеніи съ русскимъ надодомъ, въ русскомъ государстве единственную силу. которая можеть доставить торжество малорусской народности въ борьбё съ польскими притизаніями какъ въ самой Россіи, такъ и въ Галиціи, они, въ интересахъ спасенія своей національности, признають эту силу такъ, какъ она есть, со всёми ся достоинствами и некостатками, съ ся устройствомъ, какъ настоящимъ, такъ и будущимъ. Ихъ упрекають въ готовности служить абсолютизму и бюровратическому режиму нынёшней Россіи, по они этихъ не смущаются, превосходно понимая, что интересы сохраненія національнаго бытія выше всякихъ разсужденій о формѣ правленія, которая ножеть меняться, быть сегодня такою, завтра другою, тогда какъ нація съ своним жизненными потребностями остается и, прежле всего, требуеть самосохраненія. Гдв разбирать формы правленія людямъ, которымъ враждебная ихъ народности сила наступила на горло и готова примириться съ ними не иначе, какъ на условіи ихъ отреченія отъ всёхъ преданій, отъ вёры, отъ исторіи?-«Возьинте нась къ себя, обратите хоть въ крѣпостные у себя дома, но только вырвите насъ изъ польскихъ кортей»-говорили нанъ. 17 летъ тому назадъ, во Львовв со слезами на глазахъ ивкоторые тамошніе русскіе, люди честные и уважаемые въ своемъ обществѣ. И этихъто людей, такъ глубово чувствующихъ страданія своей родины. такъ-называемые украйнофилы думають смутить твмъ, что они не увлокаются австрійскимъ конституціонализмомъ, не приносащимъ ихъ народу ничего, вром'в новаго притеснения и унижения! Что имъ въ конституціи, при которой они отданы болбе, чемъ когда нибудь, на жертву польской шляхть съ језунтами? Какой толеъ имъ въ этой конституціи, которая только усилила власть надъ ними исконныхъ враговъ ихъ національности, и при которой ихъ трех милліонный народъ едва могъ провести въ рейхсратъ трехъ представителей, не доставивши себѣ въ то же время сколько-нибудь почетнаго мёста и во львовскомъ сеймё, гдё поляки господствують

#### ПРОВИНЦІАЛОЗИЪ ВЪ ПОЛИТИЕВ.

какъ полные хозяева? Правда, конституція своей буквой обезпечиваетъ свободу печати и свободу совѣсти, величайшія и настоятельнѣйшія потребности современнаго человѣчества; но заключеніе въ тюрьму наиболѣе выдающихся членовъ русско-галицкаго общества и львовскій процессъ, въ которомъ ставилось подсудимымъ въ государственное преступленіе ихъ сочувствіе православію и употребленіе оборотовъ общерусскаго литературнаго языка, показали, что для нихъ, для галицкихъ русскихъ, австрійская конституція ровно ничего не обезпечиваеть.

Читатель видить, почему мы отдаемъ предпочтение той партии въ Галиціи, которая, на языкѣ ся противниковъ, называется москвофильскою, а не той, которая называется и тамъ, и у насъ украйнофильскою, и въ которой обращены всё симнатін какъ нашихъ віевскихъ корреспондентовъ, такъ и газеты «Заря», стоящей, повидимому, близко въ украйнофильскому лагерю. И корреспонденть, изъ письма котораго вы раньше сдёлали выписку, и означенная газета упрекають нась, за такое отношение къ пѣлу. между прочимъ, въ солидарности съ московскими славянофилами и съ такъ-называемыми «охранителнии». По ихъ мнёнію, разсуждать такъ, какъ мы разсуждаемъ, съ государственной и патріотической точки зрѣнія, могуть только славянофилы, ретрограды н консерваторы. Авторь статыи въ газетъ «Заря» доводить свою неосмотрительность въ утвержденіяхъ и выраженіяхъ даже до того. что считаеть возможнымъ заявить, будто им въ своей статът «Австрійскіе русскіе и львовскій процессъ заимствовали «данныя и выволы свои изъ стараго багажа нашихъ охранителей-централистовъ», между темь, какъ всякій, вто читаль нашу статью, знасть, что приведенныя въ ней данныя двухъ родовъ: одни состоять изъ нашихъ личныхъ наблюденій надъ положеніемъ Галиціи и взаимнымъ отнонненіемъ партій среди тамошняго русскаго населенія, равно какъ и изъ заявленій, устныхъ и письменныхъ, самихъ представителей тамошней русской народности; а другія принадлежать обвинительному акту и ходу судебнаго процесса. Никакихъ другихъ данныхъ, тъмъ болъе «заимствованныхъ изъ стараго багажа», въ стать нать, какъ нать и выводовь, заимствованныхъ изъ того же источника. Нашимъ кіевскимъ антагонистамъ просто непонятно, какимъ образомъ люди, истинно либеральные, могуть не раздёлять стремленій украйнофильской, или, какъ они себя теперь часто называють, «народной» партіи, и рѣшительно не одобрять ихъ врайне пристрастнаго отношенія въ разнымъ направленіямъ въ галицкой русской «интеллигенціи». Для такъ называемыхъ «святоюрцевъ» и «москвофиловъ» у нихъ нѣтъ ничего, кромѣ холодности, пренебреженія и даже презрѣнія, такъ какъ эти люди стояли и стоять за общность одного литературнаго языка для всего руссваго племени и смотрять на Россію съ уваженіемъ и надеждою; хороши для нихъ въ Галиціи только тѣ «народники», которые по недальновидности своей, а не по любви въ родинѣ, отврещиваются, какъ отъ пугала, и отъ Россіи, и отъ общаго литературнаго языка. Стоя на такой узкой, провинціальной и совсёмъ не государственной точкъ зрънія, наши кіевскіе возражатели хотьли бы, чтобъ и ны смотрёли на дёло такимъ же пристрастнымъ, неосновательнымъ и поверхностнымъ взглядомъ. Имъ, конечно, не трудно найти себъ ноддержку въ нѣкоторыхъ представителяхъ петербургской и московской либеральной печати; они и указывають въ «Зарѣ» на одного виднаго петербургскаго литератора, какъ на лицо, имъ сочувствующее. Ну, что же? Такихъ отдёльныхъ лицъ они могутъ набрать себё въ союзники, пожалуй, еще съ поллесятка; но никогла они не будуть имѣть на своей сторонѣ русскаго образованнаго общества и - что всего должно быть для нихъ досаднее - своего собственнаго народа. Автору этихъ строкъ, жившему многіе годы въ Кіевѣ, хорошо извѣстно, что налороссійскій народъ совсѣмъ не расположенъ учиться грамоть по внижкамъ малороссійскаго или, какъ самъ онъ выражается, мужицкаго нарвчія. Знаніемъ грамоты онъ называеть умбные читать и понимать то, что читають въ церкви, умѣнье читать и понимать царскіе указы, знаніе языка, на которомъ говорятъ вообще не мужики, а люди письменные, образованные. Да и галициихъ простолюдиновъ, составляющихъ одинъ народъ съ налимъ украинскимъ, трудно соблазнить союзомъ съ предводителями украйнофильскаго движенія въ Кіевѣ. Ненавистные этимъ проповёдникамъ какой-то малороссійской культуры, или, по недавнему выражению г. Кулиша, гайдамацкой философіи, мосввофилы въ Галиціи хорото понимають, что какойнибудь подольский губернаторъ, представитель русскаго правительства близь австрійской границы, имбеть въ глазахъ населенія восточной Галиціи во сто разъ болѣе значенія, чѣмъ самый первый кумиръ украйнофильской партіи въ Кіевѣ, который, какъ таковой,

не представляеть для народа рёшительно никакой величины и не имѣеть для него пикакого обаянія. Въ подольскомъ губернаторѣ русско-галицкій народъ видить до нѣкоторой степени олицетвореніе могущества родственнаго ему народа, силы великаго государства; а что онъ видить въ какомъ нибудь кіевскомъ народникѣ который изъ силъ вонъ выбивается, чтобъ заставить малороссійскаго мужика читать книжицы, нанисанныя такимъ украйнскимъ языкомъ, котораго толкомъ не понимаютъ и письменнѣйшіе изъ малороссовъ?

Вообще говоря, мы не знаемъ на свътъ ни одной политической пагтій, которая была бы болѣе искусственна и безпочвенна, чѣмъ партія украйнофильская. По нашему мнёнію, она не имбеть никакой будущности и не въ состояни выдержать, - въ своемъ стремленіи обособить малороссійскій народь, противопоставить его пізлому русскому организму, какъ нѣчто самостоятельное по культурѣ, — ни малѣйшаго столкновенія съ жизнью. Если суждено Галиціи вступить въ тёсную связь съ закордонною Русью, то это будеть не въ силу стремленій украйнофильской партін, а въ силу притяженія, какое обнаруживаеть на нее русское государство, единственная сила, которая можеть прикрыть и защитить оторванную отъ насъ и изнывающую подъ игомъ чужеземной власти вѣтвь русскаго племени. Сознаніе существованія этой спасительной силы составляеть для русскаго населенія восточной Галипіи наибольшій залогъ его національной будущности. Оттого то польская шляхта, іезуитство и австрійская государственная власть употребляли и употребляють всё усилія, чтобы выбить изъ годовы у галицкихъ мужиковъ сознание кровнаго родства съ великимъ сосѣлнимъ народомъ, и оттого-то вся эта враждебная русскому имени армія такъ равнодушно, а иногда и сочувственно, относится къ проискамъ украйнофиловъ, понимая, что съ этой стороны не можетъ быть никакого серьёзнаго вліянія на русинскій народъ. Ослабый наша государственная мощь-это немедленно отразится отягчениемъ участи нашихъ иноземныхъ братьевъ, среди окружающихъ ихъ недруговъ, пониженіемъ ихъ энергіи въ борьбѣ за свое народное достояние, болёе смёлыми приемами и польскаго панства и језунтства къ ихъ духовному порабощенію, къ ихъ національному обезличенію. Извѣстно, какъ во Львовѣ отражались перипетіи послѣлней нашей войны съ турками: всякая наша побъда заставляла

гордо держать головы русское населеніе и чувствовалась имъ, какъ бы побѣда его самого надъ поляками; всякая наша неудача понижала настроеніе этого населенія и придавала торжествующій видъ его недругамъ. Не подлежить ни малѣйшему сомнѣнію, что въ галицкой Руси существуеть тяготѣніе къ Россіи (не къ Украйнѣ), котораго не парализовать никакимъ украйнофильскамъ усиліямъ.

Мы не защитники войны, мы самые рёшительные ся противники. Но отъ нашихъ чувствъ и желаній очень мало зависить или, лучше, и вовсе не зависить предотвратить ее, когда она, по ходу вещей, сдёлается необходимою. Если такая война когда-нибудь вознивнеть (а въ наше время всего можно ожидать) между Россіей и Австріей, тогда галиційскій вопросъ выступить на сцену въ самой грозной реальности. Победитъ Россія, Австрія должна будеть проститься съ Галиціей и русскую границу на нашемъ юго-западѣ обозначатъ Карпаты. Победитъ Австрія, русская народность въ Галиціи будетъ пришиблена окончательно, да, вдобавокъ къ тому, судьбу ся принуждены будуть раздёлить также Подолія и Волынь, которыхъ побёдители уже заранёе грозять не оставить въ нашемъ владении. Само собою разументся, что это былъ бы ударъ, панесенный въ сердце всей Россіи. которая не только перестала бы считаться великою державой, но и была бы недалека оть того, чтобы быть вычеркнутою изъ числа державъ европейсвихъ. Итакъ, вотъ что значитъ Галиція для русскаго государства и русское государство для Галиціи! Обладаніе ею обезпечиваеть будущее нашего государства и торжество въ ней русской народности на многія стольтія; рышительное же закрыцощеніе ея, въ исходѣ войны, за Австріей, можеть быть лишь соединено съ умаленіемъ границъ русскаго государства, съ конечнымъ сокрушеніемъ въ Европѣ русскаго могущества и съ поглощеніемъ беззащитной русской народности въ Червонной Руси польскою. И въ виду такой-то лилеммы, глё рёчь идеть о судьбахъ русскаго государства, всего русскаго племени, приверженцы украйнофильской теоріи говорять, что намъ нёть никакихъ поводовъ заниматься галиційскимъ вопросомъ, а все, что касается прикарнатской Руси, должно быть сдано на руки имъ, господамъ украйнофиламъ! Видано-ли на свѣтѣ что-либо болёе наивное и, вмёстё съ тёмъ, болёе притязательное въ политической партіи?

На этомъ мы пока останавливаемся, хотя и сознаемъ, что во-

просъ о притязаніяхъ украйнофильства требуетъ болёе подробнаго и обстоятельнаго обсужденія. Но это вопросъ очень щекотливый и не совсёмъ удобный для оживленной полемики при данныхъ политическихъ условіяхъ. Мы и не затронули бы его, еслибы сочли себя въ правё оставить безъ всякаго отвёта вызовъ, сдёланный намъ изъ Кіева. Вызванные на эту бесёду, мы сказали то, что составляетъ наше глубокое уб'яжденіе и въ чемъ, мы увёрены, съ нами не разойдутся и лучшіе представители русской образованности въ цёлой Россіи. Любя свободу мнёній, мы не перестанемъ относиться съ уваженіемъ въ почтеннымъ людямъ, философствующимъ о политикѣ съ своей провинціальной точки зрёнія, но мы глубоко сожалёли-бы, еслибъ такая точка зрёнія получила какоенибудь распространеніе въ нашей печати, особенно способной запутываться въ вопросахъ, гдѣ ясное пониманіе и твердое рёшеніе представляются всего необходимѣе.

-----

# МИХАНДЪ ДМИТРІЕВИЧЪ СКОБЕЛЕВЪ <sup>1</sup>).

«Смерть Скобелева — истинное несчастие для России». Такъ говорили и писали всѣ или почти всѣ русскіе граждане, принимающіе къ сердцу судьбы отечества, когда пронеслась печальная въсть о неожиданной кончинъ славнаго полководца. Люди самыхъ разнородныхъ воззрѣній сходились на томъ, что злая судьба, не. отвязно преслѣдующая Россію, нанесла ей новый ударъ, внезапно отнявъ у нея человѣка, на котораго возлагались большія надежды и имя котораго пользовалось обаяніемъ въ народныхъ массахъ. Скорбь была общая и искренняя. Чувствовалась какая-то убыль національной силы, чувствовалась потеря, въ настоящую минуту незамѣнимая. Тѣ, кто въ день смерти и похоронъ Скобелева находился въ Москвѣ, были свидѣтелями самыхъ трогательныхъ сценъ народнаго горя и истинно-величественной манифестаціи народнаго чувства, взволнованнаго тяжкою утратой; но и мы, находившіеся вдали отъ мъста смерти героя Плевны и Геокъ-Теџе, не могли не видѣть того угнетеннаго настроенія, какое вызвала эта смерть во всёхъ слояхъ русскаго населенія. На торжественной панихидѣ, происходившей въ исакіевскомъ соборѣ 28 іюня, мы были свидѣтелями въ своемъ родѣ единственнаго зрѣлища: интеллигентная и. такъ сказать, отборная публика, почти исключительно наполнявшая величественный и обширнъйшій храмъ русской столицы, когда раз-

1) "Наблюдатель", Ноябрь, 1882 г.

дались печальные звуки молитвы «Со святыми унокой», опустилась на колѣни и молилась въ глубокомъ волненіи. Простой народъ, пораженный неожиданностью смерти лица, имя вотораго, со времени послѣдней войны съ Турціей, сдѣладось извѣстнымъ въ каждой русской деревнѣ, не хотълъ вѣрить, что эта смерть произошла естественно. Онъ видѣлъ въ ней руку тайныхъ враговъ Россіи и темъ явно обнаруживалъ тревогу, какую въ душе его произнело лечальное извѣстіе.

Быть можеть, тревога есть именно то чувство, съ какимъ отнеслось къ смерти Скобелева и русское образованное общество. Какъ ни велико у насъ сознание внутреннихъ золъ, какъ ни подавлены мы видомъ нашего гражданскаго неустройства, какъ ни тяжело намъ живется у себя дома въ разныхъ отношенияхъ, но съ нѣкотораго времени насъ стало теснить новое, дотолѣ неведомое намъ чувство, чувство недостатка внѣшней государственной безопасности. Не столько послѣ несчастной дли насъ крымской войны, сколько послѣ «побѣдоносной» недавней войны съ Турціей, мы потеряли прежнюю самонадёянность, потеряли чувство своей неуязвимости со стороны западныхъ сосѣдей. Всѣ мы не только считаемъ теперь возможною войну съ Германіей и Австріей, но и понимаемъ, что война эта потребуетъ отъ насъ величайшаго напряженія, и даже допускаемъ, что она можетъ кончиться для насъ неудачно. М ы видимъ, что сосъди наши далеко опередили насъ не только формами гражданскаго быта, не только благоустройствомъ политическимъ, экономическимъ и финансовымъ, но и военными средствами, какъ то: устройствомъ на нашей границѣ сильныхъ крѣпостей, обильнымъ и усовершенствованнымъ вооружениемъ, способностю къ быстрой мобилизаціи арміи и даже численностью войскъ, немедленно готовыхъ вступить въ борьбу съ непріятелемъ. Наши военные писатели стали откровенно признаваться, что у насъ нѣтъ достаточныхъ средствъ, чтобы вести войну наступательную съ западными сосъдями, что мы можемъ не безъ успъха вести съ ними развѣ войну оборонительную, да и то защищаясь больше пространствомъ, чёмъ крёпостячи и оружіемъ. Этого тяжелаго чувства и горькаго сознанія, пятнадцать двадцать лёть тому назадъ, у насъ не было. Крымская война свидетельствовала только о нашей гражданской и экономической отсталости, а не объ упадкъ нашего воени: ю могущества. Мы по прежнему оставались сильной 14

модестовь томъ I.

Digitized by Google

военной державой, съ которой нечего было и думать вступать въ борьбу политически - разстроенной Австріи или слабійшей изъ великихъ державъ, Пруссіи. Но съ того времени, какъ Австрія сдѣлалась свободнымъ государствомъ, а Пруссія, при нашей помощи, превратилась въ Германію, положеніе дѣла измѣнилось не въ нашу пользу. На нашей западной границѣ образовалась страшная военная сила, тѣмъ болѣе грозная, что государства, которымъ она принадлежитъ, находятся не въ соперничествѣ, какъ это было прежде, а въ тѣсной дружбѣ, значеніе которой можетъ обнаружиться главнымъ образомъ въ войнѣ съ намі. Основательно или нѣтъ, Скобелевъ считался единственнымъ знераломъ, который былъ страшенъ нашимъ врагамъ, настоящимъ и будущимъ; по крайней мѣрѣ, его военному генію назболѣе довѣряло русское общество и онъ одинъ считался способнымъ вести наши войска къ вѣрной побѣдѣ. И вдругъ этого военнаго генія не стало! Понатна тревога.

Въ такомъ впечатлёнін, произведенномъ смертью Скобелева на русское общество, сама собою сказалась оценка его значения для родины. Думать, что только геній внезапно умершаго герея быль способенъ предотвратить для насъ бъдствія несчастной европейской войны; вёрить, что только онъ одинъ могъ вести насъ въ этой войнь въ побъдъ — что еще требуется для признанія великихъ заслугь и талантовъ въ военномъ человѣкъ? Могъ ли самъ покойный ожидать себь большей оценки и признанія среди своихъ соотечественниковъ? А русское общество несомнѣнно такъ думало и такъ вѣрило, или, по крайней мѣрѣ, было расположено такъ върить, считая, какъ и онъ, войну съ западными сосъдями неотвратимою послё колоссальныхъ нромаховъ, надёланныхъ нашею внѣшнею политикой еще въ прошлое царствованіе. Общество наше осталось при своемъ взглядѣ на любимаго героя послѣдней балканской войны и послѣ видимаго увлеченія, какому онъ поддался въ своей рёчи на об'ёд'ё 12-го января въ Петербургё и затёмъ въ обращении въ сербскимъ студентамъ въ Парижѣ. Увлечения эти говорили только о недостаткъ политической выдержки въ человъкъ, страдавшемъ жаждою дѣятельности и понимавшемъ необходимость поддержать хоть чёмъ-нибудь бодрость духа въ обществё, которое, послё новыхъ и глубовихъ разочарованій, въ лицѣ однихъ начинало предаваться постыдному равнодушію, а въ лицъ другихъ стало приходить въ зловѣщее отчаяніе. Если пишущій эти строки, въ

свое время, нападалъ съ нѣкоторою живостью на эти увлеченія, то во-первыхъ, потому, что они энергически поддерживались и даже прославлялись у насъ партіей, гибельное вліяніе которой на наши дёла было въ то время очевидно; а во-вторыхъ, цотому, что не было для насъ ничего более неблагоразумнаго, какъ возбуждать бдительность врага и давать ему въ руки тяжкое противъ насъ. въ глазахъ остальной Европы, обвинение въ вызовѣ. Можно видѣть необходимость или неизбёжность войны и слёдуетъ къ ней готовиться; но ускорять ся наступленіе, не обращая вниманія на наше внутреннее разстройство, могло бі зь діломъ самой необдуманной политики. Вызовъ, сдёланный Ско, левымъ въ петербургской и парижской рёчахъ нёмецкому племени, былъ очень опрометчивымъ шагомъ со стороны храбраго генерала и обнаруживалъ въ немъ очевидный недостатовъ политическаго благоразумія; но, какъ мы сказали, онъ нисколько не поколебалъ въ глазахъ общества значенія Скобелева, какъ геніальнаго полководца, который можеть, въ критическія минуты, оказать отечеству незамёнимыя услуги.

Недавно появившаяся и только-что прочтенная нами книга г. Немировича-Данченко, <sup>1</sup>) сообщающая множество живыхъ и самыхъ интересныхъ данныхъ о безвременно умершемъ геров, какъ нельзя болѣе оправдываетъ скорбь русскаго народа объ его утратѣ. Книга эта написана на-скоро, страдаеть отсутствіемъ строгаго расположенія матеріала, неисправна въ корректурномъ отношеніи, но она необыкновенно содержательна, и появилась какъ нельзя болёе естати. Авторъ, познакомившійся съ покойнымъ въ началь войны 1877-1878 годовъ, бывшій свидётелемъ его смёлыхъ подвиговъ, близко сошедшійся съ нимъ и имѣвшій возможность хорошо изучить его, сообшаеть намъ лишь свои воспоминанія и личныя впечатлёнія. Но въ этихъ отрывочныхъ «воспоминаніяхъ и впечатлёніяхъ» встаеть передъ нами живой человѣкъ во весь свой ростъ, и наше представление о немъ становится до того цёльнымъ, что едва ли оно было бы цёльнёе, ослибы мы имёли предъ собой не отрывочныя воспоминанія, а подробную и связную біографію Скобелева.

<sup>4</sup>) Скобелевъ. Личныя воспоминанія в впечатленія В. И. Немировича-Данченко, съ 4-мя гравюрами и факсимиле письма М. Д. Скобелева. С.-Петербургъ, 1882 г. (Изданіе Девріена).

Воннскія доблести Скобелева составляють уже достояніе исторін. Его военный геній признанъ всёми и не можеть быть отрицаемъ въ виду совершившихся фактовъ, всёмъ извёстныхъ и подвергичтыхъ критической опёнкё не только нашими, но и иностранвыми авторитстами. Служила, служить и, пожалуй, будеть и впредь служить предметонъ спора нравственная личность почившаго героя, до врайности чернимая врагами и восторженно восхваляемая прузьями. Г. Немировичъ-Ланченко близко стоялъ въ повойному и но сихъ порънаходится полъ сильнъйшимъ обазніемъ его личности: мы не состояли съ нимъ ни въ вавихъ отношеніяхъ, но, читая книгу г. Данченко, невольно раздёляемъ чувства поклонниковъ Скобелева. Наиъ приходилось однако сталкиваться съ мнёніями и чувствами совершенно другого рода, съ печатными и устными; съ печатныин---въ нёмецкихъ газетахъ и съ устными---въ разговорахъ съ нёкоторыми изъ его бывшихъ сослуживцевъ и школьныхъ товарищей. Мы не станемъ утверждать, что эти мивнія, неблагопріятныя намяти Скобелева, лишезы основанія и внушены недоброжелательностью: слабыя стороны покойнаго очень хорошо извёстны и нёкотодыя изъ нихъ достойны самаго глубоваго сожаления. Зачёмъ же видёть, поэтому, одно недоброжелательство тамъ, гдё приговоръ можеть подсказываться прямо извёстною системой правственныхъ воззрѣній и истекать вовсе не изъ предосудительной точки зрѣнія? Но одно дело признавать слабости въ человекта и другое-судить о немъ на основаніи этихъ слабостей. Слабы всё люди безъ исклоченыя, особенно въ частной жизни; но нъть ничего болье несправедливаго, вакъ оцёнивать личность историческаго дёятеля по тёмъ нли другимъ нехорошимъ привычкамъ чисто партикулярнаго свойства. Совершенно върно сказано, что для вамердинера нъть великаго человѣка. Многіе нвъ людей весьма склонны стоять на этой камердинерской точка зранія и даже переносить се въ исторію. Но что можеть быть болье ребяческаго и нельпаго?

Не смотря на всё свои слабости, о которыхъ такъ много было рѣчи въ послѣднее время, Скобелевъ, взятый въ цѣломъ своемъ видѣ, im Ganzen und Grossen, является намъ симпатичнѣйшею и полною дѣйствительнаго обаянія личностью. Всякій, кто прочтеть книгу г. Данченко, непремѣнно вынесетъ изъ нея такое впечатлѣніе. Это впечатлѣніе останется вѣрнымъ даже и тогда, еслибы было доказано, что нашъ извѣстный литераторъ, подѣлившійся съ пу-

#### михаилъ дмитріевичъ скобелевъ.

бликою своими воспоминаніями, приводиль ихъ односторонне и быль слишкомъ субъективенъ въ своихъ впечатлёніяхъ или, по-просту, сообщалъ намъ не всегда настоящую истину. Несомнённо-вёрныхъ черть, характеризующихъ умъ, сердце, характеръ, стремленія и дѣйствія Скобелева, такъ много уже отмёчено въ литературё русской и иностранной, что тѣ или другія неточныя воспоминанія или невёрныя впечатлёнія автора указанной нами книги не были бы въ состояніи ни малёйшимъ образомъ подорвать вёрность рисуемаго общею массой этихъ чертъ нравственнаго облика Скобелева, облика, въ высокой степени интереснаго и достойнаго изученія.

Независимо отъ своего военнаго генія. Скобелевъ былъ человѣкъ умный, образованный и гуманный. Вотъ впечатлёніе. какое получается на каждомъ шагу при чтеніи книги г. Немировича-Данченко. Изъ всёхъ этихъ свойствъ мы придаемъ особую цёну его гуманности, той черть, которая делаеть личность оплакиваемаго теперь героя особенно симпатичною. Умныхъ и образованныхъ людей немало даже и въ Россіи, гдѣ, для того, чтобы быть въ силь и почеть, такъ легко обойтись и безъ ума и безъ образованія; но гуманность, - то свойство, безъ котораго личность человъческая не имветь большой нравственной цёны, какими бы блестящими качествами она ни изобиловала, -- составляеть принадлежность высшихъ натуръ и встречается реже, чемъ обыкновенно думаютъ. Самый грубый эгонамъ, не стёсняющійся въ своихъ стремленіяхъ никакимъ ущербомъ для ближняго, является между нами обыденнымъ фактомъ. Мелкая зависть, недоброжелательство, злорадство по отношенію въ окружающимъ, стремленіе унизить ближняго и возвысить себя насчеть его чести и репутаціи, грязное себялюбіе, не желающее шевельнуть пальцемъ въ защиту оскорбляемыхъ на нашихъ глазахъ правъ и интересовъ другого, неуважение къ слабому, низшему и обиженному-все это не считается у насъ позорными качествами, не мѣшаетъ людямъ казаться порядочными. Чѣмъ дальше, тёмъ грубёе становится нашъ образованный человёкъ, тёмъ дальше отъ гуманности. И эта душевная грубость, это неуважение къ нравственнымъ правамъ другого, это волчье отношение къ человѣческой личности поражаютъ насъ въ современномъ русскомъ обществѣ всюду, но всего болѣе тамъ, гдѣ по видимому, должны были бы господствовать совсёмъ другія отношенія. Тотъ проклятый татаринъ, присутствіе котораго въ нашей славянской крови, такъ

рѣзко бросается въ глаза стороннему наблюдателю московскихъ нравовъ, сталъ въ послёднее время сказываться въ нашихъ общественныхъ и административныхъ сферахъ съ особенною силою. Какъ же, послё этого, можетъ быть намъ не дорога гуманность, — необходимѣйшій и важнѣйшій признакъ европейской культуры, наиболѣе истинной культуры въ человѣчествѣ, — гуманность въ воинѣ, въ томъ нашемъ героѣ, печальную смерть котораго такъ единодушно оплакиваетъ Россія?

То, что разсказываеть г. Данченко о заботахъ Скобелева по части здоровья и довольствія солдать, объ уваженіи къ ихъ личности, какъ въ личности своихъ сотоварищей на полѣ брани и русскихъ гражданъ, которымъ выпала на долю честь бороться съ врагомъ отечества, одно достаточно для того, чтобы побудить насъ огдать памяти почившаго героя величайшую дань сочувствія и уваженія. Посреди всеобщей неурядицы и самаго безчеловѣчнаго грабежа интендантскихъ чиновниковъ, солдаты отряда Скобелева были единственные, которые всегда, даже во время страшнаю перехода, по горло въ снѣгу, черезъ Балканы, — были накормлены, обуты и ольты. Если въ чемъ отказывала казна, то Скобелевъ покупалъ самъ или заставлялъ покупать своего отца, неръдко выманивая у него деньги хитростью, лишь бы его солдать не бъдствоваль. Даже въ тѣхъ случаяхъ, когда среди обобраннаго другими отрядами населенія нельзя было, по видимому, достать продовольствія или одежды солдатамъ и за хорошія деньги, Скобелевъ часто, послѣ неимовърныхъ усилій, умълъ доставать для своей арміи все то, что считалъ необходимымъ для поддержанія въ ней здоровья и нравственной бодрости.

— «У насъ ничего нѣтъ!» отвѣчали интенданты Скобелеву, когда надобно было снаряжать его дивизію въ путь черезъ Балканы въ страшную зиму. И что же? Скобелевъ, какъ другіе командиры, предоставилъ солдату итти черезъ горы безъ сапоговъ, мерзнуть въ изодранной шинели, кормиться сухарями, изгибаться подъ тяжестью лишняго груза? Ничуть не бывало. Вотъ что намъ повѣствуетъ въ данномъ случав авторъ книги:

«Страшно отягощающіе солдать ранцы были уничтожены и замёнены холщевыми мёшками... Закупка сапоговь, полушубковь, фуфаекь шла повсюду. За три недёли въ Габровё были заказаны выюки и выючныя сёдла, запасался неприкосновенный запась суха-

214

рей, крупы, наливался въ боченки спиртъ. И главное, заслуга Скобелева была въ томъ, что все это сдёлано было помимо интендантства...

«Предусмотрительность генерала дошла до того, что заранѣе было куплено на каждый полкъ по 60 головъ рогатаго скота. До горъ они (sic) должны были везти запасы, а въ горахъ служить пищей. Остальные дивизіонные командиры, приходя въ какуюнибудь мёстность, требовали продовольствія и подводъ: населеніе. совсёмъ реквизированное уже, оказывалось несостоятельнымъ; движение войскъ замедлялось, начиналось истребление неприкосновеннаго запаса сухарей. Здёсь же подводы и кормъ являлись въ одномъ и томъ-же. Кормъ шелъ на ногахъ и везъ войсковые грузы. Заботливость Скобелева о солдатѣ дошла даже до того, что весь запасъ уксуса и кислоты, бывшій у плевненскихъ торговцевъ, всѣ сапоги, вся кожа, всѣ бараньи шкуры были куплены. По всему пути Скобелевъ самъ лично наблюдалъ, чтобы солдаты не оставались безъ горячей пищи. Въ мятель, на вершинахъ Балканъ, гдъ у другихъ вымораживались цълые полки, у Скобелева солдаты имѣли похлебку и вдоволь мяса» (стр. 238-239).

Въ позднюю ночь г. Данченко встрѣчаетъ Скобелева въ Казанлыкѣ ѣдущимъ изъ города въ одну деревню, гдѣ стояли его солдаты. На вопросъ нашего автора о причинѣ поѣздки въ такую пору, такъ какъ ему было извѣстно, что генералъ все время остановки въ Казанлыкѣ не имѣлъ «ни минуты отдыха», Скобелевъ отвѣчаетъ:

— Попаду къ разсвѣту... Хочу узнать, какъ моихъ солдатъ кормятъ теперь. Какъ начнутъ варить имъ похлебку и кашу, я уже тамъ буду. Ненарокомъ.. Поѣдемъ вмѣстѣ!»

Описаніе этого случая г. Данченко сопровождаетъ такимъ замвчаніемъ:

«Чёмъ дальше, тёмъ его заботливость о солдатё все больше и больше росла. Онъ сердцемъ болёлъ за него. И всякая несправедливость, нанесенная солдату, живо чувствовалась имъ, точно эта обида направлена была на него одного. Онъ блёднёлъ, когда при немъ разсказывалось о томъ, какъ въ такой-то дивизіи солдаты голодаютъ, какъ въ другой ихъ сёкутъ, какъ въ третьей ихъ изводятъ на безполезной муштрё...» (стр. 276). -- «Я бы васъ просилъ этого въ моемъ отрядѣ не дѣлать»--грозно замѣтилъ Скобелевъ полковому командиру, ударившему солдата. «Теперь я ограничиваюсь строгимъ выговоромъ, въ другой разъ долженъ буду принять иныя мѣры... Солдатъ долженъ гордиться тѣмъ, что онъ защищаетъ свою родину, а вы этого защитника бьете, какъ лакея...» (стр. 49).

Другой полковой командиръ, едва только поступившій въ дивизію Скобелева, былъ имъ прямо выгнанъ изъ нея за то, что съ перваго же дня сталъ, какъ выражается г. Данченко, «культивировать солдатскіе зубы».

--- «Мнѣ такихъ не надо, говорилъ возмущенный Скобелевъ, совсѣмъ не надо. Отправляйтесь въ штабъ писарей бить. У меня боевые полки къ этому не привыкли» (стр. 50).

Высоко долженъ стоять въ глазахъ всёхъ образованныхъ людей военачальникъ, оберегающій здоровье, честь и личное достоинство своихъ соратниковъ; но онъ поднимается въ нашихъ глазахъ еще выше, когда мы видимъ его пылающимъ негодованіемъ на грубое обращеніе съ плёнными.

Солдатъ изъ конвоя, сопровождавшаго партію плённыхъ близь Шейнова, ударилъ турецкаго аскера прикладомъ. Скобелевъ, случайно видёвшій эту сцену, набросился на офицера, начальника конвоя.

— Это что за нравы? г. офицеръ! Я отниму у васъ саблю вашу... Вы—позоръ русской армии... За чёмъ же вы смотрите?.. Стыдъ! у васъ солдаты бьютъ плённыхъ!.. Бить плённыхъ (продолжалъ онъ) можетъ только мерзавецъ и негодяй. Офицеръ, спокойно глядящій на такую подлость, не долженъ быть терпимъ... Палачи!.. Не совётую вамъ никогда попадать въ мой отрядъ».

И затьмъ, обратившись къ солдату:

— «А ты—какъ ты могъ ударить плённаго?.. Ты дёлалъ ему честь, дрался съ нимъ однимъ оружіемъ, онъ такой же солдатъ, какъ и ты, и только потому, что судьба противъ него, потому, что сила на твоей сторонѣ, ты бьешь безоружнаго!» (стр. 220).

Страшно нравится намъ это святое негодованіе, вызванное возмутительнымъ насиліемъ надъ беззащитными существами. Вотъ гдѣ сказывается благородная природа человѣка! вотъ изыкъ не варвара, хохочущаго при видѣ издѣвательства надъ человѣческою личностью, что такъ часто попадается на глаза въ нашемъ любезномъ отече-

### МИХАИЛЪ ДМИТРІЕВИЧЪ СКОБЕЛЕВЪ.

ствѣ, а истаго европейца, знающаго, что̀ такое настоящая честь, и что́ такое человѣческое лостоинство. Но у Скобелева защита слабаго и беззащитнаго не была дѣломъ минутной вспышки, какъ это у насъ встрѣчается со многими лицами, гордящимися своею гуманностью. а дѣломъ его кровнаго убѣжденія, продуктомъ его просвѣщеннаго міросозерцанія.

- «Смотрите, братцы! напутствоваль онъ солдать, отправлявшихся изъ Плевны за Балканы, – не обижайте болгаръ и туровъ! Они – мирные жители. За первыхъ вы деретесь, свободу имъ своей кровью завоевываете, слъдовательно они вамъ друзья и братья; а вторые, если остались на своихъ мъстахъ, не ушли отъ васъ, значитъ, они върятъ добротъ и чести русскаго солдата... А обманывать такую въру и гръшно, и стыдно!» (стр. 240).

Полководецъ, который былъ проникнутъ такими человѣчными чувствами даже на полѣ брани, долженъ былъ обнаруживать облагороживающее вліяніе на все окружающее. Въ книгѣ г. Данченко приведена масса примѣровъ, какъ высоко былъ поднятъ патріотическій духъ въ арміи Скобелева и какъ солдаты его, находясь подъ постоянымъ возбужденіемъ въ нихъ чувства воинской чести и человѣческаго достоинства, привыкли смотрѣть на себя, какъ на нѣчто высшее въ составѣ войскъ, дѣйствовавшихъ на Балканскомъ полуостровѣ, какъ на людей, отъ которыхъ само собою требуется и особенная сила духа, и особое благородство поведенія. «Мы Скобелевскіе», говорилъ отказавшійся отъ хлороформа солдатъ, которому нужно было отрѣзать обѣ ноги. Ему говорятъ, что безъ хлороформа трудно выдержать операцію, что всѣ принимаютъ его, а онъ отвѣчаетъ:

- «То всѣ... А мы на особомъ положении, мы Скобелевские».

Трудно выдумать ту потрясающую сцену, которую описываеть нашъ авторъ, показывая, какую нечеловъческую силу духа обна ружилъ этотъ «Скобелевскій» воинъ, стараясь, при страшной операціи, не уронить слабодушіемъ репутаціи своего геройскаго отряда. (стр. 147—148). Словно читаешь Тита Ливія и видишь предъ собой Муція Сцеволу, кладущаго въ огонь свою руку и говорящаго, что онъ римскій гражданинъ и что такихъ, какъ онъ, молодцовъ въ римскомъ войскѣ—не мало!

Не мало ихъ было и въ отрядѣ Скобелева. — «Я посылаю васъ на смерть, братцы»!—прямо говорилъ нашъ герой, въ

нѣкоторыхъ случаяхъ, той или другой горсти своихъ соратниковъ, приказывая ей броситься въ аттаку на неприступную позицію, затёмъ чтобы отвлечь силы непріятеля въ извёстную сторону. «Васъ перебьють»--- продолжаеть онь воодушевлять своихь героевь; «зато вы дадите побѣду всему моему отряду. Смерть ваша будетъ честною и славною смертью... Стануть вась отбивать, отступайте, чтобы сейчасъ же опять броситься въ аттаку. Слышите - ли?... Пока живы, до послѣдняго человѣка нападайте...» (стр. 80. Храбрецы кричали «ура» въ отвѣтъ своему военачальнику и бодро шли умирать по его приказанию. Подобная сцена, разсказанная Катономъ въ его «Origines» и относящаяся въ подвигамъ римскаго войска въ первую пуническую войну, приводила въ изумленіе позанъйшихъ римскихъ историковъ. Самъ Катонъ смѣло сравнивалъ ее съ геройствомъ Леонида и трехсотъ спартанцевъ, павшихъ при Өермопилахъ, съ геройствомъ, считавшимся до того времени не подражаемымъ по своему величію. А подъ начальствомъ Скобелева такія чудеса мужества и самоотверженія происходили не одинъ разъ. Взятіе страшнаго редута во время третьей Плевны и геройская смерть майора Горталова (стр. 130) на турецкихъ штыкахъ, · смерть, принятая имъ добровольно, только потому, что онъ далъ слово полководцу живымъ не уйти съ этого редута, который, между тёмъ, пришлось Опять уступить туркамъ, развё это - не страница. выхваченная изъ древней исторіи, изъ исторіи великихъ военныхъ и гражданскихъ подвиговъ и легендарнаго самоотвержения?

--- Насъ, значитъ, оставили совсѣмъ? Никого и ничего на помощь?.. Послѣ того, какъ все уже почти сдѣлано?--говорилъ Скобелевъ въ отчаяніи, видя, что геройское мужество его отряда, оставленнаго безъ всякой поддержки въ критическую минуту, пропадаетъ даромъ.

- Никого и ничего! отвѣчаютъ ему.

Такое бездушное отношеніе въ благу и чести отечества можетъ сразить хоть кого, и Скобелевъ, безстрашный боецъ, зарыдалъ. На эти слезы плевненскаго героя смотрѣла исторія. Людямъ, распоряжавшимся третьимъ боемъ подъ Плевной, онъ давалъ въ руки побѣду: онъ взялъ неприступную и господствующую позицію, для отнятія которой были направлены всѣ силы Османа - паши, и умолялъ поддержать его геройскихъ сподвижниковъ, которымъ иначе остается только умереть со славою; но требованія его были

# МИХАИЛЪ ДМИТРІВВИЧЪ СКОБЕЛЕВЪ.

грубо отклонены. И онъ заплакалъ, ему оставалось только плакать при видѣ того, какъ глупость или интрига лицъ, выше его стоящихъ, губатъ славное дѣло, позорятъ армію, Россію. Ему оставалось еще, пожалуй, умереть, и онъ дѣйствительно искалъ въ этотъ день смерти, но смерть еще не хотѣла итти ему на встрѣчу. Отчего же онъ рыдалъ, отчего онъ искалъ смерти, когда другіе оставались спокойными при видѣ новой, страшной, третьей неудачи нашихъ войскъ подъ Плевною, и даже подтрунивали надъ его отчаніемъ? Оттого, что онъ былъ настоящій тражданинъ своей страны, оттого, что онъ горячо любилъ свое отечество, оттого, что ему дорога была честь его, оттого, что онъ чувствовалъ стыдъ, краснѣлъ за Россію.

Чувствовать стыдъ, болѣть душой за отечество, посрамляемое тупостью, глупостью, самолюбіемъ или неспособностью его оффипіальныхъ представителей, можетъ не всякій. Казенные воры, грабители-интенданты, утопавшие въ шампанскомъ среди дневныхъ и ночныхъ оргій въ Букарешть, въ то время, когла незчастные сол даты, находясь безъ провизіи, безъ сапоговъ, безъ полушубковъ, умирали отъ голода и холода тысячами, разумвется, не знають ни стыда, ни краски въ лицѣ отъ чувства государственнаго униженія или патріотическаго негодованія. Эгоисты и честолюбцы, готовые пожертвовать благомъ, спокойствіемъ, самыми жизненными интересами и даже будущностью стомилліоннаго народа въ угоду страстямъ и похотямъ своей ничтожной клики, обыкновенно говорятъ въ своей черствой душѣ, подобно извѣстной французской куртизанкѣ: «après nous le déluge!» и не понимають, какъ можно убиваться изъ-за проиграннаго сраженія или при вѣсти о заключеніи унизительнаго для отечества международнаго договора. Они продолжаютъ занимать ть же места, получать те же или увеличенные оклады, по прежнему давить своихъ личныхъ противниковъ--какое же имъ дѣло до чести и будущности отечества? Скобелевъ хотя и принадлежаль къ кругу этихъ людей, по своему общественному положенію, но былъ далекъ отъ нихъ душою. Онъ ненавидёлъ и презиралъ этихъ бездушныхъ или малодушныхъ истукановъ, у которыхъ на устахъ охранительныя фразы, а въ сердцѣ только зависть, алчность и ненависть, и ясно понималь, что отечество наше находится далеко не въ безопасномъ положени относительно ближайшаго бу-

219

дущаго. Онъ мучился этимъ пониманіемъ и испытывалъ въ послёдній годъ своей жизни тяжелыя правственныя страданія.

Еще за нѣсколько недѣль до своей смерти, въ послѣднее свое свиданіе съ г. Немировичемъ-Данченко, онъ высказывался въ горькихъ выраженіяхъ о нашемъ политическомъ, экономическомъ и нравстзенномъ положеніи, и приходилъ къ весьма неутѣшительнымъ выводамъ. Г. Данченко не нашелъ возможнымъ передать намъ подробности этого разговора и сообщаетъ лишь въ самыхъ общихъ чертахъ о его духѣ. Мы однако понимаемъ его сущность, понимаемъ, между прочимъ, и изъ тѣхъ ободрительныхъ словъ, которыми покойный заключилъ невеселую бесѣду о нашихъ бѣдахъ и опасностяхъ.

--- «А все-таки будущее наше. Мы переживемъ и эту эпоху (увы! онъ не пережилъ ее). Хватитъ силы... Слава Богу не рухнетъ отъ этого Россія».

Покойный, такимъ образомъ, еще вѣрилъ въ будущее Россіи и не находилъ, что эта эпоха служитъ началомъ нашего непоправимаго паденія, какъ начинаютъ думать уже многіе. Онъ вѣрилъ, но шелъ къ осуществленію своихъ надеждъ путемъ, котораго никто не назоветъ в ѣ р н м мъ. Средствомъ къ пробужденію нравственныхъ и экономическихъ силъ Россіи, къ выходу ся изъ труднаго положенія, онъ считалъ ускореніе войны съ Германіей.

Мысль объ этой войнѣ, неизбѣжность которой для него была очевидна, не давала ему покоя. Онъ носился съ нею еще за Балканами (стр. 278) и мечталъ о преобразованіи въ тому времени русской кавалеріи; онъ начиналъ уже безпокоиться. что война эта застанетъ насъ врасплохъ, когда побывалъ на маневрахъ въ Цруссіи и убѣдился, что «тамъ серьёзно готоватся» посчитаться съ нами (стр. 327), котѣлъ ускорить ее воинственными спичами прошлой з им ы, произнесенными въ Петербургѣ. Парижѣ и Варшавѣ, и незадолго до смерти уже тревожился, что ему, пожалуй, не удастся принять участіе въ этой войнѣ и «разбить исконныхъ враговъ Россія» (стр. 343), такъ какъ предчувствіе ему говорило, что у него смерть уже стоить за плечамь.

Въ нашихъ и въ нъмецкихъ газетахъ, по поводу воинственныхъ рѣчей Скобелева, говорили, что онъ любитъ войну для войны, что безъ войны ему скучно, что она ему нужна для возбужденія нерковъ, что это его стихія, въ которой онъ только и чувствуетъ себя

#### **МИХАИЛЪ ДМИТРІЕВИЧЪ СКОВЕЛЕВЪ.**

хорошо. Мивнія эти были ошибочны. Скобелевъ былъ слишкомъ развитый человѣкъ, чтобы быть рубакой по призванию и смотрѣть на войну, какъ на ремесло или забаву. Онъ зналъ лучше кажлаго изъ насъ ел ужасы и принималъ ее, какъ необходимое зло въ жизни народовъ, черезъ которое часто приходится пройти, чтобы достигнуть лучшаго положенія, и которое одно можеть иногда разсѣкать узель международныхь отношеній, не разрѣшимый другимь способомъ. Г. Немировичъ-Данченко плохо оправдываетъ покойнаго отъ обвиненій въ любви къ военнымъ приключеніямъ, когда по неосторожности называеть его «поэтомъ войны, ея энтузіастомъ», полагая. что такія выраженія не поддерживають вышеозначенныхъ об-. виненій. Во всей книгь его мы однако не находимъ никакихъ данныхъ, которыя бы свилетельствовали, что Скобелевъ нействительно смотрёль на войну съ энтузіазмомъ и съ поэтическимъ увлеченіемъ, чтобы онъ искалъ случая продлить это бидствіе, коль скоро оно уже началось, или вызвать новое для собственнаго удовольствія. Мы видимъ только, что, поставленный въ необходимость воевать, онъ велъ свое дёло съ рёдкимъ мужествоиъ, энергіей и, коли угодно. съ увлечениемъ, но съ увлечениемъ человъка, воодушевленнаго идеей доставить въ начатой и разгор Ввшейся войн В победу своему оружию, одержать надъ непріятелемъ торжество возможно блестащее, которое бы удовлетворало и пользамъ отечества, и славъ полководца, и храбрости и самоотверженію войскъ, имъ предводимыхъ. Но страсти вызывать войну, ввергая въ нее безразсудно свой народъ и государство для личныхъ видовъ или для удовлетворения своимъ кандизамъ. Скобелевъ не имѣлъ, какъ ни много въ этомъ отношении говоритъ противъ него фактъ его ричей, взбудораживщихъ, въ первые мѣсяцы настоящаго года, европейское общественное мнёніе. Ни его замёчательный умъ, ни патріотизмъ, ни гуманность, являвшаяся отличительною чертою его характера, не позволяють намъ становиться въ этомъ случав на сторону его противниковъ. Да вотъ и подлинныя его слова, насколько они върны и справедливы въ книгѣ г. Немировича Данченко: «Это страшное дело (говориль онь о войне). Подло и постыдно начинать войну такъ себѣ, съ вѣтру, безъ крайней необходимости... Никакое легкомысліе въ этомъ случав непростительно. Черными пятнами на короляхъ и императорахъ лежатъ войны, предпринятыя изъ честолюбія, изъ хищничества, изъ династическихъ интересовъ».



Но-скажуть намъ-что же въ такомъ случав означаетъ ero воинственность, какую онъ проявилъ незадолго до своей смерти. видимо стараясь пробудить въ нашемъ обществѣ илею о необходимости войны, взволновать его этой идеей въ совершенно мирное время. среди тажелыхъ обстоятельствъ экономическихъ и политическихъ? Развѣ онъ не понималъ, какимъ страшнымъ случайностямъ подвергалъ онъ своей пропов'ядью войны благосостояние России. на какую сомнительную карту онъ ставилъ ея будущее? Развѣ онъ не видѣлъ, что наше обезсиленное недавней войной и разстроенное внутри государство къ новой войнѣ не готово, особенно къ войнѣ съ врагомъ сильнымъ, предусмотрительнымъ, искуснымъ, издавна старавшимся обезпечить свой успёхъ какъ матеріальными, такъ и нравственными средствами? Развѣ онъ не зналъ, что прошло то время, когда Россія была грозна своею военною силою народамъ Запада, что нельзя теперь никого запугать нашимъ могуществомъ, мъра и въсъ котораго лучше извъстны нашимъ сосъдамъ, чъмъ намъ самимъ? Развѣ онъ, наконецъ, не чувствовалъ, что въ его бранномъ кличі была фальшивая нота, нота ничёмъ неоправдываемой самоувѣренности, нота, въ которой звучало не сознаніе избытка въ насъ національной силы, а жалоба на притёсненіе чужеземцами, свидётельствующая лишь о нашей внутренней слабости?

Все это Скобелевъ, безъ сомнѣнія, понималъ, видѣлъ, зналъ и чувствовалъ, одно въ большей, другое въ меньшей степени. И всетаки онъ взывалъ въ войнѣ съ «исконнымъ врагомъ Россіи». Взываль онь къ ней, какъ всякій понимаеть, не потому, конечно, чтобы онъ желалъ гибели Россіи, а потому, что не видёлъ для насъ другого спасенія. Онъ могъ ошибаться, и сильно ошибался въ пути къ этому спасенію, но не подлежить сомнѣнію, что исходная точка его сужденія была въ высшей степени патріотическая. Едва-ли намъ нужно заявлять, что мы-противники войны вообще, и допускаемъ ее лишь какъ самую крайнюю необходимость, т. е., какъ средство защиты своей родины, когда врагь покушается на ея честь, независимость или цёлость. Война наступательная, въ видахъ-ли завоеванія новой территоріи, или въ видахъ подчиненія сосъда нашей власти или нашему вліянію, не говоря уже о войнахъ изъ-за несогласія съ другими державами или народами въ политическихъ принципахъ, въ войнахъ, какія Россія вела, напр.,

# МИХАИЛЪ ДМИТРІЕВИЧЪ СКОБЕЛЕВЪ.

въ концѣ прошлаго и въ половинѣ нынѣшняго столѣтія (венгерская война), всякая такая война, по нашему мнѣнію, вопіетъ къ небу й составляетъ оскорбленіе самыхъ священныхъ правъ человѣчества. Такія войны обыкновенно и не приносятъ никакой пользы, а рано или поздно отзываются на странѣ самыми тяжелыми послѣдствіями. Не явный ли ущербъ матеріальный и нравственный принесла намъ наша венгерская война? Какимъ крупеніемъ Франціи окончились побѣдоносныя войны Наполеона I-го! Что̀ принесли этой странѣ войны Наполеона III въ Крыму и Мексикѣ? Не подготовили-ль онѣ страшное пораженіе имперіи въ войнѣ съ Германіей? Понятно само собой, что мы не можемъ одобрять опаснаго шага, сдѣланнаго нашимъ героемъ за нѣсколько мѣсяцевъ до смерти, шага, взволновавшаго Европу и грозившаго намъ большими непріятностями. Но мы его понимаемъ.

Скобелевъ видѣлъ, какъ тяжело внутреннее состояніе Россіи, видёль и то, какъ съ каждымъ днемъ убываетъ наше государственное могущество и международное значение. Онъ понималь, что нашъ государственный организмъ пораженъ болѣзнію, отъ которой нужно лёчиться самыми энергическими средствами. Ближайшею причиной этой болтзни, по крайней мере, поводомъ, послужившимъ къ отягчению нашего внутренняго положения и къ ослаблению внѣшнаго могущества, быль берлинскій трактать. Трактать этоть онь считаль совершенно върно позоромъ для Россіи и неизбъжнымъ условіемъ нашего пяденія. Восточный вопросъ, сводящійся ближайшимъ образомъ къ вопросу о нашемъ владѣніи Босфоромъ и Дарданеллами, не только не рѣшенъ, но, благодаря берлинскому травтату, почти совсёмъ ушелъ изъ нашихъ рукъ. Нужно действовать, пока еще не ушло время, нужно пользоваться всёми обстоятельствами, чтобы выйти на торную дорогу въ достижении своихъ важньйшихъ государственныхъ цълей. Но есть врагъ, который мъшаеть всякому нашему шагу на пути въ національному величію, который мѣшалъ прежде, будетъ мѣшать и впредь. Врагъ этотънѣмецъ въ Германіи и въ Австріи. Онъ врагъ не только Россіи, но и всего славянства. Поэтому съ нимъ у насъ борьба неминуема. Между тёмъ, онъ съ каждымъ часомъ усиливается и, въ предвидени войны съ нами въ близкомъ будущемъ, запасается противъ насъ всёми оборонительными и наступательными средствами, а мы дремлемъ и заботимся лишь о томъ, какъ-бы о насъ не подумали



худо насчеть вёрности трактатамь и искренности дружескихь отношеній къ сосёдямь. Нужно, поэтому, произнести роковое слово во всеуслышаніе: мы знаемь, кто нашь врагь и готовы посчитаться съ нимь на поляхь брани. Какъ только это роковое слово будеть произнесено, нёть больше мёста колебаніямь. Русскій народь долженъ готовиться къ войнё съ Германіей и нёмецкою Австріей, къ войнё, которой избёжать нельзя, но которую можно только сдёлать болёе или менёе для насъ благопріятною, смотря по нашей бдительности и предусмотрительности.

Такъ, по видимому, разсуждалъ усопшій теперь герой, когда рѣ. шился выступить съ своими рёчами, надёлавшими столько шума и, безспорно, повредившими его громкому имени. Повредило ему, во-первыхъ, то, что возвѣщая свои патріотическія думы и чувства, онъ пѣлалъ это въ такихъ формахъ и выраженіяхъ, что явился какъ бы органомъ, если не прямо орудіемъ такъ-называемой славанофильской партіи, узкой и крайне несимпатичной по своимъ началамъ и стремленіямъ для каждаго образованнаго человѣка партіи; вовторыхъ, то, что высказывая на весь міръ, какъ бы отъ лица русскаго народа, такія чувства и мысли относительно сосёднихъ державъ. которыя всего благоразумнъе было бы до времени хранить про себя или высказывать по секрету, онъ явно обнаружилъ недостатокъ политическаго такта, непростительный для человѣка, высоко стоящаго на государственной льстниць. Какой же, въ самомъ дъль. благоразумный политическій дѣятель станеть громко предупреждать національнаго врага о томъ, что его ненавидять, что онъ долженъ ожидать нападенія и, такимъ образомъ, не только заставлять его готовиться въ отражению нападения, но и давать ему поводъ обвинять своего противника, предъ лицомъ всего образованнаго міра. въ дерзкомъ вызовѣ? Впослѣдствіи Скобелевъ понялъ, по видимому, свою ошибку и увидёлъ, какъ онъ промахнулся, съ одной стороны, накинувшись ни съ того ни съ сего, по рецепту славянофильской клики, на русское образованное общество, и безъ того принужденное выдерживать тяжелую борьбу съ невѣжествомъ и съ политическимъ шарлатанствомъ противниковъ его законныхъ стремленій, съ другой-поставивши, безъ всякой нужды, въ щекотливое положение лицъ, несущихъ на себѣ отвѣтственность за ходъ нашей внёшней политики. Только этимъ чувствомъ сдёланнаго промаха можемъ мы объяснить ту грустную ноту, которая, по сло-

# михаилъ дмитріввичъ свобилевъ.

вамъ г. Немировича-Данченко, звучала въ его дружескихъ разговорахъ въ послѣднее время. «Моя пѣсня спѣта», говорилъ онъ автору лежащей у насъ передъ глазами книги, намекая на близость своей смерти. Что̀ могло навѣять предчувствіе близкой кончины на человѣка сильнаго, здороваго и задававшагося такими общирными планами? Не гораздо ли легче его грустное настроеніе, доходившее, пожалуй, и до предчувствія близкой смерти, объясняется тѣмъ ложнымъ шагомъ, который онъ сдѣлалъ въ несчастную минуту, вѣроятно, не безъ стороння го подстрекательства, и который поставилъ его въ какое-то странное положеніе въ русскомъ обществѣ?

Говоря это, мы не хотимъ осуждать Скобелева, скорве - мы хотимъ оправдать его. Онъ былъ, безспорно, горячій патріотъ, а патріотизму можно прощать многое, тёмъ болёе его невольныя подчасъ увлеченія. Достаточно сказать въ оправданіе покойнаго, что онъ, какъ и мы, чувствовалъ всю тягость положенія нашего отечества, не находящаго себѣ удовлетворенія ни во внутреннихъ порядкахъ, ни въ умаленномъ своемъ международномъ значении. Онъ видѣлъ, какъ мы все дальше и дальше уходимъ отъ условій правильнаго развитія, какъ мы, охраняя себя отъ усвоенія началъ новой государственной жизни, губимъ наше будущее, наше историческое, призвание, нашъ, какъ онъ выражался, «исторический raison d'être». А между тёмъ, онъ стоялъ высоко, онъ чувствовалъ въ себѣ и подъ собой силу, онъ сознавалъ для себя потребность и даже обязательность дъйствія. Виноваты уже условія нашей общественной и государственной жизни, что дбятельному и одержимому б лагороднымъ честолюбіемъ человѣку у насъ почти нѣтъ достойн аго и правильнаго поприща для дѣятельности. И вотъ герой Плевны и Геокъ-Тепе, отмѣченный уже въ глазахъ образованна го міра печатью генія, полководець, сравниваемый съ Наполеономъ и Суворовымъ, принужденъ искать повода, чтобы напомнить о себъ своимъ согражданамъ, и подрываетъ свою репутацію необдуманными рвчами, а вскорв затвиъ умираетъ во цввтв силъ, къ общему изумленію!

Чёмъ больше однако мы всматриваемся въ эту жизнь, полную естественнаго, а подчасъ и искусственнаго, движенія, въ эту бурную, но благородную душу, сгоравшую жаждой плодотворной дёятельности, способную къ великимъ подвигамъ патріотизма и самоотвер-

**МОДЕСТ**ОВЪ, ТОМЪ I.

Digitized by Goog

15

женія, тёмъ больше мы понимаемъ, какой крупной силы липилась Россія, тёмъ больше мы сознаемъ, что въ неожиданной и, не смотря на всё разоблаченія, недостаточно разъясненной смерти Скобелева, мы понесли потерю, которую еще не разъ будемъ оплакивать. У этого человёка была живая душа, были благородныя чувства, широкіе замыслы, сильный характеръ, энергія въ дёятельности, неутомимость въ преслёдованіи цёли, готовность служить идеё до послёдняго вздоха; у него было обаяніе личности, у него была популярность имени, которая, по замёчанію его враговъ, стоила Россіи трехсотъ-тысячной арміи; къ нему была обращена любовь народа, отличившаго его среди всёхъ современныхъ дѣятелей, какъ наибольшаго выразителя своего духа, и питавшаго къ нему безграничное довѣріе:---кто можетъ замѣнить Россіи такую богатырскую силу, когда для нея придетъ часъ испытанія? Гдѣ мы возьмемъ другого Скобелева?



# УНИВЕРСИТЕТСКІЙ ВОПРОСЪ <sup>1</sup>),

#### Статья первая.

Мы живемъ въ такое время, когда самые жизненные вопросы у насъ отступають на задній планъ, затираются общимъ неустройствомъ нашего быта и становатся вавъ бы не существующими. Давно ли, кажется, правильная постановка народнаго образованія, нашей учебной системы на всёхъ ся степеняхъ. являлась въ глазахъ всего русскаго общества задачею, которая тягответь нань нами всею тяжестью важнёйшаго государственнаго вопроса и рубшеніе которой не тершить отлагательства? А между тёмь, кто теперь, т. е. въ данную минуту, говорить о томъ, что безъ широкаго распространения въ народъ образования, безъ умножения начальныхъ школъ въ неограниченномъ количестве, какими бы то ни было средствами, намъ нѣтъ спасенія? Кто теперь думаетъ, что съ этимъ главнъйшимъ изъ всъхъ вопросовъ современнаго государства связано наше національное процвётаніе, нане государственное могущество, наше международное положение? Кому теперь приходить въ голову обращать особенное внимание правительства на то, что мы называемъ "школьнымъ вопросомъ" по преимуществу, на ненормальную систему гимназическаго образованія, систему, уродующую нашихъ дътей физически и нравственно, уже принес-

<sup>1</sup>) «Наблюдатель», Январь и Февраль, 1882.

15\*

шую не мало печальныхъ плодовъ для современнаго молодого поколѣнія и грозящую въ будущемъ ослабленіемъ нашей умственной силы и нравственнымъ обезличеніемъ русской образованности? Кого теперь занимаетъ печальное положеніе нашей науки, неудовлетворительная система университетскаго преподаванія, оскорбительный для такого большого государства недостатокъ ученыхъ силъ даже для какихъ-нибудь семи университетовъ, при которомъ даже главныя каседры остаются годами, иногда десятками лѣтъ, незамѣщенными? Мы дожили до того, что подобные вопросы стали намъ казаться маловажными или, по крайней мѣрѣ, несвоевременными. Симптомъ цечальный, пугающій...

Нѣтъ въ государствѣ вопросовъ важнѣе народнаго образованія. Нигдѣ упущенія, ошибки, неправильная точка зрѣнія на дѣло не сопровождаются послёдствіями болёе пагубными и менёе поправимыми. Что въ народномъ образования упушено сегодня, того нельзя уже вознаградить завтра, какъ нельзя воротить дня, уже прожитаго; все, что есть неправильнаго въ организаціи школы, оставляетъ свой слёдъ на умё, чувствё и характере всего учащагося поколёнія, и изгладить этотъ слёдъ уже не въ нашей власти. Чёмъ болье запущено школьное дело въ данную минуту, темъ меньше средствъ поправить его вь будущемъ. Пошатнувшіеся финансы можно, какъ ноказываеть недавній опыть Франціи и Соединенныхъ Штатовъ Америки, поставить на ноги въ короткое время нѣсколькими удачными мёрами и твердою экономическою политикой; въ разстроенную армію можно ввести порядокъ усиленіемъ дисциплины и примиромъ строгаго исполнения долга со стороны ся предводителей. Но совсѣмъ другое дѣло-развить въ странѣ научный духъ, создать профессоровъ для университетовъ, учителей для гимназій и народныхъ училищъ. Никакое покровительство, никакія права и льготы не создадуть въ странѣ, даже въ десятки лѣтъ, науки и ея достойныхъ представителей, если почва для этого не была подготовлена раньше хорошимъ и правильнымъ удобреніемъ. Загонъ, въ которомъ держалась университетская наука при императорѣ Николаѣ, даетъ себя чувствовать во всей силѣ и по настоящее время скудостью ученыхъ силъ, способныхъ занимать университетскія казедры. Насильственное сокращеніе количества студентовъ въ университетахъ при томъ же государѣ сказалось между прочимъ и въ недостаткъ учителей, который чувствовался почти

во все время прошлаго царствованія, а теперь замаскированъ привлеченіемъ въ наставники русскаго юношества огромнаго количества иностранцевъ, т. е. принятіемъ мёры, вредъ которой давно уже сознанъ и оцёненъ по достоинству всёмъ русскимъ обществомъ. Нигдё зло нейдетъ такъ глубово и такъ сильно не осложняется, какъ именно въ неправильной постановкё дёла народнаго образованія. Кто въ состояніи исчислить всю ту потерю умственныхъ, нравствепныхъ и экономическихъ силъ, какую несетъ Россія отъ того, что десятки милліоновъ ея обитателей не знаютъ школы и не получили даже начальнаго образованія? Какіа потери несетъ черезъ это русская промышленность, торговля, благоустройство семейное и общественное, даже государственное могущество и полетъ національнаго генія въ сферѣ знанія и искусства, въ сферѣ частной и общественной предпріимчивости!

Повторяемъ, нѣтъ въ государствѣ вопросовъ важнѣе народнаго образованія. Это—вопросы не только настоящаго, но и будущаго, это—вопросы, отъ удачнаго рѣшенія которыхъ зависитъ наше благосостояніе политическое и матеріальное, наше ноложеніе въ средѣ другихъ народовъ, наше мѣсто въ исторіи. Пренебрегатъ ими значитъ ставить на карту все, что есть самаго дорогого въ судьбѣ народа, значитъ губить его нравственныя силы, его будущность, его призваніе.

Впрочемъ, сказать, что русское общество умышленно закрываеть глаза на столь важную задачу, было бы несправедливо. Оно стремится, оно рвется къ образованию изо всёхъ силъ, и не оно виновато въ томъ, что это стремление не находитъ себъ надлежащаго удовлетворенія. Оно просить и молить объ отврытіи новыхъ учебныхъ заведеній, о доставленіи возможности его дѣтямъ учиться. Эти просьбы и мольбы оно повторяеть каждую осень, когда сотни и тысячи дётей находять школьныя двери передъ собой закрытыми не по винѣ ихъ родителей, не по недостаточности своей подготовки въ вступлению въ тотъ или другой классъ гимназии, или какоголибо спеціальнаго училища, а по недостатку м'еста въ существую. щихъ школахъ, вслѣдствіе ограниченнаго числа существующихъ учебныхъ заведеній. Образованія ищеть и самъ народъ, инстинвтивно понимая вредъ вѣкового пребыванія во тьмѣ и подчасъ изъявляя готовность платить послёдній грошъ за обученіе своихъ дётей грамотѣ, которую онъ называетъ «святою». Но его благія намъренія ръдко находять поощреніе, а всего чаще встръчають затрудненія въ существующихъ порадкахъ и всего болье въ бюрократическомъ крючкотворствѣ лицъ, завѣдующихъ дѣдомъ школьнаго образованія. Нельзя, у насъ открыть школы безъ разрѣшенія, нельзя учить, не имъя на то казеннаго патента, не слъдуя указанной программь, не подчиняясь разнымъ, запутывающимъ дело, формальностямъ, не подвергаясь незаслуженнымъ унижениямъ. Современное русское общество не только понимаеть глубоко потребность образованія, но и чувствуеть недостатки организаціи школы средней и низшей, непригодность и даже убійственность дурно поставленнаго влассицизма, чувствуеть весь вредь оть преподавания древнихъ языковъ иностранцами, отъ преобладанія въ педагогической системѣ формализма и бездушія, отъ недостатка въ ней гуманности и уваженія къ дѣтской природѣ. Чувствують все это и лица, поставленныя во главъ управленія нашимъ школьнымъ просвѣщеніемъ. Но злая судьба, тяготвющая налъ нашимъ отечествомъ въ послёдніе годы. останавливаеть каждый нашь шагь къ выходу изъ ненормальнаго положенія, лишаеть силы всякое доброе начинание и снова доставляеть торжество элементамъ, вражлебнымъ нашему благу, нашему процвѣтанію, нашей будушности.

Зло сознанное, всёми или многими понимаемое, носить въ себѣ задатокъ паденія. Рано или поздно русская земля покроется начальными школами; чуждой нашему народному духу и исторіи, нераціональной системѣ средняго образованія настанеть конецъ въ близкомъ будущемъ. Мы не только вѣримъ въ это по патріотическому чувству, но и убѣждены, что иначе и быть не можетъ, что это дѣло исторической необходимости. Надобно было бы совершенно отчаяться въ дальнѣйшей судьбѣ нашего отечества, нужно было бы помириться съ мыслью, что для насъ начался уже періодъ непоправимаго государственнаго и національнаго разложенія, чтобы отказаться отъ твердой вѣры въ близкое наступленіе времени, когда начальное образованіе польется по Россіи широкимъ потокомъ, а среднее будетъ введено въ свою естественную колею, не разъ нами приблизительно намѣченную.

Иное дѣло высшее, университетское образованіе. О состояніи его ни въ нашемъ обществѣ, ни въ правительствѣ нѣтъ вполнѣ яснаго и вѣрнаго представленія. Случайныя обстоятельства, именно студентскія волненія, отклонили нашъ университетскій вопросъ съ



его надлежащей дороги и выдвинули въ немъ на первый планъ сторону внёшнюю, дисциплинарную. И въ обществё, и въ правительствѣ говорили много о томъ, въ какое отношеніе лолжны быть поставлены студенты къ профессорамъ и къ начальству, какія можно предоставить молодымъ людямъ права и вольности, какимъ путемъ всего удачнёе предотвратить шумное нарушение лиспиплины, безпорядочныя сходки, волненія. Въ этомъ у насъ въ послёднее время видёли сущность университетскаго вопроса. Если затрогивались иногда и другія его стороны, то исходнымъ пунктомъ сужденій была все-таки часть внёшняя, дисциплинарная. Въ этомъ направления шли толки въ обществъ и печати, въ этомъ смыслъ дълались правительственныя распоряженія. Но сущность университетскаго вопроса, очевидно, не въ томъ, какъ ведутъ себя по временамъ студенты, а въ томъ, какъ въ нашихъ университетахъ поставлена наука, исполняють ли они свою роль разсадниковъ въ странѣ высшаго образованія, замѣщаются ли кассіды достойными преиставителями научнаго званія, не понижается ли въ нихъ уровень преподаванія, есть ли въ нихъ движеніе впередъ, стремленіе къ поднятію своихъ умственныхъ силъ, къ плодотворному вліянію на учащихся и черезъ нихъ на все окружающее.

Много было писано у насъ объ университетахъ, но настоящая точка зрѣнія на дѣло рѣдко выступала наружу, особенно въ послѣднее десятильтіе, когда она, напротивь, чемъ дальше, темъ больше утрачивалась. Кто не помнить оживленной полемики, которая велась на столбцахъ «Московскихъ Вѣдомостей» и «Русскаго Вѣстника» почти противъ всей остальной періодической печати, защищавшей нынѣшнее состояніе университетовъ въ виду суроваго режима, которымъ грозили имъ въ органахъ московскаго ретрогралства? Въ этой полемия, даже и тогда, когда она шла по поводу студентскихъ волненій, яблокомъ раздора служилъ исключительно уставъ 1863 года, который былъ ненавистенъ г. Каткову и провалившемуся въ московскомъ университетъ, при выборахъ на новое пятильтіе, Леонтьеву, и за который объими руками держались всъ у ниверситетскія корпораціи. Въ сущности вопросъ шелъ для одной стороны о сохранении университетскаго самоуправления, для другой-о поглощении его министерскою канцеляріей. Все, что ни говорилось при этомъ той или другой стороной о состоянии нашихъ университетовъ, объ ихъ внутренней жизни, говорилось въ виду

одной конечной цёли: отмёнить уставъ 1863 года или сохранить его, что сводилось, въ свою очередь, къ вопросу о подчинении университетской жизни бюрократическому режиму, действующему у насъ во всёхъ другихъ сферахъ государственнаго быта, или объ оставлении за учеными корпораціями права вести свои дѣла по своему усмотрѣнію. При такой поставовкѣ вопроса было естественно. что одна воюющая сторона направляла всё свои усилія къ тому, чтобъ выставить современное состояние университетовт въ возможно болёе неблагопріятномъ свётё, а другая старалась всёми силами доказать, что университеты наши никогда не стояли на такой высотѣ, какъ со времени дѣйствія новаго устава. Отсюда выходило, что въ то время, какъ на страницахъ однихъ журналовъ и газетъ, въ статьяхъ по университетскому вопросу, публика ничего не видела, кроме изображения ихъ недостатковъ, поставляемыхъ въ связь съ дъйствующимъ уставомъ, на страницахъ другихъ изданій она встрѣчала лишь похвалы ихъ современному устройству, отмѣна вотораго грозила бы неминуемымъ бѣдствіемъ для высшаго образованія. Безпристрастныхъ голосовъ не раздавалось въ печати, и если они по временамъ и пытались пробиться наружу, то говорили такъ мало и робко, что проходили совершенно незамѣченными.

Безпристрастному изображению современнаго состояния нашихъ университетовъ мѣшали двѣ причины. Одною изъ нихъ была ярость нападеній на нихъ со стороны бюрократической партіи, требовавшей принесенія себѣ въ жертву всякаго подобія самоуправленія, гдѣ бы оно ни проявлялось, хотя бы въ ученой республикѣ; другою-корпоративный духъ университетовъ, налагающій на каждаго изъ своихъ членовъ правственную обязанность быть солидарнымъ съ корпораціей въ дълѣ защиты ся правъ, чести и достоинства. Что чувство самосохраненія, обязанность защищать лучшія начала отъ грубыхъ на нихъ покушеній, наконецъ, солидарность отдѣльныхъ членовъ съ корпораціей, не позволяли открывать слабую сторону нашихъ высщихъ разсадниковъ просвъщенія тъмъ именно людямъ, которымъ она была наиболѣе извѣстна, - это понятно. Но также понятно и то, что лица, не принадлежащія къ университету, но проникнутыя идеей пользы самоуправленія, не хотѣли выступать невольными союзниками партіи, поползновенія которой были ненавистны всякому, кому дороги истинные интересы и благо отечества. Когда нужно защищаться отъ врага, тогда простое благоразуміе

требуеть не раскрывать предъ нимъ своихъ внутреннихъ ранъ. равно какъ не разъединяться, а дъйствовать соединенными силами. Это правило, обязательное во внѣшней войнѣ, не менѣе обязательно и во внутренней. Этимъ объясняется то единодушие, съ какимъ либеральная цечать съ одной стороны и университетскія корпораціи съ другой не переставали до послёдней минуты заявлять, что въ современномъ устройствѣ университетовъ измѣнять нечего и чтоуставъ 1863 года долженъ остаться неприкосновеннымъ. Что же касается недостатковъ, которыми, по словамъ бюрократической партіи, переполнена университетская жизнь и организація, то сторона. поставленная въ оборонительное положение, о нихъ совершенноумалчивала. Единодушіе ся въ этомъ отношеніи было до сего времени такъ велико, что внушало въ себъ невольное уважение даже со стороны людей, всего менье склонныхъ подчиняться стороннему нравственному давлению и какъ нельзя болбе дорожащихъ независимостью мнѣнія.

Но такому положению цёла должень быть положень конець. Состояние высшаго образования въ странъ есть дело столь большов важности, что передъ нимъ блёднёютъ всякіе интересы партій. какими бы благовидными и возвышенными принципами они нв прикрывались. Неужели потому, что однимъ нужно преувеличивать мрачныя стороны университетской жизни, а другимъ выгоднѣе скрывать ихъ, русское общество не должно знать истиннаго состоянія свояхъ университетовъ, съ процвѣтаніемъ которыхъ связани его надежды на торжество свёта и разума въ дальнъйшихъ сульбахъ отечества? Неужели и теперь, когда не существуетъ болве тѣхъ спеціальныхъ обстоятельствъ, при которыхъ всякое неодобрятельное слово объ университетскихъ порядкахъ могло служить лишь на пользу приверженцевъ канцелярскаго режима, говорить правду объ университетахъ значитъ-измвнять двлу свободы, становиться на сторону ся гонителей? Неужели и теперь либеральный принципъ требуетъ скрывать существующее зло на томъ основании, что объ этомъ злё говорятъ противники этого принципа? Вопросы странные, но вполив законные, когда вспомнишь, какъ трудно было до самаго послёдняго времени напечатать что-нибуь не въ пользу созданной уставомъ 1863 года университетской организаціи и установившихся подъ са вліяніемъ современныхъ нравовъ университетскихъ корпорацій. Авторъ этихъ строкъ, которому нѣтъ нужды до-

233

казывать свою сердечную преданность интересамъ русскаго образованія и который, посл' суроваго опыта жизни, можеть охлальть ко многому, только никакъ не въ судьбѣ русской школы и науки, неолновратно пытался выступать съ указаніемъ на темныя стороны университетской жизни, тяжело отзывающияся на интересахъ нашей науки и высшаго образованія, но всегда встр'яналь тому энергическое противод вистые если не матеріальнаго, то нравственнаго свойства. Не разъ приходилось откладывать въ сторону перо, готовое набросать картину университетской неурядицы, прямо вытекающей изъ недостатновъ двиствующаго устава; случалось и прекращать уже начатое печатание статей, относящихся въ этому предмету. Противодъйствіе шло почти исключительно отъ близкихъ людей и выражалось въ весьма энергическихъ увъщаніяхъ. «Время ли теперь---говорили автору---указывать на мрачныя стороны университетской жизни, когда на нихъ направлены стрёлы бюрократической партіи и циническія выходки ретроградной печати? Выступать противникомъ нёкоторыхъ порядковъ въ университетахъ не значитъ ли, съ другой стороны, вызвать противъ себя большинство членовъ **университетскихъ корнорацій и подве**ргнуться граду нареканій и даже оскорбленій въ органахъ либеральной печати? Не лучше ли нодождать обсуждениемъ университетскаго вопроса до того времени, когда судьба нашихъ университетовъ будетъ болѣе обезпечена отъ подчиненія ихъ мертвящей рукъ канцелярскаго. произвола, губительнаго для процвётанія всякой жизни, а тёмъ болёе жизни умственной, научной?» Съ искренностью, и безспорною разсудительностью такихъ рёчей было бороться трудно и приходилось уступать ихъ давлению.

Но въ настоящее время вышеприведенныя разсужденія потеряли сьою силу. Нынёшній ') министръ народнаго просвёщенія, на первыхъ же порахъ отправленія своей должности, категорически заявилъ, что онъ, по отношенію къ университетамъ, будетъ стоять на почвё устава 1863 года и будетъ «уважать права, закономъ имъ предоставленныя». Опасности потерять свою автономію для университетовъ, слёдовательно, теперь не существуетъ или, по крайней мёрё, критическое время для этой автономіи миновало. Вмёстъ

<sup>1</sup>) Баронъ А. П. Николан.

# YHNBEPCHTETCEIN BOIIPOCD.

съ этимъ, должно въ средѣ просвѣщенныхъ членовъ университетскихъ корпорацій измѣниться и отношеніе въ критивѣ современнаго устройства университетовъ и явленій, съ нимъ связанныхъ или даже изъ него вытекающихъ, --къ критикѣ, при томъ же, дружественной, проникнутой желаніемъ лишь видёть въ лучшемъ свёть то, что дорого самимъ корпораціямъ, и потому считающей себя вправѣ указать на то, что для пользы науки и высшаго образованія подлежить измѣненіямъ, равно какъ и на то, что можеть поднять уровень научной жизни и общественной нравственности въ университетахъ и увеличить силу вліянія на общество со стороны этихъ, дорогихъ всякому, любящему свою родину, русскому человѣку, разсадниковъ науки и просвѣщенной мысли въ отечествѣ. Что касается либеральной печати, то и она, подвергшаяся столькимъ тяжелымъ испытаніямъ, не можетъ, наконецъ, не понять, что нъть для нея интересовъ выше истины и что нъть блага, которое могло бы стоять въ противоречи съ этою последнею.

«Университеты наши находятся въ самомъ грустномъ положеніи: составъ профессоровъ далеко не блестящъ; вакантныхъ каоедръ много, а тъ, которыя и заняты, мало отъ того выигрывають; замѣчательныхъ людей между преподавателями очень мало, а замѣчательныхъ трудовъ, ими совершенныхъ на пользу науки, еще менѣе; тутъ уже господствуетъ не классициямъ, не реализмъ, а Богъ вѣсть что... Профессоры походять болѣе на чиновниковъ, исполняющихъ свои оффиціальныя обазанности, чѣмъ на преподавателей, дорожащихъ передачею своимъ слушателямъ тѣхъ свѣдѣній и убъжденій, которыхъ они преисполнены, а студенты преимущественно заняты тѣмъ, какъ бы отбыть положенные годы обученія и получить ученую степень, дающую права́ по службѣ. Тутъ наука не причемъ; общенія между учащими и учащимися также почти нѣтъ никакого; формальное исполненіе своихъ обязанностей есть главная забота и тѣхъ, и другихъ».

Кому принадлежить эта картина современнаго состоянія нашихъ университетовъ? г. Каткову? г. Любимову? г. Георгіевскому? Ничуть не бывало. Ес нарисовало личо, не разъ заявлявшее полное осужденіе системѣ управленія народнымъ просвѣщеніемъ, такъ мало отвѣчающей жизненнымъ потребностямъ нашего отечества, ее нарисовалъ извёстный общественный дёятель и публицистъ, въ цёломъ рядё умныхъ брошюръ, изобразившій непригляднооть нашего положенія въ разныхъ отношеніяхъ, человёкъ, не имъющій никакихъ поводовъ относиться въ университетамъ недоброжелательно, а являющійся лишь въ роли. сторонняго, но безпристрастнаго наблюдателя. Авторъ вышеприведенныхъ строкъ г. Кошелевъ \*).

Кто станеть утверждать, что въ приведенныхъ строкахъ заключается какое нибудь преувеличение пристиато состояния нашихъ университетовъ? А если въ нихъ дъйствительно нътъ преувели. ченія, то надобно сознаться, что положеніе высшаго образованія въ Россіи безотрадно. Оно сводится, по наблюденіямъ г. Кошелева, къ следующимъ даннымъ: много незанятыхъ казедръ; между университетскими преподавателями царствуеть печальная посредственность; ученые труды большей части преподавателей ничтожны, по крайней мёрё, не обращають на себя вниманія; преподаваніе ли. шено жизни и носить характерь формальнаго исполнения обязан ностей; правственной связи между профессорами и студентами нѣть или очень мало; преподаваемая въ университетахъ наука не обнаруживаеть на слушателей возвышающаго и окрыляющаго лушу вліянія. Есть надъ чёмъ задуматься. В'єдь если наблюденія автора вышеприведенныхъ строкъ върны, то мы въ настоящее время присутствуемъ при такомъ состояния нашихъ университетовъ, которое указываеть уже не на застой въ ихъ процеблании, а прямо на какое-то разложение, на болѣзнь органическую.

Посмотримъ однако на дѣло ближе.

Еслибъ намъ не было ничего извѣстно ни о качествѣ ученыхъ и преподавательскихъ силъ, дѣйствующихъ въ нынѣшнихъ русскихъ университетахъ, ни о внутренней жизни университетовъ вообще, ии о научныхъ и преподавательскихъ успѣхахъ въ частности, еслибъ не было извѣстно ничего другого, съ чѣмъ связано процвѣ- / таніе или паденіе высшаго учебнаго заведенія, то одного факта опустѣнія многихъ каеедръ было бы вполнѣ достаточно для того, чтобы понять, что университеты наши стоятъ не на хорошей дорогѣ.

\*) См. его брошюру: «Что же теперь дъявть»? Берлинъ, 1879, стр. 18—19.

Какая можеть итти рёчь о процебтании науки и высшаго преподаванія тамъ, гдѣ многія и нерѣдко важнѣйшія, основныя казедры безмолствують, и безмолствують не семестрь, не годь, не два, а пять, десять, пятналцать льть и даже болье! Если это безмолые и не всегла налобно понимать въ буквальномъ смыслѣ, въ виду того, что обыкновенно факультеты находять лицо, которое берется временно читать лекци по вакантной касслов. то все таки незамвщеніе каседов въ теченіе многихъ літь – ракть весьма характеристическій для жизни нашихъ университетовь и врайне печальный. Стоить лишь заглянуть въ печатающиеся въ «Журналь Министерства Народнаго Просвёщенія» отчеты «о деятельности и состоянии учебныхъ заведений», чтобы видъть, вакъ далеко идетъ бълствіе отъ недостатва въ профессорахъ всёхъ русскихъ университетовъ, крожв петербургскаго. Ничего не можетъ быть, олнако. въ этомъ отношении краснорѣчивѣе отчета казанскаго университета. за 1880 годъ, въ которомъ мы читаемъ следчющее: ....

«Изъ числа положенныхь по штатамъ васелов вакантными были слёдующія: на ногорико-филологическомъ факультетів: римской словесности со вторей половины 1869 года, истори всеобщей литературы и теорін и исторіи искусствь, -- об в со времени введенія въ дійствіе университетскаго устава 1863 года. арабскаго языка - съ сентября 1868 года и туренко-татарскагосъ иоля 1872 года; на физико-математическомъ: практической механики и физической географіи --- объ со времени ввелены въ действіє нынёшняго устава; на юридическомъ: церковнаго законовѣлѣнія - съ сентября 1869 года, исторіи славянскихъ зако-. нодательствъ-со времени введенія въ д'йствіе устава 1863 года. **УГОЛОВНАТО Права.** И УГОЛОВНАТО СУДО**НОВ**ВОЛСТВА И СУЛОустройства-съ изля 1870 года, исторіи иностранныхъ законодательствъх доевнихъ и новыхъ-съ январд 1876 года, знинелопедіи права — съ октября 1879 года; на медицинскомъ: общей патологіи---сь іюня 1879 года и хирургической госпитальной влиники-съ декабря 1880 года» (Журналъ Минист. Народи. Просв. Августь, 1881).

Отчюда мы видимъ, что нёкоторыя каседры въ казанскомъ университетѣ, со времени ихъ основанія, не имѣли еще ни одного преподавателя, а нѣкоторыя изъ основныхъ факультетскихъ каседръ, какъ каседра римской словесности на историко-филологическомъ

факультеть и уголовнаго права на юридическомъ, пребывають не занатыми-порвая дебнациать деть, а вторая одиннадцать? Обративнись въ другимъ университетамъ, им увидимъ, что въ кіевскомъ казелда димской словесности остается вакантною четыре года, а греческой — четырнадцать. И это въ университетъ, глъ историко-филологическій факультеть съ 1-го курса подразд ілень на отделения, изъ которыхъ главное в лассичесное! Согласно отчету, читанному 30-го августа на актѣ новороссійскаго (олесскаго) университета, такъ казенра философіи остается вакантною со 2-го октабря 1876 г., ринской словесности - съ 1-го января 1877 г., сравнительной граммативи индо-европейскихъ языковъсъ 12 октября 1874 г., исторія всеобщей литератури-съ 1-го мая 1865 г., агрономической хемін-съ 10-го марта 1879 г., эвциклопедін нрава-съ 14-го октября 1872 года, международного нравасъ 1-го ная 1865 г., первовнаго законовѣлѣнія --- съ 20-го іюня 1875 года. Даже въ носковскомъ универсилеть, по отчету за 1880 г., оставались незанатники по одному юридическому факультету цёлыхъ четыре вазедры: энциклопедія прева, уголовнаго права, уголовнаго сухопроневолсява и истории славянскихъ закононательствь. -

Этнхъ прим'новъ достаточно, чтоби видеть, какъ великъ одинъ наъ тамкихъ недуговъ, какими страдаютъ русскіе университеты. О причинахъ его ны скаженъ неже, а теперь обратниъ внимание на другую сторону дёла. Если печально видёть, что университети не могуть найти лиць для замъщенія казедрь, изь которыхь нь-ROTODHA OCSMOLECTBYIDTS BL IDOLOLINCHIC ACCATH. HATHANIATH ABIS и болёе, то еще болёе грустное чувство овладёваеть нами при нысли, что и занатыя кассдры, какъ выражается г. Кощелевъ, «нало отъ того вынгрывають». Прежде чёмъ ин разскажемъ печальную повесть о томъ, какъ обыкновенно замещаются теперь въ руссвихъ университетахъ вакантныя казедры, мы не можемъ не заявить грустваю факта, что достоинство вреподавательского персонала въ университетахъ нашего времени представляетъ собой, сравнительно съ недавнимъ прошлымъ, явный упадокъ. Пунктъ этоть очень щекотливъ и фактическое разъяснение его невозножно безъ того, чтобы не затронуть личныхъ самолюбій. Цоэтому мы будемъ здёсь осторожны, но не можемъ оставить дёла безъ всякаго освёщения, хотя бы только для одного историко-филологическаго факультета. Возьмемъ кассару славянскихъ нарбчій. Давно

#### университетский вопрось.

ли было время, когда она китла своими представителями въ разныхъ университетахъ такихъ лицъ, какъ Григоровичъ, Бодянскій, Срезневскій! Гдѣ тенерь найдутся на этой каседрѣ представители, равные по уму, образованию и ученому значению этимъ корифеямъ сдавянской филологи 1)? Много ли теперь на этой каседрё именъ. хотя бы только известныхъ публике, не говоря о знаменитости? Возьмемъ, коли угодно, и русскую исторію. Недалеко то время, когда на каседръ по этому предмету гремъли имена Соловьева, Костомарова, а раньше-Погодина, Устралова. Разв' теперешніе представители этой вазедры, не исвлючая даже лучшихъ изъ нихъ. между которыми есть имена весьма почтенныя, могуть сравняться съ своими преднественниками въ ученой славъ, во вліяній на общество и даже въ качестве ученой производительности? Не была. одно время, бълна громкими именами и казелра всеобщей истории. Все руссвое образованное общество знало Куторгу въ Петербургѣ. Грановскаго и Кудрявцева въ Москев. Теперь же о большей части нашихъ историковъ знаютъ только студенты, да и то не всёкъ факультетовъ.

Странное дело! У нынёшнихъ профессоровъ, но врайней мёрё E у лучшихъ изъ нихъ, нътъ недостатка ви въ учености, хотя и узкой, ни въ знакомствѣ съ научными пріемами, хотя бы только Ň нѣмецкихъ семинарій-въ этомъ они подъ часъ даже сильнѣе сво-1Ë ихъ предшественниковъ, -- но роль ихъ въ отечественной наукъ n. 61 ограниченна, вліяніе на слушателей мало замётно, а на общество-Ţ. и совсёмъ ничтожно. Имена большей части изъ нихъ совершенно нензвъстны публивъ, и сочинения ихъ, за малыми исключениями, 11 совсёмь не находять читателей. Съ именами прежнихъ профессо-1ë 61 ровъ наша публика была такъ же хорошо знакома, какъ и съ именами любимыхъ поэтовъ и прозаическихъ писателей. На ихъ 06 ! публичныя лекціи стевались сотни и тысячи слушателей. Левціи Бł эти были событіями сезона: о нихъ всё говорили, содержание ихъ epo Obół было предметомъ оживленныхъ споровъ въ обществв. Статьи этихъ профессоровъ, помѣщавшіяся въ журналахъ, читались съ жадностью BT:

)ÆEI) XG

Æ

E

Б

 всі:
1) Петербургскому университету впрочемъ посчастливилось пріобръсти глч<sup>4</sup>
на каседру славянскихъ наръчій очень сильнаго ученаго, въ лицъ г. Ягича, (авн. фностраннаго славянина.

239

и представлялись всей читающей публикъ авторитетными. То ли теперь? Теперь даже литераторы и преподаватели другихъ учебныхъ заведений сплощь да рядомъ не знають, кто преподаеть въ университеть латинский языкъ или всеобщую историю. Не значить ли это, что въ нашемъ университетъ убыла сила ума и таланта, сила научнаго авторитета? Несомнённо значить. Такъ, гдё умъ и таланть тамъ и извёстность, тамъ и вліяніе. Кто не знаеть имени Вутлерова или Менделбева? А между твиъ химія — наука, далеко не такъ популярная, какъ словесность или исторія? Кто не знаетъ Чебынова-математива? Ученая спеціальность, вавъ видить читатель, не играетъ роли въ доставлении лину славы и значения. Истинная величина видна вездё и не можеть долго оставаться подъ спудомъ. У публики есть удивительное чутье, которымъ она узнаетъ уиственную или правственную силу въ людяхъ, дъйствительно вылающихся, и не хочеть знать о техь, кого ей выставляють за большихъ ученыхъ или геніевъ, вопреви справедливости. Если, такимъ образомъ, ученая корпорація — цёлый университеть или только факультеть - не имветь на общество никакого вліянія, если публика инчего не знаеть о величіи ученыхъ, копошащихся въ своемъ муравейникъ и представляющихся въ немъ великими, то это вёрный признака, что въ корнорации царствуеть посредственность или прамо ограниченность.

Говоря о настоящемъ положении умственныхъ силъ русскихъ университетовъ сравнительно съ прежнами, мы имбемъ въ виду но преимуществу историко-фелологический факультеть, не только нотому, что наличный его составъ и деятельность его представителей намъ болте известны, но и потому, что нигде такъ не за. мётно паденіе качества умственныхъ силъ, накъ именно на этомъ факультеть. Къ этому нужно прибавить еще и то соображение, что историво-филологический факультеть, по свойству преподаваемыхъ въ немъ наукъ, всегда былъ особенно на виду у общества и имбетъ всего болёе возможности обнаружить благодётельное вліяніе науки на умственную, нравственную и эстетическую жизнь общественной массы. Есть, поэтому, не малое основание мѣрить состояние университета по вачеству умственныхъ силъ его представителей, занимающихся языкознаніемъ, литературой, философіей и исторіей. Языкознаніе, литература, исторія всегда составляли и еще долго будутъ составлять главнъйшие элементы образования во всякомъ обществъ:

потому то и важно, чтобы представителями науки въ этомъ отношени являлись люли талантливые и достойные. Кто знаеть. не стойть ли понижение идеальныхъ стремлений и даже обывновенной гражданской нравственности въ русскомъ обществѣ послѣднихъ полутора десятковъ лёть въ нёкоторой связи съ паденіемъ у насъ высшаго образованія по наукамъ историческимъ и филологическимъ? Оть кого теперь молодое покольние слышить сильное и вдохновенное слово, которое во время оно увлекало его въ возвышеннымъ чувстваль и мыслямь и давало ему на всю жизнь точку опоры въ живо нарисованныхъ образахъ великихъ людей, вЪ картинахъ стремленій великихъ эпохъ, въ раскрытіи широваго смысла въ произведеніяхъ геніальныхъ писателей? Кого теперь могуть волновать, въ комъ могутъ шевелить благородныя чувства и направлять умъ къ идеаламъ человѣческой жизни историческія лекціи, когда, напримёрь, читающій въ близкомъ къ намъ университеть древнюю исторію профессорь ничего не видить въ исторіи Рима, кромѣ послѣдовательнаго ряда годовъ, обозначаемыхъ именами консуловъ, и внѣшнихъ событій, къ этимъ годамъ пріурочиваемыхъ? Какую пищу для ума и эстетическаго чувства можеть дать чтеніе древнихъ писателей, сопровождаемое отъ начала до конца одними, и при томъ элементарными, этимологическими и синтаксическими объясненіями, - чтеніе, какъ бы не признающее въ писателѣ ни сильнаго литературнаго таланта, ни яркаго представителя общественной мысли, ни сына исторической эпохи, давшей его перу особый колорить и направление? Личность профессора всегда играеть большую роль во вліяніи преподаваемой имъ науки на слушателей, равно какъ и въ большемъ или меньшемъ ихъ расположени къ ея изучению. Сильный умомъ и даровитый ученый-тотчасъ привлекаеть къ занятію своей наукой многочисленныхъ и внимательныхъ учениковъ и образуетъ то, что называется школой, которая распространяеть дело своего основателя и живеть бодрымъ духомъ. ъъ то время какъ невольные слушатели узкаго міросозерцаніемъ и самоуслаждающагося въ своей ограниченности лектора занимаются дёломъ спустя рукава и оставляють университеть безъ всикаго научнаго духа, безъ всякаго одушевленія идеаломъ истины. Пред. ставимъ же себъ, что гдъ-нибудь цълый факультетъ составленъ изъ такихъ самоуслаждающихся въ своей ограниченности представителей науки, какъ вышеупомянутый профессоръ римской исторіи, возвра-

модестовъ, томъ 1.

Digitized by Google

тившійся въ изложеніи исторіи къ самому первобытному методу, заимствованному имъ у «Лётописи» римскихъ понтификовъ, или, какъ тотъ профессоръ греческой словесности, который въ произведеніяхъ поэтовъ и прозаиковъ, у Гомера и Өукидида, у Софокла и Платона, не видитъ ничего, кромъ склоненій, сиряженій, наклоненій, временъ и падежей, въ особенности родительнаго. Развѣ при такомъ преподаваніи возможна научная жизнь въ срс в учащихся? Развѣ возможно при такихъ условіяхъ нравственноє вліяніе профессорскихъ лекцій на слушателей? Развѣ могутъ такіе университетскіе дѣятели внушить молодому поколѣнію нравственную бодрость, заставить полюбить науку, пріучить трудиться съ охотой, съ увлеченіемъ, дать идеалъ, который служилъ бы юношѣ свѣточемъ въ жизни?

Наука требуетъ прежде всего возможно точнаго знанія фавтовъ и явленій, касаются ли эти факты и явленія міра физическаго, или духовнаго-все равно. Но факты и явленія, какъ бы близко они ни были изучены, еще не составляють науки. Они составляють ея достояние на столько, на сколько они ведуть насъ къ позначию законовъ управляющихъ жизнію, т, е. ихъ обнаруженіемъ. Это іюзнаніе законовъ явленій и есть задача науки.--то, въ чемъ заключается ся цёль и сущность. Но не всё науки одинаково доступны точному изучению явлений; не всякаго рода явления легко подчиняются твиъ общимъ началамъ, которыя мы называемъ законами. Область міра физическаго, гдѣ наблюденія проще и доступнѣе, гдѣ связь явленій виднѣе, гдѣ причинность ихъ нагляднѣе, гдѣ иногое подлежить повёркё при помощи искусственныхъ опытовъ, гораздо способнѣе подчиняться научному знанію, и потому гораздо раньше открыла человѣческому уму нѣкоторые изъ законовъ, въ этой области действующихъ. Область міра духовнаго несравненно сложнёе по своимъ элементамъ, гораздо менѣе подлежитъ непосредственному наблюдению, вслёдствіе того, менёе доступна точному изучению и, на основания этого, еще далека отъ строгаго научнаго знанія, которымъ гордятся изслёдователи внёшней природы. Этою разницею въ степени познаваемости явленій физическихъ и духовныхъ объясняется, между прочимъ, то обстоятельство, что въ наукахъ естественныхъ всякій ученый болёе на своемъ мёстё, чёмъ въ наукахъ, имѣющихъ предметомъ жизнь человѣка или общества. Тогда какъ въ первыхъ и ограниченный человѣкъ, вооруженный терпѣніемъ

и умёньемъ обращаться съ механическими аппаратами, можеть дёлать свое дёло съ цользой для другихъ и для самой науки. --- въ наукахъ послёдняго разряда безъ выдающагося природнаго ума. старательнаго образования и творческой способности или таланта нельзя сдёлать ничего важнаго или полезнаго: здёсь и изученіе фактовъ представляетъ гораздо больше трудности, а понимание внутренняго смысла явленій, ихъ связи и причинности требуеть способн. Эй далеко не дюжиннаго свойства. Воть почему даровитость въ наукахъ филологическихъ, историческихъ, философскихъ является важнѣйшимъ условіемъ, безъ котораго не можетъ быть ни настоящаго ученаго, ни хорошаго профессора. Безъ нея самое упорное спеціальное изученіе дёла окажется безплоднымъ, а передача его слушателямъ останотся безъ вліянія. Такой человѣкъ не въ состояніи ни выбрать надлежащаго предмета для чтенія, ни освѣтить его надлежащимъ образомъ, ни возбудить въ слушателяхъ вниманіе къ его изучению. При даровитости преподавателя, самый сухой и сцеціальный предметь, хотя бы родительный падежь въ греческомъ склонении, пріобратаетъ интересъ въ глазахъ слушателя, а безъ нея и римская исторія-предметь, интереснье и поучительные вотораго не представляетъ намъ историческая наука, -- явится сумбуромъ, неизвѣстно для чего преподаваемымъ съ казедры. Хорошій профессоръ-тотъ, кто можетъ и научить заниматься по строгому методу и науки, внушить любовь къ научнымъ занятіямъ. Нѣтъ среди учащихся юношей бодраго отзыва къ пріобретению научныхъ знаній, значить въ университеть наука въ упадкъ, преподавательскихъ талантовъ ивтъ, а вивств съ твиъ и уровень высщаго образованія идеть къ неизбѣжному пониженію.

Тавово именно состояніе нашихъ университетовъ въ области наукъ филологическихъ, историческихъ и, — позволю себѣ сказать, хоть мимоходомъ, — юридическихъ. Каеедры на юридическомъ факультетѣ не менѣе страдаютъ недугомъ отсутствія преподавателей, чѣмъ и на историко-филологическомъ. Замѣчательныхъ юридическихъ трудовъ появляется меньше прежняго; жалобы студентовъюристовъ на слабый характеръ преподаванія всеобщи; застой на юридическихъ факультетахъ, если не явный упадокъ ихъ, —о чемъ однако говорятъ многіе, — очевиденъ. Достаточно указать хоть на тотъ фактъ, что множество студентовъ юридическаго факультета въ любомъ университетѣ не посѣщаютъ лекцій по полугодіямъ и

16\*

даже по цёлымъ годамъ. Между этими студентами далеко не всѣ принадлежатъ къ лѣнивымъ и неспособнымъ. Но всё они въ одинъ голосъ говоратъ, что посѣщеніе юридическихъ лекцій въ университетахъ безполезно, что профессора изъ года въ годъ читаютъ по однѣмъ и тѣмъ же запискамъ или даже по печатнымъ книгамъ. Явленіе это, которое не встрѣчается въ такомъ грубомъ видѣ ни на какомъ другомъ факультетѣ, было бы ужасно, еслибъ юридическій факультетъ могъ давать тонъ университету. Къ счастію для науки, этой привилегіей онъ никогда не пользовался, кромѣ, быть можетъ, итальянскихъ университетовъ стараго времени.

Какъ въ природѣ, такъ и въ мірѣ человѣческомъ, всякое начало стремится утвердить себя, продолжить и расрпостранить свое двиствіе. Стремится утвердить себя и царство посредственности въ университеть, и это не на одномъ историко - филологическомъ факультетѣ и не въ одномъ какомъ нибудь университетѣ, а на всѣхъ факультетахъ и во всёхъ университетахъ безъ изъятія. Въ настоящее время, проникнуть въ университетскую корпорацію даровитому ученому едва ли многимъ легче, чёмъ пройти верблюду скозь игольное ухо. Какая-то глухая и упорная вражда къ таланту проявляется всюду, и чёмъ дальше, тёмъ больше. Про историко-филологические факультеты и говорить нечего. Тамъ даровитость вмѣняется чуть не въ преступленіе. Стоить только посмотр'ять, какія диссертаціи принимаются теперь по наукамъ филологическимъ и историческимъ и считаются за хорошія, чтобы просто ужаснуться. До крайности узкія темы, неряшливое расположеніе содержанія. тяжелое и мало литературное изложение, а, главное, отсутствие всякаго философскаго духа признается теперь между филологами за положительныя достоинства. Боже сохрани, если молодой ученый обнаруживаетъ широту взгляда, живое изложеніе, стремленіе къ ясности мысли и способность къ обобщеніямъ. Это теперь былъ бы не ученый, а литераторъ, публицистъ или что хотите, но только не такой человѣкъ, какой теперь требуется. Еслибъ Грановскій теперь вздумалъ поступить на казедру исторіи въ петербургскій университеть, онъ не собраль бы для себя въ факультеть и трехъ голосовъ. Тупость не порокъ, а даже признавъ солидности; порокъ въ талантѣ, въ даровитости. Одно время ходилъ слухъ, что по поводу предложенія одного извѣстнаго и даровитѣйшаго изъ русскихъ историвовъ въ почетные доктора, въ этомъ факультетъ была

произнесена фраза: «въ такомъ случав надо было бы дать почетную новторскую степень и танцору Петипа». Se non è vero, è ben trovato! Но вражда въ даровитости проявляется не въ одномъ историкофилодогическомъ факультетъ. И понятно. Въдь даровитый ученыйсоперникъ; онъ же обыкновенно человъкъ съ характеромъ, съ развитымъ чувствомъ достоинства. Какъ можно пустить въ факультетъ такого человъка! Онъ будетъ имъть вліяніе на студентовъ, какого другіе не имѣютъ; онъ будетъ привлекать къ себѣ массу слушателей: онъ дастъ истинное понятіе о нашемъ ученомъ достоинствѣ. То ли дѣло теперь! Мы всѣ равны, за больши́мъ не гоняемся, хвалимъ другъ друга, опираемся одинъ на другого, всѣ дѣла у насъ решаются полюбовно. Пусть студенты думають, что такая наука, какую мы преподаемъ, и есть настоящая, серьёзная! Недавно въ университетахъ было воздвигнуто гоненіе на академію наукъ за то, что тамъ разсуждали точь въ точь, какъ разсуждають въ самихъ университетахъ. Странно! Почему же другимъ нельзя имѣть взгляда, который мы сами у себя вводимъ въ правило?

Прошло уже четыре года, какъ я оставилъ университетскую каеедру. Съ тѣхъ поръ я не только не переставалъ любить университеть, но принимаю къ сердцу его судьбы, кажется, теперь еще болёе, чёмъ какъ это было въ то время, когда я дышалъ исключительно его воздухомъ, жилъ его жизныю и ему одному посвящалъ Богомъ, мнѣ данныя силы. Но никакая сторона университетской жизни не возбуждаеть во мнѣ столь жгучихъ и скорбныхъ воспоминаній, какъ рядъ несправедливостей коллегіи къ лучшимъ ученымъ силамъ, толкавшимся въ двери профессуры. Припоминая все виденное своими глазами и слышанное своими ушами, присовокупляя къ этому то, что удалось узнать изъ жизни другихъ университерь, я не могу безъ грустнаго чувства представить себъ судьбу русскаго даровитаго ученаю, прежде чёмъ онъ добьется обезпеченнаго положенія на профессорской казедрѣ или въ другомъ звании. Говорю даровитаго, потому что посредственность и даже бездарность всегда легче пробьеть себѣ ученую дорогу, которая удобнѣе открывается крѣпкому лбу, чѣмъ крѣпкому уму. Вмѣстѣ съ темъ, я долгомъ считаю высказать свое убеждение, что будь у насъ больше отврыта дорога таланту, русские университеты не находились бы въ томъ печальномъ положения, въ какомъ они нынъ безспорно обрѣтаются.

Жалуются на недостатокъ людей для замъщения казедръ; жалуются на слабость оффиціальныхъ представителей русской науки и на избъгание способными молодыми людьми ученаго поприща. Но какъ же могло бы быть иначе при данныхъ условіяхъ? Не можеть быть ничего иногострадальние судьбы юноши, ищущаго профессорскаго званія въ Россіи. Сплошь да рядомъ случается, что способный молодой человёкъ, нашедшій себё во время своего студенчества повровителя въ одномъ профессорѣ, предметомъ котораго онъ занимается, встрёчаеть въ то же время нерасположение въ другомъ, если не въ другихъ, всего чаще по личнымъ отношеніямъ его покровителя въ своимъ товарищамъ. Молодой человѣкъ ждетъ, что его, по окончании курса, оставять при университеть для дальнъйшихъ занятій. Нередко это и случается; но случается и такъ, что молодой человвкъ, при всвхъ своихъ достоинствахъ, остаетсь за дверьми университета. Какой для него на первый разъ ударъ, какое разочарование! Никогда я не забуду одного печальнаго событія въ кіевскомъ университеть. Молодой историкъ, окончившій курсъ блестящимъ образомъ, получившій высшія отмѣтки по всёмъ предметамъ своего факультета, удостоенный золотой медали за конкурсное сочинение, воторое, по постановлению факультета, было вскорѣ затѣмъ напечатано въ «Университетскихъ Извѣстіяхъ» рядомъ съ трудами профессоровъ, представленный къ оставлению въ университеть для приготовленія къ профессорскому званію, быль безъ всякихъ основаній забаллотированъ въ сов'втв. Это было въ засёданіи 21 октября 1877 года, послёднемъ, въ которомъ я присутствовалъ. Не дай Богъ никому пережить техъ ужасныхъ минуть, какія переживають юноши при подобныхь обстоятельствахь! Но положимъ, что мечта молодого ученаго остаться при университетѣ осуществилась. Два или три года онъ занимается предметомъ своей спеціальности, готовится къ экзамену, собираетъ матеріалы для магистерской диссертации. Жизнь онъ ведетъ при этомъ въ обстановкѣ студента, получая 600 рублей въ годъ стипендіи, часть которой у него уходить на покупку книгъ, безъ которыхъ заниматься нётъ возможности. Многіе изъ его товарищей уже успёли жениться и составить себъ нъвоторое общественное положение, а онъ ждетъ со страхомъ и трепетомъ дня наступленія магистер. скаго экзамена. Бъдняга учился, учился, а ему все еще нужно экзаменоваться, какъ школьнику. Счастье его, если данный ему

въ руководители профессоръ — человѣкъ съ вѣсомъ и не имѣетъ враговъ въ факультетъ. Иначе бъда! Экзаменъ, выдержанный съ успѣхомъ по главному предмету, обращается въ ничто по капризу или по заносчивости экзаминатора по предмету второстепенному, экзаминатора, который, иногда желая отомстить на экзаменующемся покровительствующему профессору, иногда пользуясь случаемъ показать свое мало признаваемое значение, ставить неудовлетворительную отмѣтку магистранту. Я былъ не разъ свидѣтелемъ подобнаго злодванія и уввряю читателя, что ничего нельзя себв представить болёе безнадежнаго и отчаяннаго, какъ положение въ эти минуты несчастнаго молодого ученаго. Можно быть увѣреннымъ, что въ эти минуты. Онъ проклинаетъ не только университетъ и науку, но и самый день своего рожденія. Всв надежды его разлетёлись въ прахъ отъ одного движенія руки какого-нибудь капризнаго, иногла ничтожнаго по уму и познаніямъ, оффиціадьнаго представителя факультетской науки, который, быть межеть, самъ еще недавно и притомъ благодаря лишь крайнему снисхождению экзаминаторовъ, прошелъ Каудинскія ущелья магистерскаго экзамена. Какъ молодой человѣкъ, способный, трудолюбивый, недавно еще мечтавшій объ ученой извѣстности, о знаменитости, какъ онъ придеть домой и какъ онъ объяснить свое горе матери, сестрѣ, быть можеть, туть же ожидающей его невъстъ? Что за невыносимое, что за удручающее положение! У ръдкаго изъ этихъ жертвъ грубости и произвола снова является охота подвергаться разъ испытанной каторив, а обыкновенно неудовлетворительная отмётка на магистерскомъ экзаменѣ вычеркиваетъ навсегда молодую силу изъ претендентовъ на каседру.

Но воть молодой человѣкъ счастливо прошель магистерскій экзаменъ, написалъ дисеертацію и даже успѣлъ ее защитить публично, при громѣ рукоплесканій студентовъ и сторонней университету публики. Много силъ, много здоровья потрачено имъ въ трудѣ, а иногда еще больше въ борьбѣ съ разными учеными самолюбіями, съ прихотями и капризэ написалъ книгу, слѣдовательно онъ писатель. На пер затѣмъ этого ученаго и писс нерѣдко ждетъ горькое разочарованіе. Въ университетѣ свободна должность доцента, на которую онъ имѣетъ и формальное, и нравственное право. Должность эта скудно

247 .

вознаграждается, всего 1,200 рублей въ годъ. Каждый учитель гимназіи теперь можеть получать больше, а о жалованьяхъ въ судебномъ, въ акцизномъ или тому подобныхъ вѣдомствахъ и говорить нечего. Но молодой магистръ ждетъ этой должности, какъ манны небесной. Жилъ онъ до сего времени на 600 р., а съ 1,200 р. онъ можетъ зажить чуть не Крезомъ. Важно пріобрѣтеніе права читать съ кассдры, важно вступить ногой въ университетскую коллегію. Но факультеть, по соображеніямь, ему одному изв'єстнымь, не предоставляеть новому магистру доцентуры. Можеть быть, вакантное мёсто приберегается для другого, для лица, болёе пріятнаго девану, болѣе податливаго, уступчиваго, менѣе скупящагося на похвалы ученымъ заслугамъ факультетскаго ареопага. И вотъ магистръ и писатель не знаетъ, гдѣ главу преклонить. Великое счастье, если горечь его судьбы смягчится посылкой его за границу для усовершенствованія въ его спеціальности; если же и этого нѣтъ, то ученая карьера сто кончена, и тяжелые труды его были подъяты имъ совершенно понапрасну, такъ какъ для всякой другой карьеры нёть никакой нужды ни подвергаться магистерскому экзамену, ни писать диссертации, ни жить предварительно два-три года на чердакахъ, копаясь въ книгахъ и отказывая себѣ въ необходимыхъ развлеченіяхъ. Но случается такъ, что доцентская должность для магистра только отсрочивается до времени, когда онъ возвратится изъ заграничной командировки. Еслибъ такъ и происходило на самомъ дѣлѣ, то въ этой отсрочкѣ не было-бы ничего страннаго и неправильнаго. Но я очень живо припоминаю себь случай съ лицомъ, котораго мнѣ сердечно хотѣлось видѣть на университетской казедрь. По пріобрѣтеніи магистерской степени, лицо это было выбрано въ доценты по кассдръ исторіи факультетомъ, но забаллотировано совѣтомъ. Вскорѣ, впрочемъ, ему была выхлопотана заграничная командировка. Молодой историкъ, бойкій и даровитый, не замедлилъ обратить на себя внимание ученыхъ вружковъ за границей: объ его магистерской диссертаціи была напечатана большая статья въ «Journal des Savants», принадлежащая перу крупнъйшаго ученаго, его статьи печатались въ спеціальныхъ иностранныхъ журналахъ; собранные имъ по французской исторія новые документы были признаны важнымъ пріобрѣтеніемъ для науки и охотно печатались иностранными учеными обществами. Я не помню на историкс-филологическомъ факультетъ случая, когда

доцентской должности искало бы лицо, имввшее столько ученой извёстности и столько вёскихъ рекомендацій. Между тёмъ тоть самый факультеть, который, три года назадъ, избраль его въ доценты единогласно, теперь сталъ тормозить всёми мёрами дёло о новомъ представлении молодого ученаго на объщанную ему должность. За этотъ періодъ времени измѣнились отношенія въ факультеть, и у прославившагося за границей историка явились соперники, которымъ водворение его въ факультетъ было не по сердцу. Только послё продолжительной и упорной борьбы факультетскихъ партій молодой человѣвъ былъ снова представленъ факультетомъ. и совѣтъ на этотъ разъ постыдился забаллотировать его. Но изъ-за чего было столько борьбы въ ученой коллегіи, столько горя для молодого ученаго, для его родителей? Все дело шло о жалкомъ окладе въ 1,200 рублей и о положении, котораго никто не назоветъ завиднымъ для сознающаго свои силы ученаго. Доцептъ имѣетъ право читать лекции и право экзаминовать студентовъ изъ отдёла науки. имъ прочитаннаго. Такимъ образомъ, по отношению къ стулентамъ доценть имветь права профессорския. Но въ самой ученой коллегии онъ профессорскихъ правъ не имфетъ. Онъ не членъ совъта и даже не членъ факультета; онъ можетъ быть призываемъ въ факультетскія засёданія, но, въ теченій двухъ лётъ. безъ права голоса. если дѣло не касается спеціально преподаваемаго имъ предмета. Такъ какъ все значение этой должности заключается въ томъ, что она есть прямой путь къ профессурѣ, то до достижения этого верховнаго въ глазахъ доцента блага ему необходимо держать себя тише воды, ниже травы. Онъ долженъ по возможности избъгать высказывать объ университетскихъ дёлахъ свое мнёніе, онъ долженъ стараться лавировать между партіями, не приставая ни въ одной изъ нихъ, но и не дёлая ни одну изъ нихъ себё враждебною. Иначе онъ вёкъ свой останется доцентомъ, т. е. неполноправнымъ гражданиномъ въ университетской республикѣ. Задавить его не трудно. Особенно въ этомъ отношени важны два момента: первый, когда онъ представляеть докторскую диссертацію; второй, когда дёло идеть о представленіи его въ экстраординарные профессора. Не принять докторскую диссертацію совершенно зависить отъ спеціалиста, дёлающаго о ней отзывъ. Достаточно свазать этому спеціалисту, -- который нерёдко ниже по уму и таланту лица, преданнаго ему на закланіе, — что диссертація не хороша, и дёлу конецъ! Факультетъ по неволё со-

глашается съ «спеціалистомъ», и представившій диссертацію не получаеть степени доктора. Между тёмъ съ полученіемъ этой степени связано все дальныйшее его движение въ ученой и учено-административной іерархів. Единственное спасеніе — представить диссертацію въ факультеть другого университета, который двиствительно оказываеть обыкновенно больше безпристрастія. Но воть вы довторь и имфете всё права на профессуру, а вась къ ней не представляють. Количество лицъ, желающихъ вашего повышенія меньше, чёмъ количество вашихъ противниковъ, и вамъ приходится дожидаться момента, когда взаимное отношение партий изменится. Всего важнее въ данномъ случав настроеніе соввта, въ которомъ засвдають люди, въ огромномъ большинствѣ совершенно чуждые вашей наувѣ. Тутъ смотрять, поэтому, не на вашу ученость и профессорскую способность, а на то, какую роль вы будете играть среди своихъ товарищей, съ къмъ вы будете ближе, съ къмъ дальше, и какая партія черезъ ваше вступление въ совътъ будетъ въ выигрышъ. Наконецъ, насталь благопріятный моменть: въ вашу пользу составилось большинство голосовъ, и вы экстраординарный профессоръ. Какая радость! Не было въ вашей жизни момента болѣе важнаго и рѣшительнаго, каки этотъ переходъ заповёднаго Рубикона, какъ этотъ торжественный день облеченія въ тогу совершеннолітія въ профессорскомъ звании, когда вы не только дѣлаетесь полноправнымъ членомъ въ факультетѣ, но и получаете мѣсто въ залѣ засѣданій совѣта. Теперь тжь вы сами можете имѣть вліяніе на судьбу другихъ и получаете возможность сами заплишать себя; у васъ теперь есть голосъ наравнѣ со всѣми другими членами правительствующей университетской коллегіи, и вы чувствуете себя другимъ человѣкомъ въ томъ самомъ зданіи, въ которомъ вы до сихъ поръ двигались какъ-то робко, нерешительно. Но вамъ 30-35 отъ роду, а вы, послѣ столькихъ годовъ тяжелой борьбы и лишеній, добились лишь 2,000 р. содержанія. Нравственное положеніе ваше поднялось высоко, юридическое-упрочено, а матеріальное все еще такъ незавидно, что всѣ ваши мысли устремлены по неволѣ на его улучшеніе. Вамъ хочется жить семейною жизнью, но она для васъ почти невозможна, по крайней муру, соединена съ постоянными лишеніями и горемъ. Живя въ Петербургѣ, вы можете занимать одну, двѣ, три, пожалуй даже четыре должности внѣ университета, можете легко заработать лишнюю тысячу рублей литературнымъ

трудомъ въ періодическихъ изданіяхъ, если имѣете бойкое перо и вошли въ общение съ литераторами: но въ провинци, если вы не медикъ-практикъ и не юристъ-адвокатъ, вамъ приходится съ своимъ жалованьемъ въ 2,000 рублей влачить жизнь еще очень далекую отъ довольства и благосостоянія. Когда васъ произведуть въ ординарные профессора, вамъ прибавится еще тысяча рублей. Но достижение этого блага соединено также съ нѣкоторыми трудностями. У васъ есть враги, есть соперники, а вакантныхъ ординарныхъ каоедръ нѣтъ; скоро одна откроется, но на чее простираютъ виды и другіе. Все, наконецъ, побъждено: вы ординарный профессоръ и получаете 3,000 рублей въ годъ содержанія. Это составляеть лишь съ небольшимъ половину того, что получаетъ профессоръ во Франціи 1), гдѣ жить притомъ еще вдвое дешевле, чѣмъ въ любомъ изъ нашихъ университетскихъ городовъ. А между тёмъ вы должны помнить, что трехтысячный окладь въ большинствъ случаевъ составляеть предѣль вашего матеріальнаго обезпеченія. Должность декана факультета, увеличивающая профессорское содержание на 600 рублей въ годъ, «можеть вамъ нивогда не достаться; отъ трудной и шекотливой въ настоящее время должности проректора вы сами откажетесь, а должность ректора университета, доставляющая прибавку въ полторы тысячи рублей при казенной квартирѣ, можетъ быть только идеаломъ вашего земнаго величія, о которомъ позволительно мечтать, да и то лишь одинъ разъ въ четыре года.

Такова-то у насъ профессорская карьера. Она тижела сама по себѣ, тяжела во всѣхъ странахъ, такъ какъ достиженіе въ ней упроченнаго положенія во всякомъ случаѣ требуетъ большой затраты силъ и много самоотверженія, но она вдвое тяжелѣе у насъ, при нашихъ нравахъ, при извѣстной жосткости нашихъ общественныхъ отношеній, при недостаточномъ развитіи чувства гуманности, при господствующемъ всюду въ нашей, еще мало просвѣщенной, жизни эгоистическомъ отношеніи къ дѣламъ общественнымъ. У насъ пустѣютъ каеедры, понижается вліяніе университетскаго препода

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Теперь профессора словеснаго и юридическаго факультетовъ въ Парижъ получаютъ по 15,000 франковъ въ годъ; нашъ же университетскій профессоръ, считая рубль по нынъшнему курсу въ 270 сантимовъ, получаетъ всего 8100 франковъ, а съ вычетомъ 2 проц. въ пользу пенсіоннаго капитала, и того менъе. См. «Школьный Вопросъ», изд. 2-е, 1880 г., стр. 141.

ванія на студентовъ, ослабляется правственная связь университетовъ съ обществомъ; но каседры будутъ пустѣть еще больше, выдающихся преподавателей будетъ еще меньше, если не измѣнятся условія, въ которыхъ движется теперь университетская жизнь, воспитываются у насъ ученые и пріобрѣтаются силы преподавательскія. Мы жалуемся на захудалое положеніе нашихъ университетовъ, явно клонящихся къ упадку и дающихъ о себѣ знать обществу болѣе своимъ внутреннимъ неустройствомъ, чѣмъ процвѣтаніемъ *«* русской науки, обиліемъ ученыхъ трудовъ, нравственнымъ вліяніемъ на среду окружающую. Но этотъ упадокъ заведеній, на которыя еще недавно, какихъ-нибудь два десятка лѣтъ тому назадъ, русское общество смотрѣло съ чувствомъ благоговѣнія, въ данныхъ условіяхъ неизбѣженъ и едва ли скоро остановится <sup>1</sup>).

Не слёдуеть однако во всемъ винить людей: во многомъ виноваты обстоятельства. Процебтание науки не зависить (ни отъ воли отдёльныхъ лицъ, ни отъ воли отдёльныхъ учрежденій, ни отъ предписаній закона и администраціи. Оно зависить отъ многихъ причинъ и стоитъ въ связи съ общимъ строемъ жизни даннаго государства или народа. Не процебтають у насъ университеты; а что другое процвѣтаетъ въ Россіи? Университетскіе нравы нехороши: а гдѣ у насъ въ другомъ мѣстѣ хорошіе нравы? Профессорскія корпораціи давять независимый умъ, таланть, xapaктеръ: а гдѣ у насъ въ настоящее время открыто всему этому свободное поприще? Приверженцы бюрократическихъ порядковъ думаютъ, что стоитъ лишить университеты устава 1863 г. и замънить его новымъ, составленнымъ по мысли гг. Каткова и Любимова, да подчинить студентовъ казарменной дисциплинѣ, и тотчасъ же упиверситетское преподавание зацвётеть, каседры наполнятся преподавателями, студенты будуть превосходно учиться, и высшее образование въ России поднимется на высоту небывалую. Еслибы только благо государствъ и отдёльныхъ въ нихъ учрежденій зависёло отъ уставовъ, да отъ вибшательства министерскихъ канцелярій, тогда

<sup>4</sup>) Сообщенное газетами извъстіе о забаллотированіи въ совътв кіевскаго университета двухъ выдающихся молодыхъ просессоровъ не служитъ-ли подтвержденіемъ нашему опасенію? Или кіевскій университетъ, въ которомъ печальныя совътскія исторіи не переводится, составляетъ среди другихъ русскихъ университетовъ исключеніе?

### университетский вопросъ.

кажется, не было бы на свётё страны счастливёе Россіи. Такъ много у насъ писалось всякихъ уставовъ, такъ много у насъ всякихъ законовъ, такъ велика у насъ сила канцелярій! Много у насъ всего этого добра, недостаетъ только духа жизни, обновляющаго, созидающаго, пробуждающаго, окрыляющаго. Безъ этого духа портятся учрежденія, развращаются нравы, останавливается полеть талантовъ, хилѣють характеры, мельчаютъ личности. Вотъ почему намъ кажется, что въ данное время остановить упадокъ высшаго образованія у насъ трудно, какъ бы ни были энергичны мѣры, прямо противъ него"направленныя. Скорѣе всего слѣдуетъ ожидать; что этотъ упадокъ пойдетъ дальше и будетъ итти до тѣхъ поръ, пока не будетъ остановленъ общимъ потокомъ жизни, который двинетъ впередъ и науку, и искусство, и промышленность, и торговлю, который вдохнетъ «дуну живу» въ учрежденія, пробудитъ въ людяхъ сознаніе долга, подниметъ характеры.

Впрочемъ, если мы дожили до того, что не чувствуемъ въ себѣ силъ успѣшно бороться съ окружающимъ насъ зломъ въ настоящемъ и принуждены ждать исцѣленія своихъ недуговъ только отъ будущаго, намъ неизвѣстнаго, то это еще не значить, что мы имѣемъ право сидѣть сложа руки и равнодушно смотрѣть, какъ гибнутъ наши умственныя силы, не находя себѣ правильнаго приложенія, какъ у насъ чахнетъ наука отъ неумѣлаго съ нею обращенія, какъ для нашего юношества пропадаетъ ея живительная сила и облагороживающее вліяніе. Въ наукѣ наше спасеніе, а университеты—ея хранители и распространители. Сохрани Богъ, если мы допустимъ и эту соль жизни до полнаго «обуанія». Коль скоро зло сознано, то необходимо съ нимъ бороться. Нельзя бороться большими средствами, будемъ бороться малыми,—всѣми, какія находатся въ нашемъ распоряженіи.

#### СТАТЬЯ ВТОРАЯ.

Извѣстно, что въ 1875 году была учреждена комисія съ цѣлію пересмотра университетскаго устава. Комисія эта, въ которой, кромѣ чиновниковъ министерства народнаго просвѣщенія, находился и одинъ профоссоръ московскаго университета, имбя своимъ предсъдателемъ статсъ-секретаря И. Д. Делянова, начала свою дѣятельность личнымъ осмотромъ университетовъ. Перевзжая изъ одного университетскаго города въ другой, она посъщала лекціи, осматривала лабораторіи, музеи, клиники и другія учрежденія при университетахъ, приглашала профессоровъ для личныхъ объяснений по вопросамъ, ею заранѣе разосланнымъ каждому преподавателю, и составила такимъ путемъ сборникъ матеріаловъ, который могъ бы имѣть большую цѣну, еслибы всѣ члены ел были достаточно компетентны въ исполнения принятой на себя обязанности и еслибы нъкоторые изъ нихъ не приступили къ лълу съ явно предвзятыми цёлями. Путешествіе этой комисін, болёе чёмъ неудачно составленной, какъ и слёдовало ожидать, было встрёчаемо университетскими корпораціями съ недоум'вніємъ, которое возростало по м'връ того, какъ нѣкоторые изъ ен членовъ высказывались въ болѣе и более рынительномъ тоне о недостатвахъ современнаго университетскаго устройства и раскрывали планъ необходимыхъ, по ихъ мнёнію, преобразованій. Планъ этоть быль, ими, затёмъ, формально высказанъ въ засёданіяхъ комисіи, происходившихъ осенью 1876 года въ Петербургѣ съ участіемъ новыхъ членовъ, въ число которыхъ были приглашены преимущественно ревторы русскихъ университетовъ. Не смотря на то, что авторы плана преобразований постоянно оставались въ этой усиленной комиси въ моньшинствѣ, результатомъ совѣщаній ся былъ составленный въ ихъ духѣ проектъ новаго университетскаго устава, который однако не удостоился высочайшаго утвержленія.

Жалёть ли, что труды учрежденной въ 1875 году комисіи, тадившей, писавшей, засёдавшей, препиравшейся съ ректорами и составившей новый уставъ, пропали даромъ? Мы увидимъ, что жалёть объ этомъ нётъ основаній. Но прежде всего нужно познакомиться съ характеромъ неутвержденнаго устава, а познакомиться съ нимъ тёмъ легче, что онъ напечатанъ, даже и съ сопровождавшими его «соображеніями», въ вышедшей осенью 1881 года книгѣ г. Любимова <sup>1</sup>). Въ общихъ чертахъ характеръ неутвержденнаго

<sup>1</sup>) Заглавіе втой книги сл'ядующее: «Мой ввладъ. Статьи, записки, чтенія, зам'ятки Н. А. Лю бимова, профессора московскаго университета. Томъ І. Университетскій вопросъ. Москва, 1881».

**устава** рисуется въ слёдующемъ видѣ. По отношению въ управленію университотомъ, усиливается власть попечителя и его прямое вибшательство въ дѣла ученой коллегіи, ограничиваются права совѣта и ректора, вводится въ правленіе чиновникъ съ именемъ совѣтника по хозяйственной части, а для надзора за студентами поставляется инспекторъ по назначению оть попечителя, съ помощниками, выбираемыми самимъ инспекторомъ. Это значитъ: отнимается у университета значительная доля автономии. предоставленной ему уставомъ 1863 года. Вводятся, далбе, важныя измёненія въ устройствѣ учебной члсти. Количество каседръ, какъ и штатныхъ преподавателей, вообще сокращается, но увеличивается число профессурь, въ виду того, что уничтожается званіе штатнаго доцента; расширяется институть привать-доцентовъ на основанияхъ, принятыхъ въ нѣмецкихъ университетахъ; студентамъ предоставляется свобода слушанія лекцій у того или у другого профессора, или привать-доцента, съ обязательствомъ платить каждому слушаемому преподавателю установленную плату. Вибсть съ тыль, приняты мёры въ стёсненію университетской автономіи и въ дёлё преподаванія. Преподаватели обязываются составлять планы преподаванія впередъ на каждое полугодіе; планы эти препровождаются къ министру, который дёлаетъ на никъ замёчанія и обязываетъ преподавателей къ твмъ или другимъ измѣненіямъ; по окончаніи полугодія, университеты обязываются представлять министру отчетъ о выполнении преподавания по утвержденнымъ планамъ. Расширены права министра по назначению преподавателей. Такимъ образомъ, выборъ университетомъ кандидатовъ на каеедру получаетъ значеніе только рекомендаціи, для министра нисколько не стёснительное; для усиленія преподаванія министру предоставляется право назначать профессоровъ и совершенно помимо иниціативы университетовь; предоставляется читать лекціи въ университетѣ членамъ академіи наукъ прямо въ силу своего званія, но съ вознагражденіемъ, установленнымъ для привать-доцентовъ. Введены также существенныя перемѣны по отношенію къ экзаменамъ. Экзамены, для выслушавшихъ полный университетскій курсъ или часть его, производятся комисіями, члены которыхъ назначаются министромъ. Это такъ называемые государственные экзамены, по нёмецкому образцу; факультетамъ же предоставлено право экзаминовать лишь на ученыя степени, изъ которыхъ степень кандидата уничтожается.

# университетский вопросъ.

Для того, чтобъ подвергнуться экзамену во внѣ-университетской комисіи, слѣдуетъ при прошеніи внести сумму въ 20 рублей, которая идетъ въ вознагражденіе экзаминаторамъ. Есть, наконецъ, въ неутвержденномъ уставѣ измѣненія, касающіяся сроковъ профессорской службы, пенсій, правъ и обязанностей студентовъ, стипендій, платы за слушаніе лекцій, и нѣкоторыя другія.

Нельзя сказать, чтобы въ этомъ уставѣ было все хуже, чѣмъ въ нынѣ дѣйствующемъ уставѣ 1863 года. Есть въ немъ, безспорно, и улучшенія. Нельзя не одобрить заботливости новаго устава объ обезпеченіи профессоровъ, оставляющихъ службу раньше двадцатицатилѣтняго срока, равно какъ и объ увеличеніи размѣра полной профессорской пенсіи. Найдутся, быть можетъ, и другія стороны, которыми неутвержденный уставъ выгодно отличается отъ дѣйствующаго въ настоящее время. Но, говоря вообще, проэктъ новаго устава не можетъ разсчитывать на сочувствіе людей, желающихъ здороваго развитія научной жизни въ своемъ отечествѣ.

Прежде всего, онъ вводить, въ сильныхъ дозахъ, бюрократическій элементь въ такую сферу, гдѣ элементь этоть умѣстенъ всего менње. Если самоуправление оказывается началомъ прогресса и правильнаго развитія въ жизни государственной и общественной, если оно составляетъ паиболѣе неоспоримый политическій принципъ нашего времени и является, вообще, ничемъ, незаменимымъ средствомъ спасенія для государствъ, обезсилѣвшихъ отъ административной опеки и гнета централизаціи, то нигдѣ оно не является большимъ источникомъ жизни, какъ въ учрежденіяхъ, по самой сущности своей, коллегіальныхъ и стремящихся въ независимости своей внутренней жизни. Можно легко понять, что университетская автономія оказывается подчась неудобною для бюрократическихъ пріемовъ какого-нибудь строптиваго и склоннаго къ произволу министра; можно допустить, что пользующаяся автономіей ворпорація обнаруживаеть иногда склонность къ злоупотреблению своими правами въ пользу господствующей въ ней партіи и въ ущербъ интересамъ науки и высшаго образованія; но представить себъ, чтобы наука лучше разработывалась и съ бо́льшимъ умѣньемъ и энергіей преподавалась, когда дёятельностью ся представителей распоряжаются децартаментские чиновники или хотя бы члены министерскаго совѣта, нѣтъ возможности. Составители проекта новаго устава думають, что преподавание пойдеть успѣшнѣе, если предметь лекцій

и воличество недёльныхъ часовъ на чтеніе ихъ профессоромъ будуть назначаемы всякій разь съ согласія министерства, которому затемь должень представляться отчеть объ исполнени программы. Ничего не можетъ быть ошибочнее подобнаго мнения. Въ деле университетскаго преподаванія не тоть профессорь хорошь, который читаеть много лекцій, а тоть, который читаеть основательно и абиствуетъ возбудительно на слушателей, не тотъ, вто можетъ читать разные предметы, смотря по обстоятельствамъ, а кто знаетъ глубоко дёло, на изучение котораго онъ посвятняъ наиболёе времени, которое онъ любитъ и за научение которому онъ совнательно несеть передъ слушателями и отечествомъ нравственную отвѣтственность. Какая польза студентамъ слушать восемь лекцій въ недвлю, читаемыхъ профессоромъ по принуждению, слемовательноформально, вяло, безцеттно или по готовому учебнику? Какой имъ интересь посъщать подобныя левціи? Не лучше ли было бы для нихъ слушать три-четыре лекціи того же профессора, но такія, въ которыхъ онъ является воодушевленнымъ своимъ предметомъ, лекціи, полныя содержанія и обнаруживающія процессъ самостоятельной работы лектора? Спора нѣтъ, есть предметы и бывають обстоятельства, когда профессору нужно читать щесть и восемь лекцій. Но почему объ этомъ лучше можетъ судить министръ, а не самъ онъ или не факультеть, обязанный слёдить за тёмъ, чтобы преподаваніе велось въ надлежащей полноть и правильности? Нераціональность визшательства канцеляріи въ способъ университетскаго преподаванія такъ очевидна для всякаго, им'вющаго понятіе о томъ. что такое университетская наука, что ее нъть нужды и доказывать. Одного этого вмёшательстве, т. е. ограниченія университетской автономіи въ самомъ неприкосновенномъ ся пунктѣ было бы достаточно для того, чтобы подсёчь въ ворнё жизненныя силы университета и ихъ правильное развитие. А если къ этому присовокуцить цёлую систему виёшательствъ во внутренній строй университетской жизни, право попечителя входить въ совёть со всевозможными предложеніями въ обсужденію и, во многихъ случаяхъ, въ исполнению, устранение воллегии отъ инспекции надъ студентами и поручение ся лицу, не имѣющему нравственной связи съ корпораціей, введеніе въ управленіе хозяйствомъ заведенія лица, чуждаго интересамъ преподаванія и обученія, право министра назначать профессоровъ по своему усмотрѣнію, то трудно и исчислить всѣ

модестовъ, томъ і.

17

путы, какими была бы окружена научная жизнь въ университетахъ, еслиби проэкту новаго устава посчастливилось удостоятъся законодательной санкцін.

Другая слабая и вредная сторона проэвтированнаго устава заключается въ тенъ. что онъ въ значительной своей части представляеть рабское подражание порядкамъ, существующимъ въ нѣнецьных университетахъ, инвідщимъ тамъ свое историческое или національное основаніе, но не им'вющимъ для себя точки опоры въ нанихъ нравахъ и понятіяхъ. Спора нётъ, германскіе университеты живуть роскошною научною жизнью и во многихъ отношеніяхъ могуть составлять предметь зависти не для нась однихь. Они обывновенно обставлены многочисленными и нерёдво значительными научными силами, въ нихъ господствують строгіе научные методы, въ нихъ наука и преподавание свободны отъ всякаго сторонныго вмёшательства, въ средё ихъ и около нихъ дёйствительно цвётеть на всей волё научная жизнь, словно у себя на. родинѣ. Какъ не желать, чтобы всё эти блага привились и на нашей почвь, чтобы и у насъ было изобиліе преподавателей и притомъ лучшаго качества, чтобъ и наши университеты сдёлались дъйствительными центрами новой, свободной и строгой науки, вляніе которой чувствовалось бы кругомъ на широкомъ пространствь и проникало бы, какъ въ Германіи, вев отправленія общественной и гражданской жизни! Но думать, что такая благодать всего легче придетъ въ намъ оттого, что мы заведемъ у себя нъвоторыя свое образныя внёшности нёмецкихъ университетовъ, заставимъ студен товъ платитъ профессорамъ и привать-доцентамъ деньги за ихъ лекціи, уничтожимъ курсы и будемъ считать учебное время семестрами, предоставимъ студентамъ слушать профессоровъ и приватъдоцентовъ по выбору, да заставимъ ихъ держать экзаменъ не у профессоровъ, а у лицъ, спеціально для этого назначенныхъ мянистромъ — это такая наивность, для которой трудно придумать В название. Она можеть равняться развё легеомыслию тёхъ музыкантовъ, въ басић Крылова, которые воображали, что сто́итъ имъ лишь сёсть въ извёстномъ порядкё, какъ тотчасъ же изъ нихъ составится оркестръ на славу. Стыдно и жалко становится, когда читаешъ «Соображенія», которыми сопровождено введеніе этихъ германскихъ порядковъ въ проэктъ новаго устава. Трудно гдъ-нибудь встрѣтить столько отреченія отъ всякой самостоятельной мысли,

25S

столько умственного убожества и унизительного пресмыкательства HODOAD HYXINN BOSODÖHIRMH H BOHBHHSAMH, EMPE BS STHYE COOGраженіяхь». Въ самонъ дъяв, можотъ-ли быть чко-либо противние требования здравато синска, оскорбительные для правственнаго HYBCTBA, KARL HOADARAHIE HYRONY NO ABHONY HEYBERSEHIND KA TPEбованіямъ свесй жизни, признаніе,---но поливанъ ничкожнимъ, кризрачнымъ или сомнительнымъ,---идеаломъ для насъ того, что даже на мёстё своего происхожления возбужлаеть къ себе неловію и желаніе перемёны? Нёмецкіе студенти платить профессорамь и привать-доцентамъ, лекий воторыхъ они зелають слушать, опредёленный гонорарь: почему же не платить ого и руссвимь студентанъ, воторые до сихъ поръ вносили илату за учение не пренодавателянь, а университету, какъ принтиниему ихъ заведению? Въ Германіи, гдъ много молодихъ люней посвящаетъ себя научнымь занатіямъ, находится между ними немало тамихъ, воторые соглашаются читать лекцій безъ вознагозжденія оть казны или оть университета, довольствуясь тёми грештами, какіе они могуть собрать отъ предполагаемыхъ слушателей: отъ чего же и у насъ не завести въ возножно большенъ количестве такихъ любителей берхлёбной науки съ тёмъ же нёмецкимъ званіемъ приватъ-доцентовъ, которые, отрекшись отъ всёхъ прелостей міра, будуть, вакъ ихъ измецкие первообразы, ждать цвнихъ три года по овончани университетскаю курса получения должности, не оплачиваемой никакимъ жалованьемъ, кроий сомнительнаго гонорара отъ слушателей? До сихъ поръ приватъ-доцентура у насъ слабо развилась и не оказывала нивавого опутительнаго вліянія на ходъ прецодаванія, хотя она обыкновенно вознаграждалась или казеннымъ жалованьемъ, и пособіемъ изъ спеціальныхъ средствъ университета: отнимеми у нея это жалованье и всякое вознаграждение изъ университетскихъ средствъ, поставимъ ее такимъ образомъ въ тажелыя условія, въ какихъ она находится въ Германіи, и тогда она у насъ разпетьть, сделается разсадникомъ профессоровъ и заставить этихъ послёднихъ слёдить за собой внимательнёе! До сихъ поръ у насъ достаточно было получить степень кандидата и представить какую нибудь диссертацію, хотя ту-же кандидатскую, лишь съ самимъ поверхностнымъ измѣненіемъ, защитить ее, прочесть авѣ пробныхъ левція, и колодой учевый получаеть право читать съ каседры, хотя бы по окончания имъ университетскаго курса прошло 17\*

не болье ивсяца. Но и при этихъ легкихъ условіяхъ, охотниковъ двлаться привать-доцентами у насъ находилось очень мало, въ особенности. если не представлялось возможности тотчасъ-же цолучить такъ называения обязательния легии съ вознаграждениемъ штатнаго доцента. Составители проэкта новаго устава рёшили такъ: въ Германіи къ лоцентурѣ допускаются молодые ученые яншь спустатри года повыхоль изъ университета и, притомъ, по получения довторской степени; если мы установимъ въ Россіи для ищущаго званія привать-доцента также трехлётній сровь по окончаніи университетскаго курса, да потребуенъ отъ него магистерскаго или докторскаго диплома, или, но врайней мёрё, выдержанія магистерскаго экзамена, то это также поведеть къ тому, что въ наши университеты будеть наплывъ привать-доцентовь. Такова логика тёхъ, кто составлялъ знаменитый уставъ, отъ котораго г. Катковъ и К<sup>0</sup> ждади поднятія нашихъ университетовы! Думали-ли эти господа, что новыйшие нании ученые, прошениие классическую школу съ перваго класса, необходимо лолжны савлаться идіотами и, ради приманки студентскаго гонорара, въ какихъ-нибудь пятьдесять или сто рублей въ семестръ, способными оставить отца и матерь и прильпиться всёми силами въ университету, --- свазать трудно, а выходитъ, что составители устава были крайне нелестнаго инвнія объ умственныхъ способностяхъ будущихъ приватъ-доцентовъ. Правда, есть въ проэктѣ устава указание на то, что одинъ студентский гонораръ считался составителями этого устава недостаточнымъ для привлеченія колодыхъ ученыхъ въ приватъ-доцентскому званию: одинъ параграфъ устава говорить, что «попечителю предоставляется», по ходатайству ли факультета черезъ совътъ, или по собственному его усмотрънию, «представлять привать-доцента, послё истекшаго полугодія успёшнаго преподаванія, къ поощрительному вознагражденію изъ особой суммы» и т. д. Но чтобы удостонться этого пооторительнаго вознагражденія, нужно заслужить расположеніе факультета, т. е., того профессора, для конкурренціи съ которымъ, по мысли устава, привать-доценть собственно и назначается, и, вдобавовъ, попечителя. Но коль скоро получение какого - либо блага зависить отъ личнаго расположенія нашихъ соперниковъ или начальниковъ, то это для знающаго себѣ цѣну ученаго приманка столько-же сомнительная, сколько и непривлекательная. Болёе смысла имбеть то соображение, что перспектива сдблаться со време-

## университетский вопросъ.

немъ профессоромъ сама по себъ уже достаточна для того, чтобы вылержать нёсколько лёть труда, плохо оплачиваемаго и поставленнаго въ тяжелыя условія борьбы съ трудомъ лицъ, окрѣпшихъ въ своей абательности, авторитетныхъ и вліятельныхъ въ университетской коллегии. Но есть въ проэктъ новаго устава одинъ параграфъ, который въ этомъ отношении не даетъ мѣста никакимъ особенно свётлымъ мечтамъ и иллюзіямъ. Параграфъ этотъ гласитъ слѣдующее: «преподаваніе приватъ-доцентовъ находится полъ наблюденіемъ попечителя и ближайшимъ надзоромъ ректора и факультета въ лицъ его декана, которые обязаны сообщать попечителю свои замьчанія объ успѣшности и характерѣ преподаванія приватьдоцента. Въ случа в преподаванія, нарушающаго требованія научной серьёзности, а также въ случаѣ направленія чтеній, признаннаго вреднымъ, при неусибшности сдбланныхъ указаний, попечитель можетъ при концѣ семестра и даже во время его лишать приватъ-доцента права преподаванія». Не будь этого параграфа, можно бы еще было предположить, что нашлись бы хоть немногіе молодые люди, которые решились бы попытать свои силы на привать-доцентскомъ поприщѣ; но упомянутый параграфъ отнимаеть у всякаго человѣка, не лишеннаго чувства достоинства, возможность покушенія на должность, гдѣ судьба человѣка всецѣло отдается на жертву произвола. Что можеть быть легче, какъ усмотрѣть въ чьихъ-либо лекціяхъ недостатовъ серьёзности, въ особенности человѣку невѣжественному или лично нерасположенному къ лектору? Что можетъ быть ужаснѣе перспективы прослыть нежданно-негаданно за человѣка вреднаго направленія? А между тѣмъ это такъ легко, коль скоро вы расходитесь хотя бы въ педагогическихъ взглядахъ (бывали примъры) съ начальствомъ, или затмъваете своимъ талантомъ и массой своихъ слушателей лекци другихъ членовъ факультета. Всего страннѣе то, что такой параграфъ стоить въ проэктѣ устава, провозглашающаго якобы свободу преподаванія. Избави Богъ отъ такой свободы!

Мы впрочемъ не пишемъ критики отложеннаго, какъ выражается г. Любимовъ, устава. Мы только указываемъ на его духъ и приводимъ въ примёръ явной его несостоятельности нёкоторыя его постановленія. Такъ какъ, по увёренію философовъ, нётъ на



свътъ ничего абсолютно хорошаго и абсолютно дурного, то и въ «отложенномъ» уставъ, составленномъ двумя-тремя членами коинсін 1875 года, есть отдельныя статьи, съ которыми можно помириться, которыя можно даже одобрить; но, взятый въ цёломъ, онъ представляетъ законодательный проэкть, несостоятельный въ принципть, времный въ приложении и пропитанный духомъ какойто затеснной мести и заботы объ унижении всёхъ, кого онъ непосредственно касается. Можно благодарить судьбу, что этоть проевть «отложенъ» или, какъ мы желали бы вврить, совсвиъ отброшенъ въ сторону. Бёдная русская наука, имѣющая свой главный пріютъ въ университетахъ, совсемъ зачакла бы въ этой душной атмосферъ канцелярскаго произвола и лицемърнаго законодательства, которое, вдобавокъ во всему, не задумывается самымъ грубымъ образомъ насиловать наши правы и понятія, навязывая намъ узкія и своеобразныя формы чужого быта, намъ глубово антипатичныя. О наувъ ли туть былобъ думать университетскому преподавательскому персоналу, когла налобно употреблять всё усилія для охраненія чести заведенія оть покушеній ничёмъ не связанной съ его жизнью канцелярщины, вогда приходилось бы ежеминутно дрожать за неприкосновенность права человъка науки говорить по убъждению, а не по предписаніямъ министерской или попечительской канцеляріи! Сколько было бы столкновений съ попечителенъ, съ «совътникомъ по хозяйственной части», съ инспекторомъ студентовъ-съ лицами, чуждыми коллегіи, далекими отъ ея существенныхъ интересовъ и назначенными лиць исполнать волю нославшаго ихъ! Какія невозможныя, при нашихъ понятіяхъ, установились бы отношенія между студентами,---которые стали бы смотрёть на преподавателей прямо. какъ на своихъ наемниковъ, - и профессорами, которые и теперь, при болѣе независимомъ положении, уже утратили силу нравственнаго вліянія на учащееся въ университетахъ юношество! Реакці онная партія думала введеніемъ устава, лишающаго университеты пріобрётенной ими съ 1863 года автономіи, возстановить внёшній порядокъ, неръдко нарушаемый студентами въ этихъ учебныхъ заведеніяхъ, и держать профессоровъ на привази у администраціи. Не знаемъ, въ чемъ заключается въ этомъ уставѣ талисманъ, имѣющій чудесную силу успоконвать волненіе умовъ и вносить миръ въ души недовольной молодежи, но можемъ сказать навёрное, что проценть выдающихся талантомъ и научнымъ авторитетомъ про-

фессоровъ сократился бы еще болѣе, а упадокъ чувства достоинства и духа независимости несомнѣнно отразился бы на университетахъ еще бо́льшимъ оскудѣніемъ научной производительности, равно какъ и пониженіемъ живости и энергіи въ преподаваніи. Очень можетъ быть, что, при правѣ министерства назначать профессоровъ по своему усмотрѣнію, вакантныхъ казедръ было бы меньше, чѣмъ теперь, но научная жизнь въ университетахъ, оттого что они будутъ наполнены безцвѣтными и благонадежными, съ департаментокой точки зрѣнія, лицами, ничего не, выиграетъ, какъ не выиграетъ и значеніе университета въ глазахъ студентовъ и общества.

Такъ мы смотримъ на проекть новаго устава, которымъ думалъ-было наградить наши университеты г. Катковъ съ своей компаніей... Между тёмъ создатели этого не утвержденнаго устава еще не считають себя окончательно побѣжденными. Они все еще надёются на торжество интриги, которая столько лётъ давала имъ преобладающій голосъ въ дёлё нашего народнаго просвёщенія и до сихъ поръ парализуетъ всякую попытку къ его улучшенію. Объ этихъ надеждахъ свидётельствуетъ, если не прямо, то косвенно, и упомянутая книга г. Любимова объ университетскомъ вопросѣ. Книга эта, составленная изъ статей, писанныхъ московскимъ профессоромъ въ пользу отмѣны нынѣ дѣйствующаго устава 1863 года, назначается авторомъ именно въ оправданіе проекта новаго устава, не получившаго законодательной санкціи.

Н. А. Любимовъ былъ, безспорно, одинъ изъ самыхъ дѣятельныхъ ляцъ въ фалангѣ ненавистниковъ университетскаго строа, созданнаго въ періодъ реформъ прошлаго царствованія, Есть основаніе думать, что именно на него была возложена обязанность не только ближе изучить недостатки настоящаго состоянія русскихъ университетовъ, но и представить теоретическія основанія для того порядка вещей, который дояженъ былъ выразиться едиковозможнымъ стѣсненіемъ автономіи университетовъ и подчиненіемъ ихъ министерской канцеляріи. Поводомъ къ агитаціи, имѣвшей въ виду устраненіе начала самоуправленія изъ жизни университетовъ, было какъ извѣстно, забаллотированіе въ 1872 году совѣтомъ московсковскаго университета, профессора Леонтьева на новое пятилѣтіе профессорской службы. Не мѣсто здѣсь входить въ разсмотрѣніе вопроса о томъ, насколько правъ былъ московскій университеть,

удаляя изъ своей среды лицо, въ началѣ своей профессорской карьеры приносившее университету несомибниую пользу, но за тёмъ все больше и больше отстававшее отъ занятій предметомъ своей казедры въ интересахъ публицистической дёятельности, а въ послёдніе годы еще болёе удалившееся отъ строгаго исполненія своихъ олужебныхъ обязанностей принятіемъ на себя обузы руководительства школой, извёстной подъ именемъ илицея Цесаревича. Николая». Но исторія нашего образованія не должна забывать того ближайшаго факта, въ силу котораго университетский уставъ, еще не выдержавшій и десятилѣтняго опыта, признанъ былъ несостоятельнымъ. Полотёли министерскіе циркуляры къ попечителямъ и запросы въ университеты о необходимости измѣненій въ уставѣ. «съ цёлью вполнё и достойно зам'єщать своевременно всё вакантныя кассдры и усилить занятія студентовъ»; зашумѣли «Московскія Вѣдомости»: стали наполняться статьями объ университетскомъ вопросъ страницы «Русскаго Въстника»; была образована комисія, начались разъёзды ея по университетамъ, однимъ словомъ, «пошла. писать губернія». Во всей этой агитаціи Н. А. Любимовъ, повторяемъ, игралъ весьма замътную роль. На его долю, между прочимъ, выпала обязанность доказать путемъ печати, что въ нашихъ университетахъ нѣтъ ни свободы преподаванія, ни свободы ученія, и что стоитъ только усилить власть надъ ними министра. и попечителя, опутать ихъ дѣятельность канцелярскими распоря женіями и постояннымъ вмёшательствомъ стоящей внё ихъ учебной администрации, какъ зацвътетъ «академическая свобода», а вмёстё съ нею и наука. Читатель можеть подумать, что выраженія: свобода преподаванія, свобода ученія, академическая свобода приводятся нами въ шутку, когда рѣчь идеть о задачѣ, принятой на себя г. Любимовымъ, однимъ изъ авторовъ проэкта новаго устава, съ характеромъ котораго мы уже познакомились. Но напрасно: выраженія эти выливаются изъ подъ пера г. Любимова постоянно; никто более его не говорить о свободе преподаванія и свободѣ ученія, никто болѣе его не защищаетъ ее, не видить въ ней идеала университетской жизни. Какъ ни страненъ ближайшій сотруднивъ г. Каткова, говорящій о свободѣ и во имя свободы, какъ ни комиченъ съ такимъ знаменемъ въ рукахъ одинъ изъ авторовъ проэкта устава, подрывающаго университетское самоуправление и поручающаго попечителю, ревтору и декану строго-на-строго слёдить за тёмъ, не обнаруживается ли въ лекціяхъ привать доцентовъ вреднаго направленія, а между тёмъ это такъ: Бывають случан, когда и черть проповедуеть правила нравственности: что удивительнаго, если профессоръ, въ преслёдованіи университетскаго самоуправленія, прикрывается фразами о свободѣ преподаванія? Наполеонъ III, злодъйски захватившій власть во Франціи, въ одной изъ своихъ тронныхъ ричей говорилъ о томъ, что Франція, при его правленіи, пользуется всёми видами свободы, какъ-то: свободой хлёбоцеченія, свободой торговли, свободой фабричнаго труда и т. д., и что онъ не понимаетъ, вакой еще свободы дожидается оппозиція. Есть такія слова, которыя. даже и при самонь безстыдномъ извращении ихъ смысла, все еще сохраняють свое обаяние: ловкие люди знають это и пользуются ими, чтобы заставить публику себя слушать, въ разсчетв, что среди нея всегда находится не мало проставовъ и легвовъррыхъ, готовыхъ принимать фольгу за золото и неспособныхъ отличать пустой фразы отъ дёла. Мы не удивляемся поэтому, что и почтенный Н. А. Любимовъ нашелъ себя вынужденнымь прибъгнуть къ этому пріему, коль скоро взяль на себя нелестную задачу доказывать, что бёлое черно, а черное бёло. Этимъ, впрочемъ, мы вовсе не хотимъ сказать, что г. Любимовъ враждебенъ сущности академической свободы по принципу: такую враждебность трудно допустить въ профессорѣ, въ лицѣ, привыкшемъ обращаться съ наукой и преподавать ее другимъ. Но съ той минуты, какъ онъ избранъ былъ орудіемъ университетской реформы, въ видахъ уничтоженія университетскаго self-g veinment, оказавшагося въ критическую минуту не на сторонѣ Леонтьева, выраженія: академическая свобода, свобода преподаванія и ученія могли раздаваться только въ глумительномъ или коварномъ смыслѣ. Этого только и не доставало для глумленія надъ здравныт смысломъ русскаго общества.

Легко понять, какое впечатлёніе должна производить книга, старающаяся уб'ёдить читателя въ томъ, что вся б'ёда нашихъ университетовъ—въ отсутствіи академической свободы, и что эту необходимую для процвётанія университетовъ свободу именно и хотёлъ доставить имъ составленный гг. Георгіевскимъ и Любимовымъ, подъ наблюденіемъ г. Каткова, проектъ новаго устава. Путь къ этому идеалу—отнятіе у университетовъ самоуправленія и стро-

265

жайшее полчинение ихъ попечительскому налзору и расноряжениять министерской канцелярія. Таковь отвратительный смысль книги. проникнутой ложною любовых въ наукъ и ся разсадникамъ, университетамъ! Фальшивая идея требуеть и фальшивыхъ путей для своего развитія. И дійствительно, какъ это напъ ни прискорбно заявить о трудѣ, въ которомъ авторъ обличаетъ не мало изученія. путь г. Любимова ложенъ отъ начала до конца. Авторъ возстаетъ противъ устава 1863 г, не потому, чтобъ ему была видна его правтическая или теоретическая несостоятельность, а потому, что онь во многомъ отступаетъ отъ уставовъ нѣмецкихъ университетовъ и создалъ у насъ университетскую жизнь, не совсёмъ похожую на жизнь германскихъ университетовъ При всякомъ случав, онъ ссилается на ворядки нёмецкихъ университетовъ до дерптскаго включительно и, уснащая свою книгу цитатами изъ мнѣній нѣмецкихъ профессоровъ, защищавшихъ существование особенностей академической жизни своей страны, воображаеть, что, въ виду такихь аргументовъ, безсильны всякія возраженія. Всё своеобразности нёмецкой жизни въ его глазаль имбють видь авторитета, передъ которымъ можно только склоняться, и не признавать котораго било бы мальчишескимъ легкомысліемъ. Ничёмъ онъ такъ не восхищается, какъ тъмъ, что нъмецкіе студенты платятъ гонорарь своимъ преподавателямъ. Гонораръ---это у него капитальный пункть въ университетскомъ устройствѣ, безъ котораго невозможно думать ни о какихъ улучшеніяхъ и безъ котораго въ особенности немыслимы ни свобода преподавания, ни свобода учения. Вивств съ гонораромъ, его приводитъ въ особенный восторгъ приватъ-доцентура, чисто германское учреждение, объясняемое историческими и экономическими условіями нѣмецкихъ университетовъ и нигдѣ, вромѣ Германіи, не имѣющее надлежащей почвы для своего развитія. Но и тамъ періодъ процвѣтанія этого учрежденія прошель, и тамъ охотниковъ проходить этотъ искусъ скудно оплачиваемаго труда становится меньше и меньше. Учреждение привать-доцентуры, т. е. разряда преподавателей, не получающихъ за свои труды казеннаго жалованья, можетъ соблазнить, по крайней мъръ, тъмъ, что тамъ, гдѣ оно привилось бы, усилился бы составъ преподавателей (какого достоинства, это — другой вопросъ), въ чемъ наши университеты безспорно нуждаются. Трудно только понять, почему именно у вась, какъ и въ Германіи, нужно, чтобъ въ университетъ были препо-

## университетский вопросъ.

даватели, не получающіе жалованья и называющіеся приватными. Нельзя же лумать, чтобъ преподаватель быль лучше оттого, что не получаетъ жалованья, а принужденъ довольствоваться нёсколькими рублями добровольнаго студентскаго поданнія. Но въ Германіи есть привать-доценты и жалованья они не получають: значить. это-ходошее заведение, коли такъ въ Германии. Такъ разсуждаетъ г. Любимовъ и не только разсуждаетъ, но и увъряетъ, что въ приватъ-доцентахъ по германскому образну, да въ устройстве экзаминовъ по тому же образцу, заключается «истинный ключъ университетской реформы» (стр. 144). Вся сила въ томъ, чтобы все было по германскому образцу, а тамъ уже само собой придетъ всякое преуспѣяніе. Въ Германіи, овончившихъ курсъ студентовъ экзаммнують не бывшіе ихъ преподавалели, а назначенные министромъ чиновники. Необходимо и у насъ ввести такой порядокъ, необходимо безъ всявихъ соображеній о томъ, будуть ли чиновники экзаминовать лучше профессоровъ, равно какъ и о томъ, какъ введеніе этого сторонняго экзамена по опредёленной программѣ, къ которой будуть скоро приготовлены и руководства, отзовется на слушании студентами профессорскихъ лекцій, на стремлении ихъ къ научнымъ занятіямъ, и возможно ли, наконецъ, по нашимъ условіямъ, образованіе сколько нибудь сносныхъ комисій для испытанія окончившихъ курсъ студентовъ внѣ университета.

Противъ этихъ стремленій облагодѣтельствовать наши университеты всяческими нёмецкими порядками, даже такими, которые съ перваго взгляда представляются въ намъ непримѣнимыми, единодушно и постоянно высказывались представители русскихъ университетовъ въ той коммиссии, гдѣ г. Любимовъ развивалъ свои взгляды на реформу университетовъ, въ трогательномъ согласіи съ г. Георгіевскимъ. Но г. Любимовъ, издавая свои статьи отдѣльною внигой, не придаль обстоятельнымъ и энергическимъ заявленіямъ своихъ компетентныхъ товарищей никакого значения. Между темъ и гонорарь, и привать-доцентура, и министерскія комисіи для экзаменовъ, все это, какъ и многое другое, вмѣстѣ съ предлагаемой, въ видѣ данайскаго подарка, свободой ученія, было разобрано и оцѣнено, какъ само въ себѣ, такъ и по отношенію къ нашимъ нравамъ, понятіямъ и условіямъ, и все было отвергнуто въ томъ видѣ, въ какомъ предлагалось обожателями нѣмецкихъ порялковъ и вкусовъ.

Воть что между прочимъ говорили восемь членовъ комисіи по пересмотру университетскаго устава противъ мнёній г. Любимова съ товарищами о гонорарё, приватъ-доцентурё, экзаменахъ и о всемъ прочемъ, что онъ пріурочиваетъ къ академической свободѣ преподаванія и ученія.

«Германская система преподаванія — таково заключеніе длиннаго возражения, подписаннаго гг. Воскресенскимъ, Питра, Кремлевымъ, Осокинымъ, Леонтовичемъ, Рахманиновымъ, Бекстовымъ и Коссовиченъ — неоднократно подвергалась порицаніямъ въ самой Германіи. Профессоръ Бона-Мейеръ проэктировалъ для германскихъ университетовъ мёры, которыя, по его мнёнію, были бы весьма полезны, и замѣчательно, что эти мѣры имѣють большое сходство съ положеніями нашего нынѣ дѣйствующаго устава, хотя не подлежить сомнению, что этому профессору нашь уставь не быль известенъ. Вообще намъ кажется, что неправильно мнёніе, будто бы оть той или другой системы такъ много зависить, что стоить только ввести новую систему, чтобы достигнуть огромныхъ результатовъ въ наукѣ и образованіи. Дѣло успѣха зависитъ прежде всего отъ хорошаго исполненія и, кромѣ того, отъ денежныхъ средствъ, употребляемыхъ на научныя пособія университетовъ: когда въ библіотекахъ нѣтъ многихъ необходимыхъ книгъ, въ клиникахъ, лабораторіяхъ, кабинетахъ нельзя надлежащимъ образомъ работать или нужно отказывать себѣ и студентамъ на всякомъ шагу въ исполнении того или другого опыта наблюдения, то не можеть быть значительнаго успѣха въ занятіяхъ. Что германская система преподаванія не есть такой талисманъ, при помощи котораго только и возможны успѣхи науки и просвѣщенія, это доказывають другія западно-европейскія страны съ высокой культурой и совершенно различными системами преподавания въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ. Англія имъетъ совершенно своеобразную систему, во Франціи она также совершенно не похожа на германскую: а между тёмъ вто можетъ свазать, чтобы Англія, въ научномъ отношения. въ особенности въ области научныхъ открытій, и по капитальнымъ ученымъ сочиненіямъ, проливающимъ новый свъть на науку, стояла ниже Германіи? Также точно, кто р'вшится утверждать, что французская нація сдѣлала для науки менѣе, чѣмъ германская, хотя французы учились въ своихъ учебныхъ заведеніяхъ, не похожихъ на германскія? То же самое можно сказать о скандинавскихъ уни-



верситетахъ, которые имѣли громадное вліяніе на высокую степень образованія этихъ странъ и изъ которыхъ вышли такія свѣтила науки, какъ Линней, Берцеліусъ, Эліасъ Фрисъ и прочіе, а между тѣмъ скандинавскіе университеты имѣютъ также свои особенности. Было-бы, вѣроятно, весьма полезно для Россіи, еслибы типъ нашихъ университетовъ, получившій свое начало съ 1804 года, сохранился, и университеты, имѣвшіе, слѣдовательно, также свою исторію, не подвергались воренному преобразованію, копируя германскіе университеты. Несправедливо было бы сказать, что наши русскіе университеты, не смотря на многія неблагопріятныя условія ихъ развитія, не смотря на сравнительно малыя средства, которыя на нихъ положены, не принесли огромной пользы отечеству: кому же обязана Россія тѣми учеными, литераторами, всѣми образованными людьми на всѣхъ поприщахъ дѣятельности, какъ не университетамъ почти исключительно?> <sup>1</sup>).

Въ приведенныхъ строкахъ мнѣнія представителей русскихъ университетовъ невѣрво только одно — слишкомъ большая роль, какая въ немъ приписывается нашимъ университетамъ въ произведеніи ученыхъ, литераторовъ и вообще образованныхъ людей. Ученые, литераторы и образованные люди производятся университетами только отчасти, а бо́льшая часть ихъ производилась и производится другими учебными заведеніями, каковы: духовныя академіи, бывшій главный педагогическій институть, прежніе наши лицеи-Парскосельскій. Ришельевскій, графа Безборолко, Лемиловскій, разныя нынѣ существующія академіи, и институты спеціальнаго назначения. Если взять во внимание массу образованныхъ людей, выпускаемыхъ теперь или выпускавшихся прежде этими и другими высшими учебными заведеніями, не говоря о среднихъ, которыя также доставляли и доставляють значительный контингенть образованныхъ людей и даже литераторовъ, то дъйствующая у насъ на разныхъ поприщахъ масса людей, собственно университетскаго образованія, окажется весьма незначительною. Даже среди самихъ университетскихъ профессоровъ далеко не ничтоженъ процентъ



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. Журналы засёданій Высочайше учрежденной 21 сентября 1875 года комисіи по пересмотру университетского устава № 12. (Засёданіе 3 октября 1876 г.).

лицъ, получившихъ образование внѣ университетовъ. Этимъ мы хотимъ сказать, что университетъ у насъ еще далеко не играетъ той роли, какую онъ себѣ приписываеть, судя по заявленію его представителей въ вышеупомянутой комиси. Даже среди восьми лицъ, подписавшахъ возражение противъ митния гг. Любимова, Георгіевскаго, Гезена и Варадинова, двое (Воскресенскій и Осокинъ) получили высшее образование внѣ университета, а третій (г. Питра) заграничнаго образованія. Но во всѣхъ другихъ отношеніяхъ мнѣніе восьми членовъ комисіи, направленное противъ фальшивой точки зрѣнія, по которой процвѣтаніе университетской науки въ Россіи признается возможнымъ линь при условіи введенія нѣмецкихъ порядковъ въ организацію университета, заслуживаеть полнаго уваженія. Оно такъ ярко выставляеть фальшивость пути, которымъ идетъ г. Любимовъ къ заключению о необходимости новаго устава, долженствующаго измёнить и систему нашего университетскаго преподаванія, и способъ университетскаго управленія, что дёлаеть излишнею всякую дальнёйшую полемику съ книгой московскаго профессора.

Какъ постановленія не утвержденнаго проэкта новаго университетскаго устава, которымъ предполагалось измёнить строй жизни въ нашихъ университетахъ, такъ и мотивы къ нимъ, заключаюшіеся въ книгѣ г. Любимова и составляющіе общую собственность составителей новаго устава, съ точки зрѣнія университетскихъ корпорацій и ихъ представителей въ означенной комисіи. обнаруживають явную несостоятельность. Журналы засёданій комиси по пересмотру университетскаго устава заключаютъ въ себѣ драгоцённый сборникъ противоположныхъ мнёній, принадлежащихъ, съ одной стороны, партіи министерскихъ чиновниковъ вмѣстѣ съ г. Любимовымъ, съ другой-представителямъ университетовъ (ректорамъ или ихъ замъстителямъ, равно какъ и нъкоторымъ профессорамъ), поддерживаемымъ иногда предсъдателемъ и нъкоторыми другими членами. Самая простая справедливость требуетъ признать, что убѣдительность, равно какъ естественность и искренность заявленій стоять .ръшительно на сторонъ представителей университетовъ, а искусственность, натянутость и нелогичность доводовъ столь же решительно выступають наружу на стороне ихъ противниковъ. Это, впрочемъ, не значитъ, чтобъ, по нашему мнѣнію, все, что эти послёдніе говорили о недостаткахъ университетскаго пре-

подаванія, экзаменовъ, администраціи, избранія профессоровъ, организации студентскаго быта, было придумано, преувеличено и вообще отзывалось недобросовёстностью, не значить также, чтобы всё указанія ихъ на университетскій быть въ Германіи были излишними или не заслуживающими вниманія: но общій характерь мивній противниковъ университетскаго устава 1863 г. таковъ, что невольно нобуждаеть въ защитё этого устава, даже въ тёхъ случаяхъ, когда несовершенство его постановленій очевидно. Понятно, поэтому, что возражения представителей университетовъ въ этой комиси носять столь побёдоносный характерь и располагають въ свою пользу лаже тогла, когла они являются не лействительнымъ опроверженіемъ противныхъ мніній, а адвокатскою защитой существующаго. Университетские представители отстаивали уставъ 1863 года въ его цёлости и имёли въ тому основание, въ виду явныхъ повушений противниковъ наложить руку на то, чёмъ не можеть не дорожить никакая ученая коллегія, на независимость ся внутренней жизни, на право самоуправленія.

Между тёмъ уставъ 1863 года заключаеть въ себе важные недостатви. Прежде всего слёдуеть отмётить, что онъ, увеличивши количество кассдръ и преподавательскихъ должностей, не облегчилъ, если еще болѣе не затруднилъ, достиженіе профессуры, чѣмъ это было въ прежнее время. Онъ оставилъ неприкосновенными всв три ученыя степени: кандидата, магистра, и доктора, какія и до того времени следовало пройти русскому ученому, чтобы получить вполнѣ законную санкцію для занятія профессорской должности. Если видѣть облегченіе въ томъ, что устные магистерскіе экзамены уставомъ 1863 г. съужены въ своемъ объемѣ и боле спеціализованы, а докторскіе и вовсе уничтожены, то необходимо признать важное затруднение въ томъ, что уставъ 1863 г. соединилъ самымъ рѣшительнымъ образомъ пріобрѣтеніе званія профессора съ обладаниемъ докторскою степенью, не допуская ни въ какомъ случав возведенія магистра въ исправляющіе должность экстраординарнаго и ординарпаго профессора, какъ это постоянно практиковалось во время уставя 1835 года, хотя также требовавшаго для полученія профессуры обладанія докторской степенью. Эта, вевозможность для магистра или кандидата получить званіе профессора и послужила одною изъ важнъйшихъ причинъ, почему такое множество каеедръ въ нашихъ унизерситетахъ, послѣ изданія усрава

 $\mathbf{271}$ 

1863 года, оставались и остаются вавантными, не смотря на цёлыя нассы молодыхъ людей, посылаемыхъ за границу, равно какъ и готовившихся дома въ профессорскому званію. Шутка-ли дёло получить три ученыхъ степени, или выдержать два устныхъ экзамена по предметамъ своей спеціальнести и написать три диссертации, изъ к торыхъ двё должны быть защищены публично! Но главное: зачёмъ тавое обиліе формальныхъ условій для признанія человѣка ученымъ и способнымъ читать левши въ звании профессора? Если отъ количества сданныхъ экзаменовъ и защищенныхъ лиссертацій зависить степень учености, то вь такомъ случав русскіе профессора должны быть ученѣйшими въ свѣтѣ и уступать развѣ только китайцамъ, которые сдають еще больше экзаменовъ. чёмъ наши ученые. Но на дёлё этого нётъ. Русскіе профессора не только не могуть считаться болёе свёдущими въ наукахь, чёмъ нъмецкіе, которые держать одинъ, и то до крайности упрощенный, экзаменъ на ученую степень. именно на степень довтора, но значительно уступають имъ. Это доказывается не только несравненно меньшею степенью производительности русской науки, въ сравненіи съ нѣмецкою, но и характеромъ нашихъ профессорскихъ лекціи, обыкновенно стоящихъ въ зависимости отъ нѣмецкихъ университетскихъ курсовъ, какъ теоретическихъ, такъ и практическихъ. Ясное дѣло, что обиліе экзаменовъ не служить гарантіей большой учености въ нашемъ профессорскомъ сословіи, какъ не служить ею и цёлый рядъ диссертацій, представляемыхъ факультету въ подтверждение способности производить ученыя работы. Известно, что нёмецкіе ученые представляють факультету только одну диссертацію и при томъ столько же ничтожную по объему, сколько и по ученому достоинттву, а между тёмъ тё самые люди, которые открывають свой дебють въ наукѣ такой невзрачной диссертаціей, оказываются впослёдствій настоящими двигателями науки, передъ которыми кажутся иной разъ просто младенцами наши магистры и доктора съ своими, доходящими иногда до тысячи страницъ, книжищами. Въ то время, какъ въ Германіи, - гдъ въ людяхъ, стремящихся въ профессорскому званію, есть избытовъ, --- установленъ только одинъ экзаменъ на ученую степень, и притомъ давно уже обратившійся въ пустую формальность, у насъ, гдѣ, искатели ученой карьеры являются въ видѣ рѣдкихъ и странныхъ феноме-

новъ. устроенъ цёлый рядъ заставъ, преграждающихъ доступъ къ профессорскому званию.

Замѣчательнѣе всего то, что такое положеніе дѣла защищается всего болѣе самими университетами. Ректоры и профессоры, бывшіе членами пресловутой комисіи по пересмотру университетскаго устава, высказались энергически, въ засёдания 24-го ноября 1876 г. въ пользу оставления неприкосновенными трехъ ученыхъ степеней и представили записку, по истинь, удивительную, если се разсматривать не какъ одинъ изъ актовъ желанія во что бы то ни стало отстоять уставъ 1863 года во всёхъ подробностяхъ, а какъ серьёзное мивніе экспертовъ по очень важному вопросу. Чѣмъ больше эту записку читаень, тёмъ больше удивляенься, какъ она могла быть написана или, по врайней мёрё, подписана, между прочимъ, такими почтенными лицами, какъ А. Н. Бекстовъ, К. А. Коссовичъ, И. И. Рахманиновъ. Сущность вопроса, - то именно, что установление трехъ ученыхъ степеней-дѣло излишнее для оцѣнки научныхъ познаній и въ то же время рішительно вредное, такъ какъ оно не только отбиваетъ охоту искать профессорской двятельности, но и портить нравственно тёхъ, которые рёшаются пойти на эти мытарства, - эта сущность осталась въ запискѣ совершенно не затронутою. Вся аргументація почтенныхъ представителей университетовъ и ихъ единомышленниковъ сводится къ утверждению, что «градація трехъ ученыхъ стененей» у насъ существовала издавна и что она имбетъ разумное основание; но принесло ли ен существование благодътельные плоды и въ чемъ заключается ся разумная основа, этого гг. представители университетовъ въ комисіи разъяснить не потрудились. Но вотъ, впрочемъ, важнъйшія мъста ихъ коллективнаго мнёнія:

«Съ самаго основанія нашихъ университетовъ существують у насъ три ученыхъ степени: вандидата, магистра и довтора, воторыя призналь полезнымъ узаконить и дъйствующій уставъ университетовъ. Каждому понятно (?), что установление этихъ степеней вызвано благимъ намъреніемъ правительства всёми мърами - содвиствовать поднятію образованія, и многолётній опыть доказалъ (чёмъ?) всю пользу (а можетъ быть, весь вредъ?) установленія этихъ трехъ степеней, начиная со степени вандидата, какъ побуждающей значительную часть университетской молодежи въ усилению своихъ занятий, чтобы не ограничиться получениемъ 18

C

модестовъ, томъ I.

званія дѣйствительнаго студента, а добиться ученой степени кандидата, которая въ глазахъ и студентовъ, и общества успѣла пріобрѣсти значительную цѣну» <sup>1</sup>).

Такъ начинается и оканчивается первый аргументъ. Спрашивается: есть ли въ немъ что-либо, кромъ фразъ, прямо утверждающихъ то, что слъдовало доказать, но ровно ничего не доказывающихъ? И не доказываетъ ли это отсутствіе всякихъ реальныхъ или философскихъ доказательствъ въ мнѣніи столь почтенныхъ людей именно того, что они взялись защищать дъло совершенно несостоятельное какъ съ практической, такъ и съ теоретической точки зрѣнія?

Еще ниже, если только это возможно. по силѣ доказательствь, вторая половина аргументаціи представителей университетовъ въ пользу удержанія трехъ ученыхъ степеней, которыми у насъ обусдовлено достиженіе профессуры.

«Принятая у насъ издавна градація трехъ ученыхъ степеней, имъетъ за себя разумное основание. Степень кандидата, даваемая университетомъ по экзамену и диссертаціи, свидѣтельствуетъ объ общемъ факультетскомъ образования лица<sup>2</sup>). Степень магистра, наваемая также по экзамену и печатной диссертации, свидетель. ствуеть о спеціальномъ образованіи въ той или другой факультетской наукѣ; степень доктора, даваемая только по ученому труду (безъ экзамена) очевидно установлена въ видахъ бо́льшаго содъйствія обогащенію нашей ученой литературы. Эта градація ученыхъ степеней находится въ связи и съ преполавательскими должностями въ университетахъ. Кандилать, по выполнении имъ извъстныхъ требований, можетъ быть только привать доцентомъ; должность штатнаго доцента можетъ быть занята только лицомъ, имѣющимъ степень маристра; для полученія же должности профессора, ищущій ея поставляется въ необходимость, въ видахъ содбиствія развитію ученой литературы (!), представить вновь печатный ученый трудъ и этимъ путемъ получить высшую ученую степень доктора. Нельзя при этомъ упу-

- См. журналы засъданій комисіи по пересмотру университетского устава, № 35.
- <sup>3</sup>) Не всегда. Тамъ, гдъ оакультетъ подраздъленъ на отдъленія, какъ въ Кіевъ, кандидатскій экзаменъ свидътельствуетъ только объ изученія извъстной отрасли оакультетскихъ предметовъ.



скать изъ виду, что отмѣна первой ученой степени канцидата повлечетъ за собой пониженіе требованій отъ ищущаго высшихъ ученыхъ степеней—магистра и доктора. А такое пониженіе требованій, очевидно, служило бы у насъ подрывомъ для науки, парализовало бы ту прекрасную цѣль, съ которою установлены у насъ три ученыхъ степени».

Такимъ образомъ, по мнѣнію представителей университетовъ, существование у насъ трехъ ученыхъ степеней хорошо прежде всего тёмъ, что оно ведетъ свое начало съ основания университетовъ и узаконено действующимъ уставомъ; далѣе оно хорощо темъ, что «вызвано благимъ намъреніемъ правительства содъйствовать поднятію образованія» и побуждаетъ учащихся не довольствоваться низшею степенью, а добиваться высшихъ. Какъ ни прелестны эти аргументы первой части профессорскаго мнѣнія, но вторая часть представляеть намъ доводы еще более убедительные. Гг. представители университетовъ увѣряютъ, что двѣ изъ трехъ степеней, свидѣтельствуя будто бы о различныхъ степеняхъ факультетскаго образованія, нужны потому, что какъ разъ подходять у насъ къ должностямъ приватнаго и штатнаго доцентовъ, изъ которыхъ для перваго требуется будто бы, или, по крайней мъръ, считается достаточнымъ общее факультетское образование, а для второго-спеціальное.

Кажется, трудно найти прим'връ разсужденія, болёе произвольнаго и болие несостоятельнаго; однако мы находимъ его въ дальнъйшемъ ходъ записки. Таково ся мъсто, гдъ эти представители университетовъ оправдываютъ существование докторской степени тёмъ, что она, «очевидно, установлена въ видахъ большаго содёйствія обогащенію нашей ученой литературы». Это значить, что меня заставляють подвергаться въ течение нъсколькихъ льтъ нравственной пыткѣ, обязывая писать книгу по вкусу факультета или его представителя по данному предмету и затёмъ нёсколько мёсяцевъ ждать, удостоится ли она снисходительнаго одобренія лица, зачастую понимающаго гораздо меньше меня въ данномъ вопросѣ; лишаютъ меня, далье, права занимать вакантную каеедру - не потому, что не увърены въ моихъ талантахъ и учености, а единственно въ в и дахъ обогащенія русской литературы моею диссертаціей! Милосердные боги! неужели это-здравое разсуждение? Неужели въ немъ можно находить какое либо основание для удержания въ на-

18\*

шемъ университетскомъ уставѣ трехъ ученыхъ степеней, изъ которыхъ одна, какъ оказывается, требуется лишь для обогащенія русской литературы? Извѣстно, что проэктъ поваго устава составленъ безъ всякато вниманія къ мнѣніямъ университетскихъ представителей, засѣдавшихъ въ комисіи. Еслибы всѣ ихъ мнѣнія были такого же достоинства, то составителей устава нельзя было бы за недостатокъ вниманія къ нимъ подвергнуть никакому упреку.

Впрочемъ, какъ ни странно миѣліе о необходимости удержанія трехъ патентованныхъ степеней русской учености мало, какъ извѣстно, отъ того выигрывающей, но оно у насъ распространено и, конечно, больше безсознательно, чѣмъ сознательно, повторяется многими. Собственно здѣсь имѣется въ виду магистерская и докторская диссертаціи, которыя будто-бы составляютъ дѣйствительное и важное обогащеніе нашей ученой литературы. Въ такомъ смыслѣ высказалась по этому вопросу комисія въ цѣломъ своемъ составѣ <sup>1</sup>), хотя часть ея, т. е. члены, составлявшіе «отложенный» уставъ, и не раздѣляли мнѣнія университетскихъ представителей о необходимости сохраненія кандидатской степени, которой и дѣйствительно не оказалось въ проэктированномъ уставѣ.

Нѣтъ нужды говорить, что такая точка зрѣнія вполнѣ несостоятельна уже потому, что она даетъ предмету совершенно стороннее, несвойственное ему, назначение. Ученыя степени учреждаются не иля того, чтобы при помощи ихъ обогащать литературу (такая идеа, кромѣ нашихъ административныхъ философовъ, никому на свете не приходила въ голову), а для того, чтобы онѣ свидѣтельствоваля объ ученыхъ занятіхъ лица тою или другою отраслью наукъ и о достаточности его познаній въ этой отрасли. Говоримъ въ отрасли, а не въ отдёльной наукѣ, потому что не можетъ быть ученаго по исторіи, чуждаго научнаго знакомства съ филологіей, нельзя себѣ представить сколько-нибудь серьёзнаго спеціалиста по римской литературѣ, не занимавшагося греческою, какъ не можетъ быть химика, не знающаго физики, или физіолога, не знающаго анатомія. Только наши ученые и администраторы, составлявшие уставь 1863 г., умудрились открыть степени магистра и доктора русской исторія, общей исторіи, греческой словесности, римской словесности, физи-

<sup>1</sup>) Журналы засъданій комисіи и проч., № 22.



ки, химіи и т. д. Это, впрочемъ, мимоходомъ. Дёло въ томъ, что ученыя степени имъютъ назначениемъ свидътельствовать объ успѣш номъ заняти лица науками и дають ему право, такъ сказать, на принадлежность въ ученому сословію. Диссертаціи, которыя пишутся для пріобрѣтенія ученыхъ степеней, служать только наиболѣе удобнымъ средствомъ для экзаминующихъ убѣдиться въ томъ, что ищущій степени магистра или доктора дѣйствительно занимался наукой и знакомъ съ научными пріемами. Ничего больше отъ этихъ диссертацій обыкновенно и не требуется. Въ прежнее время, до изданія новаго устава, факультеты не ставили непремѣннымъ условіемъ, чтобы диссертации на ученыя стецени цечатались, и многія изъ нихъ, дъйствительно, никогда не видали свъта Божьяго, хотя авторы ихъ и получали степени и дѣлались вслѣдъ за тѣмъ профессорами экстраординарными и ординарными. Такимъ образомъ, до изданія устава 1863 г., когда диссертаціи на высшія ученыя степени часто не печатались, не заводилось и рёчи о связи ученыхъ стеценей съ обогащениемъ ученой литературы. Обогащение это, какъ основаніе для удержанія нѣсколькихъ ученыхъ степеней, вмѣсто одной или двухъ, есть выдумка новъйшаго времени, не имъющая ничего общаго съ основаниемъ ученыхъ степеней.

Но есть ли, съ другой стороны, обогащение ученой литературы диссертаціями фактъ положительный, и не кроется ли, скорѣе, въ обязанности для будущаго профессора написать три диссертація, причина объднънія нашей литературы значительными учеными сочиненіями? Въ самомъ дѣлѣ, что такое диссертація на ученую степень, чёмъ можеть она быть и что есть въ действительности въ огромномъ большинствѣ случаевъ? Диссертація есть трудъ, написанный для факультета и представляемый факультету. Назначеніе его – доказать умёнье обращаться съ научными фактами и пользоваться научными пріемами. Это трудъ, такъ сказать, подневольный и потому долженствующій сообразоваться съ учеными вкусами коллегіи, слёдовать господствующей въ ней рутине ученыхъ пріемовъ и методовъ изслёдованія и даже не уклоняться отъ взглядовъ на предметь лица, произносящаго оть имени коллеги судъ надъ сочиненіемъ. Можетъ ли такой трудъ отличаться большими достоинствами? Можетъ ли онъ содержать въ себѣ полетъ мысли, полную независимость сужденія и свободу изложенія, однимъ словомъ то, что необходимо для ученаго труда, представляющаго собой дёйствительный вкладъ въ литературу народа и обнаруживающаго вліяніе на дальнѣйшее ся развитіс? Диссертація, разсчитывающая на непремѣнное одобреніе факультета, этихъ достоинствъ имѣть не можеть, и если таковыя встрёчаются въ диссертаціяхъ, то обыкновенно въ такихъ, которымъ приходится странствовать изъ одного университета въ другой, чтобы получить требуемое одобрение. Отсюда происходить, что научный уровень диссертацій, представляемыхъ на ученыя степени. очень посредственный, а литературныя достоинства ихъ большею частью такъ малы, что редкая изъ нихъ находитъ себѣ читателей внѣ факультета или внь ограниченнаго круга спеціалистовъ, которые читаютъ ее (если читаютъ) больше по обязанности, чёмъ изъ любопытства или удовольствія. Таковъ удёлъ диссертацій не только у насъ, но и вездѣ въ Европѣ. Поэтому во Франціи ученые нерѣдко передѣлываютъ свои диссертаціи вслѣдъ за полученіемъ ученой степени и пускають ихъ въ свѣть въ видѣ болѣе свѣжемъ и литературномъ.

Между тёмъ на составленіе этихъ диссертацій тратится много силъ и много времени. Если положить пять лѣтъ на сдачу магистерскаго экзамена и на приготовление, печатание, разсмотрѣние и одобреніе диссертацій магистерской и докторской, то мы скорве уменьшимъ, чёмъ увеличимъ средній періодъ требующагося для этой процедуры времени. Авторъ этихъ строкъ даже не знаетъ примѣра, чтобы магистерство и докторство получались въ теченіе только пяти лътъ или раньше. Самъ онъ, начавши магистерскій экзаменъ осенью 1861 года, получилъ степень доктора лишь осенью 1868 года и, сколько можно припомнить, этоть семильтній періодъ достиженія двухъ высшихъ ученыхъ степеней, былъ, сравнительно, очень скорымъ и успѣшнымъ окончаніемъ столь труднаго у насъ дѣла. Какой же бываетъ обыкновенно результатъ этихъ усилій, по окончаніи университетскаго курса и полученіи кандидатской степени, — которую мы не беремъ въ разсчетъ, какъ пріобрѣтаемую вмѣстѣ съ выходомъ изъ университета или въ скоромъ послѣ того времени, - выдержать магистерскій экзамень и написать двѣ ученыхъ диссертация? Результатъ всёмъ извёстный, но не завидный. Измученные этими диссертаціями, обыкновенно пропадающими и для науки, и для общества, наши ученые, вмёстё съ достиженіемъ профессорской должности, обыкновенно прекращають учено-литературную дёятельность, или же довольствуются мелкими трудами

и замѣтками, изрѣдка помѣщаемыми въ спеціальныхъ и мало читаемыхъ изданіяхъ. Вотъ почему мы думаемъ, что представленіе двухъ печатныхъ диссертацій, поглощающихъ силы ученыхъ въ ихъ молодые и дѣятельные годы, служитъ скорѣе причиной обѣднѣнія нашей ученой литературы важными и плодотворными трудами, чѣмъ источникомъ ея обогащенія.

Но наибольшій вредъ отъ обилія ученыхъ степеней несуть не отдёльныя лица, которыя осуждены на мытарства экзаменовь и представленія въ факультеть трехъ диссертацій, и не литература, которая вмёсто настоящихъ и полезныхъ трудовъ получаетъ никёмъ не читаемыя диссертаціи, а сами университеты. Излишество ученыхъ степеней есть, безспорно, самая главная причина какъ запустёнія многихъ каседръ въ нашихъ университетахъ, такъ и замёщенія ихъ вѣмъ Богъ послалъ. Довольствуйся мы одною ученою степенью, какъ это водится въ дъйствительно просвъщенныхъ странахъ, напр. докторскою, или пожалуй, двумя - кандидатскою и докторскою, можно навърное сказать, что количество лицъ, которыя бы стали искать профессорскаго званія, у насъ вскорѣ удвоилось бы и утроилось, а со временемъ, пожелуй, и удесятерилось бы. Объ этомъ всего легче судить по медицинскому факультету, гдѣ существуетъ лишь одна ученая степень. Количество людей, получавшихъ до послёдняго времени докторскіе дипломы по медицинскимъ и хирургическимъ наукамъ въ университетахъ и въ бывшей медико-хирургической академіи, считалось ежегодно многими десятвами. Ничего подобнаго не представляють другіе факультеты. Проходить годъ, иногда и нёсколько лёть, а на историкофилологическомъ факультетѣ того или другого университета нѣтъ ни одного диспута на степень магистра или доктора, и это бываеть не только въ наиболфе слабыхъ и удаленныхъ отъ центра университетахъ. Такъ напр., въ московскомъ университетъ въ 1880 г. не произведено ни одного магистра и ни одного доктора по всему историко-филологическому факультету. Но не многимъ счастливъе филологическаго факультета физико-математическій и юридическій. Въ томъ же году, въ московскомъ университетъ, по физико-математическому факультету, явились только два новыхъ довтора: одинъ по ботаникѣ, а другой по физикѣ; не болѣе двухъ докторовъ произвель за то же время и юридический факультеть: одного по государственному, а другого по полицейскому праву. Но за тотъ же

періодъ времени и въ томъ же университетѣ десять человѣкъ защитили докторскія диссертаціи по медицинскому факультету. Скажутъ, что на медицинскомъ факультетъ гораздо больше учащихся. Это правда. Но, во-первыхъ, количество студентовъ медицинскаго факультета не превышаеть же въ пять разъ количество студентовъ, напр. юридическаго; во-вторыхъ, докторский экзаменъ по медицинскому факультету принадлежить къ труднъйшимъ, такъ какъ сдается изъ всёхъ предметовъ факультета, а магистерскій и даже кандидатскій на другихъ факультетахъ ограничены: первый избранною спеціальностью, а второй (хотя и не вездѣ) - предметами факультетскаго отдёленія. Обстоятельство, что на медицинскомъ факультетъ сдается лишь одинъ экзаменъ на ученую степень и защищается одна диссертація, производить то, что замѣщеніе медицинскихъ каеедръ въ нашихъ университетахъ обыкновенно не представляеть никакихъ затрудненій. На каждую открывшуюся медицинскую казедру всегда найдется въ Россіи нѣсколько претендентовъ съ полными правами: все затруднение состоитъ лишь въ выборѣ достойнѣйшаго или въ примиреніи интересовъ партій, которыя всегда есть на медицинскомъ факультетв. Нѣчто подобное этой легкости приобрътения профессоровъ непремънно отврылось бы и для другихъ факультетовъ вскорѣ послѣ того, какъ у насъ были бы уничтожены кандидатская и магистерская степени или, по крайней мёрё, одна магистерская, если университетамъ такъ жаль разстаться съ кандидатскою, не представляющею, впрочемъ, никакихъ затрудненій для лицъ, внимательно слъдившихъ за профессорскими лекціями.

Уничтоженіе одной изъ высшихъ ученыхъ степеней мы считаемъ самымъ настоятельнымъ дѣломъ университетской реформы, безъ котораго мы никогда не дождемся ни своевременнаго, ни удачнаго замѣщенія каеедръ преподавательскими силами. Чѣмъ легче будетъ пріобрѣтеніе диплома, обусловливающаго достиженіе профессуры, тѣмъ шире будетъ кругъ людей, ищущихъ профессорскаго званія. Явится конкурренція, которая теперь для занятія каеедръ по факультетамъ историко-филологическому, физико-математическому и юридическому почти совсѣмъ не существуетъ, — не та искусственная, неравная и нераціональная конкурренція, какую хотѣлъ установить «отложенный» уставъ между приватъ-доцентами и профессорами въ чтеніи лекцій, а конкурренція въ занятіи наукой, въ

280

пріобрѣтеніи извѣстности обращающими на себя общее вниманіе трудами и учеными отврытіями. Трудами этими явятся не рутинныя диссертации, приготовляемыя для факультета, ради исполнения необходимой формальности, а такія ученыя работы, которыя будуть разсчитывать на одобрение уже значительно разширившихся ученыхъ вруговъ, или же на сочувствіе образованнаго общества. если ученый имбеть въ виду не столько движение науки впередъ. сколько ся широкую пропаганду и практическое применение. Каждый имъетъ право играть въ ученой республикъ ту роль, которая наиболъе соотвётствуеть его таланту, особенно въ профессорскомъ звании или при приготовлении въ нему. Для профессора очень важно, чтобъ онъ былъ сильный спеціалисть, но также важно и то, чтобъ его образование было широко и чтобъ онъ могъ специальныя познания передавать съ талантомъ и живостью, т. е. быть нолезнымъ не только наукѣ, но и своимъ слушателямъ. Поэтому, нельзя не считать прискорбною ту, начинающую у нась господствовать, точку зрёнія, по которой годность лица къ профессорской должности измѣряется степенью узвости его спеціальныхъ занятій и по воторой иногда невѣжественные люди, не знакомые даже съ своей наукой въ общемъ ся объемѣ, возводатся въ геніи и знаменитости. Мы помнимъ одного профессора ботаники, который не зналъ названія нѣкоторыхъ обыкновенныхъ комнатныхъ растеній и даже гордился этимъ, заявляя, что онъ занимается не систематикой, а физіологіей растеній. Говоримъ это къ тому, чтобы показать, какое благодёзніе для нашихъ университетовъ можеть представить возможность выбора преподавательскихъ силъ изъ представителей разныхъ направлений въ научной деятельности, изъ которыхъ каждый, стараясь превзойти своего конкуррента, будеть стараться побороть его тёмъ именно, чёмъ онъ въ наукъ чувствуеть себя особенно сильнымъ: глубиною ли спеціальныхъ знаній, широкимъ ли пониманіемъ науки, яснымъ ли и отчетливымъ ея изложеніемъ. Во всякомъ случаѣ, только при возможности выбора изъ нѣсколькихъ претендентовъ (что теперь большая ръдкость внъ медицинскаго факультета) является и возможность замъщенія казедръ достойными представителями; а объ этой возможности выбора нельзя думать до тёхъ поръ, пока не облегчится получение ученой степени, дающей доступъ въ профессорскому званию.

Читатель помнить нарисованную нами въ первой статът кар-

тину страшно тижелыхъ мытарствъ, какія предстоитъ теперь пройти всякому молодому ученому, добивающемуся профессорской карьеры. Главная тяжесть этихъ мытарствъ сосредоточивается въ магистерскомъ экзаменѣ и въ приготовленіи, по вкусу факультета, двухъ диссертацій. Кому, при настоящихъ условіяхъ, охота обрекать себя на муку многихъ лётъ для того, чтобы, въ концё концовъ, все пропало, благодаря капризу экзаминатора по второстепенному предмету или придирчивости рецензента диссертаціи? Сдёлайте у насъ пріобрѣтеніе докторской степени доступнымъ, если и не въ такой степени, какъ она доступна въ Германіи, гдѣ она можетъ обойтись даже безъ всякаго труда, то, по врайней мири, настолько, чтобы лицо, добивающееся ея, не было поставлено въ безусловную зависимость отъ воли и вкуса экзаминаторовъ и рецензентовъ. Что будеть тогда? А воть что: для каждаго талантливаго и трудолюбиваго учителя откроется возможность пріобрётенія высшей ученой степени, и многіе изъ учителей непрем'внно воспользуются этою возможностью, или какъ средствомъ выдвинуться въ кругу своихъ товарищей и въ глазахъ начальства, или же прямо съ цёлію перешагнуть изъ гимназіи въ университетскіе преподаватели. Пріобрѣтеніе степени доктора сдѣлается скоро нравственною потребностью и для каждаго занимающагося наукою и какъ бы освященіемъ ученой діятельности. А сколько въ странѣ докторовъ, почти столько же и кандидатовъ на профессорскую должность. Положимъ, между этими, безъ особеннаго труда получившими свой дипломъ докторами, многіе и даже бо́льшан часть будуть ниже уровня профессорскихъ знаній и способностей: такіе и не попадуть на казедру, воторая тогда действительно можеть доставаться только лицамъ, «сдѣлавшимся извѣстными трудами по предметамъ замѣщаемой вассдры и даромъ преподаванія», какъ то значится въ уставѣ дерптскаго университета и какъ того желали бы у насъ не одни составители «отложеннаго» устава.

Замъщеніе казедръ даровитыми и выбранными изъ ряда конкуррентовъ, а не случайными, какъ теперь, людьми, мы считаемъ кардинальнымъ пунктомъ университетскаго вопроса. Все остальное въ этомъ вопросѣ или безразлично, или можетъ быть удовлетворительно рѣшено только при условіи созданія достойнаго професссорскаго персонала. Жалуются на недостатокъ матеріальныхъ средствъ въ нашихъ университетахъ, но никакія денежныя средства

не принесуть пользы тамъ, гдё ими будутъ распоряжаться не стоящіе на высотё научныхъ требованій, таланта и сознанія долга представители преподаванія. Жалуются на охлажденіе студентовъ къ занятіямъ, на нерёдкое предпочтеніе ими сходокъ и демонстрацій правильному посёщенію лекцій: какъ же можетъ быть иначе, когда сплошь да рядомъ студенты не видятъ въ профессорё достаточнаго руководителя и по совёсти считають посёщеніе его лекцій безполезнымъ? Какой бы стороны дёла мы ни коснулись, качество преподавательскихъ силъ играетъ въ университетё первостепенную роль: съ этимъ качествомъ стоитъ въ связи обаяніе науки, обанніе учрежденія, въ которомъ она нашла для себя убёжище. А чего нельзя сдёлать въ нравственномъ отношеніи и для молодежи, и для общества съ этимъ обаяніемъ?

Не можетъ быть никакого сомнѣнія въ томъ, что за университетами должна быть не только сохранена полученная въ 1863 году автономія, но даже увеличена. Самоуправленіе для такихъ учрежденій, какъ университеты и академіи, составляетъ столь насущную потребность, что, въ этомъ отношении, между сколько-нибудь просвъщенными и добросовъстными людьми нътъ никакого спора ни въ Россіи, ни въ Германіи, ни во Франціи, ни въ Англіи, нигаѣ на свътъ. Что такое значитъ самоуправление для университетовъ. это всего лучше доказываеть исторія образованія во Франціи. Извёстно, что Наполеонъ I, въ числё другихъ учрежденій, пользовавшихся внутреннею независимостью, сокрушилъ и независимость университета, разбивши его на совершенно отдѣльные факультеты и полчинивши весь ихъ внутренній порядокъ въдёнію министерства. И что же? Исторія французскаго университета (въ общеевроцейскомъ, а не въ спеціально французскомъ нынішнемъ смыслѣ) со времени Наполеона I до основанія третьей республики, т. е. до нашего времени, есть исторія его постояннаго паденія. Дошло до того, что къ концу правленія Наполеона III сами французы стали сомнѣваться въ существованіи у нихъ высшаго факультетскаго образованія, видя постепенное паденіе обаянія французской науки въ Европѣ и несомнѣнное превосходство университетовъ въ сосѣднихъ странахъ, въ особенности въ Германіи и Швейцаріи. По признанію безпристрастныхъ и глубово знакомыхъ съ состояніемъ Франціи люпрофессоръ Гиллебрандъ, авторъ извѣстной книги дей, какъ «Frankreich und die Franzosen», если Франція, послѣ разгрома

 $\mathbf{283}$ 

французскаго университета, не совершенно унала съ своей прежней умственной высоты, то благодаря, почти единственно, существовани нёсколькихъ старыхъ ученыхъ учрежденій, уцёлёвшихъ при общень врушении и сохранившихъ до нѣкоторой стецени свою автономів. каковы: основанная Францискомъ I Collège de France, основанная Ришельё французская академія (Académie Française), а за ней Академія надписей и изящной словесности (Académie des inscriptions et belles lettres), Не будь этихъ учрежденій, въ которыхъ цѣлые въка процвътала французская наука и гдъ она нашла необходимур для себя независимость въ то время, какъ все остальное сгибалось подъ игомъ всемогущей бюрократіи, могла ли бы Франція, предоставленная съ 1870 года сама себѣ, такъ быстро возвратить себѣ тоть необыкновенный полеть умственной жизни, передъ которымь стоить въ изумлении Европа? Если недостатовъ автономии въ состояніи убить развитіе науки тамъ, гдѣ она утвердила свое существованіе процвѣтаніемъ въ продолженіе нѣсколькихъ столѣтій. то какъ онъ можетъ отозваться въ странѣ, гдѣ наука еще находится чуть не въ пеленкахъ и гдѣ умственная жизнь еще не пріобръла права вполнѣ законнаго существованія, гдѣ всякая книга можеть быть конфискована и уничтожена, куда произведенія мысли другихь странъ доходитъ лишь настолько, насколько то позволяетъ капризная и подозрительная цензура? При такомъ положении вещей, лишить извѣстной степени самостоятельности университеты, - почти единственные очаги, на которыхъ еще тлесть у насъ огонь научной мысли, -- значить отнать у Россіи на долгое время самую надежду сдёлаться страною просвёщенною.

Но, пользуясь нѣкоторою степенью автономіи, университеты обязаны доказать, что эта автономія идеть на пользу наукѣ и отечественному просвѣщенію. Справедливость требуеть, однако, сказать, что время самоуправленія русскихъ университетовъ (съ 1863 года по настоящую минуту) не было временемъ ихъ процвѣтанія. Мы даже замѣтили, что никогда наши университеты не обнаруживали такъ мало вліянія на общество, никогда не были менѣе авторитетными въ лицѣ своихъ представителей, какъ именно за этотъ церіодъ. Тяжело заявить, а есть у насъ университеты, которымъ автономія пришлась словно не по плечу, гдѣ она явилась скорѣе источникомъ всевозможныхъ дрязгъ, интригъ и взаимныхъ пререканій членовъ корпораціи, чѣмъ источникомъ новой и богатой на-

ţ

# УНИВЕРСИТЕТСКИЙ ВОПРОСЪ.

учной жизни и діятельности. Есть на югь Россіи одинь университеть, который со дня своего основания не переставаль добровольно лёзть подъ ярмо попечителя, постоянно признавая свою неспособность самому управиться съ своими делами. Понятное дело. что идея самоуправления не находить еще у насъ своего естественпаго примѣненія и что мы, даже въ лицѣ люлей науки, нелостаточно ею пропитаны. А если это такъ, то нѣтъ ничего мудренаго въ томъ, что мы не воспользовались правами, данными намъ уставомъ 1863 г. въ томъ смыслѣ, какъ этого требовали интересы науки и высшаго образованія. Едва ли хоть одинъ университеть свободенъ отъ упрека, что, при замъщении казедръ, имъ не всегда руководило чувство справедливости къ лицамъ, являвшимся претендентами, что забаллотировывались лица, представлявшія наиболѣе данныхъ къ достойному представительству каседры. и выбирались другія, болѣе удобныя и болѣе пріятныя большинству въ другихъ отношеніяхъ. Есть университеты, гдѣ научная сторона дѣла, при выборахъ преподавателей, всего менве обращаетъ на себя вниманія и гдѣ чуть не каждый университетскій вопросъ обыкновенно служить поводомъ въ борьбѣ личныхъ самолюбій и пѣлыхъ партій. причемъ въ наибольшемъ накладъ остаются именно интересы науки и преподавания.

Требуется во что бы то ни стало увеличить гарантіи болёе цілесообразнато замѣщенія каседрь. Нерѣдко случается, что факультеть выбираеть лицо, которое отвергается совѣтомъ, --- учрежденіемъ. несравненно менње компетентнымъ въ выборѣ хорошихъ преподавателей. Ясное дѣло, что слѣдуеть предотвратить возможность вредныхъ послёдствій столкновенія двухъ учрежденій въ такихъ важныхъ вопросяхъ, какъ замѣщеніе каеедръ достойными ихъ представителями. Въ своемъ отдёльномъ мнёніи, представленномъ въ 1873 г., по поводу обсужденія совѣтомъ кіевскаго университета министерскаго предложенія о перемѣнахъ въ университетскомъ уставЪ, я высказалъ мысль, что въ тъхъ случаяхъ, когда совътъ отвергаетъ рѣшеніе факультета въ дѣлѣ замѣщенія каеетры, мнѣніе его не должно быть рышающимъ, а решать дело должна высшая инстанція, или же совѣтъ и вовсе долженъ быть устраненъ отъ баллотировки избранныхъ факультетомъ преподавателей. Нельзя сказать, чтобъ устранение совъта отъ баллотировки преподавателей было всегда гарантіей болье правильнаго и удачнаго ихъ выбора;

ибо бываеть и такъ, что совётская баллотировка избавляеть университеть оть профессора, проводимаго факультетомъ безъ уваженія истинныхъ интересовъ университета. Но въ огромномъ большинствё случаевъ совётское вмёшательство въ дѣла факультета является излишнимъ, тормозящимъ, или даже и прямо враждебнымъ вользё заведенія. Научные интересы университета требують, чтобы центръ тяжести университетской жизни былъ не въ совёть, а въ факультетахъ, въ которыхъ сосредоточивается все, относящееся до науки и ея преподаванія. Совётъ есть учрежденіе не ученое, а административное, т. е. высшая администрація университета, автономически управляющагося; поэтому не его дѣло класть рѣшенія въ дѣлахъ, касающихся науки, куда относится и вопросъ о годности того или другого лица быть представителемъ каседры: компетентное сужденіе въ такомъ вопросѣ можетъ принадлежать въ университетѣ единственно факультету. Ему и книги въ руби!

Развитіе факультетской жизни, въ ущербъ прерогативамъ совѣта, много содѣйствовало бы въ поднятію нравственнаго уровня университетской коллегіи, ослабило бы борьбу партій и выдвинуло бы для каждаго члена корпорации на первый планъ науку и ея преподавание, а не борьбу въ совътъ, какъ это теперь сплошь да рядомъ встрвчается. Наибольшее развитие факультетской жизни и есть настоящая почва для примёненія началь самоуправленія, такая почва, гдѣ всего менѣе можетъ быть мѣста вмѣшательству внѣшней администраціи уже по причинѣ ся слабой компетентности въ вопросахъ науки и преполаванія. Но широкая научная жизнь въ факультетъ возможна лишь въ томъ случав, когда въ немъ есть поднота ученыхъ и преподавательскихъ силъ, когда, по крайней мъръ. важивития казедры обставлены авторитетными представителями. А мы уже знаемъ, что, при настоящихъ условіяхъ полученія учоныхъ степеней, равно какъ и при подавляющемъ значении совѣта, ни полнота преподавательскихъ силъ, ни высокое качество ихъ на всѣхъ каеедрахъ-явленія недостижимыя. 1.1

Вся сущность университетскаго вопроса заключается въ хорошей организаціи преподаванія. Передъ этой стороной дѣла блѣднѣютъ всякіе другіе вопросы, касающіеся нашихъ университетовъ. Организація экзаменовъ и преобразованіе инспекціи надъ студентами, такъ много озабочивавшія составителей «отложеннаго» устава, въ нашихъ глазахъ имѣютъ лишь второстепенное или даже третье-



степенное значение въ университетскомъ вопросѣ. Отдѣлению экзаменовъ отъ преподаванія, съ которымъ они до сихъ поръ связывались, хотя бы преподаватель ограничился линь одною, и даже малою, частью науки, мы не можемъ въ принципѣ противопоставить никакого серьёзнаго возраженія. Экзамены въ университетахъ авиствительно плохо организованы и ведутся спустя рукава, составляя вмёстё съ тёмъ истинное бремя для трудолюбимыхъ и добросовёстныхъ профессоровъ, отъ котораго многіе изъ нихъ искренно рады были бы избавиться. Пусть экзамены ведутся по особымъ программамъ и въ особыхъ комисіяхъ: мъщать этому университетамъ нёть разумныхъ основаній. Оть этого могуть только принять болёе правильный характеръ отношенія студентовъ къ преподавателямъ и преподавателей къ студентамъ. Одни будутъ только учить, а аругіе только учиться: отношенія ясныя и, при фактической, равно какъ и при узаконенной свободѣ ученія, чисто нравственнаго свойства. Представители университетовъ въ комисіи по пересмотру устава, кромѣ практическихъ затрудненій найти для состава внё - университетскихъ комисій по экзаменамъ достаточное число вомпетентныхъ экзаминаторовъ, выставляли на видъ то соображение. что отдѣленіе экзаменовъ отъ университетскаго преподаванія вредно отразится какъ на самомъ преподавания, которое тогде должно, будто бы, примёняться къ требованіямъ экзаменаціонныхъ комисій, такъ и на отношеніи въ профессорскимъ левціямъ самихъ студентовъ, для которыхъ тогда будутъ важнѣе приспособленные къ новому зязамену учебники и руководства <sup>1</sup>). Не подлежитъ сомнѣнію одно, что, при отдѣленіи эвзаменовъ отъ университетсваго преподаванія, лекціи слабыхъ или недобросовѣстныхъ профессоровъ совсѣхъ лишились бы слушателей. Но отъ этого не могло бы быть потери ни для университета, который бы сталъ строже относиться въ замёщению казедрь, ни для студентовъ, которые тёмъ съ большимъ рвеніемъ стали бы предаваться занятіямъ подъ руководствомъ серьёзныхъ и полезныхъ преподавателей.

Что же касается вопроса о преобразовани инспекци надъ студентами, то это вопросъ, выдвинутый совершенно случайными и, во всякомъ случав, чуждыми университетской наукв и жизни

См. Журналы засъданій комисів и пр. № 17.

#### унивкроитетский вонрось.

обстоятельствами и соображеніями, и потому существеннаго значенія не имѣющій. Никакая инспекція не окажется удовлетворительною, пока не исчезнуть внѣ-университетскія причины волненій для студентовъ, а для обыкновеннаго порядка вещей вполнѣ достаточна и та, какая создана уставомъ 1863 года.

Собственно университетский вопросъ въ России, еще разъ повторяемъ. заключается въ лучшей организація преподаванія, въ такой организаціи, при которой каждая казедра была бы обставлена наилучнийми учеными и преподавательскими силами, какими наша страна обладаетъ, и обставлена полно, такъ, чтобы наука преподавалась всесторонне, преподавалась теоретически и практически. Хорошее вачество этихъ силъ можетъ быть не случайно, а обиліе ихъ возможно, только при существовани значительнаго контингента. лицъ, изъ котораго университетские преподаватели могли бы быть выбираемы. Контингенть же этоть можеть образоваться, какъ мы говорили, только при условіи сокращенія количества ученыхъ степеней, т. е. въ сущности-облегчения въ получении докторской степени. Какъ затвиъ будуть называться преподаватели, не достигшіе званія профессора, --- доцентами, привать-лоцентами, или, по старому, адъюнктами, это для дёла не имветъ большого значенія. Важно только, чтобъ при кассдри состоялъ не только профессоръ, во и его помощникъ, или даже нъсколько помощниковъ. Эти номощники, ---рядомъ съ которыми могутъ находиться нервако и экстра ординарные или сверхштатные профессора, двиствующе независимо отъ главнаго профессора, излагающіе науку по своимъ методамъ и съ своей точки зрѣнія,--не только дополняють теоретическіе курсы представителя казедры, но и помогають ему въ практическихъ занятіяхъ со студентами, въ тёхъ занятіяхъ, которыя вводятъ молодыхъ людей ближайшимъ образомъ въ науку, открывають предъ ними, такъ сказать, ен лабораторію. Защитники «отложеннаго» устава, пародируя нёмецкіе нравы, желали водворить у насъ конкурренцію между профессорами и привать-доцентами. Коляурренція эта является большею частью фиктивною и въ самой Германіи, и есть въ сущности не научное соперничество, а погоня за гонораромъ, который для привать-доцента составляетъ иногда единственный источникъ существованія. Какое же, въ самомъ діль, можеть быть соперничество въ наукъ между лицомъ авторитетнымъ и лицомъ начинающимъ, если только титулованный представитель

 $\mathbf{288}$ 

ваеелом сколько-нибудь заслуживаеть своего положенія? Всякій. кому научныя занятія знакоми не по наслышкѣ, а по собственному опыту, знасть, что огромная разница--заниматься наукой два-три гола и заниматься си лёть пятналцать-двалцать. Хорошее преполавание то. глѣ въ кажломъ словѣ слышится строгость метода, твердость тона, вёрное разграничение доказаннаго отъ недоказаннаго, точнаго отъ шатваго и сомнительнаго. Многіе годы упорнаго труда требуются для того, чтобы разобраться въ наукъ и занять въ ней прочную позицію. Не таково положеніе юноши, начинающаго ученое поприще. Таланть его можеть привлечь въ себе много слушателей и вызвать увлечение, но вполнѣ зрѣлое руководство ихъ занятіями начинающему преподавателю недоступно; онъ самъ еще нуждается въ руководствѣ другого, хотя и не всегда сознается въ этомъ. Поэтому мы допускаемъ нѣкоторую пользу отъ лекцій привать-лоцентовъ, но никогда не согласимся, что онѣ могуть составить дёйствительную конкурренцію преподаванію настоящаго профессора, если только этоть послёдній, говоримъ мы, достойно носить свое звание. Привать-доценты могуть существовать при нашихъ университетахъ, но действительную опору каседры долженъ составлять профессоръ и его помощникъ, доцентъфили адъюнктъ, съ которымъ онъ раздёляетъ и трудъ, и отвётственность за преподаваніе. Этоть второстепенный представитель кассдры должень быть дъйствительнымъ помощникомъ профессора, особенно въ практическихъ занятіяхъ, которыя могутъ имѣть мѣсто не въ однихъ естественныхъ, а и во всёхъ другихъ наукахъ, какъ въ филологическихъ и историческихъ, такъ и въ юридическихъ. Онъ долженъ абиствовать по возможности въ согласіи съ профессоромъ, какъ хозяиномъ каседры, и сообразоваться съ нимъ какъ въ выборѣ предметовъ для чтенія, такъ и вообще въ ходъ преподаванія, имъя въ виду прежде всего славу своего университета, честь казедры, интересъ учащихся, а не тайное или явное соперничество, которое можетъ въ данномъ случав послужить лишь въ ущербъ полнотв и правильности преподаванія. Скорбе мы желали бы видёть-и это было бы гораздо полезнѣе для русскаго просвѣщенія — соперничество между университетами, соперничество въ привлечении каждымъ изъ нихъ лучшихъ ученыхъ и преподавательскихъ силъ, соперничество въ процебтани какъ отдёльныхъ каседръ, такъ и цёлыхъ факультетовъ. Вотъ истинное, разумное и вполнѣ патріотическое сопер-

289

**МОДЕСТОВЪ, ТОМЪ I.** 

ничество! Когда оно водворится у насъ, то это будетъ вѣрні признакомъ, что русскіе университеты, а съ ними и русское просвѣщеніе и русская наука, встунили на путь процвѣтанія; а это процвѣтаніе умственной жизни, въ свою очередь, будетъ свидѣтельствомъ гражданской зрѣлости Россіи, твердо и бодро идущей къ исполненію своей роли въ судьбахъ рода человѣческаго.

Digitized by

# О СРЕДНЕЙ ШКОЛЪ И УНИВЕРСИТЕТЪ<sup>1</sup>).

Предоставляю другимъ сворбѣть о чемъ угодно. У меня есть своя скорбь, которая никогда не покидаеть меня и слидась съ монии гражданскими помыслами. Сердце щемить, когда видишь, какъ во всей Европъ швольный вопросъ выдвинуть на первый планъ въ заботахъ правительства и общества, какое тамъ вездѣ стремленіе къ обновленію и къ перестройкѣ старой учебной системы. уже пережившей свое время, и какъ у насъ, гдѣ школа поставлена такъ шатко и капризно, остановилось, заглохло всякое лвижение въ пользу реформы и улучшенія въ дёлё столь первостепенной важности. Смотря на это равнодушие въ вопиющимъ недостатвамъ въ постановкѣ общеобразовательной школы, недостаткамъ не вредставляющимъ послё того, что было высказано въ печати, о чемъ говорилось въ педагогическихъ комисіяхъ и что такъ явственно обнаружено жизнью, даже твни сомнвлія для кого бы то ни было,--смотря, говоримъ мы, на это равнодушіе, не знаешь, что и поду мать о странѣ и о людяхъ. Просто опускаются руки и хочется нлакать. Особенно горько сознавать, что это равнодушіе особаго рода, невозможное нигдѣ, кромѣ нашей страны, равнодушіе вынужденное. Люди, отъ которыхъ такъ много зависитъ ходъ и направленіе отечественнаго просв'ященія, ясно видять, что діло этого

<sup>4</sup>) «Наблюдатель», Январь, 1883 г. Начало статье здесь опущено.

19\*

просвѣщенія въ своей нынѣшней постановкѣ не можеть приносить добрыхъ плодовъ, что оно не только не можетъ давать правильнаго умственнаго и нравственнаго развитія нашему юношеству (развѣ современное поведение молодежи не подтверждаеть этой истины на. глялнымъ образомъ?), но и угрожаетъ весьма печальными послёлствіями для физическаго здоровья подростающихъ поколёній: а межлу тёмъ отказываются что-нибудь сдёлать въ предотвращение ими самими сознаваемаго вреда въ настоящемъ и дурныхъ послёлствій въ будущемъ. Авторъ этихъ стровъ не только писалъ о ненормальномъ положении нашей средней школы, но и старался, по мъръ возможности, действовать живымъ словомъ и убеждениемъ въ пользу реформы, хотя бы самой постепенной и самой ум'вренной. «Я совершенно раздёляю ваши воззрёнія», говорилъ ему одинъ министръ народнаго просв'ящения, «но вы понимаете, что не все то можно иблать, чему сочувствуешь». О, вонечно, понимаю, но это тёмъ печальнве, твмъ безутвшиве.

Говорю безъ всякой злобы и раздражения, не желая обвинать вого бы то ни было, не исключая даже г. Каткова и «Московскихъ Вѣдомостей», этого истиннаго органа русской гибели: необходино приняться за дёло и сдёлать хоть что нибудь для улучшенія постановки средняго образованія. В'ёдь д'ёло идеть уже не о нашихъ пътяхъ, племянникахъ и внукахъ, а о будущности цълой России. Въ неправильно устроенной школѣ гибнеть свѣжесть ума, глохнеть нравственное чувство, ухудшается физическій организмъ будушиз русскихъ гражданъ, на которыхъ покоится главная надежда отечества. Заводя школьное устройство, несостоятельность котораго у насъ была очевнана всякому непредубъжденному глазу, вы ссилались на примъръ Германіи, на примъръ западной Европы. Посмотрите же теперь, что делается въ Европе, что делается въ Германіи съ твмъ школьнымъ устройствомъ, которое вы признали образцовымъ и не задумались перенести его къ намъ, на почву ему чуждую и требовавшую не стараго, а новаго насаждения. Почену же вы, взявши для себя за правило думать, что хороши для нась лишь школьные порядки, существующіе въ Германіи и особенно въ Пруссіи, не обращаете вниманія на то, что признанное вами образцовымъ признано уже тамъ, на своей родинѣ, несостоятельнымъ и стало преобразовываться въ то самое время, когда вы съ такимъ самодовольствомъ и высокомъріемъ выдавали его намъ за

#### о средней шеоль и университеть.

нѣчто неприкосновенное? Вы говорите, что намъ нечего и думать имѣть для себя школу, лучшую той, какая создана Европой. Прекрасно! Такъ зачѣмъ же вы съ такимъ упорствомъ защищаете то, что вся Европа признаетъ нывѣ недостаткомъ, отъ чего она отказывается, какъ отъ вреднаго, какъ отъ осужденнаго опытомъ и разумомъ?

Есть у современной шеолы нужлы кровныя, настоятельныя. Ихъ уже твердо сознала западно-европейская школа, та самая, которая послужила образцомъ для нашего школьнаго устройства въ 1871 году. Завсь, на первомъ планв выступаеть вонносъ объ обремененія учащихся излишней работой, чрезмёрными умственными занатіями. Вопросъ этоть составляеть въ настоящее время истинную злобу дня во всёхъ странахъ Запада. О немъ говорять уже не только въ медицинскихъ журналахъ и въ медицинскихъ комисіяхъ, не только въ педагогическихъ обществахъ и на учительскихъ съёздахъ, но и въ парламентахъ, говорятъ какъ о вопросъ государственномъ, требующемъ величайшаго вниманія правительствъ и законодательныхъ собраній. Онъ сділался даже предметомъ международныхъ совъщаній, какъ это было на недавнемъ гигіеническомъ съведь въ Женевь. Все стали находить, что дети, особенно въ германскихъ гимназіяхъ и въ гимназіяхъ, устроенныхъ по германскому образцу въ другихъ странахъ, учатся слинкомъ много, что это чрезмёрное напряжение дётскаго мозга, при сидачемъ подожении тёла, лишеннаго необходимаго для него движенія на свёжемъ воз. духѣ, напряженіе въ теченіе 8, 9, 10, и даже 12 часовъ въ сутки, нензовжно отзывается на разотройстве организма, служить причиною многихъ, иногда опасныхъ болёзней и является угрозою для національнаго благосостоянія въ будущемъ. Вместе съ этимъ стало выясняться, особенно въ Германіи, что это усиленное и напраженное ученье съ ранняго возраста не только подрываеть физическія силы учащихся, но и лишаеть прошедшія черезъ гимназическую николу поколёнія умственной свёжести, что оно содёйствуеть къ понижению даровитости въ современномъ образованномъ обществѣ. До 'сихъ поръ на этотъ послъдній пункть, т. е. на вредъ, приносимый обременительной школой умственнымъ способностямъ учащихся, почти совсёмъ не обращали вниманія; но, наконецъ, и этотъ опаснъйший фактъ школьной жизни выступилъ на свътъ божий не только въ видъ жалобъ родителей, но и какъ явленіе, дошедшее

до сознанія правительствъ и засвидѣтельствованное какъ педагогами, такъ и медицинскими авторитетами. Въ ноябрьской книгѣ «Наблюдателя» было, между прочимъ, указано на отношеніе къ вопросу о сохраненіи умственной свѣжести въ учащемся юношествѣ со стороны намѣстника Эльзаса и Лотарингіи и на засвидѣтельствованіе назначенною имъ медицинскою комисіей, что этой умственной свѣжести нѣтъ среди студентовъ среднихъ способностей прошеднихъ классическую школу въ Германіи.

Мы привѣтствуемъ отъ всей души движеніе, охватившее тенерь интеллитентные классы Германія, движеніе, направленное въ зашиту юношества отъ непосильной тажести школьнаго ученія, въ жертву которой приносится здоровье физическое и духовное. Мы привътствуемъ его тъмъ съ большею радостью, что видимъ въ немъ залогь лучшаго будущаго и для нашей школы, и для нашего юношества. То, о чемъ цёлые годы и съ настойчивостью говорниз ин сами, не считается достойнымъ вниманія и уваженія въ глазахъ русской учебной администрации. Инее лёло, когда то же самое говорится и затёмъ нолучаетъ практическое осуществление въ Германіи. Когда прусское статистическое биро заявляеть, что изъ обучавшихся въ тамошнихъ среднихъ школахъ по меньшей мъръ 80°/ становится фавически негодными въ военной службё, это и въ глазахъ нашей администраціи получаеть кос-какое значеніе; когда келицинская комисія, назначенная генераль-фельниаршаломъ Мантёйфелемъ, единогласно свидетельствуеть, что нивакія гигіоническія мвры не могуть оказать полезнаго двиствія на здоровье учащихся, если дёти въ томъ возрастё, когда для нихъ особенно необходимо свободное движение, и прито́нъ на свёжемъ воздукѣ, принуждены употреблять 8-12 часовъ въ сутки на учебныя занятія, то это и на наши власти производить большее впечатлёніе, чёмъ отчеты русскихъ врачей, тщательнымъ образомъ изслёдовавшихъ наши учебныя заведенія въ санитарномъ отношеніи и настойчиво указывавшихъ на опасность для нашихъ дётей отъ врайняго напраженія ихъ слабыхъ еще силь ради удовлетворенія черезчурь тяжелыхъ школьныхъ требований. Намъ извъстенъ одинъ изъ такихъ отчетовъ, составленный по требованию администрации одного учебнаго округа и оставшійся безъ всякаго вліянія на изм'вненіе хода нашей учебной системы. Онъ былъ напечатанъ лишь въ самомъ ограниченномъ количествѣ экземпляровъ и не былъ обнародованъ,

# о средней щеоль и университеть.

а между тёмъ онъ представлялъ самыя убёдительныя данныя и соображенія въ тому, чтобы не заставлять дётей употреблять ежедневно около 9<sup>1</sup>/<sub>2</sub> часовъ на классныя и на домашнія учебныя занятія. Онъ указалъ на массу болёзней, развивающихся въ зависимости отъ нынё дёйствующаго школьнаго режима, представлялъ статистику страданій всевозможнаго рода и выставлялъ на видъ, въ какимъ печальнымъ послёдствіямъ въ физическомъ, нравственномъ и умственномъ отношеніи неизо́ёжно ведетъ усиленное напряженіе мозга, необходимо вытекающее изъ распредёленія времени въ нашихъ гимназическихъ пансіонахъ.

Быть можеть, послё того, что высказано эльзасскою мелининскою комисіей и женевскимъ гигіеническимъ събздомъ о вредномъ вліяній нынёщней школы на здоровье учащихся, и у насъ обратать внимание на то, что если обременение дётей умственными занатиями вообще вредно и представляеть опесность для будущности націи. то тёмъ вреднёе оно въ томъ случай, когда, какъ напр. у насъ, почти одно и то же количество уроковъ полагается для воспитанниковъ всёхъ классовъ, безъ всянаго вниманія къ разницё возраста. Въ лвухъ послёдникъ классахъ у пасъ полагается по двадцати семи уроковъ въ недѣлю, а въ цервомъ, гдѣ учащіеся на 7-8 льть иоложе, ноложено двадцать четыре (безъ рисованія и черченія). Ясное дёло, что составители учебнаго плана менёе всего думали о томъ. что налагать почти одну и ту же тяжесть на семнадцатилётняго юношу и на десятилётняго ребенка-дёло ни съ чёкъ не сообразное, какъ и требованіе, чтобы десятилётній ребенокъ, живущій въ гимназическомъ пансіонь, сидель 91'я часовь за книгой частію въ классь, а частію въ занятной комнать, наравнь со. взрослыми юношами. Быть можеть, послё того, что профессорь гигіены въ Люттихскомъ университеть, декторъ Киборнъ, говорилъ на женевскомъ конгрессво в райнемъ вредв задавания двтямъ уроковъ на домъ, и у насъ бидеть цоната необходимость избавить отъ этой обузы, по крайней мере детей низшихъ влассовъ, а не заставлять несчастныхъ корпъть надъ книгой и письменными упражненіями иногда до часу ночи и долже.

Зная, какъ мало у насъ уваженія въ наукѣ, когда дѣло касается приложенія ся къ той или другой сферѣ нашей государственной жизни, зная, какъ слаба у насъ наука вообще и какъ неясны идеи воспитанія даже въ самомъ воспитывающемъ сословіи

295

мы и не требуемъ, чтобъ учебная администрація у насъ дѣлала опыты реформъ, еще нигдѣ не извѣданныхъ. Намъ, хорошо знакомымъ съ положеніемъ вещей въ отечествѣ, и въ голову не приходитъ домогаться, чтобы наша юная еще школа шла впереди другихъ, какъ въ санитарномъ, такъ и въ учебномъ отношенін. Мы хотимъ, чтобы въ ожиданіи болѣе благопріятнаго времени, когда весь учебный планъ среднихъ заведеній долженъ будетъ подвергнуться полной и коренной переработкѣ, устранены были изъ него, по крайней мѣрѣ, тѣ излишества, отъ которыхъ отказались уже и въ германской школѣ, въ той самой, которая послужила для нашей моделью или первообразомъ.

Известно, что французская средняя школа подверглась въ 1880 году существенному и весьма счастливому преобразованию, воторое неизбёжно послужить образдомъ реформы среднихъ учебныхъ заведеній и въ другихъ государствахъ евронейскаго континента. Содержание и характерь этого въ выснюй стецени замбчательнаго преобразованія были подробно разсмотрёны и оцёнены авторомъ этой статьи, въ свое время, въ другомъ мѣстѣ 1). Сущность же его заключается въ томъ, что въ учебномъ иланѣ, утвержденномъ 2-го августа 1880 года, очень удачнымъ образомъ соединены требованія новаго времени съ традиціей старой классической школы или. говоря проше, соединено классическое образование съ реальнымъ. Въ этомъ учебномъ планъ изучению древнихъ язывовъ отведено самое почетное м'есто и они, очевидно, поставлены центровъ всего образованія; но вмёстё съ тёмъ и другіе предметы, какъ то: новые языки, исторія, географія, математика и естественныя науки (физика, основы химіи, зоологіи, ботаники, геологіи, анатоміи и физіологіи) поставлены такимъ образомъ, что лицо, окончившее курсъ во французскомъ лицев, можетъ быть справедливо названо образованнымъ и не будетъ, въ отношени необходимыхъ въ жизни нознаній, стоять ниже послёдняго ремесленника, какъ это сплошь да рядомъ у насъ случается. Особеннымъ же инагомъ впередъ въ этомъ планѣ является то, что онъ, раздѣливши все лицейское ученье на три періода, ввелъ въ каждый изъ нихъ особый циклъ предме-



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. «Школьный Вопросъ», Изданіе вторпе (1880 г.), стр. 115—135 и 147—160.

## О СРЕДНЕЙ ШЕОЛЪ И УНИВЕРСИТЕТВ.

товъ преподаванія, приноравливаясь къ возрасту учащихся и постепенно восхоля отъ простого и легкаго въ сложному и трулному. Такимъ образомъ въ первыхъ трекъ классахъ нынёшнихъ французскихъ лицеевъ древню языки совершенно не преполаются, но зато въ нихъ предоставлено большое мъсто отечественному языку (по 10 удововъ въ двухъ первихъ классаять и 8 въ третьемъ) и одному изъ новыхъ языковъ (по 4 часа въ каждомъ классъ). Латинскій языкъ начинается только съ четвертаго года ученія, когда **УЧЕНИЕЪ ДОСТИГЬ ОДИННАДЦАТИЛЪТНЯГО ВОЗГЛАСТА И ПОДГОТОВИЛСЯ КЪ** къ систематическому грамматическому образованию, ознакомившись съ грамматическою терминологіей и логическимъ построеніемъ ричи на язывъ отечественномъ и одномъ изъ новыхъ иностранныхъ. Но изучение древнаго языка, и послё этой полготовки, все-таки прелставляеть большія трудности. Поэтому греческій языкъ, который у насъ начинается съ 3-го года ученія, во французскихъ лицеяхъ не начинается и съ четвертаго, вмёстё съ латинскимъ, а съ шестого, когда есобение трудный періодъ изученія датинскаго языка уже остался позади и ученики приступають къ чтенію Юлія Кесара. Виргилія и Овидія. Начинаясь съ 6-го гола ученія, греческій языкъ во французскихъ лицеяхъ все-таки изучается, по новому илану, нять лёть (въ первоначальномъ проэктъ на изучение его положено было четыре года), и притомъ такихъ пать леть, которыя падають на более зрелый періодь линейскаго образования, когда учащемуся и легче знакомиться съ грамматичесвими особенностами этого роскошнаго языва, и лоступиве смысль произвеленій великихъ писателей.

Начавшееся съ весны 1883 геда преобразованіе прусскихъ среднихъ учебныхъ заведеній не пошло такъ далеко, какъ совершившееся двумя гедами раньше преобразованіе французскихъ лицеевъ, но и оно даетъ намъ весьма существенныя указанія. Преобразованіе это такъ же, какъ и французская реформа, было направлено главнымъ образомъ къ тому, чтобы сблизить классическое образованіе съ реальнымъ. Оно, правда, не уничтожило двойственнаго типа средней школы, оставивъ существовать, рядомъ съ гимназіями, и реальныя училища 1-го разряда, переименованныя теперь въ реальныя гимназіи, но настолько сблизило ту и другую школу, что программа ихъ въ трехъ низшихъ классахъ едѣлалась почти совершенно одинаковою. Прусское правительство, распоряже-

297

ніемъ министра народнаго просв'ященія отъ 31-го марта, сократило въ гимназіяхъ урови датинскаго языка на дерять часовъ, а греческаго на два, увеличивъ въ то же время на десять уроковъ преподавание латинскаго языка въ реальныхъ гимназияхъ. Но, совращая въ гимназіяхъ уроки древнихъ языковъ, оно усилило тамъ преполавание языка отечественнаго на одинъ часъ, французскаго на четыре, исторіи и географіи на три, математики, физики и естественной исторіи на два. Какъ ни скроменъ этотъ шагъ въ сравненіи съ темъ, что сделано во Франціи, но онъ все-тави ясно свиавтельствуеть, что въ томъ государстве, отвуда мы заямотвовали нащу школьную систему, пов'яло уже другимъ в'втромъ и что старая школа и тамъ уже принуждена была сдёлать немаловажныя уступки новому времени. Во всякомъ случать, самодовольной неподвижности нашихъ оффиціальныхъ педагоговъ, перенесшихъ въ намъ старую прусскую школьную систему наканунь си преобразования, нанесенъ важный ударь. Волей-неволей принуждены будуть и они, въ скоромъ временя, пересъять свои учебные планы въ новомъ сить, хотя невоторыя перемены должны были бы совершиться безъ всякаго промедленія.

Прусская школьная реформа выразилась не только въ сокращени удоковъ ддевнихъ языковъ въ классичесскихъ гимназіяхъ и въ увеличени ихъ въ реальныхъ, не только въ усилении образовательнаго элемента въ классическихъ гимназіякъ реальными предметами. но и въ томъ, что начаю преподавания гроческаго языка отдалено на одинъ годъ: теперь въ пруссвихъ гимназіяхъ греческий языкъ преводается не съ 3-го, а съ 4-го класса (по нашему счету). Обстоятельство это имбеть для насъ большую важность. Авторь этихъ стрекъ настойчиво увазываль на необходимость перенесения въ нашихъгимназіяхъ начала преподаванія греческаго языка въ 5-му влассу, вивств съ перенесеніемъ латнискаго въ 3-му. Прусскіе реформаторы сохранили пова начало преподавания латинскаго языка непривосновеннымъ и оставили такимъ образомъ въ своемъ учебномъ планъ существование важной ошибки, за которую наши оффиціальные педагоги и будуть держаться до вонца; но где теперь для этихъ послѣднихъ оправданіе въ преподаваніи греческаго язика съ 3-го власса? Что имъ, такъ усердно опирающимся на чужія программы. мѣшаетъ послёдовать въ этомъ случаё образну, по ихъ всегдашнему мнѣнію, непогрѣшимому? Будемъ же надѣяться, что и наши дѣти

#### о средней школь и университеть.

будуть въ скоромъ времени приниматься за греческій языкъ голомъ позже. До какой степени эта реформа настоятельна, можно видёть и изъ того, что всябаъ за прусскими гимназіями ее тотчасъ стали вводить у себя и другія германскія гимназіи. Передъ нами новый учебный планъ савсонскихъ гимназій, составленный полъ очевилнымъ вліяніемъ прусской реформы: и тамъ начало преподаванія греческаго языка отнесено уже къ четвертому классу. Перелъ нами также новый учебный планъ итальянскихъ гимназій и лицеевъ: и туть начало преподаванія отнесено къ четвертому власеу. Или. быть можеть, мы думаемъ перещеголять классицизмомъ всю Еврону? Но сомнительно, чтобы мы вогла нибудь успёли стать и въ удовень съ Евроной, хотя мы и удерживаемъ на окончательномъ испытании греческую письменную работу, уже несколько леть назадъ отмѣненную въ самой Пруссін, не говоря о другихъ странахъ. Такъ, эта письменная греческая работа отмёнена и во Франціи. нътъ ся и въ новожъ планъ итальянскихъ лицеевъ, гдъ она, какъ и въ вёкоторыхъ аругихъ мёстахъ, замёнена переволомъ съ греческаго на родной языкъ.

Сократить на нёсколько часовъ преподавание древнихъ изыковъ въ гимназіяхъ, перенести начало пренодаванія гречесваго языка съ 3-го класса на 4-й, если не на 5-й, отмѣнить письменный переводъ съ русскаго на греческій на окончательномъ экзаменѣ --- все это вещи сами по себѣ маловажныя, и если мы указываемъ на нихъ теперь, какъ на необходижня реформы, то только для того, чтобы показать, какія перемёны уже произведены въ школё, принятой нашею учебною администраціей за образцовую. Главное же, что мы имѣемъ при этомъ въ виду, это - виести въ школьное дёло принципъ движенія, вывести его изъ застоя, въ которомъ оно теперь находится. Неудовлетворительность нашей школы дёлается съ каждымъ днемъ очевиднѣе. Не смотря на всѣ свои суровыя иритязанія, несмотря на всё жертвы, какихъ она требуетъ отъ учащихся и ихъ родителей, она не воспитываеть, не дёлаеть нашихъ дътой ни на волосъ умите, ни нравствените противъ прежняго. • Напротивъ, на взглядъ безпристрастныхъ и наблюдательныхъ людей, особенно между профессорами, она стала давать университетамъ и другимъ высшимъ учебнымъ заведеніямъ юношей, которымъ не достаеть ни бойкости ума, ни здравомыслія, ни высокихъ стре-

мленій, ни силы характера. Студентскія волненія ділаются годъ оть голу грубве и неосмысленние. Всй разсчеты г. Каткова, что лица, прошедшія въ преобразованной гимназіи «настоящую евронейскую школу», не будуть въ университете заниматься сходками и шумными демонстраціями, разлетёлись въ прахъ. Лица, не знавшія въ продолженіе восьмилётняго или даже десятилётняго пребыванія въ гимназіи ни на одинъ день покоя отъ латинской грамматики, долбившія ее безъ передышки отъ перваго класса до нослёднаго, оказываются менёе способными съ охотой учиться въ университеть, но зато несравненно болье нервными и озлобленными, чёмъ то было въ наше время и даже гораздо позже, т. е. до окончательнаго водворения такъ называемаго катковскаго классицизма. Это-факть, который извёстень всякому, кто хоть немного сталкивался съ нынёшнею университетскою молодежью и слёдиль за ен недавними волненіями. Кого винить въ немъ (если вообще нужно вого-нибудь винить)-университеть или гимназію?

Безспорно, гимназію Она готовить въ университету, она даеть своимъ питомцамъ, выпускаемымъ въ университеть, аттестатъ зрѣлости (какая иронія!). Какъ извѣстно, наиболѣе строптивыми и буйными оказываются именно юноши, недавно оставившіе среднее заведение, студенты перваго курса, люди только-что вышедшие изъ своего влассическаго питомника. По мъръ перехода изъ курса въ курсь, эти безпокойные люди дёлаются скромнье и менёе склонными къ шумнымъ демонстраціямъ, такъ что студенты послёдняго курса мало или даже и вовсе не принимають участія въ безпорядочныхъ сборищахъ. Требуется беззастёнчивость г. Каткова, чтобы утверждать, что университеты развращають юношей, выходящихъ будто бы изъ гимназій чистыми и, благодаря греческимъ глаголамъ и латинскому синтавсису, сдёлавшихся вроткими и серьёзными. Университеты, при всемъ своемъ упадкъ, являются все-таки воспитательной школой, въ которой забитые гимназическою ферулой молодые люди пріобрётають понятіе о чести и нравственномъ долгѣ. какъ принципахъ, необходимыхъ для правильной, разумной и полезной жизни въ обществъ. Извъстно, что наша гимназія, вавъ н. ея нёмецкій первообразъ, только учитъ, но не воспитываетъ, и это составляеть, быть можеть, самое больное ся мёсто и наибольшее осужденіе. Какую, въ самомъ дёлё, цёну имееть ученье, не даю-

#### о средней школь и университеть.

щее нравственнаго воспитанія, не идущее съ нимъ рука объ руку, къ нему не направленное <sup>1</sup>)?

Что гимназія настоятельно требуеть реформы, иной постановки. учебныхъ предметовъ и ихъ преподаванія, это безспорно сознается всвые обществомъ и даже самниъ учительскимъ сословіемъ. какъ это ясно высказалось на олессвомъ събзиб и въ тифлиссвой вомисіи, съ отчетомъ которой мы и старались ознакомить читателей въ сейтябрьской книгъ «Наблюдателя». Но также въ глазахъ нашихъ безспорно и то, что и университеты не должны оставаться въ настоящемъ положения. Въ статьяхъ, подъ заглавіемъ «Университетский Вопросъ», мы достаточно подробно разсмотрёли положеніе нашихъ университетовъ и указали на необходимыя въ ихъ устройствѣ преобразованія. Преобразованія эти, въ теченіе истекнаго года, саблались еще болбе настоятельными. Положение университетовъ, какъ и слъдовало ожидать, не поправилось за это время ни на волосъ, а нёкоторые факты неоспоримо подтверждають. чток оно ухудшилось. Дошло до того, что сами члены университетской коллегіи стали смотрёть на ограниченіе правъ ся въ наиболве существенномъ нунктъ самоуправленія, какъ на дёло необхоцимости. Подобныя заявленія мы встрёчали въ нечати, но еще бодыше знакомы съ ними по адресованнымъ къ намъ письмамъ. которыя прямо были вызваны нашими статьями по университетскому вопросу.

Не смотря на многія слабыя стороны университетскаго устава 1863 года, мы твердо отстаивали его основанія. Мы стояли за сохраненіе университетской автономіи въ возможно большей степени, хотя и чувствовали, что въ настоящее время она видимо оказалась не по плечу, по крайней мѣрѣ, нѣкоторымъ университетамъ. Мы будемъ стоять за нее и теперь, ради принципа великаго и спасительнаго. Свобода и самоуправленіе общественныхъ

<sup>4</sup>) Unterricht und Erziehung sollen im Gymnasium eine untrennbare Einheit darstellen. Aller Unterricht soll daher seinem Wesen nach nicht auf die Uebermittelung und Aneignung von Kenntnissen und Fertigkeiten als letztes Ziel gerichtet sein, sondern durch das Lehren sittlich erziehen. Эти умныя строки встрътили мы въ статьъ гамбургскаго директора «Новой ученой школы», Германа Генте: Grammatik und Schriftstellerlektüre im altsprachlichen Unterrichte. Hamb., 1882.

Digitized by Google

группъ всегда останутся въ нашихъ глазахъ важнёйшими средствами человѣческаго совершенствованія. Но всякій принципъ требуеть правильнаго примѣненія, которое непремѣнно связано съ условіями мёста и времени; иначе онъ искажается, изврашается и производить безурядицу. Эта безурядица въ такихъ учрежденіяхъ, какъ университеты, въ которыхъ получають высшее образование тысячи юношей, отъ которыхъ, такимъ образомъ, зависитъ въ значительной степени судьба русской науки, русскаго просвёщенія, руссвой будущности, не можеть быть терпима. Мы говоримъ не о студентскихъ волненіяхъ, когорыя, какъ явленія случайныя и скоропреходящія, заслуживають меньше вниманія, чёмъ сколько имъ удёляется, да въ тому же и не состоять почти ни въ вакой связи съ униворситетской автономіей, а о почальныхъ явленіяхъ другого рода. Насъ занимаеть вонросъ объ усиливающейся деморализаціи въ самихъ профессорскихъ коллегіяхъ и о возростающемъ пренебрежении интересами преподавания.

Интрига забдаеть наши провинціальные университеты; ей приносятся въ жертву важнѣйшіе интересы уннверситетской жизни. Чёмъ дальше, тёмъ меньше достойное замёщеніе каседрь сознаётся въ университетскихъ коллегіяхъ, какъ ихъ главная и наиболье святая обязанность, исполнениемъ которой и можетъ быть доказано преимущество автономіи передъ канцелярскою опекой. Но посмотрите, что делается въ настоящее время, напр., въ новороссийскомъ университеть. Лучшіе представители ученой коллегіи, — люди, деятельностью которыхъ этотъ университетъ, постоянно остававшійся слабымъ со дня своего основанія, только и могъ доказать, что въ немъ также есть наука, что, не смотря на свою лицейскую закваску, онъ также похожъ на высшее учебное заведение, - или покинули Одессу, или собираются повинуть ее. Меньше чёмъ въ теченіе одного года, университеть этоть лишился нісколькихъ профессоровъ изъ наиболѣе выдающихся (Мечникова, Преображенскаго, Постникова), а по дошедшимъ до насъ свъдъніямъ, и остальная лучшая доля ученой коллегіи находить свое положеніе крайне затруднительнымъ. Всё говорять, что жизнь въ этомъ юнейшемъ изъ русскихъ университетовъ (если не считать въ числѣ ихъ варшавскаго) сделалась почти невыносимою. Жалуются на попечителя, г. Лавровскаго, на его пристрастное отношение къ лицамъ, на его несправедливыя дъйствія и ръшенія, на его невърныя до-

несенія. Не трудное дёло — сваливать вину на другихъ, какъ это лѣлають нѣвоторые въ оправдание того, что происходить теперь въ Одессѣ въ стѣнахъ университетскихъ. Но какова же сама коллегія, или, лучше, большинство ея членовъ, распоряжающееся ділами и кассдрами? Телеграмма Севернаго Агентства какъ-то сообщила о представлени юридическимъ факультетомъ на каседру гражданскаго права знаменитаго г. Цитовича. Мы знаемъ, что факультеть пріостановился съ этимъ дѣломъ, но извѣстіе объ его шагѣ было вѣрно. А если оно вѣрно, то что же можно сказать бояьшаго о деморализація, охватившей значительную долю членовъ университетской коллеги въ Одессъ ?Остается развъ ждать извъстия о томъ, что члены юридическаго факультета, вошедшіе съ представленіемъ на казедру г. Цитовича, въ скоромъ времени предложать въ почетные члены Рыкова или Свиридова. Судя же по тому, что мы читали и слышали о действіяхъ заправилъ нынёшняго юридическаго факультета, никакой нать въ подобномъ родъ не можеть казаться невброятнымь. Да развё они не знають, какъ смотритъ на это постыдное дѣло (представленіе г. Цитовича) всянечать, вся образованная Россія, всё честные (есть еще у насъ и такіе) люди?»-спрашивали мы у одного изъ лицъ, сообщившихъ намъ эту печальную новость.--«Знаютъ, но тёмъ смёлёе дёйствуютъ. Для нихъ общественное мивніе, голосъ честныхъ людей ничего не значать! Теперь такой в'втеръ дуеть въ Одесс'в въ учебноить вёдоиствё, что надъ подобными возраженіями только смёются»-отвѣчалъ намъ одесскій собесѣдникъ. Господи! До чего мы дожили съ лицемърно-охранительною политикой! Стоитъ только твердить, гдѣ слѣдуеть, консервативныя фразы, а тамъ поступай себъ, какъ Рыковъ, Свиридовъ, Цитовичъ, или высказывайся цинически о требованіяхъ общественной нравственности, кавъ нынѣшніе дѣльцы одесскаго университета, и все тебѣ сойдеть съ рукъ, и будешь взысканъ почестями, и станешь считаться примърнымъ гражданинемъ-до поры до времени, по крайней мъръ. до новаго севастопольскаго погрома или чего нибудь подобнаго.

Вотъ какія дѣла происходять при университетской автономіи, вотъ какіе люди выступаютъ при ней на первый планъ и даютъ тонъ университетской жизни. Оставьте еще на нѣсколько лѣтъ власть въ ихъ рукахъ, и они выгонятъ все дѣльное и чувствующее по человѣчески въ университетѣ; они выбьютъ изъ него все, что̀

носить въ себѣ какую-нибудь искру божію, что не считаетъ гражланскимъ подвигомъ холопства и дерзкаго попранія правды.-Виновата, значить, по вашему, автономія? спросять насъ приверженим неприкосновенности устава 1863 года.-Нёть, не автономія, которую, повторяемъ, мы считаемъ главнѣйшею опорою прогресса въ гражданской жизни, а неправильное ся приложение. Мы всегда иумали. что не слёлуетъ отлавать такого важнёйшаго акта университетской жизни, какъ выборъ профессоровъ, на волю университетскаго совѣта. Пишущій эти строки не разъ высказываль это устно, печатно и письменно, и заявляль объ этомъ въ своемъ оффиціально представленномъ мнёніи, въ бытность свою профессоромъ университета св. Владиміра. Предоставляйте совѣту какія уголно функціи административной власти, но не давайте ему пиши для интригъ въ такомъ щекотливомъ пунктъ университетской жизни, какъ пополнение коллегии новыми членами. Совътъ есть учреждение административное, а не ученое; по самому своему составу, онъ не можетъ рёшать вопросовъ, касающихся преподаванія той или другой науки; онъ не имбеть возможности оцбнивать спеціалистовь, судить объ ученыхъ достоинствахъ того или другого кандидата на казедру. Все, что касается ученой спеціальности, составляетъ компетенцію факультета. Странно, въ самомъ авль. спрашивать медика, что онъ думаеть о научныхъ достоинствахъ филолога, безполезно совѣтоваться съ ботаникомъ объ ученыхъ трудахъ спеціалиста по римскому праву. А между твиъ и ботанных, и зоологъ, и минералогъ, и химикъ, и математикъ при выборѣ профессора римскаго права имѣетъ такой же голосъ, какъ и настоящій спеціалисть этого предмета, вмёсть съ другими профессорами юридическаго факультета. Туть ли не мъсто для интриги. туть ли не удобнѣйшая арена для борьбы вружковъ и партій, для сведенія личныхъ счетовъ? Воть и выходить, что члены совѣта выбирають обыкновенно не представителей науки, а людей, которые большинству будутъ сподручнѣе и не усилятъ собой рядовъ противнивовъ. Могло ли быть создано положение, болѣе опасное для будущности нашихъ университетовъ?

— Что же, по вашему мнѣнію, лучше, чтобы профессора назначались министерскою канцеляріей? — Избави Боже! отвѣтимъ мы на такой вопросъ, не разъ слышанный нами въ подобныхъ случаяхъ. Особенно избави Боже въ настоящее время! Прежде, когда

# о средней школъ и университетв.

власть у насъ относилась иначе въ высшему образованию, когда она его холила и лелбяла, когда она не боялась отдавать предпочтение уму, знаніямъ и таланту передъ личиной консервативной благонамъренности, министерскія назначенія на казедру часто бывали необывновенно удачны. Этимъ назначеніямъ былъ обязанъ кіевскій университеть процвѣтаніемъ въ теченіе своего перваго періода, окончившагося министерствомъ графа Уварова; эти же назначенія дали лучшихъ профессоровъ и другимъ университетамъ, особенно московскому. Но эти времена прошли и едва-ли возврататся. Теперь другое отношение власти въ наувъ, другая точка зрѣнія на людей служащихъ. Почти всѣ назначенія, какія дѣлались въ послёдние годы, не только не содействовали подъему университетовъ, но скорѣе вносили въ нихъ элементы упадка и разложенія. Они же неоспоримо содійствовали и настоящему состоя. нію одесскаго университета, столь печальному. Въ самое послѣднее время своего пребыванія въ должности министра народнаго просвъщенія, баронъ Николаи, въ силу ходатайства попечителя, назначилъ въ этотъ университетъ трехъ профессоровъ, изъ которыхъ двое были забаллотированы совётомъ, а послёдній вышелъ добровольно, какъ говорятъ, въ предвидении столь же неудачнаго результата баллотировки. Не станемъ говорить объ ученомъ ѝ нравственномъ достоинствё лицъ, которыя были такимъ образомъ снова введены въ университетъ, разставшійся съ ними безъ сожалёнія. Лостаточно селзать, что вслёдъ за этимъ назначениемъ началось торжество партін, возвращающей теперь въ свои объятія г. Цитовича, и вышло изъ университета нъсколько выдающихся членовъ ученой коллегіи. Но выходъ нёсколькихъ дёятельныхъ и даровитыхъ ученыхъ есть только начало вреда отъ неудачнаго назначенія старыхъ членовъ. За этимъ неизбѣжно явятся другія послёдствія такого назначения, изъ которыхъ главное состоить въ невозможности университету поправиться силами въ скоромъ будущемъ. Партія неспособныхъ или малоспособныхъ преподавателей станетъ употреблять всё усилія въ тому, чтобы не давать доступа въ университетъ свѣжимъ силамъ, особенно людямъ съ талантомъ и энергіей. И эта исторія уже началась. Представленный недавно историкофилологическимъ факудьжетомъ на казедру русской исторіи г. Семевскій, авторъ дёльнаго труда о крёпостномъ правё въ царствованіе Екатерины II, былъ забаллотированъ совѣтомъ, а на его модестовъ, томъ I. 20



мѣсто выбрано лицо съ какой-то никому неизвѣстной и трудно произносимой фамиліей. Такъ и пойдетъ теперь... послѣ усиленія совѣта забаллотированными инвалидами.

Представление кандидатовъ на кассдры должно принадлежать факультетамъ, какъ дъйствительнымъ органамъ и хранителямъ университетской науки, какъ собраніямъ ученыхъ спеціалистовъ. лицъ компетентныхъ de jure, хотя, быть можетъ, и не во всѣхъ случаяхъ de facto. Имъ принадлежитъ опредъление ученыхъ заслугъ и способности лица въ преподаванію, ---имъ, а никому другому, ни совѣту, ни попечителю, ни министру. Само собою разумѣется, что было бы странно думать, что въ факультетахъ всегда царствуетъ справедливость, безпристрастіе, и что тамъ нѣтъ мѣста интригамъ, игрѣ личныхъ самолюбій и даже прямо недобросовѣстности. Всего этого тамъ есть достаточно, и, къ сожалѣнію, слишкомъ достаточно. На какія несправедливыя действія решаются факультеты, знають всего более молодые ученые и знають это не въ провинціальныхъ только университетахъ, а во всёхъ безъ исключенія. Факть представленія одесскимъ юридическимъ факультетомь г. Цитовича самъ по себъ до того врасноръчивъ, что исключаетъ всякую необходимость въ дальнѣйшемъ разсужденіи о черныхъ сторонахъ жизни нашихъ факультетовъ. Но туть не слёдуеть забывать, во-первыхъ, того, что ни одно человвческое учреждение не можетъ быть совершеннымъ; во-вторыхъ, того, что рѣчь идеть о факультетахъ русскихъ университетовъ, гдѣ живутъ и дъйствуютъ лоди русскіе, не получившіе, стало-быть, никакого гражданснаго воспитанія, люди страны, еще недавно избавившейся отъ врёпостного права, не привыкшіе къ свободѣ и не умѣющіе вести себя своболными гражданами. Слёдовательно, никакая особеная требовательность въ данномъ случав неумъстна. Но все-таки, въ сравнени съ совѣтами, факультеты представляются болѣе совершенными учрежденіями, и діятельность ихъ, въ сравненіи съ совітскою, является образцомъ серьёзнаго и добросовъстнаго отношенія къ дълу. Это происходить, во-первыхъ, оть того, что каждый членъ факультета болѣе или менѣе компетентенъ въ вопросѣ, подлежащемъ его . обсуждению; во-вторыхъ, отъ того, что въ фавультетскомъ собрани, гдѣ количество членовъ ограниченное, каждый членъ несравненно больше чувствуеть личную отвѣтственность за то или другое постановлене своей тёсной коллегіи; въ-третьихъ, отъ того, что каждому члену

# о средней школъ и уни верситетъ.

этой коллегіи болёе или менёе дорога и близка всякая наука, преподаваемая въ его факультетѣ, и для него не можетъ быть вполнѣ безразличнымъ дѣломъ, преподается-ли она достойнымъ лицомъ, или профаномъ. Но положимъ, что факультетъ сдѣлалъ промахъ, выбралъ на вакантную каседру не то лицо, какое бы слѣдовадо, а предпочелъ ему и менѣе способное, и менѣе себя заявившее учеными трудами (что̀ нерѣдко и случается): отъ министерства должно зависѣть утвердить или не утвердить выборъ факультета, какъ теперь въ его власти утвердить или не утвердить выборъ совѣта. Зная это, факультеты будутъ дѣйствовать осмотрительнѣе, чѣмъ теперь, когда отвѣтственность за избраніе того или другого лица падаетъ оффиціально не на нихъ, а на совѣтскую коллегію.

Мы обращаемъ внимание читателей на эту сторону университетскаго вопроса именно потому, что вся сущность вопроса заключается въ лучшей постановкъ преподаванія, что, въ свою очередь, сводится къ замѣщенію каеедръ наилучшими учеными и преподавательскими силами. Все остальное, т. е. то, что не находится въ непосредственной связи съ интересами преподаванія, въ университетской жизни имбеть второстепенное значение и можеть оставаться по-прежнему или ждать своей перемёны безъ нетерпёнія. Для насъ несомнѣнно одно, что безъ надлежащаго замѣщенія каеедоъ или. что то же, безъ счастливой организація преподаванія, университетскій вопросъ будетъ вѣчно оставаться нерѣшеннымъ, какіе бы ни вводились уставы и какія бы ни принимались мёры либеральнаго или реакціоннаго характера. Какъ же именно достигнуть такой организаціи преподаванія, которая бы водворила истинно научную жизнь въ университетахъ и твмъ увеличила для государства и народа значение этихъ разсадниковъ высшаго образования въ отечествѣ, объ этомъ мы говорили раньше и теперь повторять не будемъ, какъ не будемъ повторять и возраженій противъ проэкта новаго устава, составленнаго гг. Любимовымъ и Георгіевскимъ.

Этотъ проэктъ, говорятъ, снова выплылъ наружу къ великому утѣшенію г. Каткова, все еще не покидающаго претензіи, подобно своему предшественнику. Ивану Александровичу Хлестакову, «управлять департаментомъ». Ничего нѣтъ мудренаго, что теперь отложенный, по выраженію г. Любимова, уставъ будетъ принятъ и введенъ въ дѣйствіе. Но едва-ли въ цѣлой Россійской Имперіи на-

20\*

#### о средней школъ и университетъ.

берется десять человішь, которые бы виділи въ этомъ уставі какою-нибудь нужду и ожидали бн отъ него какой-либо пользы. Кому же, впрочемъ, нашихъ дѣятелей приходитъ въ головдѣлать что-нибудь ради дѣйствительной пользы и справляться съ общественнымъ мнёніемъ? Теперь вѣдь мода на мѣры репрессивныя, ограничительныя, карательныя. Онѣ, къ тому же, несравненно проще мѣръ созидательныхъ, животворящихъ, оплодотворяющихъ; онѣ согласнѣе съ нашими нравами и съ преданіями московской самобытности, онѣ, наконецъ, превосходно разсѣкаютъ гордіевы узыв всякихъ затрудненій...

Но наука государственнаго управления не такъ проста, какъ храбро заявляють горластые Кассаньяки московской 'печати, говорящіе о «настоящей европейской шволь», а дунающіе по-азіатски. Теперь топоромъ можно только рубить дрова, но нельзя разрѣшать имъ с жныхъ вопросовъ государственнаго и національнаго благосостояния. Разрѣшение такихъ вопросовъ требуетъ ума, полготовки, наблюденія, обсужденія, пров'ярки. Оно требуеть вниманія къ голосу людей компетентныхъ, хотя бы и иначе думающихъ, хотя бы и стоящихъ на совсёмъ другой точкё зрёнія. Оно исключаеть гордую самонаделиность, оно нуждается въ чуткомъ прислушивании къ потребностямъ жизни, къ указаніямъ общественнаго мнѣнія. Внѣ этого пути, пути разума, нѣтъ для насъ средствъ къ спасению. А между тёмъ этотъ-то единственно спасительный путь, иогущій вывести насъ изъ дикаго лісс, въ которомъ мы теперь. такъ безнадежно блуждаемъ, и закрывается для насъ съ такимъ ожесточеніемъ корыстолюбивыми поклонниками азіатчины. Вотъ гдѣ наше горе, воть гдъ опасность для будущаго Россия!







