

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

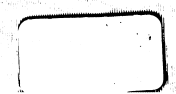
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

# Mib Morozb Baka



П. Е. Астафьевь

ar i Padilusi musi Hidi tarisi ta ili gantafili Bugu kulin maganban Informatik magani balan bila Bugu kulin maganban Informatik magani bila Bugu kulin magani magani balan kulin magani balan kulin magani magani and the state of t



գրան գրթանց բանում հայանագրինին արգանությանին և 1996 հետ հետ հիմակին Эндэгэг эхэйлэгдэг ооний майдаар түүлтүү нь байгаанын байлаанын оршин ооний түүл байгаанын оршин ооний байгаан Майдаалын Общие вы ределение общие собительной принциприводительной принциприводительной выполнений выполнений подвольно В принциприводительной принциприводительной выполнений принциприводительной выполнений выполнений выполнений п В принциприводительной принциприводительной выполнений выполнений выполнений выполнений выполнений выполнений В принциприводительной выполнений выполнений выполнений выполнений выполнений выполнений выполнений выполнений 

or phosphibilitation of the principality

Digitized by Google

32.

A42

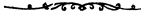
П. Е. Астафьевъ.

# ИЗЪ ИТОГОВЪ ВВКА,

съ приложениемъ писемъ "еврейство и россія".

689

Изданіс Al. A. Acmaфъсвой.



МОСКВА. Типографія ІІ. Е. Астафьева, Арбатъ, д. Платонова. 1891. Astafev, P.E.

# Л. Е. Астафьевъ.

# ИЗЪ ИТОГОВЪ ВЪКА.

-6600000

МОСКВА.
Типографія П. Е. Астафьева, Москва, Арбать, домъ Платонова.
1891.

Digitized by Google

A92

# преписловие.

Я всегда быль безвонечно далевь отъ мысли считать себя публицистомъ по призванію. И самыя глубовія симпатіи и духовные интересы и особенности личнаго характера и выработавшіеся за много лътъ любимые пріемы и привычки мысли-все это влекло меня всегда въ иную область, болъе ясную, чистую и спокойную, - въ область вопросовъ чистой науки и философіи! Но жизнь не терпить слишкомъ полнаго и долгаго эпикурейскаго уединенія отъ ея страстныхъ тревогъ и жгучихъ запросовъ въ эту безмятежную область, даже вогда дело идеть о ея немногихъ баловняхъ. Даже ихъ только на радкіе счастливые часы отпускаеть она изъ своихъ властныхъ объятій, чтобы тімъ настоятельніе заявить затемъ свои на нихъ притязанія, темъ стремительные вовлечь снова въ свой водоворотъ. Немного найдется философовъ, которые хотя на время не бывали бы вынуждены становиться болбе или менъе публицистами, если только страстно, искренно преследовали и свою чисто-философскую задачу. Общую участь раздёляю и я. Предлагаемая внижка представляеть рядь экскурсій моихъ въ публицистическую область, въ формъ появлявшихся двухъ газетахъ и связанныхъ одною мыслью передовыхъ статей и писемъ въ редавторамъ. Единство высказанной въ нихъ съ разныхъ

точекъ зрвнія, въразныхъ примененіяхъ, мысли лишаетъ ихъ хотя отчасти того характера отрывочности и неизбъжной неполноты, которымъ необходимо запечатлена всякая газетная статья, взятая отдельно, ничемъ не восполняемая и не приводимая въ связь съ цълымъ міровоззрівніемъ автора. Этимъ единствомъ общей мысли, отнимающимъ у нихъ харавтеръ случайности, и оправдывается собрание предлагаемыхъ статей въ одну внижку. Первая часть ея, озаглавленная "изъ итоговъ въка", не требуетъ особаго объясненія техъ поводовъ, которыми вызваны вошедшія въ нее статьи (первая изъ пихъ напечатана въ последній день 1890 года, въ "Московскомъ Листев" отъ 31 декабря): приближаясь въ вонцу въка такъ естественно попытаться дать себъ отчетъ въ пройденномъ пути! часть, - письма (въ редавтору-издателю "Русской Жизни", А. А. Пороховщивову) "Еврейство и Россія", -- не только служить спеціальною иллюстраціей къ общей мысли, высказанной въ "изъ итоговъ въва", а имъетъ и нъкоторую свою собственную интимную исторію, разъясненію которой-въ "предисловіи" наилучиее мъсто.

Вполнѣ признавая глубокую, жизненнѣйшую важность выдвинутаго послѣднимъ временемъ на очередь "еврейскаго вопроса", и составивъ себѣ совершенно опредѣленный взглядъ на него, въ связи съ моимъ общимъ понятіемъ о роли и значеніи представительницы соціальнаго начала, буржуазіи, во всей новой Европейской исторіи, я не располагалъ однако высказывать этотъ взглядъ печатно. Я ждалъ, чтобы болѣе меня компетентные въ вопросахъ политической жизпи, ближе съ ними знакомые, высказали этотъ взглядъ, представлявшійся мнѣ единственно возможнымъ, идейнымъ и справедливымъ

безъ сентиментальности, более основательно и авторитетно, чемъ могь это следать я. Себе я предоставляль только высказаться, при случав, о психолоической сторон' вопроса, той сторон его, въ оцене т которой имью основание считать себя не столь безпомощнымъ и дурно-вооруженнымъ, какъ въ обсужденіи вопроса чисто-политическаго. Этотъ случай и представился мнъ, когда г. Шараповъ во мнъ, какъ профессіональному психологу, обратился съ вопросомъ, въ чемъ я вижу и чъмъ себъ объясьяю исихологическія особенности еврейскаго характера. Съ удовольствіемъ удовлетворивъ его желаніе (не для того же я двадцать леть занимаюсь философіею и психологіею, чтобы держать въ секретъ добытые мною, върные или невърные, выводы!?), я ничего не имълъ и противъ напечатанія имъ, въ извлечении, разговора его со мною объ этомъ предметв. Въ "Новомъ Времени" отъ 3-го января 1391 года и появился отчеть г. Шарапова объ этомъ разговоръ. Этотъ враткій отчетъ, въ которомъ психологическая сторона моего взгляда на еврейство передана г. Шараповымъ съ почти безупречною точностью, вызваль въ печати много и сочувственныхъ моей мысли и враждебныхъ ей отзывовъ. Къ сожальнію-и сочувствіе и цегодованіе относились не къ върно переданной моимъ собесъднивомъ, психологической части нашего разговора, а въ практическимо и политическимо выводамъ изъ моего взгляда, -- выводамъ, которые и моимъ собесёдникомъ и читателями его отчета могли тольво предполагаться, такъ какъ я самъ ихъ и не высказываль и даже совершенно определенно отказался высказать моему собеседнику. Въ этихъ предполагаемых выводах из моего взгляда было столько недоразуменій, столько безъвысказано

ндейной страсти съ одной стороны и столько неосновательныхъ и грубо-корыстныхъ притязаній съ другой, что я считаль себя уже не вправѣ долѣе воздерживаться отъ разъясненія недоумѣній, къ которымъ невольно далъ поводъ. Вотъ что вызвало и мои письма "Еврейство и Россія", —письма, въ которыхъ я стараюсь объяснить роль екрейства въ современной жизни, какъ роль наиболѣе законченнаго, послѣдовательнаго и характернаго представителя жизненныхъ началъ и стремленій чисто-соціальной, но негосударственной и ненаціональной буржуазіи, такъ всесторонне и рѣшительно повлілявией на ходъ новой Европейской исторіи. Въ этомъ для меня и весь смыслъ вопроса и его рѣшеніе.

Выпуская снова въ свътъ эти письма, я думаю, что выяснению ихъ задачи и повода можетъ только содъйствовать перепечатка здъсъ, изъ "Новаго Времени" первой, исихологической части сообщения г. Нарапова о его разговоръ со мною. Въ изложения этой части я измъняю только два-три слова, которыми мой собесъдникъ не вполнъ точно или удачно передалъ первоначально мою мысль.

"Современная психологія признаеть, что разумъ, чувство и воля представляють не три отдёльныя области, а лишь три стороны одного нераздёльна-го душевнаго процесса. Эти элементы вступають между собою въ разныя комбинаціи, причемъ каждый можеть являться преобладающимъ. Преобладаніе разума, чувства, или воли и опредёляеть тотъ или другой характеръ, все равно, личный, общественный или рассовый".

"Евреи вмъстъ съ другими семитами отличаются замъчательной слабостью эмоціональной, чувственной стороны и вмъстъ съ тъмъ крайнимъ развиті-

٠,

екъ стероны формально-разсудочной. Это выражается общензвестнымъ исихологическимъ закономъ, по воторому эмоціональность душевныхъ состояній обратно пропорціональна ихъ интелектуальному характеру. Чтобы провърить этотъ законъ въ данномъ случав, достаточно опредвлить карактерь еврейскаго воображенія. Оно инбеть дело не съ живыми образами, а съ математическими схемами. И это владеть особый отпечатокъ на весь характеръ еврейскаго творчества. Оно сплошь носить формально-положительный характеръ, ръзко отвращаясь отъ всего неопредъленнаго, безконечкаго. У еврея все реально, новитивно, начиная съ религін, имфющей рѣзво формальный характеръ. Прибавьте сюда другія черты: крайне стойкую и упорную волю, не отвловаемую невавими эмеціями, волю направляющуюся только въ деятельностямъ, дающимъ опредъленные, наглядные результаты. Еврей всегда и во воемъ практическій поэштивисть.

"Теперь идите дальше. Во всёхъ своихъ побужденіяхъ и поступкахъ еврей, какъ позитивисть, руководится единственно положительными формами и законами. У него отсутствуетъ всякое иное, неформально правственное начало, и отсюда неизбёжное слёдствіе: во всёхъ неясностяхъ положительныхъ формъ и законовъ еврейство обходитъ ихъ съ самой спокойной совёстью. Второе неизбёжное слёдствіе — крайній утилитаризмъ. Утилитаризмомъ наполнена вся еврейская религія; на немъ же основаны вся ихъ жизнь и дёятельность. Практически-утилитаризй характеръ проглядываетъ даже въ псалмахъ царя Давида, не говоря уже про Моисеево законодательство.....

"Соедините теперь воедино этотъ врайній утилитаризмъ съ неуклониею волею, отсутствіемъ эмо-

ціональности, отсутствіемъ высшаго руководящаго (не формальнаго) начала, отсутствиемъ стремленив къ безконечному и безкорыстному – и соціальная роль еврейства станетъ совершенно ясна. Этороль эксплоататора. Еврейство неизменно везде ведеть борьбу съ другими народами, между которыми оно живетъ, но нигдъ эта борьба не носитъ такого страшнаго характера, какъ въ Россіи. Повсюду евреи являются элементомъ абсолютно безполезнымь въ духовной экономіи народа. Отсутствіе стремленій въ безконечному и безкорыстному, создавая имъ силу для практической эксплоатаціи, обусловливаетъ ихъ величайшее духовное убожество въ смыслъ творчества. Обратите внимание, что свидътельствуетъ исторія науки и искусствъ. Ни одна расса не давала столько одаренныхъ всесторонне людей во всъхъ областяхъ жизни и ни одна не давала такъ мало геніевъ, ибо именно исній есть проба безконечнаю и безкорыстнаю. Еврейство дало въ новое время лишь одного генія, Спинозу, да и то-не принимаемаго ни евреями, чи христіанами. "

Какіе выводы я отсюда дѣлаю? — "достаточно ясно изъ самихъ писемъ "Еврейство и Россія".

Я не сомнъваюсь въ томъ, что этотъ сборникъ статей, представляющихъ, въ цъломъ, своего рода обвинительный актъ противъ такихъ "благъ" современности, какъ торжествующее соціальное начало, буржуазія, парламентаризмъ, космополитизмъ, утилитаризмъ, позитивизмъ и т. п., встрътитъ не мало противниковъ. Въ числъ ихъ найдутся въроятно и недобросовъстные. Для послъднихъ очень легко будетъ побъдоносно бороться со мною простымъ указаніемъ на то, что предлагаемыя газетныя статьи суть только газетныя статьи, а не обстоятельныя научныя изслъдованія. Въ этой борьбъ

противъ статей они будутъ правы; но это и не будетъ борьба противъ высказанной въ статьяхъ мысли. Противникъ добросовъстный, который захочетъ серьезно обсуждать самую эту мысль, будетъ имъть въ виду и болъе полудюжины изданныхъ мною ранъе и съ разныхъ точекъ зрънія служащихъ въ ея научному обоснованію брошюръ и книжекъ, какъ напр. "Смыслъ исторіи и идеалы прогресса", "Симптомы и причины", "Страданіе и наслажденіе жизни", "Чувство, какъ нравственное начало", "Національность" и др. Но не сомнъваюсь я и въ томъ, что эта книжка въ нъкоторыхъ русскихъ умахъ и сердцахъ встрътитъ и сочувственный отголосовъ, затронетъ и гармонически настроенныя струны....

Этимъ-то русскимъ умамъ и сердцамъ, незараженнымъ буржуазно-утилитарнымъ предразсудкомъ парламентаризма, отрицающаго и историческій народь и народное государство и всякій идеалъ, кромѣ некультурнаго, соціальнаго, я и предлагаю настоящій сборникъ, безъ опасеній за его судьбу.

П. Астафьевъ.

Москва. 1891 г. 5 апръля.

Человъчество доживаетъ девяносто первый изъ ста урочныхъ лътъ девятнадцатаго въка. Въковой путь пройденъ уже почти до конца; въковая жизнь и принесла и унесла въ своемъ мощномъ теченіи много міровыхъ надеждъ и отчаяній, много стремленій и силь, много великихъ задачь и горячихъ върованій. И теченіе это было не тихое, вялое и сонное, но особенно бурное, страстное и лихорадочно стремительное. Къ чему же привело оно? На что была потрачена вся эта бездна силъ и страсти, надеждъ и стремленій? Съ чемъ вступило человъчество, девяносто одинъ годъ тому назадъ, въ нарождавшійся девятнадцатый віть и съ чіть готовится оно встретить задачи приближающагося двадцатаго въка? Что пріобрело оно на пройденномъ бурномъ и многострадательномъ пути для своего будущаго и что утратило надолго, если не навсегда, изъ того, чемъ было живо въ прошедшемъ?

Отвътъ на эти вопросы въ наши дни можетъ считаться уже достаточно яснымъ и опредъленнымъ. Доживая нашъ столько объщавшій и такъ беззавътно върившій въ свое призваніе, прославленный девятнадцатый въкъ, мы уже безъ колебаній можемъ сказать, какія изъ этихъ объщаній выполнены, какія изъ върованій оправдались, что именно нами пріобрътено и что дъйствительно утеряпо. Совре-

менная жизнь подсказываеть намъ не сомнительный, недвусмысленный отвътъ. И то дъло, которое этотъ отвътъ признаетъ за дъло доживаемаго нами въка, настолько важно, настолько глубоко и всестронне успъло повліять на самую природу современнаго человъка и его отношеніе къ міру и жизни, что сгладить это вліяніе, уничтожить это дъло остающіяся до конца въка девять лътъ уже не въ состояніи, какія непредразчислимыя событія ни привели бы они съ собою. Жребій уже вынутъ!..

Вступило человъчество въ девятнадцатый въкъ съ беззавътной, непоколебимой върой въ себя, свои силы и задачи, съ безконечной върой въ безусловныя требованія и въ законы своего разума, чувства и воли. Создать отвъчающи этимъ требованіямъ и законамъ, обезпечивающія ихъ живую цълокупность внъшнія формы жизни, учрежденія, такова была задача, предносившаяся западному міру на заръ девятнадцатаго въка, какъ его историчесвое признаніе. Небывалый, роскошный разцвыть философіи, наукъ, искусства, наряду съ ревностнымъ исканіемъ наилучшихъ внёшнихъ формъ жизни для составлявшей идеалъ прекрасной, высоко и всесторонне развитой челов' вческой личности, вотъ чемъ отмечена первая треть, почти до половины въка.

Совершенно иную картину представляетъ намъ современный конецъ вѣка. Человѣчество, вполнѣ утратившее всякую вѣру въ себя, въ свои силы и задачи, рѣшительно отрицающее какія бы то ни было безусловныя требованія и законы своего разума, чувства и воли, и вѣрующее только въ учрежения, признающее лишь внѣшнія формы и полезности жизни, а уже не идеалъ прекрасной личности, и этимъ формамъ и благамъ подчиняющее

всѣ силы, чаянія и требованіи своего духа, — такова современная картина западнаго міра. Отсутствіе всяваго творчества, упадовъ философіи, науви и искусства, общее понижение уровня нравственной личности, оскудбніе ея духовнаго, человбинаго содержанія во всёхъ сферахъ, начиная съ религіозной, и выбств — сосредоточение всвхъ помысловъ и стремленій исключительно въ накопленіи внішнихъ благъ и жизненныхъ удобствъ и въ устроеніи политическихъ и общественныхъ формъ жизнивотъ крупнейшія черты этой картины. для запада время Гете, Байроновъ, Диккенсовъ, Гегелей, Шопенгауэровъ и Бетховеновъ, время Бальзаковъ, Шумановъ и Гофмановъ, — всъхъ этихъ великановъ, свидътельствовавшихъ еще такъ недавно о той высотъ подъема и глубинъ содержанія, какія доступны человіческому духу!.. Великановъ болъе нътъ, да ихъ, -- говорятъ, теперь и ненужно: на ихъ мъсто выдвигаются техники, коммивояжеры, адвокаты, Лессепсы и прежде всего и первъе всего всявія учрежденія, союзы, общества и ассоціаціи, начиная съ парламента и банка и кончая "арміями спасенія" и "обществами чистой любви" или "нравственнаго усовершенствованія" (ethical culture, какъ въ Америкъ или Англіи). Духовная личность уже не въритъ ни въ свой собственный умъ, ни въ чувство и волю, сама мельчаеть, глупбеть-теряетъ энергію и творческую силу; учрежденіе, общество, уставь должны отнынь нособить горю, замьнить вездъ живой умъ, живое чувство и энергичную волю. Замеченъ-ли упадокъ нравственныхъ идеаловъ?--Ничего нътъ проще, какъ пособить горю: стоитъ только написать уставъ "общества нравственнаго усовершенствованія" (въ Америкъ ихъдесятки), выбрать президента, секретаря и т. п.—

и дело готово! Оказались-ли воля и умъ одного человъва не непогръщимыми въ управлени вакимълибо обширнымъ дёломъ? — опять уставъ, поручающій управленіе это множеству умовъ и воль, опять выборъ президентовъ, секретарей и т. п. Падаетъ наука, изсякло творчество въ искусствъ? -- создать какъ можно больше ученыхъ обществъ изъ ничтожныхъ важдый въ отдельности внижнивовъ, и-художественныхъ — изъ бездарныхъ техниковъ искусства, и-дълу конецъ, наука и искусство спасены! Общество ли б'єдн'єсть, не въ силахъ справиться съ своею экономической задачей? -- дать ему банки, устроить компаніи на акціяхъ — и оно разбогатьетъ, если не вовсе раззорится! Упадокъ, измельчаніе личнаю духа, личной эпергіи и жизненности, и неутомимое созиданіе, на зам'вну имъ, обществъ и учрежденій — такова общая черта, несомивино сказывающаяся во всёхъ сферахъ жизни современности. Начавъ съ горичей въры въ себя, въ свои духовныя силы и задачи, челов'ять нашего в'яка, въ концъ его, приходитъ къ невърію въ эти духовныя силы и задачи, въ полному невърію въ себя и къ упованію единственно на свои учрежденія и уставы. Все діло жизни для него отнынівтолько въ последнихъ, какъ для прежняго, сильнаго, глубокаго, страстнаго и способнаго къ творчеству человъка все дъло было въ безусловныхъ требованіяхъ его духовнаго міра, его ума, чувства и воли.

Кавъ въ началь въка часто выражалась мысль, что "нътъ плохихъ сами по себъ учрежденій, а бываютъ только плохіе люди", такъ въ наше время господствуетъ, наоборотъ убъжденіе, что "плохи сами по себъ бываютъ пе люди, а только учрежденія".

Нъчто подобное этой перемънъ взгляда произошло на нашихъ глазахъ и на другой сценъ, въ сравнительно ограниченномъ театральномъ міръ, гдъ прежде признавалось, что нътъ безусловно дурныхъ пьесъ, бываютъ же только дурные, бездарные актеры, нынъ же господствуетъ, повидимому, увъренность, что виновны въ очевидномъ упадъъ искусства лишь бездарныя пьесы, бездарныхъ-же какъ и геніальныхъ актеровъ вовсе не бываетъ.

The second of th

Это выработанное девятнядиатымъ въкомъ невъріе современнаго западнаго челов'єка въ себя, равнодушіе его къ интересамъ и силамъ своего духовнаго міра, рядомъ съ сліною вірою его въ учрежденія и вившнія формы и блага своей жизни, выражается главнымъ образомъ въ двухъ крупнихъ фактахъ, оставляемыхъ имъ въ тяжелое наслъдіе грядущему двадцатому въку. Въра въ едино спасающее учреждение упрочила на Западъ надолго парламентаризмь: равнодущіе къ интересамъ и опредъленнымъ задачамъ своего внутренняго міра и болье или менье полное отрицание ихъ привело современнаго человъка въ особенно характерному для нашего времени смъшенію всёхъ этихъ задачъ и интересовъ, --- къ смъщенію областей религіи, нравственности, искусства, науки, техники, гигіены и т. п., въ одно чудовищно безформенное, хаотиче-Вѣкомъ "парламентаризма" будетъ ское пълое. XIX выть для будущаго историка его внышней жизни; въкомъ "смъщенія" — для историка его духовнаго, внутренняго развитія. Измельчаніе духовной личности, унадокъ всего, въ чемъ выражается ен жизненная энергія и творческая сила-и религіозности и нравственности, и науки, и искусства и даже умбнія желать жизни и наслаждаться ею, пессимизмъ-съ одной стороны. Накопленіе вивш-

нихъ благъ и средствъ для этой выраждающейся, теряющей и способность и желаніе искренно пользоваться ими, безстрастной и не върящей въ свои идеалы личности, рядомъ съ нагроможденіемъ одно на другое все болье и болье сложныхъ учрежденій для обезпеченія ся хилаго и бліднаго существованія—съ другой. Вотъ скорбная картина современнаго Запада конца XIX въка, картина того міра, изъ котораго все замътнъе живоносная "душа убываеть", и въ которомъ человъку, такъ недавно еще кичившемуся своимъ званіемъ сына девятнадцатаго въка, становится и жутко и тесно, становится "и жить свучно, и умирать страшно", по выраженію нашего поэта. Совершенно подобную картину рисуетъ намъ ученый Моммсенъ, описывая эпоху передъ гибелью древняго Рима; опъ кончаетъ свое описаніе коротко и выразительно, словами: "Римъ умиралъ"...

Но не преувеличиваемъ ли мы? Не слишкомъ ли мало цёнимъ мы несомнённый положительный продуктъ всей жизни девятнадцатаго въка на Западъ, ею политическія выработанныя и общественныя учрежденія, въ которыя западный человікъ нашихъ дней полагаетъ всю душу свою? Не слишкомъ ли, съ другой стороны, преувеличенное значение придаемъ мы той утрать человыемъ въры въ себя, въ безусловныя требованія, задачи и законы своей мысли, споего чувства и воли, которая выражается въ отказъ отъ осуществленія этихъ требованій и задачъ въ ихъ строгой чистотъ, въ смътении ихъ, въ духовной дезорганизаціи? Д'йствительно ли эта понесенная человъчествомъ на своемъ нути черезъ пройденный девятнадиатый във утрата тавъ громадна и жизненна, а пріобретенное имъ на этомъ же пути бдаго такъ сомнительно и безплодно, что

и характеристику современнаго Запада можно заключить, по Моммсеновски, словами: "Западъ умираетъ"?

Вопросъ стоитъ того, чтобы на немъ остановиться..

Для насъ, русскихъ, существенный интересъ представляеть особенно одна сторона его. Промыслъ Божій, энергія и в'врная зав'тамъ исторіи мудрость верховныхъ Вождей нашего народа и самыя глубочайшія особенности характера и міровоззрвнія этого народа не допустили насъ пока до положенія своей души исключительно въ бездушныя и безлячныя учрежденія, до утраты въры во все, кром'ь учрежденій и общественных роганизацій. Душа въ насъ еще не вовсе "убыла"; идеалы наши все еще болье личные, живые и глубокіе, чымь идеалы исключительно политические или экономические; въ насъ еще остается богатый запасъ жизненности. Но и въ нашемъ обществъ, особенно въ "интеллитентныхъ" слояхъ его, оставили нъкоторые глубокіе следы разъедающія вліянія западнаго духовнаго разложенія за пережитой вѣкъ. Мы вполнѣ чужды и нарламентаризма и соціализма въ его западной формъ; но слъды того смъщенія высшихъ и жизненныхъ задачъ духа, религіи, нравственности, науки, искусства и т. н., въ которомъ выражается отказъ отъ нихъ, утрата въры въ нихъ, и у насъ уже обозначились довольно опредъленно. На нихъ то и следуетъ обратить особенное внимание...

То сосредоточение всъхъ духовныхъ интересовъ, чалній и стремленій въ области политическихъ учрежденій и общественных в организацій, въ исклюо атодые поннажение и почета п накопленіи приложимыхъ, полезныхъ знаній, объ успъхахъ исключительно техники и внъшнихъ благахъ, воторымъ характерно отличается человъкъ конца нашего въка, есть несомивнио продуктъ жизни этого въка. Ничего подобнаго не представляють намъ предшествующие века: ни такихъ невъроятныхъ успъховъ техники и привладныхъ знаній, ни тавого волоссальнаго экономическаго и промышленнаго движенія, ни — въ особенности такого развитія политическихъ и общественныхъ организацій, такой ревнивой о нихъ заботливости и такой сленой веры въ нихъ. Параллельно съ усиленість этой ивры, съ возобладаність надъ всьми прочими интересами жизни исвлючительно этой заботы и съ возрастающимъ упроченіемъ въ жизни западнаго человъчества идеаловъ и формъ парламентаризма — развивалось, все яснъе обозначаясь, и другое, еще болье жизненно важное те-Росли и връпли учрежденія, ежедневно праздновала новые успъхи техника, накоплялись громадныя элономическія богатства, а самь человъкъ, для котораго все это созидалось, все болье

теряль въру въ себя, все легче отказывался отъ безусловныхъ требованій и задачь своего разума, все замътнъе утрачиваль страстность и свъжесть чувства, и энергію воли и жажду жизни. Безнадежный нессимизмъ въ отношеніи къ міру и жизни, скептицизмъ въ религіи и философіи, утилитаризмъ въ нравственности и въ искусствъ, отсутствіе всякой искренности и всякаго творчества въ своей духовной дъятельности, оскудъніе и опошлъніе духовной личности—все росли и продолжаютъ рости. Какой смыслъ имъетъ этотъ, на первый взглядъ странный параллелизмъ, и имъетъ ли онъ вообще какой либо смыслъ, а пе представляетъ простой случайности?

Нараллелизмъ двухъ указанныхъ теченій, ярко характеризующихъ нашъ въкъ, -- роста и развитія внышнихъ формъ, учрежденій и благъ на счетъ оскудъвающей духовной личности-отнюдь не случаенъ. Оба теченія — только двъ стороны одного нераздельнаго жизненнаго процесса. Въ самомъ дълъ: гдъ искать человъку, потерявшему внутреннюю точку опоры въ себъ, извърившемуся въ себя и свой разумъ, давно забывшему, что такое беззавътное и страстное чувство, забывшему, что и въ исторіи и въ жизни "безъ страсти ніть ничего великаго", -- гдъ искать ему этой утраченной опоры, какъ не вић себя, на что уповать ему, какъ не на прочныя учрежденія и вибинія полезности? Только ими, новидимому, можетъ сколько либо обезпечиваться дальнейшая жизнь тамъ, где внутренній источникъ жизни изсякъ, духовная личность оскудела. Съ другой стороны-можетъ ли способствовать оживленію этого источника, росту оскудъвающей духовной личности, энергіи ел интересовъ, чувствъ и дъятельностей такой строй жизни,

въ которомъ она невольно и неизбъжно привлекается встьми своими силами въ д'вятельному участію въ жизни безличныхъ и однаво всю ея участь опредъляющихъ учрежденій и общихъ организацій? Силы ея всеціло требуются для участія въ этой рышающей его судьбы, безличной и бездушной жизни; а между тымь, какого папряженія, какой глубины ни достигли бы эти ея личныя силы, исходъ ихъ затраты, достижение или недостижение намъченной задачи зависить не отъ нихъ, а все отъ того же бездушнаго и безличнаго механизма учрежденія, организаціи! Что могуть сдълать личная энергія и личное богатство при какомъ-нибудь милліардномъ промышленномъ крахь, или сила личнаго убъжденія при измѣпяющейся по общимъ, вовсе не изъ убъжденій а изъ борьбы интересовъ зарождающимся причинамъ, комбинаціи партій въ парламенть? Очевидно такъ-же мало, какъ мало помогутъ сила, знаніе и воля запертому въ вагонъ пассажиру при железнодорожномъ крушеніи! Личность здісь неизбіжно стушевывается передъ всесильнымъ движениемъ слепого, хотя-бы и предназначеннаго для самой благой и высокой цѣли механизма.

Но она не только безсильна передъ нимъ, не только отступаетъ на задній планъ, обреченная только сообразоваться съ нимъ, приспособляться къ его требованіямъ, сдерживая свои собственныя, личныя стремленія,—а и должна отступать на задній планъ, должна подавлять слишкомъ энергичное проявленіе своей внутренней жизни во имя такого приспособленія къ механизму. Иначе она, слишкомъ энергично проявясь, или будетъ раздроблена, уничтожена или,—если сама машина слаба,—затормозитъ дъйствіе машины, помъщаетъ выполненію ея задачи. Такъ и канцелярскій чиновникъ, которому

вздумалось-бы проявить въ своей канцелярской работъ свое творчество, какія-либо свои завътныя мечты или страстныя стремленія духа,—или будеть выгнанъ изъ канцеляріи безъ пощады, или много напортить въ ел дълахъ и затормозить ея задачу...

Личнаго творчества, глубины и высоваго развитія личнаго духа здісь нетолько не требуется, но они здесь даже вредны, даже не допускаются, должны быть подавляемы. Въ особенности требуетъ такого приниженія духовной личности, такого сведенія всёхъ ся задачь къ одному делу-приспособленія въ даннымъ независимо отъ нея обстоятельствамъ, — тотъ строй жизни, при воторомъ каждый прямо или восвенно долженъ принимать участіе въ управленіи страной, строй вонституціонный съ его девизомъ парламентаризма. Въ этомъ стров глубоко и высоко развитая, энергичная и страстная личность не только не встръчаетъ для себя благопріятнаго поприща, — благопріятень онъ лишь для безсодержательныхъ, безъидейныхъ и безстрастныхъ, умъдыхъ только въ приспособленіи къ обстоятельствамъ оппортунистовъ, --- но и прямо неумъстна, вредна. Слишкомъ высокое развитіе духовной личности, слишкомъ глубовое и сильное выражение ея жизни, здёсь нарушаютъ общую гармонію и естественно подвергаются остравизму, изгнанію. Не даромъ требоваль такого изгнанія, (по ув'внчаніи, впрочемъ, даврами) для слишкомъ горячо и глубово волнующихъ душу гражданъ и отвлекающихъ ихъ отъ ихъ гражданской задачи музывантовъ и поэтовъ, еще языческій Платонъ. Того же требовалъ и полуязыческій Ж Ж. Руссо для всякой слишкомъ выдающейся личности; того же требовали и старые соціалисты, словомь всь, идеаль которыхъ-не въ совершенной личности, а въ совершенномъ учрежденіи. Совершенство учрежденій, какъ высшая задача жизни, требуетъ не высоко развитой творческой личности, а, наоборотъ, безличной приспособляющейся посредственности. Что же удивительнаго въ томъ, что строй жнзни, воплощающій такой идеалъ, и приводитъ къ все большему оскудѣнію личности, замѣняя ее безличною, оппортунистскою посредственностью? Вѣдь и у насъ прошлое царствованіе, сразу привлекшее такую массу "силъ" къ участію въ разныхъ новыхъ учрежденіяхъ, дало что то очень мало выдающихся творческихъ талантовъ въ сферѣ духовныхъ интересовъ, — философіи, наукѣ, искусствѣ, сравнительно съ царствованіемъ Николая I, однимъ изъ самыхъ блестящихъ въ этомъ отношеніи!...

Приспособление къ обстоятельствамъ вмъсто въры и страсти въ преследовани своихъ определенныхъ идеаловъ; отсутствіе этой въры и страсти, безъидейная посредственность вмёсто живущей глубокой и страстной внутренней жизнью, сильной личности, — вотъ что и требуется и создается выралевятналцатымъ въкомъ ботаннымъ на строемъ жизни. Какія-же могуть быть для выхоленной имъ "безъидейной посредственности" идеалы? каковы и религія, и философія, и правственность, и наука и искусство!?! Оппортунизмъ и утилитаризмъ изо дня въ день-вотъ ихъ достаточная заміна здісь. Личный мимолетный интересь-воть что остается единственнымъ руководящимъ началомъ человіка, растерявшаго, забывшаго подъ давленіемъ этого строя, всъ свои идеалы...

Но вѣдь не приводилъ подобный же политичес. кій строй къ тому-же безотрадному результату въ языческой древности, давшей намъ первые образцы этого строя?! Отвѣтъ па это недоумѣніе заслуживаетъ особой бесѣды.

Когда напряженная забота о рость и развитіи учрежденій становится въ обществъ исключительной, поглощаеть всв его жизненныя стремленія и интересы и занимаетъ всв его наличныя силы, то уровень личнаго развитія, энергія и глубина личной жизни, полнота духовнаго содержанія ея естественпо, какъ мы видимъ, понижаются. Личные характеры представляють все менье рызко опредыленныхъ очертаній и личное творчество отступаетъ передъ упраздняющими его и враждебными ему механизмами учрежденій, общественных организацій. Общее обезличеніе, обезцвъченіе жизни, уравненіе людей и автоматизація д'ятельностей, совершающихся уже безъ придававшей имъ ранъе жизненный интересъ личной страсти и творчества, съ бездушпой правильностью и неизбъжностью машины, таковы естественныя черты подобнаго общества. Чертами этими несомнънно запечатлѣно менное западное общество, потратившее весь последній векь своей жизни на служеніе исключительно делу учрежденій и изъ котораго, крупныхъ самыхъ блестящихъ И ero представителей, (какъ напримъръ І'изо, Дж. Милль и др.) все очевидне "душа убываетъ". Крупная, глубоко живущая личность, интересная и для себя, и для другихъ, все болъе становится въ

немъ анахронизмомъ; безличная посредственность, скучающая своей лишенной внутренняго интереса и теплоты жизнью, — вотъ что явилось ей на смѣну. Скука жизни (aedium vitae), отчаяніе пессимизма, отсутствіе характера и убѣжденія, безстрастная, при всей своей лихорадочности, дѣятельность — вотъ удѣлъ этой доживающэй XIX вѣкъ и имъ воспитанной посредственности. Она скучаеть, она отчаявается, теряетъ и охоту, и способность жить; — очевидно, что ея положеніе ненормально, что жизнь приведшая новое человѣчество къ этому положенію, шла по ложному пути!

Но почему же не быль ложнымъ подобный же путь въ древнемъ, влассическомъ міръ? Почему не чувствоваль его ненормальности и не страдаль отъ нея, не скучаль, не отчаявался, а напротивь, жиль со всей свъжестью, силою и полнотой жизнерадостной юности челов'явь того умершаго міра, несмотря на то, что вся его жизнь безусловно опредълялась служеніемъ учрежденію, ему была посвящена отъ колыбели до могилы? Вѣдь древній человъкъ былъ нъчто, имълъ какіе нибудь значеніе и смыслъ именно не какъ человѣкъ, а только какъ гражданинъ, только какъ болъе подчиненная или господствующая часть общественно-государственной машины, — ея задачь исключительно подчинялся встьми сторонами своего существованія и д'ятельности?.. А жизнь его была и ясна, и энергична, и преврасна?!..

Отвътъ на вопросъ данъ уже въ самомъ вопросъ. Классическій міръ довольствовался жизнью, вся задача которой сводилась къ сохраненію и росту учрежденій, а не къ глубинъ и высотъ личнаго развитія, жизнью, не требовавшей и недопускавшей слишкомъ высоко-развитой духовной личности

во имя проникавшаго эту жизнь насквозь идеала равенства, посредственности,—именно потому что онъ быль міръ классическій, до христіанскій. Это быль міръ, въ которомъ еще не было ни яснаго по нятія о духовной личности, сознанія святости ея назначенія, ея духовныхъ задачъ и правъ, ни дъйствительно высоко и сознательно развитой, самостоятельной личности.

Человъчество, жившее въ этомъ міръ, не знавшемъ ничего выше служенія роднымъ учреженіямъ, было человъчество юное, только еще вступившее на предназначенный грядущимъ въкамъ путь развитія. Въ немъ, какъ и во всякомъ начиняющемъ развиваться и жить существь, отдельныя части, органы, еще не определились, не выделились изъ общаго зародына. Внутреннихъ различеній было мало, въ целомъ представлялась однородная, еще безхарактерная, не индивидуализировавшаяся масса одинаково чувствующихъ, мыслящихъ и дъйствующихъ особей. Древній грекъ или римлянинъ былъ вообще столь же схожъ съ другими греками и римлинами его города и класса, какъ схожи между собою въ наше время и дети, сравнительно со взрослыми, какъ болъе схожи между собою и по облику, и по міровоззрівнію, и по характеру люди низшихъ, земледъльческихъ классовъ, сравнительно съ людьми выспихъ, такъ называемыхъ интеллигентныхъ. Ръзко выраженной и выдъляющейся изъ окружающаго личности въ этой средъ еще не было; равенство здёсь было не только преобладающимъ явленіемъ, но и идеаломъ; опредъленность и значение имъло только общее, масса, по не частное, не лицо. Въ подобной средъ даже и выдающаяся по своей духовной силь и доблести личность совершала свои духовные и политическіе

подвиги, руководясь не безусловнымъ, внутреннимъ идеаломъ, во имя его самаго, но идеаломъ и стремленіемъ массы же во имя его общности. Таковы и были лучшіе люди, герои влассической древности въ періодъ ея полнаго разцвѣта.

Конецъ этому періоду положили софисты и Сократъ, выдвинувние впередъ новое для своего времени понятіе самоцівной духовной личности, а затьмъ-войны и паденіе Греціи, перенесшія эту враждебную классическому строю идею въ Римъ. Это-періодъ разложенія древняго міра, періодъ борьбы политическаго идеала гражданина съ идеаломъ духовнаго человъка. Наконецъ "времена исполнились", и надъ міромъ засіяла христіанская истина, признавшая духовную личность, ея назначение и ея внутреннюю жизнь за самое святое, высокое и цѣнное въ бытіи. Озаренный светомъ этой истины, человекъ нашель въ себъ впервые невъдомую раньше безсмертную душу, нашель ел въчную, все живящую и всему въ жизни нридающую смыслъ и действительную цвну задачу. Къ этой задачв онъ и обратился, страстно предался ей отнынъ всъми своими силами, отвернувшись решительно отъ того строя жизни, въ которомъ духовная личность признавалась только для учрежденія и черезъ учрежденіе. Классическій міръ, весь построенный на этомъ началь, быль отнынь осуждень безповоротно и дальше существовать не могь ни политически, ни духовно. Не только политически эмансипировало христіанство духовную личность отъ всецьло поглощавшаго ея силы служенія учрежденіямь, но и духовно. И наука, и искусство, и нравственность, и религія, имъвшія дотоль лишь значеніе служебныхъ средствъ политической и сбщественной жизни, получили ясное сознаніе своихъ безусловныхъ, вѣчныхъ, сами по себѣ цѣныхъ задачъ, получили и возможность самостоятсльного развитія. Только съ этимъ и появляется точное и плодотворное для духовной жизни разграниченіе областей права, правственности и политики, политики и религіи и т. п. — областей, сливавшихся между собою, переходившихъ незамѣтно одна въ другую для всего клас сическаго міра. Эта политическая и духовная эмансинація личности отъ учрежденія, совершенная христіанствомъ, была и гибелью для классическаго міра. И самые ожесточенные враги христіанства (паприм. Цельзъ) именно въ этомъ сознаніи и почернали свою страстную ненависть къ послѣднему.

Но если строй классической древности, вначал'в просто не знавшей еще певыработавшейся духовной личности, а подъ конецъ страстно, но безсильно отрицавшей ее, былъ, девятнадцать въковъ тому назадъ, разрушенъ христіанствомъ, то возможно-ли воскресить этотъ строй теперь, въ нашемъ христіанскомъ обществв, сознавшемъ уже значеніе духовной личности и дъйствительно развившемъ ее въ себъ до громадной высоты и полноты? Возможно-ли подчинить наше старое общество, съ его развившеюся индивидуальностью мыслей, чувствъ и характеровъ, строю зародышеваго, не представлявшаго внутреннихъ различій человъчества, спокойно жившаго съ върованіемъ, что "личность для учрежденій"?

Мы глубоко уб'яждены, что невозможно. Мы уб'яждены, что строй жизни, сосредоточивающій вс'в силы и интересы личности въ служеніи исвлючительно учрежденіямъ, отв'ячаетъ лишь нуждамъ и силамъ обществъ мааденческих, начинающихъ жить, а не нуждамъ и силамъ обществъ высокоразвитыхъ, съ выработавшеюся, сильной и глубовой личностью,

какъ сплошь пропов'ядывалось, однако, въ нашъ в'якъ и въ печати и съ университетскихъ каосдръ. Возможенъ такой строй лишь въ обществ' маденческомъ и не просвищенномъ христіанскомъ. Въ нашемъ обществ', и христіанскомъ и высоко-развитомъ, попытки его искусственнаго воскрешенія не могутъ проходить безнаказанно, пока не удастся искоренить до конца всякій сл'ядъ нашего христіанства и нашего развитія. Наказаніе за подобную попытку воскрешенія отжившихъ идеаловъ и формъ жизни и выноситъ теперь на себ'я западное челов'ячество, ц'ялый в'якъ на нее потратившее, въ своемъ роковомъ пессимизм'я, отчаяніи, въ своей скук'я жизни, растерянности и духовной дезорганизаціи.

И къ какому результату привела эта роковая попытка даже не во внутреннемъ мірѣ подорвавшаго ею свою жизненность современнаго человѣка, а въ сферѣ самихъ учрежденій, составлявшихъ предметъ ея заботъ и надеждъ? Во что обратилось, и по духу, и по формѣ, участіе древняго полноправнаго гражданина въ управленіи своей страной—
въ нашемъ современномъ западномъ парламентаризмѣ?...

Нервымъ попыткамъ развитія и упроченія на европейскомъ материкъ такъ называемыхъ, "свободныхъ" учрежденій, парламентаризма, предшествовало, почти черезъ весь XVIII выкъ, особенно ревностное изучение свободныхъ учреждений влассическаго міра. Въ нихъ искали образца для новаго государственнаго строя европейскаго міра всі: политические писатели, безъ различія направленій, принадлежащие времени, подготовившему первую "великую" французскую революцію. Увлеченіе учрежденіями классической республики и добродътелями классического языческого гражданина не только наложило своеобразную печать и на духъ, и на тонъ всей литературы того времени, но пронивло и въ нравы, и во вкусы всъхъ слоевъ общества. Въ первые годы революціи оно дошло даже до такихъ комическихъ проявленій, какъ, наприм'єръ, почти обязательное для важдаго искренняго революціонера именованіе себя какимъ нибудь изв'єстнымъ именемъ классического героя или мудреца. Всъ аптекари, переплетчики, репортеры и адвокаты превратились, разомъ, какъ бы по волшебству, въ Ликурговъ, Муціевъ, Катоновъ, Сципіоновъ, Өукидидовъ! Съ тою же легкостью, какъ усволлось древнее знаменитое имя, захотъли усвоить цъликомъ и древнюю политическую форму, дававшую участіе въ управленіи государствомъ важдому полноправному гражданину древней республики. Не успѣли и не могли только усвоить себѣ самого характера этого классическаго гражданина и его міровозэрѣнія, его языческихъ добродѣтелей и жизненной обстановки и прежде всего—его понятій о "политической свободѣ", внеся все это изъ своей новой, *христіанской* культуры въ чуждую ея духу и ея требованіямъ древнюю форму. Отсюда и произошло то, что форма эта, въ свое время и для людей своего времени бывшая нормальною и вполнѣ послѣдовательною, въ наше время и въ наше общество внесла уже при первомъ ея водвореніи глубокое самопротиворѣчіе, коренную, разлагающую и духовную и политическую жизнь, внутреннюю ложь.

Эта внутренняя ложь въ понятіи современнаго парламентаризма о "политической свободів", ложь, отъ которой была свободна влассическая республика, совершенно очевидна.

Для древняго гражданина его участіе въ управленіи родиною было обязательнымъ пуженіемь той задачь, которая естественно и неизбъжно опредылялась его гражданскимъ положеніемъ, но не выводилось изъ его личныхъ правъ, не понималось имъ какъ тарантія этихъ личныхъ правъ или гарантія осуществленія своихъ личныхъ интересовъ О какихъ либо правахъ личности, какъ личности, независимо отъ ея гражданскаго положенія, древній человъкъ не зналъ; рабство и существованіе, на ряду съ полноправнымъ гражданиномъ, неполноправныхъ, въ его міровозгрѣніи представлялись чвмъ-то не только вполнв естественнымъ, но и необходимымъ. Безъ раба и неполнаго гражданина быль немыслимъ и гражданинъ, управляющій своей страной. Жизненная необходимость одного для

другого такъ громко и ясно сказывалась во всемъ классическомъ стров жизни, что, напр. Ж. Ж. Руссо въ своемъ знаменитомъ "Contrat social" съ ужасомъ восклицаетъ: "неужели же дъйствительная свобода осуществима только на почвъ рабства?! " и не находить другаго отвъта, чъмъ: "какъ знать! " Но древній гражданинъ не только не зналъ правъ личности и въ своемъ управленіи страной не искаль средствъ для осуществленія или гарантіи этихъ неведомыхъ ему личныхъ правъ, но по возможности оставался и внъ сферы чисто личныхъ интересовъ, — земледълія, хозяйства, ремесль, торговли и т. п. Все это выполнялось рабами и неполноправными гражданами, ему же оставались одна задача: управленіе страной-и два интереса: любовь въ родинъ и честолюбіе. Его личная жизнь не выдълялась изъ общей жизни согражданъ и не противополагалась имъ ни во имя личныхъ интересовъ и правъ, даже наконецъ ни во имя личныхъ убъжденій, такъ какъ и въ этой области господствовала общность міровоззрівнія, страстей и вірованій. Полная гармонія съ окружающей жизнью характеризуеть классического гражданина и духовно, и въ бытовомъ, и въ политическомъ отношеніи: поэтомуто гармонія — красота, — и стояла у него въ іерархіи его идеаловъ на первомъ, высшемъ мъстъ, и красотою все пріобрѣталось и все искупалось въ умершемъ языческомъ міръ. Безъ личныхъ правъ, почти безъ личныхъ интересовъ, страстей и убъжденій, съ очень неглубокою семейной и личной, внутренней жизнью, древній гражданинъ тімь легче гармоничесви сливался съ общею жизнью своего государства, что это государство было очень маленькое. ограничивающееся чаще всего однимъ городомъ, всв граждане котораго лично хорошо знали другъ друга,

вавъ сосёди. Слишкомъ врупныхъ различій въ задачахъ и стремленіяхъ здёсь быть не могло. Что-же удивительнаго въ томъ, что участіе въ управленіи, "политическая свобода" гражданъ здёсь и въ идеё, и въ дёйствительности, были служеніемъ дльку государства, а не гарантіею личныхъ правъ и интересовъ, не орудіемъ въ ихъ борьбё?!

То ли представляеть намъ и идея и дъйствительность политической свободы въ современномъ парламентаризмъ? Съ начала и до конца нъчто противоположное; съ начала и до конца — самопротиворъчивое! Первому опыту новыхъ свободныхъ учрежденій уже предшествовала знаменитая "декдарація правъ человъка". Во имя правъ личности. а уже не во имя служенія государству, потребовали политической свободы. Она потребовалась, какъ гарантія, обезпеченіе правъ и интересовъ личности противъ посягательствъ государственнаго целаго. Это обезпечение видели въ томъ, что самое государство поручается распоряженію личностей, которыя, управляя имъ посредствомъ выраженія своей воли и уб'яжденія, черезъ то самое каждан управляеть сама собой. Во имя управленія самимъ собой такимъ образомъ признается за лицемъ право управлять цёлымъ государствомъ; только о рабствъ, но даже и о сословномъ строъ ради нуждъ государства уже не можетъ быть ръчи. Участіе въ общемъ управленіи, разрѣшеніи общей задачи, предоставляется уже не тъмъ, кто имъетъ мало личныхъ интересовъ, какъ было въ древности, а наоборотъ темъ, кто ихъ имеетъ много; въ качествъ гарантіи личнаго интереса, политическая свобода и ненужна тъмъ, у кого его нътъ. Безкорыстное служение общегосударственной задачь прямо исключается уже этимъ понятіемъ о политической

свобод'ь, вавъ гарантіи личныхъ интересовъ, уб'ьжденій и правъ; изъ представительства посл'єднихъ должно однако сложиться представитьльство народа, какъ единаго ц'єлаго, осуществленіе его единой задачи!?

Внутреннее самопротиворѣчіе, непоправимый софизмъ здъсь очевидны, и въковое подчинение западной жизни этому самопротиворъчію уже открыто произнесло надъ собою приговоръ. Кто теперь въритъ на Западъ, что человъкъ подающій въ собраніи свой голосъ, ео ipso, дъйствительно самъ управляетъ собой? Кто въритъ, что, подчиняясь ръшенію многоголоваго, безличнаго лишеннаго совъсти больппинства, человъкъ свободнъе въ своихъ убъжденіяхъ и обезпеченніве въ своихъ интересахъ, чімъ подчиняясь живой личной сов'ести, вол'ь и мысли? Кто не знаетъ, какъ образуется это большинство, первое условіе котораго — временная уступка и въ убъжденіяхъ и въ интересахъ, --союзъ со вчерашнимъ врагомъ, подкупъ, компромиссъ! Кто въритъ и въ прочность этого большинства, въ прочность получившаго сегодня господство и давшаго государственной жизни направление интереса, убъжденія? Какъ возможна какая-либо непрерывная преемственность въ развитіи общества, цереживающаго коренныя измененія въ направленіи своей жизни со всякой случайной перемьной большинства? И если бы это въчно мъняющееся большинство и составлялось не на почвѣ корысти, безнравственнаго компромисса и подкупа, и выражало бы действительныя нужды и волю обществи въ данный моментъ его жизни, въ данныхъ случайныхъ условіяхъ, — то, что въ немъ общаго съ выраженіемъ нуждъ и воли единаго историческаго народа? Какъ можетъ оно служить интересамъ не

общества только, а историческаю національнаю государства, какъ можетъ оно даже не отрицать задачу этого исторического національного государства? Но даже и действительных в нуждъ, и воли общества не выражаетъ это искусственно составляемое, на время сплоченное большинство, а лишь - уменіе одной части общества воспользоваться случайными обстоятельствами для доставленія временнаго торжества своему интересу, торжества, которымъ она и спъшить воспользоваться, пока можно! "Убирайся съ мъста, чтобы я его занялъ", таковъ циничный лозунгь этого порядка жизни, высказанный уже громко старою, благовоспитанною Европой; менве воспитанная Америка высказала ту же мысль еще грубъе и прямъе, провозгласивъ устами генерала Джаксона: "добыча победителямь"! Что общаго между этимъ разбойничьимъ идеаломъ и преврасными мечтами прадедовь о "свободе", "народномъ представительствъ и "общемъ благъ?!"

Водаряясь въ Западной Европ'в путемъ всеувлесвой мутный потовъ, всъ кающаго въ жизни захватывающаго парламентаризма, этотъ разбойничій, но отнюдь не влассическій идеаль неувлонно и все заметне приводить въ своимъ неизбежнымъ результатамъ. Все боле глубокое нравственное паденіе личности, безпринципная погоня за наживой и минутнымъ успъхомъ, оппортунизмъ, общее понижение духовнаго уровня личности съ одной стороны; упразднение государства, замъна задачъ исторического народа задачами настоящого общества, невозможность преемственной національной жизни, космополитическое разложение-съ другой! Конечное торжествое парламентиразма совпало бы съ полнымъ упразднениемъ на Западъ духовной личности, государства и національности, -- съ возвратомъ человъчества въ первобытное состояніе далекаго доисторическаго прошлаго...

Эта перспектива развитія парламентаризма начинаетъ въ напи дни ясно сознаваться, приводя ихъ въ ужасъ, болѣе ясными и смѣлыми умами Запада. Особенно укажемъ изъ нихъ на знаменитаго Поля Леруа-Болье, который признаетъ, что "современное государство болѣе всякаго другаго хрупко, мимолетно, подкупно и склонно къ притѣсненію"; онъ становится рѣшительно на сторону абсолютной монархіи "незараженной грѣхомъ представительства".

Но если бы единичные мыслители, подобные Леруа Болье, и были унесены безследно западнымъ потокомъ парламентариза, то онъ безсильно разобьется о другую преграду, о другой оплотъ національности, государственности и человечной культуры. Этотъ оплотъ, эту несокрушимую преграду онъ встретитъ на Востоке, въ сильной, верной себе и способной къ энергичной и глубокой жизни Россіи, —Россіи, еще религіозной, немыслимой безъ самодержанія и народности.

Длящаяся ложь неизбъжно деморализуеть и отвращаеть, и отучаеть отъ правды то общество, въ которомъ она становится явленіемъ общимъ и преобладающимъ, налагающимъ свою печать на всѣ его важивише интересы и двятельности, вынужденные считаться съ этою ложью, сообразоваться съ нею. Въ западномъ обществъ такою развратившею его, развившею въ немъ отчуждение отъ правды, не только въ политической, но и въ духовной сферь, ложью явился въ Х!Х вывь, какъ мы старались выяснить въ предшествовавшихъ статьяхъ, парламентаризмъ. Ту внутреннюю ложь, которая скрывается въ немъ и делаетъ его силою, во всёхъ отношеніяхъ разрушительною, можно коротко сформулировать такъ: закръпощение политической свободы (прямаго личнаго участія гражданъ въ управленіи страною), предназначенной, по идев, быть орудіемъ полнвишаго и энергичнвишаго выполненія общей государственной задачи, согласно съ общими требованіями права и справедливости, - частному интересу и частному праву лицъ, этою своболой обладающихъ.

Кавъ искуссно и тщательно ни маскировался бы этотъ прямой и простой смыслъ новаго парламентаризма, — онъ неизбъжно долженъ сказаться послъдовательными выводами изъ него жизни въ

двухъ отношеніяхъ: постепенное съуженіе, обезцъненіе въ сознаніи общества, почти до полнаго отрицанія ихъ, самостоятельнаго значенія и задачи общегосударственной, національной жизни, утрата не только стремленія въ безкорыстному служенію этой задачь, но и всякой даже выры въ его возможность, — съ одной стороны; исключительное, ничьмъ неограничиваемое и невосполняемое господство въ убъжденіяхъ и стремленіяхъ частнаго интереса, частнаго блага и права, которые одни отнынъ уже дають жизни и содержаніе и направленіе—съ другой: воть эти выводы. Оба они уже совершенно ясно запечатлъваютъ собою и современную политическую жизнь Запада, и мысль и характеръ современнаго западнаго человъка. Подчиненіе задачи національнаго, историческаго государства интересамъ и нуждамъ неисторическаго, космонолитическаго общества, -- задачь соизальной, - все болье и болье подтачиваеть самыл основы уже расшатаннаго западнаго государства. Все ясибе и опредблениве высказывается требованіе ограниченія сферы вліянія государственной, исторической, національной задачи на жизнь общества, и въ перспективъ уже рисуется конечное упразднение національныхъ государствъ космополитическими общинами и ихъ союзами. И этотъ разрушительный и для государствъ, и для исторической культуры Запада процессъ совершался бы конечно еще быстръе и успъшнъе, если-бы его движение не задерживалось слишкомъ близкимъ н слишкомъ опаснымъ для федераціи безсильныхъ соціальныхъ общинъ сос'єдствомъ крівной и могущественной національной государственности, стоящей внъ общаго движенія.

Рядомъ съ этимъ движеніемъ въ политическомъ мірѣ-и духовный міръ западнаго человька претерпъваетъ соотвътственное коренное измъненіе. И въ этомъ міръ въра въ какія нибудь общія и безкорыстныя задачи мысли, чувства и воли и стремленіе къ нимъ все болъе и болъе изглаживаются, оставляя мьсто лишь въръ въ частный интересъ и благо, и стремленію въ нимъ. Тамъ-же, гдв эта бъдная въра уже подорвана-и стремление явно оказалось неосуществимымъ, оставляется мъсто лишь для овладъвшаго культурными слоями всей Европы отчалніи нессимизма. Неограниченное развитие самыхъ корыстныхъ, низменныхъ и завистливыхъ инстинктовъ въ низшихъ слояхъ общества, еще не вкусившихъ отъ раздражающихъ ихъ своимъ блескомъ и достунностью "благъ" цивилизаціи и непричастныхъ ел богатствамъ; болъе страстный или болъе холодный, но вполнъ безнадежный и безъисходный нессимизмъ въ высшихъ его, интелигентныхъ слояхъ, не придающихъ уже цёны этимъ благамъ и богатствамъ, и ни во что възамвнуимъ не вврящихъ. Что же и представляла прожитая ими жизнь такого, что моглобы дать темъ и другимъ или отнять у нихъ въру во что либо иное и высшее, чъмъ личный интересъ и его торжество, личное благополучіе, купленное какою бы то ни было ценой? Политическая игра парламентаризма, безостановочныя видоизм'ьненія партій, поднимающихъ то знамя, которое въ данный моменть выгодные поднять, признающихъ одно и то же убъждение истиннымъ, когда оно владветь большинствомъ, и ложнымъ, когда оно его утратило, обнимающихъ, какъ самыхъ дорогихъ друзей, тъхъ самыхъ, съ къмъ враждовали на смерть вчера и кому готовять гибель на завтра, минутный усибхъ, необузданное пользование темъ, что онъ могъ доставить, и затемъ безследное и безславное исчезновение со сцены съ тъмъ, что удалось награбить!!., Такова была школа идеаловъ для современнаго западнаго человека; только веру въ личное благополучіе могла дать ему эта школа и только эту же въру могла она разрушить въ немъ, такъ какъ никакого другаго идеала и небыло въ ен собственной основъ. Въ результатъ получилось подчинение личному минутному и корыстному интересу нетолько самостоятельнаго идеала государства и народности, но и всёхъ другихъ идеаловъ мысли и чувства. Получилось отрицаніе не только "государства для государства", или исторической народности для народности, но и отрицаніе науки для науки, религіи для религіи, искусства для искусства, нравственности для нравственности. За всемъ этимъ содержаниемъ духа признавалось отнынъ значение лишь въ смыслъ орудія личнаго счастія и пользы; для техъ же, вто утратили въру и въ это счастіе и пользу — утрачивало всякую цёну и все то духовное богатство, какъ уже ни на что негодное орудіе. Въ душ'ьоткрывалась мертвая пустыня, дающая пріють лишь безнадежному отчаянію пессимизма.

Не пройдя, по благости Божіей, растлившей занадъ школы его политической жизни, наше общество, въ своихъ интеллигентныхъ слояхъ, позаимствовало однакоже нѣкоторые отравленные плоды этой школы. И въ немъ, начиная съ шестидесятыхъ годовъ, находили себѣ, да находятъ еще и понынѣ пріютъ всѣ эти отрицанія науки для науки, религіи для религіи, искусства для искусства, нравственности для нравственности, — смѣшеніе задачъ и началъ всѣхъ этихъ духовныхъ дѣятельностей, во имя ихъ утилитарнаго пониманія и, наконецъ, естественный, неизбѣжный результатъ такого утилитаризма—пессимистическое отношение къ міру и жизни.

Улснить въ ихъ настоящемъ и глубовомъ значеніи внутреннюю ложь и зло этихъ нашихъ несчастныхъ позаимствованій у запада, — такова настоятельная и безъ сомнівнія своевременная задача наша.

западную современность пъкоторыми Сближая чертами вившняго сходства со строемъ древняго классическаго міра, свободныя политическія учрежденія XIX віка скрывають за этимь вившнимь сходствомъ, однако, весьма существенное и глубовое различіе, доходящее до полной противоположности. Вытекая не изъ интересовъ и правъ отдельной личности, но изъ нуждъ общаго дела (respublica), государства, участіе гражданина въ управленіи въ древности и оставалось последовательно служениемъ его общегосударственной задачь. Въ наше время, наобороть, это участіе выводится изъличныхъ правъ и интересовъ, политическая свобода является лишь гарантіею и орудіемъ осуществленія последнихъ, а усиленіе и расширеніе политической свободы естественно ведетъ и въ теоріи и въ практикѣ къ упраздненію и ограниченію государства, все далье отступающаго передъ интересами соціальными, космополитическаго, экономическаго характера. ставитель последнихъ въ новое время, т. е. средній, торгово-промышленный классъ все болье становится настоящимъ обладателемъ политической свободы и распорядителемъ міровыхъ судебъ. Онъ постепенно занимаетъ все болье господствующее и руководящее положеніе, — положеніе, какого онъ въ влассическомъ стров государства никогда не имель ц по самому духу его (политическому, а не соціальному) им'єть не могъ. Подъ схожими вн'єшними формами открываются такимъ образомъ совершенно противоположныя, взаимно исключающія руководящія начала и идеалы. Въ результат'є и жизнь, развивавшаяся въ этихъ формахъ, приводитъ къ прямо противоположнымъ результатамъ: росту государственности въ древности и упраздненію государства космополитическимъ обществомъ въ конц'є девятнадцатаго в'єка. Начало, бывшее созидающимъ, положительнымъ въ древнемъ мір'є, становится разрушительнымъ въ мір'є новомъ, христіанскомъ.

Ту же самую противоположность и по внутреннему значенію своему, и по тёмть результатамъ, въ которыхъ они выражаются, представляютъ и нѣкоторыя другія явленія, общія древнему классическому міру и переживаемой нами современности и придающія началу исторіи въ Европѣ черты внѣшняго сходства съ концомъ XIX вѣка. Укажемъ здѣсь на двѣ такія черты, какъ бы сближающія наше время съ языческимъ и особенно глубоко - характеризующія самый духовный строй человѣка классическаго и человѣка новѣйшаго.

Первая изъ этихъ чертъ — несомнънно общій обоимъ "утилитаризмъ" въ дъятельности и мысли ихъ, господство требованій цълесообразности, полезности надъ всявими иными безкорыстными и безусловными началами жизни. Этою чертой, сближающей ихъ между собою, древній греко римскій міръ съ одной стороны и XIX въвъ—съ другой, очень харавтерно отличаются отъ лежащаго между ними долгаго историческаго періода, въ который человъчество вступило съ новыми началами христіанства и въ которомъ оно развивало и развило эти начала въ цълую христіанскую культуру, вплоть до

начавшаго дело ея разрушенія XVIII века. Классическій древній міръ быль глубоко утилитарень въ своихъ воззрѣніяхъ на міръ и человѣка, сравнительно съ пришедшимъ ему на смъну міромъ христіанскимъ, съ его безусловными и безкорыстными началами, святость и обязательность которыхъ признавались совершенно независимо отъ ихъ житейски-практической полезности, приложимости и целесообразности. Древній человекъ не цениль ни практически-безполезнаго дела, ни чисто теоретической, не имъющей въ виду приложенія мысли. Это наложило характерную печать на всю его духовную жизнь, на его науку и философію, на его нравственность и нравы, на его государство и школу. Мудрость выражалась для него не въ практически-безплодномъ стремленіи пронивнуть въ глубочайшія тайны бытія, въ область безконечнаго, но въ житейскомъ благоразуміи, и самою высшею мудростью представлялась ему высшал и важнъйшая форма этого благоразумія — мудрость политическая. Къ выработкъ въ человъкъ послъдней должны были содъйствовать и всв науки его. и философія, и его школа. Только въ этомъ полагалось ихъ назначение въ цвътущую пору древности. Знаніе какъ знаніе, поскольку оно оставалось внъ приложенія, не вело къ искусству, увеличивало силъ гражданина въ борьбъ съ природой или въ дълахъ общественной жизни и управленія, не ц'внилось и не искалось. Самое понятіе добродътели грекъ выражалъ словомъ, буквально означающимъ "доблесть", то есть способность, умънье и силу выполнить принятую на себя задачу. Не доблестный, слабый или неумвло, нецвлесообразно дъйствующий, быль для него уже ео ipsoнелобродьтельный. Какъ не привнаваль онъ без-

полезнаго, неприложимаго знанія, такъ не признаваль онъ и безполезнаго въ общемъ строъ человека. "Каждый делай свое" т. е. выполняй задачу, опредъляемую его положениемъ въ жизни, --такова была высшая нравственная заповёдь древняго грека, спеціализировавшая добродетели человека, смотря по занимаемому имъ въ цъломъ строъ жизни положенію, такъ что мудрость у ремесленника далеко не имела значенія такой высокой добродетели, какъ у правителя, а храбрость у правителя — такой цінь, какъ у воина. Всі духовныя силы и способности должны были служить опредъленной, конкретной цели, быть полезными, — и теоретическія и нравственныя. Искусство, то есть целесообразное, вонкретное воплощение этихъ силъ въ слово, образъ и дело, вотъ что составляло задачу всей духовной жизни классического, до христіанского человъка; прасота и цълесообразность слова, образа и дъла-его высшіе критеріи при опредъленіи достоинства всякаго проявленія личности человъчесвой и достоинства ея самой. Утилитарный и вонкретный, самъ себя понимавшій и ценившій лишь по своей конкретной роли въ щыломъ, по своему участію въ его общей гармоніи, древне-классичесвій духь быль совершенно чуждь того страстнаго и безворыстнаго идеализма, того не утилитарнаго стремленія въ безконечному и безусловному, которые внесло въ міръ христіаство, провозгласившее "безусловную ценность духовной личности и ся задачъ" самихъ по себъ, независимо отъ вакихъ либо внёшнихъ цёлей и конкретныхъ отношеній. Христіанство въ самомъ принципъ и во всъхъ его последовательных выводахь отринуло утилитаризмъ древняго языческаго міра. Эмансипировавъ несознававшую себя дотол' духовную личность отъ узъ этого утилитаризма, оно сразу и безкончно облагородило ее, углубило ел внутреннюю жизнь и положило начала более свободной, более благородной и глубокой культуре.

Семнадцать въковъ своей жизни употребило человъчество съ тъхъ поръ на выяснение и воплощение безусловныхъ, неутилитарныхъ началъ и идеаловъ этой болье свободной и благородной христіанской культуры. Подвижничество во всехъ его видахъ. рыцарство, признаніе и развитіе до необычайной глубины и полноты содержанія не утилитарныхъ науки для науки, нравственности для нравственности, искусства для искусства, углубление религіознаго духа, откровенія совершенно нев'вдомыхъ влассической древности областей мистического вотъ что увидьло свътъ подъ вліяніемъ новаго духа и придало жизни новое содержание и цънность. Съ XVIII въка начинается на Западъ поворотъ назадъ, къ утилитаризму до-христіанскаго міра, достигающему наконецъ полнаго торжества и въ мысли и въ жизни конца XIX въка, который уже сплошь, искренно и безспорно утилитаренъ.

Но и здёсь возврать въ минувнему далеко не полонъ и за внёшнимъ сходствомъ укрывается глубочайшее различіе и — различіе опять не къ выгодѣ и не къ славѣ XIX вѣка. И здѣсь то, что въ древности было положительною силою жизни, въ новомъ христіанскомъ обществѣ является началомъ разрушительнымъ; то, что возвышало древняго человѣка надъ уровнемъ полуживотнаго дикари, обращается въ глубокое паденіе, въ одичаніе для человѣка современнаго. Человѣкъ классическаго міра, не сознававшій себя и не признавшій за собою какого-либо значенія внѣ того цѣлаго, къ которому онъ принадлежалъ, всѣ нужды и пользы

жизни подчиняль нуждамь и пользамь этого цёлаго и ими оправдываль. Гармоническое участіе жизни этого целаго было руководящимъ началомъ и въ его личной жизни и дъятельности. Самый утилитаризмъ его не былъ утилитаризмомъ одиночной особи, превознесеніемъ ел нуждъ надъ всякою общею задачей и закономъ, но подчинениемъ последнимъ: это быль утилитаризмъ идейный. Въ новомъ христіанскомъ мірѣ онъ уже выступаетъ безъ всякой идейности, со всею грубостью сознательно - эгоистическихъ притязаній особи, единичности, на подчинение своимъ потребностямъ всъхъ силъ и задачъ окружающаго міра безъ ограниченія. Христіанская идея о безусловной, высшей ценности духовной личности и ея духовныхъ, безкорыстныхъ задачъ, мало по малу уступила м'єсто понятію безусловнаго значенія личности только какъ особи, независимо отъ ея духовнаго назначенія и какихъ либо безкорыстныхъ и безусловныхъ духовныхъ задачъ. Уже не выполнение этихъ задачъ, не совершенство духовной личности, но счастіе, благополучіе отдільной, надо всімь окружающимь возвышающейся и всему противополагающейся особи становится высшимъ руководящимъ началомъ жизни. Начало это одинаково далеко и отъ христіанскаго идеала совершенства духовной личности, --- идеала, во имя котораго преследовались и задачи безкорыстной науки, религіи, нравственности и т. п., лишь ради ихъ собственнаго совершенства, --- и отъ классического идеала служения совершенной жизни цълаго гармоническимъ участіемъ въ осуществленіи его задачь, которымь подчинялись и быть и наука и нравственность и религія. Древній человъкъ жилъ для своего государства, человъкъ, върный христіанской идеб — для достиженія высшаго

совершенства въ области безкорыстныхъ духовныхъ задачь, человъкъ новъйшаго времени — живетъ только оля себя, вакъ особи, для благополучія этой своей исключительной особи, помимо осуществленія кавихъ бы то ни было иныхъ задачъ, общихъ и духовныхъ. Самыя эти задачи въ его міровозэреніи должны только служить высшей отнынъ задачъ благополучію, счастію особи въ ея отдільности, обособленности. Нравственныя ученія, въ которыхъ мысль ищеть теоретического оправданія этого субъевтивнаго утилитаризма, были не чужды и влассической древности; но тамъ ихъ появление и проповедь ознаменовали собою начало эпохи разложе. нія. Это быль — классическій протестантизмь. Въ новъйшее время, когда признаніе этихъ ученій въ человъчествъ становится все болъе общимъ и рѣшительнымъ, на нихъ пытаются обосновать, наобороть, разныя положительныя построснія общественной и государственной жизни. Даже соціализмъ, имъвшій въ древнемъ міръ чисто политическій характеръ, служа задачь государства распределеніемъ его функцій между гражданами, въ XVIII и XIX въкахъ преслъдуетъ уже задачу увеличенія счастія особи, — распределеніемъ жизненныхъ благъ между особями.

Создавъ въ наше время массу самыхъ разнообразныхъ попытокъ своего, болъе или менъе остроумнаго теоретическаго оправданія (утилитаризмъ, эволюціонизмъ съ его теоріей приспособленія, какъ высшаго закона жизни и др.) это характерное для современнаго человъка, — равно неклассическое и нехристіанское, — признаніе личнаго, безъидейнаго блага, блага — какъ только личнаго блага, — за высочайшій идеалъ жизни и ея задачу, и выражается въ общественной жизни современности и поддерживается и укръпляется ея формами и явленіями. Тавая форма, отвічающая идев субъективнаго утилитаризма, --фикція народнаго представительства, въ которомъ "политическая свобода" является гарантіею и орудіемъ осуществленія борющихся личныхъ правъ и интересовъ. Такія явленія: переходъ политической власти и общественнаго вліянія все болье и полнье въ руки класса утилитарнаго по призванію, въ руки денежной буржуазіи, и соотв'ятственное ослабленіе значенія элементовъ и силь общества не утилитарныхъ, національно-политическихъ; отступленіе національно-государственнаго начала передъ космополитически-соціальнымъ; нараллельное этому процессу расширеніе и торжество повсюду утилитарнаго даже по религіи своей еврейства, пріобрътающаго въ конце девятнадцатаго века небывалое ранъе значеніе міровой силы... Это ли не факты?! Но д'вло на этомъ не останавливается.

## VII.

Для языческаго, утилитарнаго древняго міра и благо и достоинство отдёльной личности всецёло опредблялись ея служениемъ политической задачъ своего времени и своей страны, а для новой христіанской, неутилитарной культуры это благо и достоинство столь же полно полагались въ осуществленіи въчныхъ и безусловныхъ идеаловъ духа въ разныхъ сферахъ его деятельности. —Для новейшаго человъчества конца девятнадцатаго въка отношение общихъ началъ и единичной особи представляется совершенно инымъ. Зд'всь и жизнь политическаго целаго и все духовныя деятельности съ ихъ задачами и идеалами уже не опредъляютъ собою блага и достоинства отдёльной личности, но наоборотъподчиняются задачь ея благополучія, ему исключительно должны служить и отъ этого служенія получають весь свой смысль и значеніе. О какихъ-либо безусловныхъ идеалахъ, — политическихъ ли, или научныхъ, религіозныхъ, эстетичесвихъ и др. —здъсь уже не можетъ быть ръчи. Вседля благополучія особи и въ мір'в внівшнемъ, и въ мір'в духовномъ; все и въ томъ и въ другомътолько предметь или орудіе эксплоатаціи для личнаго счастія; ніть никаких незыблемых началь ни въ міръ, ни въ духъ, кромъ этого требованія личнаго счастія: таковъ отрицающій всякую идею въ жизни и въ духъ новъйшій утилитаризмъ.

На подобной почві съ пеизбіжной послідовательностью человъкъ приходитъ къ одному изъ двухъ единственно-возможныхъ выводовъ. Или личное счастіе неосуществимо, невозможно въ настоящихъ ли условіяхъ жизни и іи въ какихъ бы то ни было условіях вообще. Отсюда—отрицаніе настоящих вли только или всякихъ вообще условій и задачь жизни, нигилизмъ частный ли или тотъ общій, на все распространяющійся пессимизмъ, крупнъйшіе представители котораго на Западъ-Гартманъ, Шопенгауэръ, Леопарди, Авкерманъ, у насъ графъ Л. Н. Тодстой. Въ основъ этого нигилистическаго нессимизма, могущаго, очевидно, подвинуть проникнувшагося имъ человъка лишь на дъло разрушенія, но не созиданія настоящей ли, или какой бы то ни было культуры вообще, лежить положение, принятое графомъ Л. Толстымъ за исходное въ его знаменитомъ не по достоинству сочиненіп "О жизни", т. с. "человъкъ живетъ только ради своего блага, и жизнь есть лишъ исканіе своего блага". Но исходя изъ того же положенія, тѣ, кто еще сохранили вѣру въ возможность осуществленія личнаго счастія, въ возможность утилизированія для него паличныхъ условій и силь жизли, иначе и относятся въ этимъ условіямъ и силамъ. Не отриданіе и разрушеніе окружающаго и самихъ себя или порождаемый отчаяніемъ пессимизма безплолный и безъидейный. ибо безнадежный, (этимъ отличающійся отъ христіанскаго) аскетизмъ первыхъ, - но буржуазноутилитарная эксплуатація природы, людей и идейвотъ руководящее начало ихъ жизни. Тогда какъ для первыхъ, нигилистовъ, вовсе не существуетъ ни въры, ни надежды, ни любви, не остается ни желанія, ни силы жить, — для вторыхъ остается и въра и надежда. Но-это — люлюбовь

бовь лишь къ себъ, и надежда лишь на свое благополучіе, и въра въ свое призваніе заставить и міръ, и людей, и идеи послужить этому благополучію. Здесь повидимому, въ этой не отчаявающейся, буржуазно-утилитарной части современнаго человъчества сохраняется еще и жажда жизни, и сила жить дальше. Но условіе и этой жажды, и этой силы, — условіе необходимое, — успихо въ діль эксплоатаціи жизни. Нъть этого успъха, не отвъчаетъ жизнь алчнымъ запросамъ и безграничнымъ мечтамъ ничьмъ не сдерживаемаго и ни въ чемъ, кром' случайнаго усп'ха не им' вющаго опоры себялюбія, — и эти жажда и сила жизни оказываются эфемерными, исчезають, какъ дымь. Человъкъ съ первой крупной неудачей, теряетъ уже все безъ остатка и умножаетъ собою ряды безноворотно павшихъ, отчаявающихся и отрицающихъ. Если же есть успъхъ и единственная признаваемая имъ цъль жизни-личное благополучіе достигается бол'ве или менве-то какою цвною? Цвною беззаввтной, ко всему холодной эксплуатаціи всего окружающаго, и вещей, и учрежденій, и лицъ и идей, — ціною лишеннаго всякой въры, надежды и любви отрицанія всякаго самостоятельнаго, независящаго отъ отношенія къ личному благу, смысла и значенія этихъ вещей и учрежденій, людей и идей, —цівною бездушнаго отрицанія всего, кром'в своего ненасытнаго я. "Презрвніе ко всему, кромв себя самаго" — девизъ человъка, стоящаго еще па этой почвъ сытаго утилитаризма. Когда-же жизненные недочеты его съ этой позиціи сбили, то и девизомъ становится знаменитое "презръніе ко всему, въ самому себъ, и къ самому этому презрънію"! Страшная и однаво неизбъжная альтернатива, оба члена которой равно отрицательны,

равно разрушительны для какой бы то ни было культуры! И къ ней приходить въ наши дни человъчество по мъръ того, какъ воспитываетъ въ своихъ нъдрахъ чуждую языческой древности идею и силу буржуазіи съ одной стороны, тогда какъ съ другой,—на мъсто безусловно отрицающей утилитаризмъ христіанской идеи, въ немъ все шире и исключительнъе воцаряется языческое утилитарное міровоззръніе!

Процессъ этой постепенной утраты человъчествомъ прежнихъ животворящихъ силъ, — въры, надежды и любви и прежнихъ идеаловъ, постепеннаго духовнаго вырожденія его по мірь возобладанія буржуазно - утилитарныхъ стремленій себялюбія, какъ и вліяніе этого вырожденія на характеры и судьбы современнаго безсильнаго и несчастнаго человъка – давно уже подмъчены и сдълались предметомъ анализующей мысли и художественнаго творчества. Особенио объ изящной литературъ второй половины нашего въка можно сказать, что почти всъ сколько либо выдающіяся произведенія ея разработывали именно эту тэму. Сильнаго и счастливаго человъка напрасно стали бы мы искать во всёхъ этихъ изображеніяхъ эпохи торжества буржувзій и утилитаризма во всъхъ ихъ видахъ. Слабостью и ничтоствомъ, шатаніемъ и только жалкимъ страданіемъ, неспособностью къ подвигу и безсиліемъ передъ самимъ случайнымъ счастьемъ, скукой, скандаломъ, ложью и самоубійствомъ-вотъ какими чертами обрисовываются герои этихъ изображеній, тымъ болье бозотрадныхъ и ужасающихъ, чёмъ въ нихъ боле художественной правды и менъе тепденціи. Все чаще и громче раздаются въ последние годы и въ научной литературъ голоса, разъясняющіе разрушительное влілніе того-же невлассическаго и нехристіанскаго духа времени въ другой области-политическихъ и общественныхъ учрежденій. Замена государства—, правительствомъ партіи", ростъ буржувзіи и ея космополитическихъ, утилитарныхъ интересовъ насчетъ прочихъ влассовъ и ихъ національныхъ интересовъ, все большее и большее ограничение сферы и значенія національно-государственныхъ началъ ростущими и въ ширь, и въ глубь началами соціальнокосмополитическими, торжествующій походъ еврейства, все покупающаго въ привыкающемъ все продавать обществъ, -- вотъ слишкомъ ясные, общіе и громкіе для того, чтобы ихъ замалчивать, факты. Различно можеть быть только отношение того или другаго писателя въ этимъ несомнъннымъ фактамъ. Возможно подобно П. Леруа Болье, возмущаться этой общей продажностью, корыстнымъ правленіемъ партій, упраздненіемъ государства и т. п., требуя возстановленія неограниченной монархіи. Но возможно и нетолько примириться съ этими фактами, но и радоваться имъ и пропов'ядывать ихъ усиленіе. Такъ поступають всѣ друзья "правового порядка", теоретики ограниченія государства и обезсиливающаго его "раздёленія властей" взаимно уравновъщивающихъ и парализующихъ, "обезврсживающихъ" другъ друга съ точки зрънія отдъльнаго лица, противники начала національности и т. п. Все возможно утверждать и отрицать для тъхъ, вто не признаетъ никавихъ безусловныхъ началь, кромъ личнаго благополучія и интереса... Но несомнівню, на чьей сторонів должны быть симнатіи техъ, и какъ должны относиться къ этимъ характернымъ фактамъ современности тв, кто еще не отрежлись отъ началъ народности, государственности и христіанства во имя безъидейнаго современнаго утилитаризма.

Менъе всего обращали доселъ, — если даже и вообще, сколько-либо обращали внимание на третій результать господствующаго въ современности не христіанскаго утилитаризма, менъе не опредъленно однаво сказывающійся въ мірь "идей" современнаго человъка, чъмъ отмъченные уже выше результаты его же въ области современныхъ личпыхъ характеровъ и учрежденій. Челов'єкъ, признавшій, что нетолько люди, природа и учрежденія, но и идеи суть лишь безразличныя сами по себъ служебныя орудія его себялюбиваго интереса, благополучія, — и за идеями, какъ за людьми и учрежденіями, долженъ отрицать какое-либо безусловное, самостоятельное значение. Для него и наука существуетъ не для себя, не для науки, и религія и нравственность и искусство пе сами въ себъ носять свою задачу и оправданіе. "Смѣшеніе" между собою всёхъ этихъ задачъ во имя общаго утилитарнаго ихъ назначенія, частичное упраздненіе одной изъ этихъ задачъ другою и взаимная замьна ихъ по мьрь надобности — для него совершенно въ порядкъ вещей и неизбъжны. Этимъ смѣшеніемъ и характеризуется дѣйствительно умственная дъятельность современнаго человъка въ мір'є идей. Позитивная наука, соціальное искусство, только-нравственная религія, эволюціонная, "естественная" мораль-все это продукты нашего девятнадцатаго въка, снова сближающие его съ до-христіанскою древностью. И тогда также идеи религіи, науки, правственности, права, природы и духа и т. п. не были еще точно разграничены, не выдълялись еще съ полной опредвленностью изъ первобытнаго, зародышеваго единства. И въ этомъ отношении нашъ вът представляетъ, какъ мы дальше увидимъ, крупный шагь человьчества назадь. Этотъ шагъ

современности назадъ для насъ представляетъ тъмъ большій интересъ, что и наше русское "интелигентное" общество приняло въ немъ дъятельное участіе. Съ шестидесятыхъ годовъ и оно вступило на путь "смъшенія", отрицанія безусловныхъ началъ пауки, искусства, нравственности и религіи; и у насъ нашли себъ пріютъ и позитивизмъ, и утилитаризмъ, эволюціонизмъ, и соціальное искусство. И у насъ нынъ есть ученіе религіи "раціоналистической", утилитарной, (для земнаго блага человъка), религіи только для цълей нравственнаго поведенія и въ то-же время безъидейно-аскетической, — ученіе графа Л. Толстаго, крупное не какъ ученіе, но какъ знаменіе времени и симптомъ нашего духовнаго недомоганія.

## VIII.

Далеко разойдясь и съ чисто политическимъ идеаломъ классической древности и съ религіознонравственнымъ христіанскимъ идеаломъ высочайшаго развитія духовной личности въ служеніи безусловнымъ, сами по себъ цъннымъ духовнымъ задачами, -европейское общество XIX въка, совершило за вторую половину его одинъ изъ грандіознъйшихъ и поучительный шихъ опытовъ, когда-либо предпринятыхъ исторією. Это-опыть прожить вовсе безь вся стоящаго выше благополучія особи, каго идеала. подчиняющаго себь ен задачи, вытекающія изъ этого благополучія и требующаго для себя ея служенія. Задача жизни человъка второй половины нашего въка уже определяется не охранениемъ и любовнымъ совершенствованіемъ той наличной дъйствительности, среди воторой онъ родился, созналъ себя и призванъ дъйствовать. Опредъляется для него эта задача и не его понятіями о томъ, что должно быть безусловно и безотносительно, должно быть само для себя, ради собственной ценности и правды, отношенія къ его личному благонезависимо отъ получію, личной похоти и произволу. И действительность, "то, что есть", бывшая высшимъ руководящимъ началомъ жизни классического человъка, и идеалъ, "то, что безусловно, само для себя должно быть", направлявшій духовную жизнь человъка новаго, христіанскаго міра, — для него утратили

свое значеніе руководящихъ началъ и критеріевъ жизни. На м'єсто того и другаго онъ поставилъ то, что должно быть для его благополучія, а не ради собственной внутренней ц'єнности, т. е. желательнос Не д'єйствительность и не безусловный идеалъ царятъ въ его духовномъ мірѣ и направляютъ отнын'є его д'єятельность, опред'єляя и ц'єнность для него жизни и міра, событій и людей, но желательное для него, какъ особи, —т. е. н'єчто въ одинаковой м'єрѣ не принадлежащее ни къ области наличной д'єйствительности, ни къ области идеаловъ.

Произведенный опыть скоро, очень скоро вполн'в ясно обнаружиль, какъ долженъ сложиться весь духовный строй и строй жизни челов вка, отвернувпагося и отъ дъйствительности и отъ идеаловъ ради исключительно поглотившей его силы желательномъ. Любить ни въ области дъйствительности ни въ области идеаловъ ему уже нечего, "не стоитъ", страстно върить --- не во что; и надъяться не на что; желательное-же и только-желательное само по себъ не можетъ быть ни прочнымъ предметомъ любви, въры и надежды, ни незыблемымъ началомъ, руководящимъ волею и придающимъ ей увъренность, энергію и стойкость. Желательное остается такимъ, дорого человъку и способно возбуждать и поддерживать въ немъ энергію воли и чувства только до тъхъ поръ, пока оно, въ какойлибо мъръ, достигается или остается достижимымъ вообще. Но удовлетворенное желаніе, какъ изв'єстно, только развиваетъ потребность, дълаетъ ее ещетребовательные, трудные удовлетворимою; и этотъ чудовищный рость желанія, потребности, столь-же извъстно, предъловъ не имъетъ достаточно напомнить только о стяжательности, скупости, честолюбіи, славолюбіи. Неудовлетвореннос-же никогда

желаніе, представляющееся наконецъ уже и неудовлетворимымъ, обезсиливаетъ волю, притупляетъ чувство, приводитъ постепенно, -- скор ве или медленные, смотря по обстоятельствамы, кы утомленію, — скукі и отчалнію. Такимъ образомъ, живя однимъ желаніемъ и лишь съ его точки зр'вніл признавая и ценя все то, что есть, действительность, и все то, что должно быть, идеалы, -- человъкъ рано или поздно, но неизбъжно утрачиваетъ нетолько всякій слёдъ вёры, надежды и любви, нетолько энергію воли и свёжесть чувства, нетолько признаніе какой-либо ценности и за окружающею дъйствительностью и за собственною жизнью, --- но и то самое счастіе, возможность того личнаго благополучія, на которомъ онъ сосредоточиль всё свои помыслы и стрем тенія. Непризнанная имъ въ своихъ правахъ дъйствительность и забытые или отринутые имъ идеалы жестоко мстять ему за себя той скукой и отчанніемъ, тімъ пессимизмомъ и безпринципнымъ шатаніемъ, тімь отсутствіемъ воли и страсти, а следовательно и возможности и желанія жить дальше, — къ которымъ приводить его избранная имъ самимъ путеводная зв'єзда желанія, личнаго благополучія. Результаты опыта-положить "идею" последняго въ основу всего строя жизни въ настоящее время совершенно очевидны: ни одно время во всей новой исторіи не представляеть намъ человвчество такъ искренно и повально нессимистичнымъ, такъ страдающимъ и скучающимъ, такъ безнадежнымъ и безстрастнымъ, словомъ- вырождаюшимся, какъ пережившій этотъ опыть конець девятнадцатаго въка!

Еще очевиднъе результаты этого опыта, объщавшаго на почвъ новой идеи и новыми силами создать новую культуру, неклассическую и пехристіанскую, въ области духовной д'ятельности челов'яка, его мысли. Мысль челов'ячества до девятнадцаго в'яка была занята изученіемъ и выясненіемъ двуль совершенно-опред'яленныхъ предметовъ и плоды ея работы въ этомъ направленіи выражались доселт въ точно разграниченныхъ формахъ. Мысль-же девятнадцаго в'яка, отринувъ прежнее самостоятельное значеніе самихъ этихъ предметовъ и см'яшавъ ихъ, отринула, см'яшала въ одно смутное, хаотическое ц'ялое и тъ формы, въ которыхъ прежнее челов'ячество о нихъ мыслило.

Задачею для мысли прежняго человъчеста представлялось: или познаніе формъ и законовъ того, что есть, явленій природы, жизни, исторіи, ихъ причинъ и основъ, о которыхъ мы можемъ заключать изъ ознакомленія съ данною действительностью, наблюденія и опыта; или-выясненіе идеаловъ того, что должно быть, чёмъ должна руководствоваться наша сознательная деятельность, мысль воля и чувства, въ опредълении своихъ задачъ и оцінкі своихъ средствъ. Въ результати перваго получалась наука о реальномь, сущемъ, знаніе фактовъ, ихъ законовъ, отношеній и основаній (физика древнихъ) въ результать втораго получались науки объ идеальномь, о долженствующемъ быть, о нормахъ и критеріяхъ нашей дъятельной жизни: таковы этика, эстетика и логива, науки уже не о данныхъ фактахъ, а о добръ, красотъ и истинъ. Наконецъ религя, для которой вся существующая действительность, вся совокупность фактовъ міра и жизни въ основ'є своей имъетъ творческій акть, — не могла не признать того, чемъ творческій, всю действительность созидающій, полагающій акть вызывается и направляется, (то есть той или другой идеи долженствующаго быть осуществленнымъ, воплощеннымъ въ дъйствительность), — за самое реальныйшее, дыйствительное и въ самой существующей действительности, ибо давшее ей бытіе и форму. Этимъ признаніемъ того, что должно быть, идеальнаго, за реальнъйшее начало всей дъйствительности, всего что есть, — признаніемъ неизбіжнымъ для всявой мысли, которая на всявій фактъ представляемый дъйствительностью смотрить не какъ на продуктъ случайной комбинаціи другихъ случайныхъ-же фактовъ, но какъ на произведение творческой дъятъльной силы (а она, какъ ни различны представленія о ней, всегда духовна, а не-простое движеніе)религія всегда и везд' возстановляла единство между двумя большими областями мысли: мыслію о сущемъ, реальномъ и мыслію о долженствующемъ быть, идеальномъ. Въ религіи такимъ образомъ получала свое завершеніе мысль человічества, совершался синтезь между тою действительностью, которую она знада и признавала въ ел самостоятельномъ значеніи действительности, и теми идеалами, въ которые она върида какъ въ дъйствительно долженствующее быть, въ действительно обязательныя руководящія начала всякой творческой, созидающей дъятельности вообще.

Но тамъ, гдё нётъ ни признанія самостоятельнаго значенія и права дёйствительности, какъ такой, ни признанія самостоятельнаго, безусловно-обязательнаго идеала долженствующаго быть, — гдё человёвкъ и то и другое подчиняетъ, какъ служебное орудіе, — желательному съ точки зрёнія его личнаго благополучія, — тамъ очевидно нётъ мёста и этому синтезу, завершенію мысли, — нётъ мёста и выполняющей эту задачу религіи. Идея "желательнаго", поставленная новёйшимъ рременемъ выше идеи

дъйствительнаго и долженствующаго быть, идеальнаго, должна упразднять въ мысли признавшаго ее въ этомъ значении человъка нетолько настоящую религію (признаніе идеала за реальнийшее въ міри и жизни) но и настоящую науку о реальномъ и настоящую науку объ идеалахъ — этику, эстетику и логику. И достаточно бъглаго обзора главнъйшихъ теченій въ умственной жизни последних в десятильтій нашего выка, чтобы убыдиться въ томъ, что всь наиболье выдающіяся измененія въ задачахъ, пріемахъ и характеръ науки, этики, эстетики и религіи, этому времени принадлежащія, представляють, одиу общую тенденцію. Это тенденція въ замёнё прежняго точнаго разграниченія областей реальнаго и идеаловъ и прежняго синтеза ихъ въ религін — общимъ ихъ смпшеніем съ утилитарной точки зрвнія. И не трудно убедиться въ томъ зловещемъ, убійственномъ для духовной жизни современнаго человъва ущербъ, воторый наносить это смъщение нетолько религи, но и ясному сознанию идеаловъ долженствующаго быть этическихъ и, эстетическихъ, и точности, полнотъ и законченности его научнаго пониманія существующей дійствительпости.

Въ области религіозныхъ воззрѣній, это утилитарное смѣшеніе задачъ религіи съ задачами науки о сущемъ и идеаломъ нравственности, сказывается прежде всего устраненіемъ изъ религіи всего ея мистическаго, откровеннаго и положительнаго содержанія, — содержанія, безъ котораго она перестаетъ быть тѣмъ синтезомъ областей реальнаго и идеальнаго, сущаго и долженствующаго быть, какимъ была доселѣ, перестаетъ давать духу человѣческому и то конечное удовлетвореніе, которое доселѣ давала. Вмѣсто того синтеза, того указанія,

что въ существующей действительности самое реальное есть не данный факть ея, но высочайшій, за ея предълы выходящій идеаль. — редигія нов'вйшей формаціи должна ограничиться, по мысли ся исповедниковъ, однимъ установленіемъ практическихъ, сообразныхъ съ фактическою действительностью, правиль поведенія человіка на землі, для достоженія здёсь блага. Она должна согласоваться съ фактами и служить возникающимъ въ ихъ области задачамъ. Все трансецендентное, мистическое, чисто идеальное и таинственное, неразсудочное-изъ нея исключается, -- оставляется одно практическиприложимое. П. Карусъ напр. (изъ Чиваго) утверждаеть, что "подобно наукв и религія должна развиться до состоянія научной зрівлости... Она сдівлается научной системой истинь, изследуемых в и доказываемыхъ обывновенными научными методами, "притомъ-истинъ практически-приложимыхъ, такъ какъ "религія есть только теорія міра въ ея правтическомъ примъненіи". Въ такой религіи, ограпиченной областью разсуднаго знанія и правтическаго его приложенія, уже ність міста для предметовъ въры. НЕТъ места и для безконсчныхъ идсаловъ, выводящихъ человъческій духъ за предълы нуждъ и потребностей наличной действительности, дале требованій земнаго блага особи или рода. И для Каруса, и для Конта съ ero religion de l'humanité и для "новой въры" нашего гр. Л. Н. Толстаго въ религіи уже не требуются ни личный Богъ, ни общеніе съ Нимъ въ модитвѣ, таинствѣ и обрядѣ. Личный Богъ замьняется безличнымъ "разумъніемъ жизни" или "сверхъ-личнымъ законочъ, " а общеніе человъка съ Нимъ — общеніемъ его съ земнымъ, настоящимъ, прошеднимъ и будущимъ человъчествомъ. Объ отношеніяхъ челов'єка къ высочай-

шему идсалу-Богу, о какой-либо любви къ Нему, въръ въ Него и надеждъ на Него здъсь не можетъ быть рычи. Отпадаеть отъ этой религии и вся ел метафизическая, догматическая и мистическая часть: и ученіе объ искупленіи и надежда на спасеніе. Человъкъ и человъчество ищутъ здъсь своего спасенія въ наличной дъйствительности путемъ разсудочнаго исканія "своего или общаго блага", нравственнаго поведенія. Что же остается религознаю въ подобной религіи, закрывающей челов вку доступъ въ высшій міръ идеальнаго и лишающей его стремленія къ нему, привязывая его исключительно къ существующей опытной действительности во имя "разумнаго блага"? Какое удовлетвореніе дасть духу подобная религія, котораго онъ не нашель бы и безь нея въ научномъ знаніи действительности и правилахъ нравственности, гигіены и житейскаго благоразумія? Какимъ новымъ и ціннымъ содержаніемъ обогащаетъ она этотъ духъ, какой синтезъ реальнаго съ идеальнымъ уясняетъ ему, какія новыя опоры даеть его правственному міру среди всёхъ недочетовъ, страданій, колебаній и отчанній жизни? Нельзя не сознаться, ловъчество, остановившееся на такой религів, въ дъйствительности вовсе отреклось уже отъ религіи; оно признало ненужнымъ и какой-либо сиптезъ міра реальнаго съ идеальнымт, ибо вовсе отвернувшись отъ идеальнаго, и въ реальной дъйствительности видитъ и цънитъ не ее саму, но лишь то, что имбеть отношение къ его благу, благополучію. Вотъ какой хаотическій призракъ остается ему отъ прежней религіи: ни наука, ни нравственность, ни религія!

Не болъе выиграло, подъ вліяніемъ новой руководящей идеи блага-пониманіе человъчествомъ на-

шего времени отношеній міра реальнаго и міра идеальнаго и въ его новой наукъ и искусствъ. И здъсь мы видимъ не приращение, углубление и увеличеніе цінности ихъ содержанія, но ограниченіе и обезивничние ихъ задачъ, исключение изъ ихъ содержанія того, что представляеть наибольшую глубину и ценность. Подъ вліяніемъ идеи о ценности только приложимаго въ опыть, подлежащаго опытной проверке и полезнаго знанія (savoir pour prévoir), область научнаго знанія въ потивизм'в Конта ограничивается однимъ установленіемъ коновъ сосуществованія и посл'ёдовательности явленій" съ устраненіемъ всяваго вопроса о носителяхъ этихъ явленій, о томъ что является, но въ опытъ не дано, о производящихъ силахъ и причинахъ. Все метафизическое, все объясняющее механическій порядовъ въ данной опыту совокупности явленій — устранено отнынъ изъ науки, какъ ненаучное, непровъряемое опытомъ-же и неприложимое. Для целей приложения достаточно зн нія данныхъ порядковъ явленій, но не требуется понимание ихъ производящихъ силъ и внутренняго смысла; поэтому напр. можно говорить только о душевныхъ состояніяхъ, но нельзя говорить въ наукъ о самой душь, о воль, какъ дъятельной силь и ея свободъ и т. п. Всъ эти вопросы испытующей мысли отнынъ упразднены, какъ ненаучные и безполезные, хотя безъ отвъта на нихъ и невозможно міровозэртніе, ясно — сознательное отношеніе человіка къ міру и самому себъ. Отсюда — одинъ шагъ до Карусова признанія задачею знанія — приложенія его и до утвержденія, что "теоретизированіе безъ практическаго приложенія-дівло пустое". Еще одинъ шагъ-и мы доходимъ до ученія графа Л. Н. Толстаго о

наукъ, какъ заслуживающей признанія лишь поскольку она служить благу человъчества, уменьшаетъ его страданія и дълаетъ его жизнь болье сносною, но становящейся зломъ и безнравственностью коль скоро она превращается въ "теоретизированіе безъ практической задачи", въ науку для науки. Познаніе существующей дъйствительности во имя ея самостоятельною, независимаго отъ нашего благополучія значенія, такимъ образомъ, и мишено самостоятельной цънности, и совершенно разобщено съ міромъ идеальнаго, ограничено одной наличной опытной дъйствительностью. Несомнънно, что наука при этомъ не стала же ни богаче содержаніемъ ни глубже!

Подобная-же прискорбная метаморфоза совершилась, подъ верховенствомъ идеи благополучія, и въ измънившихся взглядахъ на искусство и его задачи. И здёсь после Конта, признавшаго дачею искусства лишь популяризацію въ доступной и красивой форм'в научныхъ, философскихъ и соціальныхъ идей, явился Бокль, объявившій прямо, въ своей знаменитой "Исторіи цивилизаціи", что "литература сама по себъ дъло пустое". Затъмъ произошло на нашихъ глазахъ то знаменательное явленіе, что "брошюра мало по малу убила внигу, а газетный листокъ — убилъ брошюру"; явился Карусъ (а онъ не одинъ!), кончающій свои публичныя философскія лекціи стихотворными резюме; явились съ 60-хъ годовъ наши отрицатели "чистаго искусства", какъ безиравственнаго служенія безполезной врасоть, тогда какъ "братья страдають" отъ холода и голода, а урядники дерутся! Разрослось тенденціозное и соціальное, презирающее красоту во имя "предрих онучь и слезь соленых , съ вислым вваскомъ пополамъ" искусство, и, наконецъ, — высказано

полное и прямое отрицаніе искусства, какъ безнравственнаго служенія прекрасной лжи врасоты у величайшаго изъ нашихъ художниковъ, графа Л. Н. Толстаго. Въ области искусства всего менве необходимо доказывать современный упадокъ, отсутствіе и творчества и настоящаго идеализма или реализма. Современное одичаніе въ этой области для всвхъ является вполнв несомнённымъ фактомъ, какъ и то, что произведенія искусства въ современномъ духв не представляютъ собою ни точнаго и осмысленнаго изображенія двйствительности, ни настоящей философской или соціальной проповъди! Ни законченной и цвиной формы, ни законченнаго глубокаго и типичнаго содержанія; Надсонъ въ роли Байрона и Гльбъ Успенскій вь роли Гоголя....!

Наиболье ярко и отчетливо выразились отмъчаемыя нами черты духа времени, — обезцвнение и ограничение признаваемой действительности рядомъ или менве полнымъ отречениемъ отъ всякаго идеала, во имя благополучія, - въ наиболье характеризующихъ современность, господствующихъ взглядахъ на источникъ и задачу нравственности. Здёсь въ наше время на первомъ плане стоятъ ученія Гартмана и утилитарной морали эволюціонизма. Для перваго нравственность имбеть и ценность и реальность лишь поскольку она уменьшаеть сумму всё усиливающагося съ развитіемъ страданія жизни; когда же развитіе достигнеть своей цели, страдание человечества дойдеть до полной невыносимости и человъчество перестанетъ продолженія невыносимой жизни, тогда нравственность лишится своего raison d'ètre. Съ точки же зрвнія цвлаго міра, а не отдельныхъ людей, и до того блаженнаго времени, до прекращенія жизни челов'вчества, нравственность не ре-

альна, реально же одно страданіе. По этому ученію — источникъ нравственности — въ стремленіи уменьшить страданіе, которое съ развитіемъ всеже только возрастаеть, а ея задача и идеальвъ аскетическомъ отрицании действительности, какъ у Шопенгауэра, или въ общемъ отречени отъ жизни, какъ у Гартмана, безъ всякаго будущаго. Другое, эволюціонистское ученіе о нравственности видить въ нравственности только продуктъ и совершенствующееся съ развитіемъ орудіе приспособлен я человъчества къ средъ для цъли выживанія. Выживають, въ борьбъ за существованіе, только существа, наиболъе приспособившіяся къ средь, наиболье съ этой точки зрвнія нравственныя. Съ развитіемъ-- правственный, приспособленный къ средь образь дъйствія переходить въ органическую привычки человъчества, выполняемую имъ отнынъ безъ всякаго усилія, выбора и внутренней борьбы, просто по инстипкту. И въ этомъ ученіи источникъ нравственности — въ стремленіи къ благополучію (самосохраненію, выживанію) и конецъ развитія, его идеалъ и задача - въ упразднении дальнъйшаго, гаіson d'être нравственности, въ наступленіи, мъсто нравственной жизни съ ел подвигомъ и внутренней борьбою, — полуживотнаго, мирнаго прозябанія подъ охраною органическихъ инстинктовъ. И здёсь идеаломъ представляется упрош ніе, ограничение содержанія жизни! У нашего графа Л. Н. Толстаго, наконецъ, это упрощение признаваемой действительности, съужение ея сферы до самого скуднаго, минимальнаго, только — животнаго содержанія, доведено до крайняго преділа. Продолжая дёло, начатое нашими нигилистами 60 годовъ, и исходя изъ положенія что "жизнь есть только исканіе блага", онъ доходить до звіроподобнаго идеала челов'вка, который "работаетъ для того, чтобы всть и встъ для того, чтобы работать", до отрицанія нетолько искусства, науки и метафизики, но и церкви и государства и собственности,—всей культуры,—а подъ конецъ (въ Крейцеровой сонатъ) до отрицанія самого продолженія челов вческаго рода.....

Во всвхъ этихъ "нравственныхъ" ученіяхъ, излю бленных современностью, - исходный мотивъ нравственной жизни -- исваніе своего блага, а конецъ-- упрощеніе признаваемой действительности, уменьшеніе содержанія этой действительности до полнаго ся отрицанія, безнадежный аскетизмъ и пессимизмъ, или сытое животное прозябаніе. Къ этому заключенію переходять отъ своей основной идеи "блага особи" одни путемъ пропов'єди состраданія, другіе — путемъ проповеди альтристических чувствъ, а третьи-путемъ проповеди самоотреченія во имя разумной любви кь роду. Эта проповёдь самоотреченія и служенія благу всьхъ звучитъ очень заманчиво и возвышенно на первый взглядъ. Но очень легко и быстро подмъчается разрушающее всю ея силу внутреннее самопротиворѣчіе, состоящее въ томъ, что если я дъйствительно серьезно убъжденъ въ необходимости самоотреченія, то признаю его необходимость общую, для вспах, — тамъ-же гдв всп отъ себя, своего блага отревлись — одинакова нельпа попытва служить и своему благу и благу всёхъ. Этого самопротиворъчія нътъ въ евангельскомъ ученіи "люби Бога больше чима любишъ самого себя и ближняго какъ самого себя"; нътъ его и въ нравственныхъ ученіяхъ стараго идеализма. Но и религіозное и философское ученіе частію упразднены, частію исправлены и дополнены смёшивающей въ одну кучу религію и науку и нравственность и ученіе о

благополучін особи, пов'вйшею изъ наукъ — соціо-

Этимъ-ли последнимъ детищемъ своимъ, приводящимъ въ отрицанію и міра действительности и міра идеаловъ, все его умственное достояніе у человека отнимающимъ, не гордиться родившему его девятнадцатому веку?! На него-ли не уповать ему?!

#### IX.

Девятнадцатый въвъ не выиграль, въ области своихъ политическихъ учрежденій, но проиграль сравнительно съ древнимъ, классическимъ міромъ. У него онъ заимствовалъ внЪшнюю, "свободную" форму этихъ учрежденій, замінивъ одушевлявшую эту форму для древности идею политической свободы гражданина, вавъ орудія служенія объективной государственно-національной задачь, - идеею политической свободы гражданина, какъ орудія или гарантін его личныхъ правъ и интересовъ прошиеъ носягательствъ государства. Та-же "политическая свобода", которая въ классической древности, по крайней мъръ въ ея цвътущую эпоху, созидала, укръпляла и расширяла государство, въ нашъ въвъ новаго нарламентаризма постепенно и совершенноестественно приводить въ совершенно - обратному результату, — въ возможному ограничению сферы воздействія національно-исторического государства и упраздненію его задачъ во имя интереса подствующихъ общественныхъ партій.

Не выигралъ нашъ вѣвъ и въ своей духовной жизни, въ области религіи, нравственности, искусства и науки, но проигралъ сравнительно съ міромъ христіанскимъ, культура котораго создавалась подътворческимъ воздѣйствіемъ идеи безконечно цѣнной духовной личности, имѣющей задачу—въ безкорыстномъ служеніи сами-по себѣ, безусловно-цѣннымъ

идеаламъ. Заимствовавъ изъ этой культуры идею высшаго значенія личности, только какъ особи, уже независимаго отъ служенія какимъ-бы то ни было идеаламъ, но живущей исключительно для себя, для своего благополучія и во имя его, -- онъ отринуль всякій безусловный, объективный идеаль. Не совершенство его національно-государственной жизни и не совершенство его духовныхъ дъятельностей, но благополучіе особи и аггрегата особей само-по себь, ради этого благополучія, — вотъ руководящая идея человъчества за послъдніе полтора въка, порвавшіе духовную связь и съ классицизмомъ и съ христіанствомъ. Подчиняя задачъ личнаго блага и множества личныхъ благъ ("увеличенію суммы жизни на земномъ шарѣ и по количеству и по качеству" Г. Спенсера)—задачи религіи, науки, нравственности и искусства, этотъ субъективный утилитаризмъ современности естественно привель въ смъщению этихъ задачъ, въ обезивненію и оскудьнію содержанія ея духовной жизни, въ упрощенію ея, духовному одичанію и духовной дезорганизаціи. Духовная культура, только зачинавшаяся, загоравшаяся прекраснымъ но еще неяснымъ разсейтомъ въ классическомъ мірі, вышедшая въ христіанскомъ изъ періода зародышевой неопределенности, нечленораздельности и пріобретшая за семнадцать въковъ и поразительную полноту и глубину содержанія и точную опредёленность формы, — утрачиваетъ и свое содержание и свою форму, дезоргинизуется. Субъективный утилитаризмъ составляющій руководящее начало новъйшаго времени, — и для духовной жизни человъка является такимъ образомъ чистою потерей, уменьшениемъ цънности и осмысленности его жизни, почвою для скуки и отчаннія подтачивающаго жизнепность культурнаго челов'я въ самомъ ея корн'я современнаго пессимизма, отрицанія жизни.

Такъ многаго и драгоцъннаго лишивъ человъчество, такъ много разрушивъ въ его мысли и жизни придававшихъ имъ и смыслъ и достоинство и несравненную цънность классическихъ и христанскихъ "иллюзій" (этимъ спеціально занимаются: въ Германіи — Гартманнъ, у насъ — графъ Л. Толстой съ учениками), что-же, взамънъ, создала положительнаго въ жизни эта "идея" новъйшаго времени, — идея благополучія особи и возможно-большаго числа особей, какъ высочайшей задачи? Что новаго внесла она въ жизнь человъчества, изъ которой вытъснила такъ много дававшаго человъку и силу и жажду и достоинство жизни, одухотвореннаго стараго?

Это новое, незамътно и глухо нарождавшееся, кръпнувшее втиши и опредълявшееся въ теченіи ряда въковъ, но въ два послъдніе въка окончательно созръвшее, смъло и сознательно выступившее на историческое поприще, одержавшее на немъ рядъ побъдъ надъ старыми началами и силами, завоевавшее себъ, наконецъ, положеніе въ самой главъ того историческаго движенія, которое готовитъ наше будущее, совершенно очевидно. Это строй жизни чистосоціальный, общество, нетолько независимое отъ историческаго государства, самостоятельное, но и верховенствующее надъ нимъ; это далъе представительница чисто соціальныхъ началъ и интересовъ, надъ всёми другими одерживающихъ верхъ, воплощающая въ себъ идею общества буржуазія.

"Общество" — вовсе не то, что народъ, и не то, что государство. И жизненныя задачи ихъ и отвъчающія имъ формы жизни и внутренній строй совершенно различны. Задача, вызывающая въ бытію всякое "общество", — будь это общество въ широ-

комъ смыслѣ или въ частномъ, какъ напр. общество ученое, промышленное и т. п. — всегда есть задача спеціальная, относящаяся лишь въ одной опредѣленной сторонѣ жизни и дъятельности человъка, но не охватывающая ее со всъхъ сторонъ и во всёхъ отношеніяхъ. Эта задача всегдапроизводство тёхъ или другихъ жизненныхъ благъ, цвиностей и распредвление ихъ между наличными членами, изъ которыхъ общество состоитъ. Благодаря такому одностороннему характеру задачи "общества", оно съ одной стороны имветъ для входящихъ въ его составъ лицъ всегда значеніе не самостоятельное, не само по себъ, но лишь съ точки зрвнія тою или другаю интереса этихъ лицъ, которому оно служить: для меня можеть имъть важное значеніе общество ученое и никакого-общество промышленное и наоборотъ. Поэтому, съ другой стороны, и отдельное лицо связано съ обществомъ только темъ интересомо, который въ немъ осуществляетъ. Оно принадлежить обществу только въ той мъръ, въ какой этотъ интересъ сохраняется и осуществляется; когда-же этотъ интересъ не осуществляется или прекращается, то разрывается и связь между обществомъ и лицемъ. Въ основъ "общества" и его отношенія кълицу лежать такимъ образомъ личный интересь и личная воля; только ими связанъ членъ общества, а не самимъ фактомъ существованія общества. Признаніе этого факта, принадлежность въ обществу или выходъ изъ него и переходъ въ другое, -- дъло его собственнаго, личнаго разумънія своего интереса; отношенія членовъ общества между собою и къ самому цълому общества — чисто-договорныя, сохраняющіяся лишь поскольку сохраниются условія договора. Всякое общество имветъ, поэтому, характеръ не органическаго жизненнаго союза, независящаго отъ входящихъ въ его составъ, какъ подчиненные его самостоятельной задачѣ органы лицъ, но атомистическаго собранія ихъ, механически, по интересу и волѣ каждаго изъ нихъ и образующагося и расходящагося. Ни опредѣленная территорія, ни пережитая прежними поколѣніями исторія не составляютъ жизненныхъ и обязательныхъ началъ "общества", но единственно—интерссы и воля наличныхъ его членовъ: оно по самой идеѣ своей космополитично. Таково всякое общество:—и промышленное и ученое, и художественное и потребительное и т. п.

Совершенно иными и противоположными чертами характеризуются и народъ и государство. И народъ и государство немыслимы безъ и внъ опредъленной территоріи, также какь и безь какой-либо истопреданій. Въ основ'є существованія и наріи, родности и государства лежитъ нечастный интересъ и воля договорившихся сойтись между собою въ формъ такого-то союза лицъ, только условіями этого до-1060ра и связанныхъ, — но историческій, этнографическій и т. п. факто. Не волею и интересомъ наличныхъ представителей народности и членовъ государства созданный, -- этотъ фактъ не ихъ - же интересомъ и волею, хотя-бы и вся ихъ наличность между собою согласилась, --- можетъ быть и уничтоженъ. Современная наличность ихъ имъетъ ченіе лишъ совокупности продолжателей не ими созданнаго прошедшаго, и зачинателей будущаго, котораго они сами не увидять. Жизнь народа и государства определяется поэтому не задачею и по требностью настоящаго только, подобно жизни общества, но въ такой-же и въ еще большой мпрп-задачею прошедшаго и будущаго. Непрерывная преемственность въ осуществленіи своей жизненной задачисоставляетъ условіе, съ нарушеніемъ котораго перестаютъ существовать и народы и государства. Эта задача и обязательность ея осуществленія для отдъльнаго лица имъютъ значение самостоятельнаго, не отъ его личнаго интереса и воли зависящаго факта, —факта, опредъляющаю самый этотъ его интересъ и волю, опредъляющаго всвего судьбы. Связь привовывающая отдельное лице въ его народу и государству пе есть и та спеціальная, односторонняя связь определеннаго интереса, какъ прик вывающая его въ "обществу. Это связь всеохватываящая, простирающаяся на всть сторны его бытія, всёми этими сторонами сплачивающая его жизнь съ жизнью цълаго народа и государства, - и языкомъ и міровоззрѣніемъ и всѣмъ бытомъ и всею культурой. Такую всеохватывающую связь порвать ни отдёльлице ни вся ихъ наличная совокупность не властны и не могуть, пова живуть еще полною жизнью, нока для ихъ жизни еще сохраняютъ цённость и языкъ и міровоззрѣніе и бытъ и культура. Тольво переставъ придавать значение всему этому, только порвавши органическую связь и съ своей землей и съ своей исторіей — получаеть человъкъ возможность освободиться отъ налагаемыхъ на него и темъ и другимъ задачъ и обязанностей и-автономно устроить свою жизнь на чисто-утилитарномъ началь личнаго интереса, началь общества, но не нароода и не юсударства. Для того, чтобы это совершилось, чтобы строй жизни человъчества сталь вполнъ автономнымъ и вполнъ утилитарнымъ, общественнымъ, соціальнымо строемъ, нужно чтобы и народность и историческое, національное государство были виолнъ побъждены, окончательно разрушены. А двлаеть это двло, порывая непрерывную пресмственность исторического развитія, только революція.

Девятнадцатый въкъ, продолжавшій ближайшимъ образомъ движеніе, выразившееся въ "великой" революціи прошлаго вѣка, именно это дѣло и дѣлаетъ на Западъ, -- дъло разрушенія неутилитарныхъ, неавтономныхъ, но историческихъ народности и государства во имя торжества, чисто-утилитарнаго и автономнаго, космополитическаго общества. Побъдопосная борьба соціальнаго начала противъ національности и государства, проходящая черезъ всю исторію нашего вѣка на Западѣ, тамъ повидимому уже близится къ концу. Окончательное торжество перваго повидимому уже недалеко. Орудіями, ставивіними ему это торжество, были, какъ мы старались разъяснить въ ряді предпествующихъ статей, съ одной стороны - парламентаризмъ, отдавшій государственную власть въ услуженіе частному интересу и частному праву, а съ другой — также черезъ всю исторію вѣка проходящее отрицаніе всякаго идеала, -- и исторически -- національнаго и религіознаго и научнаго и эстетическаго, - въ современномъ позитивизмъ и утилитаризмъ. Чъмъ больше укрѣплялись и распространялись парламентиризмъ и отрицаніе идеаловъ въ позитивизмѣ и утилитаризмъ, тъмъ ръшительнъе соціальная идея одерживала верхъ надъ національно -- государственн ли. И наоборотъ, чемъ более силы и значенія пріобр'втала въ жизни соціальная идея, темъ глубже пускали корни и шире разростались и парламентаризмъ и позитивизмъ и утилитаризмъ нашего въка. Полная круговая порука!

Этими орудіями въ борьбъ соціальнаго начала противъ національно — государственнаго пользовалась и все полнъе и исключительнъе овладъвала имъ

ведшая эту борьбу и поб'єдившая въ ней западная буржуазія. Парламентаризмъ, позитивизмъ и утилитаризмъ всегда были и не могли не быть самыми жизненно — важными членами ея испов'єданія, ея программы. Почему это такъ? Почему именно буржуазія — представительница требованій и в'єрованій парламентаризма, утилитаризма и позитивизма?

Отвътъ на этотъ вопросъ мы находимъ въ особенныхъ условіяхъ ея вознивновенія и роста въ Западной Европъ.

Парламентскій режимъ и современныя понятіл о политической свободь, какъ орудіи и гарантіи личныхъ правъ и интересовъ, сохраняютъ, какъ доказываль Тэнь, значеніе непререкаемыхь основь жизни въ обществъ, въ которомъ господствующее положеніе заня та буржуазія. Они наиболье отвычають духу последней. Духъ-же буржувая есть не національногосударственный и опредъляемый историческою задачею непрерывнаго развитія народной личности, но чисто-утилитарный, опредъляемый задачею наиболъе полнаго осуществленія личныхъ интересовъ всёхъ наличныхъ ен представителей. Что инымъ и не можетъ быть духъ буржуазіи, этой побъдительницы новаго государства и народа, владычицы современнаго міра, — это совершенно ясно изъ тъхъ историческихъ условій, въ которыхъ онъ выработывался и созрѣваль въ Западной Европы.

Въ разрушенной варварами Римской Имперіи вся политическая и гражданская жизнь сосредотачивалась исключительно въ городахъ, которые первоначально всѣ были автономны, но утрачивали въ большей или меньшей степени свою автономію по мѣрѣ своего подчиненія одному Риму, сосредоточившему въ себѣ всѣ ихъ государственныя функціи. Внѣ города, въ селахъ не было ни политической, ни гражданской жизни, не было и свободнаго насселенія съ правами гражданина. Нашествіе и по-

бъда варваровъ совершенно измънили положение дъла. Подъливъ между собою завоеванныя земли, новые владыки міра разселились въ доставшіеся каждому изъ нихъ участки, облеченные каждый верховными правами въ предблахъ своего участка, и являясь въ этихъ пределахъ каждый полноправнымъ государикомъ. Единая Имперія исчезла и на мъсто одного центра государственной власти лось безконечное множество такихъ самостоятельныхъ центровъ, но уже не въ городахъ, а въ замкахъ завоевателей. У подошвы последнихъ юти ись принадлежавшія имъ деревни, населенныя безправными колонами и рабами, обработывавшими землю и служившими своему господану и только ему, такъ какъ онъ былъ полноправенъ, нивому подчиненъ. Не было надъ нимъ высшаго государственнаю единства, и нам'есто такого единства стали союзы между размножившимися полноправными государями — владельцами замковъ, договорныя между ними отношенія. Исчезло совершенно и какое-либо единство народное, ибо не было даже никакой возможности союзовъ, объединенія между сельскими жнтелями, принадлежавшими разнымъ владельцамъ (или владвніямъ). Жизнь земледвльческаго населенія каждаго отдельнаго, самостоятельнаго владенія была безусловно замкнута для всего окружающаго предвлами этого владенія, знавшаго одну власть, одну волю, -- власть и волю своего господина, облеченнаго верховными правами. При такихъ условіяхъ-о народномъ единствъ и о какомъ-либо значеніи земледівльческого населенія въ государственной жизни того времени не могдо быть вонечно и рвчи. Сосредоточившись вся въ замкахъ господъ и ихъ союзовъ, государственная жизнь того времени совершенно ушла и изъ юродовъ, прежнихъ муни-

ципій; и они лишились всякаго политическаго значенія, всяваго значенія въ общей жизни. Лишившись этого значенія, они однаво сохранили нівоторую самостоятельность въ узкой области своихъ, исключительно-мпстных витересовъ. Перенеся всѣ силы и интересы политической жизни того времени въ свои замки и совершенно поработивъ себъ окружающій эти замки, вполнъ безправный сельскій міръ, завоеватели оставили городамъ которую, и первоначально даже очень значительную долю свободы, но свободы-только въ въденіи мъстныхъ ихъ, домашнихъ нуждъ и дълъ. Сохранивъ болье или менье значительные обломки прежняго самоуправленія, прежнихъ муниципальныхъ учрежденій, города были совершенно отстранены отъ общей государственоой и народной жизни, совершенно разобщены съ ея интересами и волненіями. Населеніе ихъ, — буржувзія, — состоявшее исключительно изъ мелкихъ торговцевъ, ремесленниковъ и домовладъльцевъ (духовенство въ городской жизни стояло особнякомъ; принадлежа въ обширному и могучему церковному союзу, оно и жило — интересами общей жизни, чуждыми мъстной буржуазін, и вліяло на ту жизнь, но нивогда не былосамобуржуазно) было уже своимъ положеніемъ обречено жить интересами своей мъстной домашней и личной жизни. Отстоять за собою возможность хотябы такой жизни для мъстныхъ и личныхъ интересовъ-составляло единственную возможную и понятную задачу для буржуа того времени.

Но и эту задачу было очень нелегко выполнить. Сосёдніе съ городами феодальные владёльцы, воинственные, сильные и алчные, не упускали никакого случая ограбить ихъ, обложить данью, подчинить своей власти, поставить въ обязательныя къ себъ

отношенія. Отсюда-безпрерывныя войны феодаловъ съ буржуазіею. Города укрѣплялись, торговцы и ремесленниви вооружались и отстаивали съ оружіемъ въ рукахъ свои мъстные и личные интересы, свое трудомъ и бережливостью накопленное достояніе, вольности своего города. Въ этой борьб'в во имя своего мъстнаго, но не политического, государственнаго или народнаго общаго интереса, борьбь, какъ видно, совершенно-утилитарной,буржуа очевидно былъ одушевляемъ отнюдь не вакимъ - либо безкорыстнымъ и общимъ идеаломъ, подобно рыцарству или духовенству, хотя и носилъ кольчугу и мечь и геройски умиралъ за свой, очагъ и свои нажитыя деньги. Вооруженный-ли аршиномъ или секирой онъ боролся, побеждаль и умираль только за свой личный и домашній интересь; такъ и изобразилъ его В. Скоттъ, напрасно упреваемый Гизо. Если онъ оставался въ этой борьбъ побъдителемъ, то выговаривалъ себъ въ мирномъ договоръ съ побъжденнымъ феодаломъ (хартіи) какуюлибо новую "вольность", но всегда — вольность мпстную, не имъвшую ни національнаго ни общегосударственнаго значенія, нивакому "идеализму" непричастную. Но гораздо чаще буржуа были побъждаемы своими болъе воинственными, смълыми и не всегда преслъдовавшими однъ ворыстныя, личныя задачи противниками, что отражалась на ухудшеніи ихъ положенія, большемъ подчиненіи, объднении и т. п. Въ общемо европейская буржуазія до XII въка все болье утрачиваеть и силы и значенія и вліянія на ходъ событій.

Въ XI и XII вв. происходить общее возстание городовъ, вончающееся ихъ побъдою и освобождениемъ изъ подъ феодальнаго гнета. Къ этому времени общая картина западнаго міра уже совершенно

измѣнилась. Безчисленные мелкіе феодальные государики, пользовавшіеся неограниченными верховными правами, въ безпрерывномъ взаимномъ соперничествъ утратили и прежнюю силу и прежнюю численность, — также какъ и въ крестовыхъ походахъ, завончившихъ дело ихъ ослабленія. И сила феодализма, и богатство и верховныя права феодаловъ сосредоточились въ сравнительно гораздо меньшемъ числъ родовъ, остальные - же, утративъ прежнюю самостоятельность, заняли вокругъ этихъ сильнъйшихъ второстепенное, служебное положение. другой стороны начала выдвигаться и усиливаться новая сила, являющаяся представительницею государственнаго и народнаго единства, выражавшихся прежде лишь въ союзахъ и собраніяхъ равноправныхъ феодаловъ (сеніоріальные суды, парламенты), сила королевской власти. Наступило, съ упадвомъ феодализма, время "собиранія" государствъ, объединенія раздробленнаго дотоль на безчисленныя замкнутыя въ себъ сельскія общины земледъльскаго населенія въ народъ, въ почвенную силу слагающагося государства; наступало время и торжества монархическаю принципа, одицетворяющаго въ монархѣ національное государство. Въ началъ еще очень слабая, окруженная почти равными ей по могуществу, а иногда и болье могущественными, соперничающими съ нею феодальными родами (герцоги бургундскій, дотарингскіе напр.), воролевская власть, прежде чемъ окончательно восторжествовать, должна была еще сломить эту соперничествующую съ нею силу. Въ борьбъ ея съ ослабленными, но еще могучими остатвами феодолизма, занявшей следующие четыре века, зарождавшаяся монархическая власть должна была исвать себь союзнивовь. Но вто могь ей представляться такимъ союзникамъ? Народъ? Но его еще не было

на-лицо; онъ только начиналь собираться съ ослабленіемъ феодолизма. Духовенство? Но споръ между светскою и духовной властями быль въ самомъ разгаръ и въ этомъ споръ Западная церковь, всегда опиравиваяся на народъ (ученіе народовластія, ученіе демократическое и даже теоріи цареубійства и революціи зародились именію въ Западныхъ церквахъ), была конечно ненадежнымъ союзникомъ. Оставались города, буржуазія; съ ними и вступила въ союзъ, ихъ и поддерживала всёми своими силами зарождающаяся короловская власть и въ своей борьбъ противъ остатковъ феодализма и въ своемъ споръ съ церковью. Съ этого времени, становясь силою, отъ принятаго которою положенія зависить исходъ борьбы, имъющей общегосударственное значение, буржуазія становится силою историческою, пріобрътаетъ общее значение въ государственной жизни.

Но, получивъ это новое для нея значение не вследствіе того, что она сама преследовала - бы какія-либо общегосударственныя и національныя задачи, а лишь вследствіе того, что въ ея помощи нуждались боровшіеся между собою и престідовавшіе именно сбиля. государственныя и народныя задачи противники, сами-по себъ слишкомъ, безъ союза съ нею, слабые, буржуазія не измінила своего характера. Пріобрівтал вліяніе на ходъ общаго дъла, она въ этомъ дълъ развитія государственности, народности и церковности видела не самостоятельныя задачи государства, народа и церкви, но лишъ поводы къ усиленю своих прежнихъ, мъстныхъ и утилитарныхъ интересовъ. Государство для нея было только оплотомъ противъ насилій феодаловъ или невыносимыхъ притязаній Римской церкви; народа-же она не знала и ничего общаго съ нимъ не имъла: онъ по прежнему пребываль въ глухой тьмъ, безъ правъ и безъ голоса.

Важны, жизненно интересны для нея по-прежнему оставались не этотъ нев домый еще народъ и не это слабое, нуждающееся въ ней и подчасъ слишкомъ требовательное и безправное государство, - но личныя права и мёстныя вольности, которыя происходящая борьба представляла возуожность расширить и надежнье обезпечить. Утилитарною и живущею только во имя личныхъ правъ и интересовъ, но не во имя государства и народности, оставалась она и теперь, начиная уже решительно вліять на дела государства и народа. Духъ ея остался прежній корыстный, ненародный и негосударственный, хотя личный составъ ея уже значительно изменился: къ прежнимъ давочникамъ и ремесленникамъ прибавились мелкіе чиновники, роль которыхъ въ феодальной жизни итрали повъренные и приближенные феодальныхъ владёльцевъ, и "литераты," представители науки и искусства, имъвшихъ ранъе пріють только въ феодальных замвахъ и монастыряхъ. И тъ и другіе не могли еще служить ни развитію идеала государственности ни идеалу народности просто потому, что первый еще далево не опредвлился, не выяснился, а второй вовсе отсутствоваль. Ихъ идеалы были только — восмополитические, личные, или отвлеченно - разумные, но не положительные историческіе идеалы. Не дали они исторических в идеаловъ и принявшей ихъ въ свою среду новой буржуазіи, остающейся по прежнему съ прежнимъ отвлеченнымъ идеаломъ личнаго права, его гарантій и съ похотью личныхъ интересовъ.

И съ этимъ негосударственнымъ и непароднымъ, не историческимъ идеаломъ на своемъ знамени, буржуазія на Западѣ заняла однавоже мѣсто народа, націи для съ ней одною имѣвшаго тамъ дѣло государства. Въ этой роли замѣстительницы, пред-

ставительницы народа и встрътила буржувзія XVIII вът и его революцію! Самаго историческаго народа во всей исторіи Запада до XVIII вът не было видно, какъ признанной, правильно функціонирующей государственной силы; проявлялась эта сила только изръдка, вспышками и мятежами!

Очень характерна эта исторія западнаго государства, въ созиданіи котораго не принималъ никакого признаннаго и правильнаго участія самъ народъ, одицетвореніемъ котораго представляется государство національное! Созидали западное госугосударство: во-первыхъ, королевская власть (не призванная народомъ, какъ въ Россіи, но выдълившаяся, посл'в долгой и упорной борьбы изъ вруга первоначально облеченныхъ равными верховными правами завоевателей страны — феодаловъ), феодалы и духовенство, долго боровшіеся съ усиливавшеюся властью светского монарха (въ нашей исторіи и этой борьбы не было, не было и самихъ феодаловъ, ибо не было завоевателей страны) и буржуазія, способствовавшая усиленію монархической власти и доставившая ей побъду не во имя идеи государственнаго единства, а лишь во имя расширенія и падежнъйшаго обезпеченія личныхъ правъ и интересовъ (въ нашей исторіи и буржуазіи не было и власть была въ тесномъ союзе не съ нею, а съ народомъ). Ничего вромъ идеала личныхъ правъ и интересовъ и требованія наилучшихъ гарантій для нихъ, ничего вромъ идеала чисто соціальнаго не было у представлявшей собою весь народъ, всю націю (у Гизо встрічается даже выраженіе; bourgeoisie comme nation) буржуазіи наканунѣ революціи XVIII вѣка. Представительницею идеала національно-историческаго государства являлась, съ другой стороны ослабъвшая въ этому времени монархическая власть, окруженная остатками древняго феодализма, носителями націснально-государственнаго идеализма-дворянствомъ. Когда разразилась революція, то воролевская власть, не могущая онереться на всегда остававшійся ей чуждымъ народъ, никогда не жившая съ нимъ общею жизнью и почти всей своей силою обязанная возставшей теперь противъ нея буржуазін, — овазалась слабе этой буржуазін. Буржуазія побыдила, а съ ней вмъсть побъдиль и тотъ единственный, неисторирическій и ненаціональный, но соціальный идеалт личнаго права, интереса и ихъ гарантій, которымъ она жила, выработывая его въ себъ все яснъе, и все глубже проникаясь имъ, въ теченіи ряда историческихъ въковъ. Побъдивъ безсильное государство и овладъвъ государственною властью она и эту послъднюю подчинила своему соціальному, неисторическому и ненародному идеалу, посвятила се служенію задачамъ развитія частнаго права и интереса. Только ихъ гарантіею должны были отнынь быть и высшія государственныя учрежденія; только въ обезпеченіи личных в правъ и интересовъ и должна была состоять отнынъ задача государства, очевидно ничего общаго съ исторически-національною задачею не имъющая. Вознивъ и повсюду водворился парламентиризмъ, въ которомъ выразились имепно эти требованія соціальнаго, утилитарнаго и восмополитическаго идеала. На почвъ этого идеала буржуазін создавшись, только ему можеть и служить парламентаризмъ; буржуазный по своему происхожденію, онъ долженъ быть буржуазнымъ, т. е. утилитарно восмополитичнымъ и въ своихъ вліяніяхъ на дальнъйшее течніе всей жизни. Въ этой жизни онъ является естественнымъ и неизбъжно побъждающимъ противникомъ нетолько историчесваго, государственнаго и національнаго идеализма, но и всего, что съ нимъ связано, всякаго идеализма вообще, требующаго отъ жизни большаго, берущаго отъ нея и созидающаго въ ней большее, чъть осуществление и обезпечение личных правъ и интересовъ, благополучие особи и особей. Къ кимъ прискорбнымъ результатамъ привелъ девятнадцатый въкъ Западную Европу подъ руководствомъ этого утилитарнаго, соціальнаго идеала, нетолько въ ея государственно-національной жизни, но и въ духовной, и въ судьбахъ и характеръ современнаго западнаго человъка, — это мы раньше уже старались показать. Очевидно, что такъ дальше жить нельзя и что никакіе вомпромиссы, вродъ на прим., тщетно стремящейся сохранить призракъ, твнь государственно-національной и истоконституціонной монархіи, рической идеи помогуть, не спасуть отъ вонечнаго торжества соціально-космополитическаго начала со всеми его носледствіями! Разъ ставши вонституціонной, разъ подчинившись парламентскому режиму, монархія неизбъжно обрежаетъ себя на удаленіе съ исторической сцены, на отступление передъ чисто-соціальнымъ строемъ жизни, передъ чисто-утилитарной и космополитической — вначаль республикой, а за темь соціальной общиной. А этоть строй, не знающій исторіи, не знающій ни національности, ни государственности, не знающій и никакого другаго идеала, вромъ мирноблагополучной, сытой и посредственной особи, живущей только собою и для себя, -есть одичаніе. Это - одичаніе и въ смысль общей культуры, и въ смысле счастія и ценности жизни отдёльной дичности, возможных въ этомъ стров лишъ для существа, утратившаго и всв свои высшіе духовные интересы, и всь нисшіе инстинкты и страсти, -- вполни выродившаюся!

### Caveant consules!

Если изъ нашего сжатаго очерка ясно, въ чемъ, въ вакихъ началахъ и силахъ мы видимъ разрушающія пышную христіанскую культуру Западной Европы, подтачивающія и силу и жажду жизни у западнаго человъка нашего времени, причины, то ясно и то, въ чемъ мы видимъ залогъ спасенія отъ той-же плачевной участи для нашей родины. Ясно и чему мы придаемъ особенное значение въ ея исторіи, въ счастію столь непохожей на исторію западной Европы, на какія изъ выражающихся въ нашей настоящей действительности начала жизни, силы и върованія мы твердо уповаемъ, какія свято чтимъ, и отъ вакихъ никогда не отречемся, пока останемся върны русской исторіи и русскоиу родному духу. Ясно и то, развитіе какого рода стремленій и силь въ нашемъ современномъ обществъ должно нетолько возбуждать наши опасенія за судьбу великой нашей родины, --- но и встретить самый энергическій и последовательный отпоръ отъ тъхъ, вто ей върны, - върны знамени православія, самодержавія и народности.

# ЕВРЕЙСТВО И РОССІЯ.

(ПИСЬМА КЪ ИЗДАТЕЛЮ-РЕДАКТОРУ «РУССКОЙ ЖИЗНИ»).

## Лисьмо къ А. А. Пороховщикову.

(Вивсто вступленія).

Случайно прочитанная мною въ "Новомъ Времени замътка по поводу вашихъ статей о "еврейскомъ вопросћ" несказанно удивила меня и-признаюсь—вначаль даже огорчила за васъ. Быть до такой степени дурно понятымъ-какъ это возможно?! Какъ возможна попытка истолковать ваши взгляды на еврейскій вопросъ, какъ потворство еврейскому завоеванію все большей силы и значенія въ Россіи, какъ защиту притязаній еврейства растущаго, крѣинущаго и усиливающагося насчетъ нашей родины? Это вы-то-стороннивъ анти-національнаго начала вообще и еврейского въ особенности?! -- вы, который не только признаете существование и неотложность еврейскаго вопроса, но даже и замалчиваніе его называете прямо преступленіемо и діломъ "государственной глупости", - вы, прямо высказавшій, что "поб'єдопосное шествіе еврейской общины среди православнаго русскаго народа и сопряженныя съ нимъ завоеванія во всёхъ сферахъ общественной жизни начались съ того момента, когда умаленіе престижа государственной власти сдълалось очевиднымъ фактомъ, и что "еврейство

росло, расплывалось и подвигалось впередъ по всей линіи по мъръ отступленія правительства по всей линіи"!! Это вы—идеалисть, такъ глубоко православный и такъ страстно преданный народнымъ идеаламъ, — оказываетесь поборникомъ холодно-утилитарной, положительной и чуждой всякаго идеала еврейской плутократіи и буржуазіи, —вы, кончающій одно изъ вашихъ превосходныхъ "Писемъ о Москвъ" словами, что если бы вашъ голосъ противъ плутократіи, противъ Рыковыхъ и Донскихъ и остался "вопіющимъ въ пустынъ", то такой голосъ "все же долженъ быть въ средъ, гдъ не всъ еще обратились въ върноподданныхъ рубля"?! Невъроятно!

Однаво разгадва такого волоссальнаго непониманія противъ чего вы боретесь и что защищаете, лежить очень близко. Еслибы вы поменьше думали о еврейскомъ вопросъ, поменьше надъ нимъ работали и остановились бы на одной его грубой внышней сторонь, напримьръ на мысли - , еврей предпріимчив в и бережлив ве, а потому и богаче меня: слѣдовательно долой еврея!" то васъ навѣрное всЪ отлично поняли бы. Толпа понимаетъ хорошо въдь только мысли прямолинейныя, одностороннія! Скажи вы: "еврей намъмѣшаетъ и никакихъчеловъческихъ правъ у него нътъ-слъдовательно бей еврея", или наобороть, совътуй вы такъ: "человъческаго достоинства и права нътъ ни у еврея, ни у меня-все это сентиментальности; но у еврея есть деньги, а у пасъ ихъ нътъ, поэтому-продадимся еврею "вы никого бы не удивили и не ввели бы въ недоразумъніе. Пожалуй даже и мало кого въ наше грустное, нехристіанское время возмутили бы вы такимъ рышенісмо вопроса путемъ сведенія его на почву безъидейной "борьбы за существованіе" —

почву, на которой вообще доводы разума и нравственности неумъстны, а ръшаютъ все животная потребность самосохраненія и сила. Но вы захотвли внести въ ваше решение еврейского вопроса и разумную идею, и нравственныя требованія, ивызвали недоразумъніе! Вы, какъ человъкъ христіанской и русской, благородной и великодушной культуры, какъ идеалистъ наконецъ, признаете и за евреемъ человъческія права и достоинства, не допускаете мысли о неблаговидной борьбѣ съ евреемъ только ради животнаго инстинета самосохраненія. Вы и допускаете, однако, борьбу съ нимъ и даже требуете ее во имя принципа, во имя высокой идеи, которая есть и идея христіанской и русской народной культуры вообще. Вотъ этойто идеи вашей, изв'встная часть общества, отдалившаяся и отъ православнаго и отъ народнаго идеала, забывшая его, вычервнувшая изъ своего умственнаго обихода, частію не хочеть, частію уже и не можето понять, и видить въ васъ только защитника еврейства.

А между тёмъ, ваша идея эта, оправдывающая борьбу съ еврействомъ и требующая ее, какъ борьбы нравственной и культуру, очень ясно и достаточно высказана вами и въ ванихъ "Письмахъ о Москвъ и, особенно, въ третьемъ выпускъ вашего изданія "Россія наканунъ ХХ стольтія". Мнъ въ особенности ваша идея совершенно ясна можетъ быть потому, что крайне сочувственна. Не еврейство, какъ совокупность извъстныхъ личныхъ и племенныхъ силъ, потребностей, богатствъ и т. п., составляетъ для васъ объектъ борьбы, но еврейство, какъ преимущественный носитель и выразитель тъхъ исключительно-утилитарныхъ и положительныхъ на-

чалъ, которыми въ наше время живетъ и движется громадная часть и нашего, христіанскаго только по названію, общества. Эта часть есть чуждая всякаго идеала, религіознаго, политическаго и народнаго, не признающая ничего, кром'ь себялюбивыхъ стремленій особи къ благополучію, исключительно соціальная буржуазія. Везд'в она была силою только разрушительной: вездё она была средой, въ которой выросли и окръпли стремленія, расшатавшия нопемногу и старую государственность, и религіозность, и національное сознаніе. Выступивъ на историческое поприще на западе въ XVII веке, узаконенная и облеченная всякими правами первою французскою революціей, захватившая въ XIX в'єк'ь, въ свои руки, путемъ распространивнагося повсюду нарламентского режима и представительства и государственную власть, -- опа теперь, въ концѣ въка, расшатала конституціонное государство, сдълавъ его "правительствомъ партій", убила въ западномъ обществъ всякую въру, всякій безкорыстный идеализмъ, обезцевынила и опошлила характеры, очистила почву для всемертвящаго пессимизма. Тъмъ же является эта представительница отрицающей всякіе идеалы себялюбивой особи, космонолитическая и чисто соціальная сила буржуазіи и у насъ, въ Россіи. Въ нашей исторіи она всегда, вакъ вы не разъ указывали, была ничимо, только паразитнымъ и ничтожнымъ наростомъ. Не она принимала участіе въ работ'в сложенія и укръпленія русской государственности; не она участвовала и въ спасеніи этой погибающей государственности и народности въ тяжелые моменты историческихъ испытаній; не она произвела что-нибудь и въ нашей церковной жизни и въ нашей наукъ и искусствъ. Все это создавалъ и выносилъ на себъ богатырь-идеалисть - русскій народъ земледівлець и землевладьлецъ, всего менъе буржуазный по своимъ стремленіямъ и силамъ, и буржуазіи, какъ силы, въ исторіи нашей за всю прожитую тысячу лътъ вовсе не было. Появилась она у насъ лишь при первыхъ попытвахъ самоупраздненія государства, въ подражание "просвъщенному западу", со второй половины XIX въка, на нашихъ глазахъ. Ея безъидейные и себялюбивые, анти-государственные и космополитические инстинкты и въ Россіи остаются тв же, вакими они овончательно выяснились на западъ, т.е. не созидающей творчесвой силой, но поъдающій лучшіе соки народа, разрушающей и его духовную и его политическую жизнь, на что вы такъ прямо и такъ упорно указываете вашими сильными и, главное, върными доказательствами.

Такъ вотъ противъ нашествія этой-то грозной разрушительной силы буржуазіи и боретесь вы въ концъ концовъ; борьба же противъ еврейства, наиболье ярко и полно выражающаго жизненныя начала буржуазіи, въ той борьбъ составляетъ только врушный, но не первостепенный эпизодъ.

Тавъ смотрите, повидимому, на дѣло вы; тавже смотрю на него и я. Хотѣлось бы, поэтому, надѣяться, что ваша рѣчь о еврейскомъ вопросѣ еще не закончена, но только временно прервана. Въ этой надеждѣ я и былъ бы радъ видѣть помѣщенными въ вашемъ изданіи принагаемыя три письма мои "Еврейство и Россія" — тѣмъ болѣе, что солидаренъ съ вами не только съ существенной мысли, но даже и въ испытанномъ несчастіи — вызвать недоразумѣнія и ложные толки уже первою попыткой се высказать.

### Еврейство и Россія.

Внесеніе публицистической точки зрівнія, личныхъ, партійныхъ или народныхъ пристрастій, надеждъ и стремленій въ рішеніе вопросовъ, подлежащихъ чисто-научному, объективному изследованію, каковы напр., вопросы психологическіе, всегда порождаетъ недоразумбнія, ложные взгляды на предметъ и ложные практические изъ нихъ выводы. Мнъ пришлось не разъ возбуждать моими психологичесвими взглядами подобныя недоразуменія среди техь, вто и въ научныхъ вопросахъ неспособны шиться отъ публицистической точки эренія. Такъ очень раздражались противъ меня сторонники женской "эмансипаціи" при выходѣ въ свѣтъ моего женщины", хотя труда "Исихическій міръ нечно отъ этого раздраженія нисколько не умалились и не стали менве двиствительны мною психофизическія и психическія особенности половъ. Такъ обижались на меня еще недавно Вл. Соловьевъ и другіе повлонниви восмополитическаго идеала, когда я въ статьяхъ: "Національность и общечеловъческія задачи" и "Къ спору съ Вл. Соловьевымъ" указывалъ на особенности русскаго народнаго характера, сравнительно съ другими культурными народами. Еще большее раздраженіе вызваль, наконець, въ извѣстной средѣ, обнародованный однимъ моимъ собесѣдникомъ краткій разговоръ его со мною, въ которомъ я высказаль въ общихъ чертахъ мои взгляды на психическія особенности еврейства. Самая общность и краткость этого сообщенія дали особенно много поводовъ и къ неправильному толкованію моей мысли, и къ развязному приписыванію мнѣ такихъ практическихъ выводовъ изъ нея, отъ которыхъ я въ дѣйствительности очень далекъ, да которыхъ никому и не высказывалъ. Понятно мое желаніе—точнѣе объясниться.

Противъ теоретической стороны моего взгляда, т. е. противъ моего объясненія особенностей рейскаго характера, едва-ли можно многое серьезно возразить, ставши на точку зрвнія безпристрастнаго, объективнаго изследованія. Признавая особенности въ характеръ всякаго народа вообще, признаю ихъ и въ характеръ еврейскомъ, признаю, что и онъ представляетъ намъ преобладаніе однихъ стремленій и сторонъ духа и слабое развитіе другихъ. Здёсь на первомъ плане я ставлю харавтеризующее всёхъ семитовъ вообще высокое развитіе формально разсудочной стороны при слабой эмоціональности, отсутствіи порывистой страстности. Что обь эти черты чрезвычайно благопріятствують образованію несомніно характеризующих еврейство качествъ: трезвости, умъренности, аккуратности, упорной и пеуклонной воли, крипости семейной жизни, привязанности въ положительнымъ даннымъ формамъ и задачамъ жизни и т. п — совершенно очевидно. Все это песомивнио лишь въ гораздо слабъйшей степени можеть развиться у человъка болве страстнаго, порывистаго, увлекающагося и мепъе формальноразсудочнаго. Но за то у послъдняго могуть и должны образоваться другія качества, которыхъ еврейство, пріобрътя первыя, уже представлять въ высокой степени не можетъ, также какъ и предметъ, разъ принявшій форму круга, не можеть въ тоже время быть и квадратнымъ. При слабой страстности возможны и трезвость и ум'вренность и аккуратность, и упорство воли, но невозможно беззавътное увлечение. А безъ послъдняго становится для человъва невозможнымъ очень и очень многое. Невозможно становится безъ него прежде всего полное отръшение отъ положительныхъ, данныхъ со всей опредъленностью задачъ и формъ непосредственной действительности, ради лежащих в вне сферы умъренности, аккуратности и полезности, безкорыстныхъ идеаловъ. Невозможенъ так. обр. идеализмо, харавтеризующій народы христіанской культуры и чуждый еврейству въ частности и семитамъ вообще. Отсутствіе беззав'ятнаго увлеченія и идеализма, привязывая человека исключительно къ данной. опредъленной дъйствительности съ ед наличными задачами и нуждами, необходимо двлаетъ его не только болье положительнымь, но и болье утилитарнымь, чемъ можеть быть человекъ стр стно увлевающійся, ищущій иныхъ благь, чемь предлагаемыя действительностью, и занятый иными задачами идеалисть. Удивляться тому, что умъренный, разсчетливый, безстрастно, но упорно преследующій намъченную задачу еврей-въ тоже время и пражителенъ и утилитаренъ, а темъ более горевать или негодовать по новоду того, что онъ чуждъ идеализма и безкорыстной двительности, -- было бы столь же странно, какъ и горевать о томъ, что рыба, такъ быстро и ловко плавающая въ водъ, не летаеть въ воздухъ! Столь же странно было бы удивляться и тому, что безстрастіе, положительность и

утилитарность, характеризующія типичнаго еврея, давая ему качества, необходимыя для целесообразной утилизаціи и эксплуатаціи наличной окружающей дъйствительности, лишають его качествъ, необходимыхъ уже не для эксплуатаціи жизни, но для творчества въ ней. Человъвъ, вполнъ положительный и утилитарный — не представитель творческой силы и дъятельности. Творчества нътъ безъ сродныхъ ему идеализма и безворыстія. Въ особенности же нътъ его безъ всепоглощающей страсти, и давно уже сказано, что "безъ страсти не создается ничто великое въ мірѣ и жизни". Соединить безстрастіе, умъренность, положительность и утилитарность съ творчествомъ и идеализмомъ — этого подвига не совершить никакая философская мысль, хотя бы это была даже и канканирующая мысль автора "Немножко" и "Еще немножко философіи". Это настолько ясно и несомненно, что никакія ссылви на отдъльные примъры, лица и случаи здъсь не помогутъ, даже и такія невъроятныя ссылки, какъ напр, встръченная мною недавно ссылка на апостола Павла, какъ на представителя еврейства! Върность общей характеристики еврейства отъ единичныхъ исключеній не пострадаетъ. Высказывая эту характеристику, утверждая, что типичный еврей является представителемъ позитивизма и утилитаризма и въ мысли и въ дъятельности своей, мы остаемся на совершенно объективной почев. И находить въ подобной характеристив накой либо поводъ нь обидв и раздражению всего менъе умъстно, конечно, въ наше время когда и позитивизмъ и утилитаризмъ получили право гражданства, возведены въ законченныя и излюбленныя нашимъ временемъ философскія доктрины, всюду безпрепятственно проповъдуются и исповъдуются. Можно думать, что въ этихъ довтринахъ незавлючается истина и правда; можно и должно бороться противъ нихъ въ имя противоположнаго, христіансви спиритуалистическаго міровоззрѣнія; но нельзя, исповѣдуя эти доктрины, усматривать какое-то позорящее обвиненіе себя въ простомъ констатированіи факта, что вы позитивистъ и утилитаристъ. Но еще хуже — проповѣдывать позитивизмъ и утилитаризмъ и тутъ же отрекаться отъ солидарности съ ними, какъ чего-то обиднаго, позорящаго...

Мы думаемъ, что въ обществъ, еще живы начала христіанской культуры, живы еще идеалы религіозные, государственные, національные и др. и не оттёснены еще въ конецъ исвлючительно утилитарными, восмополитически соціальными задачами жизни, борьба противъ началъ позитивизма и утилитаризма и неизбъжна и необходима. И эта борьба противъ началъ и того и другаго, конечно, переходить въ борьбу противъ представителей этихъ началъ и носителей этихъ задачъ Но кию въ наше время является такимъ представителемъ и носителямъ? Одно ли сврейство, какъ это было въ христіанской Европ'в почти до начала XVII въка, когда еврейство имъло и тъни того значенія міровой силы, какое оно пріобрътаетъ нынъ? Отнюдь нъто: въ наше время представителей техъ началь, которыми характеризуются еврейство - позитивизма и утилитаризма, ровно столько же, сколько и представителей новой, только въ новое время выработанной и равно чуждой и классическому и христіанскому міру иден, идеи соціальной. Эта идея общества, производящаго и распредъляющаго между особями жизненныя блага, вытёснющая въ наше время на западе изъ жизни все ръшительнъе и задачу политического государ-

ства, и идеалы духовной личности и народности, по существу своему утилитарна, только положительна и восмополитична. Она по существу своему есть отрицаніе и влассическаго, чисто-политичесидеала государственности и христіанскаго идеала высочайшаго подъема и развитія духовной личности. Представителемъ этой новой идеи нашего времени, идеи космополитически — соціальной, является и новая сила, выработанная новымъ временемъ и находящая для себя въ еврействъ только естественнаго, могучаго и богато одареннаго союзника. Эта сила, невъдомая ни классическому, ни христіанскому міру, чисто-соціальная, но берущая на нашихъ глазахъ уже верхъ надъ силами политическими, государственно-національными-есть сила буржуазіи. Естественное духовное средство съ нею еврейства, природнаго носителя тахъ-же началъ, и столь же естественный союзъ его съ этою новою завоевательницею всего современнаго міра-и дають нынъ еврейству то значение міровой силы, какого оно ранве никогда не импло.

Борьба противъ еврейства, тавимъ, образомъ есть прежде всего, борьба противъ буржуазіи и ея современнаго господства.

Мы видѣли, что черты, характеризующія еврейство и придающія ему въ современной жизни такое огромное значеніе и силу, суть въ то же время и основныя начала создавшейся за послѣдніе два вѣка и все постепенно побѣждающей буржуази. Посмотримъ теперь, какое положеніе придаютъ эти черты еврейству въ нашей современной дѣйствительности..

Изъ фактовъ этой дёйствительности наиболёе врупнымъ въ данномъ случат представляется самое глубокое, коренное и всеохватывающее различіе въ целомъ духовномъ стров, характере еврейства и нашего народа. Различіе это даетъ всегда утилитарному, формальному, неуклонно преследующему, безъ страстныхъ порывовъ, свои утилитарныя задачи еврею - вст преимущества передъ нами въ области эксплоатаціи наличныхъ силь жизни. Оно же двлаеть его въ той же мврв утилитарно-безилоднымъ въ сферъ духовнаго творчества, въ сферъ вполнъ дъйствительныхъ, (ибо направляющихъ нашу волю) котя и неосязаемыхъ, безплотныхъ и безконечныхъ идеаловъ. Къ этимъ сферамъ, чуждымь еврейству, направлены всё дучшія силы и способности нашего народнаго духа, какъ я стапоказать въ брошюръ "Націорался раньше нальность и общечеловъчессія задачи" (М. 1890 г.), и въ статьв, Къ спору съ Вл. Соловьевымъ"

(Руссвій Вістнивъ 1890 г., октябрь). Ко всему формально определенному, только положительному и только полезному — частью равнодушно и небрежно, а частью враждебно относится этотъ народный духъ. Мой собесбанивъ совершенно вбрно передаль эту характеристику моими словами: "Полное отвращение къ формальному и положительному. Особенное развитие высшаго нравственнаго начала. Отсуствіе воли и настойчивости ради утилитарныхъ цёлей и великая эмоціональность. Я утверждаю, что борьба этому народу съ еврействомъ совершенно невозможна... Другимъ народамъ, напримеръ французамъ, немпамъ, англичанамъприсущи отчасти еврейскія свойства: формальный разумъ, воля, утилитаризмъ, словомъ "умъренность и аккуратность. " Въ нашемъ національномъ характеръ лежить чуть не презръніе во всему этому. Отсюда мы ничего не можемъ противопоставить ни еврейской сплоченности, ни еврейской трезвости, умъренности, правтичности, семейному началу и т. д. Мы относительно еврейства — расса самая беззащитная."

Все—это — дъйствительно мои слова и мыс и. Только заключение, къ которому я прихожу, у меня въ дъйствительности и нъсколько сильнъе и имъетъ иной смыслъ, чъмъ приписываемое мнъ. Не къ тому выводу прихожу я, что "еврей, если его не сдерживать самыми искусственными и сильными мпърами будетъ побивать насъ на всъхъ поприщахъ практической жизни", — какъ полагаютъ иные, —но къ выводу: "Еврей будетъ насъ побивать на встъхъ поприщахъ практической жизни (разумъл подъ послъдней жизнь торгово-промышленную, область утилитарныхъ задачъ, эксплуатаціи и т. п.), хотя бы его и сдерживали самими ис-

плохо вёрю въ дёйствительную силу и прочность дёйствія слишкомъ "искусственныхъ и сильныхъ мёръ" съ одной сторны. Я не думаю, съ другой стороны, чтобы та "практическая" жизнь, въ которой еврей всегда, по своему характеру, не смотря ни на какія мюры будетъ побивать насъ, какъ сильнёйшій въ ея задачахъ, была вся наша жизнь и въ посударственномъ и въ народномъ смыслю,—чтобы наше безсиліе въ первой области было и нашимъ государственнымъ и народнымъ безсиліемъ вообще.

Всякія искусственныя, хотя бы и очень сильныя мёры, направленныя къ ограниченію сферы естественнаго утилитарнаго призванія еврейства, могуть быть лишь временными паллативами, очень ограниченными и въ силъ и въ продолжительности своего действія, и ничею кореннымъ образомъ не измъняющими. Въдь и въ жизни обществъ проявляется тотъ же законъ, какъ и господствующій въ механической природъ, законъ, по которому "дъйствіе равно противодъйствію", и безъ послъдняго невозможны ни проявление силы, ни ея сосредоточение и ростъ. Развитие исвлючительно въ направленіи наименьшаю сопротивленія и въ органической и въ общественной жизни харакеризуетъ собою всегда разложение, смерть. И почти двухътысячельтня исторія еврейства въ христіанскихъ обществахъ, не только сохранивіпаго, но и доведшаго за это время до крайняю развитія свои типичесвія особенности среди борьбы со всякими искусственными преградами и ограниченіями, должна была-бы служить достаточнымь этому доказательствомъ. Сосредоточивая силы еврейства въ болье тесномъ вругъ дъиствія, все тъснъе сплачивая эти силы и

организуя ихъ, всѣ эти преграды п ограниченія не могуть ни замѣнить эти силы другими, въ еврейскомъ характерѣ отсутствующими, ни дать имъ новаго, неественнию для нихъ направленія. Положительный, утилитарный, умѣренный и не творческій, а мишь разсудочно эксплоатирующій окружающее, еврей становитя только еще положительные, утилитарные, сдержанные и т. п. — только еще болье евреемъ. Отсутствіе же иныхъ внутреннихъ сдерживающихъ началъ, кромѣ положительныхъ формъ и законовъ, при стѣсненіи — только изощряетъ его въ изобрѣтеніи новыхъ способовъ, согласуясь съ ихъ точною буквой, обходить ихъ смыслъ, нарушать со спокойной совѣстью ихъ принципъ.

Не уменьшая, а только сосредоточивая и изощряя эксплоататорскія силы еврейскаго характера, подобныя ограниченія ихъ въ дойствительной области эксплоатаціи, -- торгово-промышленной, биржевой сіс. — и въ насъ самихъ нисколько не развивають этихъ отсутствующихъ у насъ силъ, и насъ отнюдь не дълають болъе утилитарными и менъе эмоціональными. А безъ этихъ свойствъ мы въ этой области, гдв именно они даютъ переввсъ, всегда такъ или иначе будемъ побъждены. И въ борьбъ экономическихъ интересовъ между христіанами -- умъренный, аккуратный, положительный и чисто-утилитарный христіанинъ всегда одержить верхъ надъ эмоціональнымъ и безкорыстнымъ христіаниномъидеалистомъ, буржуа — надъ рыцаремъ. Разница только въ томъ, что здёсь человекъ нашей рассы никогда не можеть быть въ такой мири, такъ всець по и исключительно чуждымъ безкорыстнаго идеализма и эмоціональности, такъ безусловно положительнымъ и утилитарнымъ, какъ семитъ-еврей. Намъ за нимъ-не угнаться. Въ этомъ-его сила

на поприщё чисто-утилитарных, экономических задачь, — сила, значенія которой никакія искусственныя мёры измёнить не могуть, пока существуєть еврейство; такъ вёчно на этомъ же поприщё въ борьбё между христіанами—идеалистами и утилитаристами побёда будеть на сторонё послёднихь, пока существують утилитаристы и "умёренные и аккуратные" позитивисты.

Но естественное и — мы думаемъ — ничъмъ неустранимое торжество еврейства на этомъ опредъленномъ поприщъ жизни было бы полнымъ его торжествомъ только въ такомъ государствъ и обществъ, всъ силы и интересы, всъ задачи и надежды котораго въ этомъ поприщъ сосредоточивались-бы, въ жизненной экономіи котораго оно заняло-бы если не исключительное, то преобладающее, всъмъ руководящее положение.

Всь ли современныя государства и общества таковы? Всв ли они стали преимущественно торгово-промышленными? Вездё ли исключительно экопомическія, соціальныя силы и нужды выступили на первый планъ, отодвинувъ назадъ силы, задачи и нужды государственныя и народныя съ ихъ неутилитарными идеалами? Повсюду ли представители чисто-соціальныхъ задачь и началь, --буржуазія, м'ьщанство, средній классъ, разночищы, словомъ городское населеніе, — составляють и численно преобладающій и достигній руководящаю, наиболже вліятельнаго положенія элементь населенія? Повсюду ли сходять съ исторической сцепы національное государство и политическіе классы народа, уступая мъсто живущему чисто-экономическою жизнью, космонолишическими интересами, обществу?

Эти вопросы для насъ совершенно равнозначущи съ вопросомъ: повсюду ли еврейству несомнѣнно обезпечена побѣда и борьба съ нимъ стала невозможна, ибо природная задача и силы еврейства стали уже залачею и силою всего и нееврейскаго человѣчества?

Государства современнаго Запада представляютъ намъ именно такую картину: постепенное упраздненіе и ограниченіе государства обществомъ, интереса политического -- соціальнымъ, экономическимъ, исчезновение чисто-политическихъ классовъ и чистонаціональныхъ формъ и идеаловъ, громадное числепное возрастание городскаго населения насчетъ сельскаго и р'вшительно преобладающее вліяніе перваго на весь общій ходъ діль-воть ея характерныя черты. Здёсь - все шире и удобнее развивается поприще для преследованія природныхъ задачъ еврейства и для проявленія и торжества его природныхъ силъ и стремленій, становящихся общими, нормальными и для западнаго человъка вообще. Здісь борьба съ еврействомъ становится и невозможною и все болбе ненужною, переходя въ простую, чисто-экономическую конкурренцію, чуждую всякой политической, племенной или бытовойсловомъ идейной окраски. Самъ еврей зд'всь уже значительно ассимилировался въ окружающей его, ставшей болье близкой, родственной его духу средь: во Франціи, наприм'връ, или въ Англіи, особепно въ большихъ городахъ, почти невозможно встрътить типичнаго, ръзко выдъляющагося среди окружающихъ еврея, подобнаго нашему польскому или галиційскому еврею. Еврей здысь освропенася, какъ европейское общество освреилось, подчинилось еврейскимъ идеаламъ. Чъмъ меньше всюду становилось государства и народа, чъмъ больше буржуазіи, — тъмъ болье всюду крыпло и торжествовало еврейство! Это фактъ несомнънный.

Еврейская община и въ средніе въка была и предпріимчивъе и бережливъе и богаче христіанской, не имъя однако и тъни того значенія міровой силы, которое она несомпънно пріобръла за XIX въкъ, — викъ роста и торжества буржувзіи....

Совершенно иную картину представляеть намъ и въ совершенно иное отношение къ еврейству поставлена Россія. Россія—страна не торгово-промышленная, но земледёльческая. Русское государство, "незараженное порокомъ представительства", но выраженію ІІ. Леруа Болье, и нарламентаризма, никогда сще не было орудіемъ борьбы соціальныхъ партій, не становилось ихъ частнымъ достояніемъ и не отступало на второй планъ со своими началами и задачами, передъ все постепенно подчиняющимъ себъ на Западъ обществомъ. Оно-государство еще крѣпкое, еще религіозное, политическое и національное, а не космополитически соціальное. Пова Россія останется върною себъ, — а на это мы кръпко и страстно уповаемъ, -- то есть останется національно-государственною, а не утилитарно-соціальною, земледівльческою и народною, а не меркантильно-промышленною, буржуазною и космонолитическою, --- до тѣхъ поръ въ ней поприще, безусловпо-благопріятное для торжества задачъ еврейства и его силъ, будетъ сравнительно очень ограничено.

Оставаясь върною православію, самодержавію и народности, Россія обладаетъ и силами, необходимыми для этой задачи своей самостоятельной, стоящей внъ посягательствъ еврейства жизни. Настоящіе представители утилитарно-соціальныхъ,

не народныхъ и не политическихъ стремленій и силь, то есть городское населеніе, буржувзія и разночинцы, -- въ общей массъ населенія Россіи представляють сравнительно-ничтожное меньшинство (оволо 15 проц.), тогда вавъ во Франціи и Англіи, напримъръ, этотъ не государственный и не народный и вавъ достаточно нынъ уже, по видимому, ясно, — анти-государственный и космополитическій элементо составляеть огромное большинство (около и болье 70 проц.). И по своему значенію и влілнію въ общей экономіи жизни этотъ чисто соціальный, отвічающій задачамь и силамь еврейства и составляющій открытую для его несомнінныхъ побъдъ общественную арену элементъ, -у насъ еще сравнительно-ничтоженъ. Искусственное выдвиганіе его впередъ, искусственное поощреніе роста этого не государственнаго и не народнию, буржу азнаго элемента и усиление его вліянія на общее теченіе жизни у насъ относятся къ очень еще недавней эпохъ прошлаго царствованія. Эта эпоха совпадаетъ и съ благополучно минувшими, искренно благонамъренными и идеально задуманными, но со вершенно чуждыми національно-историческихъ на чалъ попытками самоупраздненія, самоограниченія государственной власти ради автономіи буржуазнаю общества; совпадаеть она и съ успленіемъ вліянія въ нашей жизни и съ торжествомъ еврейства! Это яснъе дня. Къ счастію для судебъ національной, православной и государственной Россіи, —буржу азія, наибол'ве родственной европейскому духу чисто соціальный классь, - недостаточно окрыла и не пріобрела еще решительно преобладающаго вліянія на весь ходъ нашей жизни (какъ въ Западной Европъ) за этотъ короткій періодъ ен искусственнаго созиданія у насъ. У насъ еще сохранились-

и сохранились въ громадномъ большинствъ-классы не соціально-утилитарные, но государственно-національные, со своими самостоятельными задачами и идеалами: земледъльческій народъ и землевладъльческое, не торгово-промышленное дворянство. Сферы интересовъ и вліянія, области задачъ и идеаловъ этихъ національно-государственныхъ влассовъ, составляющихъ самобытную, почвенную силу Россін, — совершенно иныя, чъть сферы интересовъ, вліянія, задачь и идеаловь чуждой намь и искусственно раздутой у насъ, какъ-бы ad hoc созданной, лишенной идеаловъ и всякой въры буржуазіи съ ея съ естественнымъ и неизбъжнымъ господиномъевреемъ. Расширеніе и увеличеніе вліянія на общую экономію нашей жизни одной изъ этихъ сферъравносильно ослабленію и ограниченію другой. Всякая міра, ведущая къ усиленіе земледівльческаго и землевладъльческаго — дворянскаго (не буржуазнаго-же, торгово-промышленнаго) влассовъ-равиосильна — въ этой общей экономіи — ослабленію вліянія и ограниченію поля діятельности чисто-соціальныхъ, буржуазныхъ влассовъ. Равпосильна она и ограниченію всегда неизбѣжно торжествующаго на этомъ полъ дъятельности еврейства. Не спеціальныя стесненія еврейства пеобходимы здесь для государственной и національной Россіи, - это только палліативы, — но общія преграды грозящему широко и разрушительно разлиться по всей странт потоку денежной буржуазіи и голоднаго, хищнаго, на все ради рубля готоваго разночинства. Тамъ, гдв ничтожны развитіе и спла буржуазіи — ничтожны и всевозможныя, къ тому-же пеустранимыя уже въ силу нашихъ духовныхъ особенностей, нашихъ пороковъ и добродьтелей, экономическія побылы еврейства. Доколь не восторжествуеть надо всымь анпи-государственная и космополитическая буржувая, не восторжествуеть надо всёмъ и еврейство со своими несомнёнными и въ своей области вполите естественными и законными стремленіями и силами и обратно. А отъ этого обратнаго да избавить Богъ Россію, сохранивъ ее оплотомъ христіанской культуры противъ новаго соціальнаго язычества, начала котораго въ еврействте имбютъ свое политишее и законченное выраженіе.

Важно только, чтобы эти стремленія и силы не вторглись въ чуждую имъ и враждебную, не буржуазную, не торгово-промышленную область. Тамъ, гдь послъдняя, какъ на Западъ, заполонила уже почти всю жизпь и всв силы общества и государства, для борьбы съ еврействомъ отсутствуютъ и поводы и паличныя силы въ обществъ: здъсь безусловное и неограниченное торжество еврействатолько вопросъ времени. Но тамъ, гдъ, какъ у насъ, интересы искусственно выхоленнаю соціальнаго, торговаго и промышленнаго власса далеко не уравновъшиваютъ интересовъ и силъ историческихъ классовъ государственно-національныхъ, земледъльческиго и землевладъльческаго, -- тамъ и побыла еврейства въ ограниченной области меркантильныхъ, соціальныхъ интересовъ не страшна. Тамъ въ тоже время и поводомъ къ самой неумолимой борьбъ съ еврействомъ должно являться всякое, даже малъйшее посягательство его на "мирныя завоеванія" въ міръ земледьлія и землевладьнія, въ области государственности и національности. Не въ городахъ \*) - поприще этой борьбы въ Россіи, —здісь подобная борьба не будеть иміть

<sup>\*)</sup> Не говорить о Москев, которая, по выражению повойняго М. Н. Каткова, есть не просто городь, но исторический принципь.

ни общегосударственнаго, ни національнаго характера и вончится, не смотря ни накакія мюры, экономическою поб'ядой еврейства и частною ассимиляціей его въ частью-же оеврешешемуся торгово-промышленному классу,—но въ деревняхъ и селахъ нашихъ. Зд'ясь борьба если будетъ, то будетъ борьбою за самые принципы жизни.

Здиссь— "руки прочь!" — безусловно обязательно

Здпссь , руки прочь! " — безусловно обязательно для самихъ евреевъ, если они сами хорошо пони. нимаютъ и свои интересы и свои силы. Здъсь — мы побъдимъ, ибо духовная сила на нашей сторонъ.

## (Вмъсто нослъсловія).

Рышившись высказать въ печати мой взглядъ на особенно горячо-и не безъ основаній-волнующій современность, животренещущій вообще, а въ нашей родинъ въ особенности, еврейскій вопросъ, я первоначально располагаль ограничиться тыми письмами о немъ, которыя уже появились въ "Русской Жизни". Я желалъ только установить справедливую и идейную точку зрънія на этотъ вопросъ, слишкомъ часто, и намъренно и ненамъренно, bona fide, затемняемый съ одной стороны ссылками на затасканныя общія м'єста и фразы мнимаго гуманизма, въ которымъ прибегаютъ только когда болъе опредъленныхъ доводовъ уже не находятъ, а съ другой - безъидейною злобою дня, страстями и корыстолюбивыми стремленіями этого дия. Принятая мною точка зрънія представлялась мив слишясною и очевидною для того, чтобы требовать своего детальнаго оправданія и защиты какъ противъ безсодержательныхъ и безплодныхъ "общихъ местъ", такъ и противъ слишкомъ ярко запечатленных эличным пристрастіем нартійных в притязаній и предразсудковъ. Въ этомъ я очень, вавъ видно, оппибся: папечатанное (въ "Русской жизни") вмъстъ съ этимъ отвътомъ письмо во мнѣ одного изъ представителей нашей еврейской "интеллигенціи", вызванное моими письмами "Еврейство и Россія", свидѣтельствуетъ о томъ, что и съ банальностями затасканной, условной публицистической морали, какъ опѣ ни безсодержательны, и съ партійными пристрастіями и притязаніями, какъ ихъ софизмы ни прозрачны, считаться еще далеко не лишне. Свести счеты съ ними и желалъ-бы я въ настоящемъ отвѣтѣ на это очень характерное письмо.

Совершенно напрасно прибъгаетъ авторъ его, въ своемъ вступленіи, къ попыткъ запугать меня перспективою, что и мои письма о еврействъ не будутъ имъть никакого научнаго значенія, и я самъ въ нихъ гръщу догматизмомъ, вышедшимъ-де изъ моды во всехъ областяхъ мысли, кромъ богословія. Рышительно даромъ потраченный зарядъ остроумія! Ошеломить меня словами "научное значеніе", "догматизмъ", "мода" — слишкомъ мудрено, такъ какъ я достаточно хорошо знаю самое дело. Я и слишкомъ давно (съ 70 г.) и близко стою къ дълу науки для того, чтобы задаться нельпою мыслію въ газетныхъ статьяхъ изложить научное изследованіе; и очень хорошо знаю, что "догматизмомъ" можеть погрышть только теорія, объясняющая факты, но не простое утверждение или отрицание самыхъ фактовъ; и, наконецъ, никогда еще не ставиль себъ въ литературной моей дъятельности задачею сообразоваться съ тою или другой "модою". Это еще позволительно для толпы читателей, но отнюдь не для серьезнаго писателя.

Гораздо интереснъе полемика моего оппонента по существу "еврейскаго вопроса". Здъсь онъ устанавливаетъ и ту точку зрънія, съ которой, по его митенію, еврейскій вопросъ долженъ быть разръшенъ, и ставитъ мнѣ вопросы о тѣхъ фактическихъ данныхъ, на которыя я опираюсь въ разрѣшеніи его.

Еврейскій вопросъ, по мивнію автора, слідуеть обсуждать съ точки зрівнія правды и справедливости, т. е., какъ объясняеть онъ, поставить его такъ: человінь-ли еврей или нітъ? "и если онъ человінь, съ такимъ же бьющимся сердцемъ, какъ у васъ, съ тіми же страданіями и заботами, то во имя правды въ человіческихъ отношеніяхъ должно протянуть ему руку помощи".

И такъ, вотъ въ чемъ весь вопросъ?! Какъ онъ простъ, ясенъ, и какъ очевидно, что мы, не нарушая идей права и справедливости, не можемъ не оказывать еврейству помощи въ выполнении его еврейскихъ задачъ, хотя бы это были и задачи закабаленія нашего общества и государства! Стоитъ только признать еврея за "человтька" съ "быющимся сердцемъ", и ужъ обязательно протянуть ему "руку помощи!" Это де требованіе права и справедливости!!

Полагаю, что никто изъ обсуждавшихъ еврейскій вопросъ не высказываль еще возмутительной мысли, что въ основъ его ръшенія должно лежать отрицаніе права и справедливости; никто не высказываль и той дикой мысли что "еврей не человъкъ", — особенно въ наше время, признающее человъчность и человъческое право даже въ рассахъ, стоящихъ безконечно ниже самихъ китайцевъ, а нетолько высоко развитыхъ евреевъ. Но отсюда до обязательнаго протягиванія еврейству "руки помощи" еще очень далеко! Въ чемо именно должны мы помогать еврейству? Въ охраненіи ли его только и защитъ отъ посягательства на него как ихъ-либо внъшнихъ враговъ? Или мы должны ока зать ему помощь и въ его по-

сягательствахъ на нашу собственную жизнь и наше достояніе, помощь если не д'ятельную, то по врайней м'вр'в выражающуюся въ предоставленіи этимъ посягательствамъ полной, ни ч'ямъ не ограничиваемой свободы, въ отказ'в отъ защиты нашихъ самыхъ жизненныхъ и обязательныхъ для насъ интересовъ? Взаимнаго поданія руки помощи возможно требовать только въ томъ предположеніи, что ни съ чьей стороны вообще нивакихъ посягательствъ н'ятъ, никакой борьбы не происходитъ, н'ятъ ни нападающаго, ни защищающагося, а есть одипъ "челов'якъ". Если же борьба несомн'янно происходитъ, то, вонечно, о "рук'я помощи" по справедливости можетъ взывать не нападающій, но лишъ защищающійся!

такимъ образомъ въ томъ: проис-Вопросъ ходить-ли въ современномъ обществъ кавая-либо борьба, въ которой крупную роль играетъ еврейство, и занимаетъ-ли оно въ этой борьбъ положеніе нападающаго или защищающагося? Отрицать фактъ всеохватывающей борьбы, происходящей на нашихъ глазахъ и уже близкой въ своему концу на западъ, совершенно невозможно. Весь девятнадцатый въкъ представляетъ сплошную, безпрерывную и безпощадную борьбу начала соціальнаго, "общества", какъ "организаціи жизни во имя производства и распределенія жизненных благь между составляющими его особями", (Опредъленіе Л. Штейна) противъ преследующаго иную, неутилитарную и не соціальную, но народно-историческую задачу государства. Въ этой борьбъ роль нападающаго играеть не историческій народь и государство, но живущее только утилитарнымъ интересомъ производства и распредъленія во настоящемо общеетво. И борьба эта представляетъ безпрерывный рядъ побъдъ послъдняго надъ народно-историчесвимъ государствомъ вездъ, гдъ, завладъвъ путемъ представительства и парламентского режима политическою властію, это общество настоящаю получило возможность направлять жизнь и исторического, національнаго государства. Вездѣ, гдѣ это случилось, задачи политического госудорства и историчесваго народа постепенно управдняются и ограничиваются, вытёсняемыя изъ жизни интересами неисторическаго, признающаго лишь право и задачу особи, но не народа, космонолитического общества. На Запад'в это упразднение государства и народа обществомъ во имя производства и распредъленія благъ между наличными особями, въ наше время есть не только ясно и систематически выраженное требованіе господствующей теоріи, но и възначительной степени уже совершившійся фанть! Сила, создавшая этотъ несомивнный фактъ упраздненія государства и народа, вытёснившая ихъ изъ жизни и повсюду занимающая ихъ мъсто, вездъ есть утилитарная, обладающая деньгами или живущая исключительно надеждою на ихъ пріобрътеніе, не знающая ни историческихъ задачъ, ни общихъ традицій буржуазія. Могущественное орудіе, съ помощью котораго она завоевала свою господствующую позицію и обладая которымъ никогда съ нея не можетъ быть сбита, - парламентаризмъ, представительство воиституціоннаго государства.

Таковъ итогъ жизни человъчества на Западъ за весь девятнадцатый въкъ. Радоваться-ли этому итогу или сворбъть о пемъ? Стремиться-ли, во имя государственности и народности, къ возможному ограниченію въ нашей жизни его силы и значенія, или привътствовать въ немъ новое распиреніе поприща для своихъ соціальныхъ задачъ? Этотъ вопросъ не

безразличенъ, конечно, не только для человъка Запада, но и для насъ, руссвихъ, ибо сила, побъдившая и продолжающая побъждать государство и народность на Западъ, сила буржуазіи, существуетъ съ тъми же интересами и стремленіями и у насъ, котя у насъ она и не владветъ твиъ орудіемъ, которое обезпечило бы ей несомнънное торжество, т. е. парламентскимъ строемъ. И въ рѣшеніи этого вопроса каждый неизб'яжно долженъ стать на ту или другую сторону, оставаясь по прежнему "человъкомъ". Ставии-же на одну изъ этихъ сторонъ, уже нетолько трудно, но и непозволительно "подавать руку помощи" стоящему на противной, для доставленія ему торжества надъ своей собственной стороной. Это быдо-бы предательство.

На какой же сторонъ стоитъ еврейство въ этомъ раздъляющемъ современный міръ споръ? Едва - ли на этотъ счетъ могутъ вознивнуть какія-либо сомнвнія. Едва-ли вто-нибудь рвшится утверждать, что еврейство, не связанное ничтьмъ, кромть общечеловьческихъ и личныхъ, экономическихъ интересовъ, ни съ тою землей, на которой оно живеть (но которой не обработываеть), ни съ исторіей этой земли и ея будущимь, (воторой оно не делало, не делаетъ и не будетъ делать), является представителемъ начала національногосударственнаго, а не буржуванаго, соціальнокосмополитическаго! Признавая последнее за несомнънный фактъ, ясности и убъдительности котораго невозможно противопоставить ничего, вром'ь общихъ мъстъ, лишенныхъ всякаго опредъленнаго значенія, я подтверждаю этоть факть и психологическою справкой, ссылкой на психологическія особенности еврейства, делающія изъ него естественнаго носителя утилитарно-буржуазныхъ, соціально-восмополитическихъ началъ. Съ этой-то ссылвой оппонентъ мой и не хочетъ согласиться, утверждая, что я јее не подтверждаю никакими фактами, а просто догматизирую.

Онъ спрашиваетъ: на чемъ я основываю мнъніе, что евреи положительны, умеренны, утилитарны и не творческій, а лишь разсудочно-эксплуатирующій народъ? Думаю, что еврейская умъренность и положительность, сказывающіяся въ такихъ несомнънныхъ достоинствахо еврея, къ сожальнію очень мало присущихъ намъ, какъ трезвость, аккуратность, привязанность къ даннымъ, положительнымъ формамъ жизни, къ своей семьв, общинв, первви и т. п. -- имъютъ вполнъ достовърность факта, а отнюдь не психологической гипотезы. Эти же свойства характеризують и идеальнаго, хорошаго буржуа. Что же насается до утвержденія утилитарнаго и нетворческаго, но эксплоатирующаго направленія діятельности типичнаго еврея, — то ненужно далеко ходить за фактами, на которые оно опирается. Стоитъ только обратиться къ статистическимъ таблицамъ, показывающимъ, какое ничтожное меньшинство наличныхъ евреевъ занято, даже въ эвономической области, производствомъ кавихъ-либо ценностей, и какое подавляющее большинство спеціально посвящаеть свои силы посредничеству во всёхъ его формахъ, начиная съ банкира, черезъ коммивояжера, агента, биржеваго "зайца", фавтора, коммиссіонера, и кончая классическимъ югозападнымъ "мишуресомъ". Кенечно, и этотъ родъ дъятельности въ обществъ имъетъ свое значение. но признать ее за неутилитарную, не эксплоатирующую но творческую очень мудрено! Какъ болбе легкая и "чистая", подобпая двятельность, сколько

извъстно, и по религіозному взгляду еврейства составляеть привидлегироганный удёль избраннаго Богомъ и върнаго Ему народа. Еврейская интеллигенція также посвящаєть себя исключительно "хлъбнымъ" либеральнымъ профессіямъ, въ воторыхъ много выгоды, но мало творчества. И при всей своей несомнівнной, почти поголовной талантливости — евреи достаточно доказали отсутствіе настоящей творческой, всегда безкорыстной силы уже твмъ, что исторія литературы, искусствъ и наукъ, представляющая массу принадлежащихъ имъ второстепенныхъ, иногда и очень ценныхъ произведеній (Лассаль, Мендельсонъ, Маймонидъ) не можетъ указать въ этой массъ ни одного первостепеннаго, не просто высоко талантливаго, но геніальнаго, врод'в произведеній Шекспира, Глинки, Декарта, Пушкина или Бетховена \*).

Плохо убъждаетъ меня и ссылка на евреевъ-мучениковъ за навія-то европейскія "государство" и "національность". Мученики-евреи дъйствительно бывали и въ Германіи и въ другихъ странахъ; многіе перенесли и гоненія, и тюрьму и ссылку. Л. Берне даже очень, по своему времени, смъло писалъ свой остроумнъйшій, салатъ изъ селедки"! Но за какую идею были всѣ эти евреи-мученики и

<sup>\*)</sup> Но сравнивать-же, въ самомъ дѣлѣ, Мейербера и Мендельсона съ Моцартомъ и Бетховеномъ, а Гейне съ Байрономъ! О Спипозѣ-же, едипственнымъ несомнѣнно – геніальномъ еврев во всей новой исторіи, и умалчивалъ въ первой редакціи этого письма, слѣдуя правилу "лежачаго не бьютъ". Плохую услугу дѣлу защиты еврейства оказала-бы ссыпка па ученіе Спинозы, — ученіе чисто — разсудочное и пантеистичное, доктрину резвітае потае, не признающую иного основанія права кромѣ мощи самохраненія, и иного основанія нравственности, кромѣ пользы (зишт utile quacrere), докторину, учащую, что въ морѣ большія рыбы на то, чтобы пожирать малыхъ, а малыя — на то, чтобы быть пожираемы.... На такое ученіе можеть сослаться только врать еврейства.

евреи-борцы! Думаю, что всегда и вездё—за идею соціально-космополитическую; а этимъ едва ли они пріобрёли особенно много правъ на признательность отъ стоящихъ на точкё зрёнія "національности" и "государственности"!.. Не за историческое-же государство и народность боролись и многочисленные наши "нелегальные" евреи второй половины прошлаго царствованія, слуги интернаціоналки!!.

Едва ли можно признать за удачный полемическій пріемъ и попытку моего оппонента доказать "идеализмъ" еврейства иронизированіемъ надъ идеализмомъ христіанскихъ народовъ, проявлявшимся въ грубыя времена исторіи въ такихъ жестокихъ и свиръпыхъ формахъ, какъ напримъръ, потопленіе Грознымъ въ Волховъ 35,000 новогородцевъ или Варооломеевская ночь? Во-первыхъ грубое, мало развитое человъчество и идеалы свои естественно понимаеть и выражаеть грубо; во вторыхъ же, ограничиваясь однимъ примъромъ Грознаго, въ его жестокомъ истреблении новгородцемъ нельзя человъку, понимающему исторію, видъть одно звърство и не видъть дурно или хорошо понятой (это здъсь не важно) идеи государственной необходимости. Если бы національно-государственная, не растльная политиванствующею буржуазіей Москва не сломила въ то время "вольный ганзейскій городъ Новгородъ", этотъ почти единствениный въ русской исторіи крупный питомникъ могущественной и гордой буржуазіи, — то едва ли существовала бы и нынъшняя государственная Россія; а если бы она и существовала, то была бы, конечно, нынъ такимъ же достояніемъ буржуазія, такимъ же "правительствомъ соціальных партій", конституціонным и ненароднымъ, какъ и современныя государства Запада.

Во всякомъ случав—въ звърскомъ по формъ поступкъ Грознаго было больше идеи, чъмъ въ безпощадной, неумолимой и неутомимой, ежемгновенной и въковой экономической аксилуатации труда и богатства многихъ народовъ единственно во имя своего благополучия на чужой счетъ. Только удивить можетъ, конечно, и доказательство еврейскаго идеализма ссылкою на первыхъ христіанъ, вышедшихъ изъ еврейства и въ тоже время являющихся образцами возвышеннъйшаго идеализма. Это отвергнувшіе еврейство и отвергнутые имъ евреи-христіане, это ученики Распятаго, это гои — то суть представители настоящаго, доселъ существующаго и защищающаго себя ссылкою на нихъ еврейства? Полноте!..

По меньшей мъръ странна и попытка дискредитировать христіанскій идеализмъ, для косвеннаго оправданія еврейскаго утилитаризма и позитивизма, выразившаяся въ сомнѣніи моего оппонента, чтобы я могъ привести ему хотя одинъ примѣръ, когда христіанскій идеализмъ "проявился-бы въ такой силѣ и яркости, чтобы попасть въ исторію", также какъ и въ дальнѣйшемъ вопросѣ его: "гдѣ же то великое, которое явилось на почвѣ русскихъ народныхъ идеаловъ"?

Вмъсто одного примъра проявленій христіанскаго идеализма, я приведу два маленькихъ, но, кажется, попавшихъ въ исторію факта: никому не безъизвъстное рыцарство и довольно таки извъстныя наука искусство и философія новаго времени, которыми живетъ духовно все современное человъчество, и въ созиданіи которыхъ (оригинальнымътворчествомъ) еврейство принимало, однако, не болье участія, чъмъ, напримъръ, магометанство. Что же касается до вопроса о томъ великомъ,

которое выросло на почвъ русскихъ народныхъ идеаловъ, то я имъю наивность считать отвътъ очевиднымъ, что становится стыдно того за вопрошающаго. На этой, будто бы, безплодной почвъ выросло ни болъе, ни менъе, какъ великое, могучее и връпкое государство, называемое Россія, - государство, прошедшее въ своемъ ростъ черезъ самыя страшныя историческія испытанія и выходившее изъ нихъ всявій разъ болье могучимъ, болье бодрымъ, болье богатымъ живоносными идеалами, чъмъ прежде, — 10сударство, принявшее на свою грудь и отразившее удары, которые раздробили бы хрупкую Европу, еслибы она была лишена этого спасительнаго щита, удары татарскаго нашеств'я и космополитической революцій, воплотившейся въ лицть Наполеона I,—государство, наконецъ, которому, можетъ быть, завтра уже предстоитъ новый подвигъ спасенія европейской культуры отъ новаго, еще болье грознаго на-шествія 101063 и манонова соціализма, отта соціальнаго одичанія! Если это не великое, то что же великое?! Или, быть можеть, вы, господинь оппонентъ, думаете, что исторія когда нибудь и признаетъ за болъе всмикія историческія дъла-прорытіе Суэзскаго канала или новое существенное улучшеніе въ банковскомъ счетоводствѣ?..

Нѣтъ; еврейскій вопросъ не есть вопросъ, которымъ "пусть занимаются на досугѣ богословы", вопросъ богословскій—умозрительный! Христіанство хорошо помнитъ, что оно вышло изъ еврейской религіи и взяло изъ нея много святаго, высокаго, прекраснаго и драгоц ннаго; богословскій вопросъ для него рѣшенъ. Не христіанство, какъ болѣе богатое содержаніемъ, отрицаетъ болѣе ограниченное и принятое, усвоенное имъ въ своихъ

существенныхъ основаніяхъ, религіозное ученіе евреевъ; но еврейство, оставаясь на своей, болъе ограниченной, узкой почећ "положительнаго кона", отрицаетъ христіанство. Не въ этомъ и вопросъ; но въ той борьбъ соціальныхъ идеаловъ и силь общества, буржуазіи съ національно-историческимъ государствомъ, которой игнорировать въ концѣ нашего вѣка уже невозможно, которую масвировать общими местами мнимаго гуманизма преступно, и въ которой еврейство стоитъ не на сторонъ національнаго и историческаго государства! Еврейскій вопрось есть вопрось о томь, какую роль въ нашей государственной и народной жизни должна и будеть ирать буржуазія сь ея идеаломъ и орудіемъ-деньгами? Роль ли необходимаго во всякомъ живомъ организмъ, но не всвсякомъ господствующаго желудва, или роль головы и сердца?

А это-вопросъ о всей культурт нашей!

Дозволено цензурою. Москва, 13 Априля. 1891 г.

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

| M3'b NTUl'UB'b B'BRA.                                   |       |
|---------------------------------------------------------|-------|
|                                                         | Cmp.  |
| Гл. І. Личность и учрежденіе въ XIX въкъ                | . 3   |
| Гл. П. Современный идеаль посредственности              | . 10  |
| Гл. III. Идеалъ міра классическаго и идеалъ христіанскі | й. 15 |
| Гл. IV. "Политическая свобода" въ древности и новы      |       |
| парламентаризмъ                                         |       |
| Гл. V. Соціальная идея и пессимизмъ въ XIX вѣкѣ         | . 28  |
| Гл. VI. Утилитаризмъ классическій, христіанство и утил  |       |
| таризмъ новъйшій                                        |       |
| Гл. VII. Утилитаризмъ и вырожденіе учрежденій и личност | и. 41 |
| Гл. VIII. Утилитаризмъ, пессимизмъ и вырождение религи  |       |
| нравственности, науки и лекусства                       | •     |
| Гл. ІХ. Утилитарное общество и исторически-народное г   |       |
| сударство                                               |       |
| Гл. Х. Буржуазія, какъ представительница утплитарнаг    | 0,    |
| соціально-космополитического начала; парламент          |       |
| ризмъ-ея орудіе                                         | . 70  |
| I                                                       |       |
| Еврейство и Россія.                                     |       |
| породого и госоги.                                      |       |
| Ипсымо I                                                | . 83  |
| Письмо П                                                | . 88  |
| Ппсьмо III                                              | . 94  |



| DATE DUE |  |   |          |   |
|----------|--|---|----------|---|
|          |  |   |          |   |
|          |  |   |          |   |
|          |  |   |          | • |
|          |  |   |          | l |
|          |  |   |          | ł |
|          |  |   |          | ł |
|          |  |   |          | ł |
|          |  |   |          | ┨ |
|          |  |   |          | ┨ |
|          |  |   |          | ┨ |
|          |  |   |          | 1 |
|          |  | L | <u> </u> | j |

STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES STANFORD, CALIFORNIA 94305-6004

Digitized by Google

