

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

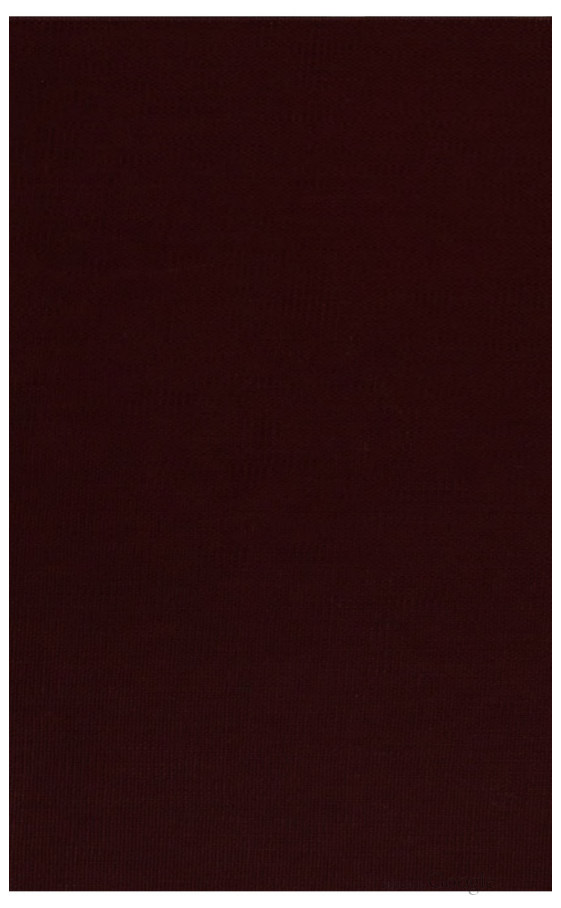
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

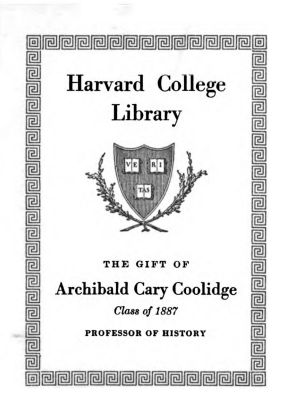
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







# православный

# COECCÉANNEZ,

издаванный

npu

# KASAHCKOŇ AYXOBHOŇ AKAĂEMIN.

1855

годъ.

КАЗАНЬ.

ВЪ ТИПОГРАФИИ ГУВЕРИСКАТО ПРАВЛЕНИЯ.

1857.





# православный

٠,

# COECCÉANNEZ,

издаванный

nph

# KABAHCKOŇ AYXOBHOŇ AKAĂEMIN.

1855

годъ.

клалнь.

ВЪ ТИПОГРАФИИ ГУВЕРИСКАТО ПРАВЛЕНИЯ.

1857.

CP 378.20 (1855-56),

HARVARD COLLEGE LIBRARY GIFT OF ARCHIBALD CARY COOLIDGE JULY 1 1922

Оть Комитета Духовной Цензуры при Казанской Академіи печатать дозволяется съ тёмъ, чтобы по отпечатаніи, до выпуска изъ типографія, представлено было въ Цензурный Комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Мая 21 дня 1857 года.

Ценворъ, Инспекторъ Академіи, Архимандрить Өеодоръ.

# день

# святой жизни,

#### нтн

#### отвѣтъ на вопросъ:

## какъ мнъ жить свято?

#### воззвание къ христіанину.

Ты называешься христіаниномъ. Христіанинъ ли ты въ самомъ дълъ? Такъ ли ты живешь, какъ должно жить христіанину, т. е. усердно ли желаешь и усильно ли домогаешься того, чего желаеть и домогается истинный христіанинъ? Чрезвычайно вожделённы блага, какія Господь объщаеть истиннымъ христіанамъ въ жизни будущей! И невыразимо ужасно несчастіе, въ которое повергаеть насъ гръхъ, ежели мы не желаемъ и не домогаемся того, чего должно всеусердно желать и всеусильно домогаться христіанину! Что ежели ты не получишь объщанныхъ благъ, и повергнешься въ въчныя муки! Уже не мало про-Ота. IV.

жилъ ты времени, но дълалъ ли себъ когда нибудь такіе и подобные вопросы? Тъмъ болъе размышлялъ ли когда нибудь о нихъ степенно?

Христіанинъ долженъ быть такимъ же, какимъ былъ Іисусъ Христосъ. Сіе да мудрствуется въ васъ, еже и во Христъ Іисусъ, сказалъ св. Апостолъ (Филип. 2, 5). Подобенъ ли ты Господу Іисусу Христу? Такъ ли ты поступаешь, какъ Онъ? По Его ли ученію, или Евангелію, которое Онъ даровалъ намъ въ правило жизни, живешь ты?

Христіанинъ не долженъ любить міра (1 Іоан. 2, 15). Но многіе совершенно привязаны къ міру, такъ что, кажется, и живуть только для міра: мыслять всегда какъ міръ, постунаютъ какъ міръ, и всѣ правила, какихъ они держатся въ своей жизни, суть именно тѣ правила, какихъ держится міръ. Не таковъ ли и ты? Такая жизнь-не христіанская и крайне бѣдственная.

Господь въкогда въ ветхомъ завътъ сказалъ чрезъ св. Пророка Своему избранному народу: судите между Мною и виноградомъ Моимъ. Что сотворю еще винограду Моему, и не сотворихъ ему? занеже ждахъ, да сотворитъ гроздіе, – сотвори же терніе. Нынъ убо возвъщу вамъ, что Дзъ сотворю винограду Моему: Отъиму

ограждение его, и будеть въ разграбление, и разорю стъну его, и будеть въ попраніе (Исаія 5, 3. 4. 5). Не несравненно ли съ больнимъ правомъ Господь Богъ такъ можетъ говорить намъ, не послушнымъ Ему, въ новомъ завътъ? т. е. «Что могъ Я сдълать для васъ, и че сатлаль? Я искупиль вась Моею кровію, «родилъ васъ въ нъдрахъ Моей Церкви; про-«свътилъ васъ свътомъ истинной Въры, даро-«валь вамь всё средства и силы ко спасенію, «приготовилъ вамъ въчное блаженство, и невсякимъ образомъ располагалъ «престанно «васъ домогаться сего блаженства. Не довольчно ли Я доказалъ вамъ любовь Мою? Несча-«стные! Я сдѣлался вашимъ Спасителемъ, И «всевоэможно стараюсь ввести всѣхъ васъ въ «въчное блаженство; а вы стараетесь, кажет-«ся, только о томъ, чтобъ Я сдълался вашимъ «судьею, и отдалъ васъ на въчныя муки. Я со-«здалъ васъ съ тъмъ, чтобъ вы были въчно «со Мною, а вы принуждаете Меня отверг-«нуть васъ отъ Себя, бросить васъ въ адъ. Я «весьма милостивъ къ вамъ, а вы своею не-«благодарностью и своимъ своеволіемъ старае-«тесь только воспалять Мой гнёвъ Ha васъ. «Ни Мое милосердіе, которое оказываю вамъ «непрестанно, ни въчное блаженство, въ кото-«рое такъ часто и такъ усильно зову васъ, ни «ужасныя му́ка ада, которыми грожу вамъ, не «вызываютъ васъ на путь спасенія. Не лучше «ли бы для васъ было, еслибъ вы не роди-«лись, и свътъ Въры не осіялъ васъ?»

Друже! Что ежели мы нъкогда должны будемъ слышать подобныя слова?—Такія слова даже и теперь, когда еще не слышимъ ихъ, разрываютъ сердце. Что будетъ, когда ихъ услышимъ, и когда должны будемъ жать то, что мы посъяли себъ своими гръхами? Убойся! Прекрати свою обычную жизнь, и начни жизнь по ученію Господа, написанному въ Его святомъ Евангеліи, жизнь богоугодную, святую.

Дабы тебѣ не развлекаться и скорѣе взяться за дѣло, предлагаю наставленіе на одинъ день. Ежели будешь вѣрно слѣдовать сему наставленію; то увидишь, что другое наставленіе тебѣ не будетъ нужно. Какъ проведешь день первый, такъ должно будетъ провождать и всякій слѣдующій.



## Какъ вести себя поутру?

I.

Поутру веди себя слёдующимъ образомъ: 1. Проснувшись, прежде всего старайся обратить свои мысли къ Господу Богу. Обращеніе нашихъ мыслей къ Господу Богу должно быть самымъ естественнымъ нашимъ A'Bломъ даже и во всякое иное время дня; потому что совершенно нътъ никого, кто могъ бы быть для насъ такъ необходимъ, такъ любезенъ и безцъненъ, какъ Богъ. Ибо совершенно все, что мы имѣемъ и что когда нибудь прежде имѣли, не исключая и насъ самихъ, у насъ есть даръ Божій. Но тотъ, кто для насъ всего необходимѣе, всего безцѣннѣе, особливо всего любезнье, поутру обыкновенно всегда приходитъ намъ на мысль прежде всего. Какъ скоро поутру просыпаемся, просыпается съ нами и мысль о томъ, кто или что для насъ всего нужнъе и любезнъе. Это всегда такъ бываетъ естественно. Поэтому всегда же естественно прежде всего наша мысль должна обращаться къ Господу Богу съ какимъ нибудь возваніемъ; напр. «Слава Тебъ, Господи! Слава Те-«біь, Всемилостивый!» и т. п. Мы были бы

7

недостойны имени христіанина, если бы, пробуждаясь отъ сна, открывали глаза только тѣлесные, а не и духовные, и думали прежде о · землѣ и о земномъ, а не о Господѣ Богѣ.

2. Ежели время, въ которое ты проснулся, есть то время, въ которое или около котораго тебъ должно встать; то безъ всякаго замедленія, дълая на себъ крестное знаменіе, говори: «Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа.» А потомъ: «Господи Іисусе Христе, Сыне Божій, помилуй мя гръшнаго.»

3. За симъ ни мало не медля, или въ то же время, вставай съ постели. Немедленное вставаніе поутру съ постели для нашей плоти часто бываеть весьма непріятно, потому что наша плоть, какъ лѣнивый рабъ, всегда больше любить лежать и спать, или сластолюбствовать и оставаться въ праздности. Непремънно тотчасъ преодолъй свою плоть всякое утро! Это преодолѣніе плоти пусть будетъ твоею первою жертвою Господу Богу. Немедленное вставание поутру, не говоря ни о чемъ иномъ, весьма полезно для души и потому, что когда мы проснувшись долго лежимъ въ постелѣ; то въ это время весьма удобно, какъ уже **ДАВНО** замътили всъ внимательные къ себъ люди, возникають въ нашемъ твлъ нечистыя расположенія, а въ нашей душъ-нечистыя мысли и желанія, которыя потомъ, во время дня, легко ввергають неосторожныхь въ тяжкіе грѣхи и въ величайшую опасность потерять спасеніе. Но кто поутру преодолѣваетъ себя мужественно, тотъ во время дня и вечеромъ довольно удобно преодолѣваетъ случающіяся съ собою искушенія, даже весьма трудныя. Впрочемъ ежели ты сколько нибудь наблюдалъ за собою, то знаешь все это самъ.

4. Вставши съ постели, немедленно умойся, а умывшись, немедленно же одънься такъ, какъ должно быть одътымъ человъку степенному. Поутру немедленно такъ намъ надобно одъваться, хотябъ и никого изъ людей съ нами не было; ибо, во-первыхъ, мы никогда Яè бываемъ совершенно одни, но всегда и везлъ бывають съ нами нашъ Ангелъ хранитель Ħ Господь Богъ. Нашъ Ангелъ хранитель, если мы сами не удаляемъ его отъ себя, всегда бываетъ съ нами; а Господь Богъ совершенно всегда и вездъ бываетъ съ нами по самому Своему существу, какъ вездъсущій. Св. Апостоль удостовъряетъ, что безъ Господа Бога мы сами собою не могли бы даже дохнуть, взглянуть, двигнуть пальцемъ. О Немъ живемъ Ľ движемся, и есмы, говорить онъ (Дъян. 17, 27. 28). Во-вторыхъ, потому что, проснувшись, намъ тотчасъ должно стать предъ Господомъ Богомъ съ молитвою; а мы, прилично не одъвшись, никогда не смъемъ явиться къ

9

какому нибудь даже земному не большому нашему начальнику. Наконецъ, въ-третьихъ, цотому, что, тотчасъ послѣ сна прилично одѣвшись, ты сбережешь себя отъ двухъ опасностей, которымъ въ наше время, къ несчастію, очень часто подвергаются весьма многіе люди, именно: отъ опасности подать другимъ соблазнъ своею полу-наготою, и отъ опасности заразиться духомъ безстыдства. Ахъ, друже! кто безстыденъ даже поутру, отъ того чего ждать въ полдень и вечеромъ!

5., Умывшись и одёвшись, стань предъ святыми Иконами и совершай утреннія молитвы, какія и въ какомъ порядкѣ установила истолковательница и хранительница пути ко спасенію, св. Церковь.

Чтобы тебѣ молиться безпрепятственно, особливо ежели не умѣешь читать, выучи наизусть, по крайней мѣрѣ, начальныя утреннія молитвы.—Трудно ли это? И какъ не знать наизусть даже Господней молитвы, т. е. молитвы: Отче нашъ, иже еси на небесльхъ! Выучи! Это самая главная молитва и весьма спасительная на всякой случай.

6. Впрочемъ какъ молитвы, выученныя наизусть или читаемыя по книгѣ, иногда, по давнишней ихъ извѣстности, произносятся молящимися безъ должнаго вниманія къ тому, что въ нихъ содержится, и посему тогда они

въ самомъ дѣлѣ не молятся, а только мечтаютъ, что молятся: то временами можно молиться и независимо отъ молитвъ, приготовленныхъ и назначенныхъ св. Церковію (\*). Но когда будешь молиться независимо отъ церковныхъ молитвъ, непремѣнно внимательно наблюдай слѣдующее:

а) Благодари Господа Бога за то, что Онъ въ прошедшую ночь сохранилъ твою жизнь, и снова даетъ тебъ время для покаянія и исправленія; потому что всякій новый день для насъ есть новое, ни мало незаслуженное благодъяніе Божіе. Ибо никакой новый день послѣ ночи не можеть слъдовать для насъ непремънно. Весьма многіе люди, съ вечера спокойно предавшись сну, проснулись, по разнымъ причинамъ, уже не въ сей, а въ другой жизни-въ въчности!-Трудно ли человъку потерять жизнь? Иногда даже не важный испугъ можетъ полвергнуть насъ смерти. Никакая ночь не проходитъ безъ того, чтобы въ продолжение ея пе умерли многіе люди. Какое мы имѣемъ преимущество передъ умершими въ прошедшую ночь? Не могли ли умереть и мы?-могли весьма удобно! Но кто сохранилъ насъ отъ смерти, какъ не Богъ Всеблагій и Всемилостивый, не-

(\*) Твор. Вас. В. Ч. 5 стр. 382. 383. Изд. 1847.



престанно ожидающій нашего покаянія и исправленія? Онъ сохранилъ насъ и даровалъ намъ новый день, чтобъ мы могли спасти H спасли свою душу. Можно ли же намъ не благодарить Господа Бога?-Всякое утро всею душею благодари Его, напр. такъ: «Господи Бо-«же и Царь мой! Благодарю Тебя, что Ты въ «прошедшую ночь сохраниль мою жизнь, Ħ «снова даровалъ мнъ время для покаянія и ис-«правленія! Весьма многіе люди въ прошед-«шую ночь, по разнымъ причинамъ, лишились «земной жизни. Начинающійся день не есть не-«обходимый день моей жизни. Онъ начинается «только потому, что Ты даришь мнъ его ПО «Твоей несказанной милости. Весьма легко и я «могъ умереть въ прошедшую ночь. Но Ты, «Всеблагій, сохранилъ меня и даровалъ мнъ «новый день, чтобъ я старался спасти и спасъ »мою душу. Всею душею благодарю Тебя, Все-«милостивый!»

6) Благодари Господа Бога за другія, полученныя и получаемыя тобою отъ Него, благодѣянія. Благодари, что Онъ создалъ тебя, сохраняетъ тебя, искупилъ тебя, ввелъ тебя въ истинную Вѣру, а въ истинной Вѣрѣ снабдилъ и снабжаетъ тебя всѣми средствами ко спасенію. Всѣ эти благодѣянія крайне велики и достойны непрестанной, глубочайшей нашей благодарности. Чувствовалъ ли бы ты радость жиз-

ни, если бы Господь Богъ не создалъ тебя? Быль ли бы ты теперь живь, если бы Онь не сохраняль твоей жизни? Что было бы съ нами, если бъ Онъ не искупилъ насъ! Какъ были бъ мы худы, еслибъ Онъ не ввелъ насъ въ истинную Въру, а въ истинной Въръ не снабдилъ насъ всъми средствами ко спасению! И теперь, при истинной Въръ, при всъхъ средствахъ ко спасенію, мы очень худы. Какъ худы были бъ мы безъ истинной Въры! Всею душею и непрестанно благодари Господа Бога, наприм. такъ: «Господи Боже, Отче и Царь мой! Благодарю «Тебя, что Ты создаль меня, сохраняеть меня, «призваль меня къистинной Въръ, а въ истин-«ной Въръ, снабдилъ и снабжаешь меня всъми «средствами ко спасенію. Чувствоваль ли бы «я радость жизни, еслибъ Ты не создалъ меня! «Быль ли бы я живь, если бы Ты не сохра-«няль моей жизни? Что было бы со мною, если «бы Ты не искупилъ меня? Какъ былъ бы я «худъ, если бы Ты не ввелъ меня въ истинную «Въру, а въ истинной Въръ не снабдилъ ме-«ня всѣми средствами ко спасенію? Всею «душею благодарю Тебя, Всеблагій и Всеми-«ЛОСТИВЫЙ!»

в) Благодари Господа Бога за то, что Онъ, снабдивъ тебя всъми средствами ко спасенію, еще непрестанно располагаеть тебя пользоваться тъми средствами, и, не смотря на твою уастую непокорность Ему, не смотря на твои частыя огорченія Ему, не смотря на все твое упрямство, не казнить тебя и не лишаеть тебя великаго дара Своего—жизни, но продолжаеть призывать и разными мѣрами побуждать ко спасенію. Ахъ, какъ давно наше тѣло и душа горѣли бы въ вѣчномъ огнѣ ада, если бы Господь Богъ не былъ такъ крайне милостивъ къ намъ и долготерпѣливъ! Всею душею благодари Господа.

г) Благодари Господа Бога за то, что Онъ въ прошедшую ночь благоволилъ укрѣпить твои тѣлесныя силы, и даровалъ тебѣ возможность снова заниматься нужными и полезными житейскими дѣлами.—Какъ многіе люди, по разнымъ немощамъ, не могутъ пріобрѣтать себѣ дневнаго пропитанія! Какъ многіе, по разнымъ болѣзнямъ, не могутъ своими силами дѣлать самыхъ нужныхъ движеній, и непрестанно служатъ въ тягость другимъ и самимъ себѣ!— Отъ всего сердца благодари Господа Бога за укрѣпленіе твоихъ тѣлесныхъ силъ. Послѣ сего

д) Всею душею молись, чтобы Господь Богъ простилъ тебъ твои безчисленные гръхи: самымъ ли дъломъ они сдъланы, намъреніемъ ли, желаніемъ ли, или даже только мыслію. Никогда не опускай этой молитвы: ты всегда весьма гръшенъ предъ Господомъ Богомъ. Въ этомъ отношеніи не должно обольщать себя ни одному человѣку. Много согрпьшаемъ вси, Духомъ Божінмъ говоритъ св. Апостолъ (Іаков. 3, 2). И: аще речемъ, яко грпъха не имамы себе прельщаемъ и истины нпъсть въ насъ, тъмъ же Духомъ говоритъ другій св. Апостолъ (1 Іоан. 1, 8. (\*).

е) Молись, чтобы Господь Богъ даровалъ тебѣ твердую, неизмѣняемую волю съ наступающаго дня постоянно и вполнѣ принадлежать Ему, нашему непрестанному Благодѣтелю, т. е. всегда самымъ важнымъ дѣломъ почитать исполненіе Его воли, и непрестанно стараться жить не иначе, какъ согласно съ Его святою волею; а посему всеусердно и болѣе всего стараться познавать Его святую волю, которая въ отношеніи къ намъ, главнымъ образомъ,

(\*) Св. Василій В. говорить: «Со, смиренномуд-«ріемъ говори: я недостоннъ, Господи, говорить «предъ Тобою; ибо я весьма грѣшенъ. Такъ надобно «говорить тебѣ, хотя бы ты и не сознавалъ за со-«бою ничего худаго. Ибо никто не безгрѣшенъ, кро-«мѣ единаго Бога. А мы, согрѣшая во многомъ, «большей части грѣховъ не примѣчаемъ за собою. «Потому Апостолъ говоритъ: ничесоже въ себъ свъмъ, «но ни о семъ оправдаюся (1 Кор. 4, 4), т. е. грѣщу «много и не примѣчаю сего.» Часть 5. стр. 382. изд. 1847. всегда есть одна: святость наша (1 Солун. 4, 3), и спасеніе нашей души (1 Солун. 5, 9. 2 Солун. 2, 13).

7. Чтобы тебѣ надежнѣе сохраниться въ продолженіе наступающаго дня отъ всякаго гръха, старайся еще поутру осмотръть все, что можетъ случиться съ тобою въ продолжение наступающаго дня. Старайся осмотръть: «Что «ты будешь дёлать? Съ кёмъ будешь вмёстё? «Какіе, когда и гдъ могуть встрътиться съ то-«бою случаи ко гръху? Какіе, когда и гдъ мо-«гуть встрѣтиться случаи къ добру? Не мо-«жеть ли быть съ тобою какихъ либо иску-«шеній, напримѣръ: отъ твоего тщеславія, отъ «твоей гордости, отъ твоего гнѣва, и пр.?» Осмотръвъ такимъ образомъ все, тотчасъ старайся основательно обдумать, какъ тебъ удобнъе и върнъе провести весь день безъ гръха: какъ безпорочно обойтись съ такимъ-то человъкомъ; какъ хорошо возпользоваться такимито случаями къ добру; какъ избъжать такихъто случаевъ и искушеній ко гръху, или, ежели нъть возможности избъжать ихъ, какъ безвредно удержать себя при сихъ случаяхъ и искушеніяхъ. Напримъръ: ежели видишь, что тебъ должно будетъ находиться вмъстъ и заниматься чъмъ нибудь съ человъкомъ вспыльчивымъ; то уже напередъ старайся придумать вести себя при немъ такъ кротко и въжливо, чтобы

отнюдь не встревожить его гнъва, но остаться съ вимъ въ миръ.

Безъ такого предварительнаго вооруженія противъ гръха, нельзя, по крайней мъръ весьма трудно, сберечься отъ тръха и неизмънно послъдовать ученію Господа. Кто всякое утро не принимаеть твердаго намъренія и старанія сохраниться отъ гръха въ наступающий день. тоть никогда старательно не хранится оть тръха, и мало помалу, наконецъ, можетъ оставить не только старательность, но самое желаніе и даже мысль объ обязанности хранить себя отъ гръха. Ежели свътильни въ лампадъ всякій день не поправляють, и въ лампаду не подливають масла; то она не можеть горъть постоянно, и скоро погаснеть. Друже! не забудь этого, всякое утро весьма нужнаго, вооруженія противъ гръха. Когда будешь дъйствительно стараться сохранять себя отъ всякаго гръха и прилъпляться къ жизни богоугодной, святой; тогда скоро самъ ясно увидишь великую нужду и благотворность сего вооруженія.

8. Чтобы тебѣ еще удобнѣе и надежнѣе провождать жизнь святую, молись Господу Богу, чтобъ Онъ благоволилъ даровать тебѣ непрестанную память и ревность избѣгатѣ случаевъ ко грѣху, а особливо къ тому грѣху, къ которому ты всего больше склоненъ по своей природѣ или привычкѣ. Потому что такой Отд. IV. 2 грѣхъ снльно побуждаетъ всякаго изъ насъ удовлетворять его требованію, и всѣ изъ насъ вполнѣ еще не преданные Богу, обыкновенно удовлетворяютъ ему такъ охотно, что, когда случаются препятствія удовлетворить ему, всѣми силами стараются удалить тѣ препятствія и открыть себѣ свободу удовлетворять тому грѣху безпрепятственно, и, сколько возможно, всегда. Весьма трудно человѣку охраниться отъ такого грѣха, и исконный нашъ врагъ ни съ которой стороны такъ часто, такъ нагло и самонадѣянно не нападаетъ на насъ, какъ со стороны нашего любимаго, привычнаго грѣха. Всею душею молись!

9. Такъ осмотръвши и обдумавши все нужное къ охраненію отъ грѣха и удержанію себя RЪ богоугодной жизни, снова молись въ своемъ сердцѣ Господу Богу, чтобъ Онъ укрѣпиль твою волю, твои силы и не попустиль тебъ ослабъть, какъ ты весьма часто ослабъвалъ прежде. Безъ такой, тъми или другими выраженной, молитвы словами ни въ какой день не принимайся ни за какое дъло ни по какой причинъ, кромъ развъ причины совершенно не зависящей отъ тебя. Какъ приниматься за какое нибудь дёло безъ благословенія Божія! Безъ Божія благословенія непрочны и напрасны всѣ наши труды. А Божіе благословеніе, какъ и всякій даръ Божій, получается

только молитвою (Іаков. 1, 17). Правда, Господь Богъ, по Своей безконечной благости, часто даетъ успъхъ въ дълахъ людямъ и не молящимся, даже нечестивымъ, но ты не смотри на то; а когда это придеть тебѣ на умъ, то тотчасъ вспомни о страшной участи упомянутаго въ Евангеліи богача, который любилъ веселиться на всякъ день свътло (Лук. 16, 19—32). Онъ имълъ въ своей жизни успъхъ во всемъ, никогда не чувствовалъ ни малаго недостатка, имълъ всъ способы къ удовлетворенію своихъ чувственныхъ страстей,-и всегда всёмъ имъ удовлетворялъ вполнё. Но эта жизнь, по смерти, проводила его въ адскія муки. Когда же онъ, ужасно мучась въ пламени, горько умолялъ Авраама объ облегченіи своихъ мучений, тогда ему было отказано, и отказъ заключался въ такихъ словахъ, которыя у всѣхъ счастливцевъ сего міра должны быть въ самой живой памяти всякую минуту. Отказъ былъ слъдующій: чадо! помяни, яко воспріяль еси благая твоя въ животъ твоежъ, нынь же здъ страждеши (Лук. 16, 25).

10. Особенно утромъ должно заниматься такою молитвою. Утромъ должно принимать такое намъреніе и дълать такую предусмотрительность. Ибо никакое иное время такъ не удобно для молитвы и для всъхъ добрыхъ начинаній, какъ время утреннее; потому что че-Отд. IV. Q\*

ловъкъ ин въ какое иное время такъ не способень ин къ молитев, ни къ начинанию двлъ. ни къ разнышлению, какъ утромъ. Утромъ его мысли гораздо развязние, его сердце чище, и удобнее можетъ владъть собою, онъ гораздо нежели въ другое время. Утромъ житейскія потребности еще не сильно безпокоять насъ, страсти еще спять, и самая окружающая насъ природа побуждаеть къ тишинъ и размышленію. По минованій утра страсти просыпаются, пробуждаются житейскія нужды и заботы, человъкъ принимается за работу, и трудится какъ рабъ, которому непремънно должно сильдать свой хльбъ въ потъ лица. Друже! Утро, утро провождай въ молитвъ и въ святомъ направлении своей души! Дорожи утромъ всякаго дня! Будь уменъ; а поведение умнаго такъ описываеть Духъ Божій: сердие свое едасть утреневати къ Господу, сотворшему его, и предъ Вышнимъ помолится (Сиpar 59, 6).

11. Носл'я таковой молитвы сядь, и, въ благогов'яния къ Господу Богу, несп'яшно и основятельно обмысли: какъ теб'я въ продолжение иметупающаго дня должно вести себя въ отнонения къ Господу Богу, къ ближнимъ и къ твоему особенному состоянию на семъ св'ятъ. Емели же въ какое либо утро что имбудь теб'я препятствуетъ въ такомъ размыящения;

то уже непреженно такъ поступай всякое утро въ воскресные и праздничные дан: въ ничто не можетъ эти дни I DHXLOL OH быть для тебя препятствіемъ. Наша плоть, поврежденная гръхомъ прародительскимъ, въ большой связи съ нашимъ исконнымъ врагомъ-діаволомъ, и вмъсть съ нимъ непрестанно старается истребить изъ нашей памяти наши христіанскія обязанности, а на мъсто ихъ поставить разныя правила міра, и, къ нашему несчастію, весьма часто и очень легко успрваеть. Ты не слушай этихъ, крайне зловредныхъ учителей, и всевозможно старайся, всякое утро, напоминать себъ свои обязанности, какъ онъ возложены на тебя Господомъ Богомъ, и снова принимать намъреніе точные и усердиве исполнять ихъ.

II.

# Какъ вести себя въ отношения къ Гослоду Богу?

Отвъть на этоть вопросъ даль Самь Господь нашь Інсусъ Христосъ. Именно: возлюбиши Господа Бога твоего отв всего сердца твоего, и оть всея души твоея, и осно кръпостію твоею, и встьмъ помышленіемъ твоимъ (Лук. 10, 27).

Что значить любить Бога?—Любить Бога, безъ сомятнія, значить быть приверженнымъ къ Богу.

Что значить любить Бога всльжь сердцемь, всею душею, всльжь помышленіемь, всею крльпостію?—Это значить: быть неизмѣнно привержену, предану къ Богу всесердечно, вседушевно, т. е. всею силою и полнотою любви, какая возможна для человѣческаго сердца, не раздѣляя нашей любви въ той же мѣрѣ ни съ какимъ инымъ существомъ, какъ оно ни было бы намъ любезно, пужно и дорого.

Именно, любить Бога от всего сердца, и проч., значитъ: мыслить всего чаще и охотнъе о Богъ, и о томъ, что угодно Богу; потому что таково вообще свойство любви нашего сердца, что кого сердечно любимъ, тотъ пепрестанно у насъ въ мысляхъ. Мы часто удалены отъ того, кого любимъ, но въ мысляхъ всегда съ нимъ: смотримъ на него, слушаемъ его, говоримъ съ нимъ.

Любить Бога от всего сердца значить: всего чаще, долѣе и охотнѣе говорить о Господѣ Богѣ. Потому что таково свойство любви нашего сердца, что кого мы сердечно любимъ, о томъ говоримъ всего чаще, долѣе и охотнѣе; ибо что у кого всего глубже лежитъ на сердцъ, тотъ о томъ и говорить: отъ избытка бо сердца уста глаголють, сказалъ Господь (Мато. 12, 34).

Любить Бога от всего сердца значить: всевозможно стараться узнавать волю Божію, или то, что пріятно Богу и что противно Ему, а потомъ всего охотнѣе и радостиѣе дѣлать то, что пріятно Господу Богу, и всего внимательнѣе и заботливѣе удаляться того, что Ему противно. Ибо таково вообще свойство любви нащего сердца, что кого мы сердечно любимъ, того волю всевозможно стараемся узнать, и съ полнымъ усердіемъ и удовольствіемъ исполнить ее, какъ намъ ни было бы трудно исполнить ее.

Любить Бога всъмъ сердцемъ значить: охотно исполнять и такую волю Божію, которой исполненіе непремѣнно требуеть отъ насъ самоножертвованія. Ибо таково свойство любви человѣческаго сердца, что кого мы сердечно любимъ, того волю стараемся исполнять, не смотря ни на какія препятствія, ни на какія трудности и непріятности,—исполнять, не смотря даже на явную опасность для нашей жизни. Любовь преодолѣваетъ всѣ препятствія: для нея все трудное — доступно, все непріятное пріятно, все тяжелое—легко.

Любить Бога встьмо сердцемо значить: всеусерано прославлять Господа Бога, и встыи силами стараться прекращать и предотвращать все, что вредить Его славѣ: ибо таково вообще свойство нашей любви, что, кого мы сердечно любимъ, того вездѣ хвалимъ, и, при всякомъ непріятномъ отзывѣ о любимомъ нами, всемѣрно стараемся защитить честь любимаго и его доброе имя. Ибо намъ всегда пріятно, когда любимый нами у всѣхъ въ уваженіи и любви, и не пріятно, когда онъ не въ любви и не въ уваженіи.

Такова должна быть наша любовь къ Господу Богу, и Господь Богъ совершенно вполнъ достоинъ, чтобъ мы любили Его всею полнотою нашей любви.

1. Мы естественно любимъ все прекрасное даже въ созданныхъ существахъ, хотя и знаемъ, что все прекрасное въ созданіяхъ часто бываеть весьма кратковременно, и вообще несовершенно. Мы сердечно любимъ доброту дущи въ человѣкѣ, не смотря на то, что эта доброта не ръдко бываетъ соединена въ немъ съ немалыми слабостями или даже пороками. Но Господь Богъ есть неописанная красота, красота ввчная, никогда не прекращающаяся и не измћияющаяся, а притомъ единственный Виновникъ всякой созданной красоты. Господь Богъ имъетъ такую доброту сердца, какой нътъ ни въ одномъ создании Божіемъ, ни на землъ, ни на небесахъ, а притомъ всякая другая доброта сердна, въ комъ она есть, есть тольке, нотому, что дароваль ес, но Своей доброть, Богъ. Словомъ: Богъ есть существо всесовернемное. Какъ намъ не любить Бога всею поднотою любви?!

2. Госполь Богъ даровалъ намъ жнань. Оть Него получили мы разумную душу, CII0собную мыслить, судить и нознавать. Отъ Него получили мы сердце, способное любить Ħ удовольствіе отъ любви. Отъ Чувствовать Него же получили мы и способы для сохраненія всвхъ нашихъ душевныхъ и твлесныхъ силъ въ надлежащемъ здоровьъ. Посему вся наша душа со встми ся силами вполнъ принадлежить Богу. И какъ намъ не любить Бога всею полнотою любви? Что можеть быть для насъ любезнъе Создателя, Который дароваль намъ жизнь, способность мыслить, нознавать, любить, чувствовать удовольствіе отъ любви, чувствовать радости, и Который нритомъ дароваль намъ способы сохранять эти дары Свои въ надлежащей силъ и кръпости?

3. Насъ окружаетъ воздухъ, ноторымъ дышемъ, и безъ котораго отнюдь не можемъ жить. Мы вездъ снабжены водою, которая такъ же необходима для насъ, какъ и воздухъ. Мы поставлены на землъ, которая доставляетъ намъ всякую пищу, необходимую для поддержанія и сохраненія нашей жизни, и безъ которой мы не имъли бы, гдъ утвердить нашу ногу. Насъ освъщаеть свътъ, безъ котораго мы не могли бы достать себъ ничего не только иріятнаго, но и необходимаго для нашей жизни, хотя бы и все нужное было готово N не далеко отъ насъ. Мы имтемъ огонь, которымъ можемъ согрѣть и согрѣваемъ себя во время стужи, и посредствомъ котораго приготовляемъ себъ нужную пищу. Словомъ, мы имъемъ все нужное не только для нашей жизни, но И для нашего удовольствія. А все это есть даръ Господа Бога. Какъ намъ не любить Его всею душею, всъмъ сердцемъ?!

4. Мы имѣемъ отца, мать, братьевъ, сестеръ, родственниковъ, благодѣтелей, друзей, и проч. Какъ много они доставляютъ намъ радости и утѣшенія! Но ни кого изъ нихъ мы не имѣли бы, ежели бы Господу Богу не угодно было даровать намъ ихъ. Даже и сами мы не существовали бы, если бы не было на то благоволенія Божія! Только по милости Божіей мы все то имѣемъ. Какъ намъ не любить Господа Бога всею полнотою нашей любви?!

5. У насъ есть какое нибудь имущество: домъ, въ которомъ живемъ; пища и питіе, ко;торыми поддерживаемъ и продолжаемъ жизнь одежда, которою прикрываемъ свою наготу и защищаемъ свое здоровье. Но все это у насъ Божій даръ. Могли ли бы мы имъть домъ, пи-

щу, одежду и другія безчисленныя удобства жизни, ежели бы Господь Богъ не благоволилъ создать матеріаловъ, изъ которыхъ все это дѣлается? Могли ли бы имѣть все это и при матеріалахъ, если бы Господь Богъ не благоволилъ даровать намъ ума и рукъ для произведенія всего намъ нужнаго?—Не могли бы!—Какъ намъ не любить всею полнотою любви Бога, такъ много и непрестанно намъ благодѣтельствующаго?!

6. Первыхъ людей, нашихъ прародителей, по ихъ созданіи, Господь Богъ поселилъ въ раю сладости (Быт. 2, 15), гдъ находили они полное удовлетворение себъ во всемъ. Но 110слѣдовавшее ихъ грѣхопаденіе не только лишнло ихъ и насъ рая сладости, а вмъстъ съ тънъ сдълало ихъ и насъ преклонными ко гръху, болъзненными и смертными. Вссь произшедшій отъ нашихъ прародителей человѣческій родъ болѣе или менѣе былъ и есть CBOCволенъ, самолюбивъ, своекорыстенъ, нелюбовенъ, завистливъ, лживъ, злобенъ, мстителенъ и т. п. При такомъ своемъ состояніи онъ ни какъ не могъ возвратить свое первое блаженное состояние. Ибо съ одной стороны Господь Богъ, какъ чистъйшій сељтъ (1 Іоан. 1, 5), не могъ имъть своего общенія съ нимъ, саълавшимся по грѣхамъ свонмъ тмою (Ефес. 5, 8); потому что свътъ не общается съ тмою (2

Кор. 6, 14); а телько Богъ . есть Источникъ живота (Псал. 35, 10), или блаженства. Съ другой стороны, человъческий родъ, по развращенію своего сердца, могъ лѣлать только грѣхъ, а грѣхъ могъ доставить ему только зло и бъдствіе. Ибо гръхъ такъ описывается Духомъ Божіимъ: зубы львовы зубы его, убивающіи душы человтьчи. Яко мечь обоюду остръ всяко беззаконіе, ранть его нъсть исцъленія (Сирах. 21, 1—5). Но Господь Богъ н въ этомъ крайне отвратительномъ для Него состоянии человъческаго рода, не оставилъ его, но продолжалъ и продолжаетъ хранить его бытіе, снабжая всъмъ потребнымъ для жизни и не уничтожая его. Онъ даровалъ ему Свой законъ, направляющій его къ благу и объщаюшій ему благоденствіе (Второз. 5, 29). Но какъ человъкъ по своей глупости и развратности, не возлюбилъ и не исполнялъ ланнаго ему закона; то Богъ многократно старался вразумить его, исправить его и направить къ иснолнению Своего закона, посредствомъ Своихъ Пророковъ и многими другими способами. Впрочемъ всв эти, принятыя Господомъ Богомъ, средства къ исправлению человъческаго рода не исправляли его, и онъ только болъе и более предавался грёху и погружался въ нечестіе. Посему Богъ, какъ преисполненный любви, дабы нри самой, такъ сказать, невозможности,

открыть возможность сделать человеческий родъ блаженнымъ, благоволилъ послать къ нему Своего Единороднаго Сына-Бога. Его въчный Сынъ родился на земль, подобно намъ. воспитывался, алкалъ, жаждалъ, и день и ночь трудился, научая человъковъ пути спасенія. аабы избавить ихъ отъ теснившаго ихъ несчастія; но этотъ невыразимо милостивый Сынъ Божій этими же самыми человъками быль измученъ и умершвленъ на кресть. Такая ужаснъйшая небрагодарность требовала строжайmaro наказанія людямъ. Но Господь за такую неблагодарность воздаль имъ только OQN'II'нъйшею благодатью. Сынъ Божій, воскресши изъ мертвыхъ, послалъ къ человѣческому роду, для его просвъщенія, Всесвятаго Духа, основаль св. Церковь, уставиль св. Таинства, установилъ священство, которому далъ право отпущать всёмъ истинно раскаявающимся грёхи, и пр. пр. Обращая на все это должное вниманіе, нельзя не усмотръть, что Богъ истинно -Любовь (1 Іоан. 4, 16), преисполненъ любви къ роду челов'вческому (Іоан. 3, 16) и что иосему первая Божія запов'єдь-запов'єдь Ø любви къ Богу всъмъ сердцемъ, всею душею, есть заповъдь, совершенно вполнъ обязательная для всёхъ насъ, такъ что если бы кто наъ насъ обнаружилъ хотя самое малое сомитніе въ совершенной обязательности для всъхъ насъ

этой заповёди; то тоть прямо показаль бы, что онь не имёеть ни человёческаго ума, ни человёческаго сердца, потеряль все человёческое достоинство и сталь на низшую степень, нежели на какой стоять животныя неразумныя; потому что и неразумныя животныя обыкновенно весьма любять своихь, безъ всякаго сравненія меньшихъ, благодётелей.

7. Нътъ существа, которое бы любило насъ болбе, чъмъ Господь Богъ; а мы всегда любимъ того, кто насъ любитъ и намъ благодътельствуетъ. Посему любить Бога всъмъ сердцемъ и всею душею должно быть самою первою потребностію сердца всякаго человъка, тъмъ болће, что любовь есть чувство для всъхъ насъ самое пріятное. Но какъ многіе изъ людей, по заблужденію, безразсудству, ИЛИ крайней испорченности не чувствують сей потребности и не стараются удовлетворить ей; то Господь Богъ далъ намъ заповъдь любить Его всъмъ сердцемъ и всею душею,-не потому, чтобъ наша любовь могла что нибудь придавить къ Его блаженству или величію, но потому, что Онъ крайне желаетъ сдълать насъ блаженными, а безъ нашей любви къ Нему оть всей души, оть всего сердца, мы не MO--: жемъ быть блаженными. «Оскудъніе въ нашей «душѣ любви къ Богу есть самое несносное «изъ всѣхъ золъ», говоритъ св. Василій Великій (1). Данная Господомъ Богомъ заповѣдь о любви къ Господу Богу отъ всей души, отъ всего сердца, есть явное доказательство, съ одной стороны, того, что Богъ крайне желаетъ нашего спасенія и блаженства, а съ другойнашего весьма глубокаго упадка, весьма гнуснаго огрубѣнія, величайшей испорченности.

Но, къ несчастію, между людьми везать вилны такіе, въ которыхъ любовь къ Богу весьна слаба или даже совстмъ ничтожна. Это явно показываетъ ихъ постоянная холодность ко всему Божественному, пренебрежение къ Божимъ хдамамъ и службамъ, неуваженіе къ священнымъ вещамъ, равнодушіе какъ ко всему тому. что угодно и пріятно Богу, такъ и къ тому, что Ему не пріятно и противно. Н'вкоторые люди почти никогда не говорять о Богѣ, и даже не любятъ говорить о Немъ; они почти никогда не вспоминають о Богъ, и напоминание о Немъ производитъ въ нихъ неудовольствіе нын даже досаду; они не только не живуть по заповъдямъ Божіимъ, какъ будто бы ихъ нътъ и они ни мало не обязаны жить по нимъ, но не хотять и знать, есть ли Божіи заповѣди и чего онъ требують.

Друже! разсмотри себя, не таковъ лииты, и ежели таковъ, то немедленно принеси Гос-

(1) Твор. Вас. В. Часть V, стр. 101. изд. 1847. .

поду Богу всесердечное нокаяние, и тотчась съ глубочайшею молитвою начни свое исправление. Не медли обратитися ко Господу, и не отлагай день отв дне, говорить гръшнику Премудрый (Сирах. 5, 8). Именно то же говорить онъ и тебъ. Смотри! У тебя ничего иъть своего, а все Божие, и самъ ты весь не свой, а также Божий. Какъ тебъ можно быть такъ слъщымъ, безчувственнымъ и глупымъ, чтобъ не любить Господа Бога всею дунею, и всъмъ сердцемъ?!

#### III.

### Какъ вести себя въ отношении пъ другимъ аюдямъ?

Отвъть и на этотъ вопросъ далъ Самъ Господь: возлюбщии ближняго своего (Лук. 10, 27).

Господь Інсусъ Христосъ отъ всёхъ насъ весьма настоятельно требуетъ любви другъ къ другу. Давая послъднія наставленія Своимъ ученикамъ предъ Своими страданіями, Онъ нъополько разъ съ большою силою завъщалъ намъ эту любовь. Сія есть заповъдь моя, да любите другъ друга (Іоан. 15, 12). Сія запо-

Digitized by Google

въдаю важъ, да любите другъ друга (Іоан. 15, 17). Заповъдь новую даю вамъ, да любите другъ друга (Іоан. 13, 34). Именно къ тому же обязывали и всъ св. Апостолы. Св. Апостолъ Петръ говорилъ: отв чиста сердца любите другь друга прилъжно (1 Петр. 1, 22). Св. Апостолъ Іоаннъ говорилъ: возлюбленнии, возлюбимъ другъ друга (1 Іоан. 4, 7). Ce есть завъщаніе, еже слышасте исперва, да любимъ другъ друга (1 Іоан. 3, 11. 2 Іоан. 5). Сія есть зоповъдь Его (Господа Бога), да въруемъ во имя Сына Его Іисуса Христа, и любимъ другъ друга (1 Іоан. 3, 23). Св. Апостоль Павель говориль: ходите въ любви (Ефес. 5, 2). Сами вы Богомъ учени есте, еже любити другь друга (1 Сол. 4, 9). Св. Апостолъ Іановъ говорилъ: законъ царскій по писанію (есть): возлюбиши искренняго своего (Іаков. 2, 8).

Мѣру этой любви ясно опредѣлилъ Самъ же Господь. Именно, Онъ требовалъ, чтобы всѣ мы любили ближнихъ, какъ любимъ себя самихъ; ибо Онъ сказалъ: возлюбиши ближняго своего, яко самъ себе (Лук. 10, 27). Вся убо, елика аще хощете, да творятъ вамъ человљцы, тако и вы творите имъ (Матө. 7, 12). Именно такъ же говорили и всъ св. Апостолы. И такъ, друже!

Отд. ІУ.

3

1. Ты желаешь себъ благополучія, и доволенъ, когда благополученъ; напротивъ ты скученъ, когда по чему нибудь неблагополученъ. Посему желай благополучія и всякому своему ближнему: радуйся, когда онъ счастливъ, и сочувствуй ему, когда онъ несчастенъ.

2. Тебѣ не пріятно, когда отзываются о тебѣ худо, и подозрѣвають тебя въ чемъ либо худомъ. Посему и ты не отзывайся худо ни о комъ, и безъ достаточной причины ни къ кому не имѣй подозрѣнія въ чемъ нибудь худомъ. Любовь не мыслитъ зла (1 Корине. 13, 5).

3. Тебѣ пріятно, когда о тебѣ отзываются хорошо. Посему и ты хорошо отзывайся о всякомъ ближнемъ. Особенно же остерегайся клеветы на ближняго. Клевета есть качество сатаны, и пусть оно принадлежитъ ему одному (Апок. 12, 10). Ты говори о ближнемъ только доброе.

4. Когда кто нибудь говорить тебѣ нѣчто худое о комъ либо постороннемъ, то всевозможно старайся защищать или извинять того посторонняго, и кромѣ сего никогда не пересказывай слышанныхъ словъ тому, о комъ они сказаны. Потому что часто говорятъ о другомъ что нибудь по враждѣ и духу мщенія, а пересказывающіе о томъ часто производятъ вражду; вражду же слово Божіе при-

Digitized by Google

числяеть къ такимъ порокамъ, которымъ преданные люди не наслъдятъ царствія Божіл (Галат. 5, 20).

5. Тебъ не пріятно, когда разглашають о твонхъ недостаткахъ, а особливо о твонхъ порокахъ. Посему и ты, когда видишь слабости и пороки другихъ, не разглашай о нихъ; ибо любы вся покрываеть, вся терпить (1 Корино. 13, 7). Но изыщи благопріятное вреия и съ любовію самъ скажи о замъченныхъ тобою слабостяхъ и порокахъ тъмъ, въ комъ нхъ видишь, и расположи ихъкъ исправлению. Послъ сего, если замъченные тобою въ ADYгихъ пороки не производятъ соблазна, оставайся въ покоћ; въ противномъ же случаћ скажн о нихъ тому, кто обязанъ обуздывать и врачевать порочныхъ, дабы сохранить отъ собдазна и порчи другихъ.

6. Тебѣ не пріятно, когда съ тобою обходятся грубо и чѣмъ нибудь оскорбляють тебя. Посему и ты обходись ласково со всянимъ человѣкомъ, не исключая никого; особливо же берегись употребленія словъ бранныхъ и оскорбительныхъ. Ежели какой либо ближній обходится съ тобою весьма грубо, сердито, и говоритъ тебѣ разныя непріятности, то отвѣчай ему кротко; потому что отвъть смиренъ отвращаетъ ярость (Притч. 15, 1). Ежели отъ грубаго обращенія съ тобою ближняго, ты разсерднася на него, то уже не **ro**вори ничего: ибо иначе твой гнѣвъ тотчасъ распалится, а при распалившемся гитвъ тебъ покажется нужнымъ сказать ближнему нъчто такое, о чемъ послъ будешь крайне сожалъть, но чего часто уже не будешь въ состоянія поправить. Въ гнъвъ никогда не говори ничего до твхъ поръ, пока совершенно успоконшься. Ежели же ближній разсердился на тебя по чему нибудь сильно, то не уговаривай его, хотя бы то было даже очень нужно; потому что доколь онь сильно сердится, до твхъ поръ владъетъ имъ страсть, не разумъ, и тебъ HOCEMY нельзя уговорить его: безумному какъ убълительно ни говори, напрасно; твои слова иногда только болће разсердятъ его, и побудятъ его къ чему нибудь для тебя вредному.

7. Тебѣ пріятно, когда тебѣ помогаютъ въ нуждахъ твоихъ. Посему старайся и ты, сколько можещь, помогать ближнимъ во всѣхъ ихъ нуждахъ. Милостыня (всяное благодѣяніе) отб смерти избавляетъ, и тая очищаетъ всякъ пръхъ. Творящіи милостыни и правды, исполнятся жизни, говоритъ слово Божіе (Товит. 12, 9). Впрочемъ здѣсь нужно наблюдать цорядокъ. Именно

8. Должно прежде другихъ оказывать помощь тъмъ, съ коими Божіе Провидѣніе связало насъ преимущественно предъ другими,

Digitized by Google

какъ то: родителямъ, родственникамъ, начальству, благодътелямъ, слугамъ, подчиненнымъ и единовърнымъ. Въ отношенін къ первымъ св. Апостолъ сказалъ: аще кто о своихъ, паче же о домашнихъ не промышляетъ, впъры отверглся есть, и невпърнаго горшій есть (1 Тимов. 5, 8). А о единовърныхъ учитъ такъ: да дплаимъ благое ко вспъмъ, паче же къ приснымъ въ впъръ (Галат. 6, 10).

9. За симъ, прежде другихъ оказывай помощь тѣмъ, которые имѣютъ въ ней нужду преимущественно предъ другими, какъ-то: больнымъ и увѣчнымъ. Ежели не можешь снабдить ихъ тѣмъ, что имъ нужно, то по крайней мѣрѣ посѣщай ихъ, какъ нибудь прислуживай имъ и утѣшай ихъ. Такъ поступай, хотя бъ они оказывались совершенно неблагодарными тебѣ; ибо любовь не ищетъ своихъ си (1 Коринө. 13, 5): тебя наградитъ Господь Богъ.

10. Оказывал помощь всёмъ ближнимъ живымъ, не лишай своей помощи ближнихъ умершихъ. Молись за всёхъ умершихъ, а особенпо за тёхъ, которые умерли неожиданно, и безъ надлежащаго приготовленія, и посему, можетъ быть, въ тяжкихъ грѣхахъ: чаще поминай ихъ, подавай для ихъ спасенія возможную милостыню. Многіе изъ умершихъ ближнихъ, особенно умершіе безъ надлежащаго приготовленія, нуждаются въ нашей помощн несравненно больше, нежели въ самой крайней степени бъдствующіе въ настоящей жизни; потому что умершіе уже никакъ не могутъ помочь себъ сами. Имъ можемъ оказать помощь только мы живые.

11. Паша любовь къ самимъ себъ можетъ быть, и. къ несчастію, часто дъйствительно бываеть, порочна. Такъ многіе люди желають и домогаются только земныхъ благъ, какъ то: большой чести, уваженія, достатка, и проч. Посему Господь нашъ Інсусъ Христосъ благоволилъ означить мъру нашей любви къ ближнимъ съ большою опредъленностію; Онъ заповълалъ, чтобъ мы любили ближнихъ, какъ Онъ возлюбнять наст. Да любите другь друга. якоже возлюбихъ вы (Іоан. 15, 12). Якоже возлюбихь вы, да и вы любите себе (Іоан. 13, 34). А Господь Інсусъ Христосъ возлюбиль насъ върующихъ-свою Церковь такъ, что Себе предаде за ню, да освятить ю,... представить ю Себъ не имущу скверны или порока, но да будеть свята и непорочна (Ефес. 5, 25-27). Онъ старался и старастся произвести во всёхъ насъ твердую вёру въ Бога Отца и въ Себя Самого (Іоан. 3, 16), доставить намъ върное познание Бога (Іоан. 1, 18. 17, 3), произвести въ насъ любовь къ Нему (Іоан. 17, 26), съ любовію ревность къ исполненію заповѣдей Божіихъ (Іоан. 14, 21. 23. 24) и ввести насъ въ животъ вѣчный (Іоан. 3, 16).

Посему какъ всякій изъ насъ, истинно любящій себя, долженъ всевозможно стараться о пріобрѣтеніи твердой вѣры въ Госнода Бога, върнаго познанія Его, сердечной любви къ Нему и усердія къ исполненію Его заповъдей; такъ должны мы содъйствовать и каждому ближнему, чтобъ онъ получилъ твердую въру въ Господа Бога, получилъ върное познание Его, пріобръль любовь къ Нему и ревностное стараніе объ исполненіи Его заповъдей, и такимъ образомъ непрестанно созръвалъ къ въчному блаженству. Иначе: всякому изъ насъ должно всевозможно возбуждать въ ближнихъ попечение о спасения своей души, поддерживать и усиливать это попечение всъми средствами, какія имбемъ. Посему никто наъ насъ не долженъ говорить: «какое мнѣ дѣло 40 R8-«чествъ и жизни другихъ людей?» Напротивъ всъ мы, когда видимъ кого либо поступающимъ неприлично человъку-христіанину, должны стараться найти удобное время, чтобы наеднить и съ любовію вразумить его и направить на путь спасенія. Молимь-(не просниь только) молимъ вы, братіе, писалъ св. Апостоль Павель Солунянамь, вразумляйте безчинныя (1 Солун. 5, 14).

О доставлении этой духовной помощи ближнамъ тоткно стараться несравненно нимъ болье, нежели телесной, да и телесную помощь должно доставлять такъ, чтобъ она болье или менье содъйствовала къ духовному усовершенствованію ближнихъ и къ ихъ **CII8**сенію. Потому что эта духовная нужда безъ всякаго сравненія важнёе всёхъ нуждъ тёлесныхъ. Притомъ, помощь въ нуждахъ духовныхъ часто гораздо труднѣе, чѣмъ въ тѣлесныхъ, уже и по тому одному, что за благодъяніе въ телесной нужде намъ обыкновенно платять благодарностью, за духовное же ПОЧТИ никогда, а не ръдко платять еще ненавистью и даже мшеніемъ.

12. Впрочемъ и при этой духовной помощи такъ же должно соблюдать порядокъ, какъ и при оказываніи помощи тълесной. Именно: прежде всего должно обращать внимание на людей, съ которыми Божіе Провиденіе поставило насъ въ ближайшей связи, нежели на другихъ. Таковы наши дъти, родственники, друзья, благодътели, подчиненные, слуги. Кто изъ насъ старается наставлять, вразумлять Ħ исправлять людей постороннихъ, между тъмъ какъ его собственные дъти, домашніе, слуги и подчиненные дичають и напитываются разными заблужденіями и пороками; тоть не исполняеть заповѣди о любви къ ближнему, и тотъ не

ближній ближнихъ, а врагъ—иногда крайне вредный и пагубный.

13. Ни въ какой возможной тълесной. a особливо духовной помощи намъ не **ЛОЧЖНО** отказывать людямъ порочнымъ, иноземнымъ, иноплеменнымъ, иновърнымъ, еретикамъ, безбожникамъ и врагамъ; потому что всѣ они, какого бы ни были направленія и расположенія духа, суть люди; всъ созданы однимъ Создатслемъ, всъ созданы съ безсмертною душею, всъ созданы по образу и по подобію Божію, всъ искуплены безцённою кровію Іисуса Христа, н посему всъ дъти Небеснаго Отца, всъ соискупленники Христовы, и всъ сонаслъдники одного въчнаго, всеблаженнаго царствія Божія. Посему встиь людямь и должны мы оказывать нашу любовь. Люди порочные, еретики и безбожники вообще имъютъ величайшую нужду въ нашей духовной помощи, особенно въ молитвъ о нихъ и примъръ для нихъ. А о врагахъ есть и ясная заповѣдь Господа: любите враги ваша, благословите кленущыя вы, добро творите ненавидящымъ васъ, и молитеся за творящих вамь напасть и изгонящыя вы (Мато. 5, 44). Тутъ не можетъ быть никакого возраженія; ибо св. Апостоль Іоаннь всъмь намъ даетъ знать, что всякъ ненавидяй брата своего, человъко-убійца есть (1 Іоан. 3, 15).

Такова должна быть наша любовь къ ближнимъ. Мы были бы весьма счастливы, если бы всѣ напитаны были любовію ко всѣмъ ближнимъ. Тогда на нашей землѣ отнюдь не было бы такъ много несчастій, и наша жизнь была бы очень много подобна жизни нашихъ прародителей въ раю сладости. Будемъ усердно исполнять заповѣдь Господа о любви къ ближнимъ!



### НЪЧТО О СЛОВЪ

## йстинняго

въ осьмомъ членъ сумвола въры.

Сбившіеся съ толку иноки Соловецкаго монастыря, въ началѣ второй половины XVII-го столѣтія, жалуясь въ своей челобитной Царю Алексѣю Михайловичу на главное Духовенство иравославной Церкви, будто оно «по своему «мудрованію проповѣдуетъ имъ новую незнае-«мую вѣру», писали въ той своей челобитной между прочимъ, слѣдующее: «Такожде, Госу-«дарь, и сумволъ православныя Христіанскія вѣоры измѣнили. Глаголютъ: и въ Духа Свята-«ю Господа животворящаго, а истиннаго «отставили. Святіи же Отцы отнюдъ того не «измѣнили нигдѣже, и прибавить или убавить «собою ничесоже не смѣли» (<sup>1</sup>).

Такая жалоба для людей простыхъ, не пріучившихся дъйствовать силою разсужденія, могла казаться, такъ какъ многимъ она еще и

(1) См. Сборникт, начинающійся «Исторіею о Отцёхъ и страдальцёхъ Соловецкихъ». лист. 80 и на обор.

Отд. ЈУ.

4

въ наше время кажется, очень уважительною; въ самомъ же дѣлѣ она заключаетъ въ себѣ обнаруженіе только грубаго невѣжества жалобщиковъ.

Въ осьмомъ членъ Сумвола Въры, **упо**требляемаго въ православной Церкви, подлинчитается слова истиннаго. Осьмый но не членъ Сумвола Въры въ православной Церкви читается такъ: и въ Духа Святаго Господа животворящаго и проч. О словахъ Господа и истиннаго въ семъ членъ разсуждалъ еще Стоглавный соборъ, потому что въ его время нѣкоторые читали сей членъ, употребляя оба эти слова, такъ: и въ Духа Святаго Господа истиннаго и животворящаго. Соборъ рѣшилъ: «едино глаголати (т. е. читать только «одно которое либо слово): или Господа nvn «истиннаго».

Итакъ на что жаловались Соловецкіе иноки? Въ православномъ Сумволѣ Вѣры стоитъ такое слово, которое утвердилъ самъ Стоглавный соборъ. Если бы Соловецкіе жалобщики не сбились или не были сбиты съ толку; то отнюдь не рѣшились бы написать означенной жалобы въ своей челобитной. Ибо тогда они ясно видѣли бы, что такая жалоба обличаетъ не православную Церковь въ измѣненіи вѣры, а обличаетъ только ихъ самихъ въ незнаніи своей вѣры, за которую ратуютъ. Ибо хотя въ

Digitized by Google

осьмомъ членѣ Сумвола Вѣры, читаемаго въ православной Церкви, нѣтъ слова истиннаго, однакожъ въ немъ есть слово Господа. А Стоглавный соборъ, опредѣленій котораго Соловецкіе жалобщики показыявали себя крѣпко держащимися, какъ несомнѣнной истины, ясно велѣлъ читать въ означенно́мъ членѣ Сумвола Въры одно изъ словъ или Господа или истиннаго.

Но Соловецкіе жалобщики не занимались познаніемъ своей вѣры и не читали того, что еставная имъ въ наслѣдіе ихъ благочестивые предйи. Въ доказательство вотъ два документа изъ древней, находившейся въ рукахъ жалобщиковъ, Соловецкой библіотеки, сами собою иопавшіе на глаза при легкомъ осмотрѣ сей библіотеки, документы, ясно показывающіе, что въ осьмомъ членѣ Сумвола Вѣры православною Церковію опущено слово истиннато и поставлено Господа не по плотскому мудрованію, какъ писали Соловецкіе жалобщики въ своей челобитной, а потому, что этотъ членъ такъ, а не иначе былъ читанъ въ православной Церкви прежде.

Первый документъ есть Кругъ міротворный. Въ этой книгѣ осьмый членъ Сумвола Въры читается такъ: «и въ Духа Святаго Гос-«пода животворящаго, иже отъ Отца исходячщаго, иже со Отцемъ и Сыномъ съпоклоняе-Отд. IV. Д\* ма, глаголавшаго пророкы» (<sup>1</sup>). А эта кннга, Кругъ міротворный, какъ ясно означено на исрвомъ листъ сей книги, была писана по благословенію и повелѣнію всероссійскаго Митрополита Іоасафа (онъ рукоположенъ въ 1539 году) и по благословенію преемника его, Макарія Митрополита Повгородскаго, того самаго, который предсъдательствовалъ на Стоглавномъ соборъ.

Вторый документь—Сборникъ, № 808 въ 4, писанный, какъ ноказываетъ бумага и почеркъ письма, около тогоже времени. Въ семъ Сборникѣ осьмый членъ Сумвола Вѣры написанъ такъ: «Вѣроую и въ Духа Святаго «Господа, и животворящаго, и исходящаго отъ «Отца, иже съ Отцемъ и съ Сыномъ спокло-«няема и съславима, глаголавшаго пророкы» (<sup>2</sup>).

Итакъ означенную жалобу на православную Церковь могло породить только невъжество жалобщиковъ.

- (1) См. Міротворный Кругъ. лист. 19 на обор.
- (2) См. означ. Сборникъ. лист. 252.



٤

### О КНИГАХЪ,

# на которыхъ отступники отъ православной церкви основываютъ свои неправильныя

мысли.

Уваженіе къ книгамъ нохвально въ каждомъ человѣкѣ. Оно показываетъ желаніе усовершенствовать разумъ, данный намъ для озаренія пути жизни, и обогатить его готовыми свѣдѣніями, пріобрѣтенными иногда тяжелымъ и многолѣтнимъ трудомъ. Оно также показываетъ достойное уваженія недовѣріе къ себѣ и къ своимъ силамъ, потому что побуждаетъ человѣка, не довольствуясь собственными сужденіями и наблюденіями, прислушиваться къ тому, что говорили и говорятъ другіе.

Тъ́мъ болѣе похвально уваженіе къ книгамъ о въ́ръ. Въ́ра, святая и спасительная, не изобрътена человъкомъ посредствомъ собственныхъ его изысканій; но дана человъческому роду Самимъ Богомъ. Самъ Господь благоволилъ явиться на землъ и даровать человъкамъ правильное свъдъніе о существъ Божіемъ, о святой Божіей волъ и о назначеніи настоящей нашей жизни. Посему върно и свято познать святую въру можно только изъ книгъ, въ которыхъ начертаны сіи Божественныя свъдънія.

Но какъ въ пріобрътеніи и обыкновенныхъ познаній можно руководствоваться не каждою книгою, потому что есть книги, объщающія, по видимому, пріятную пищу уму, но на самомъ дълъ ведущія его къ разстройству, a сердце къ развращенію: такъ и въ Божественныхъ предметахъ не каждая книга, въ которой, · по видимому, изображаются предметы въры, можетъ доставить правильное познаніе истинъ, открытыхъ Богомъ. Есть книги, прямо противныя волъ Божіей и ведущія человъка He KЪ въчному блаженству, а къ въчнымъ мученіямъ. Таковы книги, написанныя людьми, зараженными еретическимъ ученіемъ, или объясняющія какое либо, не вполнъ правовърное мнъніе, и выдаваемыя сочинителемъ или подъ собственнымъ именемъ, или ложно приписываемыя такимъ лицамъ, которыя чтить CB. · Церковь, какъ великихъ пастырей и учителей эвоихъ. Накъ съ одной стороны спасительны тѣ книги, въ которыхъ не погрѣшительно изображается ученіе св. въры, принесенной na

землю Сыномъ Божіимъ: такъ, съ другой стороны, цагубны ть книги, въ которыхъ излагается превратное, измышленное человъческимъ умомъ, ученіе, или въ которыхъ къ откровенной и исповѣдуемой вселенскою Церковію истинъ примъшивается какая дибо дожь. какая либо неправильная мысль, о которой не говорилъ Сынъ Божій, не проповъдывали св. Апостолы, не учили святые Отны Перкви. Какъ чтеніе върныхъ, непогръшительныхъ книгъ можетъ озарить умъ человѣка свѣтомъ Божественнымъ, давать и поддерживать любовь къ дъятельности чистой, сообразной съ волею Божіею и угодной Богу: такъ чтеніе книгъ превратныхъ, или заключающихъ въ себѣ истину съ примѣсью лжи, можетъ дать превратное направленіе мыслямъ всей дъятельности н человъка, сдълать его врагомъ Бога, человъковъ и собственнаго его спасенія. Посему вполнъ исобходимо каждому человъку нетолько уважать книги, но и имѣть должное понятіе о тіхъ изъ низъ, которыя онъ памъренъ читать.

Было бы трудно, и даже невозможно держаться сего правила, если бы предоставлено было намъ самимъ дълать выборъ между книгами. Оставаясь съ однимъ своимъ умомъ, постоянно дълающимъ ощибки, а въ дълъ въры, когда нашъ умъ предоставленъ самому себъ, даже любящимъ болъе ошибки и ложь. чёмъ истину Божію, мы потерялись бы въ этомъ выборъ и скоръе поцали бы на какую либо вредную книгу, чъмъ на ту, которую доллсно намъ читать и изучать. Господь, Отецъ человъковъ, не оставилъ насъ безъ указанія во всемъ, что касается вѣчнаго спасенія нашего. Онъ донынъ изрекаетъ намъ Свои Божественныя наставленія и даетъ правила, какъ пріобрѣтать познаніе въ истипнахъ въры H совершать служение, угодное Ему. Люди JIF управляютъ святою Церковію? Они ли рѣшають дѣла, отъ которыхъ зависитъ спасеніе наше? Нътъ! въ святой Церкви пребываетъ Самъ Господь. Онъ объщалъ послать Апостоламъ Св. Духа, который имъль наставить ихъ на всяку истину и быть съ пими 63 вљкъ (Іоан. 14, 16; 16, 13). Онъ объщалъ Самъ быть съ ними до скончанія въка (Мато. 28, 20). Это преимущество, дарованное Апостоламъ и въ лицъ ихъ всей учрежденной Господомъ Церкви, не могло изчезнуть на землъ вмъстъ съ кончиною ближайшихъ учениковъ Господа. Господь объщалъ пребывание свое и пребывание Св. Духа не на извъстное какое либо время, но до скончанія въка; а обътованія Господа суть ей и аминь (2 Кор. 1, 20), суть вѣчная, неизмѣнная и непреходящая HCтипа. Посему очевидно, что Онъ разумълъ нe однихъ Апостоловъ, но и пресмниковъ ихъ, верховныхъ пастырей всъхъ послъдующихъ временъ.

Пребываніе Господа на землѣ, по самому существу Его, не инымъ можетъ быть, какъ дѣятельнымъ и животворнымъ. Святый Іоаннъ Богословъ, быев ез духљ, видѣлъ, что Сынъ Божій ходитъ посредъ свътильниковъ и держить звъзды ез десницъ своей (Апок. 1, 13. 16; 2, 1). Свѣтильники, какъ объяснилъ Самъ Господь св. Іоанну Богослову, знаменуютъ Церкви, а звѣзды Ангеловъ (Апок. 1, 20), то есть, предстоятелей Церквей, какъ толкуетъ Андрей Кесарійскій (<sup>1</sup>). Изъ сего видно, что Господь живетъ и дѣйствуетъ въ своей Церкви постоянно.

Въ чемъ же состоитъ Его дѣятельность? Тотъ же самый Іоаннъ Богословъ говоритъ въ святомъ Евангеліи, что Іисусъ Христосъ исполнь благодати и истины, что благодать и истина Іисусъ Христолъбысть (Іоан. 1, 14. 17). Дѣятельность Іисуса Христа, проявляющаяся въ благодати и истинѣ, принадлежитъ Ему вѣчно; ибо Іисусъ Христосъ, по ученію Богодухновенныхъ Апостоловъ, вчера и днесь, той же и во въки (Евр. 13, 18).

(1) Въ толкования на Апокалносисъ.

Посему какъ благодать, такъ и истина нензмънно и животворно изходятъ отъ Него и нынъ такъ же, какъ изходили во время видимаго пребыванія Его на зсмль. Обиліе благодати Госнодь сообщаеть намъ въ святыхъ Таинствахъ, Божественную истину Свою, главнымъ образомъ, изрекаетъ въ Богодухновенныхъ Писаніяхъ и въ Божественныхъ Преданіяхъ. Но надобно знать, какъ онъ изъясняетъ намъ сін Инсанія и Священныя Преданія? Какъ дъласть приложение ихъ къ нуждамъ времени и къ разнымъ состояніямъ и обстоятельствамъ Церкви? Въ особенности, какъ Онъ изрекаетъ TY, великую для насъ, истину, что сіи Писанія И Преданія истинно изображаются въ тБхъ, или другихъ книгахъ, что по симъ книгамъ мы непогръшительно исповъдуемъ святую въру и пріемлемъ дъйствительную благодать въ святыхъ Таинствахъ?

Ходящій посредъ свътильниковъ и Дерэкащій звъзды въ десницъ своей Самъ отвѣтствуетъ на сіе. Слушаяй васъ, говоритъ Онъ святымъ Аностоламъ и преемникамъ ихъ, Мене слушаетъ (Лук. 10, 16). «Вы, мон Апостолы и ваши преемники, какбы такъ сказалъ Господь; будете мопми устами. Тотъ, кто будетъ слушать глаголы, исходящіе изъ устъ вашихъ, не васъ будетъ слушать, а Меня Самого». «Истинно есть, говорится въ книгъ о въръ (1), кто слушаеть Патріарховъ и отъ нихъ освящаемыхъ и посылаемыхъ, Христа CAYшаеть, а кто отметается ихъ, Самого Христа Бога отметается той». Итакъ всъ свъдънія, необходимыя для въчнаго спасенія нашего, мы можемъ получить отъ настырей Церкви; ибо чрезъ нихъ объщалъ учить насъ Самъ Госнодь. Слъдовательно и въ выборъ книгъ должно руководствоваться ихъ наставленіемъ; потому что не къ нимъ, но къ Самому Іисусу Хриету относится наше послушание, оказываемое настырямъ. Въ другое время Господь сказалъ: аще согръщить къ тебъ брать твой, иди и обличи его между тобою и тъмъ единњмъ: аще тебе послушаеть, пріобрњав не послиеси брата твоего: аще ли шаеть, поими съ собою еще единаго или два: да при устъхъ двого или тріехъ свидътелей станстъ всякъ глаголъ: аще **нсе н**е послушаетъ ихъ, повњждь Церкви, аще же и Церковь преслушаеть, буди тебъ якоже язычникъ и мытарь (Мат. 18, 15-17). Блаженный Ософилакть говорить, что подъ Церковію Господь разумѣетъ здѣсь предстателей, то есть главнымъ образомъ верховныхъ пастырей Церкви (2). Изъ сего видио, что окон-

<sup>(1)</sup> л. 232. Іосифовской печати.

<sup>(2)</sup> См. въ Влаговъстникъ объяснение сихъ словъ.

чательное ръшеніе въ важнъйшихъ дълахъ Христіанской Церкви предоставлено Господомъ Іерархамъ, какъ преемникамъ Апостоловъ И высшимъ предстоятелямъ Церкви. Но какъ святые Іерархи съ древнихъ временъ ръшали подобныя дѣла? Примѣръ святыхъ Апостоловъ и святыхъ Отецъ показываетъ, что по B03несенін Іисуса Христа они дъйствовали въ важныхъ случаяхъ не отдѣльно другъ отъ друга. Св. Апостолы учредили соборъ, чтобы ръшить возникшія между Христіанами недоумънія о обръзаніи и пъкоторыхъ обрядахъ и постановить правила для Церкви Христовой (Дъян. 15 гл.). Они узаконили и на будущее время, чтобы дважды въ году былъ соборъ Епископовъ и чтобы они разсуждали другъ съ другомъ о догматахъ благочестія и разръшали елучающіяся церковныя прекословія (Прав. Апост. 37). Носему въ послъдующее время всъ важныя дъла, касающіяся святой Церкви, ръшались на соборахъ, и чъмъ важнъе были дъла, тъмъ общирнъе были соборы. Окончательное ръшеніе принадлежало Соборамъ вселенскимъ; выше ихъ власти въ дѣлахъ вѣры не было признаваемо ни какой другой власти. Изъ сего видно, что сами пастыри порознь, хотя и составляютъ орудіе Іисуса Христа въ B03B<sup>5</sup>щеніи истинъ, но только собору высшихъ Ieрарховъ, которымъ ввърена вселенская Цер-

ковь, какъ говоритъ св. Іоаннъ Дамаскинъ (1), и въ которыхъ, какъ своихъ предстоятеляхъ, олицетворяется вся Апостольская, Соборная Церковь, принадлежитъ Божественная власть и Богодухновенность опредъленій, такъ что все, что они въ качествъ избранныхъ служителей и орудій Духа Благодати и истины Христовой изрекають и опредѣляють по общему согласію, не есть уже человъческое ръшеніс, но ръшеніе Самого Бога, въчная истина Іисуса Христа, пребывающаго съ ними до скончанія въка, и Духа Святаго, наставляющаго ихъ Ha всякую истину и пребывающаго СЪ ними 85 въкъ. Посему-то св. Апостолъ Павелъ и называеть св. Церковь столпомъ и утвержденіемь истины (1 Тим. 5, 15). Отъ сей-то власти и отъ сего то ръшенія истины находится въ зависимости каждый въ отдъльности BCDховный пастырь! Съ ръшеніемъ сей-то власти и съ согласіемъ всей Церкви обязанъ соображать и имъ повѣрять и исправлять свои дѣйствія и распоряженія каждый пастырь въ своей области! Ръшеніямъ и узаконеніямъ сейто власти безусловно должны покаряться Ħ всъ върующіе! Итакъ не самовольно и не саморазсудно должны мы избирать книги для

(1) Въ 4-мъ посланія къ Африканцамъ.

назиданія въ въръ и жизни Христіанской, но съ смиреннымъ и благоговъйнымъ послушаніемъ упражняться въ тъхъ изъ нихъ, которыя даны намъ въ руководство Соборомъ верховныхъ пастырей, устами коихъ глаголетъ къ намъ Самъ Господь и Духъ Святый, или которыя согласны съ книгами, употребляемыми во всей православной Церкви;ибо Церковь, какъ столпъ и утвержденіе истины, какътъло Інсуса Христа и исполненіе исполняющаго всяческия во вслъхъ (Еф. 1, 25), не можетъ погръщать.

Наши отступники отъ православной Церкви любять читать книги. Это похвально! Но они читають не ть изъ нихъ, которыя слъдовало бы читать преимущественно предъ другими; а читають изключительно, вопервыхъ тв, которыя напечатаны въ первыя девяносто лѣтъ со времени введенія въ Россію книгопечатанія, и которыя не были еще доведены до полной исправности и согласія съ книгами всей православной Церкви. Вовторыхь, они читають тв книги, которыя напечатаны или написаны самими отступниками, и изъ которыхъ Hamнаправлены прямо противъ болышая часть православной Церкви.

Спрашиваемъ: почему они читаютъ эти книги и рукописи преимущественно предъ всъми, издающимися въ православной Церкви? Богодухновенные ли Апостолы гдъ нибудь ска-

Зали, что только онъ непогръшительны и только онъ необходимы для нашего спасенія? Или эти книги утверждены и признаны за правило въры жизни св. вселенскими Соборами? M Или онъ во всемъ согласны съ тъми книгами, которыя употребляются во всей православной Церкви во вселенной? Нътъ! святые Апостолы не видъли сихъ книгъ, вселенские Соборы не повъряли ихъ; книги, напечатанныя въ Россін до 1654 года, были употребляемы не во всей Соборной, Апостольской, вселенской Церквн, а вошли въ употребление, не задолго до Патріарха Никона, въ одной Россіи. Онъ изданы съ благословенія только мъстныхъ Россійскихъ Патріарховъ и не были утверждены ко всеобщему и всегдашнему употреблению по всей православной Церкви соборомъ Патріарховъ; а мъстная власть Патріарховъ не есть власть высшая. Высшая власть есть власть соборная и особенно Соборовъ вселенскихъ.

Мы не отвергаемъ книгъ, напечатанныхъ въ первыя девяносто лѣтъ со времени введенія книгопечатанія въ Россію, и не считаемъ ихъ во всемъ неправильными. Мы чтимъ однѣ изъ нихъ, какъ кпиги, заключающія въ себѣ Божественное Откровеніе, другія какъ книги, изображающія въ себѣ образъ совершенія святыхъ Таинствъ, и излагающія вѣчные догматы св. вѣры и правила жизни; всѣ же во-

обще чтимъ, какъ памятникъ заботливости Патріарховъ о порядкъ и единствъ Богослуженія по всей Россіи,-чтимъ, какъ книги, которыми руководствовались наши православные предки и стремились къ достижению въчнаго спасенія. Мы чтимъ ихъ гораздо болье, неже**ди отступники; потому что неизмънно самымъ** дѣломъ исповѣдуемъ ту святую вѣру, которая объясняется въ нихъ, и стараемся слёдовать твмъ правиламъ нравственности, которыя излагаются въ нихъ; самымъ дѣломъ также совершаемъ всъ тъ таинства, которыя изображаются въ сихъ книгахъ; тогда какъ отступники, держась ихъ наипаче только въ буквахъ, наменяють, или вовсе оставляють существенную и большую часть, относящуюся къ самымъ святымъ Таинствамъ, къ ученію о Церкви и Іерархіи. Мы чтимъ святьйшихъ Патріарховъ, при которыхъ напечатаны сіи книги, какъ Іерарховъ православной нашей Церкви, какъ мужей, оказавшихъ важныя услуги святой Неркви и Отечеству, какъ пастырей, заботившихся о единообразіи церковнаго чина и объ устранении недостатковъ, вкравшихся въ Богослужение въ разныхъ мъстахъ России. Мы чтимъ ихъ оцять гораздо болѣе, нежели отступцики; потому что мы, какъ и они, тщимся исполнить свято правила св. Апостоловъ и св Отцевъ; соблюдаемъ, какъ и они, единение вѣры съ вселенскою православною Церковію; оказываемъ, какъ и они, совершенное послушаніе сей Церкви, и не самочинно, какъ отступники, совершаемъ священныя дъйствія, но совершаемъ такъ, какъ совершаетъ ихъ по всей вселенной святая Апостольская Церковь, подобно тому, какъ старались поступать и всъ наши святъйшіе Патріархи.

Но чтя святѣйшихъ Патріарховъ, бывшихъ до Никона, чтя и книги, напечатанныя при нихъ въ Россіи, должны ли мы утверждать, что въ сихъ книгахъ совершенно нѣтъ недостатковъ, что сін Патріархи ввели ихъ во всегдашнее употребленіе въ Церкви, съ тѣмъ чтобы никто послѣ нихъ уже не дѣлалъ никакихъ исправленій въ книгахъ? Спросимъ отстуиниковъ: какъ сами святѣйшіе Патріархи дѣйствовали въ отношеніи къ книгамъ? и какъ сами они взирали на книги, напечатанныя съ ихъ благословенія?

Главная и постоянная забота святъйшихъ Патріарховъ состояла въ томъ, чтобы исправить Священныя и церковныя книги такъ, чтобы онъ сколько возможно были безошибочны и согласны съ священнымъ Преданіемъ. Они вседушевно старались о введеніи единства въ Богослужебныхъ дъйствіяхъ по всей Россіи; потому что много встръчалось разностей въ рукописяхъ, съ которыхъ начали печататься Отд. IV. кинги по введеній кипгопечатанія въ Россія. Для сего съ ихъ благословснія справщиками свъряемы были Славянскіе списки, иногда до десяти и болъе. Такимъ образомъ сдинство ио возможности достигаемо было по всей Россіи; вновь напечатанныя книги расходились почти повсюду. Оставался вопрось: «совершенно ли сохранено ля KP. книги ? эти исправны нихъ сдинство и согласіе съ книгами во всей вселенской православной Церкви?» Само со-**Бою понятно, что въ началъ столь многослож**наго дъла, каково книгопечатаніс, когда ни исжусство печатанія въ Россіи еще не было доведено до совершенства, ни справщики не моглы еще быть вполнъ свъдущи въ дълъ книжномъ нельзя было выходить и книгамъ вполиъ совершеннымъ. Сами святъйшіе Патріархи, Іовъ, Гермогенъ, Филарсть, Іоасафъ и Іосифъ инкогда не считали изданныхъ при нихъ книгъ во всемъ исправными, неподлежащими никакому исправленію. При изданім почти каждой книги вздатели обыквовенно умоллють читателей простить имъ ошнбки и исправить. Этимъ самымъ они возлагали на читателей, особенно на блюстителей въры, на верховныхъ настырей обязанность стараться освободить книги оть всъхъ погръшностей и довести наъ до полнаго совершенства и согласія со вселенскою Церковію, которой судъ есть судъ Во-

÷

Digitized by Google

жественный, какъ столпа и утвержденія истины (1 Том. 3, 15).

По прекращеніи мятежей, препятствовавшихъ Русскимъ Патріархамъ споситься съ прочими Патріархами Восточными, насталь миръ. Москву посъщали Восточные Патріархи, Јерархи и другія лица священнаго сана. Они замътили въ нашихъ обрядахъ нъкоторыя разности и отступленія отъ Восточной православной Церкви. На патріаршемъ престоль въ Россіи тогда былъ Никонъ. Они указывали ему на эти разности. Разности были, конечно, не очень важныя; потому что касались обрядовъ и внѣшнихъ дѣйствій, а не святыхъ догматовъ; посему эти разности нашими отцами, доколћ они о нахъ не знали, были допускаемы безгръшно п безъ вреда для ихъ въчнаго спасенія. Но какъ скоро было показано, что тами дъйствіями наша Церковь различается отъ своей матери—Греческой Церкви: то дальнѣйшая тернимость сихъ разностей уже не была безгрѣшна, а-гръхъ, и вредна для спасенія.

Спросимъ: какъ поступили бы при этоиъ свёдёніи святёйшіе Патріархи Іодъ, Филаретъ, Іоасафъ и Іосифъ, еслибъ въ это према на мѣстѣ Никона были они? Оставаться при показациыхъ разностяхъ они, конечно, етніедь бы не рѣшились; потому что этими рязностями они проложили бы путь къ дольнёйниеть Отд. IV.

разностямъ. Оставить указаніе вселенскихъ Патріарховъ безъ вниманія также бы не рѣшились; потому что, по самому высокому сану своему, они должны были глубоко сознавать свою обязанность послушанія вселенской Церкви и единства съ нею. Для отвращения всякаго недоумънія, сомнънія, пли подозрънія, должно было обратиться къ древнъйшимъ, какія только могли найтись. Славянскимъ спискамъ церковныхъ книгъ, также къ древнъйшимъ спискамъ Греческихъ книгъ, съ которыхъ онъ переведены, свърить эти книги другъ съ другомъ, и постановить, какъ должно пхъ у насъ нечатать и употреблять. Для върнъйшаго же и несомитнити разсмотртнія означенной свърки и означеннаго постановленія должно было употреблять не какихъ либо частныхъ модей, какъ это дълалось до того времени, но созвать соборъ изъ Ісрарховъ не только Русскихъ, но и православныхъ Восточныхъ.

Такъ поступили бы святъйшіе Патріархи Іовъ, Филаретъ, Іоасафъ, Іосифъ. И именно такъ поступлено было при исправленіи церковныхъ книгъ при святъйшемъ Патріархѣ Никонѣ. Прежде для исправленія книгъ принимаемы были въ соображеніе только немногія Славянскія рукописи; теперь истребовано было сколько можно большее число ихъ изъ всѣхъ знаменитыхъ обителей Русскихъ. Пре-

Digitized by Google

жае повърялись книги по однимъ Славянскимъ рукописямъ; теперь пріобрѣтено было для повърки ихъ множество древнихъ Греческихъ рукописей, изъ которыхъ одна написана была за 1000 лътъ предъ симъ. Прежде исправленіемъ книгъ занималось и сколько липъ только низшаго Русскаго Духовенства, именно: два протопопа, два попа и одинъ діакопъ; тенерь за пересмотръ, повърку и исправление книгъ принялись совокупно съ Русскими Греческіе духовные. Прежде при печатаніи книгъ ограничивались исправлениемъ только Pycскими справщиками, п, испросивъ благословеніе Патріарха, печатали и разсылали книги аля употребленія по Церквамъ; теперь для разсмотрънія и исправленія книгъ созванъ быль Соборь великій, имъющій качество вселенскаго, Соборъ всъхъ Іерарховъ православной Церкви, который безъ сомпънія чувствовалъ на себъ непремънную обязанность и полное право разсматривать вск книги, какъ употреблявшіяся въ Россін до Патріарха Никона, такъ исправленныя при Никонъ, и утвердить постоянному употребленію КЪ въ Церкви ть изъ нихъ, въ которыхъ върнъе изображались священныя дъйствія и ученіе Церкви вселенской. Эти разсматривавшіяся кпиги только тогда введены были во всеобщее употребление,

когда были вполнѣ разсмотрѣны, повѣрены и одобрены симъ великимъ Соборомъ.

Люди безпристрастные! разсудите объ этомъ искренно и скажите, неужели все это сдѣлалп святые Іерархи худо? Нсужели эти распоряженія сдѣланы и это соборное опредѣленіе изрѣчено по внушсию діавола, подъ вліяніемъ антпхриста, какъ обыкновенно говорятъ наши отступники отъ православной Церкви?

Да убоятся они суда Божія! Эта хула относится не къ простымъ людямъ, НО къ Ангеламъ Божимъ (Анок. 1, 20), и дъласть нхъ повипными тому же суду, какому былъ подвергнуть Корей съ своимъ сонмомъ (4 Монс. 16, 2-51). Опи обыкновенно говорять, что Патріархъ Инкопь цзмъннлъ книги, а съ ними и обряды. Но это не такъ. Пусть прочтуть, что написано въ соборномъ свиткъ. Тамь читаемъ: Книги, яже за повслениств благочестивыйшиго великаго госудиря Наря и великаго кинзя Алексия Мижайловича и благословениемъ и совитомъ святъйшихъ вселенскихъ Патріарховъ ис правишася, и преведошися и напечатишася, при Никонь бывшель Патріархнь: н посли его отшествія. за благословеніемь освященнаго Собора, книги служебники, и требники, и прочія, зане суть право цеправлены, прилати. То ссть, неправленныя. книги благословлены ко всеобщему и всегдашпему употреблению по всей Россия собо-. ромъ трехъ Патріарховъ, именно: Папсіемъ Александрійскимъ. Макарісмъ Антіохійскимъ и Іоасафонъ Московскимъ, изъ которыхъ Пансій и Макарій имъли право голоса на Соборъ и оть Константинопольскаго и Іерусалимскаго Натріарховъ, следовательно-Соборомъ BCe-**АС**НСКИМЪ, КОТОРЫЙ НС ТОЛЬКО СВИДЪТСЛЬСТВОвалъ кинги, напечатанныя до 1667 года, но нсцравляль и напечаталныя при самомъ Никонъ, дабы сдълать чинъ Богослужения во всемъ согласнымъ со вселенскою Церковію. Пбо такъ читаемъ въ томъ же свиткв касательно освящения воды на день Богоявления: повслыне же и клаты, юже перазсудно положи Никонъ бывшій Патріархъ о дийствь освященныя воды на святыхъ Богоявлений. еже дъйствовати единощи (точію въ навечеріц), разрышасмъ, и разрушасмъ U вничтоже влавияель. Повельваему же ц благословляеть творити по древнему обычаю святыя Восточныя Церкве, и по преданію святыхъ и Богоносныхъ Отецъ, въ навечеріи дыйствовати освященіе святыхъ водъ въ церквахъ, и по утріи на рыкъ, **якоже повельвають и вси церковныя ус**тавы, тыже молитвы злаголати и длйство творити (<sup>1</sup>). Итакъ мы принимаемъ и чтимъ исправленныя книги не по какому либо погрѣшительному пристрастію къ нимъ, но нотому, что онѣ одобрены Соборомъ Первосвятителей, а Соборами Первосвятителей Церкви Самъ Господь изрекаетъ Божественную истину (<sup>2</sup>). Видите, что Церковь, къ которой принадлежимъ мы по благодати Божіей, не есть какая либо Великороссійская, или Никоніанская, какъ обыкновенно называютъ ее отступники, но утверждающаяся на Соборахъ, и посему истинно Соборная, Апостольская и Православно-Каеолическая.

Еслибы святьйшіе Патріархи Іовъ, Гермогенъ, Филаретъ, Іоасафъ и Іосифъ возстали ныпѣ и посмотрѣли на всѣ подвиги, на всю заботливость, съ какою досточтимые, бывшіе послѣ нихъ, Іерархи продолжали дъло, начатое ими касательно исправленія книгъ, и окончили его среди многихъ преиятствій и скорбей, устроивъ въ Россіи согласіе съ вселенскою Церковію: то какою бы возрадовались

(1) Соборный свитокъ напечатанъ въ началѣ Служебника, изданиаго въ 1667 году, потомъ перепечатанъ въ Дополненіяхъ къ Актамъ Историч. Т. V. стран. 439–510.

(2) См. книгу о Вири, листь 232.

они радостію, какъ смиренно и мекренно возблагодарили бы они трудившихся въ этомъ святомъ дълъ, о которомъ сами столько заботились, но которое окончить предоставили своимъ преемникамъ! И какъ скорбно они стали бы смотръть на всъхъ вышедшихъ изъ повиновенія святой Церкви, которой всь они всеусердно всёмъ внушали оказывать глубокое всесовершенное послушание! Наши отступники думають, что защищають ихъ дъло; но они дъйствуютъ противъ ихъ внушеній, и защищаютъ дело самолюбцевъ и мятежниковъ противъ святъйшаго Патріарха Никона,дело Юрьевецкаго протопопа Аввакума, Суздальскаго протопопа Никиты, Муромскаго попа Логина, Романовскаго попа Лазаря и діакона Өеодора. Они были справщики книгъ ири Патріархѣ Іосифѣ. Когда въ дѣлѣ исправленія книгь при Патріархѣ Никонѣ приняли участіе многіе верховные пастыри и когда печатное дело нужно было поручить людямъ, болъе свъдущимъ: тогда Аввакумъ, Никита, Лазарь, Логинъ и Өеодоръ были отставлены оть сей, безъ сомнѣнія почетной для нихъ, должности. Эти дъятели не хотъли простить Патріарху Никону своего униженія, и ръшились отмстить ему во что бы то ни стало. Они начали распространять въ народъ разныя клевсты на Патріарха, и называть все исправленное и изданное при Никонъ ересью, антихристовою нечатью и проч. Къ нимъ присоедининись сначала недовольные Патріархомъ въ Духовенствъ и при Дворъ, потомъ нъкоторые матежные стръльцы, далъе бъглые и сосланные но разнымъ мъстамъ преступники, и напонецъ всъ недовольные начальствомъ вообще. Такимъ образомъ число ихъ сдинонышленияковъ умножалось, книги изданныя при нихъ стали уважаться, и то, въ чемъ погръщили два протопона, два попа и одинъ дьяконъ, эти люди стали считать выше мудрыхъ опредвленій великаго Собора! Чтобы держаться неномвино допущенныхъ въ старыхъ книгахъ погренностей, они, подобно оскорбленнымъ самолюбцамъ, Аввакуму, Никитв и пр., отказываются отъ послушанія Церкви и не желають имъть ни Іерарховъ законныхъ, ни Таннствъ правильно совершаемыхъ. Да дасть имъ Господь Богъ сострадание къ самимъ себъ! Да помыслять они безпристрастно, что сказали бы имъ свитъйшіе Патріархи, Іовъ, Филареть, Іоасафъ и Іосифъ-сіи послушные служители святой Церкви? Они не одобрили бы ихъ постунка; они сказали бы имъ: не вњим васъ.

Если бы они съ любовно къ истинъ читали тв самыя книги, которыя признаютъ за непогръщительныя, и которыя, какъ изданныя сще тогда, когда справщиками не руководство-

мли еще страсти-гнъвъ, ненависть и зависть, во встать главныхъ догматахъ святой, православной въры справедливы и согласны съ ученіемъ вселенской Церкви: то они увидъли бы, что, по ученію этихъ же самыхъ книгъ, они могутъ получить въчное спасеніе не иначе, какъ въ искреннемъ и тъсномъ союзъ съ вравославною Церковію, что существенное въ спасении составляють не ть немногія разности, которыя по перазумію и перъдънію внесены были справщиками въ церковныя книги, но ть въчные догматы въры, въ которыхъ эти книги не заблуждаютъ, и при благодатномъ свъть и върномъ разумъніи которыхъ они, видя тоже самое и въ книгахъ цсправленныхъ, если бы только строго держались не оной буквы, но преимущественно смысла и духа тъхъ книгъ, отнюдь не отступили бы отъ единства православной Церкви.

69

# день святой жизни,

ити

отвъть на вопросъ: какъ мнъ жить свято?

(продолженіе)

#### IV.

# Какъ вести себя въ нъкоторыхъ обыкновеннъйшихъ положенияхъ жизня?

Во время нашей жизни мы бываемъ обыкновенно не въ одинаковомъ положеніи. Положенія, въ какихъ находятся люди въ настоящей жизни, неизчислимы. Посему всѣ положенія человѣческой жизни нельзя обозрѣть.

Хочу обратить вниманіе только на самыя обыкновенныя наши положенія въ жизни, и показать, какъ должно вести себя въ нихъ.

### а) Какъ вести себя въ счастіи.

1. Когда ты счастливъ, т. е. когда въ твоей жизни все идетъ по твоему желанію: ты самъ здоровъ, твоя жена, твои дѣти и твои домашніе здоровы; твои сосѣди тебя любятъ, всѣ твой дѣла идутъ успѣшно; ты доволенъ, и не чувствуешь, даже не предвидишь недостатка; тогда всякое утро и всякій вечеръ отъ всей дуни благодари за все то Господа Бога, и крайне берегись остаться неблагодарнымъ Ему. Неблагодарныхъ всѣ считаютъ людьми гнусными. Св. Апостолъ причисляетъ неблагодарность къ порокамъ людей дней послъднихъ (2 Тимоө. 3, 2), т. е. самаго развратнаго времени.

2. Пользуясь съ благодарностью своимъ земнымъ благосостояніемъ, никогда не забывай, что Господь Богъ даетъ намъ счастливо жить на землъ не для того, чтобъ мы только радовались и веселились, а для того, чтобъ мы, чувствуя такое благодъяніе Божіе, были благодарны, ничего не дълали противнаго Господу Богу, и ежели что нибудь сдълали противное Ему, покаялись. Благость Божія на покаяніе, не на забавы и своевольную жизнь, тя ведетъ (Римл. 2, 3. 4), говоритъ св. Аностолъ счастливцу міра. «Богъ оказываетъ те-«бъ свою милость для того, чтобъ ты пере«сталь грѣшить. Ежели не перестаешь грѣ-«шить, то наказаніе тебѣ будеть ужасное», говорить св. Златоусть (<sup>1</sup>). Кто забываеть объ этой цѣли земныхъ Божінхъ благодѣяній. тоть удобно привлзывается къ земному благосостоянію всѣмъ сердцемъ, и, нѣжа только свон житейскія страсти, забываетъ Бога, забываетъ вѣчное блаженство и свою душу. Что же съ нею будетъ?—Ужасно!

5. Поэтому пользуясь земнымъ благосостояніемъ, отнюдь не привлзывайся къ пему сердцемъ, т. е. не возлюби радостей и утъшеній, какія можеть доставить и доставляеть тебъ твое земное благосостояние. Твое сердце вполнъ должно быть привязано только къ Господу Богу. Никогда не забывай Его преисволненныхъ любви словъ у Пренудраго: даждь ми сыне твое сердце (Притч. 23, 26). Не забывай и будь послушенъ! Всѣ радости И утъщенія твоего земнаго благосостоянія суть радости и утъщенія мірскія; а св. Апостоль рънительно запрещаетъ любить міръ и яже въ мірћ; потому что кто любить міръ, въ томъ нътъ самаго главнаго и необходимаго для истиннаго благосостоянія, или блаженства, имен-

(1) Толков. на посл. къ Римл. бес. 5, стр. 81. Изд. 1844. но въ тонъ нътъ любве къ Госноду Богу; ябо кто любате міръ, въ томъ, по утверждению св. Апостола, пљсть любве Отчи (1 доля. 2, 15).

4. Чтобы теб'я удобные сберечься отъ любв къ радостямъ и утешеніямъ твоего земнаго благосостоянія, поступай, какъ поступали святые. Пользунсь благами земными, они непрестанно вспоминали и воздыхали о благахъ небесныхъ. Такъ поступай и ты. Непрестанно пріучайся всевозможно чаще вспоминать о небесномъ блаженствѣ, и говори: «Господи, сже-«ли мить такъ хороню подъ твоимъ кровомъ, «даже на землъ, то что будетъ на небесахъ! «Да пріндеть царствіе Твое!» Или: «Господи! -«вавъ много Ты радуещь меня на землы! Не «лини меня Твоей небесной радости!» Или: «Госноди! какъ много утъненій даеть моей дуить Твоя безпредъльная благость! Не нонусти, чутобъ она при этомъ утъщении какъ нибудь «заснуда въ гръхъ!» Или: «Господи! какъ веди-«ка Твоя благость ко мнъ! а я какъ еще дуаренъ! какъ еще мало люблю Тебя! какъ енне «ве ревностно искореняю въ себъ такiе-то по-«роки, а особливо такой-то мой особенно: мо-«бимый грѣхъ! Просвѣти меня! Вразуми меня! «Направь меня на путь спасснія! Помилуй и «спаси меня!»

. ′ .

5. Когда чувствуещь, что пользуясь земнымъ благосостояніемъ, нѣсколько забываещься; то утрой свою молитву къ Господу Богу, такъ, чтобъ Онъ благоволилъ крѣпче привязать къ Себѣ твое сердце, и чтобъ Онъ лучше лишилъ тебя всего благосостоянія, ежели оно можетъ отвлечь отъ Него твое сердце и погубить твою душу. Ибо несравненно лучше терпѣть на землѣ не только всякаго рода недостатки, но и тягчайшія мученія, нежели потерять Бога, и страдать вѣчно.

## в) Какъ вести себя въ несчастіи.

1. Когда постигаетъ тебя какое инбудь несчастіе: безславіе, гоненіе, бѣдность, домащнее разстройство, и т. п., отъ другихъ ли какихъ людей, или отъ какихъ либо житейскихъ обстоятельствъ, или отъ состоянія виѣшией природы; то никогда не предавайся неумѣренной скорби, страху, ропоту или отчаянію, потому что св. Василій Великій говорить, что всякое изъ земныхъ бѣдствій Премудрый и Всеблагій Владыка посылаетъ намъ къ нашей же пользѣ (<sup>1</sup>) и именно ради той пользы, да

<sup>(1)</sup> Васил. В. бес. 9 на то, что Богъ не есть вричиною зла. Часть IV, стр. 145. изд. 1846.

причастимся святыни Его, какъ утверждаетъ св. Апоетолъ (Евр. 12, 10).

2. Напротивъ, когда постигаетъ тебя какое либо несчастіе, и ты чувствуешь себя въ чемъ нибудь виновнымъ; то тотчасъ представляй себъ Господа Іисуса Христа на кресть, и взывай къ Нему всъмъ сердцемъ: «Всемилостивый «Господи! удвой, утрой или удесятери мое горе, «но не дай миз погибнуть въ гръхахъ! Что зна-«чать всв мои временныя несчастія въ CDaB-«невія съ вѣчными муками!» Иди «Господи И «Боже! Ты страдаль для меня несравненпо «больше, нежели сколько я могу страдать: «но Ты, какъ Пречистый, страдалъ совер-«шенно невинно, страдалъ притомъ безъ ма-«лъйшаго ропота и неудовольствія; а я—я за-«служилъ гораздо большее несчастіе, и могу «ли роптать при моемъ страданіи? Помилуй «меня! Вразуми меня! Даруй мнъ ревность къ «исправленію себя, и укръпи меня въ этой рев-«ности! Помилуй и спаси меня»!

Ежели при постигшемъ тебя несчастіи чувствуещь себя невиннымъ, то всѣмъ сердцемъ благодари Господа Бога, что Онъ, какъ несоинѣнно полагать должно, посланнымъ тебѣ или допущеннымъ къ тебѣ несчастіемъ желаетъ сохранить тебя отъ чего либо гибельнаго для спасенія твоей души. «Потому что радость дѣ-«лаетъ душу легкомысленною, надменною и не-Отд. IV. 6

«постолиною», говорить св. Златоусть (\*). Въ настоящей жизни, при счастіи, всѣ мы весьма удобно зазнаемся, предаемся тщеславію, гордости, роскоши, сладострастію и множеству иныхъ пороковъ, такъ что часто въ то время, какъ продолжается наше счастіе, весьма трудно вразумить насъ и поставить на нуть правый. И посему св. Апостолъ говорить: многими скорбми подобаеть намь внити вы царствіе Божіе (Двян. 14, 22). Представляя это, говори Господу Богу: «Создатель и Спаситель «мой! Ты Самъ приходилъ въ міръ не на ра-«дость, а на страданія, и намъ сказаль: поми-«найте слово, еже Азъ ръхъ вамъ: нъе**ть** «рабь болій Господа своего (Іоан. 15, 20). Я «буду тернѣть все, чему ни подвергнеть меня «Твоя десница! Она всеблагая, и чего инаго я могу ожидать оть нея, кромв истиннаго блачга для моей души?! Да будеть во всемъ Твоя «Святая воля! Благоволи подкрънить меня, «чтобъ я, не забывая Тебя и души моей, ос-«тавался подъ всякимъ твоимъ расноряжені-«емъ совершенно благодарнымъ и покорнымъ «Тебь, какимъ нъкогда оставался неизмънный «Тебв рабъ Твой Іовъ (Іова 1, 13-22).

Такъ поступай, откуда бы ни нриходиля твои несчастія: оть непріязненныхъ ли людей,

(1) Златоустъ на Мато. бес. 40.



ни оть стахій, оть звърей, оть скотовъ, и т. и; потому что твои несчастія происходять собственно не отъ нихъ, а отъ Бога. Безъ Божіей воля, или безъ Божія попущенія нигдъ ничего съ нами не случается. Богъ-Царь всея земли, говоритъ св. Пророкъ (Псал. 46, 8). Власъ **главы вашея** не погибнеть безь во**ли Отца** вашего, говоритъ намъ Самъ Господь (Лук. 21, 18). Такъ разумъли это всъ Святые во BCB времена. Когда нашъ исконный врагъ **СТНЯЈЊ** у многострадальнаго Іова имущество и 48тей, то онъ не сказалъ: у меня отнялъ то діаволь, но сказаль: Господь даде, Господь отбять (Іова 1, 21). Замъть это, и такъ же вели себя и ты. Се блажимъ терпящыя, говорить св. Апостоль (Іаков. 5, 11).

# •) Въ особенности: какъ вести есбя при богатствъ?

Ежели ты богать, т. е. ежели имѣсшь у еебя гораздо болѣе того, что тебѣ нужно на твои необходимыя естественныя потребяости; то 1) никогда не думай, какъ думають многіе глупые изъ богатыхъ, что ты своимъ богат ствомъ обязанъ себѣ, своему уму, своей смѣтливости и дѣятельности. Хотя ты, можеть быть, въ самомъ дѣлѣ уменъ, смѣтливъ и дѣятеленъ; но викогда не присвояй пріобрѣтенія своего Отд. IV. 6\*

богатства только своему уму, своей сибтливости и дъятельности. Ибо смотри: кто далъ тебъ твой умъ? Кто далъ и даетъ тебъ здоровье и силы, чтобы трудиться? Кто благословляеть твон труды желаннымъ успѣхомъ, между тѣмъ, какъ многіе другіе люди и умны и трудятся не меньше твоего, однакожъ едва имъють насущный кусокъ хлъба! И кто бережетъ у тебя твое богатство, котораго отъ разныхъ случаевъ можешь лишиться всякую минуту? Не Богъ ли, твой Создатель, то дълаеть? Твердо помни слово Духа Божія: Господь богатить (1 Царств. 2, 7), и потому не гордись своимъ богатствомъ, но будь смиренъ при богатствъ, считай его Божіимъ даромъ и усердно благодари за него Госпола Бога.

2. Когда ты молишься, то въ молитвъ своей никогда не проси у Господа Бога постояннаго продолженія твоего земнаго изобилія, тъмъ больше не проси умноженія богатства. Потому что хотя Господь Богъ инымъ нодямъ и даетъ богатство, но нигдъ не заповъдямъ и даетъ богатство, но нигдъ не заповъдано намъ просить богатства, а сказано, чтобъ мы и тогда, когда оно, такъ сказать, само течетъ къ намъ, не прилагали къ нему сердца (Псал. 61, 11).

5. Не прилѣпляйся къ богатству своимъ сердцемъ, чтобъ оно не начало управлять твоимъ сердцемъ, и чтобъ ты не сдѣлался рабомъ

его; но держи въ отношении къ нему свое сердце такъ, чтобъ тебъ спокойно можно было обходиться и безъ него, какъ скоро то угодпо будеть Господу Богу. Ежели прилъпишься къ богатству сердцемъ, то оно тотчасъ повлечетъ тебя къ безчисленнымъ порокамъ, и поставитъ тебя въ крайне опасное положение души. Ιисусъ Христосъ говорить, что богатство можетъ быть весьма гибельно для души: неудобь бочатый внидеть въ царствіе небесное (Матө. 19, 23). А хотящіи богатитися впадають, какъ говоритъ св. Апостолъ, въ похоти мнои нестысленны и вреждающыя, яже по**гружаютъ** человъки во всегубительство и погибель (1 Тимов. 6, 9).

Пользуясь богатствомъ, особенно берегись ноступать такъ, какъ поступалъ безумный богачь, упомянутый въ св. Евангеліи Господомъ (Лук. 16, 19 и дал.). Самъ веселясь на вся дни свётло, онъ даже крохи со своего стола отдавалъ лучше собакамъ, чъмъ нищему, истаявавшему отъ голода при воротахъ его дома. Такой богачь но своей смерти тотчасъ оказался въ аду (Лук. 16, 23), и будетъ тамъ въчно горъть, ни откуда не получая даже капли воды, чтобъ сколько нибудь охладить свой языкъ (Лук. 16, 25. 26).

# і) Какъ вести себя особенно при бъдности?

Ежели ты бъденъ, т. е. ежели ты трудолюбивъ, и при всъхъ твоихъ трудахъ едва пріобрътаешь столько, чтобы доставить насущный хлъбъ себъ и своимъ дътямъ; то переноси бъдность благодушно. Благодушно неси эту тяжесть до тъхъ поръ, пока Господу Богу угодно будеть снять ее съ тебя, неси ee, ежели Ему угодно, до самой смерти. Будь всегда бодръ, не скорби, не ропщи, особливо не унывай, какъ бы ни увеличилась твоя нищета, H какъ долго ни продолжилась бы она. Особливо же берегись употреблять какія либо неправильныя, противныя Божіей воль, средства къ избавленію себя отъ бъдности. Не только не употребляй какой либо кражи, какого либо обмана, насильственнаго завладенія, и т. п.; но, исключая самой неизбъжной крайности, не проси даже милостыни. Животомъ просливымъ ĸe живи: лучше умрети, нежели просити, учить Премудрый (Сирах. 40, 29). Чтобы тебъ лучше устоять въ этомъ расположени духа, употребляй слъдующее:

1. Непрестанно помни слова Духа Божія: Господь убожить (1 Царств. 2, 7). А когда Господь Богъ поставляетъ кого либо изъ насъ въ какое нибудь состояніе; то поставляетъ въ

то состояніе потому, что тоть, кого Онъ становить въ то состояніе, всегда гораздо удобнѣе можеть спастися въ назначенномъ ему состояніи. Потому что у Господа Бога насательно насъ нѣть инаго желанія, кромѣ того, чтобы всѣ мы спаслися (1 Тим. 2, 4); а посему все, что Онъ ни дѣлаетъ съ нами, дѣлаетъ для того, чтобы облегчить намъ наше спасеніс.

2. Непрестанно помни, что Господь Боръ никогда не наложить на тебя тяжести больше той, какую можешь нести (1 Корино. 10. 13), и что Онъ совершенно всегда при тебъ. итобъ оказать тебъ Свою помощь (Мато. 28. 29). Онъ никогда не забудетъ и не оставитъ тебя. Никакая мать не можетъ забыть исчадіе своего чрева, тъмъ болье не можетъ забыть тебя Онъ, какъ Самъ утверждаетъ посредствомъ св. Пророка: аще и жена забудетъ иснадія чрева своего, но Азь не забуду тебе (Исаін 49, 15). Такимъ образомъ ежели ты въ своей бълности не будешь малодушенъ; то Господь Богъ непремънно върно доведетъ тебя до спасенія-до въчнаго блаженства.

5. Всевозможно чаще вспоминай о земной бёдности цашего Спасителя. Онъ Богъ, все Его: и то, что на небесахъ, и то, что на землё, въ землё и подъ землею; однакожъ Онъ жилъ на землё въ совершенной бъдности, какъ Самъ говорилъ: лиси язвины имуто, и птицы небесныя гнъзда: Сынъ же человъческій не имать, гдъ главу подклонити (Лук. 9, 58). Для чего Онъ жилъ такъ бѣдно? Конечно не для инаго чего, какъ для того, чтобы всѣхъ насъ расположить благодушно принимать нищету, и довольствоваться самымъ необходимымъ для поддержанія жизни. Ибо нищета, какъ говоритъ св. Златоустъ, удобнѣе богатства ведетъ къ благочестію (').

4. Чаше вспоминай многострадательнаго Іова, котораго въ примъръ терпънія выставляетъ намъ св. Аностолъ. Онъ былъ совершенно бъденъ. У него отняты были всъ стада, всъ рабы, всъ дъти и-онъ говорилъ: наго изыдохь оть чрева матере моея, нагь и отьиду тамо. Господь даде, Господь отъять: яко Господеви изволися, тако бысть. Буди имя Господне благословено во въки! (Іов. 1, 21). Даже въ то время, когда онъ пораженъ быль элокачественною и мучительною бользнію и когда издъвались надъ нимъ даже ближайшіе его друзья съ его женою,-даже и тогда онъ не потерялъ терпънія, но благодушно всъмъ говорилъ: аще благая пріяхомь оть руки Господни, злыхъ ли не стерпимъ (Іов. 2, 10).

(1) Злат. Бесёд. 2 къ оглашеннымъ.

**3.** Всевозможно чаще вспоминай, что самая наибольшая часть Святыхъ провели свою жизнь въ бъдности. Св. Апостоловъ о наибольней части Святыхъ ветхаго завъта говоритъ, что они проидоша въ милотехъ, и въ козіяхь кожахь, лишени, скорбяще, озлоблени: ихже не бъ достоинь весь мірь, въ пустыняхь скитающеся и въ горахъ, U 65 вертепахъ, и въ пропастехъ земныхъ (Евр. 11, 37. 38). Въ новомъ завътъ, какъ извъстно, въ величайшей бъдности провождали жизнь всъ наилучшіе люди: всъ св. Апостолы, всъ первые Епаскопы, всъ первые Священники, всъ древніе пустынники. Изъ послъднихъ многіе совершенно не пмѣли одежды для прикрытія своей наготы, и питались только зеленью вмъсть съ дикими животными.

6. Ежели при твоей бѣдности подавляють тебя еще какія нибудь другія тягости; то не теряй духа и здѣсь, а утѣшай себя святыми мыслями. Наприм. тебя ненавидять, презирають? Думай: «Что за бѣда! мой Господь и «Спаситель былъ Богъ, но ненавидѣли и Его, «презирали и Его. Онъ ничего не потерялъ отъ «того. Мнѣ ли не переносить ненависти и пре-«зрѣнія, когда еще Господь говорить: блажее-«ни будете, егда возненавидятъ васъ чело-«въцы (Лук. 6, 22)»?—Тебя тѣснятъ, обижаютъ?—Думай: «Что за бѣда! кого больше всѣхъ «твенили и обижали, какъ не Самого Господа? «Его наконецъ ственили и обидвли такъ, что «распяли. Но что Онъ потерялъ отъ того? За «это терпѣніе Богъ Отецъ превознесъ Его «такъ, что о Его имени должно поклониться «всяко колѣно небесныхъ и земныхъ и преис-«поднихъ (Филип. 2, 10)». Думай еще: «ежели «кого нибудь не презираютъ и не уничижаютъ; «то какъ тотъ будетъ упражняться въ смирении? «Ежели кого не оскорбляютъ, то какъ тому на-«учиться терпѣнію, кротости», и т. п?

7. Наконецъ чаще вспоминай о благахъ небесныхъ, которыми вѣрно будешь наслаждаться, ежели терпъливо будешь переносить свою бъдность до конца. Инщій, упоминаемый Господомъ въ Евангеліи, былъ на землъ бъденъ, какъ едвали кто иной, —и какъ славенъ былъ конецъ его! Ангелы взяли и отнесли душу его на лоно Авраамово. Тутъ вдругъ совершенно перемънилось его состояние. Онъ во всю свою жизнь не имѣлъ ни малъйшей радости, а-теперь наслаждается радостями величайшими, непрестанными и въчными. Тоже будетъ н съ тобою: не всегда будешь терпъть нужды; нe всегда будешь страдать; тебъ готовится награда, а награда върнымъ па небесахъ не сравинма ни съ какими нашими житейскими горестями. Св. Апостолъ говорить: недостойны страсти нынъшняло времене къ хотящей славъ

явитася вы насы (Рим. 8, 18.) Ихже око пе видь, и ухо не слыша, и на сердце человъку не взыдоша, яже уготова Богы любящимь Его (1 Корино. 2, 9).

**д) Какь** поступать, когда нась хвалять?

Когда тебя хвалять, будь крайне осмотрителень; потому что тогда ты въ опасномъ положенія.

1. Весьма многіе люди не знають истиннаго достоинства вещей и дълъ; посему считають важнымь и хвалять нечто такое, что у Господа Бога и у благоразумныхъ людей не стоить ничего. И какъ для нашего самолюбія и тщеславія похвала пріятна, а самолюбіе и тщеславіе глупы; то мы чужую ложную **II0**хвалу охотно принимаемъ за истивную, оста-Навливаемся въ дълъ своего усоверненствоважія, дълаемся болъе несовершенными, умираемъ не исправившимися и-погибнемъ. Поэтому всевозможно безпристрастно разсматривай: стонть ли похвалы у Господа Бога и у благоразумныхъ людей то, что хвалятъ въ тебъ другіе; потому что для насъ должно быть важно только то, что достойно похвалы у Господа Бога и у благоразумныхъ людей Ему преданвыхъ. Что намъ въ людской похвалъ, когда мы недостойны нохвалы у Госнода Бога?

2. Люди, желающіе въ чемъ нибудь обмануть насъ, или получить отъ насъ какую нибудь земную выгоду, всегда подходять KЪ намъ съ ласкательствомъ, т. е. болѣе или менъе съ похвалами намъ. Они не ръдко совершенно намъренно хвалятъ въ насъ нъчто такое, чего мы совершенно не имъемъ, или и имъемъ, но еще не въ такомъ совершенствъ, чтобъ можно было такъ много хвалить. И ежели мы довольно самолюбивы, то намъ почти не возможно узнать, что тотъ, кто насъ-льстецъ и лжецъ. Потому хвалить что онъ говоритъ именно то, что намъ пріятно. Его хитрую похвалу мы удобно принимаемъ за истинную. Но такой обманъ для насъ весьма вреденъ; потому что при такомъ обмаиъ мы получаемъ ложное познаніе себя, и удостовъряемся въ ложномъ познании себя. А при ложномъ познании себя намъ никакъ не возможно наше исправление, а слъдовательнои спасеніе.

3. Не думай, что эти предостереженія напрасны, и что всякій благоразумный человѣкъ тотчасъ увидитъ льстеца и не вдастся въ обманъ. На дѣлѣ это почти обыкновенно бываетъ не такъ. Всякій, кто хочетъ расположить другаго къ чему нибудь для себя полезному, выгодному или пріятному, всегда ловитъ того сѣтью похвалы. Эта сѣть почти инкогда не

прорывается, а пойманный часто съ удовольствіемъ позволяетъ тащить себя, и не ръдко поставляетъ себъ даже въ честь, что тащатъ его.

4. Не думай, что какъ средство располагать другихъ въ свою выгоду дожною похвалою есть средство худое, то этимъ средствомъ могуть пользоваться только не многіе люди и что имъ ръшительно не станутъ пользоваться люди честные. Истинно честный человъкъ авиствительно не будеть унижать себя до лести и лицемърія. Но между тъмъ смотри: ласкательство въ мірѣ вездѣ есть самое любимое и всеобщее средство пріобрътать отъ другихъ выгоды и благорасположение. Милліоны спокойно берутся за это средство, и-никто ни мало не думаетъ, что своею лестью наведетъ на себя негодование того, кому льстить. Такъ велико и всеобще господство на землъ себялюбія, тщеславія и гордости! Берегись, берегись!

5. Дабы какъ при заслуженной, такъ особливо при незаслуженной похвалъ не впасть тебъ, что, къ несчастію, очень часто случает, ся, въ гордость, тщеславіе, безпечность или иное пагубное обольщеніе,

а) Старайся смотрѣть на дѣлаемую тебѣ похвалу съ недовѣрчивостью, и ежели похвала продолжается долго; то лучше всего приличнымъ образомъ перерыя разговоръ и обрати ръчь на другой предметь.

б) Твердо помни, что достойное въ тебъ похвалы не твое, а Божіе. Это достойное похвалы иногда, правда, пріобрѣли мы, потому что ны старались пріобръсти то; но KTO даль намъ расположение, способность, силы, желаніе и случай пріобръсти то, какъ не Богъ? Что имаши, егоже нъси пріяль? аще же и пріяль еси, что хвалишися, яко не пріемь? говоритъ самолюбцу св. Апостолъ (1 Корина, 4, 7). Итакъ когда усматриваены въ себъ что ныбудь достойное похвалы, то все тотчась приписывай не себъ, а Господу Богу, говоря съ Исалмопъвцемъ: не намь, Господи, не намь. но имени Твоему даждь славу (Hca. 113, 9).

6. Когда усматриваещь въ себѣ нѣчто доетойное похвалы, и чувствуещь въ себѣ желаніе разсказать о тонъ другимъ; то тотчасъ старайся истребить въ себѣ это желаніе представленіемъ, что изъ твоего разсказа не получищь себѣ някакой нользы, а получищь только оредъ. Люди въ своемъ сужденін веоьма превратны; что сегодня квалятъ, то завтра забываютъ, или даже охуждаютъ; а ты, разсказавъ о достойномъ въ тебѣ похвалы, конечно, изъ-за поквалы человѣческой, дѣлаещь себя недостойвымъ похвалы у Бога; потому что получаещь награду отъ людей. Аминь глазолю вамь, яко воспріемлють маду свою, сказаль Господь о людяхъ сего рода (Мато. 6, 5). Старайся также твердо и всегда помнить весьма важныя слова Господа: горе вамъ, егда добръ рекуть вамъ вси человъщы (Лук. 6, 26).

е) Какь вести себя, когда нась хулять?

Добрая о насъ слава въ жизни для насъ весьма важна. Имя доброе лучше, неже бочатство жного, говорить Премудрый (Притч. 92, 1). Доброе имя, т. е. добрая слава доставляеть намъ уважение и довъренность къ намъ другихъ, а это весьма нужно намъ въ жизни; потому что съ безчестнымъ человъкомъ никто захочеть имвть дъла. Поэтому нельзя ne намъ равнодушно смотръть на отзывы о насъ другихъ. Безчестный человъкъ не можетъ наавяться отъ другихъни сердечваго состраданія, ин номонии. А ежели мы поставлены къ какому нибудь начальствованию; то потерявъ уважение къ себъ другихъ, мы почти совершенно не можемъ управлять нодчиненными намъ.

Итакъ что намъ дълать, когда другие, распространяя о насъ худую молву, липаютъ насъ добраго имени?

1. Прежде всего, какъ ни велика и ин вредна была бы хула, должно тщательно беречься отъ гнѣва, брани и мщенія, но оставаться въ духѣ всевозможно спокойнымъ; потому что всѣмъ намъ должно быть одного духа со Христомъ, а Христосъ при всѣхъ обвиненіяхъ отъ Іудеевъ оставался въ духѣ спокойномъ и ни мало не мстительномъ. Христосъ укаряемь противу не укаряше: предаяше же судлщему праведно, утверждаетъ св. Аностолъ (1 Петр. 2, 23).

2. Когда слышишь, что другіе отзываются о тебъ худо, и приписывають тебъ разнаго рода пороки, худыя цёли и т. п.; то тебъ самому тотчасъ должно подвергнуть себя строжайшему разсмотрънію: нъть ли въ тебъ въ самомъ дълъ тъхъ пороковъ, какіе тебъ приписывають. Тебя, можеть быть, называють гордымъ, лжецемъ, гулякою, мотомъ, пьяницею, лёнивцемъ, развратителемъ, или какъ иначе; тебъ должно строжайше разсмотръть себя: нъть ли въ тебъ въ самомъ дълъ тъхъ пороковъ, по крайней мъръ, въ невысокой степени. Нътъ ли гордости, лжи и т. п.? Чужіе глаза часто гораздо лучше и върнъе видять наше поведение, нежели наши собственные. Потому что у всякаго человѣка есть нѣсколько... самолюбія; а самолюбіе всегда закрываеть насъ отъ насъ самихъ, такъ что мы рѣдко можемъ видъть себя правильно, и нъкоторые даже весьма порочные считають себя безпорочными. Ежели безпристрастное разсмотрѣніе себя покажетъ тебѣ, что другіе укоряютъ тебя справедливо, что тотъ или другой порокъ въ тебѣ дѣйствительно есть; то тебѣ должно немедленно принести покаяніе, должно усердно молиться Господу Богу, чтобы Онъ избавилъ тёбя отъ того порока, ревностно стараться нсправляться въ немъ, и потомъ вездѣ оказывать искреннѣйшее дружеское расположеніе и благодарность хулившему тебя, съ какимъ бы намѣреніемъ онъ тебя ни хулилъ; потому что безъ его укоризны ты, можетъ быть, никогда не увидѣлъ бы своихъ пороковъ, умеръ бы безъ покаянія, безъ исправленія въ нихъ, и потибъ бы на вѣки.

3. Ежели же по внимательнѣйшемъ разсмотрѣніи себя найдешь, что приписываемыхъ тебѣ пороковъ у тебя нѣтъ; то можешь законнымъ образомъ защищаться и опровергать ваведенную на тебя клевету, въ судѣ, ежели, впрочемъ, находишь это нужнымъ не по своену самолюбію или по своей гордости, но защищайся спокойно, безъ гнѣва и негодованія. Такъ поступилъ Самъ Іисусъ Христосъ, когда сказали о Немъ, что Онъ изгоилетъ бѣсовъ помощію веельзевула, князя бѣеовскаго (Лук. 11, 15-26).

4. Но ежели видишь, что твое защищеніе не принесеть тебѣ пользы; то Отд. IV. 7 а) Старайся переносить взведенную на тебя клевету, какъ она ни была бы тяжка, съ терпѣніемъ, и утѣшай себя мыслями: «Богъ «видитъ мою невинность, о чемъ миѣ скорбѣть? «Онъ Самъ заботится о мнѣ, и, ежсли мос «оправданіе мнѣ полезно, то Онъ Самъ менд «оправданіе мнѣ полезно, то Онъ Самъ менд «оправдаетъ, Онъ оправдаетъ мою невинностъ «по крайней мѣрѣ на страшномъ судѣ, а съ «Нимъ оправдаютъ меня всѣ люди и всѣ Ац-«гелы Божіи.»

6) Еще болѣе утѣшай себя слѣдующею мыслію: «на нашего Спасителя, когда «Онъ жилъ на землѣ, очень часто изрыгади «хулы; однакожъ Онъ никогда не оправдывад-«ся ни въ какомъ судѣ. Иныя хулы были очень, «тяжки, но Онъ все переносилъ благодушно. «Такъ должно постуцать и мнѣ. Нъсть учель «никъ надъ учителя своего, и: довльета, «ученику, да будетъ яко, учитель еъо (Мада, 10, 24. 25)».

в) Удвой стараніе вести себя во всѣхъ Обгстоятельствахъ жизни всевозможно безукорцаненно. Старайся не только о томъ, чтобы кар кими нибудь словами или поступками ис подать другимъ случая къ здорѣчію; но старайся. отвращать всякій случай даже къ подозрѣнію, на тебя въ какихъ либо порокахъ, и цосему никогда не дѣлай даже позволительныхъ поступковъ, ежсли они какъ цибудь могутъ цо-

дать новодъ къ клеветв. Такъ поступан, а за симъ не обращай вниманія на разсъеваемую о тебъ худую молву! Свидътелями твоей невинности да будутъ твоя совъсть и Богъ.

г) Ежели разсъянныя о тебк хулы не прекращаются, или даже умножаются; то прибъгай не из иному чему, какъ только къ усерднъйшей молитвъ, чтобы Господь Богъ благоволилъ просвътить и исправить твойхъ клеветниковъ. Такъ поступай, потому что такъ ноступилъ Самъ Інсусъ Христосъ даже съ своими раснинателями (Лук. 23, 34).

### м) Какъ вести себя въ болъзни?

1. Ежели постигаетъ тебя какая нибудь болѣзнь, то прежде всего всегда благодари за нее Господа; ибо всякую бользнь Господь Богъ посылаеть на насъ къ нашему спасению. Болъзни у Господа Бога всегда были однимъ изъ самыхъ сильныхъ средствъ для побужденія насъ ко спасению. Безъ болъзни многіе люди отнюдь не прилёнились бы къ Богу, какъ они поильплены теперь; никогда не начали бы пренебрегать временнымъ, какъ пренебрегаютъ теперь, и никогда такъ высоко не цънили бы въчнато, какъ цънятъ теперь. Безъ болѣзни весьма мноріе люди не удерживались бы отъ пороковъ, какъ удерживаются теперь; посредс-7\* OTA. IV.

твомъ болъзни Господь Богъ, такъ сказать, насильно расположных ихъ оставить грѣхъ и вести жизнь угодную Ему. Безъ болъзни многіе люди сдълались бы причиною слезъ безчисленнаго множества людей, или самою гибельною заразою для челов ческихъ душъ; но посредствомъ продолжительной или постолнной болъзни Всеблагій Богъ не даетъ имъ возможностп выдти изъ своего дома и вредить другимъ. Посредствомъ болѣзни Онъ отатлилъ ихъ отъ общенія съ ближними; они теперь безвредны для своихъ ближнихъ, и меньше вредны для самихъ себя. Итакъ благодари Господа Бога, что Онъ не лишаетъ тебя Своей благодати и употребляетъ одно изъ самыхъ сильныхъ Своихъ средствъ къ твоему спасенію.

2. Благодаря Господа Бога, за свою болѣзнь, немедленно и всевозможно внимательно разсматривай, чѣмъ ты особенно согрѣшилъ, или продолжаешь грѣшить, предъ Нимъ нераскаянно. Но при семъ отнюдь не давай самолюбію или чему либо иному обманывать себя. Такъ или иначе, весьма вѣроятно, ты согрѣшилъ, и не думаешь покаяться. Никто изъ насъ не безъ грѣха. Аще речемъ, яко грѣха не имамы, себе прельщаемъ, говоритъ св. Апостолъ, и истины нѣсть въ насъ (1 Іоан. 1, 8). Когда найдешь себя согрѣшившимъ, то

3. Впрочемъ найдешь ли, не найдешь ли себя гръшнымъ, непремънно думай, что постигшая тебя болтэнь можетъ быть послъдняя. Весьма многіе люди умираютъ совершенно неожиданно отъ такой болъзни, отъ которой они никакъ не ожидали смерти. Посему заблаговременно, не дожидаясь усиленія болѣзни, старайся приготовиться къ смерти надлежащею исповъдью. Не откладывай этого крайне важнаго дъла день за день. Ибо смерть можетъ напасть на тебя внезапно, а болъзнь можетъ вдругъ усилиться такъ, что сдълаетъ исповъдь весьма трудною для тебя или даже невозможною. Послѣ исповѣди причастись св. Таинъ. Это лучшее лекарство не только для твоей души, но и для твоего тела; съ св. Причащеніемъ входитъ въ наше сердце Іисусъ Христосъ, а Онъ есть источникъ всъхъ благъ.

4. Ежели при разсмотръніи своей совъсти для надлежащей исповъди найдешь, что ты кому нибудь долженъ; то немедленно расплатись самъ, или сдълай върное распоряженіе, чтобы долгъ твой былъ заплаченъ. Ежели найдешь, что у тебя есть чужое, особливо какъ нибудь неправедно присвоенное имущество; то немедленно возврати его законному хозяину. Ежели вспомнишь, что ты кого либо обидълъ, или тебя обидња кто нибудь, и ты питаешь вражду; то примирись съ тёмъ немедленно и сердечно. Не забудь страшныхъ словъ Господа: егда грядеши съ соперникомъ твоимъ ко князю, на пути потщися избыти отъ него, да не како привлечетъ тебе къ судіи, и судія тя предастъ слузъ, и слуга всадитъ тя въ темницу. Ибо не изыдеши оттуду, дондеже и послъднюю мъдницу воздаси (Лук. 12, 58. 59).

В. Когда такимъ образомъ состояніе твоей души въ отношении къ въчности будетъ безонасно; обрати вниманіе на временное свое состояніе. Именно немедленно старайся сдълать законное завѣщаніе касательно своего имущества. Не откладывай этого дъла на долго, дабы безценныхъ последнихъ минутъ своей жизци, которыя должно употреблять только для души, тебъ пе проводить въ занятіи временнымъ, и чтобы, дълая завъщаніе, тебъ не допустить какой нибудь несправедливости. Не забудь, что отъ небреженія о законномъ завъщаніц касательно имущества весьма часто происходять величайшіе безпорядки, и не ръдко такая вражда между наслѣдниками, которая продолжается во всю ихъ жизнь, а иногда даже и послѣ ихъ смерти. Не бери на себя чужихъ гръховъ, сдълай надлежащое завъщание заблаговременно.

6. Но время или посль сего дѣла, ежели имъсшь возможность, позови врача и употребляй преднисываемыя имъ лекарства. Врача пренебрегать не должно; ибо Господь создаль его, говоритъ Премудрый (Сирах. 38, 12). Впрочемъ отнюдь не должно думать, что только врачь или врачевства могутъ уничтожить твою болѣзнь. Не врачь и не врачевства, а собственно Господь Богъ даетъ исцѣленіе. Посему, при всякомъ врачеванія, полагай упованіс собственно на Господа Бога. Потому что Господь Богъ просвѣщаетъ врача, и Онъ же даеть цѣлебную силу его врачевству. Господь жиенть (1 Цар. 2, 6).

7. Времени болѣзни не проводи въ пустыхъ разговорахъ, ни въ излишнемъ попечении о своемъ выздоровлении, а старайся употребдять это время въ иользу своей души: молись, читай какую нибудь духовную книгу, особенно такую, въ которой говорится о страданіяхъ Христовыхъ, или питай себя благочестивыми разговорами. Ежели не имѣешь силъ занймать себя длинными молитвами, то возвышай свое сердце къ Богу въ краткихъ молитвенныхъ вздохахъ. Напримѣръ: «Господи, не лиши меня «Твоей милости!» Или: «сотвори, чтобы эта бо-«лѣзнь была въ очищеніе монхъ грѣховъ!» и т. п. Бромѣ сего чаще знаменуй себя крестнымъ знаменіемъ, цълуй образъ Спасителя, Божіей Матери и святыхъ!

8. Во время болѣзни никогда усильно не молись о выздоровлении, а лучше отдавай себя въ волю Божію; потому что одинъ Господь Богъ вѣрно знаетъ, что лучше для твоего спасенія: здоровье или болѣзнь, слабое здоровье или кръпкое, постоянное здоровье или непостоянное, слабая болъзпь или сильная, краткая или продолжительная и даже не прекращающаяся до смерти. Ежели здоровье для нашей души пагубно, то какъ намъ молиться о немъ безусловно Богу? Лучше никогда не быть здоровыми. Ежели болѣзнь для насъ спасительна, то какъ намъ безусловно просить избавиться отъ нея? Лучше быть въ болѣзни и терпъть жесточайшую бользнь до самой смерти.

9. Ежели твоя болѣзнь продолжается очень долго; то не предавайся, какъ поступаютъ многіе глупые люди, нетерпѣпію, особливо ропоту и досадѣ на силу и продолжительность болѣзни, на врача, на лекарства, на дурную погоду, на служащихъ тебѣ и т. п. Нетерпѣніемъ, ропотомъ и досадою никогда не облегчишь болѣзни, тѣмъ паче не истребишь ее. Нетерпѣливое и особливо ропотливое расположеніе духа можетъ, съ одной стороны, только усилить болѣзнь и продолжить ее, или даже сдѣлать ее неизлечимою; а съ другой стороны, отнять у всвхъ сострадание къ тебъ; ибо кому пріятно служить больному, когда онъ досадуетъ и злится на служащаго ему? Напротивъ буль терпъливъ, всевозможно И молись такъ : «Господи! много я согръшиль и достоинъ въч-«наго мученія. Но Ты по безпредбльной Своей •любви не хочешь, чтобъ я мучился вѣчно, а «подвергъ меня наказанию временному, дабы я «пришелъ въ себя, раскаялся и исправился. «Какъ велика Твоя милость! Умножь мое тер-«пъніе, даруй мнъ такую благодать, чтобы я «переносилъ болѣзнь мою благодушно и изъ «любви къ Тебъ! Я лучше желаю, чтобы бо-«лѣзнь моя усилилась, нежели чтобъ она пре-«кратилась, и я опять началь гръшить, и под-«вергся въчнымъ мукамъ. Пусть болѣзнь моя «продојжится и усилится какъ Тебъ благо-«угодно, только избавь меня отъ мукъ въчныхъ».

10. Когда почувствуешь, что болѣзнь ослабѣваетъ, и ты начинаешь выздоравливать; то всею душею молись Господу Богу, чтобъ Онъ, по возвращеніи тебѣ здоровья, благоволилъ удержать тебя отъ всякаго грѣха, и далъ тебѣ твердую память о тѣхъ чувствованіяхъ и мысляхъ, какія ты имѣлъ во время своей болѣзни; ибо очень многіе больные, по выздоровленіи, совершенно забываютъ тѣ чувствованія, какія имѣлн во время болѣзни. Молись Господу Богу, чтобъ Онъ лучше удержалъ тебя въ болѣзни, пли даже попустилъ тебѣ умереть, нежели, по выздоровленіи, опять обратиться къ жизни грѣховной.

11. Напротивъ, ежели почувствуенъ, что болѣзнь твоя усиливается и начинаетъ истощать твои тѣлесныя силы; то пріими св. таинство Елеосвященія. Господь Богъ сильно врачустъ имъ тѣло, и, ежели не благоволитъ уврачевать тѣла, то навѣрнов уврачуетъ твою душу. Воздвигнетъ болящаго Господь (Богъ), говоритъ св. Апостолъ, и аще гръхи сотворилъ есть, отпустятся ему (Іаков. 8, 18).

12. По совершения сего предайся въ волю Божію совершенно, и отнюдь не желай инчего иного, кромъ того, чтобы Господь Богъ сотворилъ съ тобою то, что Ему благоугодно. Это самое лучшее положение всякаго человъка, въ какомъ бы онъ состояния ни былъ. Потому что кто предается Господу Богу, тотъ Божій, и тому вельзя погибнуть.

# э) Какъ охранить себя отъ вреднаго дъйствія худыхъ примировъ?

Въ міръ нипогда небываетъ безъ худыхъ нримъровъ, а худые примъры весьма заразительные они иногда производятъ гръховную заразу въ людяхъ даже тогда, когда виновниковъ той заразы уже давно вътъ въ живыхъ.

И эта грѣховная зараза производится въ мірѣ не только какими нибудь особенно развратными поступками людей, но часто только ихъ взоромъ, только шуткою и смѣщкомъ, тогда какъ они наибольшею частью сами не примѣчаютъ и незнаютъ того. Какъ охранятъ себя отъ заразы такихъ вредныхъ дѣйствій? Вотъ нѣкоторыя средства.

1. Всевозможно устраняй себя отъ всёхъ случаевъ, при которыхъ неизбъжно принужденъ бываещь видъть и слышать много худаго. Есть общества, въ которыхъ худые разговоры суть обыкновенное или даже любимое препровождение времени. Есть увеселения, при которыхъ склонность къ чувственному удовольствію находить самую обильную пищу. Кто ..... бить ходить въ такія мъста, тотъ удобно можеть разстроить свое сердце и запутаться въ съти обольщения. Поэтому не уступай никакимъ убъдительнымъ приглашеніямъ въ инхъ не позволяй даже разсказывать себъ, какъ обыкновенно веселятся тамъ, и-худые примъры ничего худаго не произведутъ въ твоемъ сердцъ. Что не было увидъно, услышано, и пр., то не придетъ. и на умъ.

2. Когда встръчаенься съ худыми примърами неожиданно, или долженъ встрътиться необходимо, тогда старайся, чтобы видънное эло произвело въ тебъ отвращеніе къ себъ, каное оно естественно производить и должно производить во всёхъ насъ. Кромѣ же сего тотчасъ обращайся къ Господу Богу съ сердечною моинтвою: «сохрани меня, Всемилостивый, чтобъ «я никогда не дёлалъ такого грѣха, и чтобъ «даже воспоминаніе о немъ истребилось изъ «моей памяти». Кто поступаетъ такъ, у того въ рукахъ крѣпкій щитъ противъ вреднаго дѣйствія худыхъ примѣровъ.

3. Чтобы сохранить себя отъ вреднаго дъйствія худыхъ примъровъ, старайся напередъ запастись хорошими правилами и свъдъніями о примърахъ истинной добродътели. Когда Іудеи были плънены Вавилонянами, и многіе изъ нихъ были отведены въ Вавилонъ; тогда Пророкъ Ісремія ничего такъ не боялся въ отношении въ плъннымъ въ илолопоклоннической столицъ, какъ совращенія ихъ въ идолопоклонство, и посему писалъ къ нимъ: узрите въ Вавилонть боги сребряны и златы, и каменны и древяны.... Блюдитеся убо, да не и вы иноплеменникомъ уподобитеся.... Видъвше народъ, кланяющся имъ, рцыте убо во Господу Богу во умъ: Тебъ лъпо есть кланятися, Владыко (Послан. Іерем. 4. 5). Такъ должно поступать и намъ. Когда видимъ, что многихъ людей обожаютъ, а Единороднаго Сына вѣчнаго Отца не удостоиваютъ даже вниманія; когда слышимъ, что прославляютъ глупыя

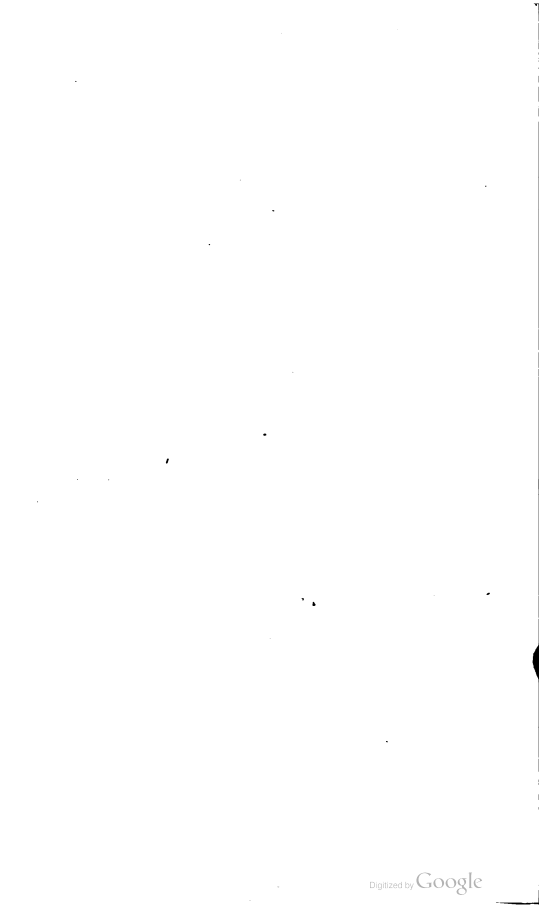
п гибельныя мибнія духа времени какъ отличную мудрость, а къ ученію Христіанской вѣры оказываютъ хладнокровіе или даже презръніе; когда видимъ, что самыя спасительныя постановленія Господа для спасенія безсмертныхъ душъ выдаютъ за дѣло человѣческое, и утверждають, что такихъ постановленій можетъ держаться только легковъріе; тогда намъ аолжно тотчасъ въ своемъ сердцѣ говорить, какъ говорили св. Апостолы: «Іисусъ Христосъ «есть Господь господемъ и Царь царемъ (Апок. «17, 14); о имени Его должно поклониться «всяко колѣно небесныхъ, и земныхъ и пре-«исподнихъ (Филип. 2, 10), только Имъ мы «можемъ получить спасеніе (Дъян. 4, 12). Кто «не въруетъ въ Господа Інсуса Христа, тотъ «не узритъ живота (Іоан. 3, 36), по будетъ «осужденъ» (Марк. 16, 16). Когда увидимъ, что многіе весьма жадно ищуть своего счастія въ чувственныхъ благахъ, въ чувственныхъ удовольствіяхъ, въ нъгъ, въ роскоши, и выдаютъ это за мудрость; когда видимъ, что дѣти міра лля составленія своего земнаго счастія употребляютъ всякую ложь и всякій обманъ; когла слышимъ, что они защищаютъ ненависть, мстительность, другія страсти, а отказъ въ удовлетворении чувственнымъ пожеланіямъ считаютъ за глупость: тогда намъ должно твердо ГОВОрить въ своемъ сердцѣ, какъ учили св. Апостолы: «мы—Христіане, намъ должно жить по «закону Христову (Галат. 6, 2), а законъ Хри-«стовъ требуетъ, чтобъ мы распяли свою плоть «съ ея страстми и нохотми (Галат. 5, 24), от-«ложили лжу и говорили истину (Ефес. 4, 25), «а всякое мщеніе предоставляли Господу Богу. «Ибо Мніъ отмиценіе, Азъ воздаль, говорить «Господь (Римл. 12, 19)».

4. При встахъ представляющихся худыхъ примърахъ тотчасъ смотри на Інсуса Христа. Который имъетъ полное право требовать оть насъ нослѣдованія своему примъру; а нотомъ смотри на милліоны людей, прежде быникть болье или менье подобно намъ гръппыян, а потомъ во Христъ сдълавнихся святыян и достойными подражанія въ подражаніи Его жиани. Подражай не примъру холодности къ Вогу, которая въ міръ вездъ видна, но примъру ревности Інсуса Христа и святыхъ, о которой духовная исторія говорить такъ много весьма назидательнаго. Подражай не примъру языческой жизан, которая въ мір'в такъ часто вилна, по примъру благоправія, екромности, сты ливости, воздержности, порядка, которыми от личались святые или истинные Христіане, непрестанно старазниеся жить и жившие He **AO** правилать міра, а по ученію Господа Ineyea Христа.

## онечатки.

|                                      | Hanevam  | ано: " <b>Дол</b> жно | ) <b>NHMA</b> 1116: |
|--------------------------------------|----------|-----------------------|---------------------|
| <b>Ст</b> ран.                       | Строк.   |                       |                     |
| въ посланіяхъ св. Игнатія Богдносца: |          |                       |                     |
| 96,                                  | 1 снязу. | еі му                 | нему                |
| 63                                   | посланін | Митрополита           | Инатія:             |
| 119,                                 | 18.      | сктерный              | скверный            |
| 121,                                 | 17.      | 86-кираніж<br>-       | <b>8</b> ктціа́ніта |
| въ <b>п</b> рочи <b>хъ</b> статьяхъ: |          |                       |                     |
| 49,                                  | 22.      | изъ низъ,             | ИЗЪ ИНХЪ,           |
| 83.                                  | 3.       | Апостиловъ            | Апостояъ            |
|                                      |          |                       |                     |

.



## о книгъ:

## БОЛЬШОЙ КАТИХИЗИСЪ (<sup>1</sup>).

Большимъ или великимъ Катихизисомъ называется книга, заключающая въ себѣ изложеніе вѣры въ вопросахъ и отвѣтахъ, и написанная Лаврентіемъ Зизаніемъ въ концѣ 16-го, или въ началѣ 17-го вѣка (<sup>2</sup>). Онъ называется большимъ въ отличіе отъ другаго, малаго Катихизиса, напечатациаго въ 1649 году при Патріархѣ Іосифѣ.

ſ

8

Ł

<sup>(1)</sup> Продолжение статьи: О книгахъ, на которыхъ отступники отъ православной Церкви основываютъ свои неправильныя мысли.

<sup>(2)</sup> Заглавів сего Катихизиса слівдующев: Книга илаголемая по-Гречески Катихисись, по-Литовски оглашеніе, Русскимъ же языкомъ нарицается бесподословіе. Избрана отъ Божественныхъ писаній, Евангельскія проповпди и Апостольскихъ ученій и святыхъ Богоносныхъ Отецъ, въ вопроспхъ и отвитъхъ, рекше во образъ хотящаго разумъти, и во образъ могущаго разумъ дати.

Отд. IV.

Большой Катихизисъ пользуется у глаголемыхъ старообрядцевъ величайшимъ уваженіемъ. Изъ него выписки они помъщаютъ въ свохъ цвѣтникахъ и сборникахъ; изъ него ириводятъ доказательства въ подтвержденіе объясняемыхъ ими мыслей, какъ паправленныхъ противъ ученія православной Церкви, такъ и излагасмыхъ ими для наученія своихъ послѣдователей.

Намъреваясь разсмотръть Катихизисъ, скажемъ: 1) о писателъ этой книги и ученыхъ трудахъ его, 2) о исправлении Катихизиса по распоряжению Патріарха Филарета, 3) о томъ, въ какомъ видъ дошли до насъ исправленныя мъста, 4) о томъ, былъ ли напечатанъ Катихизисъ при Патріархѣ Филаретѣ? 5) о разностяхъ, встрѣчающихся въ рукописныхъ и псчатныхъ катихизисахъ, б) какое достоинство и какіе недостатки имбеть Катихизись въ нынбшнемъ видъ, 7) не заключаетъ ли онъ въ себъ обличеній противъ неправыхъ мыслей, распространяемыхъ глаголемыми старообрядцами?

١

1) Что Большой Катихизисъ написанъ Лаврентіемъ Зизаніемъ, объ этомъ ясно свидѣтельствуется въ состязаніи, помѣщенномъ въ рукописяхъ сего Катихизиса, и это самое утверждаютъ всѣ писатели, упоминающіе объ немъ, какъ-то: Өеофилактъ Архіепископъ Тверскій (<sup>1</sup>), Евгеній Митрополить Кіевскій (<sup>2</sup>), Филареть нынѣ Епископь Харьковскій (<sup>3</sup>), Строевь (<sup>4</sup>), Сопиковь (<sup>5</sup>) и Сахаровь (<sup>6</sup>).

Лаврентій Зизаній, который имѣлъ еще другое прозваніе—*Тустановскій*, какъ видно изъ предисловія къ Бесьдамъ Іоанна Златоустаго на посланія св. Ап. Павла (<sup>7</sup>), былъ воспитанникомъ, а потомъ учителемъ Львовскаго училища (<sup>8</sup>). Отсюда онъ поступи́лъ въ городъ Корецъ, нынѣ мѣстечко Волынской Губерніи, сначала пресвитеромъ, а потомъ былъ здѣсь

(1) См. Обличеніе неправды раскольническія. л. 147.

(2) Словарь Историческій о писателяхъ духовшаго чина. Изд. 2-е. Спб. 1827. т. 2. стран. 4.

(3) Исторія Русской Церквн. Періодъ Патріаршества. Харьковъ. 1850. стран. 137. 138. 181.

(4) Описаніе старопечатныхъ книгъ Царскаго.
 № 249; и Рукописи Царскаго, стран. 163.

(5) Опытъ Россійской Библіографіи. ч. 1. стран. 124.

(6) Обозрѣніе Саавяно-Русской Библіографіи. т. 1. к. 2. стран. 79.

(7) Изд. въ Кіевъ 1623. стран. 2. См. также Описаніе старонечатныхъ книгъ Царскаго. Москва. 1836. стран. 98.

(8) Исторія Русской Церкви, Филарета Еп. Харьковскаго. періодъ Патріаршества. Харьковъ. 1850. стран. 137. 138. же протојересмъ (1). Изъ помянутаго предисловія къ Бесъдамъ св. Іоанна Златоустаго видно, что Лаврентій извъстенъ былъ своимъ современникамъ на югозападъ Россіи Ħ познаніями и благочестивою жизнію. Опъ называется благоговъйнымъ мужемъ, словеснъйшимъ дидаскаломъ и вътіею, xyдожнымь же Еллиногреческаго языка умъніе и искусство стяжавшимь, и святыя православныя въры исповъдникомъ и проповъдникомъ. Наименование-исповъдникъуказываеть, по всей в роятности, на то, что Лаврентій защищаль православную вѣру противъ Латинянъ, которые въ концъ 16 вѣка ввели въ западныхъ областяхъ Россіи унію И воздвигали всякаго рода гонеція для совращенія православныхъ. До насъ дошелъ одинъ памятникъ (<sup>2</sup>), изъ котораго видно, что брата Лаврентіева, Стефана Зизанія, учителя Виленскаго училища, который, пе смотря на козни Латинянъ, ревностно проповъдывалъ православную въру, Польскій Король Сигизмундъ 5-й

(2) Казаны св. Кирилла Патріарха Іерусалимскаго. 1596. Вильна. вь 12-ю д.

<sup>(1)</sup> Протојереемъ онъ называется во всёхъ приведенныхъ нами выше книгахъ, кромъ книги: Бестьды св. Златоуста, въ которой Лаврентій именуется только пресвитеромъ.

приказаль схватить и бросить въ тюрьму (<sup>1</sup>). Можстъ быть, что либо подобное терпълъ и Лаврентій. Но нельзя умолчать, что при похвальныхъ качествахъ Лаврентій Зизаній не свободенъ былъ отъ педостатковъ нравственныхъ. Онъ былъ довольно самонадѣянъ и имѣлъ вспыльчивый характеръ, какъ

(1) Подвиги Стефана Зизанія въ проповѣданія иравославной въры изображаются въ протесть, пом вщенномъ въ вышеупомянутой книгв. Опъ (Стефанъ), сказано тамъ, «важился въ церкви заложеня Св. Троици, въ мысты нашемъ столечномъ, Виленскомъ, казаные проповъдать и великое блюзперство npomuss писму светиму и вызнаню церкви сиборное Греческое вносити и межи людми розсевати, не будучи отъ звирхности н старшихъ своихъ на то вызванымъ, преложонымъ н посвецонымъ». Потомъ о повелѣнія схватить его 83 томъ же протеств сказано: «и всима иншима приказуемь, абы помененыхь выволанцовь, Стефина Зиганею, Василья и Герасима поповъ, ідъ бы и притрафило, до везеня (въ тюрьму) взлли, и въ везеню задержавши, намъ о томъ ознаймили подъ euna.xu». Обозрѣніе Славлно-Русской Библіографіи. т. 1. кн. 2. 1849. Спб. стр. 31-33. См. также Акты, относящиеся КЪ исторіи Западной Россіп. т. IV. М 95. Кромѣ сего Стефанъ Зизаній былъ подвергнутъ .Митрополитомъ Михаиломъ Рагозою отлученію, отъ котораго разрѣшиль его Львовскій Епископъ Гедеонъ Болобанъ. Акты, осносящиеся къ истории Западной России. т. IV. N.N. 91. 92, 105,

видпо изъ состязанія его съ игумномъ Иліею (1).

Находясь на службѣ въ Корцѣ, который принадлежалъ тогда къ Литвѣ, Лаврентій написалъ и издалъ въ 1596 году въ Вильнѣ Грамлатику Словенску и Славлискую Азбуку (<sup>2</sup>). Потомъ мы видимъ его уже безъ должности, вѣроятно, по проискамъ Латинянъ. Архимандритъ Кіевской Печерской Лавры Елиссей Илетенецкій, сказано въ предисловіт къ Бесѣдамъ св. Іоанна Златоустаго на посланія св. Ап. Павла (<sup>3</sup>), усмотръвъ его свободна и упразднена быти, умоли его въ еже лю-

(1) Когда нгуменъ Илія, говорится въ состязанія, сказалъ, что души православныхъ, отшедщія съ искреннимъ покаяніемъ, не сходятъ во адъ, то Лаврентій отвѣчалъ: «прямо у насъ въ Литвъ про сасъ говоритъ Киязь, увидишь де Лаврентий, какъ Московскіе люди о душахъ своихъ мудрствуютъ, а невъдаютъ, что о нихъ истина». Потомъ, когда игуменъ доказалъ ясно, что души покаявшихся входятъ по смерти въ рай, хотя бы и не понесли эпитими, какъ умствовалъ Лаврентій: то Лаврентій отвѣчалъ ему: «а то нынъ дошелъ ты мене, а потомъ и я тебе дойду». Соловец. рукоп. Катихизиса. л. 291 и 292.

(2) Словарь о писателяхъ духовнаго чина. т. 2. стран. 1-3.

(3) Изд. въ Кіевѣ въ 1623 г. См. также Описаиіе книгъ Царскаго. Москва. 1836. стран. 98.

ботруднъ потщатися превожденіе тое (переводъ помянутыхъ бесѣдъ, сдѣланный предъ тѣмъ временемъ съ Греческаго языка священникомъ Кипріяномъ Острожскимъ) изслъдовати и исправити: иже и любезно въспріимъ врученнос,..... дволътствовавъ въ дълъ, сътвори тол книги исправленіе. Это было въ первой четверти 17-го столѣтія; потому что переводъ, исправленный Лаврентіемъ, напечатанъ въ 1623 году.

Въ какомъ году Лаврентій написалъ Катихизисъ, не извѣстно; по несомнѣнно, что Катихизисъ написанъ былъ сначала ча Литовскомъ языкѣ и переведенъ на Славянскій языкъ не самимъ Лаврентіемъ (<sup>1</sup>). Въ этомъ переводѣ Лаврентій представилъ свой Катихизисъ въ Москвѣ святѣйшему Натріарху Филарету и нросилъ объ исправленіи его. Патріархъ Филаретъ, переименовавъ Катихизисъ Бесѣдослові-

<sup>(1)</sup> Въ сосгязанія, пом'вщенномъ при рукописцыхъ Катихизисахъ, Лаврентій, между прочимъ, говоритъ: «чтобы только то азъ въдалъ, и я бы свою книзу подалъ всю на Словенскомъ языцъ государю святъйшему Патріарху, а то жного переводчикъ не такъ поставилъ». Соловец. рук. Катих. л. 295. Тамже о словахъ-Отецъ Сына и Духа Святаго равныхъ себъ собра-Лаврентій сказалъ: «то переводчикъ прегръщилъ, в не я». Соловец. рук. Катих. л. 288.

емъ (1), приказалъ въ февралъ 1627 гола игумну Московскаго Богоявленскаго Монастыря Иліи и книжному справщику Григорію Онисимову имъть собестдование съ Лаврентиемъ о тъхъ статьяхъ, какъ сказано въ состязаніи, которыя въ ней (въ книгъ Лаврентія) не сходны съ Русскими и Греческими переводы, о Божествъ, и о воплощеніи, и о страсти Господни, и о всякомъ дъйствъ Христіанскаго закона. Сіе собесъдованіе продолжалось три дня (2), и въ первый день происходило на Государевомъ дворъ въ нижней налать, въ присутствіи боярина князя Ивана Борисовича Черкасскаго и думнаго дьяка Өедора Лихачева, а въдва другіе дия на подворьѣ, въ которомъ жилъ Лаврентій (3). Описаніе сего собесъдованія паходится въ рукописныхъ Катихизисахъ и извъстно вообще подъ именемъ состязанія (4).

(2) 18-го, 19-го и 20 февраля. См. тамже.

(3) Соловец. рук. Катих. л. 287 на об. 295. 301.

(4) Мы имћемъ подъ руками четыре рукописи Большаго Катихизиса. Изъ нихъ особенно замвчательны двѣ. Одна, въ листъ, принадлежитъ библіо-

<sup>(1)</sup> Бесплословіемь Патріархъ Фпларетъ назваль его потому, какъ сказано въ состязаніи, что оглашеніе есть книга Кирилла Архіепископа Іерусалимскаю, новокрещающимся въ Іерусалимъ, и единымъ именемъмногимъ книгамъ быти пельпо. Соловец. рук Катих. л. 287.

۱

2) Разсмотримъ сіе состязаніе, сколько возможно, полнѣе; потому что въ пемъ содержится ключь къ разрѣшенію нѣкоторыхъ вопросовъ о Катихизисѣ Лаврентія.

текѣ Соловецкаго Монастыря (Nº 469) и написана на 307 листахъ. О временя написанія сей рукописи ничего не сказано въ ней; по извъстный палеографъ В. И. Григоровичь, разсматривавший сию рукопись, нашель въ бумагь, почеркъ и нъкоторыхъ буквахъ песомивнные признаки того, что она написана не возже первой половины 17-го стольтія. Состязаніе написано въ ней на концѣ, на 287-307 лнстахъ. Другая рукопись принадлежитъ библіотекѣ Высокопреосвященныйшаго Митрополита Григорія, напясана въ 4 д. на 426 дистахъ (собственно 427 листовъ, потому что число 194 напасано на двухъ листахъ). Письно Поморское. На 426-и листв сказано, что эта книга написана въ 7245 (1737) году Андреемъ Григорьевымъ, сыномъ Горчаковыхъ. Состязание написано въ началь, на 1-25 листахъ. Эта рукопись написана, какъ показываетъ письмо, и была въ употребления у такъ называемыхъ старообрядцевъ. Остальныя двѣ рукописи принадлежатъ также библютекъ Высокопреосвящениъйшаго Митрополита Сригорія. Одна изь няхъ въ 4-ю д. написана, судя по начертанию буквъ, въ первой половинъ 18 въка. Πo своему тексту имбеть сходство съ Соловецкою pyкописью. Только ибтъ въ ней состязанія. Другая рукопись, въ листъ, написана въ 1760 году, какъ сказапо на послёдней страницё. По числу главъ имеетъ сходство также съ Соловецкою рукописью, НÔ по

Игуменъ Илія, приведя въ началѣ состязанія одну изъ многихъ неисправностей Катихизиса, объявилъ Лаврентію, что святѣйшій Патріархъ Филаретъ велѣлъ допросить его, изъ какого Богословія онъ запмствовалъ ее. Иотомъ сталъ указывать на всѣ другія мѣста, которыя признаны были неправильными и которыя сочтено было нужнымъ исправить. Исчислимъ эти неправильности и покажемъ, какія были слѣдствія замѣчаній игумна Пліи по отношенію къ Лаврентію.

Всѣ мѣста, признанныя неправильными, можно раздѣлить на три класса. Къ первому классу относятся тѣ изъ нихъ, въ которыхъ допущены были Лаврентіемъ неточныя выражсенія. Такъ а) въ Катихизисѣ паписано было: «Отецъ Сына и Духа Святаго собра». Игуменъ Илія сказалъ Лаврентію: «мы собра-«нія Святыя Троицы не глаголемъ: вѣруемъ бо, «яко совокупна есть Святая Троица». Лаврентій

тексту съ Поморскою рукописью. Состязание находится въ началъ. Кромъ сего мы имѣемъ состязание еще въ рукописномъ Соловецкомъ Сборникъ (№ 870), въ концѣ. Но этотъ сборникъ написанъ, судя по почерку, также въ 18 вѣкѣ и не имѣетъ въ себѣ ипчего особеннаго. Приводя мѣста изъ состязания, мы будемъ дѣлать указания на имъъ по Соловецкой, какъ древнѣйшей, рукопист.

обвиниль въ этой неправильности переводчика. б) Въ Катихизисъ было написано: «Отепъ раз-«дъленъ отъ Сына и Духа Святаго изволеніемъ». Игуменъ Илія замътилъ, что въ Святой Троицъ едина воля. Лаврентій согласился, обвиняя въ ошибкъ также переводчика. в) Въ Катихизисѣ было написано: «сего ради и постра-«да Богъ съ плотію». Илія сказалъ, что не возможно съ плотію страдати Богу, но плотію; обоженною плотію Богъ изволилъ пострадать насъ ради и нашего ради спасенія. Илія представиль примъръ желъза; огонь, сказаль онъ, въ соединении съ желъзомъ, когда ковачь бьетъ его молотомъ, ничего не страдаетъ отъ сего біенія: такъ и Богъ во плоти. Лаврентій, давъ нъсколько вопросовъ и прочитавъ въ книгъ сдъланную поправку, похвалилъ ее и болъе не возражалъ (1). г) На вопросъ: «первъе ли Отецъ «бысть, и паки Сынъ и Духъ Святый», данъ быль въ Катихизисъ слъдующій отвъть: «еди-«нымъ часомъ прежде въкъ бысть три лица». Игуменъ Илія замътилъ, что этимъ выражевіемъ полагается Святой Троицъ начало BO времени; потому что прежде въкъ представляются часы, между тъмъ какъ Троица есть безначальное Существо, и прежде въкъ Боже-

<sup>(1)</sup> Соловец. рук. Катих. л. 288 на обор. - 290.

ственное Писаніе не открываетъ намъ HIIKAкихъ временъ, ни лътъ, ни дпей, ни нощей, ни Лаврентій сознался въ ошибкъ (1). часовъ. д) На вопросъ: «како едино лице отъ другаго «раздълимо бываетъ», Лаврентій отвътствоваль въ Катихизисъ: «Отецъ Сыну и Духу Святому «даде или пріобщи имъ все то, елико имать «въ Себъ». Можно, замътнаъ Илія, сказать, что Сынъ Божій даде или пріобщи человѣческому сстеству, но отпюдь нельзя такъ говорить о Божественномъ естествѣ Святыя Единосущныя Троицы, Которая «все купно имать: едино «бо царство и власть и господство, едино хотъ-«ніе и сила и владычество. Три лица Пресвя-«тыя Троицы различаются только Ипостасными «свойствами, именно Отецъ имать нерождение, «Сынъ рожденіе, Духъ же Святый исхожденіе». Туть, когда среди возраженій Лаврентія игуменъ Илія сдѣлалъ между прочимъ намекъ на то, нътъ ли какой либо разности отъ Православія въ исповъдуемой Лаврентіемъ въръ, то онъ съ клятвою увърялъ, что исповъдуетъ православную въру: ей Христіанинъ есмь въры Греческія, якоже и вы, а не иныя нъкоторыя (<sup>2</sup>).

<sup>(1)</sup> Соловец. рук. Катих. л. 296.

<sup>(2)</sup> Соловец рук. Катих. л. 297. 298. Кромѣ указанныхъ нами неправильностей въ выраженіяхъ,

Ко второму классу относятся ть мъста, въ которыхъ найдены были неприличныя сравненія и названія. а) Въ Катихизисъ было написано: «тако Отецъ Сына роди, какъ «раждаетъ орелъ орла и соколъ сокола». Илія замѣтилъ, что не прилично прилагать такое подобіе въ Божеству; потому что соколъ И орель имѣютъ супружество, а Божественное естество не изреченно (1). б) Звъзды названы были въ Катихизисъ Лаврентія животными звърьми, вопреки повъствованию Мочсея о сотворенія ихъ, какъ замѣтилъ Илія. Когда же Лаврентій возразиль: какъ эти св'втила шествують и обращаются, то Илія отвъчаль: «ПО «повельнію Божію Ангелы служать тварь во-«дящи: ибо есть Ангелы громомъ, Ангелы «молніи, Ангелы дождемъ, Ангелы снъгомъ, «Ангелы мразомъ, Ангелы вътромъ». Лаврентій сознался въ своей погръшности (2).

найдены были игумномъ Илівю три слёдующія: было поставлено: двю лепты вмёсто: два хлюба; во пню вмёсто: въ купинь; да освятится вмёсто да святится, и проч.

(2) Соловец. рук. Катих. л. 302. Мы оставляемъ аругія сравненія Лаврентія по ихъ грубому неприлячю; папр. сказано было въ Катихизисѣ: «душа и плоть человѣческая связаны такъ, какъ орелъ съ свиньею». Соловец. рукоп. Кат. л. 301.

<sup>(1)</sup> Соловец. рукоп. Катих. л. 296 на об.

Къ претьему классу относятся ть мъста Катихизиса, въ которыхъ найдены быди неправильныя мысли. Такъ a) па вопросъ: «вси ли убо во адъ во единомъ мъстъ пре-«бывають, крещений и некрещений», въ Катихизись Лаврентія написань быль следующій отвѣть: «души православныхъ Христіань, «умершихъ съ цокаяніемъ, находятся въ пер-«вомъ адъ; а подъ ними въ другомъ мъсть «души некрещенныхъ». Илія сказаль, что души, отшелшія съ покаяніемъ, во адъ не сходять. Лаврентій вошель въ продолжительный споръ съ нимъ но этому предмету. Онъ никакъ He хотълъ согласиться, чтобы души православныхъ Христіанъ, отшедшія съ чистымъ покаяніемъ, получили свободу отъ ада и въчныхъ мукъ, и даже наговорилъ нъсколько оскорбительныхъ словъ игумпу Иліи. Его особенно удерживала мысль о необходимости эпптиміи: «какъ внидетъ душа въ мъсто свътло, говорилъ опъ, которая живши въ нечистотъ И покаявся, эпитемін предъ концемъ не HCправитъ: таковыхъ души во адъ сводятся». Игуменъ Илія требовалъ, чтобы Лаврентій подтвердилъ свою мысль какимъ либо писані-Лаврентій указалъ на одно емъ. мъсто въ цвѣтной Тріоди, гдѣ въ молитвѣ на Пятдесятницу говорится, что во адъ бываетъ утъшеніе ослабленіе гръшнымъ душамъ. Но Илія H

замътилъ, что это утъшение бываетъ душамъ непокаявшимся, а покаявшіяся души всегла пребывають въ радости. Онъ указаль на писанія Іоанна Златоустаго, Аоанасія Александрійскаго, Іоанна Дамаскина, и привелъ, между прочимъ, мъсто изъ пророческихъ книгъ, гдъ Господь говорить: не помянутся вся согръшенія его, въ оньже аще день обратится ко Миљ. Но Лаврентій и на эти слова сказаль: «никако нельзя человѣку не исполня эпитеміи внити въ рай». Когда наконецъ Илія указаль на страдание Господа, какъ на исполненіе эпитиміи за кающіяся гръшныя души, и на примъръ разбодника, послъ предсмертнаго исповъданія вошедшаго въ рай: то Лаврентій, не будучи въ состояніи отстаивать свою мысль, но и не желая, какъ видно, согласиться съ Иліею, вышель изъ себя и окончиль прѣніе объ этомъ предметъ грубымъ и неприличнымъ отвѣтомъ: «нынѣ дошелъ ты мене, а потомъ и «я тебе дойду» (1). б) Въ Катихизисъ Лаврентія написано было: «можно крестити чело-«въка и не во освященной водъ». Илія сказаль ему, что этого въ Божественныхъ правилахъ не обрътается, что въ Русской земль вездъ крещаютъ освященною водою и что не слѣ-

(1) Соловец. рукоп. Катих. л. 290 на об.—293. Отд. IV. 9 дуеть вводить новыхъ обычаевъ. Лаврентій сначала сдѣлалъ возраженіе, но потомъ согласился съ Иліею. в) Па вопросъ: « судъ Божій «колькраты есть», Лаврентій отвѣтилъ въ Катихизисв: «четверократенъ». Илія сказалъ, что судъ Божій одинъ, именно тотъ, который будетъ во второе и славное пришествіе Господа; только тогда Господь сядетъ на престолѣ славы Своей и будетъ судить всѣхъ. Лаврентій согласился, не признавая судомъ въ собственномъ смыслѣ и частнаго суда.

Послъ сего самъ Лаврентій сдълалъ игумну Иліи вопросъ совершенно о другомъ предметь: какъ вы думаете, сказалъ онъ, о младенцахъ, которые раждаются отъ вѣрныхъ родителей, върными, или певърными должно называть ихъ? Илія отвѣчалъ, что отъ вѣрныхъ родителей и младенцы върны. Лаврентій возразиль, что доколь младенець не крестится, онъ не можетъ быть названъ върнымъ. Илія вошелъ въ пространное разсмотрѣніе сего предмета. Онъ сказалъ, что дъйствительно написано: аще не родится кто водою и духомь, не внидеть въ царство небесное; посему крещеніе и называется вторымъ рожденіемъ; но младенецъ, рожденный върными родителями, вскоръ по рождении освящается молитвою И отраждается знаменіемъ живопоснаго креста; оть всего этого удаляють своихъ дѣтей не-

върные ролители. Притомъ многіе върные родители постятся и молятся чадородія ради своего, и върою сподобляются получать просимое; посему младенецъ ради в'врныхъ родителей можетъ быть названъ сыномъ въры. Іереміи сказано было Господомъ: «прежде «даже изыти отъ чрева матери своея, освятихъ «тя и пророка во языки дахъ тя». Іоаннъ Предтеча поклонился Христу, взыгравъ во утробъ матери. Многіе другіе святые освящены были въ утробахъ матернихъ. Лаврентій продолжаль утверждать, что « никакъ невоз-«можно быти върну младенцу некрещену, аще «и отъ върныхъ родителей родившемуся». Илія спросилъ его: если въ одно время родятся два младенца, одинъ отъ върныхъ, другой отъ невърныхъ родителей, -- равны ли они, или одинъ изъ нихъ лучше другаго? Лаврентій отвѣчалъ, что рожденный отъ върныхъ родителей лучше того, который рожденъ отъ невърныхъ. Потомъ хотя онъ и замолчалъ, но не видно, чтобы согласился съ Иліею (1).

г) Въ объясненіи молитвы «Отче нашъ» у Лаврентія было написано: «Господь Богъ не «надъ всѣми, ниже во всѣхъ благодатію своею

Отд. ІУ.

<sup>(1)</sup> Соловец. рукоп. Катих. л. 298 на об.—300 на об.

чнарствуеть: понеже злыми Богъ не царст-«вустъ, но благими». Игуменъ Илія спросилъ Лаврентія: кто же злыми царствуеть? Лаврентій отвѣчаль: «злобы начальникъ». Илія замѣтилъ, что это значитъ называть начальника злобы творцемъ твари. Если же онъ не творецъ, то и не царь; онъ царствуетъ только надъ злобою, а не надъ тварію. Дадеся ми всяка власть на небеси и на земли, CKaзалъ Господь. И если бы Онъ не царствовалъ наль злыми: то кто привлекаль бы ихъ отъ нечестія къ благочестію, какъ волхвовъ посредствомъ здвъзды, какъ Павла гонителя Церкви? Лаврентій согласился (1). д) Въ Kaтихизисъ Лаврентія написано было: «можно «есть крестити во обстоянии бываемымъ, ж «діакону и клирику и иноку, и мірянину, аще «гдѣ попа не будетъ». Лаврентій присовокупиль въ собескдовании съ Илиею, что это можетъ случиться во время осады города, когда ниоткуда не могуть войти священники. Илія возразиль: но бываеть ли такой городь, въ которомъ были бы діаконы и клирики, а не было бы попа? Гдё нёть попа, тамъ не MOгуть быть и върные; а гдъ нътъ върныхъ,

(1) Соловен. рукоп. Катих. л. 302 на об.—303 на об.

тамъ не бываетъ и крещенія: «върнымъ бо «безъ попа не точію креститися, но ни родити-«ся, ниже умрети лѣпо есть», прибавилъ Илія; ибо сказано въ 59 правилъ 6-го Собора: хотящимъ сподобитися Божественнаго просвѣщепія, къ соборнымъ церквамъ приходити повелъваемъ, и въ нихъ таковый даръ пріимати: но въ перквицахъ и въ домахъ совершать крещеніе это правило возбраняеть. Также 59-е правило святыхъ Апостоловъ запрещаетъ пресвитеру или діакону безъ повелънія Епископа своего связывать, или разръшать; тъмъ болъе нельзя имъ безъ него крестити. Что же сказать о простомъ инокъ, или мірянинъ? «Отнюдь «не имать сего быти, чтобы мірянину человъку, «или простому иноку крестити». Лаврентій возразиль, что это дозволено въ Никифоровыхъ правилахъ. По Илія отвѣчалъ: по нашимъ Греческимъ спискамъ нътъ и въ Никифоровыхъ иравилахъ; можетъ быть, у васъ вновь BBCдено, но мы не принимаемъ нововведеній. Кипріанъ Митрополить Кіевскій и всея Poccia. прибывъ изъ Константинополя ца Русскую митрополію, привезъ съ собою и церковныя правила на Греческомъ языкъ и перевелъ ихъ на Славянскій языкъ; по милости Божіей, они сохраняются y насъ лонынъ безъ всякой порчи и прибавленій. Лаврентій согласился съ игумпомъ Илісю и болѣе не возражалъ (1).

Такъ кончилось состязаніе (<sup>2</sup>)! Изъ него мы видимъ, что протопопъ Лаврентій съ нѣкоторыми замѣчаніями и поправками, сдѣланными въ его Катихизисѣ, соѓлашался, но на другія не изъявлялъ согласія и защищалъ свои мысли (<sup>3</sup>). Видимъ также, что поправки уже

(1) Соловец. рукоп. Катих. л. 303 на об. 306.

(2) Найдены были и еще нѣкоторыя неправильности въ Катихизисѣ. Напр. было написано: «Отецъ самъ отъ себе и бытіе свое и Божество отъ себе же имать». Илія сказалъ Лаврентію, что чрезъ это вводится два начала въ Божествѣ, первое начало – Отецъ самъ себь, другое – Сыну в Духу Святому; но Отецъ, пишетъ Іоаннъ Дамаскимъ (въ 8-мъ словѣ), ни отъ когоже начало имать, но самъ отъ себе. Лаврентій сознался въ ошибкѣ.

(3) Изъ описанія состязанія видно другое JЮбопытное явленіе. Протопопъ Лаврентій въ первый день довольно свободно спорилъ съ Ильею, кногла выходиль даже изъ себя, какъ мы видёли, насмёшливо улыбался среди разсужденій Иліи, сдёлаль оскорбительный отзывъ о образъ мыслей Московскихъ Духовныхъ. Но въ два другіе дня онъ почти унижался предъ Иліею, иногда отв'вчалъ на замвчанія его словами: «спростовалося мит, простите», или говорилъ: «я для того и прівхалъ сюда, чтобъ просять «о исправленія книги; я знаю, что въ моей кангъ «много недћла написано». Видно, что ему объяснили, или онъ самъ понялъ, къ какимъ послёдствіямъ должны привести его упорство и самонадѣянность.

были сдёланы въ его Катихизисть прежде состязанія. На это ясно указывается въ самомъ началъ состязанія. Состязаніе пачинается такъ (<sup>1</sup>): «Въ лѣто 7135 (1627) февраля въ «18 день по приказу Государя святъйшаго «Киръ Филарета Патріарха Московскаго и всея «Русін Богоявленскому игумну, что на Москвъ «нзъ ветошнаго ряду, Ильъ, да Гришкъ (<sup>2</sup>) отъ «кинжныя справки, велъно говорити съ Корец-«кимъ протопопомъ изъ Литвы съ Лавренті-«къ Зизаніемъ о исправленныхъ (<sup>3</sup>) статьяхъ».

Къмъ же были поправлены погръщности, найденныя въ книгъ? Хотя прямаго отвъта нътъ на это ни въ Катихизисъ, ни въ состязаніи; но изъ многихъ мъстъ состязанія должно заключить, что погръшности, найденныя въ Катихизисъ Лаврентія, были исправлены самимъ же Иліею съ Григоріемъ Онисимовымъ. На оборотъ 302-го листа (но Соловецкому списку) нгуменъ Илія съ справщикомъ Григоріемъ

(1) Солов. рук. Катих. л. 287.

(2) Въ Поморской рукописи Катихизиса стоитъ: «да отъ книжныя справы Григорію Онисимову».

(3) Въ Поморской рукоппси Катнхизиса стоить: о неисправленныхъ. Но смыслъ дальнѣйшихъ сдовъ состязанія противорѣчитъ сему; да и самая частица не ваписана въ этой рукописи по поскоблевному. Онисимовымъ говорятъ Лаврентію: «да пере-«мили мы въ твоей книгѣ рѣчь—Отче нашъ, «иже еси на небесѣхъ, да освятится имя «твое». На оборотъ 305-го листа (по тому же списку) они говорятъ: «Да мы же у тебя въ «книгѣ перемљнили указъ, что ты написалъ,— «сказываешь: мощно есть крестити во обстоя-«ніи бываемымъ и діякону и клирику и иноку и «мірянину, аще гдѣ попа не будетъ».

Впрочемъ кромъ Илін и Григорія, BЪ исправлении Катихизиса принималь участие и самъ святбйшій Патріархъ Филаретъ. Онъ исправняъ самое наименование Катихизиса. какъ видно изъ следующихъ словъ состязанія: «А именована книга оглашение. И государь «святъйшій Киръ Филаретъ Патріархъ Moc-«ковскій и всея Русіи преименова Бесъдосло-«віе, понеже оглашеніе есть книга Кирила «Архіепископа Іерусалимскаго новокрещающим-«ся во Іерусалимъ. Ино единымъ именемъ многимъ книгамъ быти нелъпо. Исправя госу-«дарь святьйшій Патріархъ, велѣлъ ее протопопу Лаврентію отдати» (1). Кромѣ сего въ описании состязания есть свидътельство, что Патріархъ Филаретъ исправлялъ и погрѣшности, найденныя въ самомъ Катихизисъ. Такъ

(1) Соловецкая рукопись Катихизиса. л. 287 на об.

послѣ состязанія, бывшаго въ первый день (18 февраля), игуменъ Илія сказалъ Лаврентію о погрѣшностяхъ, разсмотрѣнныхъ имъ въ тотъ день: «и тѣ всѣ статьи государь «святѣйшій Киръ Филаретъ Патріархъ Мо-«сковскій и всея Русіи самъ исправилъ и «исправл намъ велѣлъ напечатати, и напеча-«тавъ тебѣ отдати» (<sup>1</sup>). Нѣтъ сомнѣнія, что и тѣ мѣста, которыя были псправлены Иліею, также разсмотрѣны были Патріархомъ Филаретомъ; потому что предъ состязаніемъ объ исправленныхъ статьяхъ книга была у него, какъ видно изъ описанія состязанія.

5) Но въ какомъ именно видъ сдъланы были поправки въ Катихизисъ Лаврентія, мы не можемъ отвътствовать; потому что хотя въ состязаніи и указывается на неправильности, но о поправкахъ, исключая одной или двухъ, не говорится, какъ онъ были выражены.

Если же нельзя опредълить, какъ сдъланы были поправки: то можно по крайней мъръ показать, въ какомъ видъ дошли до насъ тъ мъста, которыя были признаны неправильными и о которыхъ сказано въ состязаніи, что они исправлены игумномъ Иліею и Патріархомъ Филаретомъ. Объ этомъ можно судить по

(1) Соловец. рукоп. Катяхизяса. л. 295.

тому, какъ эти мъста читаются въ нынъшнихъ печатныхъ изданіяхъ. Такъ у Лаврентія было написано: «сего ради и пострада Богъ съ «плотію» ('). Нынъ стоитъ въ Катихизисъ: «плотію претерпъ» (2), «пострада плотію» (3). У Лаврентія было написано: «можно крестить «и не во освященной волъ». Нынъ этихъ словъ уже нътъ въ Катихизисъ (4). Лаврентій написалъ, что можетъ крестить діаконъ, инокъ И мірянинъ. Въ нынѣшнемъ Катнхизисѣ объ этомъ предметъ не сказано ничего (5). Подобобразомъ, согласно съ замѣчаніями пымъ игумна Илін, читается въ Катихизисъ 0 томъ, что Божественныя лица Пресвятыя Тронцы существують ни прежде, ни послѣ одно другаго (<sup>6</sup>), что Богъ Отецъ не пріобщилъ къ Божеству Сына Божіл и Духа Святаго, но Они отъ въчности имъютъ сущ-

(1) Соловец. рук. Катпх. л. 288 на обор.

(2) Гродн. изд. Катихизиса 1788 г. л. 55 на об; такъ стоитъ и въ рукописяхъ.

(3) Тамже. л. 56 на об.; такъ и въ рукописяхъ.

(4) Тамже. л. 367; такъ и въ рукописяхъ.

(5) Тамже. л. 358—373. Нѣтъ этого и въ рукописяхъ.

(6) Тамже. л. 35 на об. Соловец. рук. Кат. л. 22 на обор.

ность Божественную (<sup>1</sup>), что Богъ царствуетъ надъ всѣми, и добрыми и злыми (<sup>2</sup>), что Ангелы, поставленные надъ тварями, руководствуютъ ихъ (<sup>3</sup>), что судъ Божій одинъ — судъ страшный (<sup>4</sup>) и проч. Вообще всѣ <u>тѣ</u> мѣета, въ которыхъ Лаврентій соглашался съ замѣчаніями игумна Иліи, доны до насъ не въ томъ видѣ, въ какомъ онѣ первоначально написаны были Лаврентіемъ; они согласны нынѣ съ изложенными выше разсужденіями игумна Иліи.

Но въ тѣхъ мѣстахъ, о которыхъ между игумномъ Иліею и протопопомъ Лаврентіемъ были продолжительные споры и въ которыхъ Лаврентій не выразилъ согласія съ Иліею, встрѣчается достойная вниманія странность. Тамъ нѣтъ тѣхъ исправленій, которыхъ мы въ правѣ ожидать, прочитавши состязаніе.

Таковъ а) отвътъ на вопросъ: «всъ ли убо «во адъ во единомъ мъстъ пребываютъ, кре-

- (2) Тамже. л. 189. 190.
- (3) Тамже. л. 147 на обор.

(4) Тамже, л. 95 и на обор. Исправлено и то итсто, въ которомъ написано было: «Отецъ самъ отъ «себе и бытіе свое и Божество отъ себе же имать». См. Гродн. изд. Катихизиса л. 264 на об. ср. л. 273 на об.

<sup>(1)</sup> Гродн. изд. Катих. л. 277.

«щенніи и некрещеніи» (1). Мы видѣли, что отвътъ, который первоначально данъ былъ Лаврентіемъ, не одобренъ игумномъ Иліею. Илія среди состязанія сказаль, между прочимь, Лаврентію: «мы тотъ отвътъ переміьнили и написали отъ святыхъ и Божественныхъ писаній, какъ намъ государь святъйшій Киръ Филаретъ Патріархъ Московскій и всея Русіи велѣлъ, что православныхъ Христіанъ покаявшихся души во адъ не бываютъ сведени. Но что нынъ содержится въ печатныхъ изданіяхъ и въ рукописяхъ Катихизиса? Нынъ приведенный выше вопросъ стоить уже съзначительнымъ прибавленіемъ. Въ немъ послъ показанныхъ словъ находятся еще слъдующія: «понеже убо аще и крещени, но не исполня эпитеміи, пребываютъ въ злыхъ и богомерз-«Скихъ дълъхъ своихъ и тако здъ поживше «скончаются» (2). Въ отвътъ же нътъ не только словъ, которыя велълъ поставить святъйшій Патріархъ Филаретъ и которыя написаль игуменъ Илія, но нътъ и самой мысли, выраженной сими словами. Въ немъ излагается сужденіе только о тёхъ, которые въ небреженіи

<sup>(1)</sup> Солов. руков. Катпх. л. 290 на об.

<sup>(2)</sup> Городи. изд. Катихизиса л. 66. 67. Такъ стоить и въ Соловецкой (л. 41 на об. и 42) и въ Поморской рукописи (л. 87).

проводили дни свои и умерли не покаявшись. Объ нихъ говорится, что они находятся въ преисподнемъ адъ, хотя и крещены. Потомъ дълается краткое замъчаніе о некрещенныхъ: «а о некрещенныхъ что и рещи?» Наконецъ изображается блаженная участь праведныхъ, и присовокупляется, что святые Апостолы и всъ Богоносные Отцы повелъваютъ намъ творить поминаніе о всъхъ душахъ, праведныхъ и гръшныхъ, которыя были во святомъ крещеніи (<sup>1</sup>).

Очевидно, что составитель сего отвѣта нс хотѣлъ отвѣтить такъ, какъ написалъ игуменъ Илія. Ограничившись изложеніемъ участи умершихъ безъ покаянія, оцъ не сказалъ ни слова о тѣхъ, которые хотя согрѣшали, но умерли цокаявшись, и о которыхъ такъ ясно написалъ игуменъ Илія; для этого измѣнилъ онъ самый вопросъ, сдѣлавъ въ немъ немалое прибавленіе.

Припомнимъ продолжительное прѣніе, происходившее по этому предмету между игумномъ Иліею и протопопомъ Лаврентіемъ. Лаврентій, какъ мы видѣли, не хотѣдъ принять мысли игумна Иліи о дъйствительности по-

(1) Такъ читается и въ Гродненскомъ изданія и въ Соловецкой и Поморской рукописа Катихизиса. каянія предъ смертію. Онъ настаиваль на томь, что непремънно нужна эпитимія даже и RLA тъхъ, которые умерли съ покалніемъ, и что они по смерти низводятся во адъ. Слъды этого умствованія встр'вчаются и въ дошедшихъ до насъ рукописныхъ и нечатныхъ Катихизисахъ: «нъцыи убо, сказано въ нихъ, въ небре-«женіи всецъло препроводивше дни своя, и «не покаявшеся умроша, сіи убо въ преиспод-«немъ адѣ и глубопъй тмѣ» (1). Сличивъ ЭТО мъсто съ другимъ, въ которомъ сочинитель Катихизиса, сравнивая адъ съ темницею, ГОворитъ, что «адъ преисподній есть самая глу-«бина адова, якоже и здъ на земли бываетъ «темница верхняя и средняя, такожде и испод-«няя» (2), мы естественно заключаемъ, что кромѣ умершихъ безъ покаянія, для которыхъ сочинитель отвъта назначалъ преисподній адъ, онъ имълъ въ виду другихъ Христіанъ, о коихъ предполагается таже самая мысль, какая ясными словами выражена была въ первый разъ въ Катихизисъ, то есть, что ови находятся въ первомъ или верхнемъ адъ. Итакъ въ отвъть не только не оставлено поправки игумна Иліи, но возстановлена съ нъкоторою уклончи-

(1) Гродн. изд. л. 66. Соловец. рук. л. 42. Помор. рук. л. 87.

(2) Гродн. взд. л. 71.

132

востію та самая мысль, которую Илія опровергаль въ спорѣ съ Лаврентіемъ.

Когда же и къмъ сдълана эта перемъна въ исправленномъ Иліею Катихизисъ? Перемѣна находится не только въ Гродненскомъ издании и въ Поморской рукописи Катихизиса, но и въ древнъйшемъ, находящемся у насъ, Соловецкомъ спискъ, который, какъ мы видъли, написанъ не позже половины 17-го столътія, и слъд. почти современемъ Лаврентію. Вникая въ исторію спора и видя, что Лаврентій выходилъ даже изъ приличія, отстаивая свой образъ мыслей, мы невольно приходимъ къ заключенію, что эту перемфну сдълалъ самъ Лаврентій, или кто либо изъ преданныхъ ему лицъ; ибо только онъ и его приверженцы, если они были, могли принимать такъ близко къ сердцу впечатлъніе, испытанное Лаврентіемъ при защищеніи своихъ мыслей, чтобы не желать уничтожить эти мысли въ Катихизисъ.

Разсужденіе Лаврентія о необходимости эпитиміи посл'є смерти невольно напоминаетъ Латинское ученіе о необходимости удовлетворенія (satisfactio, expiatio) и о чистилищ'є, въ которомъ грѣшныя души върующихъ, хотя и покаявшихся, но не понесшихъ въ настоящей жизни никакаго наказанія за грѣхи, несутъ какбы вѣкоторую эпитимію и такимъ об-

разомъ очищаются сами собою. Этимъ объясняется и выраженіе Лаврентія, поставленное въ первый разъ въ Катихизисъ: «цраво-«славныхъ Христіанъ души, которіи съ покаяні-«емъ умершии, въ нервомъ адъ суть, а полъ «ними въ другомъ мъстъ некрещенныхъ души». Очевидно, что Лаврентій имблъ въ виду нЪчто похожее на чистилище и только облекъ Латинское ученіе объ немъ въ другія слова, назвавъ его первымъ адомъ. Итакъ ясно, что при всѣхъ достоинствахъ Лаврентія, при всемъ желаніи его опровергнуть (1) ученіе Латинянъ объ огнъ чистилищномъ, на него имъли сильвое вліяніе нъкоторые пункты Латинскаго ученія и онъ усвоилъ ихъ себв вопреки ученію православной Церкви.

б) Среди спора игумна Иліи съ протопономъ Лаврентіемъ, сей послѣдній, какъ мы видѣли, неизвѣстно съ какою цѣлію сдѣлалъ Иліи и справщику Григорію слѣдующій вопросъ: «какъ вы думаете о младенцахъ, которые «раждаются отъ вѣрныхъ родителей, вѣрными, «или невѣрными должно пазывать ихъ (то есть, «до крещенія)»? Игуменъ Илія отвѣчалъ, что «отъ вѣрныхъ родителей вѣрны и младенцы» и довольно пространно и обстоятельно изло-

(1) Гродн. изд. Катихизиса. л. 74 на об. 77.

жиль этоть предметь. Но Лаврентій рѣшительно отвергъ его мысль: «никако не возможно, «сказалъ онъ, быти вѣрпу младенцу некреще-«ну, аще и отъ вѣрпыхъ родителей родивше-«муся».

Что представляютъ намъ относительно сего предмета дошедшія до насъ изданія и рукописи Лаврентіева Катихизиса? Въ нихъ при изложении вопросовъ и отвътовъ о крещении младенцевъ встръчаются выраженія, которыя были бы излишии, если бы составитель ихъ не имћањ въ виду спора Лаврентія съ игумномъ Иліею. Между ними особенно одинъ вопросъ явно-цредполагаетъ этотъ споръ, именно на 569 ... и на об. Гродненскаго изданія. Вопросъ состоить собственно въ томъ, могуть ли войти въ царство небесное Христіанскія дъти, если иреставятся безъ крещенія? Но въ него намъренно ввсдены мысли, выраженныя ИГУМномъ Илісю въ споръ съ Лаврентіемъ, и поставлены въ такой связи съ главнымъ предметомъ вопроса, что отрицательный отвътъ на нихъ представлялся уже самъ собою. Отвътъ, дъйствительно, и данъ отрипательный. И какъ онъ пи обширенъ, но въ немъ ничего не сказано о томъ, что дъти Христіанскихъ родителей лучше нев'врныхъ, какъ разсуждалъ игуменъ Илія въ состязаніи, и что слёдовательно участь ихъ лучше участи невърныхъ. Была ли сдъла-**10** Отд. ІУ.

на игумномъ Иліею въ Катихизисъ Лаврентія какая либо поправка и дополнение, былъ ли въ Катнхизисъ особенный вопросъ объ этомъ предметв, мы не знасмъ. Только нельзя не видѣть, что образъ изложенія разсматривасмаго нами вопроса и отвѣта направленъ прир протнвъ мыслей игумна Илін, выраженныхъ имъ въ состязаніи съ Лаврентіемъ, – и этотъ образъ изложенія одинаково встрѣчается и въ Гродненскихъ изданіяхъ, и въ Поморской и въ Соловецкой рукописи Лаврентіева Катихизиса. Въроятно, что Лаврентій самъ изложиль въ этомъ видъ и вопросъ и отвътъ; потому что онъ самъ былъ дъйствующимъ лицемъ BЪ спорѣ; къ его сердцу, опять скажемъ . быля близки тъ впечатлънія, которыя онъ испытываль оть возраженій и замѣчаній игумна Илін. Если же`и не самъ Лаврентій изложилъ сей вопросъ и отвѣть, то во всякомъ случав видно, что изложение сдълано человъкомъ единомысленнымъ ему.

в) Обратимъ, наконецъ, вниманіе на самое оглавленіе Катихизиса. Въ состязаніи сказано, что Лаврентій Зизаній «билъ челомъ государю «святъйшему Патріарху, чтобы ее (книгу) ис-«правити. А именована книга оглашеніе. И «государь святъйшій Киръ Филаретъ Патрі-«архъ Московскій и всея Русіи преименова «бесльдословіе, понеже оглашеніе есть книга

Digitized by Google

«Кирилла Архіепископа Іерусалимскаго ново-«крещающимся во Герусалимѣ. Ино единымъ «именемъ многимъ книгамъ быти нелъпо. Ис-«правя, государь святьйшій Патріархъ вельлъ «протопопу Лаврентно отдати» ('). Итакъ святвйшій Патріархъ Филаретъ не желаль, чтобы книга Лаврентія Зизанія имѣла пазваніе оглашенія; онъ самъ далъ ей имя-беспдословіе, и даже самъ своею святительскою рукою поправилъ это назвапіс.

Но какъ читается оглавление книги вынъ въ дошедшихъ до насъ печатныхъ и рукописныхъ Китихизисахъ? Оно читается вездъ такъ: «Книга глаголемая по Гречески Катихизисъ, по Литовски оглашение. Русскимъ же языкомъ нарицается бесљдословіе» (2). Здѣсь возстановлено то, что зачеркнулъ святъйшій Патріархъ, но оставлено и то, что онъ написалъ. И, кромъ сего, прибавлено еще Греческое слово Катихизисъ, и сказано, что «эта книга по Гречес-, «ки именуется Катихизисомъ, а оглашеніемъ «она называется по Литовски, бесљдословіе «же есть Русское названіе книги». Въ этихъ

(1) Соловец. рук. Китихизиса. л. 287 наоб. Помор. рук. л. 1 и насб. (2) Гроди. изд. 1788 г. л. 1. Соловец. рук. J. 1. Помор. рук. л. 26. OTA. IV.

 $10^{+}$ 

словахъ обнаруживается и неправда и непослушаніе. Неправда то, будто оглашеніе есть Литовское слово. Оно есть Русскій буквальный переводь Греческаго слова Катихизисъ Литовскій языкъ-другой, и звуки соотвѣтствующаго слова въ немъ иные. Такъ какъ это оглавление находится и въ Соловецкой рукописи, восходящей по древности ко времени едвали не самаго Лаврентія (1); то нътъ сомнѣнія, что оно сдѣлано самимъ же Лаврентіемъ, или друзьями его. Что же они хотъли чрезъ это показать? Они хотѣли, правда, оставить слово, данное святъйшимъ Патріархомъ Филаретомъ; но въ то же время не хотвли уничтожить и того названія, которое дано было Лаврентіемъ; для этого они не усрамились два чисто Русскія слова отнести КЪ двумъ разнымъ языкамъ, одно назвать Pycскимъ, другое Литовскимъ, въ увъревности конечно, что Русскіе читатели, не зная Литовскаго и Греческаго языка, подумають, что на Литовскомъ языкъ въ самомъ дълъ есть слово оглашение, что оно соотвътствуеть Русскому-бесъдословіе, а Русское слово-бесъдословіе выражаеть то же, что Греческое-катихизисъ.

(1) См. о семъ выше въ примбчания стр. 113.

. : .

Digitized by Google

Кромѣ сего, въ этомъ оглавленін обнаруживается непослушаніе Лаврентія и единомысленныхъ съ нимъ людей святѣйшему Патріарху Филарету. Святѣйшій Патріархъ самъ благоволилъ дать имя книгѣ и ноправить оглавленіе. По Лаврентій, или кто другой, не захотѣлъ принять поправку, а видоизмѣинлъ се и возстановилъ опять то, что было уничтожено святѣйшимъ Патріархомъ. Такъ Господь попускаетъ непослушнымъ братіямъ нашимъ руководствоваться и книгами, которыя суть плодъ непослушанія тѣмъ самымъ святѣйшимъ Патріархамъ, чтителями коихъ они воображаютъ себя!

Изъ сего сличенія состязанія съ Катихизисомъ въ нынѣшнемъ его видѣ вытекаетъ, между прочимъ, то заключеніе, что исправленіе, сдѣланное въ Катихизисѣ святѣйшимъ Патріархомъ Филаретомъ и игумномъ Иліею, не было окончательнымъ, что и по полученіи книги отъ игумна Иліи, опа подвергалась новымъ пересмотрамъ и измѣненіямъ. Это подтверждается еще а) многими и важными разностями, которыя встрѣчаются въ рукописяхъ Катихизиса и которыя разсмотрѣны будутъ нами ниже. Сіи разности не могли бы появиться въ такомъ множествѣ, въ какомъ мы находимъ ихъ, если бы современники Лаврентія взирали на его Китихизисъ, какъ на трудъ, не подлежащій

ł

болъе никакимъ исправленіямъ; б) примъчаніемъ о расположении Катихизиса, помъщеннымъ въ Соловецкой рукописи (1). Оно читается такъ: «Расположение сея книжицы сице «должно быти. Первое по началъ върую BO «Единаго Бога все до конца до созданія всея «твари. Посемъ Отче нашъ все до конца его. «Посемъ о любви и о десятословіи его сиръчь «о десятихъ Божінхъ заповъдехъ до конца. По-«семъ о седми святыхъ тайнахъ всъхъ. Посемъ «о исхождении Пресвятаго и Животворящаго •Духа отъ единаго Отца». Эти слова показывають, что предполагалось измѣнить самый порядокъ статей въ Катихизисъ и дать имъ расположение, болъе правильное, нежели какое онъ имъли въ первоначальной рукописи Лаврентія и какое сохранили въ дошедшихъ ДO насъ спискахъ и изданіяхъ. Такъ какъ примъчаніе находится въ Соловецкой, едвали не современной Лаврентію, рукописи: то естественно заключить, что оно сдълано или самимъ Лаврентіемъ, или по крайней мѣрѣ современно ему. А отсюда видно, что самъ Лаврентій и современники его считали Катихизисъ его еще неокопчательно отдъланнымъ и созпавали

<sup>(1)</sup> Оно находится на л. 286 на об. и 287, въ мощи Катихизиса, предъ состязаниемъ.

нужду сдълать въ немъ значительныя переправки.

4) Послѣ всего этого представляется самъ собою вопросъ: быдъ ди Катихизисъ Лаврентія нанечатапъ при святѣйшемъ Патріархѣ Филаретѣ?

Опредъленнаго отвъта, чуждаго всякихъ недоумъній, нельзя еще дать на этоть вопросъ при пастоящемъ состоявія историческихъ Матеріаловь. Съ одной стороны встръчается извъстіе, что Большой Катихизись быль naпечатанъ при Патріархв Филарсть. Такъ въ припискъ, находящейся на концъ Гродненскихъ изданій Катихизиса, сказано, что изданіе едълано «съ переводу печатапной въ великой «Россіи въ царствующемъ градъ Москвъ, въ / «лъто 7135, при Богохранимой державъ бла-«гочестиваго государя Царя и великаго Князя «Михайла Өеодоровича, и при патріаршествъ «Отца его и Богомольца Киръ Филарета Пат-«ріарха Московскаго и всен Русіи». Но ПDИ разсмотръніи сей приписи представляется, что она слишкомъ кратка и сдълана не такъ, вакъ обыкновенно дълаются подобныя приниси въ другихъ книгахъ, перепечатанныхъ съ древнихъ книгъ, изданныхъ при Патріархахъ. Тамъ переносится изъ древнихъ книгъ все повъство--ваніе объ изданіи ихъ. Тъ ученые, которые замимались изслёдованіями касательно древнихъ книгъ, признаютъ эту припнеку несправедливою. Строевъ говоритъ: «Катихизисъ, на-«зываемый переводный, Гродно 1783, въ «листъ, папечатанъ старообрядцами конечно «съ рукописи, а пе съ изданія Натріарха Фи-«ларста» (<sup>1</sup>). Занчительныя разности, существующія между Гродиенскимъ изданіемъ и древнъйшею, имъющеюся у пасъ, Соловецкою рукописью, показываютъ также, что принись не совсъмъ върна.

Другое извъстіе о папечатаніи Большаго Катихизиса при Патріархѣ Филареть находится въ Чтеніяхъ Московскаго Историческаго Общества (<sup>2</sup>). Тамъ помѣщенъ списокъ книгъ, приписываемый Силвестру Медвѣдеву; а въ этомъ спискѣ о Катихизисѣ Лаврентія Зизанія прямо сказано, что онъ былъ папечатанъ въ 1627 году. Но при этомъ свидѣтельствѣ нельзя не обратить вниманія на извѣстія о самомъ Медвѣдевѣ. Онъ жилъ при Патріархѣ Іоакимѣ, когда усилился расколъ. Современники не одобряли его за недобросовѣстность, говорили, что онъ злословилъ св. Церковь и святѣйшихъ Патріарховъ, поущалъ народъ на мятежъ и на

<sup>(1)</sup> Библістска Общества Исторія и древностей Россійскихъ. Москва 1845. страч. 36.

<sup>(2)</sup> Годъ первый, № 3, — въ статьѣ: Свавестръ Медвѣдевъ—отецъ Русской библіографіи.

убійство святьйшаго Патріарха Іаокима (<sup>1</sup>), и особенно обличали въ немъ наклонность ко лжи (<sup>2</sup>). Изъ сего видно, что свидътельства сего человъка о такой кпигъ, списки которой по усиленіи раскола сдълались между заблуждшими основаніемъ догматическихъ умствованій, — этого свидътельства нельзя считать вполнъ убъдительнымъ и достаточнымъ.

Съ другой етороны, представляются обстоятельства, которыя наводятъ сомнѣніе въ томъ, чтобы Катихизисъ Лаврентія былъ напечатанъ въ 1627 году. Такъ въ состязаніи игумна Илін съ Лаврентіемъ, въ которомъ замѣчается каждое слово и даже движеніе Лаврентія,—въ состязаніи ничего не говорится о напечатанін книги. «Исправя государь свя-«тѣйшій Патріархъ, сказано въ началѣ состя-

(2) «Діаволъ, ищай неусыпно, кого бы поглоти-«тя..... всадилъ въ сердце вражду братоненавист-«ную тогожъ Спасскаго (Завковоспасскаго, что въ «Мо.:квѣ,) монастыря строителю монаху Силвестру «Медвѣдеву,..... который Силвестръ Медвѣдевъ..... «повсюду нача злословити и книги писати, а чрезъ «Шакловитаго и высокимъ особамъ оныхъ облыга-«ти.... Обаче..... Медвѣдевъ и Шакловитый за иныя «тяжкія вины, аще и въ разныхъ временахъ, но «одвнакою казнію публично обезглавлены быша». Древ Вивліов. изд. 2-е. ч. XVI. стран. 299-300.

<sup>(1)</sup> Тамже. стр. 1. примъч. 2-е.

«занія, вельль се (книгу) протонопу Лаврентію «отдати» (1). Только! На 295 листъ Соловецкой рукописи Катихизиса (въ состязании же) Лаврентій говорить: «Снаси Богъ государя «святвйшаго Филарста Патріарха Московскаго «и всея Русіи, что онъ великій государь наше «прошение исполнилъ». Но въ чемъ состояло прошение Лаврентия? Объ этомъ говорится въ началѣ состязанія: «и билъ челомъ (Лаврентій) «государю святъйшему Патріарху, чтобъ ее «(книгу) исправити» (2). Итакъ Лаврентій просиль только объ исправлении, а слъдовательно и благодарилъ только за исправление. На 302-мъ листь той же рукописи Лаврентій опять говорить: «язъ ему государю (Пат-«ріарху Филарету) о томъ и бить челомъ «прітхаль, чтобъ мнѣ недоумѣніе мое ucnpa-«вилъ». Наконецъ въ заключение состязания Лаврентій говорить (<sup>3</sup>): «и дивлюся великой «премудрости православнаго государя свя-«тъйшаго Киръ Филарета Патріарха Москов-«скаго и всеа Русіи, каковъ разумъ и каковъ «смыслъ, какову великую Богомъ дарованную «премудрость имать въ себъ. Какъ онъ го-

(3) Соловец. рук Кагих. л. 307.

<sup>(1)</sup> Соловец. рук. Катих. л. 287 на обор.

<sup>(2)</sup> Tamme. J. 287.

«сударь столь великую книгу, а не въ великое «время учинилъ, воистинну Богъ дъйствуетъ «въ немъ». Сомнительно, чтобы Лаврентій говорилъ здъсь о папечатаніи его Катихизиса Патріархомъ Филаретомъ. Краткость времени и премудрость Филарета указываютъ очевидно на просмотръ и исправленіе книги. Притомъ въ древнее время слово—учинить употреблялось иногда въ значеніи исправить (<sup>1</sup>), но оно никогда не имъло значенія напечатать (<sup>2</sup>).

(1) Словарь Акад. Наукъ. Спб. 1847. т. 4. стран. 380.

(2) Самое состязание между Илиею и Лавреятиемъ происходило отнюдь не въ видѣ какого либо оправданія Патріарха Филарета и игумна Иліи въ сд Бланныхъ поправкахъ, оправданія, которое бы показывало, что на Катихизисъ взирази, какъ на творение необходимое для православной Церкви. Состязаніе было скорье допрось Лаврентію, сдѣланный безъ сомнѣнія съ тою цѣлію, чтобы узнать, истинно ли онъ исповёдуетъ православную вёру, И чтобы оградить православныхъ отъ его вліянія, если бы оказалось въ немъ какое либо намѣреніе распространить въ Россіи неправов вріе. Илія, приведя въ началь состязанія одну изъ неправильностей Катихизиса, говоритъ Лаврентію: «велблъ (святбйшій Патріархъ «Филареть) допросити тебя... отъ котораго то Бо-«гословія». (Соловец. -рук. л. 287 на обор.) Въ другомъ масти Лаврентій, защищая единство своего исповёданія вёры съ игумномъ Иліею, принужденъ

146

Сомнъніе въ напечатаніи Катихизиса при Патріархѣ Филарстѣ, или покрайней мѣрѣ въ томъ, чтобы опъ по напечатани былъ благословленъ святъйшимъ Патріархомъ КЪ употребленію въ православной Церкви и былъ дъйствительно въ общемъ употребления, сомнѣніе въ этомъ подтверждается, когда обра-

былъ съ клятвою утверждать, что опъ православный: «ей Христіанинъ есмь вѣры Греческія, якоже «и вы, а не иныя нѣкоторыя» и проч (Соловец. рук. **л.** 297 па об). Правда, когда Лаврентію указаны были многія неправильности въ Катихизись: то игуменъ Илія, замѣтавъ въ немъ уныніе, сказалъ емч въ утѣшеніе: «да ужто ты Лаврентій отомъ не кру-«чинься. Для того тв статы тебв и объявлены, косторыя были въ твоей книгв непрямо написаны, и «тв всв статьи государь святвйшій Киръ Филареть «Патріархъ Московскій и всея Русіи, самъ исправняъ «и исправл намъ велблъ напечатати, и напечатавъ «тебѣ отдати, и изговоря ту рѣчь книгу ему далъ». Но это, кажется, было неболёс, какъ утёшеніе. томъ, была ли дъйствительно напечатана книга, туть еще не сказано. Какую книгу даль Илія Лаврептио? Ту, о которой выше сказано: «въ твоей книгѣ не прямо написано»; а это-была рукопись Лаврептіева: слёдовательно она в была отдана Лаврентію. Вь началѣ состязанія прямо указывается •на это, какь мы видёли. Тамъ сказано: «Исправя **ГО-**«сударь святьющій Патріархъ вельль ее (книгу, т. е. «рукопись Лаврентія) протопопу Лаврентью отдати». Солов. рук. л. 287 на обор.

щаемъ вниманіе на рукописи Катихизиса, на древніе письменные памятники и на другія обстоятельства. Пи въ одной рукописи Большаго Катихизиса, подобно какъ въ состязаніи, не упоминается объ изданіи его при Патріархъ Филаретъ, между тъмъ какъ списки съ псчатныхъ книгъ перъдко изображаютъ въ подлинномъ видъ слова о выходъ и мъстъ изданія ихъ, если онъ были напечатаны.

Игнатій Митрополить Сибирскій, говоря о книгахь (<sup>1</sup>), въ которыя внесено было до Патріарха Никона справщиками книгъ ученіе о двуперстномъ сложенія для крестнаго знаменія, не упоминаеть о Большомъ Катихизисѣ. Между тѣмъ въ немъ есть это ученіе (во 2-й главѣ). Посему, если бы Катихизисъ былъ напечатанъ при Патріархѣ Филаретѣ, или, бывъ напечатанъ, паходился въ общемъ употребленія при Патріархѣ Іосифѣ, то Игнатій конечно не умолчалъ бы о немъ (<sup>2</sup>).

(2) Хотя въ 16-й главъ 3-го посланія Игнатій и говорить о Катихизисъ: но онъ разумъетъ малый Катихизисъ, напечатанный въ 1649 году при Патріархъ Іосифъ. Надобно замътить, что онъ называеть его просто Катихизисомъ, не прибавляя словъ-малый, или Іосифовскій, что меобходимо было бы, ес-

<sup>. (1)</sup> Православный Собесѣдникъ 1855 г. кн. 2-я.) 3-е посланіе Игнатія, гл. 12-я.

Питиримъ, Епископъ Нижегородскій, приводйтъ въ Пращицѣ слова изъ малаго Катихизиса, но ничего це говоритъ о Большомъ Катихизисѣ. Особенно ему слѣдовало привести свидѣтельства изъ него въ томъ мѣстѣ, гдѣ

ли бы существоваль тогда другой печатный Катихизисъ. Эго служитъ новымъ доказательствомъ, что Катихизисъ Лаврентія Зизанія или не былъ напечатанъ при Патріархѣ Филаретѣ, или по папечатанія не былъ введень во всеобщее упогребление въ православной Церкви.-Равнымъ образомъ хотя въ маломъ Катихизись, напечатанномъ въ 1649 году, упоминается о великомъ Катихизисѣ, именно говоритсячетвертая польза (отъ пріобщенія св. Таннъ есть та), яко свободни бываемь оть бъсовскихь искушений, понеже егда ощутить въ насъ живуща Xpicma, RB имать навътовати на насъ: якоже о семъ пространно и въ Катехизми великомъ обрящеши (л. 34 на об.): но не извѣстно, указывается ли здѣсь на Зизаніевъ Катихизись, въ которомь впрочемъ короче изложена приведениая нами мысль, чёмъ въ маломъ Катихизисв (см. Гродн изд. л. 389), и если на Зизаніевъ, то на печатный ли именно, или же разумфется въ этихъ словахъ Православное Исповѣданіе Вѣры, то есть. Катихизисъ Митрополита Петра Могилы, сокращение котораго. есть малый Катихизисъ (см. Словарь о пнсателяхъ Духовнаго чина. Изд. 2-е т. 2. стр. 161). и въ которомъ помянутая мысль изображена дъйствительно итсколько полите, нежели въ маломъ Катихизисѣ (см. Прав. Исповѣданіе. стр. 48).

онъ указываеть на разныя значенія слова-Церковь; потому что въ Большомъ Катихизисѣ много и обстоятельно говорится объ этомъ предметѣ ('). По Питиримъ, ничего не говоря о Большомъ Катихизисѣ, приводитъ слова изъ Катихизиса малаго, Іосяфовскаго (²), и называетъ сей Катихизисъ не малымъ Катихизисомъ, какъ слѣдовало бы пазвать его въ отличіе отъ большаго, если бы большой въ то время былъ печатный, но старопечатиымъ (³), старымъ (\*) Катихизисомъ, ясно иоказывая, что въ его время печатный Катихизисъ былъ только одинъ, именно Іосифовскій.

Весьма важное обстоятельство представляется еще въ томъ, что ни одного экземпляра этого Катихизиса пѣтъ въ самыхъ первыхъ хранилищахъ древнихъ книгъ, какъ то: въ Софійской библіотекъ, въ Кирилло-Бълоезерскомъ монастыръ, въ Синодальной библіо-

- (1) Грод. изд. 1788. л. 120.
- (2) Пращица. 1726 г. въ 4-ю долю. л. 16. 17.

(3) Пращица. 1726 г. вь 4-ю долю. л. 16. 79 — Чтобы видёть, что Питиримъ имфетъ здёсь въ виду именно малый Катихизисъ, слёдуетъ только сравмить указываемыя имъ въ Пращиць места съ малымъ Катихизисомъ.

(4) Тамже. л. 17.

текъ, въ библіотекъ Типографіи Синодальной, въ Императорской Публичной Библіотекъ, наконецъ даже въ Соловецкомъ монастыръ, вЪ которомъ сохранились прочія старопечатныя книги и въ которомъ конечно не могла не сохраниться книга, уважаемая глаголемыми старообрядцами, если бы дъйствительно была она напечатана при Патріархѣ Филаретѣ, или по напечатаніи была благословлена имъ къ употреблению, когда непокорные ръшились полъ предлогомъ защиты старопечатныхъ книгъ сопротивляться въ Соловецкомъ монастыръ даже вооруженною рукою распоряженіямъ Верховной Власти (<sup>1</sup>).

(1) Катихизиса, напечатаннаго якобы при Патріархі Филареті, не видали также извістшые собиратели древныхъ книгъ, Строевъ и Погодинъ. Строевъ говоритъ: «такой книги никто еще не видалъ». (Кат. Библіот. Москов. Истор. Общ. стран. 36). Тоже надобно сказать о другихъ писателяхъ, говорившихъ о Большомъ Катвхизисъ. Правда, въ Обличения неправды раскольническия разсматривается и Большой Катихизисъ (л. 147—149), а въ Бесевдахъ къ глаголемому старообрядцу (изд. 3-е 1844. стр. 234 и д.) говорится, что Катихизисъ напечатанъ въ 1627 году. Но писатель Обличения имѣлъ въ виду рукописный Катихизисъ; потому что перечисляя вышедшия изъ печати при Патріархахъ книги (л. 119—134); онъ не упоминаетъ о печатномъ Большомъ Катихи-

Digitized by Google

Наконецъ, при сличени печатныхъ Гродненскихъ изданий съ рукопнеями. Катихизиса поражаютъ насъ усматриваемыя въ нихъ весьма многія разности, какъ мы уже имѣли случай упомянутъ объ этомъ, разности, которыя неопровержимо доказываютъ, что съ Катихизисомъ Лаврентія обходились очень свободно и что у писцовъ и издателей совсѣмъ не было какого либо общаго руководства, одобреннаго и благословлепнаго высшею Іерархическою властію (<sup>1</sup>). Сравнимъ сіи рукописи и изданія

зись. Притомъ онъ, при разсмотрънія Катихизиса, аблаетъ извлечения изъ состязания, находившагоси въ его экземплярѣ Катяхизиса; а состязаціе обыкновенно помвинается только въ руконисныхъ Катвхизисахъ. Писатель же Бесвдъ къ глаголемому старообрядцу, указывая на Большой Катихизисъ, имћаъ подъ руками одно изъ Гродненскихъ изданий, какъ можно удостовѣриться изъ сличенія съ ними главъ П ЈПСТОВЪ, УКАЗЫВАЕМЫХЪ ИМЪ ВЪ ОЗНАЧЕНИЫХЪ мѣ→ етахъ. Въ 1846 году г. Ундольскій писалъ о себѣ, что онъ видблъ два экземпляра Катихизиса, напечатаннаго при Патріарх'я Филарет'я, именно въ Преображенскомъ и Рогожскомъ кладбищахъ, въ Москв; но жаль, что онъ сообщилъ слиткомъ мало подробностей объ этихъ экземплярахъ. Чт. Общ. Ист. 🧹 н Древ. годъ 1-й. № 3.

(1) Мы не можемъ прейти молчаніемъ одного предація, устно сохраняемаго между любителями старыхъ книгъ. По этому преданію, Катихизисъ Ла-Отд. IV. 11 между собою, чтобы видъть, въ чемъ именно заключаются сій разности. Мы намърены взять одно изъ Гродпенскихъ изданій, напримъръ самое послъднее, то есть 7296 (1788) года (<sup>1</sup>), и двъ рукописи, одну—Соловецкую,

(1) Мы вибемъ подъ руками три Гродненскихъ изданія: одно 1283-го года въ листъ, другое 1787 въ большую 4-ю долю и третье 1788 года въ листъ. Всё они между собою сходны, даже количествоиъ листовъ и словъ на каждой страницъ, исключая то-

врентія былъ напечатанъ при Патріархѣ Филареть; но по напечатанія святьйшій Патріархъ Филареть послаль два экземиляра на разсмотрение православныхъ Восточныхъ Цатріарховъ. По разсмотръніи Катихизисъ не былъ одобренъ Вселенскими Патріархами. Почему всѣ напечатанные экземпляры, по распоряженію святъйшаю Патріарха Филарета, были сожжены. Остались только дефекты Изъ сихъ дефектовъ собрано въ последствіи пять экземпляровъ, между которымя впрочемъ ни одного нѣтъ полнаго, Эти экземпляры существують донынь: два изъ нимъ находились еще педавно въ Москвѣ, въ бывшемъ Преображенскомь и Рогожскомъ кладбищахъ. (Ихъ-то, безъ сомпѣнія, видълъ г. Ундольскій, если только справедливо приведенное нами предание. См. предъидущее примѣчаніе). Два очевидца, сообцившіе намъ это св'єдініе, свидтельствовали вмісті съ твмъ, что въ бумагѣ и въ характерѣ письма BH**л**ённыхъ ими дефектовъ находятся несомиённые признаки того, что Катихизисъ быль напечатанъ въ началь 17-го стоявія. Преданіе достовное вниманія.

какъ важную по своей древности, сдвали не современной самому автору Катпхизиса, другую—Поморскую, какъ написанную и употреблявшуюся въ обществъ глаголемыхъ старообрядцевъ (<sup>1</sup>).

го, что въ изданін 1783 года (въроятно это первое изданіе въ Гродно) послѣ 168 листа поставлено Ha следующемъ не 169, а 118, и съ этого числа опять въ последовательномъ порядке идетъ счетъ листовъ до самаго коица книги; почему на послѣднемъ листв въ этомъ издании стоить число 346, а въ издаданіяхъ 1787 и 1788 года число 395. Кромф того въ издании 1783 года (л. 335 на об. 4-я строка снизу) и въ изданіи 1787 года (л. 384 на об. таже строка) стоить слово: оспованія, а въ изданіи 1788 (л. 384 на об. таже строка)-описанія; въ пзданія 1783 года (л. 339. строк. 7 п 8-я снязу) и въ издания 1787 года (л. 388 тв же строки) напечатано: «ядый мою «плоть и піяй мою кровь во мнь пребываеть и Азъ «въ немъ»; но въ изданіи 1788 года (л. 388 ть же строки): «ядый мою плоть и піяй мою кровь имать сживоть влиный и Азъ въ немъ». Наконецъ колнчество словъ на первой страницѣ въ изданія 1787 года меньше, нежели на соотвѣтствующей страницѣ въ прочихъ изданіяхъ, такъ что единообразіе сего изданія съ прочеме наченается только съ 4-й страницы, т. е. 2-го л. на оборотв.

(1) О сихъ рукописахъ см. выше примѣчаніе на стр. 113.

Отд. ІУ.

11\*

### современные наши гръхи.

#### слово

въ день тезоименитства его ведичества влабочестивъйнагогосударя императора александра николаевича, сказанное сунодальнымъ членомъ григоріемъ, архіепископомъ казанскимъ, августа 30 дня 1855 года въ казанскомъ богородицкомъ соборъ.

Въ первый разъ приносимъ мы молитву о вго величествъ, нашемъ благочестивъйшемъ государъ императоръ въ день его тезоименитства. Наши усердныя молитвы о Немъ, въ настоящее тяжкое время, Ему весьма нужны. Его сердце, часто сокрушаемое разными потерями и волнуемое заботами касательно благоденствія государства, о которомъ Онъ неусыпно печется, непрестанно требуетъ себъ сильнаго подкръпленія и утъшенія. Но въ настоящихъ обстоятельствахъ кто подкръпитъ Его, кромъ Всесильнаго, и кто утъшитъ, кромъ Духа Утъщителя? Ему нужны наши

усердныя молитвы, особенно еще потому, что усердныя молитвы всегда вводять молящихся въ сознание своего грѣховнаго состояния, и располагають ихъ къ покаянию и исправлению. А наше настоящее бълствіе, безъ сомпънія, есть следствіе нашихъ успливающихся греховъ и нашей нераскаянности. Ибо всъ бъдствія, кромѣ крайне не многихъ, какимъ, напримѣръ, подвергнутъ былъ многострадальный Іовъ, суть порожденія нашихъ гръховъ. Бъдствія вошли къ намъ только съ гръхомъ; безъ гръха нътъ бъдствія, а есть только благо и блаженство. Наше бъдствіе весьма велико, посему и гръхи наши должны быть весьма велики. Наше бъдствіе у насъ повсемственно, посему и грѣхи наши должны быть повсемственны. Какіе эти гръхи у насъ въ настоящее время?-Намъ весьма нужно узнать эти наши гръхи, какъ это ни было бы противно нашему самолюбію, которое всегда хочетъ казаться и слыть во всемъ безпорочнымъ; нужно узнать для того, чтобы очистить ихъ покаяніемъ: иначе мы замучимъ нашего государя императора, и бросимъ наше отсчество въ игрушку врагу, а за тъмъ и самихъ себя въ несказанное въчное бълствіе.

Великихъ, повсемственныхъ грѣховъ у насъ пе мало, и цервый изъ нихъ—глубокій упадокъ вперы.

Въ людяхъ нашего времени почти вездъ больше или меньше исчезають: страхъ Божій, упованіе на Бога, любовь къ Богу и память о Богъ. Въ наше время многіе живуть и дъйствуютъ такъ, что имъ явно нътъ никакаго дъла до православной Въры, п они готовы предпочесть ей, пожалуй, хоть магометанскую. Caмая наибольшая часть нынъшнихъ людей мыслять наипаче о себъ, ръдко о другихъ, еще ръже о Богъ и о святыхъ Его заповъдяхъ. Многіе такъ забываютъ Бога, какъ будто бы Его совстмъ нътъ, и будто бы они пущены на землю такъ, чтобъ жили, какъ кто умъстъ, можсть и хочеть.

А когла какіе люди совстмъ забывають Бога, тогда въ дому тъхъ людей отворяются для гръха всъ двери и окна. Ибо когда какіе людп живутъ въ мірѣ безъ Бога; тогда они живуть безь всякаго вниманія къ своей совъсти, безъ всякаго страха Божія и, тъмъ паче. безъ всякаго вниманія къ Слову Божію и къ Божінмъ заповъдямъ.-Когда же какіе люди живуть безъ впиманія къ Слову Божію и Божіимъ заповѣдлмъ, безъ страха Божія, безъ совъсти; тогда тъ люди естественно бываютъ почти то же, что звъри, и по причинъ своего разума еще пагубнъе звърей. Потому что человѣкъ, какъ существо разумное, можстъ изобръсть и надълать зла несравненно болъс звърей, лишенныхъ разума. Не для такой жизни Господь создалъ родъ человъческій. Такая жизнь должна быть неотложно исправляема.

**Другіе великіе гръхи нашего времени суть** *плотоугодіе* и самолюбіе.

Человѣкъ, у котораго нътъ Бога, плоть всегда необузданна; онъ ищетъ удовольствій только для своей плоти, т. е. удовольствій чувственныхъ; все духовное для него какъ бы существуетъ. Человъкъ самолюбивый, He. привязанный любовію къ одному себь, ищеть удовольствій только для своего сердца,-и особляво-славы или благоволенія и похвалы люлской. Пріобрътенію и сохранению людскаго благоволенія и людкой похвалы онъ жертвусть и Богомъ, и вѣрою, и совѣстію и благоленствіемъ ближнихъ. Оба эти человъка весьма гнусны предъ Господомъ Богомъ. И они оба, чтобы не допустить ихъ до вѣчнаго огня, должны быть весьма чувствительно вразумляемы.

Въ мірѣ нашето времени есть еще великій грѣхъ—корыстолюбіе.

У человъка корыстолюбиваго нътъ инаго Бога, кромъ своей корысти, ни инаго закона, кромъ желанія пріобрътать временныя блага. Онъ не смотритъ на спроту, у котораго отнимаетъ собственность; ий на вдову, у

которой похищаетъ имущество; ни на бълнаго, котораго заставляетъ истаевать отъ голода; ни на зажиточнаго, котораго дълаетъ нищимъ; ни на знатнаго, котораго унижаетъ, ни на низкаго, котораго бросаетъ въ грязь.-Онъ ищетъ корысти, и не остерегается ничего, кромѣ только оскорбленія какой либо другой своей преступной страсти. Правда, Сводъ Законовъ Ħ заповѣдь Божія рѣшительно запрещають BCB преступныя дъйствія корыстолюбія, но у кого богъ-корысть, тотъ будетъ ли помнить и уважать заповѣдь Божію? Сводъ же Законовъ онъ толкаетъ въ сторону какъ служку. Сводъ Законовъ нуженъ ему только тогда, когда какими либо изворотами и вымыслами ему нужно бываетъ оправдать въ человъческомъ судъ свои преступныя дъйствія.

Наконецъ очень важный грѣхъ нашего времени есть величайшее неуважение къ истинно Христовой Церкви. Первая совершенпо видимая сторона этого грѣха есть своевольное преступленіе церковныхъ правилъ. Въ прежнее время никто не смѣлъ нарушать правилъ св. Церкви. Всѣ помнили Господне слово: аще кто Церковь преслушаеть, тотъ буди тебь, яко язычникъ и мытарь,-помнили и боялись. Потомъ мъстами мало по малу начали дълаться преступленія правилъ Церкви, противъ св. поста, впрочемъ тайно, еще стыли-

Digitized by Google

нсь своихъ ближнихъ. Но въ наше время въ отношении къ св. посту во многихъ мъстахъ потерянъ весь стыдъ, все дъйствіе совъсти. Какой нибудь чиновный, или богатый заставляеть благоговъйнаго крестьянина въ великій пость колоть и варить для себя въ своей избъ вурицу. Крестьянинъ поражается страхомъ и не знаетъ что дълать; но тоть обращается къ тяжкимъ для него угрозамъ, курица заколота, сварена и онъ тстъ ее безъ всякало стыда въ виду благоговъйнаго едва стоящаго на ногахъ семейства. Какой ужасный соблазнъ! При такихъ людяхъ можетъ ли распростаняться и процвътать св. Православная Христова Цервовь, для утвержденія и процвътанія которой Самъ Сынъ Божій сходиль на землю и пролиль Свою святъйшую кровь? И такіе люди не стоать ли сильнаго вразумленія?

Другая также явная сторона означеннаго грѣха есть расколъ. Расколъ прежде объявлялъ себя отъявленнымъ врагомъ только Православной Іерархіи, и, выдавая въ народѣ, разными клеветами, Патріарха Никопа въ видѣ антихриста, т. е. отъявленнымъ врагомъ спасенія человѣческихъ душъ, прятался только за Никона, и своевольно безчинствовалъ по видимому только противъ твердо постановленной Госнодомъ Церковной Іерархіи. Но въ наше время расколъ мѣстами уже сбросилъ съ себя это старое, злохитро взятое имъ, мѣсто; онъ уже вышелъ изъ-за Никона, и ходитъ въ собственномъ видѣ. Въ этомъ гнусномъ видѣ, благодареніе Господу, у насъ онъ еще не очень видѣнъ; посему, въ отвращеніе соблазна, и дабы, въ день празднуемаго Тезоименитства его величествл, обнаруженіемъ сего грѣха не растерзать сердецъ, не говорю о немъ болѣе.—

Вотъ наши главнъйшіе грѣхи въ настоящее время! Эти пагубные плевелы, къ несчастію, ростутъ даже на самыхъ лучшѝхъ поляхъ Божінхъ и произращаютъ плоды. Эти плоды созрѣваютъ, и готовятъ, а частію уже и приготовили, какъ сами знаете, изобильную жатву, которая по сю сторону гроба называется общимъ народнымъ бѣдствіемъ.—

Народное бъдствіе есть необходимое слъдствіе упомянутыхъ пашихъ великихъ гръховъ.

Когда многіе люди дѣлаются хуже и хуже; когда они начинають не только не слушать наставленій богоучрежденной Іерархіи, но перестають ходить и въ храмы, въ которыхъ богоучрежденная Іерархія преимущественно даеть народу наставленіе; тогда эти люди перестають слушать уже и собственнаго наставника—свою совѣсть, перестають бояться и Бога и людей, и тогда вѣчное Правосудіе посылаетъ такихъ наставликовъ, которыхъ имъ, безъ совершеннаго ожесточенія, уже нельзя не слушать;-посылаетъ безплодіе и дороговизну, для того, чтобъ люди, чувствуя голодъ, вспомнили подобно блудному сыну объ Отцѣ Богѣ и обратились къ Нему съмолитвою;-посылаетъ разныя болѣзни и моровую язву, дабы нѣкоторые люди мерли какъ мухи, а другіе пришли въ страхъ смерти, вспомнили о Богѣ, Котораго забыли, и молились Ему. Ежели же эти бъдствія не дъйствують; то въчное Правосудіе посылаеть еще ужаснъйшаго наставника-войну, которая почти всегда водитъ съ собою трехъ ступниковъ: голодъ, дороговизну и моровую язву для того, чтобы надежнъе образумить людей, потерявшихъ умъ и обратить нхъ КЪ Богу. Но когда и эти бѣдствія не производятъ ничего, кромъ скорбнаго вопля къ Богу, безъ твердаго расположенія исправить сердце и образъ жизни; тогда вѣчное Правосудіе носылаеть новаго еще ужаснъйшаго наставника, какъ свидътельствуетъ исторія, — междоусобную войну, т. е. всеобщее разстройство, дабы въ то время, когда многія тысячи жителей какой ибо земли гибнутъ, другіе опомнились, покая-'лись, молились Богу, и начали новую жизпь;жизнь по Въръ, въ миръ, любви, правдъ и благочестія.

Всякому изъ насъ всемѣрно должно убѣгать означенныхъ, распространяющихся у насъ

великихъ гръховъ для самаго себя, чтобы сохранить себя отъ временной и вѣчной погибели. Всякій изъ насъ также долженъ BCCвозможно стараться препятствовать означеннымъ грѣхамъ укореняться въ другихъ **J10**дяхъ. Всякій долженъ; ибо всякій долженъ любить ближняго, какъ себя но зановъди Гос-•пода. Всякій долженъ помогать ближнему въ телесной нуждъ; тъмъ паче онъ долженъ стараться полагать препятствія усиленію упомянутыхъ великихъ грѣховъ въ своихъ ближнихъ; ибо эти гръхи разрушаютъ все наше благосостояніе въ сей жизни и лишаютъ блаженства въ вѣчности.

Кто живетъ въ себъ самомъ, всегда помнить Бога, смотрить на Інсуса Христа, носить Его любовь въ своемъ сердцъ, Его премудрость-въ своемъ умѣ, молнтся о силахъ свыне и непрестанно побъждаетъ въ себъ гръховныя пожеланія: тоть весьма много можеть препятствовать входу зла и къ себъ и къ другимъ.-Какъ могли бы въ какое либо христіанское общество войти и сдълаться господствующими забвеніе Бога, плотоугодіе, самолюбіе, корыстолюбіе и превебреженіе къ св. Церкви, ежели бы родители подавляли это зло въ себъ и въ своихъ дътяхъ; ежели бы сосъди подавляли это зло въ самихъ себъ и въ своихъ сосъдяхъ, и ежели бы участвующіе въ управас-

Digitized by Google

ніи народовъ подавляли это зло въ самихъ себѣ и въ своихъ подчиненныхъ?—Наши предки, смотря на жизнь Татаръ, не согласную съ Божінми заповѣдями, вездѣ называли ихъ народомъ поганымъ; а нынѣ жизнь многихъ Православныхъ мѣстами такъ выравнилась съ жизнію Татаръ, что, какъ слышно, иногда уже не Православный Татарина, а Татаринъ Правоелавнаго называетъ поганымъ! До какого униженія мы дожили ! И какого вразумленія мы достойны отъ Господа Бога!

Отъ всякаго бъдствія избавляемся всегда гораздо удобнѣе и надежнѣе, ежели удаляемъ его отъ себя соединенными силами. Такъ дѣйствуйте соединенными силами и противъ означенныхъ великихъ грѣховъ, а особенно противъ грѣха забвенія о Богѣ и Вѣрѣ. При забвеніи о Богѣ и Вѣрѣ возрастаютъ и усиливаются грѣхи всякаго рода. Стойте противъ этого грѣха, какъ крѣпкая гвардія Божія, — и этотъ грѣхъ со всѣми его прелестями не переможетъ насъ.

Дъйствуйте соединенными силами всъ – Священники и народъ, начальники и нодчиненные, родители и дъти, братья и сестры, господа и слуги, молодые и старые, бъдные и богатые, кръпкіе и слабые—дъйствуйте словомъ и дъломъ, ученіемъ и примъромъ, надзоромъ и вразумленіемъ, молитвою и увъщаніемъ, сопротивленіемъ и терпъніемъ—дъйствуйте всъ! Ибо весьма пора такъ дъйствовать, весьма пора взяться за дъло. Общественное бъдствіе не уменьшается, а грозитъ еще новыми бъдствіями.—его величество всевозможно старается водворить миръ, но мира нътъ и нътъ.—Явный признакъ, что мы не достойны мира. Весьма пора всъмъ намъ взяться за дъло, иначе очень удобно прейдетъ пора вся,—и Богъ, по ожесточенію нашихъ сердецъ, отдастъ наше Отечество въ позоръ намъ.

Господь Богъ молитвами Пречистыя Своея Матери да сотворитъ, чтобы сказанное мною было сказапо не глухимъ, но чтобы вразумились мы всѣ, и Онъ всемилостивый, видя наше вразумленіе и исправленіе, защитилъ наше Отечество; и успокоилъ, утѣшилъ и возвеселилъ его величество.—Аминь.

# день святой жизни,

### ИГИ

отвътъ на вопросъ: какъ мнъ жить свято?

(продолженіе)

Y.

## Какъ вести себя при заняти житейскими дълами?

Наши житейскія діла, смотря по состояніямъ и званіямъ, въ какихъ живемъ, весьма различны. Есть діла рукъ, какъ то: многоразличныя ремесла, земледіліе и т. п. Есть діла головы, какъ то: размышленіе и соображеніе, діла управленія, суда, руководства, просвіщенія, и т. п. Есть діла важныя и неважныя, трудныя и легкія, чрезвычайныя и обыкновенныя, діла для себя, для своего семейства, и діла общественныя, господскія, и проч.

Всь таковыя, непротивныя нравственному закону, житейскія дѣла намъ должно признавать дълами Божінми,-дълами порученными намъ Самимъ Господомъ Богомъ. Таковымн намъ должно признавать наши житейскія дъла, потому что разныя законныя состоянія, и званія въ человѣческомъ обществѣ установиль Господь Богъ, и Господь же Богъ, а не МЫ сами, поставилъ насъ или попустилъ и попускаеть намъ стать въ житейскія состоянія н званія, въ какихъ всъ мы находимся. Безъ Божіей воли или безъ Божія попущенія на світь не бываеть ничего. Богь Царь вся земли (Псал. 46, 8). Посему св. Апостолъ Павелъ. рабамъ, трудящимся не для себя, а для своихъ господъ, предписалъ, чтобъ они, трудясь для своихъ господъ, трудились собственно не для нихъ, а для Самого Господа. Раби, писалъ Онъ въ своемъ посланіи къ Колоссаямъ, послушайте господій вашихь по всему, разумъется, кромѣ грѣха, и еже аще что творите, отъ души дълайте, якоже Господу, а не челосъкомъ (Колос. 5, 22. 25). И такъ

1. Какія тебѣ ни должно дѣлать дѣла по своему званію и состоянію: держать ли бразды какого управленія, судить ли кого, учить ли кого, сочинсніе ли какое писать, художествомъ ли какимъ или ремесломъ заниматься, пашию ли пахать, хлѣбъ ли сѣять, жать или

Digitized by Google

нолотить, съно ли косить и убирать, и т. п., все это дѣлай, для кого бы ты то ни дѣлалъ, для себя ли и своей семьи, или по должности для другихъ, все это дълай какъ для Самого Господа Бога, т. е. дълай потому, что того требуеть отъ тебя Господь Богъ, и что то A B J O есть дѣло Божіе,—дѣлай и говори въ своей душѣ Богу: «Господи! Ты мнѣ назначилъ это «дѣло: изъ повиновенія Тебѣ, изъ угожденія «Тебъ я его сдълаю!» Или: «Господи, благосло-«вн мой трудъ! Не безъ Твоей воли я сталъ въ «состояніе, въ которомъ живу; а дѣла, которыя «дълаю или долженъ дълать, суть дъла, требуемыя монмъ состояніемъ. Ты налагаешь ихъ на меня: благослови меня, помоги мнъ!»

Кто дѣлаетъ свои житейскія дѣла съ Ta**кимъ** расположеніемъ духа, тотъ, что и для ко⊣ го бы онъ, по своему званию, ни дълалъ, трудится собственно для Господа Бога, а посему и награду получитъ собственно отъ Господа Бога, какъ въ томъ св. Апостолъ удостовъряеть рабовъ, когда онъ предписывая имъ, всяко, еже аще что творять для своихъ плотскихъ господъ, отъ души дълать, якоже Господу, а не человъкомъ, говорить: въдяще, яко отъ Господа пріимете воздаяніе по достоянію: Господу бо Христу работаете (Колос. 3, 23. 24). Но вто трудится не съ такимъ расположеніемъ духа, тотъ тру-Отд. ІУ. 12

дится, какъ трудятся всъ мірскіе и язычники, т. с. тотъ трудится не для Господа Інсуса Хрисга, не язъ любви къ Господу Богу, не въ славу Божію; а трудится или только для себя, аля какой нибудь своей временной нужды или выгоды: для своего пропитанія, для уплаты земскихъ повинностей, для снисканія богатства, довольства и пріятностей въ жизни, для пріобрътенія почестей, славы, отличнаго уваженія, для удовлетворенія своей любознательности и т. п.; или тотъ трудится по какимъ нибудь временнымъ видамъ для другихъ людей. О Господѣ Богѣ онъ и не думаетъ. По кто такъ трудится, того трудъ весьма жалокъ; потому что тотъ долженъ ждать себѣ награды только или оть себя, или оть другихъ людей, не отъ Госпоја Бога. Но награда отъ другихъ людей, въ чемъ бы ни состояла, можеть быть и всегда бываеть только земнал, временная, и потому маловажная; награда же отъ себл какая награда! Трудись для Господа Бога, и преимущественно отъ Него жан себъ награды! Только Онъ истинный воздаятель (Рим. 12, 19. Евр. 1, 6).

2. Дѣлая всѣ свон дѣла для Самого Господа Бога, непремѣнно дѣлай ихъ такъ, какъ должно дѣлать дѣла Божіп, имепно: дѣлай всѣ свои дѣла отъ души, т. е. съ полною охотою, со всѣмъ удовольствіемъ, тѣмъ наче безъ ронота. Какъ можно дѣлать какое либо дѣло для

Digitized by Google

Господа Бога не отъ души, не совствиъ удовольствіемъ, а особливо еще съ ропотомъ? Всякій признательный человъкъ съ удовольствіемъ дълаетъ все даже для своего небольшаго земнаго благодътеля, небольшаго земнаго начальника: какъ можемъ мы дълать что нибудъ не охотно, безъ удовольствія для нашего величайшаго, пепрестаннаго благодътеля — для Господа Бога!?

3. Дѣлай всѣ дѣла по своему состоянію и званію старательно и вѣрно, т. с. ни по какому случаю не допускай въ нихъ противозаконной медленности и нерадѣнія. Всякое д́ѣло дѣлай такъ хорошо, какъ только можешь, по чистой совѣсти. Потому что дѣло, дѣлаемое съ какою нибудь преступною медленностью, такъ какъ и дѣло, дѣлаемое невѣрно, нерадиво, по крайней мѣрѣ не такъ скоро и хорошо, какъ можешь, дѣлается, не говоря ни о чемъ иномъ, небрежно; а св. Пророкъ говоритъ: проклять творяй дъло Господне съ небреженіемъ (Iерем. 48, 10). Друже! помни это и берегись!

4. Ежели твои дёла идуть успёшно, то не гордись тёмъ и никогда не приписывай успёха въ дёлахъ своихъ собственнымъ силамъ, никогда не говори въ своемъ сердцѣ: кръпость моя и сила руки моея сотвори мнъ силу великую сію (Второз. 8, 17). Напротивъ всегда твердо помни, что Господь далъ тебѣ ту Отд. IV. 12\* крљпость (Второз. 8, 18). Безь Мене не момсете творити ничесоже, сказаль Онъ Своимь ученикамъ (Іоан. 15, 5). Твердо помни эти слова Господа! Они большой оплотъ противъ гордости и самолюбія, къ которымъ всѣ мы такъ много склонны, и которыя для всѣхъ иасъ такъ опасио нагубны.

5. Ежели дёло, которымъ тебъ должно заниматься, трудно, и требуетъ особеннаго усилія, или непріятно, низко, и требуетъ особеннаго терпъція, или какими нибудь злонамьреными людьми, какими нибудь несчастными обстоятельствами препятствуется, замедляется, разстроивается, и ведеть тебя къ унынію, или мало уважается и даже презирается: то не будь малодушенъ, не лънись и не предавайся какимъ нибудь враждебнымъ чувствованіямъ; не предавайся гнѣву, нетерпѣливости, досадъ, ропоту и т. п. Лучше ли пойдутъ твои. дъла и скорће ли окончатся, ежели ты при нихъ лънишься, ропщешь, досадуешь, сердишься, бранишься и т. п? Нътъ, они непремънно пойдуть медлените, хуже, или даже и совствиь не пойдутъ. Друже! не хорошо такъ поступать. Не поступай такъ! Такъ поступаютъ только язычники, потому что у нихъ нѣтъ вѣры въ міроправленіе Божіе. Но мы-Христіане.

6. Чтобы тебъ во время тяжкаго, продолжительнаго или непріятнаго труда удобиње со-

Digitized by Google

-----

хранить душу въ святомъ расположеніи, и предохранить ее отъ всякаго небогоугоднаго расположенія, весьма хорошо оживлять и укръплять себя слъдующими мыслями:

а) «Дѣло, которое мнѣ кажется такъ труд-«нымъ и непріятнымъ, безъ сомпѣнія, весьма «спасительно для моей души. Богъ ничего не «дѣлаетъ безъ самой спасительной для насъ «цѣли: Онъ крайне желаетъ спасти всѣхъ лю-«дей. Посему, конечно, то же Его желаніе и въ «отношеніи ко мнѣ. Безъ Его дѣйствія и пре-«досторожности въ отношеніи ко мнѣ я бы давно «потерялся. Назначивъ мнѣ настоящее дѣло, «Онъ, безъ сомнѣнія, желаетъ избавить меня отъ «какихъ либо тяжкихъ грѣховъ, или отъ труд-«ныхъ искушеній, отъ какихъ либо важныхъ «заблужденій и т. п. Буду заниматься моимъ «дѣломъ прилежно, отъ души!»—Шли:

б) «Дѣло, которымъ я занимаюсь, есть, мо-«жеть быть, уже послёднее въ моей жизни, и «послё сего дѣла Богъ непосредственно потре-«буетъ отъ меня отчета во всёхъ моихъ дѣ-«лахъ на судѣ Своемъ въ вѣчности. Какъ мнѣ «не заниматься прилежно, отъ души!»—Или:

в) «Эти труды, которые такъ тяготять ме-«ня, и такъ мнѣ пепріятны и досадны, продод-«жатся не вѣчно. Съ земною жизнію всѣ они кон-«чатся. А длинна ли земная жизнь, хотябъ опа про-«доджидась и сто дѣть?! Цѣлая вѣчпость го«товится въ награду за земную жизнь, ежели она «проводится въ послушаніи Господу Богу. Какъ «же мив не трудиться прилежно, отъ души!»—

При такихъ мысляхъ твои тяжкія, трудныя, или непріятныя дъла, никогда не послужатъ тебъ поводомъ ко гръху, а всегда будуть средствомъ къ очищенію отъ гръха и къ въчному блажеству. Потому что думая такъ, ты, конечно, не будешь уклоняться отъ своего дъла, какъ оно ни казалось бы тебъ труднымъ или непріятнымъ; а будешь молиться въ своемъ сердцъ Господу Богу, чтобъ Онъ помогъ тебъ благодушно начать, продолжать и кончить его, и-дъйствительно начнешь свое дъло, будешь продолжать и окончишь его. A между тъмъ нзбавишься, можетъ быть, отъ какихъ нибудь весьма тяжкихъ гръховъ и отъ погибели души. Господь же Богъ, послѣ таковой молитвы, какъ святыми тружениками уже тысящекратно опытомъ дознано, часто облегчалъ трудности и непріятности разныхъ тяжкихъ житейскихъ работъ до того, что они занимались ими и отдѣлывали ихъ безъ трудности н непріятности, а иногда даже весьма легко и съ удовольствіемъ. Впрочемъ съ къмъ этого въ жизни не случается, тотъ долженъ твердо помпить, что всякая прилежная работа и всякій прилежный работникъ вознаграждается собствсино и надлежащимъ образомъ не въ настоящей, а въ будущей жизни. Не эдѣсь, а въ будущей жизни наша паграда! Собственно тамъ, какъ удостовѣряетъ св. Апостолъ, Господь воздастъ коемунсдо по дњ.ю.из его (Римл. 2, 6). Потерцимъ! Всѣ временныя тягости и трудности стоятъ ли вѣчнаго блаженства?!

7. Ежели дѣла, которыми ты занимаешься, продолжительны, непріятны, тяжки, и еще чужія; то для сохраненія своей души въ свя-. томъ и богоугодномъ расположении, и для предохраненія себя отъ всякаго дурнаго расположенія духа, поддерживай себя во время труда, ежели только это не противно самому труду или мъсту и времени, назидательнымъ пъніемъ. Назидательное чивние вссьма много ободряеть, размягчаеть и успокоиваеть душу. Даже неназидательное, дурное пёніе во время труда, какъ извъстно, весьма много ободряетъ человъка трудящагося, тъмъ больше пъпіе назидательное. Ежели видишь, что твое пѣніе возбуждаеть въ другихъ большое негодование на тебя, и тъмъ не только прекращается въ нихъ любовь къ тебъ, но и воспламеняется злоба, то прекрати пъще. Въ противномъ случат не обращай на другихъ вниманія, и продолжай степенно пѣть, какъ пѣлъ. Твой постоянно степенный видъ, наконецъ, въроятно, вразумитъ, окружающихъ тебя, или по крайней мъръ заставить ихъ оставить тебя въ покот.

8. Для сей же цѣли, во время тѣлеснато труда, ежели этотъ трудъ механическій, размышляй объ истинахъ, какія прежде тобою были слышаны въ проповѣди или читаны въ какой нибудь назидательной книгѣ.

9. Особенно же занимайся, для сей цѣли, размышленіемъ по соображенію съ дѣломъ, которымъ занимаешься, требуется ли оно твоимъ званіемъ или твоею обязаностью.

Ты столяръ?-При своей работь очень удобно можешь питать себя весьма спасительными истинами. Дълая гробъ, ты можешь ДУмать: «таковъ послёдній домъ человёка! Co «временемъ всъхъ насъ поселятъ въ такой домъ. «Въ немъ носелится богатый и бълный. Бога-«таго пе удалить оть сего дома его нынѣшній «огромный домъ, въ которомъ живетъ. Бъдио-«му не душнъе будетъ въ семъ домъ отъ того, что домъ его не будетъ дорого убранъ, какъ «домъ богатаго». А при такихъ мысляхъ, наконецъ, ты скажешь: «Все суета! все пройдетъ! «Со временемъ всъ будемъ лежать во гробъ! «И самъ я лягу въ него же!»-

Дѣлая кресть на могилу другихъ, ты можешь говорить себѣ: «На подобномъ крестѣ «Господь Інсусъ Христосъ пролилъ за насъ «Свою безцѣнную кровь. Какое величайшее «сдѣлалъ Онъ для насъ благодѣяніе! Благодарю ли я Его, и ношу ли крестъ, какой Онъ запо-

«вѣдалъ памъ носить въ жизни? Какъ я небла-«годаренъ предъ Нимъ! Всемилостивый Госпо-«ди! Даруй мнѣ чистый взоръ и силы, чтобы «всегда и вездѣ ясно видѣть мой крестъ, и цес-«ти его съ благодушіемъ!»

Дълая дверь, ты удобно можешь BCIIOмнить, что Самъ Господь сказалъ о Себѣ: Азъ есмь дверь: Мною аще кто внидеть, спасется (Іоан. 10, 9); а вспомнивъ будешь думать, что какъ во всякій домъ входимъ только дверью, такъ и въ небесное царство МЫ MOжемъ войти только посредствомъ Інсуса Христа и Его заслугъ. Безъ Господа Інсуса Христа для насъ нътъ входа въ царство пебесное. Нъсть ни о единомъ иномъ, кромъ Господа Іисуса Христа, намъ спасенія (Дъян. 4, 11). . Такія мысли произведуть въ твоей душъ глубочайшую благодарность къ Господу, и крайне облегчать твой трудъ.

Ты слесарь? — При свосмъ трудѣ удобно можешь имѣть очень спасительныя мысли. Дѣлая замокъ, можешь мыслить, что человѣческими грѣхами небеса крѣпко были заперты для всѣхъ насъ, и что ежели бы Сынъ Божій не благоволилъ отпереть ихъ Своими страданіями и Свосю смертію: то они и теперь были бы запреты, такъ что никакой сильный, славный и знаменитый человѣкъ не могъ бы отпереть ихъ ни для себя, ни для другихъ людей, и вств ны должны были бы жить внт царствія Божія. Но жизнь внт царствія Божія крайне ужасна. Вст, которые не войдутъ въ царствіе Божіе, будуть въчно жить, какъ утверждаетъ св. Тайновидецъ, въ езерљ, горящемъ огнемъ и жупеломъ (Апок. 21, 8).

Ты поваръ?-Очень прилично тебъ разсуждать такъ же, какъ разсуждалъ одинъ изъ древнихъ поваровъ въ монашеской обители: «Норученное мнѣ дѣло,» говорилъ онъ всѣмъ: «для меня весьма спасительно. Мив бываеть «больно, когда я только несколько близко под-«випу къ огню мою руку, п тотчасъ стараюсь «отнять ее. Когда же миъ пужно бываеть под-«нять съ полу и бросить въ выпавшій печь «горячій уголь, тогда миъ бываетъ весьма «больно. При семъ думаю: что же будетъ co «мною, когда я умру, не очистивши гръховъ «покаяніемъ и вѣрою въ очистительную Хри-«стову смерть? Какъ жестоко будетъ мое стра-«даніе, когда бросять всего меня въ пылающій «огонь, и будутъ держать въ немъ безъ выхо-«да? Пройдутъ въки, въки въковъ, но и тогла «мнѣ ничего нельзя будетъ сказать 0 монхъ «мукахъ кромѣ только того, что онѣ начались; «потому что мукамъ моимъ не будетъ конца !! «Такъ думаю я, и крайпе берегусь всякаго «гръха». Друже! такъ разсуждай и ты. Такія мысли весьма снльно будуть хранить и тебя

отъ гръха и върою прилъплять къ Богу Спасителю міра; а при живой въръ производить въ тебъ и любовь къ Нему.

Ты портной? - Приготовляя одежду для другихъ, можешь думать: «Всѣ эти одежды «весьма непрочны, и паконецъ не будуть зна-«чить ничего. Прочна и значительна только «брачная одежда, о которой Господь говорить «въ притчъ о бракљ сына своего». При семъ далбе удобно можешь думать: «есть ли у меня «эта весьма важная брачная одежда? Явивша-«гося на бракъ пе въ брачной одеждъ Господь «вельлъ связать и бросить во тму кромфиную, «а тамъ плачь и скрежетъ зубомъ (Мато. 22, «13).—Посему мнъ крайне должно стараться «пріобрѣсти эту брачную одежду. Только одѣ-«тые въ эту одежду будутъ допущены на бракъ, «т. е. въ вѣчное и блаженнѣйшсе царство Сына «Божія. Никакая другая одежда, какъ она ни •была бы дорога и искусно сошита, негодна «(Апок. 19, 14)». Такъ размышляй, друже! Частое размышленіе о брачной одеждъ удобно можеть расположить тебя всеуссрано искать себъ брачную одежду кръпкою върою у Спасителя міра. Господь, безъ сомнѣнія, и дасть ее тебъ; и ты войдешь въ въчную радость Его (Мате. 25, 25).

Ты сапожникъ?—Очень прилично можешь мыслить о смирени, какое св. Іоаннъ Креститель оказаль въ себъ, когда другіе, дивясь его ученію и весьма строгому образу жизни, спрашивали его: не ты ли Христосъ? Іоаннъ не только не присвоилъ себъ имени Христа, но сказалъ, что онъ не достоинъ у Христа даже разръшить ремень сапогъ Его (Іоан. 1, 27), т. е. не достоинъ даже разуть Христа. Мысля такъ, очень удобно можешь получить ревность держаться смиренія и удаляться гордости, о которой всъмъ извъстно, что она свойственна только діаволу, а изъ людей — тъмъ, кои слъдуютъ его внушеніямъ.

Ты плотникъ?-Обдѣлывая дерева и соединяя ихъ одно съ другимъ, чтобы вышелъ прочный домъ, ты удобно можешь мыслить: «Такъ мнѣ должно обдѣлывать и мое грубое «сердце, чтобъ оно сдѣлалось домомъ Божіимъ; «ибо всѣ мы должны сдѣлаться достойнымъ «жилищемъ Божіимъ; потому что всѣ мы, безъ «исключенія, всякое утро молимся, и по руко-«водству св. Церкви должны молиться Госпо-«ду Богу: пріиди и вселися въ ны!»

Кузнець также можеть питать свою душу весьма спасительными истинами. Смотря на употребляемый имъ молотъ, и сдъланные имъ гвозди, онъ весьма удобно тотчасъ можетъ вспомнить, что подобнымъ молотомъ и такими же гвоздями прибитъ былъ ко кресту Господь нащъ Іисусъ Христоеъ. Какую ужасную бодь

Онъ чувствовалъ отъ гвоздей! И эту ужасную боль Онъ терпѣлъ изъ любви ко мнѣ, для того, чтобы простились мон грѣхи, и чтобы мнѣ вѣчно не горѣть въ адскомъ огнѣ подобно тому, какъ я разжигаю въ горнѣ желѣзо, чтобъ оно было способно для ковки. Несказанное благодѣяніе! Такое несказанное и именно изъ любви къ намъ оказанное намъ благодѣяніе должно у всякаго изъ насъ отрѣшить сердце отъ всего, и прилѣпить его всею силою любви только къ Господу Інсусу Христу съ Его собезначальнымъ и всеблагимъ Отцемъ и всесвятымъ Духомъ.

Каменщикъ и каменотесъ при дёлахъ своихъ удобно могутъ мыслить, что имъ такимъ же образомъ, какъ обдѣлываютъ камни, должно обработывать и самихъ себя, дабы соэдать себя въ храмъ Божій, чистый и святый. Ибо храмъ Божій святъ есть (1 Корино. 3, 17). А каждому изъ насъ должно сдѣлаться и быть храмомъ Божіимъ. Не въсте ли, яко храмъ Божій есте, и Духъ Божій живетъ въ васъ, говоритъ св. Апостолъ вѣрующимъ изъ Кориноянъ (1 Корино. 3, 16).

Часовщикъ очень удобно и спасительно можетъ вспомнить, что ни при какихъ часахъ никтоже въсть дне и часа, въ оньже Сынъ человъческій пріидетъ (Мато. 25, 13), что всѣмъ непрерывно должно готовиться къ Его пришествію (Мате. 24, 44), не смотря ни на какіе часы, и что иначе всѣ мы, и съ самыми лучшими часами, какъ юродивыя дѣвы, останемся внѣ Его чертога (Мате. 25, 10). Ни одной минуты пе должно намъ провождать такъ, чтобъ она не была приготовленіемъ къ пришествію Господа, и всякое мгновеніе ждать Его явленія, тѣмъ болѣе, что Господь сказалъ: будите готови: яко въ онъже часъ не мните, Сынъ человњиескій пріидетъ (Мате. 24, 44).

Стекольщикъ, безъ сомнѣнія, очень часто примѣчаетъ, что стекло тотчасъ тускнѣетъ, когда касается его даже малое человѣческое дыханіе, и посему легко можетъ думать, что точно такъ же тускнѣетъ и совѣсть у человѣка, когда коснется его даже слабое дыханіе какой либо злой страсти, и что посему всякому изъ насъ должно спѣшить и стараться истреблять въ себѣ всякую страсть, какъ она ни была бы намъ пріятна, и какъ бы мы къ ней ни привыкли.

Переплетчикъ, непрестапно обращая въ рукахъ своихъ разныя книги, очень удобно можетъ вспоминать о тёхъ книгахъ, которыя разгнутся на страшномъ судѣ, и въ которыхъ вѣрно записаны всѣ наши дѣла и чувствованія (Апок. 20, 12). Вспоминая о сихъ книгахъ, онъ будетъ всевозможно заботиться изгладить наъ нихъ всѣ свои худыя дѣла и чувствованія вѣрою въ распятаго Господа и покаяніемъ, а въ тоже время всеусильно стараться, чтобъ имя его написано было въ *книгиъ животной* (Апокал. 20, 15).

Хльбникъ, равно и булочникъ, очень удобно могутъ привести себѣ на память чрезвычайно важныя для насъ слова Господа: Азъ есмь хльбъ животный. Аще кто снъсть оть хльба сего, живъ будеть во въки. И хльбъ, егоже Азъ дамъ, плоть Моя есть. юже Азъ даль за животъ міра (Іоан. 6, 48. 51). А при такомъ воспоминании сихъ словъ Господа всякій изъ пихъ долженъ обращаться къ самому себъ съ вопросами: причащаюсь ли я Тъла и Крови Господнихъ? Часто ли причащаюсь? Ежели причащаюсь, то достойно ли причащаюсь? А ежели не причащаюсь, то почену не причащаюсь?-Какъ причащение для насъ весьма спасительно, потому что Господь сказаль: ядый Мою плоть и піяй Мою кровь имать животь впчный (Іоан. 6, 54); такъ непричащение для насъ весьма пагубно, потому что Господь сказаль: аще не снъсте плоти Сына человъческаго, ни піете крове Его, живота не имате въ себъ (Іоан. 6, 53), т. е, не живете жизнію Божісю, не живете благочестиво, и следовательно-нечестиво. Итакъ мнъ должно твердо помнить эти слова Господа, и стараться исполнять ихъ, отнюдь не дер-

жась явно погибельнаго обычая твхъ людей. которые не причащаются Тъла и Крови Христовыхъ.-Еще какъ всякий хлъбникъ, такъ я всякій булочникъ, очень удобно могуть воспоминать слова Госполни: не о хльбь единомъ живь будеть человъкь, но о всякожь глаголь, исходящемъ изо усть Божіихъ (Мато. 4, 4), и при семъ спрашивать самихъ себя: «читаю ли, а особливо слушаю ли я слово Божіе? Ежели читаю, то по наставленію ли святой Церкви читаю? А ежели не читаю, то почему не читаю, и особливо-почему не слушаю?-Въ словъ Божіемъ заключаются тъ правила, по которымъ намъ должно провождать нашу жизнь, дабы она была богоугодна, и дабы мы наконецъ удостоились быть въ парствін Божіемъ.

Земледљаьцу очень хорошо помнить прекрасную притчу Господа о съмени (Мате. 13, 4—9), и внимательно беречься, чтобъ не остаться землею каменистою и безплодною, но неусыпно стараться образовать себя въ землю плодоносную.

Садовнику очень назидательно можно размышлять объ изречении Господа: всяко древо, еже не творитъ плода добра, посљкаютъ е, и во огнь вметаютъ (Мато. 7, 19), и стараться сдълать себя древомъ приносящимъ добрые плоды. Спасительно также для него раз-

мышлять о безплодной смоковницѣ (Мато. 21, 19. 20), и стараться сдёлаться плодоноснымъ.— Также весьма назидательно садовнику, обращая свое вниманіе на пѣжность, красоту и блескъ разныхъ цвѣтовъ, воспитанныхъ въ саду его, думать, что святые цвѣтутъ въ великомъ саду Божіемъ сще прекраснѣе, и стараться самому едѣлаться святымъ, дабы, подобно имъ, занять какое инбудь мѣстечко въ великомъ саду Божіемъ, и не оказаться внѣ его, и дабы вмѣстѣ съ илевелами не быть брошену въ огонь.

Свљчнику очень спасительно помышлять, что истинный свѣтъ, просвѣщающій всякаго человѣка, есть только Господь Інсусъ Хрнетосъ (Іоан. 8, 12. 1, 9), что всѣмъ намъ вссвозможно должно ходить въ этомъ свѣтѣ, т. е. но ученію св. Евангелія (Іоан. 12, 35), н быть сыпами свѣта (Іоан. 12, 36), дабы наконецъ не попасть въ ужасную тму кромѣшную (Іоан. 12, 35). Азъ есмь свътъ міру, еказалъ Господь. Ходяй по мню не имать ходити во тмю, но имать свътъ животный (Іоан. 8, 12).

Ичеловоду очень удобно вспомнить весьма душеспасительное изреченіе св. Царя Давида: коль сладка гортани моему словеса Твол, паче меда устомъ моимъ (Исал. 118, 103)! А это воспоминаніе во всякомъ пчеловодѣ можетъ возбудить мысль: «вотъ какъ Отд. IV, 15 пріятно было святымъ слово Божіе!» А такая мысль удобно можеть и самаго его расположить усерднѣе и впимательнѣе слушать слово Божіе. Слово же Божіе живо и дъйственно (Евр. 4, 2). Оно не останется безъ спасительнаго воздѣйствованія на умъ и сердце того, кто его слушаєть или читаєть.

Таковыя и симъ подобныя размышленія, во время нашихъ тёлесныхъ трудовъ, весьма сильно направляютъ нашу душу къ добру, и, не смотря на трудъ, укръпляютъ самое тѣло.

10. Для сохраненія души въ святомъ расположеніи при продолжительномъ трудѣ, а особливо для сохраненія себя отъ скуки, отъ ропота, отъ досады и нетерпѣнія, еще весьма полезно, во время труда, чаще возвышать свое сердце къ Господу Богу въ краткихъ молитвенныхъ воззваніяхъ къ Господу Богу, какія будутъ приличны по состоянію и расположенію сердца. Напримѣръ, весьма полезны слѣдующія воззванія:

«Какъ безпредъльно любитъ насъ Господь Богъ!»---

«Чего Онъ не сдълалъ и не дъластъ для насъ!»

«Чего Онъ пе даетъ намъ!»-

«Боже! Какъ намъ должно быть благодарными Тебв!»—

«Господн! Благослови меня ! очисти меня ! просвъти меня! освяти меня!»--- «Только Ты, Господи, такъ много дюбишь насъ: какъ намъ не дюбить Тебя всъмъ серддемъ! Кого мы будемъ дюбить всъмъ серддемъ, ежели не Тебя!»---

«Ахъ! если бы всъ люди узнали, какъ благъ Ты, Господи!»—

«О если бы истребилась во мив такая-то дурная привычка!»—

«О если бы я хорошо узналъ мое сердце!»

«О если бъ мнѣ яснѣе увидить ничтожность сего міра!»—

«О если бъ я возлюбилъ Тебя, Господи, встиъ ноимъ серддемъ!»--

«Ахъ, Господи, когда я буду служить Тебъ всею душею!»—

«Ахъ, Господи, если бъ я непрестанно поинилъ Тебя, и мыслилъ о Тебѣ!»—

«О Боже мой! Безъ Тебя, что для меня весь міръ? Какую онъ можетъ дать мнъ пользу или радость?»—

«Господи! Ты мое прибѣжище, Ты мое утѣmenie, Ты моя надежда, Ты мое спокойствіе, Ты мой свѣтъ, Ты моя слава, Ты моя радость, Ты мое блаженство—и все!»—

«Господи! когда этоть міръ перестанеть смущать меня различными соблазнами?»—

«Господи! когда придетъ конецъ всъмъ пренятетвіямъ спасенія и неремънамъ расположеній моей души?»— «Господи! Когда я увижу Тебя?»-

«Господи! когда я буду у Тебя?»-

«Господи! когда я буду вѣчно хвалить Тебя вмѣстѣ со всѣми Святыми?»—

Чъмъ чаще дълаются таковыя воззванія, тѣмъ лучше; потому что чѣмъ чаще они новторяются, тёмъ удобнъе обращаются въ наи подобныя воззванія во выкъ. А таковыя совершенно безцѣнны. Такотруда время выя воззванія, непрерывно держа душу въ непрестанио оживлясоединеніи съ Богомъ, ють ес, отгоняють оть нея всякое зло, Yкрѣпляютъ ес въ добрѣ, и весьма благотворно подкръпляють самыя твлесныя наши силы.

11. Кто такъ трудится надъ совершеніемъ своихъ житейскихъ дѣлъ, тотъ, трудясь для поддержанія своей тѣлесной жизни, въ то же время равно, или еще болѣе, трудится для спасенія своей души; тотъ трудится, какъ и должно трудиться, въ славу Божію. А св. Ацостолъ зацовѣдуетъ намъ вся въ славу Божсію творить (1 Корино. 10, 31).

Примљч. Что прежде всего должно дѣлать дѣла важнѣйшія, не терпящія отлагательства; что должно приниматься за нихъ прежде обдумавши, какъ лучше ихъ дѣлать, и что никогда не должно дѣлать дѣлъ, не сообразныхъ съ закономъ Божінмъ, —это разумѣстся само собою.

## новозавътный законъ

ВЪ СРАВНЕНИИ СЪ ВЕТХОЗАВЪТНЫМЪ.

(Еванг. отъ Матеея, глав. 5, ст. 17-48. зач. 11-15.)

Въ пятой главъ св. Евангелія отъ Матося (съ 17 ст. до конца главы) содержится та часть нагорной бесёды Спасителя, въ которой Онъ, какъ Законодатель Новаго Завъта, изрекъ духовныя заповъди Своего Закона, сравнительно съ Ветхозавътнымъ законодательствомъ. Внимательное разсмотрѣніе сей части бесѣды очень полезно и поучительно. Изъ предложеннаго здъсь ученія Іисуса Христа можемъ уразумъть вообще духъ Христова Закона и отношеніе Новозавѣтнаго законодательства къ Ветхозавѣтному; можемъ также научиться правильно понимать и исполнять частныя правила о важнъйшихъ добродътеляхъ Христіанскихъ, каковы: смиренная кротость, цѣломудріе, любовь ко врагамъ. Отд. ІУ. 14

Вникнуть въ озваченную часть нагорной бесталы Спасителя полезно и въ другомъ важномъ отношении. Нельзя примѣтить, что не ученіе Іисуса Христа направлено здъсь особенно противъ пристрастія Іудеевъ КЪ мертвой буквѣ Ветхозавѣтнаго Закона и противъ наружной, лицемърной праведности Іудейскихъ книжниковъ и Фарисеевъ. Но подобный духъ слъпаго пристрастія, въ дълъ въры, къ письменамъ и внѣшности, соединяясь, какъ и въ древнемъ Іудействъ, съ ревностію не по разуму (Римл. 10, 2) и иногда съ фарисейскими добродътелями, увлекъ многихъ И ИЗЪ Христіанъ. Носему и намъреваемся разсмотръть сио бесъду, чтобъ изъ ученія Спасителя о лухъ Его Закона и о разныхъ частныхъ Христіанскихъ добродътеляхъ, заблудшіе братія наши сами могли видъть, въ какое ложное отношение ко Христу Спасителю поставляють они себя и какъ въ направлении ихъ HOBTOряется направление того самаго Іудейства, которое обличаеть и желаеть исправить здёсь Господь.

Порядокъ въ сей части бесъды Христовой таковъ: сначала Господь выражаетъ общую мысль, что Онъ върно исполняетъ писанное въ Законъ и у Пророковъ, и утверждаетъ строгую обязательную силу всъхъ заповъдей правды, но отвергаетъ правду Фариссевъ и книжниковъ,

какъ не приводящую въ царство небесное (ст. 17—20); а потомъ излагаетъ, въ сличении съ Ветхимъ Завътомъ, какъ понимали его Јуден, частныя обязапности и законы Новаго Завъта (21—45).

Итакъ объяснимъ, во-первыхъ, общую мысль Христову о Ветхомъ Завътъ и о правдъ.

## о ненарушимости ветхаго завъта и о правдъ вообще.

Не мните, яко пріидохъ разорити законъ, или пророки: не пріидохъ разорити, но исполнити. Аминь бо глаголю вамъ: дондеже прейдетъ небо и земля, іота едина, или едина черта не прейдетъ отъ закона, дондеже вся будутъ. Иже аще разоритъ едину заповъдей сихъ малыхъ, и научитъ тако человъки, мній наречется въ царствіи небеснъмъ: а иже сотворитъ и научитъ, сей велій наречется въ царствіи небеснъмъ. Глаголю бо вамъ: яко аще пе избудетъ правда ваша паче книжникъ и фарисей, не внидете въ царствіе небесное (ст. 17—20).

Слова: не мните, яко пріидохъ разорити законъ или пророки, очевидно, направлены къ успокоенію ревности Іудеевъ по Законъ и вообще по Ветхозавѣтномъ словѣ Отд. IV. 14\* Божіемъ, ревности, которой и мнимос, внѣшнее отступленіе отъ Закона казалось уже разрушеніемъ сего Закона. «Не думайте», какбы такъ говорилъ Господь слѣпымъ ревнителямъ завѣта Божія, «чтобы, на самомъ дѣлѣ, Я «былъ разрушителемъ Закона и Пророковъ. «Напротивъ, Я и пришелъ для исполненія Закона и Пророковъ» (<sup>1</sup>).

Подъ закономъ и пророками разумѣются не только книги закона Монсеева и книги пророческія въ тѣсномъ смыслѣ сего имени, но и все Ветхозавѣтное слово Божіе; ибо н учительныя и дѣеписательныя Св. книги написаны также Пророками и служатъ къ раскрытію и дополненію закона Монсеева (Матѳ. 22,

(1) Катадиен (разрушать), когда прилагается къ Закону, значить то же, что акироби, катаруоби, отнимать обязательную силу у Закона (Мато. 15, 6. Римл. 3, 31). По отношению къ Пророкамь оно указываетъ на невсполнение пхъ предсказаний (Рвмл. 4, 14. Гал. 3, 17). Соотв'ётственно сему и слово πλυρούν (исполнять) первоначально значигъ наполнять мёру, и, какъ τελέω, употребляется для означения достижения конца, предвла на поприщъ, окончанія служенія (Дъяв. 13, 25); потомъ по отношенію къ Закону оно зиачитъ исполнять предписанія его (Мато. 3, 15. Римл. 13, 18). По отношенію къ Пророканъ выветъ одно значеніе исполненія дёломъ того, что Пророками предсказано было въ словѣ.

40. Лук. 16, 29. 31. Дъян. 13, 15). Сими двумя наименованіями очень естественно зываются Писанія Встхозав'ьтныя; поелику Законъ и Пророки составляють существенныя

на-

части Ветхозавътнаго распоряженія Божія о спасении челов вческомъ: Законъ потому, что онъ пробуждаетъ нужду въ искупленіи; Пророки потому, что они показывають, гдъ искать удовлетворенія сей нужды.

Что касается до того, какъ и что исполниль Христосъ въ Законъ и Пророкахъ, или въ Ветхозавѣтномь словѣ Божіемъ, это отчасти объясняется изъ продолженія бесёды Христовой. Далье, съ 21 стиха, Спаситель pacкрываетъ глубокій смыслъ собственно нравственныхъ предписаній Встхозавѣтныхъ и дополняетъ въ отношении къ нимъ то, о чемъ не говорили прежде Него, но что хранилось въ Ветхомъ Завътъ, какъ въ съмени. Изъ сего видно, что подъ исполненіемъ Закона и Пророковъ Спаситель разумъстъ, во-первыхъ, полное и глубокое раскрытие смысла и вмъстъ совершеннъйшее, духовное исполнение нравственнаго Закона. Что Господь исполнилъ Законъ въ семъ смыслѣ, сего не нужно доказывать, когда Евангельская исторія ясно свидѣтельствуетъ, что вся жизнь Господа была совершеннъйшимъ выраженіемъ и исполненіемъ воли Отца небсснаго.

Впрочемъ неосновательно было бы ограничивать мысль Іисуса Христа объ исполнении нравственными Закона и Пророковъ только предписаніями Ветхаго Завъта. Сего не дозволяетъ какъ общій образъ выраженія о Законъ и Пророкахъ: не мните, яко пріидохъ разорити законъ или пророки, то есть вообще, а не въ той или другой части Ветхаго Завъта, такъ и особенное указание на исполнение Закона въ каждой его іотъ и черть: іота едина или едина черта не прейдеть, дондеже вся будуть. Итакъ подъ исполненіемъ Закона и Пророковъ разумъется, во-вторыхъ, исполненіе И обрядоваго закона И пророчествъ Ветхозавътныхъ въ тъсномъ смыслъ слова. И дъйствительно, до Іисуса Христа не была HCполнена обрядовая часть Закона въ ея сущности. Все, что совершали священники Ветхаго Завъта, было только образомъ, а не самою вещию. Інсусъ Христосъ всесовершенно исполнилъ сей законъ, принесши Себя въ истинную и благоугодную жертву Богу Отпу, и возшедши, какъ истинный Первосвященникъ, въ въчное и истинное Святое святыхъ, въ самое небо. Та же жертва приносится донынъ въ Церкви Его, и самая Церковь представляетъ ceбя въ жертву живую и благоугодную Богу, будучи укръпляема и очищаема духомъ Христовымъ. Посему отмънение обрядоваго закона надобно понимать не такъ, какъ будтобы сила его кончилась навсегда. Въ Новозавѣтной Церкви обрядовый законъ также исполняется, но исполняется не въ буквѣ, а въ духѣ; ибо законные Ветхозавѣтные обряды имѣли духовное значеніе и служили образомъ будущихъ, то есть, Христовыхъ благъ. Такъ напр. законъ обрѣзанія, отмѣненный въ своей буквѣ, по своему духу исполняется у насъ въ таннствѣ крещенія (Колос. 2, 11. 12).

Подобнымъ образомъ Господь исполнилъ и Ветхозавѣтныя пророчества въ событіяхъ и дѣлахъ Своихъ и продолжаетъ исполнять ихъ въ Своей Церкви, которая есть тѣло Его. Объ этомъ говорятъ Писанія Новаго Завѣта; объ этомъ свидѣтельствуетъ вся исторія Христовой Церкви.

Правда, Господь въ объясненіи смысла Ветхозавѣтныхъ предписаній не упомянулъ прямо ни о обрядовомъ законѣ, ни о пророчествахъ, а ограничился раскрытіемъ только духовно-нравственнаго закона, но Онъ и пе мо́гъ поступить иначе. Какъ можно было говорить Іудеямъ, что Ветхій Завѣтъ вообще и въ особенности Ветхозавѣтные обряды выражали духъ и силу Христовой тайны, когда сія тайна еще не открылась въ существенныхъ евоихъ частяхъ, каковы: страданія, смерть и прославленная жизнь Спасителя? Объ исполненіи же пророчествъ въ событіяхъ говорная самыя событія и дела въ жизни Христовой. Посему Інсусъ Христосъ и умолчалъ о нихъ, хотя разумълъ исполнение вообще всего Ветхаго Завѣта. «Какъ же Онъ исполнилъ ero»? говорить блаженный Өсофилакть въ изъясненіи сихъ словъ: «Онъ исполниль его, во-пер-«выхъ, совершеніемъ всего сказаннаго о Немъ «Пророками. Посему и Евангелисть часто «говорить: да сбудется реченное темъ ИТН «другимъ пророкомъ. Онъ псполнилъ и всѣ «предписанія Закона: яко беззаконія не CO-«твори, ниже обрътеся лесть во устъхъ «его (Ис. 53, 9). Онъ исполнилъ Законъ и въ «томъ смыслѣ, что восполнилъ его, ибо Онъ въ «полномъ совершенствѣ начерталъ то, чего «Законъ представлялъ одну тёнь. Законъ ска-«залъ: пе убій, а Христосъ: и не гнъвайся на-«прасно. Такъ и живописецъ не изглаждаетъ «начальпаго очертанія, но проясняеть и до-«полняетъ его» (').

Слова: дондеже прейдеть небо и земля, ioma cduna, или едина черта не прейдеть оть закопа, дондеже вся будуть, заключають въ себь подтверждение того, что За-

(1) Благовьстникъ. стр. 99. См. 3-ю книжку Православнаго Сэбесѣдника за 1855 годъ. конъ не можетъ быть нарушенъ; скорье прейдетъ небо и земля, нежели Законъ останется неисполненнымъ. *Іота* есть самая малая по начертанію буква Еврейскаго алфавита. *Чертою* (херайа) Раввины пазывали изгибъ, которымъ одна буква отличается отъ другой сходной по начертанію (<sup>1</sup>).

Господь говорить далье: иже аще разорить едину заповъдей сихъ малыхъ, и научитъ тако человъки, мній наречется въ царствіи небесньмъ: а иже сотворитъ и научитъ, сей велій наречется въ царствіи небеснъмъ.

Разоритъ, то есть превратнымъ толкованіемъ отниметъ силу у заповѣди, какъ это дѣлали Іудейскіе законоучители, и вэирая на нее, какъ на маловажную, не сочтетъ за грѣхъ нарушить ее.

Едину заповљдей сихъ малыхъ. Въ сихъ словахъ Господь имѣетъ въ виду образъ мыслей Фарисеевъ. Фарисен раздѣляли заповѣди нравственнаго закона на два класса, на заповѣди большія и малыя. Первыя называли матерями, послѣднія дщерями. О сихъ

<sup>(1)</sup> Такъ въ кафъ черта есть нижній конецъ отвѣсной линіи, которымъ сія буква отличается отъ peuv; въ peuvo черта есть едва примѣтное возвышеніе, которымъ сія буква отличается отъ далеть.

послёднихъ говорили, что нарушение ихъ He составляетъ важнаго гръха. Но между сими послъдними, по своему ослъпленію, поставляли такія правила, которыя относились къ сущности закона-къ любви, милостыни и правосудію (см. Мато. 23, 23). О сихъ-то послъднихъ заповъдяхъ говоритъ здъсь Спаситель, и ихъто называетъ малыми, малыми впрочемъ только по ложному понятію фарисейскому. Спаситель сказаль какбы такъ: «Если кто He. «будетъ признавать вполнѣ важности и тѣхъ «заповѣдей, которыя, по мнѣнію Фарисеевъ, «маловажны; если кто не почтетъ преступнымъ «ихъ нарушенія, тотъ меньшимъ будетъ въ «царствіи небесномъ» (1). Итакъ бесъда Господа отъ общей рѣчи о Законѣ и Пророкахъ, или о Ветхомъ Завътъ, начинаетъ склоняться уже къ ученію объ исполненіи въ особенности духовно-правственныхъ предписаній Ветхаго Закона, какъ необходимомъ условіи для достиженія царства небеснаго.

(1) Разумёя подъ малыми заповёдями нарушаемыя Фариссями и книжниками заповёди суда, милости и вёры, мы, очевидно, не отступаемъ отъ толкованія св Златоуста, разумѣющаго подъ сими заповёдями заповёди Новозавѣтныя. Ибо правота, милосердіе и вёра, заповёданныя и въ Ветхомъ Завѣтѣ, вполиѣ раскрыты уже Христомъ и относятся къ самому существу Новозавѣтной правды.

Подъ царствомъ небеснымъ разумъется, во-первыхъ, царство благодати, то есть Церковь Христова на землѣ; нбо тотъ, кто прнчисляя себя къ сонму Христіанъ, учитъ противно спасительнымъ заповъдямъ -Божінмъ, долженъ быть отлученъ отъ Церкви. Во-вторыхъ, подъ царствомъ небеснымъ разумъется царство славы, или Церковь Божія, торжествующая на небъ. Поелику благодать Божія терпить на земль смѣшеніе злыхъ съ добрыми, чтобы первые исправились отъ соединенія съ послъдними, а послъдние восходили къ совершенству въ борьбъ съ искушеніями, въ которыя вовлекаются первыми: то совершенное и ръшительное отлучение нарушителей закона правды будетъ состоять въ отчуждении отъ царства славы. Итакъ Господь учить, что разоряющіе, или не только сами нарушающіе, но и другимъ внушающіе нарушать духовнонравственныя предписанія Закона Божія, хотя сіи предписанія казались маловажными, бы лишатся силъ и даровъ, принадлежащихъ сынамъ царства небеснаго; не принадлежа духомъ къ царству благодати, они не внидутъ и въ царство славы.

Мній наречется, т. е. будетъ. Слово мній Спаситель употребилъ въ соотвѣтствіе съ предыдущимъ выраженіемъ—малыя заповгьди; но оно не означаетъ того, что учитель,

разоряющій малыя запов'єди, останется BL царствъ Христовомъ, занимая только низшую степень блаженства. Господь имъетъ въ виду ученіе собственно Фарисеевъ, раздѣлявшихъ заповѣли Закона на важныя и неважныя. Ho въ ст. 20 Онъ ясно говорить, что праведность, подобная ихъ праведности, не дастъ входа въ царство Божіе. Слъдовательно, когда Господь сказываеть, что нарушающій, подобно имь, нѣкоторыя заповѣди и научающій тому же другихъ, будетъ самымъ малымъ въ царствъ Божіемъ : то Онъ разумъетъ, что этотъ человъкъ навсегда будетъ удаленъ отъ царства «Когда ты слышишь слова: меньшій славы. «въ царствіи небесно.мъ», говоритъ св. Златоустъ, «то разумъй подъ оными не иное что, «какъ геенну или мученіе. Ибо возможно ли, «чтобы тотъ, кто назоветъ брата своего глу-«пымъ, и нарушитъ одну заповъдь, былъ «вверженъ въ геенну; а кто нарушить весь «Законъ и другихъ доведетъ до сего, будеть «находиться въ царствіи? Не это разумъется «здъсь, но то, что таковый въ то время бу-«детъ меньшимъ, т. е. отверженнымъ, послѣд-«нимъ; а послъдній безъ сомнънія вверженъ «будетъ тогда въ геенну» (1).

<sup>(1)</sup> Бесвд. на Еванг. отъ Матеея. Москва. 1843. ч. 1. стр. 313.

На слова: сотворить и научить, блаженный Өеофилакть дѣлаеть слѣдующее замѣчаніе: Господь «напередъ сказаль: сотво-«рить, а потомъ уже—научить: нбо какъ «мнѣ другаго вести по пути, по которому самъ «мнѣ другаго вести по пути, по которому самъ «я не хаживаль? Съ другой стороны, если я и «творю, а не учу: не буду имѣть такой на-«грады, но заслужу даже наказаніе, если не «учу по завасти или по лѣности» (<sup>1</sup>).

Остается, наконецъ, раскрыть понятіе о правдъ Фарисеевъ и книжниковъ, съ которою нельзя внити въ царствіе Божіе. Правда Фариссеевъ и книжниковъ, дъйствительно, не имъла ни основанія, ни силы и направленія истинной, спасительной праведности. Основание спасительной праведности есть Христосъ Спаситель, въ Которомъ единомъ уже и въ Ветхомъ Завътъ полагалось благословение (Быт. 22, 18), и слъдовательно освобождение отъ проклятія, или оправданіе предъ Богомъ. Но Іудейскіе учители, современные Христу, утратили истинное, духовное понятіе о обътованномъ Мессіи. Какъ это случилось, когда все Ветхозавътное Писаніе внушало истинное понятіе о Мессіи? Отвътимъ кратко: Ветхоза-

<sup>(1)</sup> Благовъстникъ. См. Православный Собесѣднакъ за 1855 годъ. кн. 3. стр. 101.

вътныя откровенія о Христь, по распоряженію Божественной премудрости и согласно съ потребностями Ветхозавътной въры, были или образныя, то есть облеченныя въ образы, взятые отъ предметовъ и явленій міра сего, или и довольно прямыя, и даже Евангельски ясныя, но внутренно соедиценныя съ образными откровеніями. Позднее Іудейство, подъ руководствомъ своихъ учителей, пристрастясь къ мертвой буквѣ Писанія, до того упизило или убило въ себъ духъ въры, что въ образныхъ откровеніяхъ о Мессін уже не проникало далье внѣшнихъ образовъ, а изъ-за сихъ образовъ не примћчало и Евангельскаго свъта ясныхъ пророчествъ о Христъ, и такимъ образомъ составило плотское представление о Мессии, какъ царъ и завоевателъ міра сего, и о Его благодатномъ царствъ, какъ царствъ всемірномъ, сущемъ отъ міра сего (см. Іоан. 6, 15). При такомъ извращения понятия о Мессіи и Его благодати, на чемъ болѣе могла основаться правда представителей и вождей Іудействакнижниковъ и Фариссевъ? У нихъ не доставало уже самаго основанія истинной, спасительной правды, именно, живой въры въ обътованнаго Христа, Царя благодати, пріемлемой върою. А извративъ основание истинной правды, учители Іудейства стали понимать и самыя предписанія Закона и внушенія Пророковъ, не какъ внуше-

ня и заповъди спасающей въ грядущемъ Христь любви Божіей, которой должпа послъдовать и предаваться послушная въра, и которая такой въръ предусвояла и въ Ветхомъ Завътъ благодатную правду; но стали понимать какъ такія требованія Божін, исполненіе которыхъ составляло, по ихъ мнънію, заслугу предъ Богомъ, которой и приписывалась спасительная и оправдательная сила, безъ нужды во Христв и Его благодати. Отсюда, вмъсто Божіей правды, у Іудеевъ и особенно у вождей ихъкнижниковъ и Фариссевъ произошла правда своя, поставляемая ими, съ самомнъніемъ И самоувъренностію, какбы одолженіе, дълаемое ими самому Господу — законодателю (Римл. 10, 3). Такъ извратилось у Фарисеевъ и самое направление истниной праведности. Правда ихъ стала надменная, безъ духа смиренія и кроткой любви, и слъдовательно правда болье или менье наружная, или состоящая только во внъшнихъ добрыхъ дълахъ, безъ внутренней доброты. Съ такою правдою свойственно было скорте возстать противъ истинно-оправдывающей Божіей благодати, усвояемой чрезъ дослушаніе въры, нежели узнать и принять еную съ покорностію. Такъ и случилось СЪ большею частію Іудеевъ, подъ руководствомъ ихъ наставниковъ. Наружная правда, нри самодовольствъ и гордости, естественно

превращалась въ одну личнну, подъ которою могли гитэдиться въ сердцт самые низкіе пороки и страсти, въ чемъ Спаситель и обличаетъ книжниковъ и Фарисесвъ (см. Мате. 23, 15-28). Они подавали милостыню, строго соблюдали посты, долго молились. Но, дѣлая наружно добро другимъ, они въ глубинъ души питали зависть, ненависть, злобу, осуждали другихъ, явно называли многихъ гръшниками, и при каждомъ добромъ дълъ ставили главною пълію не Бога, а себя, старались пріобръсть у людей честь себъ, и чрезъ то восхищали себъ славу, приличную одному Богу. Итакъ очевидпо, какъ свѣтъ солнца, что аще не избудеть правда наша паче правды книжниковъ и Фавойдемъ въ царство небесное; рисеевъ. не надобно въ корнъ измънить полобное H8правление правды, чтобы достигнуть спасенія.

Съ сею правдою, какъ она является у современныхъ Христу книжниковъ и Фарисеевъ, не должно смѣшивать той Ветхозавѣтной правды, которою украшались древніе праведники, и которая, какъ правда яже по върљ (Евр. 11, 7), сходна съ Новозавѣтною. «Господь», говоритъ св. Златоустъ, «не охуждаетъ сей древ-«ней правды. Если бы она была худа; то Іисусъ «Христосъ не сталъ бы требовать высшей, но «просто отвергъ бы..... Всѣ, особенно просі-

«явшіе въ Ветхомъ Завѣтв, прославились сею «правдою. И Самъ Христосъ, пришедши въ «міръ, не исполнилъ бы оной всецьло, если «бы она была худа и несходна съ повою» (1). Но съ сею правдою Ветхаго Завѣта, которую исполняли Ветхозавътные праведники, фарисейская правда хотя по наружности и имѣла сходство, но ни по основанію, ни по направленію не имъла ничего обшаго.

Такимъ образомъ общій смыслъ разсмотрънныхъ словъ Христовыхъ слъдующій: «Вы «ревнуете», какбы такъ Христосъ говорилъ Іудеямъ, «ревнуете о Законъ и Пророкахъ, «трепеща за каждую ихъ букву, какъ научили «васъ руководители ваши—книжники и Фарисеи. «Знайте, что Я для того и пришелъ, чтобы «осуществить, раскрыть, утвердить всю силу «Закона и Пророковъ, показать истинный «смыслъ и духъ Ветхаго Завъта. Небо и 3CM-«ля скорѣе прейдутъ, нсжели одна живая и «животворная черта въ откровении слова - Ko-«жія можеть прейти безъ свойственнаго ей «исполненія или утратить обязательную и жи-«вительную для вѣры снлу. Ваши наставники «говорять, что есть и неважныя заповѣли «Божіи; но Я говорю, что унижающій и одну

<sup>(1)</sup> Бесѣд. св. Златоуста на Еванг. отъ Матөея. ч. 1. стр. 315, 316. Ота. IV.

мнимо-неважныхъ заповрчей снхъ Ш «H3Th «научающій другихъ тому же, будетъ и самъ «столько униженъ въ отношеніи къ царствію «небесному, что не войдетъ въ оное. Только «тотъ, для кого священно-важны и непре-«ложно-обязательны всъ заповъди слова Бо-«жія, кто сіс доказываеть собственною жизнію «чрезъ исполнение всъхъ заповъдей Божихъи «тоже внушаеть другимъ чрезъ ученіе, только «такой руководитсль великъ въ отношении къ «царству небесному; онъ и самъ войдетъ и «руководимыхъ имъ приведетъ въ царство «небесное. Что касается до правды вашихъ «книжниковъ и Фарисеевъ, гордой, паружной, «лицемѣрной, то у этой правды нѣтъ ни осно-«ванія, ни направленія истинной правды. Съ «такою правдою не войдете въ царство Божіе, «при всей вашей ревпости къ законной буквъ, «ревности, внушенной вамъ книжниками И «Фариссями. Итакъ, если ищете царства HC-«беснаго или спасенія, вамъ нужно въ самомъ «корнъ измънить направление вашей добродъ-«тели, или того дѣла, которымъ вы устрояете «спасеніс: надобно оставить фарисейскій духъ, «останавливающійся только на мертвыхъ пись-«менахъ живаго слова Божія, на одной внъш-«ности образовъ, и превозносящійся исполне-«ніемъ закопныхъ дълъ, какъ великою заслу-«гою предъ Богомъ и великимъ превосход«ствомъ предъ другими людьми». Таковъ общій смыслъ разсмотрънныхъ выше словъ Хри-

стовыхъ!

Приступимъ теперь къ разсмотрѣнію ученія Христова о заповѣдяхъ правды. Для надлежащаго разсмотрѣпія частныхъ законовъ или заповѣдей Новаго Завѣта, какія Господь даетъ при сличеніи съ Ветхозавѣтными заповѣдями, нужно сдѣлать предварительно нѣкоторыя общія замѣчапія.

Во-первыхъ, Господь Інсусъ вообще всъ частныя заповѣди Новозавѣтной праведности излагаеть со властно истиниаго Божественнаго Законодателя, какъ верховный Владыка Ветхаго и Новаго Завѣта. Ибо что касается 40 Ветхаго Завѣта, Онъ, подобно царю, имѣюшему власть измѣнить или вовсе отмѣнить прежніе законы, прямо отъ Своего липа лѣлаетъ дополненія къ Ветхозавѣтнымъ 38конамъ (см. 5, 21. 22. 27. 28.), а у нъкоторыхъ изъ сихъ закоповъ, взятыхъ въ своей буквѣ, даже совсѣмъ отнимаетъ обязательную силу (см. 51-54 ст.). Законы же Новаго Завъта даетъ также прямо и единственно отъ Своего лица, какъ непреложно обязательныя по собственному Его достоинству: Азъ же глаголю вамъ, – такъ обыкновенно начинаетъ Онъ изложение Повозавътныхъ заповълей. Св. Златоустъ, въ изъяснение сего Христова изръче-Отд. ІУ. 15\*

нія, говорить: «Видишь ли власть совершен-«ную? Видишь ли образъ дъйствія, -эриличе-«ствующій Законодателю? Кто такъ говориль «изъ Пророковъ? Кто изъ праведниковъ? Кто «изъ патріарховъ? Никто. Сіе глаголетъ Го-«сподь, говорили они. Но не такъ говорить «Сынъ. Они возв'ящали слово Владыки всъхъ, «а Сей слова Отца Своего; а слова Отца суть «вмъсть слова и Сына: ибо Моя вся Твоя «суть, и Твоя Моя (Іоан. 17, 10), говорить «Христосъ. Они давали законъ подобнымъ се-«бѣ рабамъ, а Сей рабамъ Своимъ» (1).

Во-вторыхъ, изъ словъ Самого Хриета, что Онъ не пріиде разорити законъ и пророки, но исполнити, слъдуетъ, что и въ тъхъ случаяхъ, когда Христосъ отличаетъ Свое Новозавѣтное Законодательство отъ Ветхозавѣтнаго, или даже противополагаетъ первое послёднему (напр. въ законахъ о разводѣ, о клятвѣ), Онъ законополагаетъ собственно то, къ чему велъ или предрасполагалъ -OL9P Ветхозавътный Законъ. въка уже самый «Господь не нарушаетъ Моисеева закона, но «исправляетъ его», говоритъ блаженный Осо-ФИЛАКТЪ ОТНОСИТЕЛЬНО закона о разводъ, по

(1) Бесвд. на Еванг. отъ Мате. ч. 1 стр. 319.

буквъ отивненнаго Христомъ (1). Какъ же объяснить то, что Христосъ, лишая какой либо частный Ветхозавътный законъ обязательной силы, измѣнялъ на самомъ дѣлѣ только букву сего закона, а не самое его существо? Для объясненія сего св. Златоусть предлагаеть сланующее общее правило: «Не станемъ просчто судить о дёлахъ, но будемъ тщательно вни-«кать во время, причину, намъреніе, въ различіе лицъ и во всѣ другія обстоятельства, «иначе не можно дойти до истины» (2). Итакъ, руководясь симъ правиломъ, при каждомъ сличении Христовой Новозавътной заповъди съ Ветхозавътною, будемъ вникать, къ чему ИЛН противъ чего именно направляема была Богонь сія Ветмозав'ьтная запов'єдь, судя по свойству и обстоятельствамъ твхъ временъ и лицъ, для которыхъ она была дана въ Betхомъ Завътв. Тогда усмотримъ, что Господь въ Новомъ Завътъ законополагаетъ дъйствительно то самое, къ чему велъ или предрасполагаль Ветхозавѣтный Законъ, только не выражая сего вполнъ и прямо въ своей буквъ,

<sup>(1)</sup> Благовъстникъ. см. Правосл. Собестдн. 1855. кн. 3. стр. 108.

<sup>(2)</sup> Бееѣд. св. Здатоуста на Еванг. отъ Матеея. ч. 1. стр. 362.

но чего уже совершение не примъчали въ немъ **Іудси съ** своими книжниками и Фарисеями. И тогда ясно будеть для насъ, что въ силу сего самаго начала, то есть, чтобы не разорить, а исполнить законъ и пророки Ветхаго Завъта, Господь находилъ благовременнымъ и нужнымъ дополнять или даже всецѣло 38ту или другую мънять Встхозавѣтную заповъдь новою духовною заповъдно. Такъ roворить о семъ и св. Іоаннъ Златоусть: «Хри-«стосъ начинаетъ предлагать новый законъ не «просто, по сличая оный съ постановленіями «древняго закона; и это для того, чтобы пока-«зать, во-первыхъ, что Его законоположение «не противоръчитъ прежнему, но весьма со-«гласно съ олымъ; во-вторыхъ, что Онъ спра-«ведливо и весьма благовременно къ древнему «закону присоединяетъ новый» (1). Посему Господь въ сихъ Своихъ изръченіяхъ: слышасте, яко речено бысть древнимъ.... Азъ же **глаголю вамъ**, выражаетъ такую общую мысль: «Закона и Пророковъ Ветхаго Завъта «не должно нарушать, но надобно разумъть «Ветхозавътныя законоположенія и внушенія «глубже, нежели какъ разумъютъ lyдеи подъ

«руководствомъ своихъ книжниковъ и Фари-

(1) **4.** 1. crp. 317.

ссеевъ, слыша и видя одну букву ихъ. Должно проникать въ то, къ чему, или противъ чего они направлены по самому намъренію и мысли Божіей. Я, Которому Отецъ показываеть все, что Самъ творитъ, вижу и знаю «сіе намъреніе и мысль Божію, выраженную «въ буквъ Ветхозавътныхъ предписаний, и потому раскрываю смыслъ оныхъ во всей, его «Духовной полнотъ и совершенствъ, котораго «Іудейство не постигаеть, слушая и изучая «только букву Ветхаго Зав'та». И **дЪйстви**тельно, Спаситель, какъ непосредственно знающій и Самъ въ Себъ существенно носящій всъ мысли и памъренія Своего Отца о духовномъ совершенствъ людей, выраженныя уже и въ Ветхомъ Завътв, только не вполнв открыто, изръкаетъ оныя безъ изслъдованій и разъясненій, съ непреложпостію самой исти-HLJ.

Въ-третьихъ, что касается до изложснія духовныхъ заповѣдей въ бесѣдѣ Христовой, то должно замѣтить, что Господь Іисусъ хотя, при затемпѣнін или извращепін Іудсями самаго существа спасительныхъ истинъ, не щадилъ не только понятій Іудейства, но и столько чтимой онымъ буквы самаго откровенія Ветхозавѣтнаго; однако въ образть изложенія и раскрытія духовныхъ истинъ премудро и человѣколюбиво снисходилъ къ пріемлемости современнаго ему Іудейства. Такъ, Іудеямъ, воспитаннымъ подъ образнымъ иорядкомъ и руководствомъ Ветхаго Завъта, свойственъ и любезенъ и особенно доступенъ былъ именно образный, приточный характеръ изложенія духовныхъ истинъ. Человъколюбивый и премудрый Христосъ весьма часто и предлагалъ Свое ученіе, особенно всенародное, мли совершенно въ притчахъ, въ цълыхъ иносказательныхъ повъствованіяхъ, или въ ръчи, обильной образами, взятыми отъ чувственныхъ иредметовъ и отъ современнаго быта, также въ переносныхъ краткихъ выражевіяхъ. Ръчь сего послѣдняго рода идетъ и въ разсматриваемомъ нами отдълении Христовой бестаы. Возводя Іудеевъ къ возвышенно-духовному разумънию правственнаго закона, Спаситель предлагалъ имъ какбы нъкоторыя, удободоступныя для нихъ, ступени для восхожденія ихъ отъ чувственнаго образа ихъ мыслей къ духовному, какъ то: указанія на обычныя вЪ ихъ быту дъла и порядки (напр. повиненъ есть суду, сонмищу и пр.), чувственно-образное выражение духовно-нравственныхъ наставленій (напр. аще око твое десное C0блажияеть тя, изми е и верзи omz cebe и пр.), и тому подоб. Все это, при совершенной ясности общаго направленія бестам, духовнаго или возвышеннаго надъ плотскимъ,

очевидно, не должно быть понимаемо строго буквально. При объясненіи всёхъ подобныхъ наставленій должно обращать вниманіе на общій духъ Христова ученія и на тѣ истины, которыя изрѣчены Господомъ простою и точною рѣчью. Ибо Законъ можетъ быть правильно понятъ не иначе, какъ при истолкованіи его въ духѣ самаго Законодателя.

Итакъ будемъ разсматривать одну за другою заповѣди Христова Законодательства, излагаемыя имъ въ дополненіе, а иногда и во всепѣлое замѣненіе Ветхозавѣтныхъ предписаній.

## о заповъди: не убій.

Слышасте, яко речено бысть древнимь: не убіеши: иже (бо) аще убіеть, повинень есть суду. Азъ же глаголю вамь: яко всякь гнъваяйся на брата своего всуе, повинень есть суду: иже бо аще речеть брату своему, рака: повинень есть сонмищу: а иже речеть, уроде: повинень есть сонмищу: а иже речеть, уроде: повинень есть гееннъ огненнъй. Аще убо принесеши даръ твой ко олтарю, и ту помянеши, яко брать твой имать нъчто на тя: остави ту даръ твой предь олтаремь, и шедъ прежде смирися съ братомъ твоимъ, и тогда пришедъ принеси даръ твой. Буди увъщаваяся съ соперникомъ твомъ скоро, дондеже еси на пути съ нимъ, да не предастъ тебе соперникъ судіи, и судія тя предастъ слузиь, и въ темницу вверженъ будеши. Амипь глаголю тебъ: не изыдеши оттуду, дондеже воздаси послъдній кодрантъ (ст. 21—26).

Речено бысть древнимь: не убіеши. И это было достаточно для древнихъ: ибо они, ио свидътельству самаго слова Божія (Гал. 4, 13), были въ состоянии младости, подобномъ дътскому возрасту человъческой жизни; а человъка въ этомъ состоянии и возрастъ, въ которомъ мысль и расположение немедленно ПО своемъ внутреннемъ возбуждении стремится къ внъшнему обнаружению, довольно удержать оть самаго обнаруженія вспыхнувшаго въ немъ гнъва и непависти къ ближнему,-и опъ незаметно возстановить въ себъ должную къ вему любовь. Если бы, напримъръ, Каннъ, который тотчась по возбуждения зависти къ брату сталь мрачень и ноникъ взоромъ, удержался отъ дальпъйшаго ужаспъйшаго обнаруженія своего человъкоубійствешнаго чувства (отъ чего и удерживаль его Самъ Господь): то онъ возвратилъ бы въ свое сердце брата. Исавъ, по такому же ненавистному движению, рѣшась умертвить брата, но не будучи допущенъ 40 сего удаленіемъ Іакова въ иную страну, въ

воследствій съ распростертыми объятіями И слезами искренней братской любви встрътилъ того же самаго Іакова: притече Исавъ **60** срътеніе ему: и объемъ сго, припаде на выю его и облобыза его: и плакастася оба (Быт. 33, 4). Посему, на все продолжсніе состоянія человѣчества, подобнаго состояню младости, и данъ законъ собственно противъ обнаруженія, и притомъ всецълаго обнаруженія гитва и ненависти, противъ убійства; нбо съ полнымъ соблюдениемъ сего закона въ человъкъ соединялось исполнение и духовзаповѣди о непарушимости сердечной ной любви къ ближнему. Время Христово и свойства Іудеевъ сего времени уже были инаковы. Теперь Фарисси, не совершая убійства по завону, могъ дозволять себѣ въ ссрдцѣ питать злобу, зависть, мстительность, и при всемъ этомъ мечтать еще о закопной своей праведности, какъ не нарушившій буквы закона: не убій. Эго было уже совершеннымъ извращевіемъ существа и истиннаго паправленія заповъдн Закона. Итакъ для того самаго, чтобы Законъ не былъ извращенъ и забыть въ своень существѣ, а напротивъ остался въ своемъ первоначальномъ значении и силь, чтобы, TO есть, не разорити, а исколнити законг, Господь съ властию верховнаго законодателя Глаголеть уже не такъ, какъ речено бысть древнижь и какъ доселѣ гласила буква Закона, далѣе которой не проникали Іудеи, а законополагаетъ заповѣдь духовной правды прямо и вполнѣ въ ея существѣ и силѣ, заповѣдь, чтобы любовь и миръ въ отношеніи къ ближнимъ не были нарушаемы ни словомъ, ни даже движеніемъ сердечнымъ. Азъ же глаголю вамъ, яко всякъ гнъваяйся на брата своего всуе, повиненъ есть суду; иже бо аще речетъ брату своему рака, повиненъ есть сонмищу, и проч.

Но между тъмъ, какъ при утвержденіи сушества и силы закона о ненарушимости любви къ ближнему Христосъ не стъсняется не только общимъ, или господствующимъ направленіемъ іудейства, но и самою буквою Писанія, -въ образъ изложенія и раскрытія сего закона Онъ снисходитъ къ пріемлемости Іудеевъ. Ибо о разныхъ степеняхъ какъ нарушенія сего закона, такъ и наказанія за сіе нарушеніе Онъ говорить не просто, раскрывая только общія духовно-нравственныя понятія, но представляя нарушителей духовнаго закона какбы отвѣтчиками предъ внъшними судами, извъстными у Іудеевъ, и притомъ указуя только частные, болве обычные случаи нарушенія сего закона (ст. 22). Равнымъ образомъ и убъжденіе КЪ возможно-тщательному исполнению сего самаго закона любви и мира Господь предлагаеть такимъ образомъ, что указусть также на частный случай жертвоприношенія, совершаемаго не въ мирѣ съ ближнимъ, и образно представляетъ немиролюбиваго человѣка должнпкомъ своего ближняго, находящимся съ нимъ уже на пути къ судіѣ и подвергающимся опасности заключенія тюремнаго даже за одну полушку долга (ст. 23—26).—Разсмотримъ все это сначала въ подробностяхъ, а потомъ изложимъ общій смыслъ всего мѣста.

Степени нарушенія закона любви и мира въ отношении къ ближнему указаны, въ бесъдъ Христовой, три слъдующія: гнъвъ на ближняго, допускаемый всуе; потомъ поношеніе ближняго словомъ рака (пустой человъкъ), наконецъ презрительное название ближняго уродомъ. Итакъ первая степень нарушенія закона: не убіеши, понимаемаго въ своемъ духовномъ существѣ, есть гнѣвъ, сокрытый въ душъ и не выражаемый ни словомъ, ни дъломъ. Не всякій, гнъвающійся на другаго, подвергается въ настоящемъ мъстъ осуждению, но только тотъ, кто гнѣвается *всуе*, чей гнѣвъ не основывается на любви къ истинъ и добродътели. Гнъвъ означаетъ преимущественно слъпую страсть, не управляемую разсудкомъ. Имѣя въ виду такой гнѣвъ, Апостолъ Іаковъ говорить: гнювъ мужа правды Божія не содъловаеть, и Апостолъ Павелъ заповъдуеть Христіанамъ отложить его (Кол. 5, 8). Вторая стенень нарушенія заповѣди: не нбіеши-состонть въ томъ, когда кто скажеть другому: рака. Слово рака, говорить святый Златоусть, не составляеть большой обиды; оно выражаеть только пъкоторое неуважение къ другому (1). У Сиріянъ, изъ языка которыхъ взято сіс слово, оно было браннымъ словомъ, которое впрочемъ по весьма обыкновенному употреблению своему не выражало частныхъ недостатковъ того, къ кому относилось, но только означало песнокойное состояніе АУШИ того, кто произносилъ его, и служило выраженіемъ гиѣва. Итакъ вторая степень преступленія, осуждаемаго Спасителемъ, состоитъ въ томъ, когда человъкъ не удерживаетъ тнѣва въ себѣ, но выражаетъ его словами, съ смущеннымъ тономъ. Третія степень нарушенія заповѣди: не убіеши-состонтъ въ томъ, когда кто говоритъ другому: уроде. Сіе названіе, по точнъйшему преложенію подлинной Евангельской ричи (2), значнтъ собственно: глупый; но какъ мудрость у древнихъ означала не столько просвъщенный умъ, сколько благочестивую

<sup>(1)</sup> Это слово Спрекое, происходить отъ ре́я- в значить: пустый.

<sup>(2)</sup> Погречески стоитъ слово: истрос, глупый.

жизнь: такъ глупостію называлось исчестіе. Посему словомъ уроде указывается на нравственные недостатки; и слѣдовательно, кто называетъ другаго симъ именемъ, тотъ, осуждая его, обнаруживаеть злое расположеніе и презрѣніе къ нему. Итакъ съ сею степенью гиѣва соединяется осужденіе, злость, гордость.

Во всъхъ исчисленныхъ случаяхъ разунуется такое состояние души, въ которомъ мы удовлетворяемъ своему самолюбію, не заботясь о благѣ другаго. Въ первомъ случаѣ гиѣваемся напрасно, когда или только по неосновательному подозрънно, или но ложной клеветъ, нан по одной неосторожности ближняго, или даже за прямодушіе и другія, могущія оскорбить самолюбіе наше, добрыя качества ближняго, прерываемъ любовь къ нему. Когда сей неосновательный гибвъ выражаемъ языкомъ, показывая и словами и тономъ голоса, что оскорбление, нанесенное намъ, очень тяжко для нась: то хотя бы мы не унижали брата постыдными словами, уже смущаемъ его сердце и самую совъсть, если онъ не думалъ оскорбить насъ, или оскорбилъ ненамъренно. Когда же гнѣвъ нашъ восходить до такой степени, что мы не стылимся попосить другаго, т. е. обличать его въ слабостяхъ, выказывать къ нему презрѣніе, соединенное съ враждебнымъ расположеніемъ: то это значитъ

еказать ему: уроде. Итакъ общая черта всѣхъ сихъ степеней гнѣва есть та, что предающійся оному, такъ или иначе терзаетъ душу и честь ближняго изъ угожденія своему самолюбію. Такой гнѣвъ и такія его обнаруженія, очевидно, относятся къ движеніямъ и выраженіямъ человѣкоубійственнаго расположенія духа—нелюбви и ненависти къ ближнему, и потому самому составляютъ разные виды и степеня нарушенія заповѣди: не убій.

Съ другой стороны, наъ самаго существа сей же заповћди: не убій, какъ раскрываеть оную Спаситель, прямо и ясно слъдуетъ, ЧТО нельзя почесть нарушеніемъ оной того гнѣва на какого либо ближняго, который происходить отъ усмотрѣнія, что онъ теряетъ вѣчное блаженство, или желаетъ насъ лишить сего блаженства, когда, напримъръ, ближній какимъ бы то ни было образомъ влечетъ насъ ко гръху, присутствін нашемъ дерзаеть когда онъ въ оскорблять величіе Творца, не слушая COB'5товъ и убъжденій другихъ. Такой гнѣвъ, какъ благородное движение духа, ревнующаго о томъ, чтобы ближній и самъ былъ духовно-живъ и въ другихъ не убивалъ жизни духовной, есть истинное исполнение закона: не убий. «Но если «кто гнъвается справедливо», говоритъ блаженный Өсофилактъ, «для вразумленія и по духов-

чной ревности, тотъ не будетъ осужденъ» (1). Въ семъ случат гитвъ бываетъ плодомъ благоговънія къ славъ Божіей, глубокаго желанія въчнаго блаженства себъ и другимъ, и не что нное есть, какъ выраженіе духовной ревности, того огня пламенной любви къ Богу и ближнимъ, который постоянно согрѣваетъ сердце благочестивыхъ, и который стремится истребить грѣхъ и въ другихъ. Сей-то гнѣвъ былъ по временамъ въ Спасителъ и Его ученикахъ (сл. Мар. 3, 3). Онъ побуждалъ Господа называть Фариссевъ буіими (нирд;), словомъ, которое въ нагорной проповъди переведено: уроде. Но что былъ сей гнъвъ, если не движение и выражение Божественной любви, желавшей вразумить ослёпленныхъ и сазлать ихъ CIIOсобными къ принятію благодати? Сего рола гнѣвъ былъ и въ первомученикѣ Стефанѣ, который говорилъ первосвященникамъ и КНИЖникамъ: вы присно Духу Святому противитеся, якоже отцы ваши, тако и вы. Онъ былъ въ сердцъ Павла, который назвалъ предсвдателя іудейскаго судилища стъною **no**вапленною. Имъ воспламененъ былъ св. Николай, когда въ собраніи Епископовъ ударилъ

16

<sup>(1)</sup> Благовъстникъ. См. Прав. Собес. 1855 г. кн. 3. стр. 102. Отд. ІУ.

мечестиваго Арія по ланить за его богохульство. Онъ можеть горѣть въ каждомъ вѣрующемъ. Только не каждый вѣрующій можеть отличить его отъ грѣховнаго гиѣва. Гиѣвается и суевѣръ, повидимому, за славу Божію, за вѣчное блаженство свое, за спасеніе другихъ; по гиѣвъ его есть убійство, потому что главная причина гиѣва сего есть не чистая и разумная ревность къ славѣ Божіей, но самолюбіе, прикрытое личиною ложной набожности. Апостолъ Павелъ не осуждаетъ гиѣва и въ Христіанахъ, но только требуетъ, чтобы гиѣвъ ихъ былъ безгрѣшенъ (Ефес. 4, 26).

Что касается степеней наказанія, которымъ Спаситель угрожаетъ за гибвъ, или за нарушеніе запов'яли о'любви и миръ съ ближнимъ, то степени сего наказанія различны по различію гитва. Они суть-повинность сиди, новинность предъ сонмищемъ, или верховнымъ судилищемъ, и наконецъ повинность зеенны озненной. Для объясненія сихъ стененей наказанія надобно обратить вниманіе на судопроизводство, бывшее у Іудеевъ OTHOCHтельно преступниковъ закона: не убіеши. Моисей дозволилъ мстить за кровь убитаго, и убійца подвергался смерти отъ родственинковъ убитаго; но въ послъдствіи правителя іудейскаго народа предоставнии дъло убійцы суду, и чтобы предотвратить Іудеевъ отъ мщенія, сдълали прибавленіе къ самой заповъди Моисел: убійца подлежить суду. Поелику же въ разсматриваемомъ нами мѣстѣ упоминается не только о судъ, по еще о сонмищъ (τῷ συνεδρίω), κοτοροε, πο постепенному усиленію мыслей Спасителя, означаетъ высшее правительственное мъсто: то налобно имъть въ виду и самое раздъление іудейскихъ судовъ. У Іудеевъ, по сказанию Раввиновъ, въ тъхъ селеніяхъ, гдъ находилось менъе 120 человъкъ, устроены были судилища, состоявшія изъ 3-хъ мужей; но въ сихъ судилищахъ ръшались только тв преступленія, за которыя взыскивалась денежная пеня. Слъдовательно, сего суда нельзя разумъть въ заповъди: не убісши, нарушители которой подлежали смертной казни. Въ тъхъ селеніяхъ, гдъ жителей было болъе 120-ти человъкъ, находились судилища, состоявшія изъ 25 членовъ. Здёсь разсматривались уголовныя преступленія, какъ напримъръ человъкоубійство, хотя судебныя ръшенія приводились въ исполнение не иначе, какъ съ утвержденія Синедріона. Сей-то судъ разумѣется въ словахъ: иже бо аще убіетъ, повиненъ есть суду. Главнымъ же судилищемъ былъ Синедріонъ, въ которомъ засъдали 72 члена. Здъсь разсматривалась самыя важныя дъла, разсуждаемо было о войнъ, о миръ, о дожныхъ пророкахъ. По мъръ важности сулебныхъ Отд. ІУ.  $16^{+}$ 

ивсть, предоставлялось имъ употреблять и наказанія, одни другихъ большія . Мечь для наказанія убійць смертію предоставлень быль судилищу изъ 23-хъ членовъ. Верховное CVдилище, Синедріонъ побивалъ богохульниковъ и ложныхъ пророковъ камнями. Но употреблялся еще третій, высшій степень смертной казни: сожжение огнемъ. Въ отношении къ сей послъдней казни особенно замъчательна извъстная долина близь Ісрусалима, принадлежавшая сынамъ Енномовымъ, и потому носившая имя долины Еннома (<sup>1</sup>). До временъ царя Іосіи на сей долинъ Іудеи совершали служеніе Молоху, припосили въ жертву дътей, сожигая ихъ на огнъ, или проводя чрезъ огонь; посему на ней постоянно курился огонь. Дабы савлать сію долину предметомъ общаго отвращенія, благочестивый Іосія повельль бросать туда мертвые трупы, не удостоенные погребенія. Тамъ они содълывались пищею червей. **Для** предотвращенія язвы, которая могла**po**диться отъ смердящихъ испареній гниощихъ труповъ, былъ возжигаемъ также огонь **АЛ**Я сожженія ихъ. Такимъ образомъ сіе мъсто возбуждало отвращение и ужасъ въ зрителяхъ, и потому было весьма выразительнымъ образомъ

(1) По-Еврейски: gei hinnom, отсюда геенна.

иъста въчныхъ мученій, которос посему и получило название геспны, принадлежавшее этой ужасной долинъ. Доказательствомъ, что слово иенна, въ настоящей бесъдъ Христовой, ознадъйствительно мъсто часть нескончаемыхъ вле вѣчныхъ мученій, служатъ слѣдующія слова Самого Христа о гееннѣ: идъже червь ихъ не умираетъ и огнь не угасаетъ (Мар. 9, 44. 46. 48). Итакъ, по словамъ Христовымъ, даже за сердечныя движенія одного суетнаго гнѣва человѣкъ подлежитъ не менѣе тяжкому суду и наказанію, какъ у Іудеевъ подлежаль самый убійца; а за выраженіе суетнаго гнѣва въ неспокойномъ и неуважительномъ словь о ближнемъ, онъ подвергается отвѣтственности, подобной той, какой подвергался виновный предъ верховнымъ судилищемъ, на которомъ осуждались богохульники и лжепророки; за злобное же и презрительное поношеніе ближняго человѣкъ заслуживаетъ геенскаго огня в'вчныхъ мученій, котораго только образомъ, или тъпію былъ курящійся огонь па долинъ Енномъ.

Значеніе вѣчныхъ мученій, принадлежащее слову—*геенна*, ведетъ къ правильному разумѣнію и первыхъ двухъ наказаній. Ибо когда геенна, въ бесѣдѣ Христовой, прямо означаетъ мѣсто и огопь вѣчной муки: то и другія судилища земной жизни, исчисляемыя наряду съ геенною, служатъ, въ словахъ Его, также образомъ духовныхъ будущихъ наказаній. И въ самомъ дѣлѣ, когда гнѣвъ не выражается ни словоиъ, ни дѣломъ: то опъ не можетъ и подлежать земному суду; его можетъ видъть и наказывать только Судія небесный. Правда, для насъ сокрыты тайны будущей жизни; мы не можемъ со всею ясностію показать, чему C0отвътствуютъ исчисленныя Господомъ наказанія. Но если подъ геенною разумѣются вѣчныя мученія: то сонмище, наи верховное CVдилище можетъ означать послѣдній всемірный судъ, на которомъ грѣшники понесутъ наказаніе отъ страха при взорѣ на величіе Судін и о которомъ самое представление должно приносить тяжкое мучение гръшнику еще въ сей жизни и особенно по смерти, до всеобщаго BOCкресенія. Судъ же можетъ означать частный судъ по смерти каждаго, или такъ называемыя мытарства, въ которыхъ грѣшникъ подвергнется мучительному истязанію за всѣ мысли и движенія сердца, несогласныя съ закономъ Божіимъ.

Таковы наказапія, опредѣленныя вѣчнымъ Правосудіемъ за самыя малыя преступленія, отъ которыхъ никто не свободенъ и которыя мы едва почитаемъ грѣхами. «Но смотри», говоритъ св. Златоустъ (<sup>1</sup>), «какъ постепенио

(1) Бесѣд. св. Злат. ч. 1. стр. 328.

«Господь переходить оть малыхъ наказаній къ «большимъ, и темъ какбы защищаетъ Себя «предъ тобою, показывая, что Онъ Самъ во-«все не хотълъ бы употреблять подобныхъ «угрозъ, но что мы сами заставляенъ Его про-«износить такіе приговоры. Я сказаль тебь. «говорить Онъ: не гитвайся напрасно, ибо по-«виненъ будешь суду. Ты пренебрегъ этимъ; «смотри же, что породиль гнёвь твой: онь «тотчасъ заставилъ тебя поносить другаго. «Ты сказаль брату своему: рака. За это Я «подвергъ тебя другому паказанію-суду сон-«мища. Но если ты, презръвши и cie, про-«стрешь далье свою наглость: то Я не стану «более налагать на тебя сихъ умеренныхъ на-«казаній, но подвергну тебя въчному мученію «геенскому, дабы ты наконецъ не покусился и «на убійство. Ибо ничто, ничто не бываеть такъ «несносно, какъ ругательство, ничто столько не «угрызаеть душу челов'вческую; а чъмъ язви-«тельнъе слова обидныя, тъмъ сильнъйшій «возгарается огнь. Итакъ не почитай за ма-«ловажное называть другаго уродомъ ( безум-«нымъ). Ибо отнимая у брата своего то, чёмъ «мы отличаемся отъ безсловесныхъ, и что «преимущественно содълываеть насъ человъ-«ками, т. е. умъ и разсудокъ, ты чрезъ это «лишаешь его всякаго благородства. Итакъ не «на слова только должны мы обращать внима«ніе, но и на самое дъло и на страсть, пред-«ставляя то, какой ударъ нанести можетъ сло-«во, и какос причинить зло. Посему и Апо-«столь Павель изгоняеть изъ царствія He «только прелюбодъевъ и блудниковъ, но и «досадителей (1). И весьма справедливо. Ибо «поноситель разоряетъ благо, созидаемое лю-«бовію, подвергаеть ближняго безчисленнымъ «бъдствіямъ, производить непрестанныя враж-«ды, разрываетъ члены Христовы, ежедневно «изгоняеть любезный Богу миръ, своими ру-«гательствами уготовляеть діаволу пространное «жилище, и дѣлаетъ его сильнѣйшимъ. Посему «Христосъ постановилъ сей законъ, дабы ослакрѣпость его. Ибо Онъ имѣетъ вели-«бить «кое поцечение о любви; потому что любовь «есть мать встать благь и отличительный при-«знакъ Его учениковъ, она одна содержитъ въ «себъ всъ совершенства, человъку сродныя. •Посему Інсусъ Христось справедливо старает-«ся такъ сильно истребить самые корни и «источники вражды, разрушающей любовь. «Итакъ не думай, чтобы въ словахъ Христо-«выхъ было увеличеніс; но размысливъ, какія «отъ сихъ заповѣдей происходятъ блага, удив-«ляйся кротости оныхъ. Ибо Богъ ни о чемъ

(1) То есть, злорьчивыхъ (Кор. 6, 10).



«такъ не печется, какъ о томъ, чтобъ мы жи-«ли въ единении и союзъ между собою. И вотъ «причина того, что Господь и Самъ, и чрезъ «Своихъ учениковъ, какъ въ Новомъ, такъ и «въ Ветхомъ Завътъ, часто изрекаетъ сію за-«повѣдь, и показываетъ, что Онъ весьма строго «мстить и наказываеть за презрѣніе ел. Ибо «ничто столько не способствуеть ко введенію «и укоренению всякаго зла, какъ истребление «любви, почему и сказано: когда умножит-«ся беззаконіе, изсякнеть любы многихь «(Мат. 24, 12). Такъ Каинъ сдълался брато-«убійцею; такъ предались жестокости Исавъ и «братья Іосифовы; такъ безчисленное множе-«ство золъ вторглось въ міръ отъ разрыва «любви. Посему-то Іисусъ Христосъ со всею «заботливостію истребляеть все то, что раз-«рушаеть любовь».

Нодобнымъ образомъ отвётствуетъ блаженный Өеофилактъ на вопросъ о строгости наказаній, опредѣленныхъ Господомъ. «Нѣкото-«рые признаютъ этотъ приговоръ», говоритъ онъ, «слишкомъ строгимъ и тяжкимъ, но не-«справедливо. Ибо не достоинъ ли геенны тотъ, «кто лишаетъ брата разума и смысла, чѣмъ «мы отличаемся отъ животныхъ безсловес-«ныхъ? Кто поноситъ и безчеститъ, тотъ «прекращастъ любовь; а съ прекращеніемъ «любви уничтожаются и всѣ добродѣтели, «подобно какъ при любви всѣ онѣ въ снлѣ. «Итакъ поноситель, прекращая любовь, пре-«кращаетъ всѣ добродѣтели, и посему справед-«ливо подлежитъ геепнѣ огненной» (<sup>1</sup>).

Только при мысли о такой тяжести грѣховъ и о такой строгости небеснаго Судін можно уразумѣть величіе любви Господа къ намъ, принесшаго Себя Самого въ жертву за наши грѣхи. Онъ одинъ, освободившій насъ отъ невозможнаго удовлетворенія оскорбленному Правосудію, можетъ освободить и отъ тяжкихъ наказаній, ссли мы будемъ притекать къ Нему съ сокрушеннымъ сознаніемъ своей вины и немощи.

Перейдемъ теперь къ изъясненію и самаго, предлагаемаго Христомъ, убъжденія въ исполнению раскрытаго выше закона любви и мира въ отпошении къ ближнему. Въ убъжденіе къ сему Спаситель, сначала указываеть на жертвоприношение, совершаемое не BЪ миръ съ ближнимъ. Онъ имъсть при семъ въ впду опять поступки своего времени. Необузданная мстительность господствовала въ И общественной и въ частной жизни Іудеевъ, а фариссйское благочестие думало освободиться отъ строгости правственнаго закона точностію

<sup>(1)</sup> Благовњетникъ. См. Правосл. Собестд. 1855 г. кн. 3 стр. 103.

въ исполненін обрядовыхъ учрежденій и преданій (Матө. 15, 7—9; 9, 13). Что же говоритъ Господь? Онъ беретъ во вниманіе назначенное прямо для угожденія Богу учрежденіе—жертвоприношеніе и находитъ оное неблагоугоднымъ Богу, безъ мира съ ближнимъ. Аще принесеши даръ твой ко олтарю и ту помянеши, яко братъ твой имать нъчто на тя: остави ту даръ твой предъ олтаремъ, и шедъ прежде смирися съ братомъ твоимъ: и тогда пришедъ принеси даръ твой.

Сіи слова Спасителя должны были произвести глубокое впечатление на Іудеевъ. Они представляють Іудея въ такомъ положения, или въ то время, когда онъ принесъ уже свою жертву въ притворъ храма, и ожидалъ, когда священникъ приметъ ее, чтобы заклать и возложить на жертвенникъ. Въ эту минуту, когда Іудей думалъ пріобръсти благоволеніе Божіе, онъ долженъ быль видъть, что для Бога миръ съ ближними дороже всякой жертвы, что для примиренія съ братомъ надобно прервать самое Богослужение, иначе оно будеть не только неугодно, но и оскорбительно для Бога (слич. 6, 14; Мар. 11, 25. 1 Тим. 2, 8). Таково значение словъ Христовыхъ по отношению къ первымъ Его слушателямъ, каковы были Іуден. Но поелику Господь даеть законы Новаго Завѣта, и о самомъ дѣйствіи принссенія дара жертвеннику говоритъ безъ указанія какихъ либо особенностей собственносѣновнаго Богослуженія: то должно относить разсматриваемое наставленіе Господа и къ Христіанскому Богослуженію. Посему, что здѣсь говорится о жертвѣ, то уже въ первыхъ столѣтіяхъ Христіанства разумѣли въ особенности о таинствѣ Евхариетіи; и изъ сего произошло святое правило, чтобы вѣрующіе предъ пріобщеніемъ святыхъ Таинъ примирялись съ ближними лобзаніемъ святымъ.

Помянеши, яко брать твой имать нъчто на тя. Ближній можеть гнъваться или за панесенное ему оскорбленіе, или но какому либо только подозрѣнію, или по неудовлетворенію его самолюбію. Во всякомъ случать нашъ долгъ-заботиться о пріобрътеніи его сердца. Даже и тогда, какъ безъ всякаго повода съ нашей стороны, онъ самъ оскорбилъ насъ, мы должны искать мира съ нимъ. Въ другихъ мъстахъ Св. Писанія предписывается вообще мириться съ тъми, на кого имъемъ что нибудь, или съ къмъ у насъ нътъ мира (Мат. 6, 14; Мар. 11, 25; 1 Тим. 2, 8). А въ молитвахъ св. Церкви, читаемыхъ предъ пріобщепіемъ св. Таинъ, дается слъдующая заповъдь: первъе примирися тя опечалившимъ, то есть, примирись не только съ тѣми,

Digitized by Google

которыхъ ты оскорбилъ, но даже съ тёми, которые оскорбили тебя самого. Подобнымъ образомъ объясняетъ слова Христовы п блаженный Феофилактъ: «къ словамъ: аще братъ «твой имать нъчто на тя, не присовоку-«пилъ еще ничего: справедливо ли, то есть, или «несправедливо имать онъ, примирись. Пря-«томъ не сказалъ: если ты имѣешь что либо «противъ него, но: если онъ имѣетъ нѣчто «противъ тебя, постарайся примирить его съ «собою» (<sup>1</sup>).

Остави ту даръ твой предъ олтарежь и шедъ прежде смирися. Слово—смирися употребляется для означенія взаимнаго примиренія двухъ лицъ между собою (1 Кор. 7, 11). «Богъ отказывается и отъ собственной «чести», замѣчаетъ на сіе мѣсто тотъ же бл. Θеофилактъ, «лишь бы мы хранили любовь.... «А даръ повелѣваетъ оставить для того, чтобы «поставить тебя въ необходимость къ примире-«нію: ибо если при семъ пожелаешь принести «даръ твой, то по необходимости долженъ бу-«дешь примириться. Но съ симъ вмѣстѣ пока-«зываетъ и то, что любовь естъ истинная «жертва» (<sup>2</sup>).

<sup>(1)</sup> Блановъстникъ. См. Правосл. Собесѣд. 1855 г. кн. 3. стр. 104.

<sup>(2)</sup> **Тамже**.

И тогда пришедъ принеси даръ твой. Жертвы не должно оставлять; ее надобно принести послѣ; и тогда она будетъ пріятна Богу. Конечно, не всегда можно исполнить разсматриваемое наставление Господа въ буквальномъ смысль. Посему древніе толковники справедливо замѣчаютъ, что, въ случаѣ невозможности поступать буквально по наставлению Господа, должно отходить отъ жертвенника для примиренія не погами, но сердцемъ. Спасительно и богоугодно просить прощеніе у другаго самымъ дъломъ. Но когда, напримъръ, отдаленность разстоянія и т. под. не дозволяеть исполнить буквально заповъдь Спасителя, тогда довольно внутренняго примиренія. Самъ Господь въ другомъ мъстъ требуетъ, чтобъ мы отпущали другимъ прегрътенія во время молитвы, разумъя очевндно отпущение въ сердцъ (Мар. 11, 25).

Далье, въ убъжденіе къ соблюденію той же заповъдн о любви и миръ съ ближнимъ, Господь представляетъ человъка немиролюбиваго должникомъ ближняго, находящимся съ иммъ уже на пути къ судіи, который не выпуститъ виновнаго изъ темницы, до уплаты послъдней полушки долга: буди увъщаваяся съ соперникомъ твоимъ скоро, дондеже еси на пути съ нимъ, да не предастъ тебе соперникъ судіи, и судія тя предастъ

слизь, и въ темницу вверженъ будеши. Аминь глаголю тебь: не изыдеши оттуду, воздаси послъдній Рѣчь, очевидно, приточная. Образъ взятъ,

кодранть.

дондеже

какъ можно примътить, изъ Римскаго судопроизводства, которому въ тяжебныхъ 15лахъ должны были подлежать и Іудеи, современные Христу. По Римскимъ законамъ, **NO**средники старались сначала дома примирить ссорящихся, и если не усићвали, то истецъ требоваль, чтобы виновный шель вмъсть съ нимъ къ претору. Когда побуждаемый не соглашался идти, то истецъ влекъ его силою. У судьипретора не было уже пощады виновному, или неисправному должнику. Въ положении сего должника, пока онъ еще на пути къ сулін. представляется человъкъ немирный съ ближнимъ. Разрѣшимъ черты сего образа, или притчи, на точныя мысли, какія выражены въ словахъ Христовыхъ.

Путь къ судіи есть образъ жизни временной, которая уже въ Ветхомъ Завътъ называется путемъ всъхъ людей (3 Цар. 2, 2. Іов. 16, 22). Судіею, какъ и царемъ, въ Св. Писаніи часто и весьма естественно представляется Господь Богъ; ибо судебная и особенно верховно-судебная или царская власть есть отблескъ власти Божіей. Въ служителяхъ, которые исполняють повельніе судіи, мы видимь

также образъ, имъющій духовное значеніе. Въ притчѣ о плевелахъ Спаситель называетъ жателями Ангеловъ. Тамъ, гдъ онъ говоритъ о послѣднемъ судѣ міра, Ангелы опять представляются служителями всемірнаго Судін (Матө. 15, 39. 49. 24, 31). Подъ соперникомъ, какъ довольно ясно открывается изъ словъ Спасителя, разумъется человъкъ, оскорбленный нами (1). Подъ образомъ темницы въ Св. Писанін неръдко разумъется мъсто въчныхъ мученій (1 Пстр. 3, 19. Апок. 20, 7. 2 Петр. 2, 4. 9. Іуд. 6). Спаситель, присовокупляя, что виновный не выйдетъ изъ темницы, доколъ не отдастъ послёдняго кодранта, указываеть на непремѣняемость сего наказанія; ибо самь собою никто не дасть Богу измъны за ся, и цину избавленія души своея (Псал. 48, 8. 9). Въ притчѣ о должникѣ повѣствуется, что царь повельль бросить его въ темницу, доколь онъ не отдастъ всего своего долга (Мато. 18, 34). Но должникъ не въ состояни былъ уплатить

<sup>(1)</sup> Это объяснение не протяворьчить словаять древняго Славянскаго переводчика толкования бл. Ософилакта, который говорить, что соперникъ есть совъсть наша; потому что человъкъ оскорбленный можетъ предать насъ Божественному суду силою Божественнаго же закона, или совъсти нашей, обличающей насъ въ гръхахъ нашихъ.

его (ст. 25). Итакъ слова Спасителя изображають тяжесть и безконечность наказанія за непримирение съ соперникомъ. Такъ величие Божіе оскорбляется враждою съ ближнимъ! Всъ мы братія и дъти Единаго Отца Бога. Не сохраняя мира съ братомъ, мы разрываемъ союзъ съ Самимъ Отцемъ небеснымъ и по справелливости подвергаемся столь тяжкому наказанію! «Итакъ убъдимся сими наставленіями», говорить св. Златоусть, «и не будемъ произвочить споровъ и ссоръ, и темъ более, что сін повельнія еще прежде будущихъ наградъ при-«носять съ собою удовольствіе и пользу. Еже-«ЛИ ЖЕ ДЛЯ МНОГИХЪ ЭТО кажется слишкомъ «тягостнымъ и труднымъ, таковые пусть по-«мыслять, что они дълають сіе для Хрпста, н «тогда тяжкое сдълается пріятнымъ. Ибо до-«коль будемъ держаться постоянно сей мыс-«ли, дотолѣ не почувствуемъ никакой тягости, «но все будетъ приносить намъ великое ¥40-«вольствіе, самый трудъ уже не покажется «трудомъ; но чъмъ болъе станетъ умножаться, «тъмъ болъе сдълается пріятнымъ и сладост-«нымъ» (<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ общій смыслъ всего мѣста есть слѣдующій: «И однѣ сердечныя двп-

<sup>(1)</sup> Бесёды св. Злат. ч. 1. стр. 338, 339. Отд. IV. 17

женія несправедливаго гнъва имъють уже сплу и виновность, какія Іудеями приписывались убійству: по выходъ человъка изъ пастоящей жизни, когда будуть душу его истязывать на предварительномъ частномъ судѣ, горько напомнятся ему всѣ эти грѣхи впутренияго чсловъкоубійства. Что же касается до выражснія суетнаго гибва въ неспокойныхъ словахъ, въ худыхъ отзывахъ о ближнемъ, -- за подобное унижение образа Божія, по которому человъкъ созданъ, виновный подлежитъ такой отвѣтственности, какой Іуден подвергають только богохульниковъ и имъ подобныхъ оскорбителей святыни: на всемірномъ страшномъ суаћ это почувствустъ и на опыть дознаетъ порицатель ближняго. А гордо-презрительное и злобное слово о ближнемъ есть вина, достойная прямо вѣчной смерти; виновные въ сихъ гръхахъ и не очистившісся покаяніемъ составляють върную и въчную добычу огня геенскаго. Таковъ судъ правды Божіей о нарушеніи любви и мира съ ближнимъ, если виновный не позаботится сколь возможно скоръе и искреннъе возстановить любовь и миръ съ ближнимъ! Не думай, чтобы молитва, соединяемая съ дарами и жертвами Богу, могла уменьвиновность немирныхъ отношеній шить КЪ ближнимъ. Напротивъ, гнѣвъ и злоба, особенно выражаемыя вовнь, испортять самую MO-

литву и сдълаютъ всъ дары предъ Богомъ неблагоугодными. И потому, даже начавъ молитвенное жертвоприношение и вспомнивъ о своемъ долгъ предъ ближнимъ, который тобою оскорбленъ и на тебя сътуетъ, прекрати начатое; поспъши къ ближнему, если не можешь ногами, то сердцемъ, и чрезъ искреннее съ нимъ примиреніе освободись отъ своего долга. Такъ, пока находишься еще на пути къ вѣчному, нелицепріятно-праведному Судіи, пока дана тебћ возможность развязывать всћ узлы недоумѣній и ссоръ съ ближнимъ, пользуйся симъ временемъ, которое ежеминутно можетъ прекратиться; сколько возможно съ твоей стороны, имъй искренній миръ со встии. Иначе окажешься предъ Судіею неоплатнымъ лолжникомъ, и останешься на въки въ адской темницъ. Небо и земля прейдуть, а слова правды Божіей не прейдуть ни въ одной іотв, или черть».

OTA. IV.

Digitized by Google

## о книгъ:

БОЛЬШОЙ КАТИХИЗИСЪ.

## (продолженіе)

5) Сравнивая Соловецкую и Поморскую рукописи Большаго Катихизиса и Гродненское изданіе его, сдъланное въ 1788 году, мы находимъ

## а) различіе въ количествъ и раздъленіи главъ.

Въ Соловецкой рукописи Большаго Катихизиса 67 главъ (<sup>1</sup>),—то самое количество, которое, по сказанію Силвестра Медвъдсва, находилось будтобы въ напечатанномъ при Патріархъ Филаретъ Катихизисъ и по которому слъдовательно эта рукопись сходна съ под-

Digitized by Google

• ------

<sup>(1)</sup> По ошнбкѣ пасца послѣ 17 главы поставлено надъ слёдующею не 18, но 19, и отъ сей послѣдней счетъ главъ продолжается безъ исправленія до конца, а посему послѣдняя глава названа 68-ю, тогда вакъ въ самомъ дѣлѣ она есть 67-я.

линникомъ. Но въ Гродненскомъ изданіи 80 главъ (<sup>1</sup>), а въ Поморской рукописн 82 главы (<sup>2</sup>).

Различіе въ количествъ главъ произошло отъ неодинаковаго раздъленія ихъ въ разсматриваемыхъ нами экземплярахъ. Такъ

аа) Четвертая глава по Соловецкой рукописи, именно о вѣрѣ, о вѣрѣ православной, о крещеніи Русскаго народа и прочихъ, въ Поморской рукописи раздѣлена на три главы, 4-ю, 5-ю и 6-ю, въ которой заключается и первая часть 5-й главы по Соловецкой рукописи; въ Гродненскомъ же изданіи сія глава раздѣлена на двѣ, 4-ю заключающую въ себѣ 4-ю и 5-ю главы Поморской рукописи, и 5-ю, которой соотвѣтствуетъ 6-я глава Поморской рукописи.

бб) Пятая и шестал главы по Соловецкой рукописи, а 7-я и 8-я по Поморской, составляютъ одну, 6-ю, главу въ Гродненскомъ изданіи.

<sup>(1)</sup> Собственно 81 глава. Смотр. примѣч. 2-е на 240-й страницѣ.

<sup>(2)</sup> Въ этой рукописи послѣ 69-й главы выѣсто о́ (70), по ошибкѣ писца, поставлено п́ (80), и этотъ счетъ главъ продолжается отселѣ безъ исправленія до конца, что соблюдено и въ оглавленіи Катихизиса. Посему послѣдияя глава, на самомъ дѣлѣ 82-я, показана 92-ю.

вв) Девятая и десятая главы по Соловецкой рукописи помѣщены въ трехъ главахъ по Поморской рукописи, 11-й, 12-й и 13-й, именно 9-я въ 11-й, 10-я въ 12-й и 13-й, а по Гродненскому изданію въ двухъ, 9-й и 10-й, но такъ что 9-я глава заключаетъ въ себѣ 11-ю и 12-ю главы по Поморской рукописи, а 10-я глава соотвѣтствуетъ 13-й главѣ той же рукописи.

гт) Девятнадцатая (<sup>1</sup>) глава по Соловецкой рукописи раздѣлена на двѣ главы въ Пөморской (21-ю и 22-ю) и въ Гродненскояъ изданіи (18-ю и 19-ю).

да) Двадцать первая глава по Соловецкой рукописи раздълсна опять на двъ главы въ Поморской рукописи (24-ю и 25-ю) и въ Гродненскомъ изданія (21-ю и 21-ю) (<sup>2</sup>).

ее) Двади,ать седьмая глава по Соловецкой рукописи заключается въ двухъ главахъ но Поморской (31-й и 52-й) и по Гродненскому изданію (27-й и 28-й).

жж) Тридцать первая глава по Соловецкой рукописи раздълена опять на двъ

(2) Число 21 поставлено въ Гродченскомъ изданія надъ двумя главами; съ слёдующей послё нихъ 22-й главы счетъ ихъ идетъ въ послёдовательномъ норидкъ до конца кинги, такъ что послёдияя, 80-я, гдава есть собствению 81 я.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> По порядку 18-я, какъ мы видъли выше.

главы въ Поморской рукописи (36-ю и 37-ю) и въ Гродненскомъ' изданіи (32-ю и 33-ю).

33) Тридцать третья и тридцать четвертая главы по Соловецкой рукописи, а по Гродненскому изданию 35-я и 36-я, составляютъ одную главу въ Поморской рукописи (39-ю).

ип) Тридцать пятая и тридцать шестая главы по Соловецкой рукописи составляють въ Поморской 40-ю, 41-ю и 42-ю главы, а въ Гродненскомъ изданіи 57-ю и 58-ю, но вопросы и отвѣты расположены въ Поморской рукописи и въ Гродпенскомъ издании не по тому порядку, какъ въ Соловецкой рукописи. Именно, въ Соловецкой рукоппси посл'в вопроса (въ гл. 35-й): 1) (\*) Скажи ми о человъць, что онг есть и каковг есть человькъ, продолжается та же глава и слѣдуютъ вопросы: 2) Скажи ми еще въ кратцъ паки о человыце, каковъ бяше человикъ преже гръхопаденія? 5) Каковъ же бысть человъкъ по гръхопаденіи? 4) Что есть первородный ирьхъ? 5) Чего должни есмы хранитися во

<sup>(\*)</sup> Чисель иёть въ рукописи. Мы ставимъ ихъ, чтобъ не повторять вопросовъ при указании на порядокъ ихъ въ Поморской рукописи и въ Гродиенскомъ пздани.

ученіи семъ о растльніи естества человъчя первороднымъ гръхомъ? 6) Скажи ми уже о человъцъ нышь обновленномъ, и паки рожденномъ во Хрість каковъ есть человъкъ по крещеніи? 7) Како же се имамъ разумъти? 8) Како же убо естество наше исправлено есть, понеже и покрещении и паки порожденныи тыяжде имамы недостатки и скудости, и проч. 9) Кая потреба есть сего выдънія о человъцъ? Потомъ слѣдуетъ 36-я глава и вопросы въ сять порядкь: 10) Что есть душа человњия? 11) Каковъ ссть человњкъ по гръхопаденіи? 12) Како же убо имъли быхомь согръшити не изволивше на гръхъ? Затъмъ начинается 57-я глава о надежди Христіанстьй.

Но въ Поморской рукописи послѣ 1-го вопроса слѣдуетъ 41-я глава, въ которой вопросы расположены такъ: 10-й, 11-й, 12-й. Потомъ начипается 42-я глава и содержитъ въ себѣ вопросы: 2-й, 3-й, 4-й, 3-й, 6-й, 7-й, 8-й и 9-й. Затѣмъ глава 43-я о падежи Господии.

Въ Гродненскомъ изданіи вопросы расположены такъ же, какъ и въ Поморской рукониси; только 1-мъ вопросомъ начинается въ немъ 38 глава, въ которой и заключаются всѣ означенные вопросы до 39-й главы о надежи Господни.

іі) Сорокъ пятал глава по Соловецкой рукописи раздълена въ Поморской и въ Гродненскомъ изданіи на три главы, 51-ю, 52-ю и 53-ю по Поморской рукописи, 47-ю, 48-ю и 49-ю по Гродненскому изданію.

кк) Сорокъ девятая глава по Соловецкой рукописи и 53-я по Гродненскому изданію раздѣлена въ Поморской рукописи на двѣ главы, 57-ю и 58-ю.

лл) Пятьдесять вторая глава по Соловецкой рукописи раздѣлена въ Поморской рукописи и въ Гродненскомъ изданіи на четыре главы, 61-ю, 62-ю, 63-ю и 64-ю по Номорской рукописи и 56-ю, 57-ю, 58-ю и 59-ю по Гродненскому изданію.

мм) Пятьдесять третья глава по Соловецкой рукописи содержить въ себѣ ученіе о познаніи Бога (л. 178) и образѣ Божіи (л. 182). Но по Поморской рукописи въ соотвѣтствующей главѣ (бö-й), равно какъ и въ Гродненскомъ изданіи (гл. 60), заключается ученіе только о познаніи Бога; статья же о образѣ Божіи отнесена къ слѣдующей главѣ (66-й по Поморск. рук. и 65-й по Гродн. изд.), притомъ такъ, чго послѣ сей статьи помѣщена еще другая статья—о образь Божіи притча, которой нѣтъ въ Соловецкой рукописи. нн) Иятьдесять пятая глава по Соловецкой рукописи раздълена въ Поморской на три главы 67-ю, 68-ю и 69-ю, а въ Гродненскомъ изданіи на пять 62-ю, 63-ю, 64-ю, 65-ю и 66-ю, изъ которыхъ 62-я, 63-я и 64-я соотвътствуютъ 67-й главъ Поморской рукописи, 65-я 68-й и 66-я 69-й.

оо) Ияльдесять девятая глава по Соловецкой рукописи, а 85-я (<sup>1</sup>) по Поморской, раздълена въ Гродненскомъ изданіи на двѣ главы, 70-ю и 71-ю.

пп) Шестьдесять вторая глава по Соловецкой рукоппси раздѣлена на двѣ главы вѣ Поморской (83-ю и 86-ю) (<sup>2</sup>) и въ Гродненскомъ изданіи (75-ю и 74-ю), впрочемъ такъ, что вопросъ: что знаменуеть сіе реченіе, крещеніе, которымъ начинается 62-я глава въ Соловецкой рукописи и 75-я въ Гродненскомъ изданіи, и слѣдующіе вопросы и отвѣты до вопроса: отъ коего времени имать начало пашего крещенія, помѣщены въ Поморской рукописи въ концѣ 84-й (74-й) главы, а 85-я (75-я) начинается уже этимъ вопросомъ.

<sup>(1)</sup> На самомъ дѣлѣ 73-я. См. выше примѣч. на стр. 240.

<sup>(2)</sup> Па самомъ дълв 75-я и 76-я. См. тоже примъч.

## 945

## б) разности въ оглавленияхъ, показывающихъ содержание главъ.

Сіи разности трехъ родовъ. Слова, находящіяся въ Соловецкой рукониси, или онущены, или замѣнены другими въ Поморской рукописи и въ Гродненской изданіи, или въ сихъ послѣднихъ сдѣланы прибавленія противъ Соловецкой рукописи. Такъ

| оглавлення въ соловец-                                   | въ поморской               | въ гроднен-                                               |
|----------------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------------------------|
| кой рукописа:                                            | рукописи:                  | скомъ издавия:                                            |
| Гл. 1.<br>О Христіанствъ и<br>о имени Ґсъ Хрі-<br>стовъ. | Гл. 1.<br>опущ. (¹)        | Гл. 1.<br>опущ. (1).                                      |
| Гл. 4.                                                   | Гл. 4.                     | Гл. 4.                                                    |
| О втъртъ.                                                | и апостолъ<br>являема и от | оть ученикъ<br>Хрістовыхъ<br>гъ святыхъ и<br>отецъ утвер- |

(1) Знавъ: опущ. показываетъ, что слова, напечатанныя въ графъ Соловецкой рукописи курсивомъ, здъсь опущены.

(2) Словами, поставленными противъ словъ, напечатанныхъ въ графЪ Соловецкой рукописи курсивомъ, замљнены здЪсь сіи послѣдчія.

| оглавленія въ соловец- | въ поморской | въ гроднен-    |
|------------------------|--------------|----------------|
| . кой рукописи:        | рукописи:    | скомъ вздания: |
| Гл. 6.                 | Гл. 8.       | Гл. 6.         |
| Толкованіе апостоль-   |              |                |
| скаго сложенія и ца-   |              |                |
| реградскаго о трехъ    |              |                |
| стисъхъ А. Б. Н. върую | опущ.        | опущ.          |
| во единаго Бога        |              |                |
| еже есть Святую        |              |                |
| Троицу.                |              |                |
| Гл. 7.                 | Гл. 9.       | Гл. 7.         |
| О воплощении Сына      |              |                |
| Божія Господа на-      |              |                |
| шего Іса Хріста во-    |              |                |
| площшагося отъ         |              |                |
| Духа Святаго рожд-     |              |                |
| шагося отъ * Дъвы.     |              |                |
| Гл. 11.                | Гл. 14.      | Гл. 11.        |
| О страсти Хрістовѣ     |              |                |
| глава четвертая        | опущ.        | опущ. толь-    |
| еже при Понтій-        |              | ко слова:      |
| стљмъ Пилатњ ра        |              | глава чет-     |
| спять і умре і по-     | -            | вертая.        |
| гребенъ бысть.         |              |                |
| Гл. 20.                | Гл. 23.      | Гл. 20.        |
| О различіи между       | О семъ еже   | различіе бу-   |
| святыми Божіими        |              |                |
|                        | I            |                |

(1) Слова съ знакомъ \* прибавлены здъсь противъ Соловецкой рукописи.

| оглавленія въ соловец-<br>кой рукописи:                                                | въ поморской<br>рукописи: | въ гроднен-<br>Скомъ изданів:                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| въ царствіи небес-<br>нъмъ.                                                            |                           |                                                                                                   |
| Гл. 37.<br>О надежди Хрі–                                                              |                           | Гл. 39.<br>подни і о мо-                                                                          |
| стіанстей.                                                                             | литвѣ.                    |                                                                                                   |
| Гл. 60.                                                                                | Гл. 83 (73)               | Гл 71.                                                                                            |
| О Души.                                                                                |                           | О Души, еже<br>въ зачатіи<br>человѣка го-<br>това и все-<br>цѣла отъ Бо-<br>га дана бы-<br>ваетъ. |
| Гл. 62.<br>О первой тайнњси-<br>рљчь о святомъкре-<br>щеніи.                           | Гл. 84 (74)<br>опущ.      | Гл. 73 (1).                                                                                       |
| Гл. 64.<br>О третіей тайне си-<br>ръчь о рукоположе-<br>ніи или о священни-<br>чествъ. | усть о тре-               | Здѣ Злато-                                                                                        |

(1) Если въ граф'я не поставлено ни знаковъ, ни словъ: то чтеніе согласно съ Соловецкою рукописью.

247

## в) разности въ самомъ текстъ катихизиса.

Кромѣ различія, усматриваемаго въ количествѣ главъ и въ оглавленіяхъ, встрѣчается весьма много разностей въ самомъ текстѣ Катихизиса. Сін разности опять трехъ родовъ. Однѣ состоятъ въ опущеніи словъ или выраженій, другія въ прибавкѣ, третьи наконецъ въ замѣненін ихъ другими словами, или выраженіями. Покажемъ въ отдѣльныхъ таблицахъ тѣ и другія разности. Такъ

Нъкоторыя слова и выраженія, находящіяся въ Соловецкой рукоппси, *опущены* въ Поморокой рукописи, или въ Гродненскомъ изданіи Катихизиса:

| въ соловецкой руно-  | въ поморской | въ Гроднен-    |
|----------------------|--------------|----------------|
| пися:                | рукописи:    | скомъ издания: |
| л. 3 на об. Господь  |              | л. Б.          |
| Богъ остави намъ сіе |              |                |
| Знаменіе, еже есть   |              |                |
| образъ честнаго и    |              |                |
| животворящаго кре-   |              |                |
| ста Господня.        | опущ.        | опущ.          |
| Тамисе. Имать яви-   |              |                |
| тися на небеси Зна-  |              |                |
| меніе честнаго и жи- |              | · · · · · ·    |
| вотворящаго креста   |              | тамже.         |
| Господня.            | опущ.        | опущ.          |

Digitized by Google

| въ соловецкой руко-         | BT HOMOPCROB | въ гродпен-    |
|-----------------------------|--------------|----------------|
| ПВСВ:                       | рукописи:    | скомъ издании: |
| <i>Тамже</i> . Еже есть     |              |                |
| <i>честный</i> кресть Хрі-  | опущ.        | опущ.          |
| стовъ.                      |              |                |
| л. 5. И на левое пле-       |              |                |
| чо полагая персты           |              |                |
| знаменуеши сошест-          |              | л. 7 на об.    |
| віе <i>Господне</i> во адъ. | опущ.        | опущ.          |
| л. 10. И паки отъ Іо-       | U V          | л. 15 на об.   |
| аннова соборнаго            | опущ.        | опущ.          |
| посланія перваго,           | •            | оп <i>у</i> щ. |
| аще другъ друга             |              |                |
| любимъ.                     |              |                |
| л. 12 на об. Мрежы          |              |                |
| словесныя удовльшія         |              | л. 20 на об.   |
| къ разуму Божест-           | опущ.        | опат.          |
| веннаго пазданія            |              |                |
| явленнаго челов'ь-          |              |                |
| комъ.                       |              |                |
| л 20 на об. Вопросъ.        | опущ.        | л. 33.         |
| Кій убо составъ             |              | -              |
| есть, отъкоего пер-         |              |                |
| вњйши повљждь мц            |              |                |
| отъ кого есть               |              |                |
| Отецъ и проч. съ            |              |                |
| слёдующими четыр-           |              |                |
| мя вопросами и отвѣ-        |              |                |
| тами.                       |              |                |
| •                           | •            |                |

•

-

249

•

•

| въ соловецкой руко-            | въ пойорской | въ гродиен-         |
|--------------------------------|--------------|---------------------|
| пвси:                          | рукописи:    | скомъ издания:      |
| <b>л. 25 на об. 0</b> та-      | опущ.        | л. 40 на об.        |
| ковомъ соединеніи              |              | опущ.               |
| убо и совокупленіи             |              |                     |
| неизреченномъ нъсть            |              |                     |
| -<br>ниединаго свидѣтель-      |              |                     |
| ства.                          |              |                     |
| л. 35 на об. Постра-           |              |                     |
| да плотію, распятся            |              | <b>л. 56</b> на об. |
| илотію и умре пло-             | опущ.        | опущ.               |
| <i>тію</i> , но воскресе Бо-   | •            |                     |
| жествомъ.                      |              |                     |
| л. 38. Да подзакон-            |              |                     |
| ныя искупить ко                |              |                     |
| кресту своему при-             |              | л. 60.              |
| гвозлилъ, сирњчь ра-           | опущ.        | опущ.               |
| зорилъ.                        |              |                     |
| л. 75. Послушеству-            | л. 137 на    | л. 117 наоб.        |
| етъ же и о насъ са-            | об.          |                     |
| міьхъ духу нашему.             | опущ.        | опущ.               |
| . <b>г. 95. Гл</b> аголетъ Пи- |              |                     |
| саніе яко суть Анге-           | ••<br>•      | л. 147.             |
| ли с <i>ынове</i> Божіи ве-    | опущ.        | опущ.               |
| ліею честію оть Бо-            |              |                     |
| га почтени.                    |              |                     |
| л. 100 на об. И соз-           |              | л. 155.             |
| да Господь ребро               | Богъ         | Богъ /              |
| еже взятъ отъ адама            | ,            |                     |

250

| въ соловецкой руко- | въ поморской | D'5 CPOARER-   |
|---------------------|--------------|----------------|
| UBCH:               | рукописи:    | СКОМЪ ИЗДАНИИ: |
| и сотвори изъ не-   | опущ.        | опущ.          |
| ю жену и приведе ю  |              | су <u>щ</u> .  |
| ко адаму.           |              |                |
| л. 133. Вопросъ.    | л. 222 на    | 1 200          |
| Тайны же прича-     | об.          | 200.           |
| щенія како бысть    |              | опущ.          |
| хльбъ нашъ? От-     | •            | on y m.        |
| вътъ. Слово Божіе   |              |                |
| хотя насъ сотво-    |              |                |
| рити причастники    |              |                |
| своего Божества,    |              |                |
| пріятъ наше есте-   |              |                |
| ство и обожывъ      |              |                |
| то и бысть совер-   |              |                |
| шенъ человљкъ и     |              |                |
| совершенъ Богъ,гла- |              |                |
| ва нашъ Христосъ.   |              |                |
| Той предаде намъ    |              |                |
| плоть свою ясти.    |              |                |
| I рече ядыи мою     |              |                |
| плоть и піяи мою    |              |                |
| кровь во мнљ пре-   |              |                |
| бываеть и азъ въ    |              |                |
| немъ. Ты сего не    |              |                |
| испытываи, ниже     |              |                |
| дерзостнъ вопро-    |              |                |
| шаи како тъло       |              |                |
| Отд. ІУ.            | -            | 18             |

•

## 251

|                          |              | 1             |
|--------------------------|--------------|---------------|
| въ селовецкой руко-      | въ поморской | 1             |
| IRCH;                    | рукописи:    | скомъ издани: |
| Христово въ Хлњбъ        |              |               |
| пременяется, Но          |              |               |
| точию таинству           |              |               |
| дивлянся. и помы-        |              |               |
| <b>сли коего п</b> рича- |              |               |
| щаешися Хлъба,           |              |               |
| иже тебе радирас-        |              |               |
| пятаю призвож-           |              |               |
| деннаго пожренна-        |              |               |
| <b>го. Причащае</b> мся  |              |               |
| горть седящаго отъ       |              |               |
| ангельпокланяема.        |              | -             |
| го. Само бо то Сло-      |              |               |
| во Божіе ко есте-        |              |               |
| ству нашему гла-         |              |               |
| голеть. Азъ убо          |              | •             |
| славу мою тебе ра-       |              |               |
| ди истощихъ, отъ         |              |               |
| Отца снидохъ,кте-        |              |               |
| бњ приидохъ нена-        |              |               |
| видящему Мя, и           |              |               |
| отвращающемуся           |              | · .           |
| мене, гонихъ и при-      |              |               |
| текохъ да тя удер-       |              | i             |
| жу, и соединюся          |              |               |
| сопричту тя себъ,        |              |               |
| яждьмя и піи мя,         |              | l             |
|                          | •            |               |

•

.

Digitized by Google

•

| 200 | 2 | 5 | 3 |
|-----|---|---|---|
|-----|---|---|---|

| въ соловецкой руко- | въ поморской | въ гроднен-    |
|---------------------|--------------|----------------|
| писи:               | рукописи:    | скомъ издания: |
| рњах раздробля-     |              |                |
| юся на мало, да     |              |                |
| многое раствореніе  |              |                |
| будетъ, и смљшеніе  |              |                |
| и соединеніе соеди- |              |                |
| ияемая убо во сво-  |              |                |
| ихъ стоятъ предъ-   |              |                |
| лехъ.               |              |                |

Нъкоторыхъ словъ и выраженій нътъ въ Соловецкой рукописи; но они прибавлены къ тексту Катихизиса въ Поморской рукописи, или въ Гродненскомъ издапіи. Такъ стоитъ

| въ соловецкой руко-          | въ поморской | въ гроднен-    |
|------------------------------|--------------|----------------|
| инси:                        | рукописи:    | скомъ издания: |
| л. 1 на об. Сіс трое         |              | л. 1 на об.    |
| (Богъ Отецъ, Сынъ и          |              |                |
| Св. Духъ) не раздѣ-          |              |                |
| <b>ля</b> ются существомъ*.  | * и естест-  | * и естест-    |
| <b>л</b> . 27 на об. Отъ те- |              | вомъ.          |
| бе изыдетъ Старъй-           |              | л. 43 на об.   |
| шина. *                      | * яко быти   | въ княжество   |
|                              | во Израили.  |                |

Знакъ \* показываетъ, что слёдующее за немъ слово прибавлено къ тому мёсту, на которомъ поставленъ тотъ же знакъ въ графѣ Соловецкой рукописи.

Отд. ІУ.

| въ соловецкой руко-       | въ поморской | въ гродней-    |
|---------------------------|--------------|----------------|
| HBCB:                     | рукописи:    | скомъ издании: |
| л. 46. тайнояденіц *      | * и ранояде- | л. 73 * н      |
| и въ неподобная вре-      | ңін.         | ранояденін.    |
| мена.                     |              |                |
| л. 66 на об. Богъ         |              |                |
| грядетъ судити все-       |              | л. 103 на об.  |
| леннъй*и воздати ко-      |              | * своей.       |
| муждо по дѣломъ его.      |              |                |
| л. 72 на об. Но еди-      |              | л. 113*Свя-    |
| но * Господьство и        | * Святыя     | тыя Тронцы.    |
| царство.                  | Троицы       |                |
| Тамже. Върую и            |              | Тамже *        |
| въ Духа Святаго * и       | * Господа    | Господа        |
| животворящаго.            |              |                |
| л. 75. Сія же вся         |              |                |
| Духъ. Святый и во         |              |                |
| всякомъ изволяю -         |              |                |
| щемъ дъйствуетъ *         | * и тако убо | д в й ствуеть. |
| яко безънего никто-       |              |                |
| же можетъ рещи Го-        |              |                |
| сподь Ґсъ.                |              |                |
| л. 149. Сія убо           |              | л. 221.        |
| страсть(блудъ)сугубу      |              |                |
| кнамъ имъя борбу          |              |                |
| рекше на душу и тъ-       |              |                |
| ло оружіе люто *.         | * съть бо    | есть діаволя   |
| <b>л. 152.</b> Всякая убо | всѣмъ человт | бкомъ.         |
| недѣля рѣша Отцы          |              |                |

| вь соловецкой руко-  | въ поморской  | въ гроднен-    |
|----------------------|---------------|----------------|
| UBCH:                | рукописи:     | скомъ издлити: |
| воскресеніемъ Хрі-   |               |                |
| стовымъ почтена есть |               |                |
| н вси дніе Господ-   |               |                |
| скихъ праздникъ. и   |               |                |
| втв * дни не подоба- | * убо свћтлы  | ия дни аћно    |
| еть творити позори-  | есть въ церкв | и собиратнся   |
| ща, ни конскаго ры-  | Хрістіаномъ,  | и въ таковыя   |
| сканія.              | честныя       |                |
| л. 182. Вопросъ. Ко- | л. 290 на     | л. 265 на об.  |
| лико лицъ исповѣду-  | об.           |                |
| еши. Отвътъ. Три ли- |               |                |
| ца исповћдую рекше   |               |                |
| три составы *.       | * О образњ Б  | ожіи притча.   |
|                      | Вопросъ. Оте  | цъ есть пер-   |
|                      | вородный о    | бразъ, Сп-     |
|                      | ръчь Греческ  | имъ языкомъ    |
|                      | прототипосъ.  | Сынъ же и      |
|                      | Духъ Святы    |                |

якоже

суть. Сей же воображенный образъ являющійнепремѣнное подобіе опаго чій суть образъ. Раздѣляема же суть пачертаніи,

нанечатати вырѣзанный образъ. На листѣ же тою печатію изъ знаменоваль-

бысть на притчю

255

|               |       | •                           |  |
|---------------|-------|-----------------------------|--|
| вь соловецкой | ружо- | въ поморской въ гроднец-    |  |
| писи:         |       | рукописи: Скомъ издании:    |  |
|               |       | ная два образа. Не суть     |  |
|               |       | же они меньшіи, но толи-    |  |
|               |       | ка же и таковаже и во       |  |
|               |       | всемъ равна, и подобна      |  |
|               |       | себѣ образа суть. тако сынъ |  |
|               |       | и духъ святый имѣюща        |  |
|               |       | въ себъ отъ отда, свер-     |  |
|               |       | шеное воображение все су-   |  |
|               |       | щество и божество Отече-    |  |
|               |       | ское. во всемъ суть равны   |  |
|               |       | и подобны отцу, якоже       |  |
|               |       | своему вообразному буду-    |  |
|               |       | щін съ нимъ, тойже п        |  |
|               |       | единъ богъ. Еже святый      |  |
|               |       | апостолъ навель о сынъ      |  |
|               |       | написа, еже есть образъ     |  |
|               |       | невидимаго бога. токмо      |  |
|               |       | сама начертанія, сиръчь     |  |
|               |       | знамена знаменитая, тра     |  |
|               |       | разна имѣюще. отецъ про-    |  |
|               |       | тотипосъ первообразное,     |  |
|               |       | сынъ же и духъ святый       |  |
|               |       | образъ есть.                |  |
| Herono        |       | Do H DLIDOWANIG CATUVUS     |  |

Нѣкоторыя слова и выраженія Катихизнса, находящіяся въ Соловецкой рукописи, за-.мънены другими словами и выраженіями въ

| BIM. LOAD HOUMOUND     |                              |                |
|------------------------|------------------------------|----------------|
| вь соловецкой руко-    | въ поморской                 | въ гроднен-    |
| ПИСИ:                  | р <b>у</b> -коп <b>иси</b> : | скомъ издания: |
| л. 3. Ісь Богь изба-   | <b>л. 29</b> . изба-         | л. 4. изба-    |
| витель (1).            | вить.                        | витъ.          |
| л. 4. великій (перстъ) | л. 30.                       | л. 5.          |
| со двема послъдую-     | малыми                       | малымв         |
| щими (²) вкупѣ сла-    | имѣти.                       | имъти.         |
| าลе.ми.                |                              |                |
| л. 11. и преданія      | л. 42. Со-                   | л. 17. Собор-  |
| церковная и апо-       | борная.                      | ная.           |
| стольская.             |                              |                |
| л. 20 на об. Трои-     | л. 56 на об.                 | л. 32 на об.   |
| цаединоестественная    | Троица реч                   | ется занеже    |
| Троица пресуще-        | едино трп и                  | три едино.     |
| ственная. Занеже       |                              | 1              |
| единъ Богъвъ трехъ     |                              |                |
| лицъхъ, или три        |                              |                |
| лица во единомъ        |                              |                |
| Божествъ. Свя-         |                              |                |
| тая Троица есть        |                              |                |
| единъ Самъ истин       | -                            |                |
| ный Богъ Отецъ и       |                              | 1              |
|                        | •                            |                |

(1) Слова, напечатанныя въ графъ Соловецкой рукописи курсивомъ, замънены, въ Поморсной рукописи и вь Гродненскомь издачіи, словами, написанными въ прочихъ графахъ.

(2) Сіе слово написано по поскобленному.

257

| въ соловецкой руко-  | въ поморской  | въ гроднен-    |
|----------------------|---------------|----------------|
| DRCB:                | рукописи:     | скомъ взданія: |
| Сынъ и Духъ Свя-     |               |                |
| тый три лица, но     |               |                |
| едино Божество.      |               |                |
| Тамже. Сего ради     | Тамже.        | л. 33 (').     |
| Отецъ и Сынъ и Духъ  |               |                |
| Святый речется       | речется и     |                |
| единъ Богъ.          | единъ Сынъ.   |                |
|                      | Тако и единъ  | 1              |
|                      | ДухъСвятый.   | 1              |
|                      | и имать ра-   |                |
|                      | венство. по-  |                |
|                      | неже исхо-    |                |
|                      | денъ. исхо-   |                |
|                      | дитъ бо Духъ  |                |
|                      | отъ Отца. а   |                |
|                      | ежеисходенъ.  |                |
|                      | то и сопри-   |                |
|                      | частенъ су-   |                |
|                      | щества его, и |                |
|                      | Божества и    |                |
|                      | Богъ есть.    |                |
| л. 35. всего бо вос- |               | л. 55 на об.   |
| пріять человѣка ру-  |               | реку           |
| ку и ногу, и твло и  | - •           | I              |
| душу разумну.        |               |                |

(1) Когда съ графѣ ничего не написано: то текстъ сходенъ съ Соловецкою рукописью.

Digitized by Google

въ соловецкой руко- въ поморской въ гродикирукописи: скомъ издании: DBCR: л. 43. Онъ бо Трая-л. 89 на об. л. 69. на за долгій постъ мостъ. мостъ изъ ада извеле. л. 51 на об. единол. 81 на об. кратно душы и тъ-душа и тълеса сама себъ леса вкупе разлу-разлучаетася. чаются, такоже и воскреснутъ душа и тълесы вкупе. л. 55. почудися Бо-л. 107. стро-л. 86 на об. жію чудодъянію. енію строенію. л. 57. Слово Божіе л. 110. родъ л. 90. родъ да спасетъ міръ. человъчь. человъчь. л. 62. убо совер-л. 117. со-л. 97. совершенно ли той (Духъ вершенъ ли. шенъ ли. Святый) пріяша (ученики)? л. 62 на об. Судія л. 118. Су-л. 98. На сустьде и книги отвер-дище съде. дище съде. зошася. л. 66 на об. Ився про- л. 124. чи- л. 103 на об. чая силы небесныя. ны. чины. л. 74 на об. Зриши л. 136 на л. 116. зри. ли, како всюду сіе об. зриши. творитъ л. 75 на об. Духъ л. 138. учитъ л. 117 на об. Святый научаетъ же. учитъ же.

| <b>въ солове</b> цко <b>й</b> руко- | въ поморской        | въ Гроднен-    |
|-------------------------------------|---------------------|----------------|
| ПВСН:                               | рукописа:           | Скомъ издании: |
| Святителей, како                    |                     |                |
| бы проповъдали.                     |                     | •              |
| л. 76 на об. Еккли-                 | -                   | л. 119 на об.  |
| сіа сиръчь созваніе                 |                     | созданіе.      |
| или собраніе.                       |                     |                |
| л. 80 на об. Никто-                 | л. 146. то и        | л. 125. то н   |
| же есть женихъ Цер-                 |                     | глава.         |
| кве, развѣ самаго                   |                     |                |
| Хріста, Той ей гла                  |                     |                |
| 64.                                 |                     |                |
| Тамже. измыва-                      | л. 154 на           | л. 133. но-    |
| ють и потопляюта                    | об. потоп-          | требляеть.     |
| вся гръхи.                          | ляетъ.              |                |
| <b>л. 85</b> на об. облакъ          | л. 154. об-         | л. 132 наоб.   |
| убо духови, море                    | лекшу бо ду-        | •              |
| же водъ.                            | хомъ, море          |                |
|                                     | же духови           |                |
|                                     | море же во-         |                |
|                                     | дв.                 |                |
| л. 86. Поможеніе                    | Тамже.              | Тамже. не-     |
| помощи нашей.                       |                     | мощи.          |
| л. 88. И якоже ис-                  | л. 158. ис-         | л. 136 на об.  |
| полнить насъ пре-                   |                     | псполненаго.   |
| мудрости своея.                     |                     |                |
| <b>л.</b> 88 на об. От              | . <i>159</i> . оты- | л. 137. оты-   |
| ретъ бо Госиодь вся-                |                     | ł              |
| ку <b>сле</b> зу и мѣста            |                     | краснаго.      |
|                                     | 1.1                 |                |

•

- -

.

| въ соловенкой руко-            | въ поморской   | въ гродвен-     |
|--------------------------------|----------------|-----------------|
| BBCH:                          | рукописи:      | скомъ ладание:  |
| ради прославленна-             |                |                 |
| <i>10.</i>                     |                |                 |
| л. 91 на об овіи               | л. 164. без-   | л. 142. без-    |
| бо безбо ясна (безъ            | грѣшенъ.       | грѣшенъ.        |
| Бога) самобытенъ               |                |                 |
| и безпромысленника             | L              |                 |
| мняху быти (міру).             |                |                 |
| <b>л. 94 на</b> об. Будущая    |                | л. 146 на об.   |
| не вѣдятъ, развѣ в <i>не</i> ю |                | всегда.         |
| да Богъ имъ явитъ              | •              |                 |
| л. 99 на об. Воду              | , л. 174. че   | - л. 153. четы- |
| надъ нсю же <i>Духа</i>        | 5 тыре стихія  | . ре стихія.    |
| Святый ношашеся                | •              | 1               |
| л. 101. Земля                  | .л. 177. но    | - л. 155 на об. |
| стоитъ Божіимъ про             | - велъніемъ.   | повелъніемъ.    |
| .нышленіемъ.                   |                |                 |
| л. 103. Послъжд                | ел. 183. не    | -л. 160. не-    |
| (по паденіи Адама з            | и дерзновеніе. | дерзновеніе.    |
| Евы) срамъи страх              | ь              |                 |
| и дерзновеніе.                 |                |                 |
| <i>л. 111</i> . КъБогу ча      | -л. 192 н      | а л. 169 па об. |
| сто очима зръти                |                |                 |
| къ нему молитися               | и              |                 |
| вперси битися духов            | -              |                 |
| не же <b>и тњлесне.</b>        | а не тпл       | е-а це тълс-    |
|                                | снію.          | снп,.           |
|                                |                |                 |

261

•

| въ соловецкой руко-     | въ поморской  | въ гроднен-   |
|-------------------------|---------------|---------------|
| BMCB:                   | рукоциси:     | скомъ издани: |
| л. 111 на об. Яко       | л. 193. не-   | л. 170. не-   |
| не лъностный труд-      |               | лестный.      |
| никъ службы своея       |               |               |
| является.               |               |               |
| л. 126. царствуетъ      | 1. 213.       | л. 190.       |
| же встми втрными и      |               |               |
| вольными, и пока-       |               |               |
| -                       |               |               |
| ряющимися по про-       | -             | -             |
| свъщенію словеси.       |               | нію.          |
| л. 134. Иніи же за-     |               |               |
| вистію таютъ.           | об. [скугори- | риваются.     |
|                         | ваются.       |               |
| л. 153. Искушені-       | л. 249 на     | л. 227.       |
| емъ бо всяко вљда-      | об. искуше-   | бдъвіе.       |
| <i>ніе</i> утвержается. | ніе.          |               |
| л. 163 на об. Во-       | л. 267.       | л. 240 на об. |
| просз. Пятницу же       | Вопросъ. Пр   | очая же вре-  |
| и на великъ день и      | мена, яже въ  | мірѣ содѣ-    |
| русалницу и розыг-      | ваеми суть. 1 | ихже нарица-  |
| ры и купальницу и       | ютъ русальни  | цы и розыг-   |
| рњли подобаетъ ли       | ранія и ку    | пальницы и    |
| святити и чтити         | рњли, подоба  | етъ ли тако-  |
| я? Отвътъ. От-          | вая празднов  | ати и чтити?  |
| нюдъ же не подо-        | Отвѣтъ. Отв   | юдь не подо-  |
| баетъ. сія убо не-      | баетъ. Сія у  | бо дњаа суть, |
| честивыхъ. Право-       | ниже церков   | ная преданія, |
| славныя же Хрі-         | ниже законоп  | юложеная. Но  |

,

•

| въ соловецкой руко-                        | въ поморской въ гроднен-               |  |  |
|--------------------------------------------|----------------------------------------|--|--|
| DACB:                                      | рукописи: скомъ изданіи:               |  |  |
| стіане дважды                              | отъ прелести • бъсовскія               |  |  |
| вгодъ пятницу                              | простымъ и малоумнымъ                  |  |  |
| празднують, идъ-                           | человъкомъ предложиша-                 |  |  |
| же Церковь во имя                          | ся. Святіи же и Богоно-                |  |  |
| ссть, весь день                            | сніи отцы сіе празднество              |  |  |
| празднують, единь                          | творити запрещають и                   |  |  |
| Преподобныя ма-                            | проклинаютъ, рекше отъ                 |  |  |
| тери нашея Пара-                           | церкве отлучають.                      |  |  |
| сковьи, вторый же                          |                                        |  |  |
| святыя великому-                           |                                        |  |  |
| ченицы парасковыи                          |                                        |  |  |
| сирљчь пятницы,                            | ·                                      |  |  |
| во вся же иныя                             |                                        |  |  |
| пятки не заповъ-                           |                                        |  |  |
| дано дълати, ток-                          |                                        |  |  |
| мо поститися.                              |                                        |  |  |
| л. 166 на об. таже                         | л. 268. ва-1л. 244 на об.              |  |  |
| и въ дачахъ всякихъ                        |                                        |  |  |
| вещей.                                     | л. 290. л. 265.                        |  |  |
| л. 181 на об. Во-                          | 1                                      |  |  |
| просъ. О Сыне Бо-                          | рожденія въ Богъ? От-                  |  |  |
| жіи вочеловљиь-                            | вътъ. Едино рожденіе.                  |  |  |
|                                            | Вопросъ. Что есть рожде-               |  |  |
| колико рожествы ніе? Отвътъ. Рожденіе есть |                                        |  |  |
| исповъдуеши? От-                           | сповљдуеши? От-вещь совокупленная Пре- |  |  |
|                                            | святыя Троица, содержа-                |  |  |
|                                            | щая вразнь три божествен-              |  |  |
| • -1                                       | 1                                      |  |  |

.

| <b>въ соловецкой</b> руко-             | въ поморской      | въ гроднея-           |
|----------------------------------------|-------------------|-----------------------|
| DECH:                                  | рукописи:         | скомъ вздания:        |
| превљчное, безлљт-                     | ныя лица,         | а нарицается          |
| ное, безплотное,                       | естество отту     | ду же бысть.          |
| өтъ Отца прежде                        |                   |                       |
| въкъ возсія, яко                       |                   |                       |
| оть солнца свътъ,                      |                   |                       |
| напослъдокъ же                         | •                 |                       |
| отъ Святыя Дъвы                        |                   |                       |
| Богородица Марія,                      |                   |                       |
| родися. Богъ вели-                     |                   |                       |
| кій и превљчный и                      |                   | -                     |
| безначальный.                          |                   |                       |
| л. 190 на об. От-                      | л. 302.           | л. 277.               |
| расль сугубь отъ                       |                   |                       |
| Отца, яко отъ корене                   | ирозябе и бо-     | прозябеСыять          |
| прозябеСынъиДухъ                       | гонасажден-       | и Духъ пра-           |
| святый, соестест-                      | на и цвѣти.       | вый. Соесте-          |
| венна прозябенія                       |                   | ственна про-          |
| и богонасажден-                        |                   | зябенія, и бо-        |
| ныя цв <b>њти</b> собез-               |                   | гонасаж <b>ден-</b> . |
| начальній.                             |                   | на. и цвѣти.          |
| л. 238. Понеже отъ                     | <b>л. 364.</b> не | л. 337. не            |
| нераздњлимаго                          | оть раздѣли-      | оть раздвли-          |
| естества исходитъ.                     | маго.             | маго.                 |
| . <i>г.</i> <b>251. И</b> ми бо (таин- | л. 381 на         | л. 353. всн.          |
| ствами) вся освя-                      | об. вси освя-     | освящаемся.           |
| ияются.                                | щаемся.           |                       |
|                                        |                   |                       |
|                                        |                   |                       |

.

•

•

•

въ соловецной руно- въ поморской въ гроднен-РУКОПИСИ: Скомъ издания: DBCS: л. 251 на об. Дал. 381 нал. 353. насъ. познавше я (таинст-об. насъ. ва)достойнъ ихъ употребляемъ. л. 252. Авраму об-л. 381 нал. 353 на об. ръзаніе (даде), яко'об. оть съмени его Мес. Господь нашъ Іс Хсродисія пріити хотя-тися хощеть. шe. л. 252 на об. Вет-л. 382. Гсул. 354 на об. хія убо тайны бя-Хрісту. Icy Xpicty. ху..... ко грядущему Месіи, чрезъ въру вонь указующе. Тамже. Тъмже убо'л. 382 на тамже. всякъ уподобляяй и об. исправ-исправляяй. сравняяй наши Хрі-Іляяй. стіанскія тайны ста-**РОЗАКОННЫМЪ. 4 261** на об. Еже'л. 393. по л. 365. по **20 соскресении** самъ вознесении. вознесении. Господь рече ко ученикомъ своимъ: инелше научите вся язы-EE. л. 264 на об. Зна-л. 397. л. 368 на об. менуетъ же (бълая

| B' COJOBEURO PYRO-           | въ поморской  | въ гроднен-    |
|------------------------------|---------------|----------------|
| поси:                        | рукописи:     | скомъ изданія: |
| одежда при креще-            | •             |                |
| нін) <i>и неповинность</i>   | неповиннаго   | неповиннаго    |
| пріятую въ совъсть           | пріятную въ   | пріятную со-   |
| и чистоту душевную.          | совъсть.      | въсть.         |
| л. 274. А еже рече           | л. 409 на     | л. 380 на      |
| Павель оть Госпо-            | об. Отча.     | об. Отча.      |
| д <i>и</i> пріяти (объ уста- |               |                |
| новленіи причаще -           |               |                |
| нія), ниже бо тогда          |               |                |
| Павелъ.                      |               |                |
| л. 276. Сіи глаголи          | л. 413. Cie   | л. 384. Сія    |
| дъйственники въ              | дъйственнъй-  | дъйственнъй-   |
| той святой тайнѣ (св.        |               | шія.           |
| причащенін).                 |               |                |
| л. 280. Ядый мою             |               | л. 388.        |
| плоть и піяй мою             |               | имать жи-      |
| кровь, во мнть пре-          |               | вотъ вѣчный.   |
| бываетъ, и азъ въ            |               |                |
| немъ.                        |               |                |
| Кромѣ указанно               | и<br>разности | въ словахъ н   |

Кром'в указанной разности въ словахъ и выраженіяхъ встр'вчаются еще: 1) разность въ окончаніяхъ словъ, наприм'връ, въ Соловецкой рукописи написано: о Божесствъ Святыя. Троицы (л. 297 на об.), вкушеніе первыя пище; въ Поморской—о Божесствъ Святыя Троица (л. 13), вкушеніе первыя пищи.

2) Измѣненіе въ частицахъ. Бо и же по Соловецкой рукописи замънены въ Поморскомъ спискъ и въ Гродненскомъ изданіи частицами убо и уже, а индъ и совсъмъ опущены. 3) Въ Соловецкой рукописи почти вездъ писано: Ивана Златоустаго, Ивана Крестителя, Евангелиста Ивана Богослова, а въ Поморскомъ спискъ и въ Гродненскомъ изданіи стоить вездѣ: Іоанна. 4) Въ Соловецкой рукописи ръдко дълается указаніе, гдъ находятся приводимые въ ней тексты Священнаго Писанія; но въ Поморскомъ спискъ и въ Гродненскомъ издании немного такихъ текстовъ, которые приведены безъ указанія мъста. Напримѣръ, въ Соловецкой рукописи (л. 98 на об.) сказано только: о семъ являетъ апокалипсись; но въ Гродненскомъ издании напечатано (л. 151 на об.): о семъ являетъ апокалинсисъ глава 8. Товія гл. 15. Дъянія зачало 24. Ездра книга 3 глава 4.-Всъ сіи разности, какъ не составляющія особенной важности, мы оставляемъ, темъ более, что онъ по своей многочисленности заняли бы слишкомъ много мъста въ нашемъ изслъдовании. Не говоримъ объ ошибкахъ писцовъ, которыя находятся въ рукописяхъ и состоятъ въ буквахъ и знакахъ препинанія. Онъ не принадлежатъ къ разностямъ текста.

Отд. ІУ.

19

Всиатриваясь въ разности, находящіяся между Соловецкою и Поморскою рукописями и Гродненскимъ изданіемъ, мы находимъ:

а) Такія мъста, въ которыхъ Соловецкая руконись, отличаясь отъ Гродненскаго изданія, согласна съ Поморскою рукописью. Такъ въкоторыя главы Катихизиса раздълены однияково въ Соловецкой и въ Поморской рукописи, но иначе въ Гродненскомъ издании, именно **5-я, 6-я и 59-я** по Соловецкой рукописи. Есть подобное сходство и въ текств Катихизиса, но только въ четырехъ мъстахъ. Такъ по Соювецкой и Поморской рукописи стоить: Екклисіа сирљит созванів (1), а по Гродненскому изданію: Екклисіи сиртьчь созданіе (2). По Соловенкой и Поморской рукописи стоить: Будущая не въдять, развъ внегда 6015 имъ явитъ (3); а по Гродненскому изданію: будущая невъдять, развъ всегда Богь имь явить (4). По Соловецкой и Поморской рукониси стоить: Ядый мою плоть и піяй мою Кровь, во мнгь пребываеть, и азь въ немь (\*); я

- (1) л. 76 на об. по Сол. рук.
- (2) J. 119 Ha of. ·
- (3) л. 94 на об. по Сол. рук.
- (4) л. 146 на об.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(5) л. 280 по Сол. рук.



269

по Гродненскому изданію: ядый мою плоть и піяй мою кровь, имать животь въчный и азъ въ немъ (1). Очевидно-въ Гродненскомъ издании ошибки. Но четвертое мысто заключасть въ себъ ошибку Соловецкой и Поморской рукописи. Именно въ нихъ стоитъ: Поможение помощи нашей (2), а по Гродненскому изданію: поможеніе немощи нашей (3).

б) Такія итста, въ которыхъ Соловецкая рукопись, отличаясь отъ Поморской рукописи. согласна съ Гродненскимъ изданіемъ. 33-я и 34-я главы по Соловецкой рунописи разлёлены одинаково съ Гродненскимъ изданіемъ (гл. 35-я и 36-я), но въ Поморской рукописи онъ составляють одну главу (59-ю),-тогда какъ 49-я глава, а въ Гродненскомъ изданіи 53-я, раздълены въ Поморской рукописи на двъ главы (87-ю и 58-ю). Зб-я и 36-я главы по Соловецкой рукописи также раздълены одинаково съ Гродненскимъ изданіемъ (37-я и 38-я гл.) и отлично отъ Поморской рукописи (гл. 40-я. 41-я а 42-я); но въ расположении вопросовъ и отвътовъ Соловецкая рукопись уже отетупасть и отъ Поморской рукописи и отъ Гро-

- (1) J. 388.
- (2) л. 86 по Сол. рук.
- (3) J. 133.

Ота. ІУ.

19\*

дненскаго изданія, которыя между собою въ этомъ совершенно сходны. Глава 62-я по Соловецкой рукописи имбетъ одинаковое СЪ Гродненскимъ изданіемъ (гл. 73-я) оглавленіе; но въ Поморской рукописи его вовсе нъть. Кромѣ того въ самомъ текстѣ Катихизиса есть два мѣста, въ которыхъ Соловецкая рукопись и Гродненское изданіе не согласны съ Поморрукописью. Въ одномъ по Поморской скою рукописи не достаетъ противъ Соловецкой рукописи и Гродненскаго изданія пяти вопросовъ и отвѣтовъ (1). Поелику же слъдующій за сими вопросами и отвѣтами вопросъ, находящійся во всъхъ разсматриваемыхъ нами экземплярахъ, именно—какоже исповъдуеши сie, еже отъ Отца исхождение,-имъетъ тъсную связь съ опущенными въ Поморскомъ спискъ вопросами и необходимо предполагаетъ ихъ: то на опущеніе ихъ должно взирать не иначе, какъ на ошибку писца. Въ другомъ мъсть по Соловецкой рукописи (<sup>2</sup>) и Гродненскому изданію (<sup>3</sup>) стоить: облакь духови, море же водь, но по Поморскому списку (\*): облекшу бо духомъ, море же духови, море же водъ. И здъсь,

- (1) л. 20 на об. по Сол. рук.; л. 33 по Гродн. изд.
- (2) л. 85 на об.
- (3) л. 132 на об.
- (4) J. 154.



очевидно, ошибка въ Поморской рукопис № На истъ 57-мъ (по Поморской рукоп.) есть прибавка къ тексту Катихизиса, находящемуся въ Соловецкой рукописи (л. 20 на об.) и въ Гродненскомъ изданіи (л. 33).

в) Такія мъста, въ которыхъ всъ разсматриваемые нами экземпляры не сходны между собою. Таково раздъление 9-й, 10-й, 55-й и 62-й главъ (по Соловецк. рук.); таково оглавленіе 11-й и 60-й главъ (по тойже рукописи). Сюда же относится нъсколько мъсть въ текстъ Катихизиса, именно на л. 66-мъ на об. (**uo** Солов. рукоп.) стоитъ просто: всельнный, а въ Поморской прибавлено къ сему слову: всей, въ Гродненскомъ же изданіи: своей (л. 103 на об.). На л. 62-мъ на об. (по Сол. рукоп.) стоить: Судія сњде, но въ Поморской рукописи вмъсто сего ошибочно написано: Судище съде (л. 118), въ Гродненскомъ изданіи эта ошябка Поморской рукописи поправлена: Па Судище стъде (л. 98). На л. 74 на об. (по Сол. рукоп.) стоитъ вопросительно: зриши ли, а въ Поморской не въ видъ вопроса: Зриши (л. 136 на об.); въ Гродненскомъ опять оставлено не вопросительно, по уже поправлено чтеніе Поморское: Зри (л. 116). На л. 80 на об. (по Сол. рук.) стоить: Той ей и глава, но въ Поморской ошибочно: то и не глава (л. 146); въ Гродненскомъ опять поправлено чтеніе Поморское: то и глава (л. 125). На л. 85 на об. (по Сол. рук.) стоить ошибочно: потопляють, въ Поморской правильнёе: потопляеть (л. 154 на об.), но въ Гродненскомъ изданіи это слово замёнено другимъ, болёе соотвётствующимъ предмету: потребляеть (л. 133). На л. 190 на об. (по Сол. рук.) изображена мысль о Второй и Третьсй Ипостаси Пресвятыя Троицы; въ Поморской рукоппси (л. 302) она изложена ошибочно, въ Гродненскомъ изданіи (л. 277) правильно, но съ нёкоторымъ измѣиеніемъ окончаній и знаковъ препинанія и вмѣсто Духъ Святый поставлено: Духъ правый.

г) Паконецъ такія мъста, въ которыхъ Поморская рукопись и Гродненское изданіе, различалсь отъ Соловецкаго списка, согласны между собою. Такихъ мъстъ весьма много. Къ нимъ относятся всъ тъ разности, которыя, за исключеніемъ немногихъ, показанныхъ выше, псчислены нами въ настоящемъ отдъленіи. Такъ

аа) Самос количество главъ Катихизиса почти одинаково въ Поморской рукописи и Гродненскомъ изданіи; въ первой 82, въ послѣднемъ 81 (<sup>1</sup>), тогда какъ въ Соловецкой рукописи 67.

<sup>(1)</sup> Въ самой книгѣ послѣдняя глава означена числомъ 80; но она есть собственно 81-я; смотр. чрамѣч 2-е на стр. 240.

66) Между твми главами, которыя раздълены неодинаково въ разсматриваемыхъ нами экземплярахъ, встръчается также болъе такихъ, раздъленіе которыхъ въ Поморской рукописи и въ Гродненскомъ изданіи согласно, но отлично въ Соловецкой рукописи. Таковы главы 19-я, 21-я, 27-я, 31-я, расположеніе статей въ

13-л, 21-л, 21-л, 31-л, расположение статем вв 33-й и 36-й главахъ, главы 45-я, 32-я и 33-я (по Соловецкой рукописи. См. выше).

вв) Въ оглавленіяхъ, въ которыхѣ находится разность между разсматриваемыми нами экземплярами, также встръчается большею частію сходство между Номорскою рукописью и Гродненскимъ изданіемъ. См. выше гл. 1, 4; 6, 7, 20, 37, 64, (по Сол. рук.).

гг) Что касается самаго текота Натихивиса; то, какъ видно изъ представленной нами таблицы, Гродненское изданіе почти во воемъ сходно съ Поморскою рукописью. Изъ 14 мѣстъ, въ которыхъ сдѣлано противъ Соловецкой рукописи опущеніе въ прочихъ экземилярахъ, только одно, въ которомъ Гродненское изданіе согласно съ Соловецкою рукописью; но и это мѣсто опущено въ Поморской рукописи, какъ мы видѣли, только по ошибкѣ писца. Изъ 10-ти мѣстъ, въ которыхъ сдѣланы прибавки къ тексту противъ Соловецкой рукописи, нѣтъ ни одного, въ котороиъ бы Гродненское изданіе отстунало отъ Поморской рукописи; въ одномъ только мъстъ (л. 66 на об. по Сол. рук.) по Поморской прибавлено всей, а по Гродненскому изданію своей, но и эта разность, безъ сомнѣнія, произошла или отъ недосмотра излателей, или отъ ошибки писца въ той рукописи, съ которой сдълано Гродненское изданіе. Изъ 47 мѣстъ, въ которыхъ текстъ Катихизиса по Солов. рукописи замѣненъ другими словами и выраженіями въ Поморской рукониси и Гродненскомъ изданіи, въ 36-ти Поморская рукопись и Гродненское издание совершенно сходны между собою. Въ прочихъ 11-ти мъстахъ содержатся частію очевидныя ошибки по Поморской рукописи, которыя исправлены въ Гродненскомъ изданіи, частію въ Гродненскомъ изданіи напечатано ошибочно, а въ Поморской рукописи стоить правильно, частію же не совстмъ точныя измънснія текста противъ Соловецкой рукописи, допущенныя въ Поморской рукописи, доведены до большей исправности въ Гродненскомъ издании.

Изъ всѣхъ сихъ наблюденій надъ разностями, усматриваемыми въ Соловецкой и Поморской рукописяхъ п въ Гродненскомъ изданін, вытекаетъ, что 1) Катпхизисъ Лаврентія Зизанія послѣ Патріарха Филарета былъ употребляемъ нѣкоторыми, по употребляемъ не какъ твореніе совершенно законченное. Напротивъ, его переправляди во многихъ мѣстахъ

2) Эта переправка состояла въ усили дать Катихизису большую исправность; посему въ Поморской рукописи, написанной спустя около ста лъть послъ Соловецкой, встръчается довольно мѣстъ, которыя по справедливости должны быть названы исправлениемъ текста, находящагося въ Соловецкой рукописи; а въ Гродненскомъ изданіи, сдъланномъ спустя 50 лёть послё Поморской рукописи, есть мёста, которыя суть уже исправление текста, находящагося въ Поморской рукописи. Впрочемъ эти измъненія не всегда дълаемы были удачно; ибо иногда въ Соловецкой рукописи излагаются мысли сочинителя естественнъс, чъмъ въ Поморской рукописи и въ Гродненскомъ изданіи, въ которыхъ не всегда даже понять сочинитель (1). 3) Измѣнсніе текста дѣлаемо было иногда подъ вліяніемъ мнѣній, сдѣлавшихся господствующими между именуемыми старообрядцами. Мы не указываемъ на слова Поморской рукописи о сложении перстовъ для крест-

<sup>(1)</sup> Напр. на л. 264 на об. (по Солов. рук.) стоитъ: знаженуетъ же (бѣлая одежда при крещенів) и неповинность пріятую въ совъсть, и чистоту душевную. Но въ Поморской рукописи не совсѣмъ понята эта мысль и пѣсколько измѣнена; въ Гродненскомъ изданія поправлено чтеніе, находящееся въ Поморской рукописи, но также неудачно. (См. выше въ табляцѣ).

наго знаменія: ибо хотя въ Соловецкой рукописи стоить иначе, нежели въ Поморской рукописи и Гродненскомъ изданіи, именно-великій (персть) со двгьма посльдующими вкуть слагати (л. 4); но слово-послъдующими, какъ мы видъли, написано по поскобленному, и достовърно не извъстно, кому оно принадлежить (<sup>1</sup>). Обратимъ вниманіе на другую pa3= ность, весьма зам'вчательную въ догматическомъ отношения. На вопросъ: «Канимъ ofpar зомъ намъ дадеся Духъ Святый.... и въ чемъ совершается дъйствіе Его?» Авторъ въ Солоч вецкой рукописи (л. 75 на об.) говорить, что Духъ Святый дается чрезъ въру во Інсуса Христа, и совершаеть свое дъйствіе чрезь слышаніе и поученіе Слова Божія. а также чрезъ тайны Церковныя. Потомъ сочинитель изчисляеть многоразличныя дъйствія Духа Святаго въ върующихъ, и, между прочимъ, говорить: «Духъ Святый научаетъ Святителей, како бы проповъдали Евангелія Слово, и той ихъ наставляетъ на всяку истину». Но въ Номорской рукописи слово-Святителей-выпущено, и все мѣсто представлено въ слѣдующемъ видъ: «Духъ Святый научаетъ, учитъ же како бы проповъдати Слово Евангелія, и той ихъ

(1) Объ этомъ словъ будетъ говорено ниже.

наставляеть на всякую истину» (л. 138). Виъсто слова-Святителей-поставлено другов слово-учить же-и отнесено въ върующимъ вообще, о которыхъ выше была ръчь. Опущенія слова-Святителей-въстоль важномъмъсть и замъненія его другимъ, дающаго мъсту совстви иной смысль, нельзя считать ошибкою писца; это сдълано съ цълію обдуманною. Туть вызваъ духъ Безпоповщинской секты, которая, отбросивъ слово-Святителей, внушаетъ читателямъ уже не ту мысль, что Духъ Святый научаеть Святителей и чрезъ нихъ проповъдуеть Слово Божіе, а совершенно другую, ниенно ту, что насъ самихъ, какъ чадъ своихъ, «всему Духъ Святый научаетъ» и безъ Епискона; учить же насъ Духъ Святый и тому, како бы проповъдали Слово Евангелія. Другими словаян: «цраво учевія въры набеть каждый; нстины Евангелія дозволлется возв'бщать каждому; потому что всякій, для пропов'єди, научается отъ Духа Святаго. Слъдовательно можно обойтись и безъ Епископа». Мысль саман благопріятная для тіхъ, которые отвергають Священство, но самая вредная для истины Евангельской и для истипно православной Церкви; она подрываетъ самое основание ея. Быть Церкви безъ Епископа-подобно тому, какъ твлу человъка быть безъ главы; потому что Епископъ ссть намъстинкъ и образъ Самого

Господа и Спаса нашего Іисуса Христа (1). Здъсь кстати сказать, что одно слово можетъ иногла и научить и развратить, или какъ выразился игуменъ Илія при состязаніи съ протопопонь Лаврентіемъ,-«единымъ словомъ ересь о Божествъ вводится» (2). Измъненіенъ одного слова-Святителей дастся ръчи другой смысль, вмъсто истиннаго ложный, вводится чистая ересь. 4) Такъ какъ Гродненскос изданіе во всемъ согласно съ Поморскою рукописью, исключая немногія, весьма неважныя разности; то нъть никакого сомнънія, что оно сдъдано такъ называемыми старообрядцами съ одной изъ рукописей, передъланныхъ самими же старообрядцами; а посему приписка въ концъ онаго, что это издание сдълано съ Катихизиса, напечатаннаго при Патріархъ Филареть, очевидно, ложна, какъ мы уже отчасти и видъля это выше.

Итакъ, если и былъ напечатанъ сей Катихизисъ при Патріархъ Филаретъ: то никакъ нельзя утверждать, чтобы онъ былъ востанов-

<sup>(1) «</sup>Епископъ-мѣсто имѣяй и образъ Христовъ» слова блаж. Мелетія, Патріарха Константинопольскаго См. Кириллову книгу. л. 477.

<sup>(2)</sup> По Соловецкой рукописи л. 293. Въ Поморской рукописи это мѣсто читается такъ: «единою буквою азбучною ересь о божествѣ вводится» (л. 8).

зенъ вполнѣ въ Гродненскомъ изданіи. Это изданіе, какъ имѣющее на себѣ слѣды многихъ переправокъ, не представляетъ уже въ подлинномъ вндѣ того Катихизиса, который былъ исправленъ игумномъ Иліею и святѣйшимъ Патріархомъ Филаретомъ. Напротивъ, нѣкоторыя отступленія отъ подлиннаго текста сдѣланы въ немъ даже съ намѣреніемъ—посѣять въ читателяхъ мысли, благопріятствующія расколу.



## день святой жизни,

#### ....

#### отвътъ на вопросъ: какъ мнъ жить свято?

(продолженіе)

#### ٧I.

#### Какъ должно вести себя во время объда?

Когда садишься за объдъ или за ужинъ, также когда встаешь изъ-за объда или ужина, то никогда не садись и не вставай безъ усердной молитвы къ Господу Богу, какъ, къ несчастію, садятся за столъ и встаютъ изъ-за стола весьма многіе люди нашего времени. Нельзя надивиться, какъ эти люди дошли до такого состоянія души, что могутъ садиться за столъ и выходить изъ-за стола безъ усердной молитвы къ Господу Богу. Ибо именно Господь Богъ доставляетъ намъ всю нашу пи-

щу. Надъ пріобрътеніемъ себъ пищи, правда, мы трудимся и сами; но что значать всъ наши ежели Господь Богъ не дастъ намъ труды, Своего благословенія, —если, напримъръ, не дасть надлежащей теплоты, влаги, вътра и солниа лля возлёланныхъ и обсёмененныхъ нами полей и огородовъ?-Совершенно ничто, конечно всякой знаеть самь. Притомь вакъ именно Господь же Богъ доставляетъ нашей пищъ питательную силу для нашего тъла, а нашему тълу-способность обращать эту питательную силу шищи намъ на эдоровье. Что было бы съ нами, если бы Гасподь Богъ не лаль питательной силы нашей пишь? Тогла сколько бъ мы ни употребляли даже самой интательной пищи, не имъли бы тълесныхъ сыль, а посему не имъли бы и возможности ни отнравлять нанихъ житейскихъ дълъ, ни продолжать самой жизни. Тогла никто изъ насъ не остался бы живъ. Съ другой стороны, что было бы съ нами, если бы Господь Богъ отвяль у нашего желудка, силу нищеваренія, хотя на двъ нелъли? Тогда бы и самая питательнъйшая пища насъ не питала, а изнуряла бы и приводила бы въболъзнь или лишала бы самой жизни. Ибо опыть свидътельствуеть, что для человѣка иногда самая здоровая пища бываеть пагубною.

Столъ нашъ всегда долженъ быть умъренпый. Всъ Святые, обыкновенно строго за собою наблюдавшіе, согласно говорять, 1) что для насыщенія нашего тіла нужно весьма не много; 2) что наше чрево само собою почти никогда не знаетъ мъры; 5) что наше чрево иногда требуетъ пищи даже въ такое вреня, когла бываеть пресыщено, и 4) что посему. для соблюденія умъренности, всего лучше прекращать употребленіе пищи въ такое время, когда позывъ на пищу еще не совсъмъ KOHчился. Для соблюденія должной мізры въ пищіз св. Златоустъ далъ превосходное правило слъдующее: «Ѣшь. столько, чтобъ утолить го-«лодъ» (1). Другой святый наставникъ сказалъ: «ничего не должно ъсть по похотънію, но ъшь, «что имъсшь, и притомъ такъ, чтобы послъ «пищи и питія чувствовать позывъ на пищу» (2).

Говоря о столѣ, Святые со всею силою старались замѣтить, что людямъ мірскимъ должно употреблять весьма не много, а монахамъ, вдовамъ и вдовицамъ лучше совершенно не употреблять пищи питательной, горячительной, неудобоваримой, вкусной и сладкой; вкусной и сладкой потому, что ею весьма

<sup>(1)</sup> Бесѣд. 24 на послан. къ Римлян.

<sup>(2)</sup> Руковод. къ духов. жизни Варсануфія. стр. 434.

удобно пресыщаемся; а питательной, горячительной и неудобоваримой потому, что особенно она возбуждаеть худыя склонности нашей плоти, и что при ней почти не возможно обуздать и истребить ихъ (<sup>1</sup>).

Впрочемъ пища для тёла необходима. Въ необходимой пищё не должно отказывать тёлу. Не должно, съ одной стороны для того, чтобъ удовлетворить естественному требованію природы, чтобы поддержать нужное здоровье и тёлесныя силы, необходимыя для удовлетворенія разнымъ тёлеснымъ и душевнымъ нуждамъ; а съ другой—для того, чтобы, при недостаткѣ необходимой тёлу пищи, намъ самимъ не возбудить противъ себя врага, который безъ того, можетъ быть, и не подумалъ бы быть нашимъ врагомъ (<sup>2</sup>)

За обѣдомъ, особливо за ужиномъ, никогда не употребляй пищи неумѣренно или до пресыщенія. Паша пища есть даръ Божій; а всѣ дары Божіи, какъ Божіи, должны быть принимаемы благоговѣйно, благочинно, со страхомъ Божіимъ (<sup>3</sup>), и употребляемы только съ

Отд. IV.

20

<sup>(1)</sup> Јоан. Лествичника глав. 14.

<sup>(2)</sup> Іоан. Лествич. гл. 14.

<sup>(3)</sup> Руководство къ дух. жизни св. Варсануфія. стр. 334.

тою цълію, для которой даются. Наша пища дается намъ не для пресыщенія, а для насыщенія.

Пресыщеніе весьма вредно для нашего тѣла; потому что разстройство желудка, порча крови, разныя тѣлесныя болѣзпп и преждевременная смерть самою напбольшею частію бываютъ слѣдствіемъ пресыщенія или невоздержанія. Въ этомъ удостовѣряютъ насъ и врачи, и опыть и Духъ Божій. Во мнозъхъ брашнахъ недугъ будетъ,... пресыщеніемъ мнози умроша, говоритъ Премудрый (Сирах. 37, 33. 34).

Пресыщение весьма вредно для души. Кто пресыщается пищею или питіемъ, тотъ HC способенъ къ духовнымъ упражненіямъ, тотъ не можеть ни молиться, ни размышлять о чемъ либо Божественномъ. Потому что пресыщеніе вводить человћка въ лѣность, сонливость. праздность, пустословіе, смѣхотворство, въ цѣлую бездну нечистыхъ мыслей и пожеланій. А для воспаленія гитва и сладострастія оно очень часто то же, что масло для огня. Вообще кто пресыщается, у того нътъ истиннаго Бога; у того Богъ-его плоть и ея прихоти; а посему кто пресыщается, тотъ способенъ нарушать, и, какъ скоро хочетъ и можетъ, дъйствительно нарушаеть даже самыя святыя обязанности; тотъ готовъ дѣлать, и, какъ скоро хочеть и

можеть, двйствительно двлаеть самыя гнусныя дъла (<sup>1</sup>). Кто сколько нибудь наблюдаль за собою и за ближайшими къ себъ, для того въ оемъ отношении не нужны доказательства.

Во время объда и ужина никогда не говори чего нибудь гръховнаго. Потому что оскорблять Бога въ то самое вреия, когда вкушаеть дары Его, и когда особливо должно чувствовать и оказывать благодарность Богу, неблагодарность самая гнусная. Но, къ есть несчастію, во время объда и ужина многіе ведутъ разговоры весьма богопротивные: норочать, осуждають, осмбивають другь друга, особливо отсутствующихъ ближнихъ, употребсоблазнительныя шутки, предаются ляютъ смѣхотворству, неуважительно говорять о Верѣ, о разныхъ священныхъ, относящихся къ ней, предметахъ, и т. п.- Такое поведеніе за объдомъ и ужиномъ-крайняя неблагодарность Господу Богу. Всевозможно берегись его!

Во время объда и ужина всегда должно разсказывать или слушать что нидудь назидательное: изъ Исторіи Священной, изъ жизни Святыхъ, изъ Исторіи Естественной, обнаруживающей Божію премудрость и благость, изъ духовныхъ поученій, и т. п. Какъ за столомъ

(1) Василія В. Бесёд. 1-я о постё. Отд. IV.

20\*

оть пищи человъкъ нъсколько тяжелъеть и вабывается; то, дабы удержать себя во время стола въ духъ богоугодномъ, недоступномъ ни для чего порочнаго, истинные Христіане преимущественно старались во время стола живъе вспоминать свою смерть и страшный судъ. Поелику на столъ, какъ не ръдко можетъ случаться, подается пища не хорошо приготовленная; то Святые, для удержанія себя въ такомъ случать отъ неудовольствія, обыкновенно тотчасъ представляли себъ, что всъ мы, по нагрѣхамъ и по нашему непрестанному ШИМЪ оскорбленію Бога, недостойны не только сей предлагаемой, но даже и свиной пищи. **A** 3a симъ употребляли нъкоторую часть предложенной пищи, такъ какъ-бы она была приготовлена, какъ должно.

Кто такъ употребляеть свой обѣдъ и ужинъ, какой случится, т. е. умъренно и съ благодарностію Господу Богу, тотъ поступаетъ, какъ требуетъ долгъ, праведно и богоугодно. У того въ дому, можетъ быть, не будетъ избытка, но уже никогда не будетъ совершенной нищеты. Святый Пророкъ говоритъ: юнъйшій быхъ и состаръхся, и не видъхъ праведника оставлена, ниже съмене его просяща хлъбы. Напротивъ праведникъ не ръдко бываетъ еще въ такомъ положеніи, что весь день милуетъ и взаимъ даетъ (Псал. 36, 25. 26), т. е. всякой день подкръпляетъ и снабжаетъ чъмъ нибудь неимущихъ.

Итакъ у кого изъ насъ нътъ насущнаго хлъба, кто долженъ ходить и ходить по міру; тотъ смотри за собою внимательно и безпристрастно: молится ли онъ Господу Богу предъ своимъ объдомъ и ужиномъ о насущномъ хлъбъ? Трудится ли о насущномъ хлъбъ? Кто или не молится Господу Богу, или не трудится, тому не должно дивиться, ежели у него нътъ насущнаго хлъба; тотъ жнетъ, что посъялъ. Аще кто не хощетъ дълати, ниже да ястъ, говоритъ св. Апостолъ (2 Солун. 3, 10).

### VII.

#### Какъ вести себя во время отдыха посаъ объда.

Послѣ обѣда, безъ сомнѣнія, нуженъ отдыхъ. Потому что ни тѣлесныя, ни душевныя наши силы не могутъ быть въ непрестанномъ напряженіи: и тѣ и другія имѣютъ нужду въ отдыхѣ. Но отдыхъ всегда употребляй какъ лекарство. Частое, особливо безпрестанное, употребленіе лекарства вредно для тѣла: частое бездѣйствіе вредпо для души. Врагъ нашего спасенія ничёмъ такъ надежно не пользуется для нашей погибели, какъ нашимъ бездъйствіемъ, нашею праздностью. Чего дурнаго не приходитъ на умъ людямъ празднымъ! Мнозгъй злобгь научила праздность, сказалъ Премудрый (Сирах. 33, 28). Въ семъ отношеніи великій Варсануфій сказалъ: «мерзокъ «предъ Господомъ покой тълесный» (<sup>1</sup>).

Поэтому для отдыха никогда не тотжно употреблять много времени. Не много отдохнувъ, всякому должно думать: «какой отдыхъ «въ здътней жизни! Св. Духъ говоритъ: да по-«чиють оть трудовь своихь, не намь, поль-«зующимся здоровьемъ и жизнію, а умира-«ющимь о Господъ (Апокалип. 14, 13). Дъй-«ствительный отдыхъ для насъ будетъ въжиз-«ни будущей!» Пе за отдыхъ, не за бездъйствіе назначено и дается намъ небесное блаженство, а за труды. Кійждо свою мзду пріиметь по своему труду, говорить св. Апостоль (1 Корино. 3, 8). Весьма дуренъ былъ тотъ человъкъ, который въ настоящей жизни сказаль самому себъ почивай (Луки 12, 19). Послъ этого слова, онъ весьма естественно принужденъ былъ, по требованію своихъ страстей, сказать и сказаль еще слёдующее: яждь, niй,

<sup>(1)</sup> Руководство къ дух. жизни Варсануфія. стр. 102.

веселися (Лук. 12, 19)! Такого рода людямъ Господь въ будущей жизни не дастъ участія въ своемъ блаженствъ и ни малъйшей отрады, а скажетъ, какъ Авраамъ сказалъ безумному богачу: помяни, яко воспріялъ еси благая твоя въ животъ твоемъ (Лук. 16, 25). Такъ должно думать всъмъ пообъдавшимъ, и не много отдохнувши, снова приниматься за дъло.

Времени отдыха отнюдь не употребляй, какъ поступаютъ многіе глупые, на какія нибудь удовольствія, или на какія нибудь порочныя цли безполезныя игры, напр. на игру въ карты, въ орлянку, и т. п. Объ удовольствіяхъ св. Василій Великій вообще говорить: «Удо-«вольствіе—діавольская уда, влекущая въ па-«губу. Удовольствіе-матерь гръха. Удоволь-«ствіе—пища вѣчнаго червя» (1), и т. п. Игры вообще пріучають къ праздности, къ лёни и къ весьма многимъ другимъ дурнымъ порокамъ. При играхъ весьма часто, и какбы неизбъжно, зложелательствуютъ, лгутъ, обманывають, досадують, сердятся, злятся, колють другъ друга язвительными словами, безъ всякой нужды божатся, не ръдко входятъ въ непримирниую вражду, безполезно тратять свое

(1) Твор. Васныя В. Часть 4, стр. 234. пзд. 1846.

имущество, и во всякомъ случаѣ напрасно губятъ безцѣнное время.

Чтобы во время нужнаго отдыха не вошли въ твою голову какія нибудь богопротивныя мысли, а въ твое сердце богопротивныя желанія, старайся питать себя, смотря по состоянію твоей души, разными духовными размышленіями, а особливо сердечными воззваніями къ Господу Богу, напримѣръ:

«Господи! Какъ велика Твоя премудрость «и благость! Всякой день питаешь Ты неизчет-«ное множество живыхъ созданій на землъ: «людей, птицъ, скота, звърей, насъкомыхъ, —и всъ «они сыты, никто не умираетъ съ голоду!» Или:

«Какъ были бы на землъ всъ довольны, «если бы истребить на ней зависть, скупость, «самолюбіе и недоброжелательство!» Или:

«Боже всемилостивый! не лиши меня на «небесахъ покоя, которымъ наслаждаются Твои «возлюбленные,—покоя, который истинно успо-«коиваетъ отъ всѣхъ утомительныхъ трудовъ, «и которому уже не будетъ конца», и т. п.

Такія размышленія и воззванія несравненно скорѣе возстановляютъ наши тѣлесныя силы, нежели всѣ другіе способы возстановленія силъ. А кромѣ сего такія размышленія и воззванія чрезвычайно укрѣпляютъ душу въ добрѣ.

#### слово

#### на память иже во святыхъ отца нашего митрофана, перваго епископа воронежскаго (\*).

Поминайте наставники вашя, иже глаголаша вамъ слово Божіе, ихже взирающе на скончаніе жительства, подражайте впърпь ихъ (Евр. 13, 7).

Вотъ какую дань признательности св. Апостолъ заповѣдуетъ Христіанамъ приносить тѣмъ изъ своихъ наставниковъ, кон съ Апостольскою ревностію заботились о спасеніи душъ вѣрующихъ, проповѣдуя имъ слово Божіс, кои подобно великому Архіерею, прошедшему небеса, были преподобны, незлобивы и безскверны! Поминайте наставники вашя, подражайте върљ ихъ. Благословенъ Богъ нашъ! Мы, кажется, съ довольною ревностію исполняемъ обязанность—поминать нашего

<sup>(\*)</sup> Сказано въ Соборной церкви Воронежскаго Митрофанова монастыря.

св. Наставника, здѣсь почивающаго, и лучше всякаго слова поучающаго насъ нетлѣнными своими останками. Мы поминаемъ его; ибо ублажаемъ святую память его, почитаемъ его подвиги и добродѣтели. Мы поминаемъ его; ибо не къ нему ли теперь обращено все наше благоговѣйное вниманіе? Не къ его ли цѣльбоносной ракѣ всесмиренно припадаемъ вси? Не пламенное ли усердіе къ нему привлекло сюда и бѣдныхъ и богатыхъ, и ученыхъ и неученыхъ, и вельможей и простолюдиновъ, и юношей и старцевъ?

Но къ чему служатъ эти ублаженія наши? Что приносять они ублажаемому Священноначальнику, который выну предстоить престолу Господа славы съ сонмомъ Херувимовъ и Серафимовъ и выну радуется въобителяхъ Царя небеспаго съ Апостолами, какъ Апостольскій намъстникъ; съ Ісрархами, какъ Ісрархъ; съ преподобными, какъ преподобный; съ Ангелами, какъ Ангелъ, во плоти пожившій; съ Пророками, какъ прозорливецъ? Св. Церковь созвала нынъ насъ въ это священное мъсто не для однихъ славословій Святителю; не олнихъ славословій ожилаеть отъ насъ и самъ Святитель. Опъ, безъ сомнѣнія, желаетъ и молитъ Господа, чтобы мы, поминая его, подражали и его върњ. Поучимся у него этой высокой добродътели.

. . . . .

Богомудрая Церковь называеть въ пѣснопѣніяхъ Святителя Митрофана правиломъ вѣры. Это значитъ, что вѣра его, обратившаяся теперь въ видѣніс, на поприщѣ его земной жизни такъ была высока и совершенна, что если мы желаемъ спасенія душѣ своей, то непремѣнно должны его вѣру избрать образцемъ для своей вѣры и всемѣрно подражать ей. Подлинно, его богоугодная жизнь есть наплучшій образецъ вѣры истинной и совершенной, наплучшее училище, въ которомъ каждый изъ насъ можетъ видѣть въ ясномъ свѣтѣ недостатки своей вѣры и слышать самые мудрые уроки о должныхъ качествахъ вѣры.

Святитель Митрофанъ служитъ для насъ наилучшимъ правиломъ въры чистой и просвъщенной, чуждой всякаго заблужденія. Онъ обязанъ своимъ происхожденіемъ на свѣтъ ро-**ТИВГЕЗИН** благочестивымъ, которые, безъ совитнія, почитали священнъйшимъ для себя долгомъ дать сыну своему воспитание Христіанское, и, конечно, не щадили ничего, чтобы напонть его умъ чистыми понятіями о върв, просвътить его душу познаніемъ Божественныхъ откровенныхъ истинъ. Онъ самъ говорить въ духовномъ своемъ завъщании, что онъ воснитанъ былъ въ въръ православной, и пребыль вь ней до послёдняго своего издыханія. Ис эта ли просвѣщенная вѣра породила и вос-

питала въ душъ его святую любовь къ безмольной иноческой жизни? Не она ли заставила этотъ райскій цвътъ, оставивъ вся красная міра сего, удалиться въ глубину лъсовъ, и сокрыться отъ мірскихъ суетъ въ бъдныхъ стънахъ Золотниковской пустыни? Не по ея ли внушенію онъ обрекъ себя на труды и подвимонашескіе, возложивъ на себя тяжкій ГИ кресть строгой пустыннической жизни? Не въ ея ли въщаніяхъ онъ находилъ для себя отраду и утъшеніе тогда, когда, распиная плоть свою CO страстьми и похотьми, и сокрушаемый небесной, онъ сокрылся тоскою по отчизнъ отъ славы мірской, бестдуя съ однимъ Богомъ и Ангелами? Что другое, кромъ славы о высотъ духовнаго его просвъщенія, побудило братій Козмина монастыря умолять его принять званіе Игумна надъ ними? Что, какъ не увъренность въ духовной мудрости его подвигла благочестиваго Царя Өеодора Алексіевича вручить ему жезлъ правленія Воронежскою паствою, для соблюденія чистоты вѣры среди смятеній раскола, тогда повсюду свиръпствовавшаго въ нашемъ отечествъ? Такова-то должна быть въра и всякаго Христіанина!-Такова ли, брат., наша въра? Ахъ! не смотря на то, что настоящій вѣкъ отличается всеобщимъ стремленіемъ къ просвѣщенію, какое жалкое невъдъніе относительно предметовъ

Digitized by Google

въры примъчается почти повсюду! Многіе со всею основательностію изучили законы и постановленія различныхъ государствъ; но не знають законовъ и постановлений Самого Господа и Его св. Апостодовъ. Какъ много между нами подобныхъ новопросвъщеннымъ Ефесеямъ, которые на вопросъ Апостола Павла: пріяли ли они Духа Святаго впровавше, отввчали: мы даже и неслыхали, есть ли Духъ Святый (Дъян. 19, 2)? Какъ много у насъ такихъ, о которыхъ вмъстъ съ Давидомъ должно сказать: не познали самонужнъйшихъ предметовъ, не уразумљли, во тмљ ходять (Псал. 81, 5),-такихъ, которые не знали бы что сказать, если бы Самъ Спаситель спросиль ихъ: за кого вы Меня почитаете Сына человъческаго? Кого Мя глаголете быти?

Святитель Митрофанъ служитъ образцемъ простоты вѣры. Будучи преемникомъ мужей Апостольскихъ по званію пастыря душъ, онъ былъ вмѣстѣ преемникомъ ихъ простоты въ вѣрѣ; онъ не увлекался различными и чуждыми ученіями; отвращался тѣхъ изъ своихъ современниковъ, кон предавшись нелѣпымъ уиствованіямъ, подверглись расколамъ, произведшимъ пагубныя возмущенія въ Церкви. Онъ поставлялъ совершенство вѣры не въ томъ, чтобы изслѣдовать непостижимое, но чтобы вѣрно исполнять познанное. Онъ всегда мы-

слиль такъ, какъ мыслятъ всв истинно-вврующіе; училъ такъ, какъ учили Богоносные Отцы Церкви. Онъ самъ въ своемъ завѣщанін говорить, что онъ въровалъ въ Бога въ Троицъ Святой единаго, по научению Спасителя нашего Бога, по проповъданію св. благопроповъдниковъ Апостоловъ и богоносныхъ Отцевъ св. Восточныя Церкви, и что св. Отцы изрекли на седми Вселенскихъ Соборахъ Духомъ Святымъ собранные, въ томъ до послъдняго издыханія своего пребывалъ, яко истинный сынъ св. Восточныя, Соборныя и Апостольскія Церкви несомпѣнно. Такою простотою должна отличаться въра и каждаго изъ насъ. Но, къ сожалънію, пренія о въръ примвчаются нынъ между многими, именующими себя образованными; многіе усиливаются вполнъ и сами собою уразумъть тайны Господни, утаеваемыя отъ разумныхъ и премудрыхъ, и открываемыя только младенцамъ, забывая, что на пути земной жизни намъ суждено ходить върою, а не BHдъніемъ (2 Кор. 4, 7), и что слабый разумъ нашъ яже на земли обрътаетъ съ трудомъ, а яже на небеси ни познать, ни пріять самъ по себв не можетъ (Прем. Сол. 9, 16).

Святый Митрофанъ служитъ правиломъ въры твердой и постоянной, не страшащейся никакихъ опасностей, ни даже смерти. Какая опасность угрожала ему въ Грановитой Палатъ на Соборъ отъ буйныхъ и мятежныхъ раскольниковъ! Смерть зіяла вкругъ его тогда, когда сіи отпадшіе сыны Церкви, изрыгая хулу па православную вѣру, поражая громами проклятій Никона, угрожая смертію Патріарху Іоакиму, какъ разъяренные тигры, пришли просить Царей Петра и Іоанна открыть преніе о въръ. Но нашъ великій Аванасій не убоялся ничего; съ своими собратіями онъ неустрашимо заграждалъ уста нечестивыхъ. Доводилось ему свидътельствовать твердость своей въры и предъ Царемъ, великимъ преобразователемъ нашего Отечества. Что же? и злъсь онъ готовъ былъ скорће умереть, чћиъ измћинть своей ревности по благочестію, и равнодушно смотръть на соблазнительные истуканы, разставленные у одного изъ общественныхъ зданій. Что бы, бр., сдълали мы при подобныхъ обстоятельствахъ съ своею върою? Достало ли бы у кого либо изъ насъ столько твердости, чтобы остаться върными нашему Господу, при подобныхъ искушеніяхъ? Случись съ нами какое либо несчастіе, посланное Промысломъ для нашего испытанія, мы окажемся слишкомъ малодушными. Воздвигни на насъ кто либо малъйшее гоненіе за правду, мы готовы будемъ отречься отъ своей въры, отказаться отъ своего Спасителя. Явись въ наше время какой либо Неронъ и Декій, и потребуй отъ насъ

жертвъ идоламъ и поклоненія имъ;—не знаю, найдется ли изъ здѣсь предстоящихъ хотя одинъ непоколебимый исповѣдникъ вѣры? Удостоится ли хотя одинъ вѣнца мученическаго? Боже мой! Такою ли вѣрою должны отличать себя послѣдователи Христовы?

Наконецъ, Святитель Митрофанъ служить образцемъ въры живой и дъятельной, споспъшествуемой любовію къ Богу и ближнимъ. Кто не знаетъ, какою пламенною любовію горълъ онъ къ Богу и ближнимъ, какими добродътелями украшалась святая его жизнь! Одному Богу извъстны всъ подвиги его благочестія; для насъ открыта только часть ихъ, но и то мы приходимъ въ удивление, какъ подобострастный намъ человъкъ могъ возвыситься до такой степени совершенства и святости. Не напрасно св. Церковь называеть его образомъ кротости: онъ съ отеческою любовію исправлялъ пороки и заблужденія въ своихъ пасомыхъ, съ примърною снисходительностію заботился о обращении самыхъ упорныхъ гръшниковъ. Не напрасно св. Церковь приписываеть ему титло учителя воздержанія: и въ жизни иноческой, и на пути пастырскаго свослуженія онъ постоянно умерщвляль и его распиналъ плоть свою со страстьми и похотьми строгимъ постомъ и воздержаніемъ. Не напрасно въ похвальной ему пъсни воспъвается: сего

ради стяжаль еси смиреніемь высокая, нищетою богатая. Сколько разъ въ духовномъ своемъ завъщани онъ называетъ себя гръшнымъ рабомъ Божіимъ, душу свою грѣшною и непотребною! Съ какимъ трепетомъ онъ и себъ представляль, и напоминаль своей паствѣ то страшное судилище Христово, на которомъ истяжутся отъ Бога пастыри душъ человъческихъ! Какъ онъ болѣзновалъ, что не исполнилось его объщание провождать жизнь безмолвную и уединенную! Съкакими слезами просилъ прощенія и разръшенія во всемъ у всей Божіей Церкви, у отцевъ своихъ святъйшихъ Патріправославныхъ, у преосвященныхъ арховъ Митрополитовъ и Архіепископовъ и Епископовъ, или кто по немъ будетъ во градѣ Воронежъ на Архіерейскомъ престолъ! Съ какимъ веліимъ усердіемъ испрашивалъ святыхъ MOлитвъ у освященнаго Собора и у всего православнаго народа, да помолятся о душъ его къ Господу Богу и Пречистой Деве Богородице Маріи, да сотворить Господь Богъ милость бъдственной душъ, проститъ согръшенія его, сподобитъ его царствія небеснаго, и сотворить малую отраду душь его гръшной, какъ онъ говорилъ, въ день страшнаго праведнаго суда Своего. Не крайнюю ли нищету показываетъ въ немъ то, что онъ даже на поминовеніе души своей не оставиль въ келіп своей ни Отд. ІУ. 21

злата, ни сребра? Вотъ какимъ соборомъ добродътелей св. Митрофанъ свидътельствовалъ свою въру! А мы носимъ только одно названіе върующихъ во Христа, тщеславимся олнимъ высокимъ титломъ послёдователей распятаго за насъ Господа, забывая. что въра наша, неспоспѣшествуемая любовію, подобна тѣлу безъ души, и мертвому трупу,-что съ одною втрою безъ добрыхъ дълъ мы похожи на Вавилонскаго идола, упоминаемаго Пророкомъ Даніяломъ. Всъ Вавилоняне почитали идола, какъ живаго Бога, и думали, что онъ каждый день поядаетъ жертвы, ему приносимыя. Что же? Открылось, что онъ не имћетъ ни жизни, ни дъятельности; и изби царь жрецовъ, обманывавшихъ народъ, и даде Вила въ руки Даніилу и разби его и храмъ его разори (Дан. 14, 22). И мы бъдные также почитаемъ въру свою живою; и мы фарисейскими своими добродътелями часто заставляемъ другихъ почитать себя набожными и благочестнвыми; во что въ сердцъ нашемъ? Отъ него исходять помышленія злая, прелюбодъянія, любодъянія, убійства, кражи, лихоимства, злобы, лукавство, непотребство, завидливое око, богохульство, высокомъріе, безумство (Мар. 7, 21. 22). Сердце наше далеко отстоитъ Госпола отъ (Исх. 29, 13), и ссли бы во святилище нашей души посмотрълъ св. Дапіплъ, онъ нашелъ бы

во многихъ изъ насъ одну мерзость запустьнія, уподобиль бы ее вмъсть съ Спасителемъ гробу, полному костей мертвыхъ и всякой нечистоты (Мат. 23, 27). Почесому тя имамъ познати, человѣче? вопрошаетъ св. Златоустъ. Чреву угождаеши, аки медвъдь, илоть утолствваеши, аки мескъ; памятозлобствуеши, аки верблюдъ; похищаеши, аки волкъ; гнъваешься, аки змій; угрызаеши, аки скорпій; коварень еси, аки лисица; злобы ядъ носиши, яко ехидна (а). Что наша правда? Мы, по словамъ св. **Димитрія Ростовскаго, постимся,** a людей ядимъ; подвизаемся на добродътель, а ближияго озлобляемъ: кая наша правда? Зиждемъ храмы Господни, а чуждая грабимъ, похищаемъ: кая наша правда? О нищихъ милосердствуемъ, даемъ имъ милостыни, а брата нащего ненавидимъ: кая паша правда? Прощаемся, а памятозлобствуемъ: кая наша правда? Глаголемъ-лжемъ, льстимъ, коварствуемъ: кал наша правда? Не такъ святые праотцы совершали свою правду (б).

Братія! Св. Церковь созвала нынѣ насъ въ это священное мѣсто для ублаженія памяти угодника Божія, процвѣтающаго въ этомъ

- (а) Бесёд. на Еванг. отъ Матеея.
- (б) Слово на пам. Сум. Богопр.

земномъ раю, подобно крину. Послёдуемъ же ея гласу, какъ послушныя дёти, и потщимся Ангела нашей Церкви ублажать не устами только, но паче сердцемъ, не славословіями только, но подражаніемъ его вѣрѣ, моля усердно, чтобы онъ ходатайствовалъ за насъ предъ Богомъ, и чтобы Господь Самъ, ими же въсть судьбами, укрѣпилъ насъ въ святомъ и великомъ дѣлѣ подражанія вѣрѣ святыхъ. Аминь.

## оглавление

| статей, содержащихся въ православномъ                            |
|------------------------------------------------------------------|
| собесъдникъ за 1855 годъ.                                        |
| страниц.                                                         |
| 1. День святой жизни, или отвътъ                                 |
| на вопросъ: какъ мнѣ жить                                        |
| свято? 2,70,165в280.                                             |
| <b>2.</b> Нѣчто о словѣ истиннаго въ                             |
| осьмомъ членъ Сумвола Въры 43.                                   |
| <b>5. О книгахъ, на</b> которыхъ отступ-                         |
| ники отъ православной Церкви                                     |
| основываютъ свои неправиль-                                      |
| ныя мысли 47, 105 и 238.                                         |
| 4. Современные наши гръхи.                                       |
| Слово въ день Тезоименитства ЕГО ВЕ-                             |
| ЛИЧЕСТВА БЛАГОЧЕСТИВѢЙШАГО ГО-                                   |
| СУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЈЕКСАНДРА<br>Никојлевича, сказанное Сунодајі- |
| нымъ Членомъ Григорісмъ, Архіеписко-                             |
| помъ Казанскимъ, Августа 30 дня 1855                             |
| года, въ Казанскомъ Богородицкомъ                                |
| Соборѣ                                                           |
| <b>5. Новозавътный Законъ</b> въ срав-                           |
| неніи съ Ветхозавѣтнымъ 187.                                     |
| 6. Слово на память иже во свя-                                   |
| тыхъ Отца нашего Митрофана,                                      |
| перваго Епископа Воронежскаго 291.                               |
|                                                                  |

Digitized by Google

•

•

.

-

.

٠

•

Digitized by Google

## ОПЕЧАТКИ

## въ Православномъ Собесфдникъ за 1855 годъ

## (втораго изданія).

Hanevamano:

Должно читать:

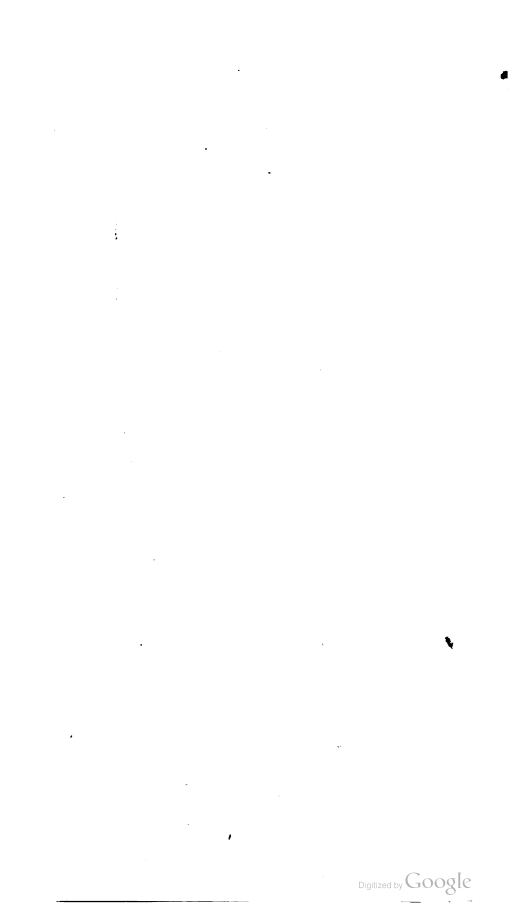
Стран. Строк.

•

-

| 33,         | 11.               | <b>зоп</b> овљдь           | заповъдь     |
|-------------|-------------------|----------------------------|--------------|
| <b>4</b> 9, | 22.               | <b>B3</b> 5 H <b>B</b> 35, | ИЗЪ НИХЪ,    |
| 83,         | 3.                | Апостоловъ                 | Апостолъ     |
| 161,        | 13.               | ступниковъ:                | спутниковъ:  |
| 166,        | 13.               | 8C A                       | 6CE <b>R</b> |
| 172,        | 8.                | блажеству.                 | блаженству.  |
| 175,        | 3 сн <b>изу</b> . | запреты,                   | заперты,     |
| 185,        | 10.               | увидить                    | увидѣть      |
| 245,        | 6.                | Гродненской `              | Гродненскомъ |
| 250,        | 17.               | пригвозлилъ                | пригвоздилъ  |
| 258,        | 2 снизу.          | съ графв                   | въ графѣ     |
| 283,        | 17.               | врагомъ                    | врагомъ.     |
| 285,        | 22.               | нидудь                     | нибудь       |

•



# православный

.

4

:

COESCÉANNEZ,

ИЗДАВАЕМЫЙ

ари

### KABAHCKOŇ ĄYXOBHOŇ AKAZEMIN.

1856

• .

годъ.

#### KA3AHL.

ВЪ ТИПОГРАФІЯ ГУБЕРНСКАГО ПРАВЛЕНІЯ.

Digitized by Google

Отъ Комитета духовной цензуры при Казанской Академіи нечатать дозволяется съ тёмъ, чтобы по отпечатанія, до выпуска изъ типографія, представлено было въ Цензурный Комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Февраля 1 дия 1856 года.

Ценворъ, Инспекторъ Академін, Архимандрить Өсодорь.

Digitized by Google

## новозавътный законъ

въ сравнении съ ветхозавътнымъ,

(Продолженіе.)

о заповъди: не прелюбы сотвори.

Другая Новозавѣтная заповѣдь, законоповенная Спасителемъ также въ сличения съ Ветхозавътнымъ Закономъ и съ убъжденіемъ къ должному исполненію оной, есть слъдующая: слышасте, яко речено бысть древнимь: не прелюбы сотвориши. Азъ же глаголю вамъ: яко всякъ, иже воззрить на жену, ко еже вожделъти ея, уже любодъйствова съ нею въ сердиљ своемъ. Аще же око твое десное соблажняеть тя, изми е, и верзи отъ себс: уне бо ти есть, да погибнеть единь оть удь твоихь, а не все тыло твое ввержено будеть вь геенну огненную. И аще десная твоя рука соблажняеть тя, устьцы ю, и верзи отъ себе: уне бо ти есть, да Ота. IV. 1\*

погибнетъ единъ отъ удъ твоихъ, а не все тъло твое ввержено будетъ въ геенну (ст. 27-30).

Речепо бысть древнимъ: не прелюбы сотвориши. Во времена того состоянія человѣчества, которое было полобно COCTO-(Tas. 4, 1-3), янію млалости когла движеніямъ и расположеніямъ внутреннимъ стремиться, немедленно по ихъ естественно возбуждении, къ внъшнему обнаружевію,довольно было удержать человъка закономъ оть открытаго прелюбодъйства, чтобы душа истощить въ себъ естене успъвъ ero, ственныхъ остатковъ первобытной свъжести, сохранилась и во внутреннемъ, нерастленномъ плотскою нечистотою, цъломудрін. Такъ, Іоснерь, убъжавъ отъ безстыдной Пентефріевой жены, сохранилъ цъломудріе не только тълесное, но и духовное. Потому и данъ былъ древнимъ законъ противъ внѣшняго только нарушенія цвломудрія: не прелюбы сотвориши. Теперь Фарисей, сохранля визшнимъ образовъ цълонудріе, могъ въ своемъ сердцъ и духъ быть исполненъ нечистотою разврата и однако усвоять себъ заковную правду, какъ не нарушившій буквы законной. Чтобы не разорилась, а сохравилась и исполнилась и сія запов'я въ своемъ духв и существъ, требовалось за-. коноположить оную также уже различно отъ

того, какъ речено бысть древнима. Законодатель Новаго Завѣта, съ властію и надъ Завѣтомъ Ветхимъ, даетъ заповѣдь о самомъ существѣ цѣломудрія, которое состоитъ въ чистотѣ и храненіи сердца отъ самыхъ внутреннихъ нечистыхъ движеній и можетъ парушаться однимъ взглядомъ нечистымъ: Азъ жсе глаголю вамъ, яко всякъ, иже воззритъ на жену, ко еже вождельти ея, уже любодъйствова съ нею въ сердцъ своемъ. Сколь ни ясны сіи слова Христовы, однако къ устраненію возможныхъ недоразумѣній не излишни нъкоторыя замѣчапія.

Господь, представляя нечистое вожделение цълію воззрънія, разумъеть, что человъкъ, взирающій такимъ образомъ на жену, не только не обузлываетъ своего пожеланія, но и воспламеняетъ опое. Изъ сего видно, что ежели раждается въ насъ пожелание противъ нашей воли, ежели мы не только не поддерживаемъ его, но и стараемся обуздать его; то не подлежимъ осуждению Спасителя: ибо, будучи облечены плотію и кровію, не можемъ освободиться отъ опасности подобныхъ движеній сердца. Вопреки встмъ нашимъ усиліямъ, они могуть происходить въ пасъ, или по дтйствію темпыхъ силъ, или по соприкосновению гръховной природы нашей съ предмстами, способными возбуждать гръховныя пожеланія. Какъ

нельзя не допустить вътра до открытой груди, сказалъ одипъ древній подвижникъ (1), такъ нельзя остановить и прилива помысловъ; потому что человъческая душа по самой природъ открыта для действій зла. Св. Златоусть говорить, что «Іисусъ Христосъ запрещаетъ здъсь «не всякое пожеланіе, но пожеланіе, раждаю-«щееся въ насъ отъ воззрѣнія на женъ. Ибо «любящій смотръть на красивыя лица, пре-«имущественно самъ возжигаеть въ себъ пламя «страсти, и душу дълаетъ плънницею, а послъ «сего скоро приступаетъ И къ совершенію «пожеланія.... Ибо Господь не просто сказаль: «кто пожелаетъ, поелику можно желать и сидя «Въ горахъ; но иже воззрить ко еже вож-«дельти, то есть, кто самъ производитъ въ «себъ пожеланіе, кто безъ всякаго принужде-«нія вовлечеть сего звѣря въ свое спокойное «сердце; это уже происходить не отъ природы, «но отъ нерадънія..... Посему-то Спаситель не «вовсе запретилъ смотрѣть па женъ, но только «запретилъ смотръть на нихъ съ вожделъні-«Смъ (<sup>2</sup>).»

(2) Бесѣд. на Ев. отъ Мато. т. 1. стр. 345. 347. Обращая слова Свон противъ Фарисеевъ, Спаситель, казалось, не: ммѣлъ нужды выставлять пожеланіе какъ грѣхъ, когда Фарисеи знали это изъ 10-й заповѣди, которая ясно говорила



<sup>(1)</sup> Авва Пименъ. Сказанія о подвижничествѣ святыхъ и блаженныхъ Отцевъ. Москва. 1845. Стр. 195, 196.

Уже любодъйствова съ нею въ сердиъ своежъ. Хотя прелюбодъявіемъ (μοιχένειν) Ηαзывается преступление противъ цъломудрія въ брачномъ состоянии; однако жъ духовное нарушеніе цъломудрія равно возможно и Хрнстову закону противно какъ въ состояніи брака, такъ и внъ брака. Но надобно замътить, что преступленіе супруговъ противъ цѣломудрія важнѣе преступленія безбрачныхъ. Ибо тамъ съ удовлетвореніемъ нечистому пожеланію соединяется неуваженіе къ благословенію Божію, подаваемому въ бракъ, и расторгается самымъ дѣломъ союзъ, въ который введены супруги Богомъ на всю жизнь.

Труднѣе для уразумѣнія убѣжденіе къ сохранснію цѣломудрія, соединенное въ бесѣдѣ Спасителя съ заповѣдію о цѣломудрін. Аще же око твое десное соблажняетъ тя, изми е, и верзи отъ себе: уне бо ти есть, да погибнетъ единъ отъ удъ твоихъ, и проч. Спаситель предлагаетъ въ сихъ увѣща-

ие пожелай. Но Фарисен временъ Інсуса Христа, имѣа очень ограниченныя духовныя понятія, часто впадали въ противорѣчіе сами съ собою. Даже образованнѣйшіе изъ нихъ не всегда говорили одно и то же. Такъ въ Талмудѣ въ одномъ мѣстѣ они учили : «худыхъ мыслей Богъ не при-«знаетъ за грѣхъ;» а въ другомъ говорили: «мысли о пре-«ступленіи хуже самаго престунленія.» Удивительно ли, если въ объясненіи 7-й и 10-й заповѣди они противорѣчили себѣ?

тельныхъ словахъ самое средство противъ нечистыхъ пожеланій, подобно какъ выше въ заповёди о гизва (23-26 ст.) присовокупиль о примиренін. То же наставленіе, правило только ивскольно поливе, Онъ повторяеть при аругомъ случат (Мато. 18, 8.9. Мар. 9, 43-47). Какъ Господь, говоря о гвъвъ, заповъдуеть для примиренія съ братомъ оставлять самое важное дѣло, наково жертвоприношеніе: такъ для подавленія нечистой похоти предписываеть удалять соблазнительные предметы, хотя бы то быль правый нашь глазь, или правая рука. Глазъ у всёхъ народовъ служнть образомъ драгоцънныхъ предметовъ. Римляне говорили: глазъ всего дороже. На то же указывають слова Ан. Павла (Гал. 4, 15). И не просто о глазъ говорить Христосъ, но о правомъ глаяъ: двеное око. Такимъ образомъ, дабы все твло ве подверглось вѣчныиъ мученіямъ, лучшо липниться самаго дорогаго глаза и правой руки, которую не можеть замѣнить лѣвая.

Но ужели каждый разъ должно отсѣкать тѣлесный органъ, какъ скоро онъ какъ нибудь ведеть къ похоти? Если бы при каждомъ пробужденіи нечистыхъ пожеланій необходимо было истреблять тѣлесные органы: то всѣ люди должны были бы обречь себя на изверженіе глазъ, и Церковь Христова, сдѣлалась бы обществомъ увѣчныхъ. Апостолъ Павелъ за-

Digitized by Google

новъдуеть храннть тело и пещись о немъ (Ефес. 8, 29). Самъ Спаситель полагаетъ источникомъ блуда и прелюбодъянія не телесные члены, но сердце (Мато. 15, 19). Св. Инсаніе ясно запов'ядуеть духомь поб'ядать искушенія плоти; оно называеть грѣховными членами плоти не уды твлеснаго организма, но блудъ, похоть, нечистоту (Римл. 8, 4, 15, 6, 12. 13. Кол. 3, 5). Если бы буквально должно было разумъть слова Спасителя: то надобцо было бы оправдать Оригена, который сдёлался скопцемъ, неправильно понявъ другое изръчение Господа (Мато. 19, 12); надобно было бы исторгнуть языкъ, вогда мы произносимъ худыя слова, уничтожить слухъ и т. д. Но, что еще хуже, при встхъ такихъ искаженіяхъ цъль ни мало бы не достигалась; похоть не преставала бы жить въ сердцъ, хотя бы всъ орудія къ удовлетворенію ея были истреблены. Златоусть въ самыхъ словахъ Спасителя находить признакъ того, что должно понимать ихъ не въ собственномъ смыслъ. Объясняя сіе мъсто, онъ говоритъ: «Спаситель произнесъ «означенныя слова не о членахъ. Онъ ниглъ «не осуждаеть плоти, но вездѣ обвиняеть раз-«вращенную волю. Не глазъ твой смотрить, «но чрезъ него смотритъ умъ и сердце. По-«елику когда душа наша бываеть обращена на «другіе какіе-либо предметы, тогда глазъ часто

«не видитъ предметовъ, находящихся прель Посему не все должно приписывать «нами. «дъйствію глаза. Если бы Христосъ говорнаь «о членахъ; то бы не объ одномъ глазъ ска-«залъ, и притомъ не о правомъ только, но объ «обоихъ. Потому что если кто соблазняется «правымъ глазомъ, тотъ безъ сомнѣнія соблаз-«няется и лѣвымъ. Итакъ, почему Спаситељ «упомянуль только о правомъ глазѣ и о нравой «рукѣ?-Потому, дабы ты зналъ, что рѣчь «идеть не о членахъ, но о людяхъ, имѣющихъ «съ нами тёсную связь. Итакъ, если ты кого-«либо любишь столько, что на него пола-«гасшься какъ на правый свой глазъ, и столь-«ко признаешь его полезнымъ для себя, что «считаешь его за правую руку свою, -и если «онъ развращаетъ твою душу; то ты и такого «человѣка отсѣки отъ себя (1).» Св. Аванасій, Кириллъ, Иларій и Өеофилактъ относять слова Господа къ ближайшимъ родственникамъ, которые влекуть насъ ко грѣху.

Объясненіе Св. Златоуста совершенно сообразно съ древнимъ употребленіемъ объясняемыхъ словъ и подтверждается другимъ мѣстомъ, гдѣ повторяется то же изрѣченіе и гдѣ Спаситель ясно говоритъ о соблазнителяхъ (Матю. 18, 7—9).

<sup>(1)</sup> Беска. на Еванг. отъ Мато. т. 1, стр. 350.

Итакъ общій смыслъ всего мъста слъдующій: «И одно внутреннее движеніе любоавйства, возбужденное нечистымъ взглядомъ на женщину, уже есть гръхъ прелюбодъянія. Какая же должна быть бдительность, чтобы не потерять цъломудрія и не быть осужденнымъ наряду съ блудниками! Особенно тяжкій нодвигъ состоитъ въ томъ, чтобы остеречься оть соблазнителя, каковымъ можетъ быть человѣкъ, нужный для тебя, какъ правая рука, и дорогой тебъ, какъ правый глазъ. Въ такихъ случаяхъ не дорожи и правымъ глазомъ, отсъкай и правую руку, оставайся безъ нужнаго и дорогаго для тебя человъка, прекрати всякія близкія къ нему отношенія, чтобы избавиться отъ соблазна и отъ огня геенскаго, неминуемо угрожающаго тебъ за увлечение соблазномъ.»

## о заповъди относительно развода.

Новая занов Едь Христова законодательства слёдующая: речено же бысть: яко иже аще пустить жену свою, да дасть ей книгу распустную. Азъ же глаголю важь: яко всякь отпущаяй жену свою, развъ словесе любодъйнаго, творить ю прелюбодыйствовати: и иже пущеницу пойметь, прелюбодъйствуеть (ст. 31. 32). Здёсь Господь даже и совсёмъ отмёняеть древній законъ въ буквальномъ его смыслё, но существенно не разоряеть, а исполняеть и утверждаеть ту самую мысль, съ какою данъ былъ сей законъ.

Во времена Ветхозавътныя не могъ, ковечно, быть совершенно невиятнымъ для человъка первоначальный законъ брака о неразрывномъ соединени двоихъ въ плоть едниу, какъ законъ самой природы, положенный Творцемъ при созданіи жены для перваго человъка (Быт. 11. 22-24). Но для него долженствоваль быть еще болье громокъ голосъ другаго закона о взаимныхъ отношеніяхъ мужа и жены, закона, положеннаго Богомъ собственно для падшаго человѣческаго естества: и къ мижч твоему обращеніе твое (жены) и той тобою (женою) обладати будеть (Быт. 5, 16). Сей послѣдній законъ таковъ, что, по смыслу и силѣ его, жена поставлялась въ строгую зависимость отъ мужа. Отсюда въ тъхъ случаяхъ, когда жена по чему-либо становилась противною мужу, и это, по свойству Ветхозавътнаго состоянія нъкоторой младости, немедленно обнаруживалось въ самыхъ поступкахъ мужа по отношенію къ женъ, въ такихъ случаяхъ жена подвергалась опасности сдълатьжалкою и беззащитною жертвою жестося кости и своеправія мужа. Какое же заковное

предписание нашлось нужнымъ приложить преступленій ради сего послъдняго рода (Гал. 5, 19)? Когда законъ первозданной природы о неразрывности соединенія двухъ въ плоть едину заглушался юношески-стремительнымн страстями человъка, и притомъ самовласtie мужа поддерживалось другимъ, даннымъ для гръшнаго уже человъчества, закономъ о строгой зависимости жены оть мужа: то понапрасны были бы, въ подобныхъ HATHO, MTO случаяхъ. какія-либо законныя ограниченія жестоковыйности человъка. Оставалось уступить сей неудержимой въ своихъ стремленіяхъ жестоковыйности, и только защитить, сколько возможно, права и безопасность отвергаемой жены. И законъ, дозволивъ разводъ безъ ограничительныхъ условій, требоваль только, чтобы самовластный мужъ самъ письменно отрекался оть жены и потому она была бы совершенно свободна оть него въ своей дальнъйшей сульбв; речено же бысть: яко иже аще пустить жену свою, да дасть ей книгу распустную. При установлении Новато Завѣта было уже совстмъ иное время. Теперь порочный человъкъ могъ предаваться злымъ страстамъ не столько по неудободержимому ихъ увлечению, сколько пряме по духовному разврату. Теперь иной Іудей, съ согласія самыхъ законниковъ и книжниковь, могъ самонлястно

отпустить жену, и даже не одну, нисколько не **думая о правахъ жены и со**бственныхъ обязанностяхъ, о предохранении себя и жены отъ распутства; и однако какъ предъ отвергаемою женою, такъ и предъ закономъ могъ онъ счисебя чистымъ и правымъ, если тать только далъ ей разводную на бумагъ. Это было бы уже совершенно противъ смысла и намъренія закона о разводъ: сей законъ данъ въ смыслъ охраненія безопасности и защищенія правъ жены, въ намъреніи предотвращенія опасныхъ для нравственности и спокойствія безпорядковъ въ супружествъ; а теперь сей же самый законъ могъ быть употребленъ именно къ порожденію и преумноженію самыхъ гибельныхъ безпорядковъ въ брачныхъ союзахъ, къ совершенному подавленію правъ жены. Сколько на самомъ дълъ обыкновенны и общи были у Іудеевъ, современныхъ Христу, такіе безпоряден въ супружествахъ, видно изъ того, что однажды ученики Христовы, услышавъ отъ Христа сильное подтверждение учения о неразрывности брачнаго союза, сказали ему: аще тако есть вина человтку съ женою, лучше есть не женитися (Мато. 19, 10). Итакъ, чтобы не разорился въ конецъ, а исполнился и быль непреложенъ законъ брака въ истинномъ его существѣ, буква Ветхозавѣтнаго **JAROHA** 0 разводъ должна, по смыслу и духу сего же

самаго закона, уже потерять свою важность и дъйствіе, такъ что безъ необходимости разводящіеся и вступающіе въ новый бракъ должны быть признаваемы за прелюбодѣевъ. Сей приговоръ объ отмѣненіи буквы закона, съ неограниченною властію надъ Ветхимъ Завѣтомъ, и нарекаетъ Законодатель Новаго Завѣта: Азъ же глаголю вамъ, яко всякъ отпущаяй жену развъ словесе любодъйнаго, творитъ ю прелюбодъйствовати: и иже пущеницу пойметъ, прелюбодъйствуетъ.

Изложенное нами изъяснение сего мъста вполнъ подтверждаеть блаженный Өеофилакть. Онъ говорить: «Моисей повелълъ, чтобы возсненавидъвшій жену свою развелся съ нею, «дабы не случилось чего нибудь хуждшаго, «потому что возненавидънная могла быть и уби-«та. Но таковый обязанъ дать разведенной развод-«ную, которая у нихъ называлась отпускною, «такъ чтобы отпущенная уже не возвращалась «къ нему и не произошло смуты, когда онъ уже съ другою (1).» И приведя «СТАЛЪ ЖИТЬ далые слова Христовы: Азъже глаголю вамъ, **яко всякъ** отпущаяй жену свою, развъ словесе любодъйнаго, творитъ ю npeлюбодъйствовати: и иже пущеницу пой-

<sup>(1)</sup> Благовъстникъ. См. Прав. Собесъд. 1855 кн. 3. стр. 108.

меть, прелюбодъйствуеть, --блаженный Учи. тель продолжаеть: «Господь не нарушаеть Мон-«сеева закова, по исправляеть его Н Запре-«щаеть мужу ненавидъть свою жену безъ вв-«ны. Если онъ оставить ее по уважительной «причинъ, то есть за прелюбодъяніе, не поме-«житъ осужденію: а если не за прелюбодъяніе, «то подлежить суду: потому что темъ застав-«лясть ее прелюбодъйствовать. Но и тоть ста-«новится прелюбодъемъ, нто возметъ ес: но-«тому что, если бы никто не ввяль ея, она, «быть можеть, возвратилась бы пъ премнему «мужу, и понорилась бы ему. А Христіанны «должно быть миротворцемъ и для чужна». «твмъ болве для своей жены, которую Богь «совокупиль съ нимъ (1).»

Итакъ смыслъ Христовой заповъди противъ развода есть слъдующій: «Брачный союзъ, какъ установленный самимъ Богонъ, имъётъ такую священную важность, что только одна причина, и именно прелюбодъйство мужа или жены, какъ явное поруганіе святыни брака и прямое нарушеніе сего союза, можетъ сдълать разводъ законнымъ. Если же кто, вромъ сего случая, разведется съ своею женою, такъ, чтобы она свободно могла посягнуть за другаго; то онъ не иное что дълаетъ, какъ

(1) **Тамъ же**.

разрѣшаеть и даеть побужденіе своей женѣ прелюбодѣйствовать отъ живаго мужа. Равно и женившійся на сей женѣ, разведенной съ мужемъ, прелюбодѣйствуетъ съ такою женою, у которой еще живъ свой мужъ.»

## О заповъди отпосительно клятвы.

Далье слъдуеть Христово законоположение о клятвь: паки слышасте, яко речено бысть древнимъ: пе во лжу клепешися, воздаси же Господеви клятвы твоя. Азъ же глаголю валъ не клятися всяко, ни небомъ, яко престолъ есть Божій: ни землею, яко подножие есть ногама Его: ни Герусалимомъ, яко градъ есть великаго Царя. Ниже главою твоею кленися, яко не можеши власа единаго была или черна сотворити. Буди же слово ваше: ей, ей: ни, ни: лишше же сею опъ пепріязни есть (ст. 55-58).

Мѣсто сіе представляеть разныя трудпости. Кромѣ того, что Інсусъ Христосъ отмѣняеть здѣсь древній законъ клятвы, – Самъ Онъ и Апостолы въ другихъ случаяхъ употребляли или допускали клятву, повидимому, несогласно съ заповѣдію: не клятися всяко. Такъ Апостолъ Павелъ безъ всякаго посторонняго побужденія, по одному внутреннему сознанію истины своихъ словъ, клянется Богомъ (см. Отд. IV. 2

Рим. 9, 1. 2 Кор. 2, 17. Гал. 1, 20) и призываетъ Его въ свидътели (Рим. 1, 9. 2 Кор. 1, 23. 11, 11. 31. Филип. 1, 8. 1 Сол. 2, 5. 10. сл. еще 1 Сол. 3, 27). Самъ Спаситель также произнесъ клятву на судъ, когда HA слова Первосвященника: заклинаю тя Богомь живымь, отвътствовалъ: ты рекль еси; ибо у Евреевъ обыкновенно судія произносиль клятвенную формулу, а обвиняемый усвояль ее себъ словомъ: аминь (1). Какъ согласить съ симъ ръшительныя слова Христовы: не клятися всяко? Далъе, въ воспрещения клятвы небомъ, землею, Іерусалимомъ, главою, приводятся въ словахъ Христовыхъ такія причины, которыя, повидимому, болѣе утверждають силу такихъ клятвъ. Казалось бы, потому и можно клятися небомъ и землею, что первое есть престолъ Божій, а другая-подножіе ногама Его. Но Господь напротивъ говоритъ: не клятися ни небомъ, яко престолъ есть Божій, ни землею, яко подножіе есть ногама Его и проч. Наконецъ Христіанское употребленіе клятвы, оправдываемое примъромъ Господа и Апостоловъ, необходимо согласить и съ сими Христовыми словами: буди слово ваше:



<sup>(1)</sup> Maimonid. constitut.de jurejur. c. 11. § 10. Selden. de Synedr. 11, 11. p. 830. Michaëlis Mosaisches Recht. Γ.A. 6. § 302.

ей, ей: ни, ни: лишше же сею отъ непріязни есть. Всъ такія трудности удобно и просто разрѣшаются, если, по внушаемому св. Іоанномъ Златоустомъ правилу, «не станемъ «просто судить с дѣлахъ, но будемъ тщательно «вникать во время, причину, намѣреніе, въ разиччіе лицъ и во всѣ другія обстоятельства; «иначе не можно дойти до истины.»

Такъ времена, не столь отдаленныя отъ первобытнаго состоянія человичества, когда. посему, еще въ самой духовной природъ гръшнаго человѣка были болѣе ясные остатки и слъды первоначальной близости къ Божественному, нежели въ послёдующее время, ---человёку върующему достаточно было сдълать 0.4HO праводушное указаніе на истиннаго Бога, даже и не прямо на Него Самого, но только на свътлые образы или величія Божія (каковы небо и земля), или царства Его (каковъ для Іудея быль Герусалима), или власти Его лично наль человѣкомъ (къ чему относится собственная **глава и жизнь человъка): и чрезъ это одно сей** человъкъ уже поставлялъ себя благоговъйно. въ своемъ духѣ, въ присутствіе Божіе, и подтверждалъ такимъ образомъ свои слова и дъла свидътельствомъ Самого Бога. Посему законъ Божій ограждаль только правоту сихъ удостовърительныхъ указаній на Бога: не кленитеся именемъ Моимъ въ неправдъ, да не осквер-Ота. ІУ. 2\*

ните имене Святаго Бога вашего (Левнт. 19, 12), или, какъ сказалъ Іпсусъ Христосъ: речено бысть древнимъ: не во лжу кленешися, воздаси же Господеви клятвы твоя (1). Время явленія Христіанства было совствуть инаго свойства. Въ сіе время, по свильтельству Апостола Павла, стихи міра, ићкогда въ достаточномъ свѣтѣ предъизображавшія духовно-благодатные предметы и истины, стали уже немощными и худыми, не возвышающими духа къ Божественному и духовному (Гал. 4, 9). Итакъ теперь, когда въ природъ человъческой такъ оскудъли остатки первоначальной пріемлемости къ Божественному, Іудей, и не нарушая клятвъ, могъ только суесловить ими: онъ могъ свидътельствоваться Богомъ въ самыхъ обыкновенныхъ, житейскихъ вещахъ, не только не входя духомъ въ присутствіе Божіе, но запимаясь сустою; а на Ісрусалимъ, на небо и землю и пр. могъ дълать удостовърительныя указанія, уже не разумъя истиняаго смысла своихъ указаній; дотого померкли сіи образы величія и царства Божест-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Нѣтъ нужды останавливаться на томъ, что буквально сихъ словъ нѣтъ въ законѣ. Ибо они выражаютъ ни болѣе, ни менѣе того, что и точная буква закона. Св. Златоуетъ говоритъ: «что значитъ: воздаси Господеви клятем «теоя? Это значитъ, что въ клятвѣ ты долженъ говорить «истыну.»

веннаго! Посему какъ нъкогда клятва поставляла человъка духовно въ присутствіе Божіе и потому составляла часть истиппаго Богопочтенія: такъ теперь у Іудеевъ она становилась выраженіемъ легкомысленнаго пренебреженія къ Божественному, т. е. къ имени, вездъприсутствію и образному проявленію Божества, н ельдовательно такимъ же лицемъріемъ предъ Богомъ, противъ котораго вооружался древній законъ: не во лжу кленешисл. Итакъ, чтобы духомъ фарисейства не разорился въ консцъ н сей законъ, чтобы сохранить его въ существенномъ его смыслъ и духъ, нужно было измъвить букву сего закона, далъс которой Іудейство не проникало. И Законодатель Новаго Завъта, съ Божественною властію, совсъмъ отвергаеть Іудейскую клятву во всёхъ ен видахъ. Азъ же глаголю вамъ, такъ Онъ говоритъ, не клятися всяко: ни небомъ.... ни землею.... ни Герусали. кожъ и пр.

Изъ сказаннаго можетъ быть понятно, почему Господь приводитъ такія причины запрещенія клятвы, которыя, казалось бы, должны утверждать значеніе и силу должной клятвы: ни небомъ, яко престолъ есть Божій: ни землею, яко подножіе есть ногама Его: ни Іерусалимомъ, яко градъ есть великаго Царя и проч. «Вы клянетесь Іерусалимомъ, пебомъ, землею и т. под., какъ бы такъ гово-

рилъ Господь Гудеямъ, сами не понимая смысла и не чувствуя силы своихъ клятвенныхъ словъ. Но подумайте и возчувствуйте, что небо, которое вы призываете въ свидътели своихъ удостовъреній мертвымъ и неразумнымъ -0LO вомъ, есть престолъ Всевышняго п Вседержавнаго Царя, что Іерусалимъ, на который вы также обыкли указывать въ своихъ удостовъреніяхъ безъ мысли и чувства, есть образнобл иодатный градъ сего Великаго Царя, что ванла глава, которою свидътельствуетесь столь безсмысленно, находится въ рукахъ также Вседержителя. Воть кого вы касаетесь съ вашимъ легкомысліемъ, употребляя свои бездушныя клятвы, хотя бы и не во лжу клялися! Итакъ оставьте всѣ ваши клятвы: не клянитеся ни небомъ, потому что оно представляетъ престолъ Божій, ни Іерусалимомъ, потому что онъ представляеть въ себъ градъ Божій и пр. Въ силу самаго съновно-образнаго порядка вещей, равно какъ въ силу самаго закона клятвы, Азь глаголю: не клятися и т. д.; всякій видъ клятвы бездушной, или только наружной и слъдовательно лицемърной, есть оскорбление Богу.» Такъ изъясняется отрицательная сторона закона Христова о клятвѣ.

Не теряя изъ вида духа Ветхозаконной заповѣди о клятвѣ, разрѣшаемаго Спасителемъ оть мертвой буквы, легко поймемъ и поло-

Digitized by Google

житсльную сторону закона Христова: буди же слово ваше: ей, ей: ни, ни и пр. Духъ Ветхозаковной клятвы, какъ выше было уже показано, требовалъ того, чтобы чрезъ нее поставляль себя въ присутствіе Бочеловъкъ жіе и такниъ образомъ свои удостовъренія утверждаль свидътельствомъ Самого Бога. Теперь, когда Іудей при своей клятвъ уже не мыслію и чувствомъ своимъ возвышался къ присутствію Божію, хотя и въренъ былъ буквъ закона: не во лжу кленешися, что нужно дълать истиннымъ чадамъ Церкви? Должно чистодуховнымъ подвигомъ Новозавѣтной вѣры ставить себя въ присутствіе Божіе, должно слова, дыа и самыя мысли постоянно представлять. въ своемъ върующемъ сердцъ, вся испытую*шему* суду Божію. И тогда простое утверждене и отрицаніе чего бы то ни было, соединенное съ постояннымъ хожденіемъ върою предъ Богомъ, подтвердится сосвидътельствованіемъ Самого Бога и следовательно будетъ самымъ твердымъ и достовърнымъ; между тъмъ какъ всякаго рода фарисейскія клятвенныя увъренія Богомъ, пебомъ, землею и проч., выражаемыя безъ духовнаго ощущенія присутствія Божія, и слъдовательно бывшія у Іудеевъ только наружными и лицемърными предъ Богомъ, представляли въ самомъ существъ своень одну ложь, происходящую оть лукаваго,

макъ отца лям. Сіе и выражено въ словахъ Христовыхъ: буди же слово ваше: ей, ей: ни, ни: лишие же сею отъ непріязни есть (1). Таковъ смыслъ и того постановленія, которымъ Апостолъ Іаковъ предостерегаетъ новоувъровавшихъ изъ Іудеевъ отъ прираженій Іудейства, именно въ употребленіи лицемърной клятвы (3, 12): буди вамъ еже, ей, ей, и еже, ии, ци: да не въ лицемприе (2) впадете. Аностоль, въ томъ же послании предложивъ ученіе о Духѣ благодати, иже вселися въ ныи. съ ревностію любви сл'єдить за встани расположеніями нашими (4, 5. 4), очевидно разумъсть слова: ей, ей, ни, ни, не ицаче, какъ произносимыя • при внутреннемъ сосвидътельствованіи Самого Духа Божія.

Сказаннымъ само собою устраняется затрудненіс и въ разсужденіи клятвъ, употребляемыхъ въ самомъ Новомъ Завътъ (Апостоломъ Павломъ и Самимъ Спасителемъ, какъ выше показано) и оказывающихся необходимыми въ общественной и частной жизни Христіанъ въ извъстныхъ случаяхъ. Значеніе Новозавътной Христовой заповѣди относительно клятвы

(2) Греч. иπохраясь значить именно ханжество, лицемёрную набожность. Такъ и въ Арабскомъ перевода: «чтобы вы не внали въ притворство.»

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Άπό τοῦ πονηροῦ ΟΤΈ Αγκαβατο.

то, чтобъ мы и дълали и говорнан все въ очахъ Божіихъ, и чтобы потому простое да или нивть, сказавное въ чувствъ присутствія Божія, имъло полную удостовърительную силу. утверждаемую въ духъ и истинъ свидътельствонъ Божінмъ. (Ибо пначе и самую духовную заповъдь Новаго Завъта мы обратили бы въ одну мертвую букву словъ: ей, ей, ни, ни, н такимъ образомъ Христіанство превратили бы въ Іудейство, съ правдою котораго нельзя войти въ парствіе небесное). Но Апостольская клятва: истину глаголю о Христь, не лу, послушествующей ми совъсти моей Духомъ Святымъ (Рим. 9, 1), что иное и значить, какъ не то же Христово да, только вполнь объясненное въ своей силь? Посему и намь **10JWBO** такъ лавать необходимыя клятвы. чтобы наше клятвенное показаніе не по мертвой буквъ закона, какъ у Іудеевъ, а въ самомъ **дух**ѣ и истинѣ утверждалось свидѣтельствомъ Божіимъ, чтобы т. е. при клятвѣ и присягь духомъ въры ставить себя предъ Самого Христа распятаго и предъ Его всесудящее и пропикающее слово. Такого рода клятвенное показаніе и есть Христово да, или нють, по истинному значенію онаго. Отсюда же само собою открывается, что фарисейски-лицемърлегкомысленно-пустыя клятвы въ выя или Христіанствъ столько предъ Богомъ преступнъе самой Іудейской клятвы, еколько Христіанство выше и духовно-существеннъе Іудейства.

Общій смыслъ Христовой заповѣди относительно клятвы есть слъдующій: «Въ Новомъ Завъть нътъ мъста ни для одного вида Іудейски-лицемърной и пустословной клятвы, хотя бы такою клятвою и не во лжу влялися. Это значило бы безчестно лицемърить, или безумпустословить предъ Самимъ Богомъ: ибо HO существенный смысль и сила клятвы, не понимаемыя или пренебрегаемыя фарисейски-клянушимся, относятся къ Самому Богу. По Новозавътному Законодательству (согласно впрочемъ и съ духомъ Ветхозавътнаго закона клятвы), человѣкъ долженъ при каждомъ простомъ **y**твержденіи или отрицаніи чего либо поставлять себя духовно предъ очани Божіими, такъ чтобы его простое да, или нъть уже имъдо силу, удостовърлющую какъ бы свидътельствомъ Самого Бога. Равно и въ случаѣ торжественной клятвы онъ должень такъ върою войти въ присутствіе Божіе, чтобы его клятва была такова, какъ да или нътъ, сказанное предъ лицемъ Самого Бога. Всякая же другая клятва, т. е. клятва пустая, только наружная и лицемърная, хотя бы она и пелжива была по своему предмету, уже сама по себъ есть предъ Богомъ ложь, сущая отъ отца лжи, лукаваго.»

## 0 мнимо-духовномъ христіанствъ

ВЪ ДРЕВНІЯ ВРЕМЕНА ЦЕРКВИ.

Духовное такъ свойственно Христіанству, что Апостолъ Павелъ Новозавѣтное устроеніе Церкви, совершившееся при посредствъ св. Апостоловъ, называетъ служеніемъ духа (2 Кор. 3, 8.) и самое Евангеліе противоноставляеть Ветхозавѣтному Закону, какъ животворящій духъ убивающей буквѣ или письмени (тамъ же 9, 7.). И мы сами можемъ войти въ силу и духъ Евангелія не иначе, какъ чрезъ внутреннее, въ силъ Св. Духа усвоение того, что возвъщается Имъ, а безъ сего пътъ и пе можетъ быть и истиннаго Христіанства. Посему мы должны, во первыхъ, исполняться познаніемъ воли Божіей во всякой премудрости и разумъ духовнъмъ (Кол. 1, 9.); вниманіе Слову Божію у насъ должно быть таково, чтобы входить намъ своимъ духомъ въ благодатный духъ и жизнь, выражающиеся въ Словъ Божиемъ (Іоан. 6, 65.). О духовномъ, каково Слово Божіе, должно и

разсуждать духовно, поелику, по слову Апостола, что происходить отъ Духа Божія, то можетъ быть и понимаемо только духовно (Кор. 3, 13-15.). Потомъ по духу истиннаго Христіанства, всъ върующіе должны представлять въ себъ не одно внъшнее видимос общество, но и внутреннее, духовное, должны устроять изъ себя во Христъ храмь духовень, святительство свято, возносити жертвы духовны (1 Нетр. 2, 5.). Всъ священнодъйствія христіанскія, для благодатнаго дъйствованія на насъ, требуютъ отъ насъ въры, подъ видимыми образами созерцающей въ нихъ Ħ усвояющей себъ невидимый благодатный духъ и силу (Іоан. 6, 63. сн. 53-57.). И вообще, чтобъ быть истинными Христіанами, намъ нужно всегда ходить по духу (Рим. 8, 1.) или духомь (Гал. 5, 16.) и служить Богу духомь (Рим. 1, 9. Филип. 3, 3.); мы тогда только и достигнемъ истиннаго христіанскаго совершенства, когда будемъ истинно-духовными (1 Кор. 5, 1. 14, 57. Гал. 6, 1.).

Но нътъ столь священной истины, изъ которой бы нечестіе развращенныхъ людей не сдълало злоупотребленія. Такимъ образомъ, какъ изъ истинной ревности о твердомъ храненіи священныхъ уставовъ Церкви нъкоторые изъ несчастныхъ отщепенцевъ отъ Церкви сдълали изувърное побораніе по одной мертвой

· Digitized by Google

буквъ мнимостаринныхъ уставовъ и правилъ церковныхъ, такъ и отъ истинной христіанской духовности многіе уклонились и уклоняются къ ложной духовности, къ мнимо-духовному христіанству. Изъ сектантовъ, отдълившихся отъ Церкви въ нашемъ отечествъ къ поборникамъ ложной духовности или мнимо-духовнаго христіанства принадлежатъ: Духоборцы, Молоканы, Хлысты и Скопцы. Стремленіе къ самомнимой духовности ови выразили самымъ названіемъ своимъ: ибо сами себя они обыкновенно называють диховными христіанами (Молоканы и Хлысты), духовниками (Хлысты), духовными братьями (Скопцы), избранными людьми Божіими (Хлысты) и сынами Божіими (Духоборцы). Отъ другихъ сектантовъ они отличаются тъмъ, что отступають отъ Перкви не въ частныхъ какихъ нибудь догматахъ, но почти въ цъломъ составъ своего ученія и въ направленіи почти всей своей духовной жизни. Но основный характеръ ихъ, бывшій главною причиною всъхъ ихъ заблужденій, составляетъ то, что обознамы наименованіемъ чили мнимо-духовнаго христіанства или мнимой духовности. Эта мнимая духовность ихъ въ существъ своемъ есть не что иное, какъ духовная гордыня или чрезмърнос превозпошеніе дарами духа, естественными или мнимоблагодатными, съ пренебреженіемъ ко всему, выходящему изъ области внутреннихъ дъйствій духа. Они, большею частію, съ презрѣніемъ смотрятъ на все виѣшвъ въръ и благочести. При мнимомъ. нее внутреннемъ просвъщении свыше, они не хотять нуждаться въ буквъ Писанія и свободно дають ему тоть или другой смысль, не стасняясь противоръчіемъ сему прямаго, истиннаго Нѣкоторые изъ нихъ совершенно смысла. отвергли все содержаніе Писанія, или превратили его въ одни внутреннія явленія духа (1). Церковь, по мнѣнію сихъ сектантовъ, есть только невидимое общество, соединенное однимъ внутреннимъ единеніемъ духа. При односторовнемъ стремлевіи къ духовному, они отвергли Св. Таинства, равно какъ и всѣ другія православныя священнодъйствія и обряды. Богоучрежденную Іерархію они или замѣнили своимъ измышленнымъ чиновачалісмъ, пли также отвергли. Наконецъ, яъкоторые изъ нихъ всякое подчинение какимъ либо отвергаютъ опредвленнымъ законамъ, относя сіе къ недостатку совершенства (2); всѣ же вообще извра-

(2) Церковь и законъ, ажемудрствуютъ Хлысты, ни къ чему обязать насъ не могутъ: ибо мы достигли уже духовнаго совершенства.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Иларіонъ Побирохинъ, извѣстный Духоборець Тамбовской губернія, отвергалъ Библію (которую онъ, во свойственной ему грубости, называль Хлопотницею), личное бытіе Бога и всѣхъ духовъ.

щаютъ истинную христіанскую нравственность: то тирански мучатъ свое тѣло, признаваемое ими, по самому существу своему, за темницу души и причину всѣхъ страстей, то съ презорствомъ предаются всѣмъ постыднымъ плотскимъ страстямъ.

Если вообще ложь нигдъ не открывается въ такой наготь, какъ въ своей исторіи, въ пагубномъ всегда вліяніи своємъ па жизнь человъка, - то особенно исторія можеть облимнимо-духовнаго христіанства. чить ложь Безъ всякаго преувеличенія можно сказать. что никакія другія ереси не производили такихъ пагубныхъ послъдствій въ жизни ихъ приверженцевъ, какъ ереси мнимо-духовныя.-Исторія Русскихъ мнимо-духовныхъ сектъ мало извъстна,-потому что онъ не такъ еще давно явились, и тщательно скрывають настоящую жизнь свою, подъ личиною благоче-Но всъмъ хорошо извъстенъ нечистый стія. источникъ ихъ и пагубные плоды ересей, отъ которыхъ произошли ихъ ереси. Первое появленіе сихъ ересей въ Россіи со времени переселенія къ намъ иностранцевъ и нъкоторые совращенія Русскихъ иностранными опыты сектантами показывають, что Русскіе поборники мнимой духовности ведуть начало свое непосредственно съ Запада, - отъ мнимо-духовныхъ сектъ, порожденныхъ своевольнымъ

преобразованиемъ Латинской Церкви въ шестнадцатомъ столътіи (3). Но первоначальный источникъ мнимо-духовныхъ сектъ, какъ Западныхъ, такъ и Русскихъ, скрывается гораздо дальс-въ древнъйшихъ временахъ Церкви.-Такимъ образомъ, чтобы показать нашимъ заблуждающимъ братіямъ, какими пагубными началами они увлекаются, мы намърены изобразить исторію древнихъ мнимо-духовныхъ секть, оть которыхъ происходять наши секты. Поразительное сходство, какое во многомъ преддревнія секты ставляютъ этого рода съ нашими, должно служить для инхъ върнымъ ручательствомъ, чего ожидать имъ отъ мнимой духовности и какъ гибеленъ путь, на который опи вступили.

Мнимая духовность существовала съ первыхъ временъ Христіанства въ разныхъ сектахъ, отпадшихъ отъ Церкви. Какъ болѣзнь духа, она легко заражала больныхъ духомъ; но такъ же, какъ болѣзнь, всегда отвергаема была Церковію, при нервомъ появленіи.

Начало пагубныхъ заблужденій этого рода восходитъ ко временамъ Апостольскимъ. Основою своеволію ревнителей мнимой духовности послужило истинное ученіс о духовной свободѣ,



<sup>(3)</sup> См. Исторію Русской Церкви Пр. Филарета. Періодъ пятый. 80—90 стр. Москва. 1848.

которое въ первый разъ возвъщено было Христіавствомъ. Несогласная съ Христіанствомъ мыятельность и неправильная привязанность къ закону Христіанъ изъ Іудеевъ обличены были самими Апостолами; но мнимые DEBINITE духовной свободы (большею частію казь обращенныхъ язычниковъ), отверсая всякую мнительность и привязанность къ закону, не котъля знать уже никакого закона. Вся ми льть суть (1 Кор. 10, 23.), вси разуль (уюдь въдъніе) имамы (8, 1.), твердили они, съ кичливостию взирая ва тревожную мнительвость и рабство закону братьевъ свонхъ изъ Іудеевъ.—Св. Апостолъ Павелъ внунцадъ **T**8кихъ Христіанамъ, въ обличение ихъ уметвованій, имъть больше любви къ своимъ братіамъ, потому что хотя все возможно Христіаишу, но ке вся на пользу, не вся назидають (10, 23); хотя всёмъ Христіанамъ преподано истинное въдъніе, по разумо (въдъніе) кичить, а любы созидаеть (8, 1.). Кичливый же разумъ не только не смирился, но не жетыль останавливаться и на этомъ заблуждении; оть заблужденія въ жизни онъ скоро церепель въ настоящему лжеучению. Въ носланияхъ къ Колоссаемъ, Ефесеемъ, къ Тимоосю и Титу Апостолъ Павелъ часто обличалъ BЪ развращенныхъ Христіанахъ скверныя суесловія и прекословія лжеименнаго разума Ота. IV. 3

( исобынирос учыть, въдъніе, ложно такъ называемое 1 Тим. 6, 20), скверныя тщегласія U прельщенія ложной философіи, по преданію человъческому, по стихіямъ міра, а не по Христъ.-Ревнитсли ложной свободы тъмъ легче могли усвоить себъ прельщенія ложной философіи или ложныя преданія человъческія, чъмъ свободнъе вообще усвояли онп всъ заблужденія общественной жизни.-Извъстная религіозная философія, которою наиболѣе увлекались Христіане того времени, перешла къ нимъ отъ язычествующихъ Іудсевъ. Она извъстна была полъ именемъ символической философіи (φιλοσοφία διά συμβόλων) и состояла въ произвольномъ иносказательномъ или таинственно-символическомъ толкованіи Писанія (4). Отъ сей-то философіи, по преданіямъ человъческимъ, произошли тъ буји стязанія и свары законные (споры о законъ Тит. 3, 9. сн. 1 Тим. 1, 7.), тъ басни и безконечныя родословія (1 Тим. 1, 4.), которыя обличалъ Апостолъ въ ложныхъ Христіанахъ (5).

Digitized by Google

<sup>(4)</sup> Такой онлософія держались Александрійскіе Іудея, (представителемъ конхъ можно назвать ученаго Филона,) и двѣ аскетическія секты Јудейскихъ Мистиковъ— Серацевтовъ и Есссевъ.

<sup>(5)</sup> Въ этихъ заблужденіяхъ слѣды языческой филооофін, перешедшей потомъ къ Гностикамъ, видатъ Св. Ирмней и Тертулліанъ.

Ея же начала могли заставить другихъ хвалиться мнимыми дарами пророчества или непосредственныхъ откровеній свыше (Апок. 2, 20) и въдъніемъ какихъ-то таинственныхъ *глубин*ъ, которыя однако Самъ Сынъ Божій называеть сатаниными (24) (<sup>6</sup>).—Символическое или мнимо-духовное толкование Писания заставляло также видъть иносказание въ томъ. не хотълось върить въ собственномъ чему смысль. Безъ сомньнія, въ этомъ смысль Именей и Филитъ говорили, что воскресение мертвыхъ уже было, и тъмъ, по словамъ Апостола. возмущали въру нъкоторыхъ (2 Тим. 2, 18) (7).-Другіе, по ложному стремленію къ одному духовному и по презрънію ко всему чувственному, не хотѣли признать и во Христь истинной плоти, и потому отвергали тайну Его воплощенія (8). Евангелистъ Іоаннъ сви-

<sup>(6)</sup> См. св. Григорія Двоеслова Нравств. кн. V гл. 18. Винкентія Леринскаго кн. противъ ересей.

<sup>(7)</sup> Такъ разумѣютъ ученіе сихь еретиковъ св. Епифаній, св. Амвросій, Феодоритъ и Өеофилактъ.

<sup>(8)</sup> Только по связи съ мнимою духовностію докетнямъ и могъ сохраннться до настоящихъ временъ. Его проповѣдывали извѣстные основатели молоканства Семенъ Уклеинъ и Семенъ Далматовъ, которые учили, что Христосъ принесъ съ неба плоть, не похожую на нашу. Подобнымъ образомъ у Молоканъ и Духоборцевъ образовалось ученіе о томъ, что воскресенія мертвыхъ не будетъ, или будетъ только духовное, а у Хлыстовъ и Скопцовъ произошло вѣровавіе въ таинственную смерть и воскресеніе.

Отд. 1У.

автельствуетъ о семъ, какъ объ отвержения Христіанства,—такъ какъ пріятіе истиннаго естества человъческаго Сыномъ Божінмъ есть основаніе домостроительства нашего спасенія: всякъ духъ, иже не исповъдуетъ Іисуса Христа во плоти пришедша, отъ Бога нъсть: и сей есть Антихристовъ, егоже слышасте, яко грядеть, и нынть въ мірь есть уже (1 Іоан. 4, 5. сн. 2 Іоан. 7.).-Въ нравственномъ отношении мнимо-духовная свобода, заставлявшая говорить вся ми льть сить, могла вести только къ своеволію, къ пренебреженію всъми ограниченіями правственныхъ законовъ. Тогда какъ многіе изъ върующихъ Іудеевъ, по излишней мнительности. боялись позволить себъ что-либо самое естественное, бывшее въ употреблении у язычияковъ, проповъдники ложной свободы не боя-**ЛИСЬ УЧАСТВОВАТЬ ВЪ ТОМЪ**, ЧТО ОТНОСИЛОСЬ КЪ идолослуженію, публично вкушали CAMONY идоложертвенныя мяса и безъ смущенія ходили въ идольскія капища на жертвенныя пиршества (1 Кор. 8, 10).—Другіе, отвергая воскресеніе мертвыхъ, съ глумленіемъ вопротали, гдъ есть обътование пришествия Его, и богохульствовали безбоязненно, по свонхъ похотехъ ходяще (2 Петр. 5, 5. 4). Тайнозритель Іоаннъ говоритъ о лжеучителяхъ, которые, выдавая себя за пророковъ и испы-

тателей мнимыхъ глубнеъ, учили и льстили рабы (Божін) любодьйствовати и снъсти жертву идольскую (Апок. 2, 20). Онъ называеть ихъ Николаитами, послёдователями Валаама и Іезавели. Наконецъ, Апостолъ Іуда обличалъ такихъ еретиковъ, которые, предаваясь разврату, скверня плоть, господства отметались, славы же хуляще не трепетали (Іуд. 8), то есть, какъ объясняютъ Св. Отцы и Учители Церкви, презирали всякую земную власть и самыхъ небесныхъ Ангеловъ (°).-Но та же ложная свобода, которая однихъ вела къ необузданной вольности, другихъ приводила къ суровому нехристіанскому аскетнэму. По началамъ ложной философін, по заповъдемъ и ученіемъ человъческимъ, возвышая духъ до ложной высоты и унижая тью, какъ мнимый источникъ всъхъ золъ, послъдние поставляли особенный подвигъ святости и премудрости въ самовольной службъ и смиренномудріи и непощадъніи тъла, не въ чести коей, какъ говоритъ Апостолъ, къ сытости плоти (Кол. 2, 22. 23. сн. 2. 18). Такъ какъ основанісмъ такого самоизвольнаго смиренномудрія была не христіанская заповѣдь о воздержаніи, а отрицаніе того, что Богъ есть Творецъ всёхъ благъ земныхъ, дан-

Digitized by Google

<sup>(9)</sup> Св. Епифаній и Клименть Александрійскій.

пыхъ върнымъ для наслажденія съ благодаренісмъ: то Апостоль Павелъ ложные подвиги сретиковъ называетъ внушеніемъ духовъ лестчихъ и ученій бъсовскихъ (1 Тим. 4, 1—3). Запе, говоритъ онъ, всякое созданіе Божіе добро, и ничтоже отметно, со благодареніемъ пріемлемо (4).

Христіанство Такъ мнимо-духовное ВЪ главныхъ чертахъ своихъ обозначилось еще во времена Апостольскія и тогда же самими Апостолами обличено было, какъ отступленіе отъ зараваго ученія. Но, по предсказанію самихъ Аностоловъ, еретики все болѣе и болѣе должны были преуспъвать въ нечестіи и лжеученіе ихъ должно было распространяться, какъ ракъ (болѣзнь) на здоровомъ тѣлѣ (2 Тим. 2, 16. 17). Если вообще по нечестію уклонившіеся отъ прямаго пути вѣры съ трудомъ возвращаются на него снова, то тѣмъ труднѣе это для людей, оставляющихъ послушание въръ по духовной гордости. Чъмъ яснъе обличается ихъ ложь, темъ упрямее становятся они въ своихъ убъжденіяхъ. Обличаемые очевидными основаніями, они указывають на внутреннія, на просвъщение свыше, котораго будто они одни удостоиваются.

Но «гдѣ грѣхъ, говоритъ одинъ писатель первенствующей Церкви, тамъ многоразличіе, тамъ расколы, раздъленія, несогласія, какъ,

напротивъ, глъ добродътель, тамъ единство, тамъ согласіе (10).» Съ своеволіемъ духа He совмъстна покорность одному учению. Предполагая въ себъ чрезвычайныя духовныя дарованія и измѣряя все по своимъ мыслямъ и чувствамъ, мнимо-духовные не могутъ подчиняться ничьему сужденію. «Они всѣ, говоритъ Тертулліанъ, думаютъ быть мудрыми и лучше хотять учить, чёмъ учиться (11),» а по словамъ св. Иринея, «они только себя и выдавали за образецъ истины (12),» и «не хотъли никого считать совершеннымъ, кто не изобрътетъ новой лжи (13).» Поэтому они викакъ ве могли согласиться и между собою. Чему училъ одинъ, того не принималъ другой, потому что не видъль достаточной, положительной основы для убъжденія, и самъ водился тъмъ же своего нимымъ просвъщеніемъ свыше, какимъ воанася и тотъ, -то есть, также увлекался однить темянымъ чувствомъ или мечтами разгорявоображенія. Отъ того у еретиковъ ченнаго этого рода сколько умовъ, столько новыхъ лжеученій. Только грубое невъжество могло около извъстныхъ лжеучителей собирать толпы ариверженцевъ, которые не будучи въ состоя-

(13) Кн. 1. гл. 18. § 1.

<sup>(10)</sup> Ориген. толков. на Іезек. бесёд. VII.

<sup>(11)</sup> О прещеніяхъ сретиковь.

<sup>(12)</sup> О ересахъ кн. III. гл. 2. § 1.

нін сами изобръсти новаго ліксученія, слъно держались мнимаго авторитета лжсучителя.-Но главному направлению своему всъ мнимодуховныя секты древнихъ временъ могутъ быть раздълены на два разряда, смотря потому, что нанболѣе составляло предметъ ихъ духовной гордости,-мнимыя ли соверненства ума, или совершенства чувства и воли. Ибо тогда какъ одни наъ нихъ все совершенство человъка 110ставляли въ въдъніи, для вихъ одшихъ доступвомъ, другіе болѣе хвалились кекимъ-то мечтательнымъ общеніемъ съ Богомъ, гле леятельность ума подавлялась преобладаніемъ чув-Къ первому разряду мнимо-духовныхъ CTB8. можно отнести, какъ болъе важныя, сектъ секты Гностиковъ, Манихеевъ и Павликіанъ, ко второму-Монтанистовъ, Евстаојанъ, Евхнтовъ и Богомијовъ (14).

Св. Ириней и Тертулліанъ, главные обличители гностическихъ заблуждсвій, видятъ въ нихъ продолженіе тъхъ лжеучевій, которыя обличали Апостолы. Въ самомъ дѣлѣ, если въ лжеученіяхъ временъ Аностольскихъ не видимъ всѣхъ заблужденій, которыя распространяли нотомъ Глостики, то не можемъ не

<sup>(14)</sup> Это различіе между мнимо-духовными сектами сохранилось донынів въ русскихъ сектахъ. Къ первому разряду между руссвими сектами преимущественно нужно отнести Духоборцевъ, ко второму—Сконцевъ.

видъть въ нихъ духа и направленія, которыя вели къ гностицизму. Кичливое ввдение (учали, разумъ), которое Апостолъ Павелъ обличалъ въ современныхъ ему лжеучителяхъ, составляеть существенный характерь гностицизма. Не нонимая, что такое благодатное чувство въры, Гностики не хотъли знать никакихъ другихъ основаній для втры, кромъ обыкновенныхъ доводовъ естественнаго ума, или мечтаній воображенія, выдаваемыхъ за внутреннія откровенія. Простая благодатная въра сердца, какой держится большинство Христіанъ (πίςις τών πολλών), ИМЪ КАЗАЛОСЬ ОДНИМЪ СЛЪНЫМЪ довърісмъ къ другимъ. Выдавая себя за един-**СТВенно** мудрыхъ и знающихъ людей (учостедо, учорісонтес), ОНИ ХОТЪЛИ ИЗСЛЪДОВАНІЯМИ УМА И мечтами воображенія наполнить внутреннюю пустоту души своей; выдавали мечты свои за сверхъестественныя тайны и, не отдёляясь внѣшно отъ Церкви, въ лонѣ ея самой хотѣли основать родъ таинственнаго (такъ называемаго у нихъ, Эсотерическаго) ученія, доступнаго будто посвященнымъ только въ ихъ тайны.-Но «надымаясь гордостію, еретики, по справедливому замъчанію св. Кипріана, самымъ налменіемъ ослъпленные, только теряютъ При мнимомъ разумънін **СВЪ́ТЪ** ИСТИНЫ (<sup>15</sup>).»

(15) Thuem. 51.

непостижимыхъ таинъ Боговѣдѣнія, они на самомъ дѣлѣ почти совсѣмъ забыли истинное откровеніе и сдѣлали изъ своихъ вѣроученій одни баснословія языческія. Здѣсь мы видимъ платонизмъ Филона, вѣроученія Зороастра и Будды и Каббалу позднѣйшихъ Іудеевъ. Христіанское ученіе объ искупленіи у Гностиковъ послужило какъ бы для того только, чтобы дать связный видъ разнороднымъ лжеученіямъ, вошедшимъ въ составъ гностицизма.

Привязанность къ языческимъ понятіямъ естественно могла быть у тёхъ, которые встунали въ Христіанское общество, не отринувши напередъ языческой гордости. Въ гностицизмъ, по внѣшнему составу его, мы видимъ продолженіе языческаго суевърія подъ видомъ ажеименнаго въдъція, съ примъсью искаженныхъ истинъ Христіанскихъ. Но какъ языческія суевърія не вездъ были одинаковы, то тамъ, гдъ были свои суевърія, И **ГНОСТИЦИЗМЪ** являлся въ своемъ особенномъ видъ. Особенно различаются между собою гностическія секты въ Египтъ и Сиріи. Отличительнымъ характеромъ Египетскихъ секть служитъ учение о чувственномъ истечении твари изъ существа Божія (эманатизмъ), съ значительною примъсью платовическихъ понятій. У Сирскихъ гностиковъ, напротивъ, господствуетъ учеше о двухъ противоположныхъ и взаимновраждебныхъ нача-

Digitized by Google

лахъ, добромъ и зломъ, — которыя, послуживъ въ началѣ образованію міра и доселѣ продолжаютъ взаимно противоположное вліяніе на жизнь его (дуализмъ). Извѣстнѣйшіе по своему ученію Египетскіе гностики были: Карпократь, Василидъ, Валентинъ и Офиты; Сирскіе – Сатурнинъ, Вардесанъ, Татіанъ и Маркіонъ.

Происхожденіе Христіанства въ лонъ Іудейской Церкви также имбло свое вліяніе на содержаніе гностическихъ **лжеученій**. Гностицизмъ выродился изъ борьбы ложно понятой Христіанской свободы съ рабствомъ Іудейскимъ; посему всъ гностическія секты въ существъ своемъ болъе или менъе уклоняются оть Іудейства. Но по той же ложной своболь. которая мнимыхъ Христіанъ изъ язычниковъ удержала при понятіяхъ языческихъ, обрашенные Іуден хотбли держаться Іудейства, давши ему только мнимо-духовное толкование. Іудействующіе гностики были также врагами Іудейства,-только такого, какого держались строго Іудействующіе. Такимъ образомъ Іудействующіе гностики, державшіеся большей части Іудейскихъ мнѣній, и Гностики, враги Іудейства, видъшіе въ немъ учрежденіе низшаго, враждебнаго Богу, духа, существенно различались между собою. Къ первымъ относятся: Симовъ волхвъ, Кериноъ и Египетские гностики-Василидъ и Валентинъ; къ послъднимъ-Сирскіе гностики: Сатурнинъ, Офиты и др.

Сущность гностическаго лжеученія составизслъдованіе о происхожденіи міра, о OVKT причинъ зла въ міръ и возстановленіи всего въ истинное, свойственное каждому существу, состояніе, то есть, изсл'ядованіе о томъ, что необходимо входить и въ составъ истиннаго Христіанскаго ученія. Но тогда какъ православное учение о сихъ предметахъ, какъ таинственныхъ, усвояется върою, илъняющею въ свое послушание и умъ, и сердце съ воображениемъ, п волю нашу, Гностики самую въру насильственно илъняли въ послушание своему гордому уму и мечтательному воображению. Не признавая границъ человѣческому вѣдѣнію, они не хотъли видъть въ сихъ предметахъ никакой тайны, ничего такого, чего бы они не могли пояять и уяснить себъ; чего нельзя уяснить изслъюваніями мыслящаго ума, то не затруднялись уяснять себѣ мечтами воображенія. Такъ, вопреки прямому слову Апостола, что именно 6ЉДО10 разумъваемъ совершитися 6Љкомъ, или всему временному, глаголомъ Божіимъ (Евр. 11, 3), Гностики олицетворили самые віьки (діблас) или Эоны, и мечтою о нихъ тайны Божія, возмнили разгадать почти всѣ нроводя эту мечту объ зонахъ чрезъ все свое

въроученіе.—Начнемъ разсмотръніс онаго съ ученія Гностиковъ о происхожденіи міра.

Въ какой странной смѣси съ язычествомъ ни представляется учевіе Гностиковъ о происхожденіи міра, нельзя однако не замѣтить, что въ основѣ его лежитъ то же одностороннее, гордое увлечение духовнымъ съ презръниемъ ко всему чувственному, которое составляеть сущность всѣхъ подобныхъ · лжеученій (16). Міръ духовный Гностики возвышаля надъ вещественнымъ большею частію до враждебной противоположности одного другому, какъ вѣчныхъ царствъ добра и зла. Происхождение перваго они объясняли такимъ образомъ. Богъ, говорили они, какъ Существо высочайше духовное, не можетъ имъть никакого соприкосновенія или соотношенія съ видимымъ, чувственнымъ міромъ. Посему отъ Него могли истечь только существа подобно Ему духовныя; и-дъйствительно отъ Него истекли многіе Эоны чрезъ постепенное рождение одного отъ другаго. Эоны

<sup>(16)</sup> Связь ученія о происхожденій міра єъ мнимою духовностію у сектантовь этого рода видна изъ того, что подобное ученіе въ главныхъ чертахъ своихъ сохраняется донынѣ. Наши Духоборцы (которыхъ ученіе сходно съ гностическимъ даже въ нѣкоторыхъ частностяхъ) учатъ о семъ предметѣ довольно сходно съ Гностиками; по краймей мѣрѣ нельзя не замѣтить, что основанія ученія у тѣхъ и другихъ совершенно сходны, только прикрыты другою оболочкою. См. • Духоборцахъ, сочименіе Ореста Новицкаго.

він. не смотря на личное бытіе свое, въ существъ своемъ суть не что иное, какъ силы И свойства самаго Бога, искони заключавшіяся въ Немъ сокровенно; они суть полнота Его бытія и силы (πλήρωμα) и самымъ именемъ (àιώνες, вѣка) показывають противоположность свою происшедшему во времени чувственному или вещественному міру.-Но, при такомъ объясненіи происхожденія Эоновь, Гностики впалали въ двѣ противоположныя крайности; съ одной сторопы-признавая Эоны за свойства и силы существа Божія, несправедливо отдѣляли ихъ отъ Бога, какъ существа личныя, а съ другой-признавая ихъ за существа личныя, составляющія полноту бытія Божественнаго, нечестиво усвояли Богу свойственное матерін разложение. Въ такую же ошибку, или еще болѣе грубую, впали они при объяснении происхожденія чувственнаго міра,-гдъ они, какъ бы уже по необходимости, должны были приписать вѣчному то, что можно сказать только о временномъ, и духу усвоить то, что прилично матеріи. По ихъ представленію, рядъ Эоновъ чъмъ далъе отдаляется отъ первоначальнаго источника своего, высочайшаго Бога. тъмъ становился слабъе и ближе по свойствамъ своимъ къ существамъ чувственнаго міра. Такъ они хотѣли объяснить переходъ отъ духовнаго къ чувственному, отъ невещественнаго

Digitized by Google

къ матеріальному. Но изъ духовнаго никогда не можеть произойти чувственное, вещественкакъ бы далеко ви простирался рядъ ное. истеченій. Потому большая часть изъ шихъ находнан нужнымъ допустить, что основа чувственнаго міра, — матерія, не сотворенна И вѣчна. Такимъ образомъ одному вѣчному существу, Богу, они противопоставляли другос вѣчное, слѣдовательно равно пезависимое 11 равно безконечное, существо-матерію, пли вещество видимаго міра. Матерія (ῦλη), по ученію Египетскихъ гностиковъ, есть пустота (κένωμα, κενέν), ΒΈ ΠΡΟΤΗΒΟΠΟΛΟΙΚΗΟΟΤΗ полноть божественной жизни (πλήρωμα),-тма или тънь, въ противоположность свъту. Образование или превращение этой пустоты или тмы въ видимый нами міръ совершилось, по ихъ ученію, слёдующимъ образомъ. Когда произошелъ послъдній Эонъ, который съ высочайшимъ существомъ связывался слишкомъ слабою связію, онъ не могъ болће держаться въ цъпи прочихъ Эоновъ и потому ниспалъ изъ міра Эоновъ въ Хаосъ или матерію. Эта лъторасль божественной жизни, инспадшая въ матерію, сдълалась душею міра, и-въ слъдъ за тъмъ изъ смъшенія духовнаго существа съ матеріею началось образованіе видимаго нами MiDa. отањьно отъ духовнаго міра Эоновъ. Образователемъ міра при этомъ смъшенін духовнаго

начала съ матеріальнымъ былъ особый, отличный отъ высочайшаго Бога, Эонъ Диміуръ (дунючоуд;). Онъ самъ произошелъ изъ смѣшенія духовнаго съ чувственнымъ или матеріальнымъ и при образовании видимаго міра безсознательно водился высшими идеями, которыя внушаль ему, не замътно для него самого, высний Эовъ -премудрость (σοφія). Но, досель мертвая, матерія, получивши жизнь, становится началомъ зла, враждебно противоборствующимъ всему доброму.-Такимъ образомъ причина зла въ міръ, по ученію Гностиковъ, заключается не въ злоупотреблении свободы существъ разумныхъ, а въ свойствѣ матеріи, какъ необходимая принадлежность ея, послъ того какъ получила она свойственную ей жизнь. Сирскіе гностики, напротивъ, признавали искони существовавшее царство зла или тмы, которое вторженіемъ своимъ въ царство свъта пронзвело существующее въ мірѣ смѣшеніе свѣта н тмы, божественнаго и небожественнаго.-Полагая причину зла не въ твореніи существа высочайшаго, Бога, Гностики думали темъ отстранить мнимыя нареканія на Его святость. Они не хотъли понять, что попущение со стороны Бога существу свободному уклоняться отъ Его воли не противоръчитъ святости Божіей, а напротивъ есть прямое слъдствіе самаго дарованія ему свободы. Но избъгая мнимаго оскорбленія святости Божіей, они на самомъ дълѣ приписывали Богу дъйствительное несовершенство, ограниченность могущества, поелику признавали отръшенное зло и пезависимое, самостоятельное основаніе бытія его впѣ творенія Божія,—отрицали и свободу существъ разумныхъ, потому что причину зла предполагали внѣ ихъ самихъ и зло дълали чѣмъ-то самостоятельнымъ, дъйствующимъ съ необходимостію. Гордость минмо-духовныхъ людей не хотѣла сознать, что причиною зла самъ духъ человѣка, его свободная воля, а хотѣла извипить грѣховную жизвь, отнесши причину зла къ чему-то внѣшнему, къ свойству матеріи.

Человѣкъ, по ученію Гностиковъ, по существу своему вообще выше всѣхъ тварей, составляющихъ видимый міръ. Онъ состоитъ изъ трехъ существенныхъ частей: духа (писоца), божественнаго начала жизни, частицы существа Божія, Эона, истекшаго изъ Него прежде происхожденія міра; души (ψυχή), такой, какая находится у всѣхъ животныхъ, и тъла (σώμα), которое, по матеріальной природъ своей, есть злотворная темница духа, узы, связующія его въ стремлении къ высшему міру и насильственно влекущія долу. Но между людьми есть существенное различие, смотря по тому, какая изъ составныхъ частей ихъ существа есть въ нихъ преобладающая. Гностики дълили весь Отд. ІУ.

родъ человъческій на три разряда: на людей **духовныхъ** (плелиатихы), въ которыхъ преобладающее начало есть духъ, Эонъ, частица божества; на душевныхъ (фухида), въ которыхъ преобладаетъ животная душа, и на матеріальныхь или вещественныхь (υλιχόι) въ которыхъ господствуеть злое матеріальное начало тъла. Къ первому разряду принадлежатъ ть, которые обладають истиннымъ въдъніемь (учысь), исключительною принадлежностію духа. -каковыми Гностики признавали самихъ себя; ко второму-люди, водящиеся впорою, къ которой способна душа,-каковы Христіане. остающиеся внъ общества Гностиковъ; БЪ третьему разряду принадлежать люди, не имѣющіе ни въдънія, ни въры, каковы упорствующіе въ языческомъ суевърін. Такъ какъ основаніе такого раздъленія людей заключается въ различіи существенныхъ свойствъ ихъ, TO переходъ изъ одного разряда въ другой существенно не возможенъ.-Такъ гордый Гностикъ не хотъль довольствоваться присвоеніемъ себъ особеннаго въдънія, пріобрътаемаго чрезъ собственныя усилія; онъ хотель, чтобы считали его единственно мудрымъ по свойству самой его природы.

Гностики вѣрили, что духъ человѣческій, не смотря на различіе природы людей, никогда не переставалъ и не перестанетъ стремиться

Digitized by Google

въ ту премірную область, изъ которой нисчрезъ погруженіе въ матерію (17). บล.เъ Ho до времени люди должны были оставаться подъ владычествомъ Диміурга, образователя міра и Бога Іудейскаго. По ученію Египетскихъ гностиковъ, принимавшихъ Ветхій Завѣтъ, самъ **Дим**іургъ руководилъ къ небесному людей отечеству чрезъ сообщеніе имъ высшей премудрости и въ особенности познанія о ихъ божественномъ происхожденіи; только, какъ міръ образованъ имъ по высшимъ прежде ндеямъ, безсознательно, такъ и теперь Пө своей ограниченной природъ онъ не понималь ндей, которыя чрезъ него сообщала людямъ небесная премудрость (σοφία); онъ поставлялъ Первосвященниковъ, Царей и Пророковъ H чрезъ нихъ руководилъ людей къ тому вѣ-

Отд. ІУ.

Digitized by Google

<sup>(17)</sup> Первороднаго грѣха Гностики, какъ и наши Духоборцы, вообще не признавали. Духъ человѣка до образованія міра палъ въ самомъ ниспаденій духовнаго начала въ матерію. Сатурнинъ и Василидъ яснѣе и совершенно согласно съ Духоборцами учили, что человѣческія души существовали и пали еще до соединенія ихъ съ тѣлами и что Богъ послаль ихъ въ наказаніе въ міръ сей. Наконецъ Оенты въ описанномъ въ Книгѣ Бытія грѣхопаденіи цервыхъ людей видѣли (подобно новѣйшимъ онлософамъ), не источникъ растлѣнія естества человѣческаго, а начало развитія сознанія въ человѣкѣ. Посему они чтили вмія (ὅφιć, откуда происходитъ и самое названіе ихъ Оемты), который, по ихъ мвѣнію, въ этомъ случаѣ послужилъ орудіемъ небеенаго Эона-премудрости (σοφία).

атнію, котораго не имълъ самъ. Сирскіе гностики, вообще отвергавшие Ветхий Завътъ. напротивъ, признавали Диміурга враждебнымъ властителемъ людей, который цълію господства своего надъ ними поставлялъ то, чтобы ве лать имъ сознать своего божествениаго **npo**зањењ ложь исхожденія. Такимъ образомъ доходила до послѣднихъ предѣловъ : Ветхій Завътъ явно признавался устроеніемъ BD8ждебнымъ и гибельнымъ для человъка.-Чтобы сообщить людямъ ясное познание о божественномъ происхождении ихъ духовной природы и чрезъ то возбудить въ нихъ стремленіе въ высшій міръ Эоновъ, пришелъ на землю Искупитель. Духовная гордыня Гностиковъ не хотвла признать духовнаго растленія, которому подвергся самый духъ человъка чрезъ гръхонаденіе и отъ котораго искупиль насъ Господь, бывшихъ чадъ гнъва. Поставляя цъль жизни не во всецѣломъ преданіи себя Господу при смиренномъ сознанія своего ничтожества и тръховнаго растлънія, а въ гордомъ созцаціи высокаго достоинства своего духа они самое искупленіе сдёлали только средствомъ къ насыщенію гордости, чрезъ раскрытіе божественнаго достоинства духа.—Спаситель (сытрр), по согласному ученію встахъ Гностиковъ, не есть Самъ высочайшій Богъ, а только сила

или истеченіе Божества, высшій Эонъ (18). Но въ сужденіяхъ о лицѣ Его, какъ открылся Онъ міру, Гиостики значительно расходятся между собою. Симонъ волхвъ и ученикъ его Менандръ, древнъйшіе гностики, самихъ себя богохульно выдавали за Христа-Спасителя. Симонъ воспользовался върою своихъ соотечественниковъ Самарянъ, что онъ есть сила Божія великая (Дъян. 8, 10), и объявилъ себя божествомъ нли истечениемъ божества, принявшимъ призрачную плоть человъческую. Такимъ образомъ это были первые лжехристы (19), дерзнувшіе приписать себѣ божеское достоипство. Другіе Гностики хотя не выдавали столь богохульно самихъ себя за Христа, однако жъ также нечестиво судили о Божественномъ лицъ Такъ какъ Гностики міръ духовный Ero. Ħ вещественный различають между собою до

<sup>(18)</sup> По особенному значенію у Гиостиковъ відінія, Эонъ этотъ у многихь изъ нихь называется премудростію (σοφία). Такое же названіе по преимуществу усвояють Христу и наши Духоборцы, такъ же, какъ мы замітны прежде, принадлежащіе къ поборникамъ лженменнаго разума (відінія). Сверхъ того подобно Гностикамъ, они не признають и личнаго бытія Его.

<sup>(19)</sup> Но они едвали были и неединственные лжехристы до самыхъ новъйшихъ временъ По крайней мъръ в серетическомъ смысль, то есть, съ убъждениемъ въ продолжающияся воплощения Божества только въ новъйшее время пъкоторые учители Хлыстовъ стали выдавать себя за христовъ или богочеловъковъ, по временамъ чудесно раждающихся отъ Св. Духа.

противоположности, то они не могли, безъ противоръчія себъ, признать и во Христъ личнаго единенія Божества и человъчества. Египетскіе гностики, допуская, подобно Іудействующимъ, **АЪЙСТВИТЕЛЬНОСТЬ** ЧЕЛОВЪЧЕСКОЙ Природы BO Христь, раздъляли Его Самого на два Христа, высшаго и низшаго, небеснаго и земнаго. Небесный Христось (ὸ ἀνω Χριςὸ;) сошель на Земнаго (в хаты Хрісьс) во время крещенія послъдняго на Іорданъ, для того только, чтобы употребить Его орудіемъ для наученія людей, и послъ, предъ страданіемъ, снова оставиль Его и вознесся на небо. Сирскіе гностики. напротивъ, совершенно отвергали дъйствительность человѣчества во Христѣ и думали, что Онъ имълъ только видъ тъла и одинъ привракъ его, чтобы имъть возможность входить въ общеніе съ плотскими людьми. Прекрасно замъчаетъ на это одинъ ученый Христіанинъ первенствующей Церкви (20), что всѣ эти мечты служать только къ тому, чтобы, отказавши Інсусу Христу въ нашей плоти, твмъ лишить насъ надежды на спасеніе. Ибо Христосъ для того и принялъ нашу плоть, чтобы доставить намъ спасеніе въ нашей плоти.

Допуская, что духъ во всѣхъ людяхъ стремится въ премірную область, Гностики однако

<sup>(20)</sup> Тертулліанъ, протявъ Валентивіанъ статья 20. гл. 26. по переводу Карнеева. Санктпетербургъ. 1850 г.

лостижение ся, чрезъ самое искупление, усвояли только себъ самимъ. Они говорили, что хотя ученіе, возв'єщенное на земл'є Христомъ, могло быть сообщено всёмъ людямъ, потому что всъ имъютъ слухъ, чтобы слушать подобнаго имъ человъка, однако не всъ могутъ принять ученіе, проповѣданное Христомъ всѣмъ людямъ. Люди вещественные совершенно не способны по своей природъ возвышаться до уразумѣнія ученія Христова; всѣ дѣйствія ихъ зависять оть впечатльній внъшнихь чувствь; они подчинены всъмъ перемънамъ віят И яри концѣ жизни должны испытать жребій, общій съ неразумными животными, или переселиться въ различныхъ животныхъ, которымъ подражали въ жизни. Люди душевные хотя не лишены способности мыслить и разсуждать по заключеніямъ; но и они не могуть возвыситься надъ впечатлъніями чувствъ до разумънія высшаго духовнаго міра; посему, не смотря на свою въру, по смерти и они достигнуть не планетнаго царства, надъ которымъ лалбе господствуетъ Диміургъ. Истивное въдъніе духовнаго міра, сообщенное людямъ Искупителемъ, досталось однимъ духовнымъ, Гностикамъ. Возвысившись надъ обольщеніями чувственности и погружаясь въ созерцание чисто духовнаго, они никогда не теряютъ изъ виду своего происхожденія и своего значенія; ихъ

взоръ не приковывается ни къчему веществскному и они сами дълаются еще здъсь на землъ исвещественными, певидимыми, равными Самому Христу и даже высшими Его и способными творить чудеса и господствовать надъ Ангелами (21); по смерти же они свободно пройдуть чрезъ области планетнаго царства въ высшее царство духовъ, тамъ погрузятся въ созерцание въчной премудрости, или, выражаясь ихъ образнымъ языкомъ, примутъ участіе въ торжествъ брака премудрости (σοφία) со Христомъ, и сами сочетаются духовнымъ бракомъ съ высшими духами-Эонами (σύζυγοι) (22).-Итакъ гордость Гностиковъ не хотъла признать, что Христіанство дано всёмъ людямъ н что всѣ люди способны принять его, на какой

(22) Воскресеніе мертвыхъ, послѣ котораго должпо начаться полное блаженство праведныхъ, Гностики вообще не иризнаютъ, согласно съ большею частію мнимо-духовныхъ соктантовъ.



<sup>(21)</sup> Невольно припоминаются при этомъ подобные, метинно сатанинскіе, отзывы о себѣ нашихъ Духоборцевь и Хлыстовъ. «Онъ Сынъ Божій, говорятъ Мелитопольскіе Духоборцы о Христѣ, но въ такомъ смыслѣ, въ какомъ и мы называемся сынами Божіими (собственное названіе Духо-Корцевъ). Наши старики знаютъ еще болѣе, нежели Христосъ: вопросите ихъ.» (Отеч. Зап. Свиньина за 1828 г. ч. XXXIII. стр. 48.) Духоборецъ Иларіонъ Побирохинъ считаль себя будущимъ судіею вселенной. У Хлыстовъ, кромѣ лжехристовъ, есть еще учители и учительницы, называющіе себя пророками, пророчицами и даже богородицами.

бы степени умственнаго совершенства опи ин стояли. Буяя міра избра Богъ, говорить Аностоль, да премудрыя посрамить (1 Кор. 1, 27). Христосъ бысть намъ премудрость отъ Бога, правда же и освященіе и избавленіе (50). Гностики не хотѣли допустить, что просвѣщающая благодать Божія всѣмъ людямъ можетъ дать истинное Боговѣдѣніе и что безъ просвѣщенія благодати никакими усяліями самаго совершеннаго ума нельзя достигнуть спасительнаго вѣдѣнія.

Гордость Гностиковъ, считавшихъ совершенство неотъемлемымъ своимъ достояніемъ (по свойству самой природы), уничтожая тъмъ дьло искупленія, съ твмъ вмъств уничтожала и самую нравственность. Если всъ совершендуховнаго суть необходимое слёдствіе ства духовныхъ свойствъ его природы, то нътъ мъста свободной, правственной дъятельности человѣка; онъ дѣлаетъ только то, къ чему по естественной необходимости, а не по свободъ. влечется силою духа, этого небеснаго делтеля въ его жизни. Борьбы со страстями, въ собственномъ смыслъ, Гностики не признавали. Духъ, какъ частица Божества, по ихъ мнѣнію, самъ по себѣ не причастенъ ни какимъ страстямъ (<sup>23</sup>); основа всякаго гръха въ тълъ, ко-

<sup>(23)</sup> Не зная духовнаго смиренія, Гностики ис уміли помять и главной страсти духа-гордости.

торое, будучи грѣховно по существу своему, не подлежить исправлению или усовершенствованію. Потому вся правственность Гностика главнымъ образомъ состояла въ въдъніи или созерцаніи, двятельности ума, или, върнъе. воображенія; и-эта самая двятельность обращена была только на то, чтобы уразумъть тайны міра духовнаго, въ частности-божествысоту собственнаго духа-главный венную гордости. Въ въдъніи заклюпредметъ его чается у него основа спасенія; къ усовершенствованию въдънія направлены и всѣ сго абиствія. Чтобы очистить духъ, омраченный чрезъ заключение въ матеріальное тъло, и сдълать его болте способнымъ къ высшимъ созерцаніямъ, большая часть Гностиковъ съ презорствомъ сокрушали свое твло,-эту мнимую, злотворную темницу духа. Въ этой мысли послъдователи Сатурнина, по свидътельству св. Иринея, навсегда отказывались отъ мясной пищи и вообще были до того воздержны, что своимъ воздержаніемъ обольщали православныхъ (<sup>24</sup>). Маркіонъ убъждалъ избъгать всъхъ земныхъ удовольствій, умерщвлять плоть многими постами, воздерживаться оть мяснаго И особенно жить въ безбрачномъ состоянии; кто не могъ вести безбрачной жизни, того онъ

(24) Книг. 1. гл. 24.

не допускаль къ крещенію, оставляя умирать безъ крещенія, въ чинъ оглашенныхъ. Нѣкоторые изъ Гностиковъ въ ложномъ аскетизмѣ своемъ доходили до того, что смотрѣли ЯH бракъ, какъ на дъло сатаны, служащее ĸъ тому, чтобы божественные лучи духа разсвевать, чрезъ рожденіе, между многими и тьмъ препятствовать скорому возвращенію его въ ауховный міръ.-Гностики не хотъли признать, что тьло есть существенная и естественная часть человѣка, по премудрому устроенію Самого Бога, и вмъстъ съ духомъ назначена для въчной жизни и блаженства; посему умерщвляли его не съ любовію отца, наказующаго непослушнаго сына, а съ презорствомъ деспота, убивающаго презръннаго раба.

Но ложно обуздываемыя страсти рано или поздно должны были взять верхъ надъ холодными началами ума; а при шаткости основаній, на которыхъ утверждалась аскетика Гностиковъ, могли дать и совершенно противоположное направленіе ихъ дѣятсльности. Такъ дѣйствительно и было. Не говоримъ о тѣхъ немногихъ Гностикахъ (Борборитахъ или Фибіонитахъ), которые вмѣсто превозношенія совершенствами духа отреклись отъ самаго бытія въ себѣ духа, считая человѣка не выше другихъ животныхъ; самые тѣ изъ Гностиковъ, которые любили хвалиться совершенствами духа, оскверняли се-

бя постыдными страстями, подъ предлогояъ лостиженія большаго в'єльнія. Вотъ что говорить у Климента Александрійскаго одинъ гвостическій Епископъ въ оправданіе такихъ дъйствій: «гностикъ, мудрый, долженъ знать все. Какая заслуга воздерживаться отъ вещи, которой не знаешь? Заслуга состоить не въ томъ, чтобы отказываться оть похотей, но пользоваться ими, какъ господину, чтобы владычествовать надъ любострастіемъ, если оно овладбеть нами; я съ своей стороны дълаю изъ него такое употребление: обнимаю его, чтобы задушить его (25).» Такъ прикрываетъ свои страсти гордый развратникъ, который не хочетъ внутренно сознаться въ своемъ нравственномъ безсилии! Такіе люди поставляли даже нѣкоторое величіе вътомъ, чтобы предаваться встмъ страстямъ, не возмущаясь никакою страстію, то есть, ни сколько не сознавая или не чувствуя гнусности ни какой страсти. Слишкомъ надымаясь мнимыми совершенствами своего духа, они утверждали, что все внѣшнее ровно ничего не значить для ихъ внутренняго человъка; и вообще по внъшнему человѣку они могутъ служить всѣмъ страстямъ невозбранно, лишь бы внутренній не возмущал-

<sup>(25)</sup> Стромат. кн. II. стр. 411. — Подобнымъ же образомъ извиняютъ свои развратныя действія наши Хлысты. «Мы. говорять они, приняли плоть и творимъ плотскос, чтобы грѣхомъ грѣхъ истребить.»

ся въ безмолвіи своихъ созерцаній. Тотъ только лолженъ бояться нравственнаго оскверненія оть похоти, кто не имъетъ такой кръпости духа, чтобы, при самомъ служени плоти, не возмущаться ничъмъ, какъ нечистымъ. Климентъ Александрійскій свидътельствуеть о Василидіанахъ, что они предавались разврату въ той увъренности, что имъютъ на то право по причинѣ своего совершенства, и что они будутъ блаженны, хотя бы и гръшили, «поелику принадлежать къ естеству избранныхъ (26)». «Только малыя стоячія болота, говорили они, могуть оскверняться, если влить въ нихъ что-нибудь смрадное, но не океанъ, который все принимаеть, поелику знасть свое величіе. Такъ и малые люди преодолъваются нищею; но ктоокеанъ силы или власти (27), тотъ все воспринимасть въ себя и ничъмъ не оскверняется (28).» оправдывала себя самооболь-Такъ странно щенная гордость, открыто выдавая себя за океанъ силы и власти!-Наконецъ, были Гностики, которые презорство къ нравственнымъ законамъ считали даже служеніемъ самому Богу. Почитая міръ произведеніемъ несовершеннаго, низшаго Божества, они думали, что будуть поступать по законамъ истиннаго высочай-

<sup>(26)</sup> Стремат. кн. III. стр. 387.

<sup>(27)</sup> Здісь видінь явный намекь на 1. Кор. 8,9. 6,12.

<sup>(28)</sup> Порфирій, о воздержанін плоти кв 1. § 40.

таго Бога, если стануть презирать всв законы физической и нравственной природы. Kapuoкратіане, напримъръ, говорили, что законы всегда имѣли пѣлію оградить собственность, но чрезъ это извращали только истинный первоначальный законъ высочайшаго Бога, -заковъ общенія со встми во всемъ, -- въ обладаніи имуществомъ и даже женами. Такіе Гностики прсзръніе къ Ангеламъ, считавшимся у нихъ творцами подлувнаго міра, почитали высшею степенію совершенства и думали, что душа, возвыснвшаяся до такого совершенства, получить силу творить то же, что творилъ Христосъ н сдълается подобна ему, и даже возвысится н надъ Нимъ, ибо будетъ повелтвать духами, творцами видимаго міра, какъ и всѣмъ тѣмъ, что находится въ семъ мірѣ (29). Сіи-то люди хвалились своимъ благоговъніемъ къ Канну, Хаму, Іудъ предателю и ко всъмъ тъмъ, о нечестіи и отверженін которыхъ извъстно изъ Св. Писанія!-Вотъ въ какую бездну зла повело гордое притязание на мнимо-духовное Христіанское совершенство, пренебрегающее всѣнн необходимыми ограниченіями спасительной законности!

Признавая свое мнимое въдъніе высшимъ совершенствомъ человъка, гностики большею



<sup>(29)</sup> MPHE. KE. 1. FJ. 25.

частію отвергали всъ богоучрежденныя, благолатныя средства къ Христіанской жизни. Совершенное искупленіе, говорили они, состоить въ одномъ въдъніи неизреченнаго божественнаго величія (<sup>30</sup>). Посему таинство Крещенія было для нихъ только символомъ искупленія, совершающагося чрезъ в'бд'бніе (<sup>31</sup>). Таинство Евхаристін унижали они по самому понятію своему о плоти Христовой. Сверхъ того, одни изъ Гностиковъ отвергали его, приписывая установление его и вкоему народному Богу Іудейскому; другіе, хотя и совершали, но въ присутствія оглашенныхъ, какъ одно обрядовое (по ихъ выраженію, эксотерическое) богослужебное дъйствіе. Пріобщеніе, по мнѣнію сихъ послъднихъ, было только символомъ таинственнаго единенія человъка съ Эономъ, съ которымъ онъ нъкогда долженъ соединиться въ царствъ духовъ. Но и вообще совершение обрядовъ Богослуженія, въ глазахъ Гностиковъ, было ниже ихъ духовнаго состоянія, а по понятію ихъ о всемъ чувственномъ обрядовое Богослужсніе казалось имъ даже протявнымъ и самому богопочтенію. Св. Иривей свидътельствуетъ, что они считали униженіемъ божественныхъ, сверхъ естественныхъ предметовъ, если

(31) Tan's me.

<sup>(30)</sup> Ирин. Кв. І. гл. 21. §4.

представляли ихъ въ чувственныхъ, преходякакъ это бываетъ въ наружшихъ образахъ. номъ Богослужении (32). Они не хотъли признать творцемъ духовнаго и чувственнаго міра олного и того же Бога и отъ этого не хотъля понять и того, что духовное и чувственное въ человѣческой жизни назначены для взанипаго поддержанія другъ друга, чувственное для служенія духовному, духовное для возвышеція н благоустроенія чувственнаго. Тертулліанъ писаль о Гностикахъ, что »они ищутъ простоты унижевію благочестія, о которомъ нашу къ заботливость почитають прелестію (33). Маркіонъ смотрѣлъ на церковную обрядность, какъ на обновление Іудейства, изгнаянаго Христіанствомъ. Равнымъ образомъ Птолемей, ученикъ Валентина, поражал Іудейскую привязанность къ буквъ обрядоваго закона, считалъ несвойственною духу Христіанства всякую законность въ обрядовомъ Богослужении. Многіе изъ Гностиковъ, отвергая Іудейство, и въ самомъ Христіанствѣ отвергали все то, что перешьо въ него изъ Ветхаго Завъта, или сколько нибудь похоже было на что нибудь Ветхозавътное. Не признавая существенной связи Христіанства съ истиннымъ Іудействомъ, или Новаго Завѣта съ Ветхимъ, они и въ самыхъ Христіанахъ не хо-

<sup>(32)</sup> Ирин. кн. 1. гл. 21 § 4.

<sup>(33)</sup> О крещении еретик. гл. 41.

тып видъть ничего общаго съ Іудеями, им признать общихъ духовныхъ нуждъ у тъхъ и другихъ,—которыя естественно требуютъ и сходныхъ средствъ къ удовлетворению ихъ.

Впрочемъ нѣкоторые и изъ Гностиковъ. вопреки главному своему направлению, старались облекать свои священнодъйствія въ самыс пышные обряды. Это они дълали частію для привлеченія народа въ свою секту, а частію и по суевърію, также свойственному мнимо-духовнымъ, какъ и плотскимъ Христіанамъ. Особевно отличалась пышностію обрядовъ секта Маркосіанъ, происшедшая отъ гностика Марка. Самъ Маркъ, для обольщенія народа, употребляль, при благословении чаши, какое-то искусство, посредствомъ котораго вино принимало пвъть крови,-такъ что, какъ говоритъ св. Иравей, всъ жаждали пріобщиться отъ благословленной имъ чаши, чтобы въ обиліи насладиться благодати таинства (<sup>34</sup>). Крещеніе, какъ посвященіе въ тайны въдънія, для той же цвли, совершалось нъкоторыми Гностиками съ большею торжественностію, чёмъ Православными, и притомъ по нъскольку разъ надъ каждымъ, при всякомъ вступленін въ новый, высшій классъ Гностиковъ. Къ этому у Валентиніанъ присоединялось еще возложеніе рукъ

<sup>(34)</sup> Кн. 1. гл. 13. § 2. Отд. IV.

(χειφοθεσία), совершавшееся, по ихъ выраженію, «іς λύτρωσιν άγγελικήν, то есть, для искупленія, которое должно соединить духовнаго съ высшимъ духомъ или Ангеломъ (σύζυγος) въ таинственный брачный союзъ (<sup>35</sup>). Наконецъ, у иѣкоторыхъ изъ Гностиковъ былъ еще обрядъ, соотвѣтствующій таинству Елеосвященія и совершавшійся чрезъ помазаніе больнаго елеемъ, сиѣшеннымъ съ водою. Дѣйствіе сего обряда также называлось акодитрютіς и состояло въ охраненіи помазаннаго по смерти, во время прохожденія его по областямъ Диміурга и его Ангеловъ (<sup>36</sup>).

Совершителями таинствъ у Гностиковъ были не одни Епископы и Священники, но также міряне и даже простыя женщины; требовалось только, чтобы они принадлежали къ разряду людей духовныхъ, —ибо это качество давало у инхъ право на всъ священнодъйствія. Такъ, отвергши или извративши истинное значеніе св. Таинствъ, Гностики отняли и у самой Ісрархіи Богомъ дарованныя ей права, —которыя ирисвоили себъ люди неосвященные, но имъвшіе дерзость выдавать себя за особевныхъ избранниковъ Духа Божія.

- (35) Стромат. жн. II. стр. 409.
- (36) Ирин. кн. 1. гл. 21.

Digitized by Google

Источникомъ въроучения для большей части Гностиковъ служило какое-то тайное преданіе, въ которомъ будто сообщалось имъ учение, высшее того, какое содержится въ книгахъ св. Писанія. Какъ посвященные въ тайны высшаго въдънія, они, по ихъ увъренію, владбли высшимъ Евангеліемъ, отличнымъ отъ того, какимъ пользовались люди душевные. Это тайное ученіе или Евангеліс они производили отъ Апостоловъ, которые будто сообщили его нъкоторымъ избраннымъ, способнымъ сохранить и предать его другимъ, подобнымъ имъ людямъ. Посему между ними ходило много подложныхъ Евангелій, дъяній и посланій Апостольскихъ, книгъ Ветхозавѣтныхъ Патріарховъ и Пророковъ, иногда вовсе не извъстныхъ (37).-Но безстыдство еретиковъ, дерзавшихъ свое джеученіе приписывать самимъ Апостоламъ, тъмъ очевиднъе было, ЧТМЪ извъстнъе было тогда истинное Апостольское преданіе. «Мы, говорилъ св. Ириней (38), въ обличение такого безстыдства еретиковъ. мы можемъ наименовать твхъ, которыхъ Апостолы

поставили Церквамъ Епископами, и преемниковъ ихъ даже до насъ, кон ничему такому не

<sup>(37)</sup> Напринъръ, Пророка Пархора.

<sup>(38)</sup> Св. Ириней самъ былъ ученикъ св. Поликариа Смирискаго, ученика св. Евангелиста Іоаниа Богослова. Отд. IV. 5\*

учпли, и ничего такого не знали, что вымышляють сретики. Ибо если бы Апостолы знали такія сокровенныя тайны, которыя открывали только совершеннымъ, а не и встить другимъ: то скорће всего они сообщили бы эти тайны лицамъ, которымъ поручали Церкви : ноелику Апостолы хотъли, чтобы ть, которыхъ OHR оставляли своими преемниками, передавая имъ собственное служение учительства, были весьма совершенны и неукоризненны во всъхъ отношеніяхъ (39).» – Другіе Гностики, по видимому, отвергая всякое преданіе, какъ церковное, такъ и тайное, и держась одного Писанія. позволяли себъ столь дерзкую критику его, какую сдва ли можно пайти у самыхъ новѣйшихъ раціоналистовъ. Своеволіе Гностиковъ въ этомъ отношении было тъмъ исограниченнъс, чъмъ менъс они кого либо уважали. Они лерзко утверждали, что сами Апостолы не поняли ученія Христова, потому что принадлежали къ разряду людей душевныхъ, или преланы были Іудейству (котораго особешно страанились Гностики). Изкоторые же доходили до того, что въ самыхъ словахъ Господа различали божественное и человъческое, или, по ихъ выраженію, духовное и душевное. Носему они говорили, что духовный, то есть, гностикъ

(39) Ирин. кн. III. г. 3.



самъ долженъ отдичать въ Новозавѣтныхъ Шисаніяхъ духовное отъ душевнаго. Такъ гиостикъ Маркіонъ, считавшій всѣхъ Апостоловъ, кромъ св. Павла, приверженцами Гудейства, иринималъ только посланія сего Апостола И Евангеліе ученика его св. Луки; но и изъ нихъ исключилъ многое, что казалось ему похожимъ на Іудейство. Другіе также отвергали цълыя книги Св. Писанія, или многія мъста изъ нихъ, которыя считали произведспісмъ людей душевныхъ. Но истиннымъ побужденіемъ къ такому своеволію для нихъ служило желаніе отстранить все, что противоръчило ихъ ученію. Къ этой же цѣли служило у нихъ и линимодуховное толкованіе Св. Писанія, равно какъ и ссылка на внутреннее просвљщеніе свыше. Объясняя Писаніе для людей душевныхъ примънительно къ ихъ разумънію, Гностики про себя толковали его совершенно въ другомъ, ложнодуховномъ или произвольно-таинственномъ смыслъ. О томъ, что даетъ разумъть буквальный смыслъ Писанія, они мало заботились. Чтобы открыть мысль, сокрытую въ они не считали нужнымъ наблюдать словѣ. необходимыя къ тому условія и съ пренебреженіемъ смотрѣли на всѣ законы мысли н слова (40). Они способны были, по словамъ св.

Digitized by Google

<sup>(40)</sup> Оригенъ называеть эготь способъ гностическаго толкованія хуческ доуккоч. Филокалія гл. 14.

Иринея, изъ высокаго описанія Царя сдълать образъ лисицы или иса и при этомъ дерзко увърять. истинный что это есть образъ Паря (41). Опи были также твердо VBBрены во внутреннемъ просвъщении своей духовной природы, чрезъ которое будто сообщались имъ непосредственныя откровенія, высшія всякаго сомнѣнія. Ибо кромѣ духовнаго сѣмени, насажденнаго, по ихъ мнѣнію, въ самой природ'ь ихъ, они, какъ сами старались увърять, получали еще повыя откровенія таннъ чрезъ особенныя изліянія небесной премудрости (софін).-Это-то вѣдѣніе небесныхъ таинъ составляло главный предметь ихъ непомърной гордости. »Они, говорить св. Ириней о Гностикахъ, называють себя совершенными, такъ что съ ними никто не можетъ равняться въ величін знанія, ни самъ Павелъ, ни Петръ, ни другой какой Апостоль; они одни внусили величіе познанія неизреченнаго могущества (42). А если кто изъ слушающихъ станетъ имъ противоръчить, о томъ они говорятъ: онъ не можетъ понимать истины, онъ не получилъ стмени оть своей матери; и болъс не говорять ему ничего, какъ плотскому человъку (43).

- (41) Кн. 1. гл. 8 §1.
- (42) Книг. І. гл. 13 § 6.
- (43) Humr. III. rs. 15. §2.



Заключимъ наше изслъдование о древнъйшихъ мнимо-духовныхъ Христіанахъ словами св. Иринея, которыми онъ обличаетъ ихъ недугъ гордаго многовѣдѣнія. »Гораздо дучше и полезнъе знать немногое и любовію уподобляться Богу, нежели въ чаду многознанія оскорблять Бога. Посему говорить Павель: разумъ кичить, а любы созидаеть (1 Кор. 8, 1.) не такъ, какъ будто бы онъ осуждалъ здъсь истинное знание о Богъ, иначе онъ долженъ бы быль осудить себя самого, но послику онъ зналь, что нъкоторые, возгордившись своимъ знаніемъ, оставили любовь. Такимъ образомъ, какъ сказано, гораздо лучше совсѣмъ ничего не знать и не испытывать о слинственной причинъ сотвореннаго, и только върить въ Бога и пребывать въ Его любви, нежели, надмившись такимъ знаніемъ, лишиться любви, которая даетъ жизнь человѣку; гораздо лучше ничего другаго не знать, кромѣ Інсуса Христа распята, нежели чрезъ товкости и мелочныя маслъдованія дълаться безбожными (44).»

(Продолженіе будетъ).

(44) KERT. II. rs. 28 § 1-2.

Digitized by Google

## день святой жизни,

#### пли

# отвътъ на вопросъ: какъ миъ жить свято?

### (Продолженіе.)

#### 7.

#### КАКЪ ВЕСТИ СЕБЯ ВЕЧЕРОМЪ ДО СНА?

Вечеромъ, когда должны быть окончены дневныя дѣла, отнюдь не должпо тотчасъ предаваться покою, какъ бы много вы ни утояились отъ дневныхъ занятій. Христіанамъ не прилично поступать такъ не благодарно. Оковчивъ дѣла, всегда должно тотчасъ возвышаться мыслями къ Господу Богу и душевно благодарить Его за всѣ, полученныя вами отъ Него въ оканчивающійся день, благодѣянія, именю: за то, что остаетесь живыми, за ваши духовныя и тѣлесныя сплы, за здоровье, за пищу, за питье, за всѣ душеспасительныя мысли, за всѣ святыя желанія, за земпый и пебесный свѣтъ, за номощь и защиту, —за всякое благодѣяніе. Когда садитесь ужинать, то садитесь за столь и выходите изъ-за стола непремённо ст. такою же молитвою, какъ и въ объдъ.

Послѣ ужина также, какъ и по утру, зайиите свое сердце духовными мыслями. И наиримѣръ можете такъ говорить себѣ: «Цѣлымъ «двемъ сталъ я ближе къ смерти. Что, ежели «Господу Богу угодно будетъ поставить меня «въ наступающую ночь на Свой праведный судъ? «Устою ли я?—Ноутру намѣревался я провести «весь пынѣшній день свято : какъ я провелъ «его? Не прогнѣвалъ ли чѣмъ нибудь Господа?»

Послѣ сего вопроса а) молитесь въ своемъ сердцъ Всесвятому Духу, чтобъ Онъ, просвътивъ вашъ умъ, върно до подробности привелъ ваяъ на намять, какъ вы провели весь прошедшій день, и именно: какъ вы вставали поутру? Какъ убирались? Какъ совершали утреннюю молитву? Какъ вели себя во время утрензанятій по вашему званію? Какъ-во RHXT время объда? Какъ-во время отдыха послъ объда? Какъ-при обращении съ домашними, съ сосъдами, съ посторонними? Особенно какъ вы вели себя съ такимъ-то для васъ опаснымъ человъкомъ, или-въ такомъ-то для васъ опасномъ случаъ? Не подвергались ли вы тамъ гръху? Или не ослабили ли въ себъ намъренія уклоняться отъ гръха? Какъ вы вели себя.

когда грубили вамъ, не слушались васъ, ситились падъ вами и т. п.?

Молнтесь б) чтобъ Онъ вѣрно привель вамъ на память: что вы въ нынѣшній день думали, что говорили, что дѣлали, какъ старались или не старались сохранять принятое поутру святое намѣреніе удаляться отъ грѣха? Что особенно влекло, или и увлекло васъ въ грѣхъ? Какой способъ предпринимали вы противъ обольщенія грѣха, или противъ препятствій—исполнить волю Божію, и почему тотъ способъ оказался недостаточнымъ.

в) Молитесь, чтобъ Онъ вѣрно привель вамъ на память: въ чемъ и почему вы согрѣшили; чего и почему не исполнили? Не согрѣшили; чего и почему не исполнили? Не согрѣшили ли питаніемъ въ себѣ дурныхъ мыслей и желаній? Не согрѣшили ли словами? — Дѣломъ? Не согрѣшили ли опущеніемъ сдѣлать что нибудь доброе или должпое? Не согрѣшили ли противъ заповѣди первой? — Противъ второй? — Противъ третьей? и т. д. Не принимали ли вы участія въ какихъ либо чужихъ грѣхахъ? и т. п.

Наконецъ г) особенно молитесь, чтобъ Онъ привелъ вамъ на память: кавое особенное вами принято было поутру доброе и святое намъреніе? Что вамъ способствовало исполнять сго? Въ противномъ случаъ, что препятствовало нли воспрепятствовало исполнить его? Предприпимали ли вы что нибудь противъ представлявшихся вамъ препятствій, что именно, и почему предпринятое вами оказалось пе сильнымъ? Именно отъ такого прилежнаго изслѣдованія себя зависитъ наше духовное усовершенствованіе себя. Безъ такого болѣе или менѣе точнаго изслѣдованія себя нельзя имѣть духовнаго усовершенствованія, и никто не долженъ мечтать, что безъ него будетъ усовершенствоваться.

Воспоминая такимъ образомъ, каковы вы были въ прошедшій день, строго наблюдайте слъдующее. Все, что найдете въ себъ доброе, считайте не своимъ, а Божінмъ; ибо всякое и всякъ даръ совершенъ. даяніе благо свыше есть (1), и отъ всей души благодарите за то Отца свътовъ. Все, что найдете въ себѣ дурное, приписывайте себѣ, своей слабости, своей дурпой привычкъ, немедленно раскаевайтесь въ томъ, просите у Госнода Бога помилованія, и снова принимайте твердое намъреніе не гръшить, не забывать Госпола Бога, и поступать всегда и вездъ осмотрительно: особливо же принимайте намъреніе върно наблюдать за главною, всего чаще въ васъ обпаруживающеюся и больше другихъ пріятною вамъ худою паклонностію вашего сердца. Потомъ придумывайте способы для

(1) IAROB. 1, 17.

надежнъйшаго избъканія оть гръховъ, какіе вы сдълали, и употребляйте ть способы винмательно. А больше всего старайтесь придумывать способы противъ вашего главнаго гръха, къ которому вы расположены болъе всего. Въ то же время молитесь Господу Богу, чтобъ Опъ благоволилъ открыть вамъ надежнъйшіе способы, утвердить васъ Своею благодатію въ вашемъ намѣреніи, и спабдить силами къ исполненію усмотрѣнныхъ способовъ такъ твердо, чтобъ вы готовы были лучше умереть, нежели повторить прежніе ваши грѣхи, и оскорбить Господа Бога.

## какъ вести себя передъ сномъ?

8.

Когда начинаетъ клонить васъ ко сну, обранцайтесь къ Господу Богу съ вашею вечернею молитвою по молитвамъ, назначеннымъ св. Церковію, или и просто, независимо отъ назначенныхъ молитвъ, по смотрите, чтобъ ваши молитвы были святыя и обстолтельныя.

а) Молитесь, чтобы Господь Богъ простилъ всѣ ваши согрѣшенія какъ прошедшаго дня, такъ и дней прежнихъ, какъ вы прощаете всѣхъ согрѣшившихъ противъ васъ;

б) Молитесь, чтобъ Онъ благоволилъ не допускать въ ваше жилище нашего главнаго врага съ его злыми ковами, вредными сновидвніями и веприличными движеніями плоти; а послалъ бы къ вамъ вашего Ангела Хранителя, который всегда молится за васъ, вразумляетъ васъ и защищаетъ отъ всякаго зла вашу душу и ваше тёло;

в) Молитесь, чтобы Господь благословилъ всёхъ близкихъ къ вашему сердцу: вашихъ родителей, вашихъ братьевъ и сестеръ, всёхъ вашихъ домашнихъ, всёхъ вашихъ родственниковъ, знакомыхъ, благодѣтелей, друзей и враговъ; чтобъ Онъ благословилъ всъхъ вашихъ духовныхъ и мірскихъ начальниковъ;

г) Молитесь, чтобъ Онъ помогъ бѣднымъ, подавленнымъ печалью, путешествующимъ, больнымъ, особливо обижаемымъ и обиженнымъ; чтобъ Онъ утѣшилъ несчастныхъ, далъ прибѣжнще сиротамъ, укрѣпилъ надеждою умирающихъ, и упокоилъ умершихъ; чтобъ Онъ благословилъ всѣхъ дѣтей, направилъ къ добру всѣхъ юношей, укрѣпилъ въ святой жиәни всѣхъ, находящихся въ зрѣломъ возрастѣ, и всѣхъ, находящихся въ зрѣломъ возрастѣ, и всѣхъ старцевъ сдѣлалъ образцемъ святой жизни; чтобъ Онъ ввелъ въ покаяніе грѣшняковъ, истребилъ тму, въ которой живутъ язычники, невѣрующіе, еретики и раскольники; просвѣтилъ ихъ Своимъ свѣтомъ,—чтобъ Онъ вразумилъ и спасъ всѣхъ.

Наконецъ предайте себя Господу Богу совершенно, такъ какъ бы настоящій вечеръ былъ послѣдній въ вашей жизни, и такъ какъ бы вамъ должно было, проснувшись поутру, тотчасъ стать на судъ Божій: ознаменуйте себя крестнымъ знаменіемъ и ложитесь въ постель.

Постели никогда не должно имъть слишкомъ мягкой. Хорошій сонъ даетъ не мягкая постель, а мирная совъсть. Многіе очень худо спятъ и на самыхъ мягкихъ пуховикахъ; напротивъ другіе и на весьма жесткой постелъ сиять весьма крѣпко и покойно. Весьма многіе изъ древнихъ Христіанскихъ подвижниковъ любили спать просто на землѣ и класть подъ голову, вмѣсто подушки, камень. Потому что мягкая ностель очень часто бываетъ надежнымъ помощникомъ лукавому въ его дѣйствіяхъ противъ чистоты нашей души и нашего тѣла.

Надобно всевозможно стараться засыпать съ хорошнии мыслями. Это весьма важно для души, какъ всѣхъ насъ можетъ удостовѣрить весьма многимъ изъ насъ извѣстнѣйшій опытъ, именно: что мельницѣ засыплешь свечера, то она и мелитъ всю ночь. Всѣ, наблюдающіе за собою, твердо знаютъ, что послѣднія вечернія мысли обыкновенно бываютъ у насъ главными во время сна, и первыми—поутру. Онѣ же пренмущественно бываютъ причиною ночныхъ грезъ; а ночными грезами лукавый развращаетъ и губитъ весьма многихъ.

Всего больше должно стараться засынать въ преданности Господу Богу. Ежели засыпаете въ преданности Господу Богу, то что ни случилось бы съ вами во время сна, вамъ нечего бояться. Тогда спите вы, такъ сказать, на рукахъ Божіихъ; тогда Господь Богъ Самъ смотритъ за вами и бережетъ васъ; тогда какое бъдствіе ни постигло бы ваше тъло, ваша душа безопасна, — она у Господа Бога.

## КАКЪ ВЕСТИ СЕБЯ НОЧЬЮ ВО ВРЕМЯ БЕЗСОННИЦЫ.

Ежели свечера долго не можете заснуть, то, лежа на постелъ, старайтесь представлять себъ Господа Інсуса Христа въ Его страданія на кресть и молитесь Ему въ своемъ сердцъ обо всемъ, что вамъ придетъ на мысль: молитесь за себя, за своихъ домашнихъ, за всъхъ гръпниковъ, за всъхъ умирающихъ. Или старайтесь представлять себя на своей кончинъ, и дунайте, наприм: «если бы мнъ теперь же случилось «умереть, то что было бы со мною, такъ мно-«го грътнымъ!» Или: «Если бы мнъ 1198-«плось въ нынтшнюю же ночь стать на судъ «Божій, то чего можно ждать мев, такъ недо-«стойному Бога? Теперь я лежу на постель, я • мнѣ скучно, что не могу долго заснуть; но «какъ мнъ тяжко будетъ лежать въ аду, ежеля кя поцаду въ него по грѣхамъ монмъ !Въ аду уже «никогда ни на мгновеніе вътъ сна. Входовъ въ «адъ весьма много, а выхода-ни одного!» Такнии и подобными размышленіями занимайтесь м твхъ поръ, пока уснете.

9.

Digitized by Google

Когда вамъ случается ночью проснуться, то всегда тотчасъ обращайте свои мысли къ Господу Богу, заботясь, чтобы не вошла въ ваше сердце какая нибудь дурная мысль; знаменуйте себя крестнымъ знаменіемъ и говорите, напримѣръ: «во нмя Отца и Сына и Святасго Духа: аминь! Господи, Інсусе Христе, Сыне «Божій помилуй меня грѣшнаго! Господи, Інсу-«се Христе, для молитвъ пречистыя Твоея Ма-«тери и всѣхъ твоихъ Святыхъ помилуй меня! «Аминь!»

. . Ежели послѣ сего тотчасъ не засыпаете, то больше всего старайтесь удалять оть себя лудныя мысли; потому что наше воображеніе ни въ какое время не любитъ такъ безпутствовать, какъ почью, во время безсонницы. Поэтому тотчасъ старайтесь опять молиться обо всемъ, что придетъ вамъ на мысль. Ежели же и при этомъ не засыпаете долго, то всего лучие встаньте съ постели, станьте передъ св. яковами, и ежели умъете читать, читайте со вниманіемъ псалмы, и дълайте, когда читаемое потребуетъ поклона, поклоны земные, или льлайте земные поклоны съ молитвою Іисусовою, до твхъ поръ, пока ослабъете, или пока войдеть миръ въ вашу душу, и вамъ можно будеть снова лечь въ постель.

Отд. IV.

6

# СУЩЕСТВЕННЪЙШЕЕ КАСАТЕЛЬНО МО-ЛИТВЫ.

10.

Часто говоримъ о молитвъ, и о ней, какъ одномъ изъ самыхъ главныхъ средствъ къ спасенію, надобно говорить очень много. Въ настоящемъ случаъ скажемъ о ней нъчто самое существенное.

Друже! Чтобы молиться богоугодно, непремънно исполняй слъдующее:

1) Когда молишься, всегда представляй себѣ, что Господь Богь невидимо стоить прямо передъ тобою и смотрить на тебя. Ибо Онъ, какъ ясно говорить св. Апостолъ: недалече единаго коегождо насъ, такъ что о Немъ живемъ и движемся и есмы (<sup>1</sup>).

2) Молись всегда только о томъ, что не противно Господу Богу, или что согласно съ Божіею волею. Ибо св. Апостолъ Іоаннъ говоритъ: аще чего просимъ по воли Его, послушаетъ насъ (<sup>2</sup>). А съ другой стороны

- (1) 1 Atan. 17, 26. 27.
- (2) 1 loan. 5, 14.



св. Апостолъ Іаковъ говорить: просите и не пріемлете, зане зль просите, да въ сластьхъ вашихъ иждивете (1).

3) Въ молитвѣ свободно высказывай Господу Богу всѣ свои нужды съ совершеннымъ смиреніемъ и благоговѣніемъ, съ полною надеждою, съ полною любовію, вполнѣ сердечно и съ благодарнымъ терпѣніемъ.

Съ совершеннымъ смиреніемъ и благоговъніемъ, потому что мы зависнмъ отъ Господа Бога во всемъ, и потому, что Онъ призираетъ на молитву смиренныхъ и не унижаетъ моленія ихъ (<sup>2</sup>), а гордымъ противится (<sup>3</sup>).

Съ твердою надеждою потому, что Господь Богъ, какъ всеблагій, охотно выслушиваетъ все, что говорятъ Ему Его дёти, н потому что св. Апостолъ говоритъ: сумняйся уподобися волненію морскому вътры возметаему и развъваему. Да не мнитъ человъкъ онъ, яко пріиметъ что отъ Бога (<sup>4</sup>).

Съ полною *любовію* потому, что кромъ Господа Бога нътъ викого достойнъе нашей любви.

- (2) IIcas. 107, 18.
- (3) Притч. 23, 29.
- (4) IAROB. 1, 6. 7.

Отд. ІУ.

<sup>(1)</sup> lakob. 4, 3.

Вполнъ же сердечно потому, что Богь есть Духъ вездъсущій н всев'ядущій, и посему ищетъ духомъ и истиною покланяющихся Ему (<sup>1</sup>); и потому, что всі истинно молящісся Ему, молятся всесердечно. Св. Царь Давидъ молился Господу такъ: воззваже встьже сердцемъ моимъ: услыши жя Господи (<sup>2</sup>)!

Съ благодарнымъ терпъніемъ потому, что мы обыкновенно не очень дальновндны и мало знаемъ себя; а Господь Богъ върво знаетъ всъ окружающія насъ и предстоящія намъ обстоятельства нашей жизни, да и насъ самихъ знаетъ несравневно лучше насъ, а посему не всегда тотчасъ исполняетъ наши молитвы; или даже и совсѣмъ не исполняетъ ихъ, а вмѣсто ихъ даетъ намъ, по Своей премудрости и благости, нѣчто такое, чего мы ве просимъ, но что особенно полезно намъ для спасенія нашей души.

Самая угодная Господу Богу и самая спасательная для насъ молитва, безъ сомивнія, есть та молитва, которой училъ насъ Самъ Господь.

Отче нашь! Отче всякаго человъка п мой!

- (1) Ioan. 4. 23.
- (2) Ilcas. 118, 145

Да познается имя Твое повсюду, и всюду же да прославляется святостію нашего сердца и нашей жизни!

Да введется повсюду, да укрѣнится и да возгосподствуетъ Твое царство,—царство истины, правды и блаженства!

Да исполняется по всей землѣ всѣми человѣками воля Твоя такъ же всегда вѣрно и усердно, какъ всегда вѣрно и усердно исполияется она на небесахъ Твоими святыми Ангелами!

Да питаеть, укръпляеть и сохравяеть Твой хлъбъ нашу жизнь—твлесную и духовную !

Твое милосердіе да простить намъ всѣ наши долги, какіе мы донынѣ дѣлали въ нашемъ непокорствѣ и невѣжествѣ, и да научитъ насъ взаимпо прощать другъ другу долги всякаго рода !

Твоя благость и Твое всемогущество да сохраняеть насъ отъ всякаго грѣха, и отъ всякаго случая ко грѣху и искушенію, дабы всѣ мы содѣлались достойными быть въ Твоемъ вѣчномъ и всеблаженномъ царствѣ. Аминь!

Такъ сердечно молись и совершенно будь увъренъ, что твоя молитва будетъ услышана и исполнена. Есть люди (впрочемъ недостойные сего названія), которые не умъя понять, какъ Господь Богъ можетъ вездъ выслушивать и исполнять наши молитвы, не вполнѣ вѣрять услышанію и исполненію нашихъ молитвь. Ты не смотри на нихъ. Мы пе понимаемъ, какъ живемъ; однако жъ мы несомиѣнно живемъ. Кто чувствуетъ, что можетъ помочь себѣ самъ, тотъ пусть помогаетъ себѣ. Но мы чувствуемъ себя слабыми, и посему всегда должны обращаться съ молитвою ко Всесидному, Который въ Своемъ словѣ, которое инкогда не лжетъ, говоритъ намъ твердо : просите, и дастся важъ (<sup>1</sup>).

(1) Maro. 7. 7.



### 11.

### ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Вотъ какъ препровождаютъ жизнь свято! Здѣсь показанъ способъ какъ проводить свято только одинъ день. Показывать, какъ проводить свято другой день, не нужно; потому что вся святая жизнь, кромѣ дней Воскресныхъ и Праздничныхъ, препровождается не иначе какъ гакъ, или подобно. – Всякой день, во всѣ времена года и во всѣ возрасты жизни, должно проводить съ одинакою бдительностію. Потому что ни въ какое время года и ни въ какомъ возрастѣ жизни лукавый не перестаетъ стараться вредить намъ, и мы потому никогда не можемъ считать себя такъ свободными отъ грѣха и соблазна, чтобъ намъ не должно было бояться запутаться, пасть и погибнуть.

(Продолженіе будетъ).

#### C.10B0

### въ цовы. й годъ.

У одного человъка была въ саду смоковвица, которую онъ посадилъ собственными руками и удобряль болье встах другихъ деревъ. Какъ хотвлось ему видъть на ней шлоды! Смоковница возрасла; другія древа уже вознаградили съ избыткомъ попеченіе хозянна. но смоковница была безплодпа. Нъсколько лать хозяннь ждаль оть нея плодовь, н каждый разъ отходилъ отъ нея съ грустію. Наконецъ видя, что надежды его напрасны, онъ рвшился постяь смоковницу и отдаль уже приказание объ этомъ садовнику. Садовникъ сталъ проспть оставить смоковницу еще на годъ; я окопаю ее, сказаль онъ, и употреблю всъ средства, чтобы сдълать ее плодоносною; можсть быть следующимъ летонъ она дасть плоды. Хозяинъ согласился,-н смоковница осталась въ саду еще на годъ.

Подобную притчу сказалъ однажды Господь Своимъ слушателямъ (Лук. 13, 6-9);- и кто не узнаетъ въ этой притчъ образъ Отца Небеснаго, ожидающаго отъ насъ исправленія н добрыхъ дълъ? Онъ далъ намъ жизнь, украсиль нась образомъ Своихъ совершенствъ, ввелъ въ вертоградъ Единороднаго Сына Своего, въ Церковь Святую, Православную, удобрялъ Своимъ словомъ и таинствами,-и чего не сдълалъ, чтобъ мы приносили вожделънные плоды? По временамъ Онъ даетъ чувствовать и намъ Свое посъщение; Его рука иногда бываеть уже, повндимому, простерта, чтобы носвчь жизнь нашу, но Его же Отеческая любовь отклоняеть Его грозную десницу; намъ дается время, чтобъ мы омыли себя слезами покаянія и украсились добродътелями.

Братія! Назадъ тому годъ мы также предстояли здѣсь въ храмѣ Божіемъ, также умоляли Господа сподобить насъ Своихъ милостей въ этомъ году, который былъ тогда для насъ новымъ годомъ. Вотъ этотъ годъ прошелъ; мы опять здѣсь. Но нѣкоторыхъ, предстоявшихъ тогда вмѣстѣ съ нами, нѣтъ уже болѣе; они отошли въ другой міръ. Думали ли они, встрѣчая новый годъ, что Отецъ Небесный даетъ имъ послѣднее лѣто? Безъ сомиѣнія Онъ многократно посѣщаль ихъ и прежде, и наблюдалъ, приносятъ ли они плоды добродѣтели,--и вотъ

наконецъ воззвалъ ихъ изъ здъшней жизни. Мы не знаемъ, перешли ли они отъ насъ съ обнаьными плодами, или постчены, какъ безилодныя древа? Намъ дается нынъ еще новое лъто! Кто знаетъ, можетъ быть оно для многихъ наъ насъ уже послъднее? Какъ надобно дорожить имъ, чтобы прейти отсюда не въ раздранной и худой одеждъ (Мат. 22, 11. 12.) пороковъ, но украситься свътлою ризою добродътелей и удостоиться вступить въ небесный чертогъ! Вспомнимъ важнъйшіе случан своей жизни! Не многократно ли Господь посталь и насъ, ища плода добрыхъ дълъ? Не многократно ли Онъ отлагалъ нашу кончину въ ожиданія отъ насъ искренняго покаянія и исправленія?

Иногда поражала насъ тяжкая болѣзнь. Мы чувствовали, что уже приближается кончина наша; вся жизнь наша предстала тогда предъ сознаніемъ нашимъ,—и мы не находили въ ней иичего, что могло бы утѣшить насъ. Это Господь посѣщалъ насъ! Онъ искалъ плода въ нашихъ душахъ и не нашелъ; Его рука готова была положить конецъ нашей жизни; но милосердіе Его отклонило этотъ роковый часъ. Намъ дано новое лѣто; Небесный Вертоградарь думалъ: «слѣдовало бы намъ быть лучше, слѣдовало бы приносить плоды вѣчной жизни.» Что же? Воспользовались ли мы этимъ урокомъ Божіимъ? Исправили ли жизнь свою?

Украсили ли себя добродѣтелями? Готовы ли прейти въ другую жизнь, если бы въ грядущее лъто Господь воззвалъ насъ?

Въ другое время мы подверглись великимъ бъдствіямъ, — лишились имущества, потеряли близкихъ намъ. Мы сдълались, такъ сказать, чужды міру, остались съ одною своею душею. Это Господь посъщалъ насъ! Онъ желалъ истребить въ насъ наклонпость къ земнымъ сокровищамъ, разрушить временныя привязанности наши и возвести духъ нашъ къ небесной жизни. Что же? Сдълались ли мы равнодушными къ земнымъ благамъ? Ослабъли ли узы, связующія насъ съ землею? Оставили ли бы мы безъ печали здъшнюю жизнь, если бы нынъ Господь воззвалъ насъ отсюда?

Или случалось, что мы чувствовали въ глубинѣ своей души внутренній голосъ, обличавшій насъ за прежнюю жизнь; въ насъ раждалось пламенное желаніе не нарушать болѣе святой воли Божіей, жить лучше и упражняться въ добродѣтеляхъ, чтобы достойно вступить въ вѣчность. Это Господь посѣщалъ насъ! Онѣ давалъ замѣтить, что мы подобны безплодной смоковницѣ, близкой къ посѣченію. Но вотъ Благость Его дала время, чтобъ мы принесли плоды покаянія! Что же? Перемѣнили ли мы свою жизнь? Готовы ли вступить въ другой міръ, еслибы Господь воззваль насъ въ грядущее лѣто?

Такъ, братія! Отецъ Небесный безь сомазнія неоднократно постицаль каждаго изь насъ, и можетъ быть часто, не находя плодовъ, готовъ былъ поразить насъ. Милосердіе Его даеть еще намъ время для покаянія. Можеть быть для многихъ изъ насъ наступившій годь есть уже послъдній; можеть быть нъкоторые не предстануть здёсь въ следующее лето и не встрътять другаго новаго года. Кто знасть, на кого падеть этоть жребій? Будемъ же, братія, дорожить временемъ, которое даруетъ еще намъ Отецъ Небесный; перестанемъ наконецъ мграть легкомысленно своею жизнію; позаботимся приготовиться къвъчности, изъ которой уже нельзя будеть возвратиться сюда, для исправленія. Грозный чесь и для насъ настанеть; Женихъ Небесный и насъ придетъ взять. Блаженны мы, если встрътимъ Его съ свътильникомъ добродътелей. Но горе намъ, если найдеть Онъ насъ спящими, безплодными! Тогда Онъ посъчеть насъ, какъ посъкаютъ древа безлодныя, и ввергиеть въ пещь, горящую огнемънсугаслемымъ. Ту будетъ плачь и спрежеть зубомь (Мат. 13,42). Аминь.

### РАЗМЫШАЕНІЕ

## о томъ, какъ, по примъру древнихъ христіанъ, слъдуетъ проводить великій постъ.

Помянухъ дни древнія, поучихся во вебхъ дбабхъТвоихъ.

Псал. 97. 5.

Въ нашъ въкъ приходится слышать, будто лишь наше время хорошо, а прежнее было худо, будто лишь теперь люди сдълались и образованными. и просвъщенными, и умъющими жить, какъ нужно, а прежде, будто-бы, они были и невъжественны, и грубы, и не умъли жить, какъ слъдуеть. Такъ современники наши отзываются иногда о прошедшемъ! Совсъмъ иначе смотритъ на него св. Православная Церковь и Мужи по сердцу Божію. Первая всегда указываеть намъ на Христіанскую древность. какъ на примъръ подражанія для насъ, а последние очень любили обращаться къ прошедшему, чтобы извлечь изъ него уроки для жизни. Вспомянемъ кратко, какъ древніе Христіане проводили Великій пость и такъ ли проводится онъ въ наше время. 

Аревніс Христіане проводили Великій пость съ достохвальнымъ благоговъніемъ, въ строжайвоздержанія и пость, соотвътственно шемъ преданіямъ Апостольскимъ. Они были мужами пощенія, строгими къ себъ, совершая шествіе свое на пути воздержанія тъми же стопами, конми шель Искупптель нашь Інсусь Христось, постившійся двій четыредесять и нощій четыредесять (1). Въ это время они совершенно отказывали себѣ въ употребленіи рыбы, и только въ нарочитые дни разрѣшали на вино и елей, а употребление мяса, сыру, молока и лицъ почитали осквернениемъ поста. Сладкими и роскошными яствами они также не поконли себя. Вся ихъ пища состояла въ сухоядения, въ употребленіи огородныхъ овощей и въ умъренномъ вкушени плодовъ древесныхъ; а нъкоторые изъ нихъ довольствовались лишь хлъбомъ и водою. Только въ Воскресные дни и въ субботы, исключая Великую Субботу, предлагалась у нихъ на транезѣ пища не столько простая, какъ въ прочіе дни, однако совершенно постная. Всякій клирикъ, не постившійся такимъ образомъ, подвергался изверженію изъ клира, а всякій мірявинъ-отлученію отъ святой Церкви (<sup>2</sup>). «Нынъ, говорилъ въ свое время св. Златоусть



<sup>(1)</sup> Mare. 4, 11.

<sup>(2)</sup> Церковн. Устав. глав. 32, лист. 31.

«о Четыредесятниць, нынь у насъ великій миръ «и тишина великая (3). Нигда нать шуму; ни-«ГАВ НЪТЪ крику. Не услышишь, чтобы «ночью пѣли; не увидишь, чтобы днемъ шата-«лись пьяные, кричали, дрались. Вездѣ глубо-«кая тишива (4). Ни одно животное не жалует-«ся на смерть; нигдъ нъть крови; нигдъ не-«умолимое чрево не изрекаеть приговора на «Животныхъ; ножъ поваровъ бездъйственъ: «столь довольствуется твмъ, что не требуеть «приготовленій (5). Не увидишь нынѣ и различія между столомъ богача и столомъ бъдняка. «И что говорить о вельможахъ и простыхъ? И «Вънценосная глава, подобно прочимъ, прекло-«нилась въ послушание посту (6).» Такъ, прежде всего, проводили Великій пость древніе Христіане!

Такъ ли проводится Великій постъ въ наше время? Всѣ ли Христіане, въ наше время, преклоняютъ себя въ послушавіе посту, по Уставу Православной Церкви? Всѣ ли они оставляютъ, въ нашъ вѣкъ, на время его попе-

<sup>(3)</sup> Св. Іоаннъ Златоуст. въ первой Бесѣдѣ на книгу Бытія (въ Христ. Чтен. за 1849 г., стр. 380).

<sup>(4)</sup> Св. Іоан. Златоуст. въ первомъ словѣ.

<sup>(5)</sup> Св. Василій Великій въ Бестада о поста (въ четв. част. творен. его стр. 9. Моск., 1846.

<sup>(6)</sup> Св. Іоаниъ Златоустъ во 2-й Бесѣдѣ на книгу Бытія въ антіохійск. народу.

ченіе о яствахъ прихотливыхъ, изысканныхъ и росконныхъ? Всв ли они прекращаютъ на время святой Чстыредеситницы, употребленіе вина и елея? Всъ ли довольствуются пищею нензысканною, простою? Не замвняють ли сс нъкоторые множествомъ яствъ, или искусственно-измышленною приправою оныхъ? Не хотять ли нные богатымъ, дорогимъ и изысканнымъ приготовленіемъ пищи постной превзойти разнообразіе самыхъ вкусныхъ столовъ непоствыхъ? Не слышится ли, въ наше время, н во время Великаго поста, приговоръ, который неумолимое п ненасытное чрево обыкло изреживотныхъ? Не видится ля кать на жизяь кровь ихъ, ради прихотливыхъ проливаемая? Аревніе Христіане тщательно блюли, чтобы не вкушать пищи до вечера, такъ что кто не соблюдаль этого правила, того и не почитали постящимся. Сколько такихъ постликовъ вайдется въ наше время? Между древними Христіанами было много такихъ постниковъ, которые не ночнимали никакой пищи по два и по три дня сряду. Въ нашъ въкъ много ли обрътется такихъ Христіанъ, которые постились бы въ продолжение одного дня? Искоторые изъ древнихъ Христіанъ до того простирали нолвиги своего пощенія, что другіе изъ среды ихъ, болье опытные въ духовной жизни, заставляля ихъ ослабить оные. Въ наше время, когда при97

ближается пость, приходится напоминать Хриcrianan's o ero bashocte, chre, shauchin n o необходимости соблюдать его такъ, какъ Православная Церковь повелёваеть.

Древніе Христіане, далье, во все продолженіе святей Четыредесятницы приносили неослабное тщаніе къ тому, чтобы испытать себя. Они знали, что для спасительнаго раскаянія во елаву Господа Бога необходимо благочестивое услинение во дви говъния; что среди мірскаго общества можно иногда и быстро, и далеко, и надолго удалиться онъ Господа Бога; что даже собесвдования съ ближними не могуть быть, безъ ущерба для благочестія, совм'ямены съ полингами говенія: а потому, предъ наступленени святой Четыредесятницы, сходились вмаств. прощались другъ съ другомъ, какъ-бы не подвясь болье увидеться въ этой жизни и расхоанансь въ мъста усанаевныя (<sup>7</sup>). Здъсь-то, вдали оть сусть и развлеченій обычной жизни, они со нено ревностно занимались испытавіемъ своей соръсти. Вся прошедная ихъ жизнь, тамъ и альсь проведенная, представаяема была ими канъ-бы на одной картинъ, повърлемой съ изображеніями святаго слова Божія. Они приноминали и всъ уснајя употребляли на то, чтобы приномнить, ногда и гдъ они были, что мыслили,

(7) Чет. Мин. подъ 1-из Априля и 3-из Мая. OAT. IV.

что чувствовали, что дёлали, съ кёмъ и о чить бесёдовали, кого оскорбили словомъ или дёлонъ, кому подали поводъ ко гиёву, умыйыление или не умышленно, кому не воздали должнаго, кото лишили законнаго.—Все это и подобное древніе Христіане старались привести себѣ на нанять и приложить къ сердцу; а поступая такимъ образомъ, они печалились по Бозѣ, проникались нераскаяннымъ, содѣлывающимъ во спасеніе, некаяніемъ, исповѣдывались со всею искренностію, откровенностію, съ простосердечіемъ, и нолагали твердую рѣшимость впредь и не инслить зла.—Боголюбезное занятіе во дии всеобщаго покаянія!

Благодарение Господу, что не оставлени въ совершенномъ небреженін въ наше OHO время! И въ настоящее время всв ны, преку наступленіемъ Великаго поста, IDOMACHCE другъ съ другомъ; многіе наъ среды насъ стараются уединиться на все время его; а ныйторые даже прилагають тщаніе въ обозрания прошедшей своей жизни, дабы знать, въ ченъ имъ исповъдаться, что добраго остается слалать после исповеди, и чего худаго не лелать. Но много ли въ нашъ въкъ найдется Христіавъ-постниковъ послъдняго рода? Если беецристрастно воззримъ на нашъ всенспытующи ввкъ; то найдемъ, къ прискорбію, что иноте лаъ насъ испытывають себя съ твиъ наиъ-

евісих, которое древніе Христівне всегда отверсали, порящали и презирали. Въ наше время один, какъ извёстно, испытывають себя на того. чтобы самонадвянно сказать себв: увсиь, яко же прочін человбны, хищинцы, ненраведницы, прелюбодве, или яко же такойто; другіе для. того, дабы изъявить и высказать свое неудовольствіе на невниманіе K'L нить высшихь; вные - для того, чтобы имъть нредаеть въ осуждению низшихъ; еще иные--для того, дабы безошибочно привести въ исполненіе тоть или другой рядь двйствій, нелостойныхъ Христіанина.-Есть въ наше время и такие Христіане, которые, во дни святой Четыредесятницы, прододжають и усиливаются иснытывать другихъ, передають свои испытавія собственному семейному кругу, сообщають эти испытанія своимъ ближнимъ и знаемымъ. а танимъ образомъ распространяютъ ихъ по всему селу или городу.-Короче сказать, въ нашть въкъ. во время Великаго поста всъ тщательно стараются испытать себя и другихъ: только объ непытании своей гръховной, а подъ часъ и гръхолюбивой совъсти наые не хотять и подумать.

Аревніе Христіанс, еще, проводили Велиній ность въ непрестанной молитвъ, почти въ непрерывномъ пъніи псалмовъ и пъсней духовныхъ. Въ ихъ время, также какъ и въ напис, Одт. IV. 7\*

Digitized by Google

небеса повъдали славу Божію, творени не руку Его возв'ящала твердь: день дни отрытить глаголь и нощь ноген возв'вщала рабуми 👫 Они съ благоговеніемъ прислушивались къ тако. му голосу благодарной твари в старались недя ражать ему особенно во время Великаго носта. Въ это время они были какъ-бы вророкани вселенной: нбо непреставно словошъ и дълсиъ. провозвъщали въ ней славу Божію; были кань. бы первосвященниками: вбо оть лина вовха асты нородныхъ возносили жертву хвалы и благода. ревія ко Госноду Богу; были какъ-бы царани всего: нбо своею молнтвою соединым нев сы Господомъ Богомъ и низводили благословение Его на все. Они молились вездь и всегла.---Молились въ церквахъ и дома. Молились утромъ, когда солнце, подобно жениху, выходнло изъ брачната своего чертога. Молнлись днемъ, когда все сунее и живущее немолчно проновъдывало славу и величіе Господа Бога, явленныя Имъ на сотворении всего и искупления людей, и являемыя Имъ въ промышлении обо всемъ. Молились вечеромъ, когда сама природа приводна лушу въ тихое умиленіе и поставляла се въ молитвенное расположение. Молились ночью, когда темныя власти и силы гораздо удобнее, нежели днемъ, могли бы возобладать ими, еслибы они предались сну.

(8) Ileason. 17, 23.

и дунаемъ, что никто не оскорбится, если принониниъ, что въ наше время такая непреетминая молитва во время Великаго поста для ніцхъ Христіанъ кажется и невозможнымъ, и скороннимъ дъломъ. Върно слово, и теперь есть молитвенники веливіс, дивные, подобные **женимъ Христіанамъ: ниа**че, ни настоящій порядокъ вещей, ни родъ человъческій не сущесповали бы (\*); но есть, нъ сожалънію, въ нане эремя и такіе Христіане, которые почитають молитву едва ли не столь же малоценною какъ и тв вещи, которыя считаются годнына только для употребленія у такъ называеныхь простыхъ людей; есть Христіане, которые, все тщаніе прилагають къ тому, чтобы н нераньше и носкоръе отговъться по своему. дабы потомъ снова раболъпно служить похоти плоти, нохоти очесь и гордости житейской (10): сить Христіанс, которые смотрять и учать смотрвть на усердныхъ молитвенниковъ, какъ на ящемвровъ, пустосвятовъ, и не стали бы терпъть пхъ среди себя, если бы это вполнъ зависвло отъ нихъ. Вы можете увидать, что тане люди въ иной день Великаго поста усерлно подвизаются то утромъ, то днемъ, то вечеронъ, то ночью: но не въ молятвъ, а въ такихъ

- ·,∜
  - (9) licain 6, 13.
  - (10) t loam. 2, 16.

**ДВЛАХЪ, О КОТОРЫХЪ НЕ ЛЕТЬ ССТЬ И НОМЪНИЛАТЬ** Христіанамъ, не въ церкви Божіей, а въ таникъ собраніяхъ, въ которыхъ одно слово о молнина было бы принято за свидътельство о крайненъ невъжествъ произнесшаго оное, объ отсталости его отъ въка, -не предъ лицемъ Господа Бога. и Святыхъ Его, изображаемыхъ на честныхъ иконахъ, а предъ такими двятелями, которыхъ аревніе Христіане оглашали именемъ язычняковъ и мытарей, если они пребывали неиснравляющимися. Въ древнія времена Богослуженіе. во время святой Четыредесятнины, проделжалось у Христіанъ ночти цълый день и пълую ночь и никого не утомляло; а въ наше время нной Христіанинъ старается, можеть быть, развъдать, въ какой церкви совершается оно не столь продолжительно, а иной вовсе не считаеть своимъ долгомъ ходить въ церковь. Въ тв времена и неговъющіе съ **дивнымъ** усердіенъ стекались въ церкви Божіи, дабы послушать слово назиданія, и слушали его съ терпъніенъ, не смотря на то, что сказывание его продолжалось иногда цёлый часъ, а иногда и два часа; а въ наше время, не знаемъ, у всвхъ ли достанеть терпънія, если въ день Великаго поста услышать проповъдующаго, особенно, если онъ замедлитъ въ проповъдании одну или двъ минуты. Тогда всв слушали поученія съ любовію и прилагали ихъ къ сердцу съ охотою, не

апботась о томъ, одно ли наставление было предметомъ его, или и указание неправаго обризе жития; а въ наше время, если служитель слова Божія стансть говорить въ церкки о житин другихъ яко отъ чистоты, яко отъ Бога, предъ Богомъ, нёкоторые, пожалуй, найдутся сказать: «къ чему и для чего такія проповёди?»

**Древн**іе Христіане..... Кто же были древніе Христіане, указаннымъ образомъ провоинине святую Четыредесятницу? Отны Праведные, Святые, Преподобные, досточтимые, состоуважаемые, всегда, нынъ и присно святою Нерковію ублажаемые, богомудрые, богодюбезные, богоносные. Таковы: Святитель Христовъ Игнатій Богоносець, св. Священномученить Киндіань, непоколебимый защитникъ св. Неркви. св. Асанасій Великій. мужественно нетерителий все за истину Христову, святые. меленскіе великіе учители и святители: Василії Велиній, Григорій Богословъ, Іоаниъ Златоустый, Константинъ мученикъ, положившій жироть за правоту своей Въры, Нетръ Столп-, никъ, Өсодоръ Студитъ, Іоаннъ Дамаскинъ, н не другіе ревнители по славъ Божіей и собственному спасению... Нужно ли говорить современнымъ намъ Православнымъ Христіанамъ, что и всё мы. полобно какъ и уномянутые нами древніе Христіане, такіе же ноли: N зачаты въ беззаконіяхъ и рождены во гръ-

хахъ (11)? Нужно за напоминать имъ. что ж мы, также какъ и тв Христіане, сподобились очиститься банею водною въ глаголъ (12) и се темъ, также какъ и они, получнаи и помаасніе оть Святаго, научающее всему (13), и серана. носящее въ себъ Христа Господа (16), и волю свободную отъ рабства гръху и способную какъ еже хотъти, такъ и еже двяти о благоволени (15)? Нужно ли напоминать, что и мы. также какъ и они, имвемъ буйную плоть. льющую намъ пакости (16); что ноприменть жизня нашей, также какъ и ихъ, служнуъ водъ строятивый и развращенный (17); что й ны, также какъ и они, не свободны отв гибельныхъ нападеній со стороны человъкоубійные искони (18)? Нужно ли напоминать, что и намъ; также какъ и имъ, вмънено: препоясавъ чресла истиною, обувши нозв въ твердость Евангедія мира, а наче всего взявь щить въры и племъ спасенія, и мечь духовный, не ходніц. во слъдъ плотскихъ нохотей сквернения, воступ BOROTOILIHATS HA AVILLY HARLY. HO OFDEGATLER OFF

- (11) IIcas. 50, 7.
- (12) Eec. 5, 26.
- (13) 1 Ioan. 2, 20.
- , (14) Eeec. 3, 17.
  - (15) Римлян. 6, 18. Филипинс. 2, 13.
    - (16) 2 Коряне. 12, 7.
    - (17) Филип. 2, 15.
  - (18) Ioan. 8, 44.



1.1.6

нихъ, раснинать плоть свою со страстьми й нохотьми (19) ен, —не сообразоваться вѣку сему. не ходить по человъкамъ, не быть не только рабанн, но и друзьями у міра (20),-противиться наволу, стать противу кознемъ его, побъждать его, сокрушать его подъ ноги свои (<sup>21</sup>)? Шужно ли напоминать, что и каждый изъ нась, также какъ и они, тогда только и сподобится наследовать царствіе небесное, когда изнурить, удручить, умертвить свою плоть,ослабить, побъдить, побореть мірь,-отразить, сразить, поразить діавола? А если такъ; то кто наъ насъ дерзнетъ сказать, что ему или нельзя, или не нужно ни такъ поститься, ни такъ"молиться, ни такъ испытывать себя, какъ научаеть тому примеромъ древнихъ Христіанъ святая Православная Церковь, общая мать наша, невъста Христова? Нътъ, возлюбленные о Господъ братія! Если Церковь въ самомъ началь святой Четыредесятницы приволить намъ на память несчетное число Святыхъ Божінхъ, н имъвшихъ одинаковую съ нами природу и сподобившихся равной съ нами благодати, а между твмъ удостоившихся облещися, въ виссонъ оправданія Святыхъ при помощи строгаго поста, непрестанной молитвы и бди-

<sup>(19)</sup> Eeec. 6, 14. 15 16. 17. Галат. 5, 16. 24. 1 Петр. 2, 11.

<sup>(20)</sup> Римлян. 12, 2. 1 Корынө. 3, 3. 7. 23.

<sup>(21)</sup> Ianob. 4, 7. Epec. 6, 11. 1 Ioan. 2, 13. Pans. 16, 19.

тельнаго самонспытанія : то внятно говорить твиъ всвмъ и каждому изъ живущихъ на земли Христіанъ, что и они могуть, а если хотять быть въ царствін небесномъ, то должны проводить Великій пость въ такихъ же подвигахъ благочестія, въ какихъ они проводили его и въ какихъ примъромъ ихъ повелъваетъ проводить его Православная Церковь,-не страшась пи его тяготы, ни его продолжительпости. Надобно помнить, что святый Вель-เม่ผิ и установленъ, постъ съ тъмъ чтобы грѣнинкъ , столько времени ногубившій въ суетныхъ трудахъ для міра, по прайней мере сорокъ дней употребнять на подвиги благочестія, на молитву, на милостылю, па пощене, на бодрствованіе, на слезы, на исповъданіе и иа другія добрыя дъла (<sup>22</sup>). Не падобно забывать и того, что кромъ святой Церкви святыни пегдъ взять; а кто не захочеть слушаться Церкви, о томъ она скажетъ: буди тебъ яко же язычникъ и мытарь (23).

Да не попустить намъ Господь Богъ испытать на себѣ силу столь грозпаго гласа! Поревнуемъ древнимъ Христіанамъ въ подвигахъ святыя Четыредесятницы, для спасенія собственныхъ же душъ!



<sup>(22)</sup> Св. Іоаннъ Златоуетъ вътретьей Бесбят на Гудеевъ. (23) Мато. 18, 17.

# новозавътный законъ

въ сравнения съ ветхозавътнымъ.

(Окончаніе.)

O SANOBHAN OTHOCHTEALHO DOGMEJAN SA GERAY,

Продолжая Новомвётное духото-праветвенное законодательство, Інсусъ Христось говориль: Слышасте, ако речено бысть: оно за око и зубъ за зубъ. Азъ же глаголю самь не протавитися злу: но аще тя кто ударить оз десную твою ланиту, обрати сму и другую: И хотящему судитися со тобою, и ризу твою взяти, отпусти сму и срачицу: И аще кто тя пойметь по силь поприще едино, иди съ камъ дия. Нросящему у тебе дай: и хотящаю ото тебе заяти не оторати (ст. 38-42). Отд. IV. 8

Слышасте, яко речено бысть: око за око, зубъ за зубъ. Было то время, когда естественное чувство Божіей правды и человъческаго Богоподобнаго достоянства было такъ спльно, что снести и оставить безъ наказанія оскорбленія и обиду, наносимыя человъку, значило нарушить Божію правду и оставить на безнаказанное поругание и попрание, отпечатлённый въ человёкё при самомъ созданін. образъ Божій. Проливаяй кровь человљчу, сказалъ Господь Богъ еще до Монсеева закона, и сказалъ не только относительно людей, но и звърей, проливаяй кровь человњиу въ ея мњсто его проліется. яко во образь Божій сотворихь человька (Быт. 9, 6). На семъ основанін правды Божіей и, Богоподобнаго по созданію, человъческаго достоннства, котораго посрамление не должно оставаться безъ должнаго возмездія, и данъ быль законь: око за око, зубь за зубь. Завътв, дъйствительно. Что въ Ветхомъ сродно было человъку, по самому чувству нравды, требовать возмездія, какъ AOJTA нредъ Божіею правдою, на это есть въ Ветхомъ Завъть поразительный примъръ. Царь и пророкъ Давидъ, возвращаясь по уничтоженін Авессаломова заговора въ свою столицу-Лерусалимъ, отъ всей души простиль Семея, который ругательствомъ и каменьями

сопровождаль Давида въ лютый день бъгства его оть Авессалома. Но самъ же сей Царь по сердцу Божію, предъ своею смертію, завъщаль своему наслёднику не обезвинить сего злодѣя и свести старость его съ кровію во адъ (3 Цар. 2, 8. 9). Видно, что у Давида, съ **КЛЯ**ТВОЮ простившаго смертельную обиду. **легло** однако на совѣсти сіе дѣло, какъ не**исполненны**й долгъ предъ правдою. Въ семъ смыслѣ исполняемый законъ возмездія, очевидно, исключаетъ враждебную мстительность, которая самымъ же закономъ и прямо была возбраняема: да не отмщаеть рука твоя, и да не враждуеши на сыны людей своихъ (Лев. 19, 18). Также въ притчахъ (24, 29.) говорится: не рцы: имже образомъ со**тв**ори ми, сотворю ему и азъ: отмицу ему, ими же мя преобидь; 🔳 въ плачъ Іеремін (3, 27—30): Благо есть мужу, егда возметь яремь въ юности своей. Сядеть на единть, и умолкнеть, яко воздвигне на ся. Подасть ланиту біющему, насытится укоризнъ.

Но во время Христово законъ: око за око, зубъ за зубъ, уже держался и исполнялся не на основаніи чувства правды и уваженія къ человѣческому Богоподобію: ибо Самъ Спаситель въ другихъ мѣстахъ свидѣтельствуетъ, что вящшая закона-судъ, праеда, впъра уже Отд. IV. 8\* были пренебрегаемы Тудеями по внушению ихъ руководителей, и образъ Божій глубоко погруженъ былъ въ естественной гръховной pacтлённости человъка. Такимъ образомъ сей законъ становился средствомъ только для ноддержанія и оправданія духа любомстительности, и своею мертвою буквою отклопяль вниманіе Іудеевъ отъ прямыхъ обличеній и осужденій мщенія, встрѣчающихся въ Ветхомъ Завътъ. Посему Господь полагаеть рышитсльную нрез граду такому злоупотребленію и разорению древняго закона о возмездія, противопоставляя буквъ онаго благодатный закопъ Новозавътной правды, которая на обиду отвътствуетъ готоввостію принять еще новую обиду, неправую притязательность удовлетворяетъ сугубо, И тъмъ паче готова на всякія уступки для просящихь, отрекаясь оть всякаго возмездія. Азъ же глаголю вамъ не противитися <u>алу,</u> и т. д.

Чувство кротости и любви, заповѣданное въ сихъ словахъ Спасителемъ, было во всѣ времена отличительнымъ признакомъ тѣхъ, кон истинно принадлежали къ Церкви Его. Оно ясно выражается у Апостоловъ (Римл. 12, 19– 21. 1 Сол. 5, 15. 1 Кор. 6, 7. 1 Петр. 3, 9). Но само собою разумѣется, что Христовы правила о терпѣніи обидъ, объ отреченія отъ возмездія, какъ направленныя собственно про-

тивъ Тудейской любомстительности, не исклюне только общественныхъ мъръ MANIT'L R'h ограпичению зла и наказанию дълающихъ вло. но и частныхъ усплій и заботь о непарушиности правды, о вразумленіи легкомысленныхъ обидчиковъ, о доведения злонамърепныхъ до невозможности вредить другимъ. Ибо иначе самые духовные Христовы законы мы no 1vдейски обратили бы только въ букву, могущую послужить къ успъхамъ зла и къ подавленію добродітели. Итакъ хотя Спаситель изрекъ заповъдь въ видъ общаго правила; но исполнять се буквально, во встать случаяхъ, безъ исключенія, было бы не согласно съ духонъ Христіанскаго ученія и съ другими наръчениями Господа и Апостоловъ. Христіанивъ есть сынь небесного Отца (ст. 45) и благодатный . общиикъ Божествепнаго естества (2Петр. 1, 4). Любовь Христіанина должна имъть въ себъ характерълюбви Божіей. Но любовь Божественная не разлучна съ святостно и премудростию, и потому не только допускаеть и терпить эло, но и ограничиваеть и наказываеть его, какъ иб внутреннимъ свойствамъ Божественной природы, такъ для уврачеванія самаго зла и для блага человъчества. Подобнымъ образомъ и любовь Христіанина должна терп'ять зао тольно въ той мъръ, въ какой оно остается болъе или менъе безвреднымъ для славы Божіей и для

спасенія человъковъ. Если въчное благо не совмъщается съ зломъ; то любовь Христіанина должна ограничивать и наказывать зло, и эта обязанность наказывающей любви, по Божественному установленію, возложена на начальство (Рим. 13, 1-4).-Итакъ изръчение Спасителя, понимаемое по духу Христіанской истины, заключаеть въ себъ слъдующій смысль: «Вы, ученики мои, должны быть свободны оть любомстительности, должны дълать для оскорбителя болье того, чего требуеть онь оть васъ, если это только не противно славъ Божіей, благу общества и самаго оскорбителя.» Сему объясненію не противоръчить связь CTOB? Спасителя; ибо, какъ мы видъли, заповъдь Христова клонится не къ ограничению наказанія зла, но къ искорененію любомстительности въ ученикахъ Христовыхъ.

Что сіе объясненіе проистекаеть изъ духа Христова, это подтверждается другими библейскими изрѣченіями. Апостолъ Павелъ, узнавъ о тяжбахъ Христіанъ Кориноской Церкви, не рѣшительно исключаеть оныя изъ общества христіанскаго (1 Кор. 6, 7), а говоритъ только: для чего они не хотятъ лучше быть обиженными, но обижаютъ сами? Онъ называеть начальство слугою Божіимъ, отмстителемъ въ гильвъ элое творящимъ (Рим. 13, 4). Въ другихъ мѣстахъ Самъ Христосъ дозволяеть

Своимъ ученикамъ удаляться отъ гоненій бъгетвомъ. Что касается лъйствій Спасителя и Аностоловъ: то въ Евангелін (Іоан. 18, 23.) видимъ примъръ, что Господь Самъ при ударенів Его въ ланиту не исполняеть буквально Своей заповѣди-подставлять и другую біющему; но напротивъ спраниваеть оскорбителя: аще илаголахъ добръ, что Мя біеши? Апостолъ Навелъ вездъ признаетъ въ начальствъ долгъ наказывать зло, и въ случать оказываемой ему несираведливости, витесто того, чтобы страдать, обращается къ начальству (Дъян. 16, 35-40. 22, 23-29. 25, 9-11). Когда первосвященникъ повелълъ бить его по устамъ, то овъ отвъчалъ ему съ укоризною (Дъян. 23, 2-4), и когда сталь оправдываться въ своихъ словахъ; то раскаявался не въ укоризнъ, но въ томъ, что по невъдънію укорилъ первосвященниканачальника народа.

Что касается въ особенности сего правила: прослщему у тебе дай, и хотящаго отб тебе заяти не отврати, то въ разумънія и исполненіи онаго также не должно, по Іудейски, связываться одною буквою. Ибо буквальное разумъніе и исполненіе сей заповъди можетъ вести иногда къ поступкамъ, совершенно противнымъ духу Христіанства. Такъ Карпократіане оправдывали удовлетвореніе похоти тъмъ, что сего требуетъ сама природа, а требованіе

**уросящаго, говорили** они, должно исполнять, Влаженный Іеронимъ ограничиваеть предметь даянія просящему собственно духовными да-Но нътъ сомпънія, что Спаситель Da.ML. чивлъ въ виду и твлесныя или внъшнія благольянія, какъ видно изъ дальнъйшаго наставленія - вообще добро творить ценавидящимъ (ст. 44). Только въ другихъ мъстахъ Новаго Завъта предписываются правила благотворительности, опредъляющія и которыя условія для ней и указывающія на нъкоторыя степени благотворенія. Аще бо усердіе предлежить, говорить св. Апостолъ Павелъ (2 Кор. 8, 19.). поелику аще кто имать, благопріятень сть, а не поелику не имать. Онъ же ямноть въ другомъ мёстё (Гал. 6, 10): темже уво дондеже время имамы, да дълаимы благов ко встьях, паче же къ присныят въ въргь. И еще: Аще же кто о своихъ, паче же о присныхь не прольниляеть, вторы отверлися есть, и невпорнаго горшій есть (1 Тим. 5, 8). Впрочемъ никакъ не должно, съ другой стороны, и ограничивать самый духъ разематриваеныхъ Христовыхъ заповъдей: что-«же, неужели мив нагому ходить, скажешь ты» гонорить св. Златоусть, и продолжаеть: «не «были бы ны наги. если бы въ точности ис-«полияли сін повельнія;» и виже сино: «не бу-«ленъ почитать невозможными повельнія 1'о«сподни. Они и полезны и весьма удобны къ «исполненію, если только мы будемъ бодрство-«вать (1).» И дъйствительпо, существенная сила сихъ заповъдей Христовыхъ состоитъ въ томъ, чтобы намъ, въ своемъ духв и сердцъ, отвъчать на обиду не только прошеніемъ оной, но и полною готовностію принять еще новую обнду, чтобы сердечною любовію стремиться къ удовлетворенію и успокоенію всякаго просящаго. А что касается до внѣшняго обнаруженія такой Христіанской настроенности; то самая любовь Христіанская, служащая для оной основаниемъ и закономъ, не допустить напр. подать ножъ требующему его убійцъ или безумцу; всеусильно воспротивится содъйствію и сопутствованію человѣку, идущему на худое дело, успокоить и удовлетворить нрежае присныхъ по въръ, нежели чужанхъ, и такъ ла.тве.

Итакъ общій смыслъ всего мѣста таковъ: •Въ Новомъ Завѣтѣ, согласно впрочемъ съ духомъ и истинными требованіями Ветхозавѣтнаго закона, злу не должно противопоставлять зла; не враждою и обидою должно ограничивать, обезоруживать и вразумлять враждебность обидчика, но любовію, готовою принять отъ него и другую обиду, готовою дать ему

(1) Kogia, na Es. ora Maro. T. 1 crp. 372 # 373.

c

вдвое противъ того, чего насильно требуеть его жадность. Тъмъ паче въ тъхъ случаяхъ, когда кто дъйствительно въ чемъ либо нуждается и проситъ сего скромно и униженно, любви Христіанской свойственно быть готовою даже на сугубыя услуги, по крайней же мъръ на полное удовлетвореніе просителя. И только бы совершенно сроднилась съ сердцемъ человъка такая любовь Новаго Завъта, сама она будетъ для него правиломъ и руководствомъ въ томъ, какъ поступать во встать разнообразиыхъ отношеніяхъ къ просителямъ и обидчикамъ.»

#### **О ЛЮБВИ КЪ ВРАГАМЪ.**

Новая и послёдняя Хрпстова заповёдь, раскрываемал Господомъ въ сличеніи съ Ветхозавётнымъ закономъ, слёдующая: слышасте, яко речено есть: возлюбиши искренняго твоего, и возненавидиши врага твоего. Азъ же глаголю вамъ: любите враги ваша, благословите кленущія вы, добро творите ненавидлщимъ васъ, и молитеся за творящихъ вамъ напасть, и изгонящія вы: Яко да будете сынове Отца вашего, иже есть на небесльхъ, яко солнце свое сіяетъ на злыя и благія, и дождитъ на праведныя и на неправедныя. Аще бо любите

любящихъ вась, кую жэду илате? не и мытари ли тожде твобять? и аще цълуете други ваша токмо, что лишше творите? не и язычницы ли такожде творять? будите убо вы совершени, якоже Отець вашь небесный совершень есть (ст. 43—48).

Слышасте, яко речено бысть: возлюбиши искренняю твоего и возненавидищи врага твоего. Послѣднихъ словъ: возненавидиши врага твоего, буквально нътъ въ Ветхомъ Завѣтѣ. Но не трудно усмотрѣть, какъ это фарисейское правило образовалось именно изъ пристрастнаго вниманія книжниковъ и Фариссевъ къ буквъ Ветхаго Завъта, взятой внъ своего истиннаго зваченія или духа. Въ силу выше разсмотрѣчнаго закона: око за око, зубъ за зубъ, происходило въ Ветхозавътной древности то, что и въ общественной н частной жизни Израильтянъ, по волѣ Самого Бога и по требованію благочестія, мало было нощады врагамъ и обидчикамъ, общественнымъ и личнымъ. Ибо они, какъ открытые разорители порядка правды Божіей и наглые оскорбители образа Божія въ человъкъ, особенно же враги общественные, какъ враги самаго царства Божія, которое было въ Изранлъ, были явными представителями исконпыхъ враговъ Бога и человъка, каковъ собственно діаволъ и

полчныма темяыхъ сняъ. Такими, съ ero особенною яспостію и общензвъстностію для всякаго православнаго, царь и пророкъ Дапредставляеть своихъ общественныхъ н жить личныхъ враговъ въ Богодухновенныхъ своихъ нсалмахъ, которыми, по сему, Христіанинъ и вооружается собственно на духовную брань кь началожь и ко властемь и къ міродержителемь т.ны. Но книжники и Фарисев времени Христова уже не возвышались до того, чтобы проникать въ духъ и сиду нодобныхъ Ветхозавѣтныхъ откровеній, возбуждающихъ отвращение и ненависть къ духовнымъ врагамъ Божінмъ, которые проявлялнсь и истинною всою ощущаемы были, по свойству Ветхозавътныхъ временъ, въ образъ общественныхъ или личныхъ враговъ. Они остановились только на вибшнемъ выражении сихъ откровений и слышали въ оныхъ не болве, какъ сіе общее правило относительно враговъ: возненавидиши врага твоего. Они не вразумлялись и тъмъ, что самый законъ, какъ скоро личный врагъ, или изъ Боговраждебныхъ языческихъ человѣкъ народовъ, являлся не какъ разоритель правды Божіей или царства Божія, но какъ человъкъ, нуждающійся въ участін ближнихъ.-самый законъ указываеть въ немъ уже не врага, а ближняго или брата. Напримъръ, когда кто увидъль бы, что попало въ ровъ животнос,

Digitized by Google

нринадлежащее врагу; то онъ, по закону, долженъ былъ помочь врагу. Или когда бы кому изъ враждебнаго языческаго міра случилось пришельцемъ въ землъ Израильской. быть Изранль обязывался принять его, по собствелкону опыту зная душу пришельчу (1). Ho нижники Іудейскіе разумбли сіе только уже въ смыслъ частныхъ и случайныхъ исключеній изъ общаго правила : возненавидиши врага твоего. Посему руководнмый ими Іулей ногъ теперь питать намятозлобіе и предаваться истительности изъ оскорбленнаго самолюбія. ноть одной злобы на врага; и могъ еще покрыть свое человъконенавидъніе буквою слова Божія, представить свою самоуправную, посягающую на права ближняго и на власть Самого Бога, мстительность, какъ законную праведность. А между тъмъ Ветхозавътныя внушенія и направлены были именно къ соблюдению правды Божіей и правъ Богородобнаго человъка, и даже къ усовершению истип-

•

<sup>(1)</sup> Самое выраженіе; созлюбним искренняю теоезо, пеправніьно Фарисеами объяснялось только о любви къ друзьямъ или приснымъ. Въ Ветхомъ Завѣтѣ Еврейское слово, соотвѣтствующее слову Слимкий, хота иногда означасть друга (Притч. 17, 17); но въ законахъ Монеся употребляется въ значении всякаго, имѣющаго, тажбу (Исх. 18, 16), даже явнаго врага (Втор. 22, 26). Оно вотрѣчастоя вездѣ, гдѣ запрещается л. жное свидѣтельство, щелаціе чужей собствециости (Исх. 29, 16, 17).

ной, духовной праведности, когда т. с. двйствуя противъ враговъ видимыхъ, благочестивый въ аухъ своемъ ратоборствовалъ собственно противъ враговъ невидимыхъ. Итакъ чтобы рѣшительно не извратился и не разорился истинный смысль внушеній закона и пророковь относительно враговъ, Божественный Законодатель Свои Новозавътныя заповъди прямо противопоставляетъ тому, что Фарисен слышали въ мертвой буквъ закона и пророковъ. Азь же глаголю вамь: любите враги ваша, благословите кленущія вы, добро творите ненавидящимь вась, и молитеся за творящихь вамь напасть и изгонящія вы. Принимающіе и исполняющіе сей Новозавътный законъ, каковы суть истинные Христіане, оказываются чрезъ сіе самое участниками любви Отца небеснаго, Который сілеть солние свое на злыя и благія и дождить на праведныя и на неправедныя. и слъдовательно достойными чадами Его: яко да будете сынове Отца вашего, Иже есть на Напротивъ Іуден, любя небесњат. TOJEKO благорасположенныхъ къ нимъ H ненавидя враговъ своихъ, содълывались чрезъ то сродными по духу съ тёми самыми язычниками и мытарями, которыхъ они презирали, Rak1 Богоотверженныхъ людей. Аще бо любите любящихь вась, кую мзду имате? не и

мытари ли тожде творять? И аще цълуете други ваша токмо, что лишие творите? Не и язычницы ли такожде творять? Ясно, что для духовной правды нужно стремиться къ высшему совершенству, подражать и послёдовать прямо святёйнему совершенству и всеобъемлющей любви Самого Отца небеснаго. Будите убо совершени, якоже Отецъ вашъ небесный совершенъ есть.

«Достигъ верха добродътелей,» говоритъ Блаженный Өеофилакть въ изъяснение разсматриваемой нами заповѣди Інсуса Христа: «ибо что выше сего? Но и это не невозможное «дъло. Монсей и Павелъ больше себя любили «враждовавшихъ противъ нихъ Іудеевъ, и во-«обще всё Святые любили враговъ своихъ и та-«книъ образомъ получили обътованія.... ихъ (вра-«говъ) должно почитать благодътелями, потому «что всякій, кто гонить и обнжаеть нась, умень-« шасть наше наказаніе, которому мы должны «подвергнуться за гръхи. Съ другой стороны, «и Богъ весьма вознаградилъ насъ за сіе. «Воть и доказательство на это: яко да бу-«дете сынове Отца вашего, Иже есть на небесњхъ (¹).»

(1) Благовъстянкъ. См. Правосл. Собесъд. 1855. жн. 3. етр. 119 и 113. Разсмотрёвъ Христовъ законъ о любви ко врагамъ по общему течевію мыслей въ Хриетовой бесёдь, имъемъ нужду сделать еще иъкоторыя поясненія и замъчанія какъ объ общемъ значеніи сего закопа, такъ и о нъкоторыхъ частныхъ выраженіяхъ сего мъста.

Законъ объ отношении къ врагамъ Інсусъ Христосъ поставилъ и раскрылъ главнымъ образомъ съ той стороны, съ какой онъ наврашенъ былъ фарисействомъ, извлекинимъ изъ буквы нъкоторыхъ мъстъ Ветхозавътнаго писанія слѣдующее правило : возненавидиши врага твоего. Но чтобы и Христовъ законъ не быль односторонно понимаемъ и исполняемъ, предостереженісмъ для сего служить, сопервыха, то, что первообразомъ любви, ущелряющей неблагодарныхъ и враждебно злыхъ. Спаситель представляеть Самого Отца небеснаго. Любовь Божія, дъйствительно, простирается на каждое существо: ибо Господь не ненавидить вичего, что сотвориль (какъ говорится въ Прен. 11, 25). Но сей же самой любви Божісй, которая какъ сама всебогата всъми безкопечными благами, такъ и стремится свои созданія исполнить всякним благами, столь же свойственно, съ другой стороны, въ безконечной стенени быть чуждою и отвращаться всего злаго. Отсюда объясняется гибвь Божій, простирающійся на всякую неправду (Рим. 1, 18). Тотъ же

Богъ, Который повелъваетъ благодътельному сифту солина восходить надъ злыми, мулить ихъ жаломъ совъсти въ глубинъ ихъ серденъ. Одинъ и тотъ же Богъ ниспосылаеть съ неба богатство благости на нечестивыхъ и гдозить имъ будущимъ судомъ, говоря, что они своимъ нечестіемъ собирають себѣ сокровище снъва (Рим. 2, 5). Въ любви Божіей сокрыта всегда святость, которая въ отношения въ злу обнаруживается гибвомъ, равно какъ и въ свягости, или гибиф Божіемъ всегда скрывается мобовь, такъ что наказание зла происходить всегла оть святой и отвращающейся всего злаго любви Божіей. Подобнымъ образомъ и дюбовь Христіанина къ злымъ и враждебнымъ дюдямъ, сообразулсь съ духомъ и свойствами любви Божіей, должна обнаруживаться, смотря до обстоятельстванъ, то въ благотворски имъ и въ самопожертвовани для никъ, то въ обязданін и вразумасній ихъ ко благу какъ ихъ самихъ, такъ и другихъ людей. При семъ само собою разумеется, что то и другое обнаруженіе Христіанской любви должво быть соответственно самому звашно, въ какомъ кто постав-**Л**АНЪ.

Во-аторыхъ, сличан Христову заповѣдь о любви къ врагамъ съ Ветхозавѣтными внушеніями и примѣрами относительно враговъ, мы видѣли, что и въ Ветхомъ Завѣтѣ нетер-Отд. IV. 9

пъвіе и отвращеніе направлялось собственно не противъ видимыхъ враговъ, а въ ихъ образъ противъ враговъ духовныхъ, и что, посему. Спаситель заповъдію о любви къ врагамъ не позволяеть обращать противъ людей той ненависти, которая должна пасть собственно на ліавола и темныя его полчища. Отсюда понятво, что совершенно была бы противна Христу и Его заповѣди такая любовь къ врагамъ и заымъ людямъ, съ которою соединялось бы соучастие и содъйствие ихъ злобъ и зловредности. Ибо такая любовь къ врагамъ предполагала бы въ себъ союзъ мира и любви съ самыми духами зла, и слъдовательно была бы преступнъе самой фарисейской ненависти къ врагамъ. Отъ такой превратной любви къ врагамъ снасенія Новый Завътъ предлагаетъ сильныя и ръшительныя огражденія въ примъръ и словъ какъ Самого Христа, такъ и Его Апостодовъ. Такъ, хотя Спаситель на креств молился за враговъ, и ученикамъ, желавшимъ низвести огнь съ неба, говориль, что они не знають. чымъ духомъ исполнены; но Онъ же изрекъ въ Своей молнтвъ (Іоан. 17,9): не молю о мірь, и къ лицемърамъ обращалъ слъдующія слова: змія, порожденія ехиднова, како убъжите оть суда огня геенскаго (Матө. 23, 33)? Иже аще соблазнить единаго малыхь сихь, впрующихъ въ мя, уне есть ему, да объсится

жерновъ осельскій на вын сго, и потонетъ въ пучинть морстъй (Матө. 18, 6). Тогда речеть сущымь ошуюю его: идите проклятіц воогнь въчный (Матө. 25, 41). Св. Апостоль Павель, который по заповѣди своего Господа говоритъ (1 Кор. 4, 12): укоряеми благословляемъ, гоними терпимъ, хулими итьшаемся, возвѣщаеть въ другомъ мѣсть, что хотя бы Ангелъ съ неба сталъ проповѣдывать другое Евангеліс, будсть проклять (Гал. 1, 8). Онъ говоритъ первосвященнику (Дѣян. 23, 3): бити тя имать Богг, стъно повапленая! и предаеть кровосмъсника Кориноскаго сатанъ для изможденія плоти, да духъ спасется (1 Кор. 5, 5); объ Александръ ковачъ пишетъ, что онъ много зла ему сдълалъ, да воздасть ему Богъ по дъламъ его (2 Тим. 4, 14). Наконецъ. дышущій столь кроткою любовію, Іоаннъ Богословъ говоритъ, что онъ пе заповѣдуетъ молиться за того, кто согрѣшиль къ смерти (1 Іоан. 5, 16; а во 2-мъ посланіи (ст. 10) учить о поведении въ отношении къ лжеучителямъ: Аще кто приходить къ вамъ, и сего ученія не приносить, не пріемлите его въ домъ, и радоватися ему не глаголите: **гл**аголяй бо ему радоватися, сообщается дъломъ его злымъ. Когда Іисуса Христа оскорбляли, поносили и преслъдовали; то Онъ часто отвътствовалъ обличеніями и угрозами 9\* Отд. IV.

(Мате. 16, 3. 4. Іоан. 8, 41. Мате. 19, 53. 11, 20. 12, 34). Онъ не требоваль и оть учениковъ, чтобы они доставляли благословеніе Евангелія упорно отвергающимъ ихъ (Мате. 10, 14. 7, 6). Итакъ заповѣдь Іисуса Христа о любви къ врагамъ надобно понимать такъ: должно имѣть любовь къ врагамъ и вообще къ алымъ людямъ, горящую стремленіемъ дадать все возможное для истивпаго ихъ блага (доколѣ они рѣшительно не отвергнутъ сего), но соединенную вмѣстѣ съ такимъ же сцынымъ отвращеніемъ и противодѣйствіемъ къ мхъ зловредности.

Въ-третьихъ, духъ любви къ враганъ, въ своемъ должномъ совершенствъ и чистоть, исключительно Христіанству; принадлежитъ нбо здёсь скрывается то глубокое основание его, что Богъ по неизреченному милосердю простеръ во Христъ любовь Свою къ намъ, врагамъ Своимъ по нашей гръховности. На сје основание милующей любви указывають многія изръченія Новаго Завъта (Ефес. 4, 32. Кол. 3, 13. Мате. 6, 12). Изъ сего-то основанія проистекаетъ любовь наша къ врагамъ и получасть твердость, продолжительность и то глубокое смиреніе, безъ котораго она всегда была бы недостаточна и неискренна. Ниже увидимъ, почему Господь прямо не открылъ сего

основанія любви къ врагамъ, хотя имъяъ сео въ виду.

Частвыя зам'вчанія нужно сдівлать на сліаующія выраженія или цълые стихи сего ивста: ст. 45. Яко да будете сыкове Отца сашего, Иже есть на небеспохъ, яко солная свое сіяеть на злыя и благія. и дождить на праведныя и на неправедныя. Любовь къ врагамъ, дъйствительно, есть столь высокая духовная добродвтель, столь великое торжество надъ требованіями поврежденной человоческой природы, что для достиженія некрепней и совершенной любви къ врагамъ необходние редиться свыше отъ Духа Божія, или возродиться въ вово-благодатную жизнь, и такимъ образонть содълаться благодатнымъ сыномъ Отца небеснаго. Но всенародно предъ плотскими по духу мыслей Іудеями, и притомъ еще въ начали учительнаго служенія, Христу неудобно и неблаговременно было говорить открыто о Благодати возрожденія и усыновленія Богу, когла даже лучшій изъ самыхъ учителей Изранлевыхъ Никодимъ съ такимъ трудомъ слушаль Его учение о семъ предметь (Іоан. 3, 1-16). Посему премудрый Господь въ настоящей бесвдъ указываеть прямо только на то, 470 любовь къ врагамъ есть свътлая черта и принадлежность именно благодатныхъ сыновъ Отца небеспаго, но не касается самаго существа

сего предмета-Благодати усыновленія и возрожденія. Благость въ Христіанинъ, не исключающая и враговъ изъ своей любви, истинно есть пе что инос, какъ отблескъ благости Божіей, отображающійся и сіяющій въ немъ дъйствіемъ Св. Духа по дару Христову. Ибо любовь Божія, объемлющая самыхъ враговъ своихъ-гръшныхъ человъковъ, раскрылась именно во Христъ, изливаясь въ самыя сердца върующихъ Духомъ Святымъ. Но не касаясь, прямымъ образомъ, сего глубочайшаго основанія Новозавѣтной любви къ врагамъ, какъ вполнъ еще не открытой для въры и неудободоступной для Іудесвъ, Спаситель указываеть на такое благодъяние, въ которомъ самымъ очсвиднымъ для всякаго образомъ открывается всеобщность любви Божіей и которое всегда понятно для самаго простаго ума. Кроткій свътъ солнца, одинаково освъщающій всъхъ (Сир. 42, 16), и плодотворный дождь, лію**шійся на всъ поля безъ исключенія** (Псал. 146 8),-какой прекрасный, очевидный для всякаго, образъ любви Божіей, простирающейся на встать и объемлющей встать дыханіемъ сво-Впрочемъ, сей самый образъ любви имъ! Божіей, если не Іудею, то Христіанину, можетъ и долженъ быть понятенъ и въ высшемъ своемъ значении. Ибо еще въ Ветхомъ Завътъ Самъ Христосъ предъизображаемъ былъ, какъ

128

солнце правды (Малах. 4, 2), «какъ дождь, «сходящій на скошенный лугъ, какъ капли, «орошающія землю (Псал. 71, 6).» Итакъ открытое для самыхъ внъшнихъ чувствъ зрълище любви Божіей, озаряющей своимъ солицемъ злыя и благія и дождящей на праведныя и на неправедныя, было даннымъ еще Ветхозавѣтной вѣрѣ предуказаніемъ именно на ту неизслёдимую любовь Божію, которая. имбла открыться и теперь уже открылась во Христь, какъ всеозаряющемъ Солнцъ правды и истины, и въ Его благодати, какъ дождъ, орошающемъ вселенную. Отсюда понятно, что Христось, не раскрывая сей Своей тайны нрямо, дабы свътомъ ся не ослъпить слабаго и больнаго зрънія Іудеевъ, въ то же время согласно съ чувственно-образнымъ ихъ представленіемъ уже возводилъ или предуготовлялъ ихъ къ разумънію сей высочайшей тайны. Намъ Христіанамъ удобно примъчать сіе по вазръшени во Христь всъхъ притчей и гаданий о Его тайнъ, сокровенной отъ созданія міра.

Ст. 46. 47. Аще бо любите любящихъ васъ, кую мзду имате? не и мытари ли тожде творятъ? И аще цълуете други ваша токмо, что лишие творите? не и язычницы ли такожде творятъ? Въ сихъ словахъ Спаситель ноказываетъ, какъ ничтожна такая любовь, которая обращена только къ арузьямъ. Источникъ ся есть самолюбіе. Таную любовь можно найти у тёхъ самыхъ, у койхъ нельзя предполагать ни благочестія, ни въры, какими для Гудеевъ были мытари и лэмчники.

Ивлование или прив'ятствие инветь Востоки гораздо большее значение, нежели у насъ; въ Египтв и Спріи ово и вынь обра-**Мастся** только къ единовърцамъ. Мытари н Изычники въ очахъ фарисся были саными презранными грашниками; посладние потому. что не знали истиннато Бота и имвли насильственное преобладание надъ народоть Божить? нервые потому; что дозволяли себъ неправду й пасиліе. Депежный сборъ, производницый мытарлый со времени Ирода, принадлежаль кассь чужаго народа, и часть низшихъ сборщиковъ состояла изъ язычниковъ. Посему Фарисси взирали и на Јудеевь, исправлявшихъ сио Аолжность, какъ на слугъ тиранновъ Изранля Божія, какъ на враговъ собственнаго Богопзбравнато народа. Посему Спаситель, указывая на сія два класса лю ей, какъ бы такъ говориль: «вы, принявъ за правило, извлекаемое вани ИЗЬ буквы Ветхозавътныхъ откровений: сояне-Навидиши врага твоего, думаете, что чрезь это избъгаете опасности имъть что-либо общее св почитаемыми отъ васъ за ненавистныхъ враговъ, язычниками и мытарями. Но вы съ

1

ниян-то и сродняетесь но духу и уравниваетесь, когда любите только любящихъ васъ, а ненивидите враговъ; ибо и они двлають тоже.

«Вострепещемъ,» говоритъ Блаженный Осо-Филактъ въ объяснения сихъ словъ! «Мы не походимъ и на мытарей, если ненавидимъ и любящихъ насъ (<sup>1</sup>).»

Ст. 48. Будите убо вы совершени, якоже Отець вашь небесный совершень есть.

Послику такой родь любви, которая обращена къ любящимъ и отвращается враговъ, есть одно самолюбіе: то имъйте Бога образцемъ своимъ. Впрочемъ, послику опущено здъсь слово — любовь: то должно понимать изръченіе Спасителя въ болъе общирномъ смыслъ и относить оное ко всъмъ добродътелямъ, о коихъ доселъ было говорено. Слово совершенный относится къ правственному совершенный относится къ правственному совершенству и заключаетъ въ себъ понятіе о святости и праведности (Мато. 19, 21. Рим. 12, 2. Кол. 1, 28. Іак. 3, 2).

Но достижима ли для насъ Божественная святость? – Конечно не достижима! Господь требуеть, чтобъ мы были совершенны, какъ Отецъ небесный совершенъ, запов'вдуя симъ достигать не равенства, а внутренняго подобія, п

<sup>(1)</sup> Благовъстникъ. См. Правосл. Собесъд. 1855 кн. 3. стр. 114.

виъстъ давая намъ чувствовать необходниую нужду для духовнаго совершенства въ помощи благодати, соединяющей человъка съ Богомъ. Разсматриваемое изръчение Спасителя имъетъ такой же смысль, какъ и слова Апостола Іоанна (1 Іоан. 1, 7.): Во свътъ ходимъ, якоже самъ Той есть во свътъ и пр., и слон Ан. Петра (1 Петр. 1, 15): По звавшему вы святому, и сами святи во всемъжити будите. Мы должны уподобляться Богу въ святости, поколику, будучи членами благодатнаго твла Христова, можемъ осуществлять образъ Его въ дълахъ своихъ, пріемля отъ Него Самого освящение и совершенство, какь изображаетъ Апостолъ Навелъ въ молитвъ своей: Самъ же Богъ мира да освятить васт всесовершенныхт во всемт (1 Сол. 5, 23).

Итакъ общій смыслъ всего мѣста есть слѣдующій: «Въ Новомъ Завѣтѣ, согласно и съ духомъ Завѣта Ветхаго, должна оставаться вражда только противъ исконнаго врага Божія и человѣческаго—діавола и темпыхъ сго силъ, съ силою отражающая всякія со стороны ихъ, прямыя или посредствомъ людей производимыя, прираженія лжи, злобы, обольщеній. Что же касается собственно самихъ человѣковъ, изъ враждебныхъ ли къ намъ народовъ, или изъ личныхъ нашяхъ враговъ, —въ сердцѣ Христіанскомъ должва

отношеній къ нимъ одна любовь, быть въ стремящаяся за ихъ зло воздять имъ добромъ. за проклятие благословениемъ, за обиды и гоненія возможнымъ благотвореніемъ, по крайней мъръ молитвою за нихъ; хотя сей же самой Христіанской любви къ врагамъ, по обстоятельствамъ и по роду званія, свойственно полагать и твердую преграду ихъ злобъ и безпорядкамъ для блага какъ прочихъ человъковъ, такъ и ихъ самихъ, и во всякомъ случат сей любви должно быть чуждою всякаго общенія, содъйствія и дружескаго потворства врагамъ въ ихъ неправдѣ и порокахъ, какъ относящихся къ ввчно-ненавистной Христіанъ уже аля области сатанинской. Такая благодатная, разумная и святая любовь къ врагамъ есть, подлинблагодатно-сыновнее участіе въ самой HO, любви Божіей, которая какъ въ видимомъ місіяеть своимъ солнцемъ для добрыхъ и DЪ злыхъ и посылаетъ дождь на пользу праведныхъ и неправедныхъ, такъ наппаче и прямо для своихъ враговъ-грѣшниковъ открылась въ Самомъ Христъ-духовномъ всеозаряющемъ Солнцѣ правды, и въ Его благодати-этомъ небесномъ дождъ, животворно орошающемъ растлённую вселенную. Напротивъ, если любить только друзей и присныхъ, а ненавидъть и отвращаться враговъ, какъ напр. Гудеи ненавидѣли и отвращались преобладавшихъ

ними язычниковъ и обижавшихъ ихъ налъ мытарей: то сіе значить сродвяться и становиться на одну степень съ отчужденными отъ Бога язычниками и отъявлевными гренинками-мытарями. Ибо и они также любять твхъ, кто ихъ любитъ; и они своямъ друзьямъ и вриснымъ обыкновенно оказываютъ веть знаян благорасположенности. Итакъ если вто не желаеть вовсе отказываться оть усилий и надежды-достигнуть праведности и совершенства, возвышенныхъ надъ Боговраждебнымъ язычествомъ: то долженъ разумъть и спискивать духовное совершенство, имъя и признавая первообразомъ и источникомъ онаго прямо любовь н совершенства Самого Отца небеснаго, которыя для сего и открыты во Христъ Богочеловъкъ.»

Симъ заключается Христово Новозавѣгное законодательство въ сличени съ Ветхозавѣтными закономъ и пророками, какъ разумѣло и держалось ихъ современное Христу Іудейство нодъ руководствомъ своихъ книжниковъ в Фарисеевъ.

Что же, теперь, скажемъ мы по отношенію къ образовавшемуся въ самыхъ нъдрахъ Хрнстіанства мертвящему духу древняго Іудейства, по отношенію къ расколамъ и ихъ направленію? Для суда въ въковой съ ними тяжбъ станемъ вмъстъ съ ними предъ Самаго Верховнаго Судію и Законодателя Новозавътной Церкви, и

Буленъ сліннать, что Онъ речеть на люди Сеоя и на расточенныхъ овецъ одного и того же дома-Новаго Израиля. Христосъ, раскрывъ въ Своемъ Завътъ существо спасительной истины, установиль Новозавътное законодательство однажды навсегда : ибо существо нстины одно и то же во въки. Слъдовательно, Его законодательству и свойственно ръшать всъ тяжбы въ отношения къ спасительной нстинъ. И если, притомъ, самое то превратное направленіе, противъ котораго Онъ лично дъйствоваль и говориль, столь же яснымъ образомъ повторилось въ Христіанствъ : то тъмъ легче и прямве можно сдблать приложение Христовыхъ законовъ къ спорнымъ предметамъ.

Въ разсмотрънной нами бесъдъ Христовой можно услышать Христовъ судъ какъ относилельно общихъ пререканій заблудившихъ бралій нашихъ противъ Православія, такъ и касалельно многихъ частныхъ ихъ разногласій съ православною Церковію.

Бодъе общія пререканія глаголемыхъ старообрядцевъ на Православіе слъдующія: не спасались ди русскіе святители, князи и простой народъ еще до Никона, по неправленнымъ отъ него книгамъ, во всемъ по старому? И до Никона не было ли соблюдаено старое безъ пересмотровъ и поправокъ? За чъмъ было Никону дълать эти новоисправленія старинныхъ книгъ и обычаевъ Церковныхъ? И потомъ опять за чѣмъ эта поздняя уступка, сдѣданная въ пользу Единовѣрчества, вопреки прежнимъ Никоновымъ опредѣленіямъ и судамъ надъ старыми обрядами? На все это есть рѣшеніе въ духѣ Христовомъ, какъ онъ выраженъ въ разсмотрѣнпой нами части нагорной бесѣды.

Такъ, было время у православно-русскаго народа, когда онъ, принявъ отъ Восточной Церкви благодать возрожденія и все Церковное устройство, съ любовію и върностію къ устройству православно-церковному, сему какъ покорное своей матери отроча, присъдълъ у самаго престола Благодати. Дътски любилъ опъ Церковный чинъ, вразумляясь имъ во спасеніе, и если могли происходить но мѣстамъ, съ продолженіемъ времени, въкоторыя малыя разности и отступленія оть общаго восточно-церковнаго порядка, эти малыя разности, какъ не вредящія духу Въры, съ любовію могли быть терпимы и даже не запь-Впрочемъ и въ то время святыми и чаемы. великими Пастырями сознаваема была потребность повърять славянскія церковныя и священныя книги чрезъ сличеніе съ греческими: такъ святитель и чудотворецъ Алексій, Митрополить всея Россіи, оставиль Новый Завѣть, правленный сго рукою по Греческому тексту (<sup>1</sup>).

Но, между твмъ, постепенно созръвало въ нъкоторыхъ и оное ново-фарисейское направленіе, для котораго становились дороги и важны не столько самое существо и духъ Въры. проявляющіяся въ церковной ввѣшности, какъ душа въ тълъ, сколько уже одна, сама по себъ взятая, внъшность церковная, перемъшанная съ самыми отступленіями и разностями отъ истинно-древняго церковнаго порядка. По мертвой силъ сего направленія (если бы допущено было ему возобладать въ Церкви), и самый Новый Завътъ долженъ былъ бы обратиться въ Ветхозавѣтную мертвую букву, и праведность Христіанская неминуемо должна была бы содълаться фарисейскою, съ которою, по слову Христову, нельзя внити въ царствіе небесное. Ужели же это могло быть допущено главою Церкви-Христомъ, пребывающимъ въ Своей Церкви во вся дни до скончанія въка? Никакъ. Напротивъ, подобно какъ лично Онъ ниспровергъ фарисейское направление въ Іудействь, хотя это соединено было съ отверженіемъ наибольшей части Іудеевъ, для которыхъ лицемърная правда и буква Писанія

<sup>(1)</sup> См. о семъ въ Словѣ Высокопреосвящен. Филарета, Митрополита Московскаго. Февраля 12 дня, 1847 года. Изд. 2-е ч. 1 стр. 237.

были дороже, нежели Божія правда и спасительная благодать, такъ Его же духъ воздыйствоваль и въ нашей Православной Церкви, ръшительно осудивъ и отвергнувъ нововозникфарисейство со встми безцтивые ему пнее отступленіями и разностями оть засвидётельствованнаго всею Восточною Церковио нравославно-церковнаго порядка, хотя это стоидо аля Неркви утраты многихъ тысячъ, захотввшихъ лучше остаться безъ Церкви и способовъ благодати, ножели разстаться съ старою буквою, притомъ только мнимо-старою. Вотъ значеніе Никонова дъла! Вотъ почему воздвигнуть быль въ Церкви этоть непреклонный и снаьный духомъ мужъ для управленія отечественною Нерковію і Безъ него вр Церкви Новозавѣтной упрочивалось бы и оставалось бы необличеннымъ, неосужденнымъ то фариссйское направление, которое изкогда сгубило наибольшую часть избраннаго Божія народа и которое осудилъ Господь Своимъ Мововаватнымъ законодательствомъ, не щадя буквы даже самаго Ветхозавътнаго откровенія, не нонимаемаго Фарисеями: речено бысть древнимь.... Азъ же глаголю уже не такъ, какъ речено бысть древнимъ. Тъмъ паче свойственно было Ему не пощадить буквы мнимо-древнихъ преданій и обычаевъ просто человѣческихъ. Цбо скоръе небо и земля прейдетъ, нежели дорущено будетъ древнему ли, новому ли фарисейству, разорить одну животворную іоту или черту истинно-Божія Завъта.

Въ позднъйшее время, расточенныя И блуждающія по лѣсамъ и стремнинамъ неправыхъ мятній овцы Новаго Израиля отчасти сами не могли не примъчать погибельнаго своего состоянія, и пачали обратное движеніе отъ **лжи своихъ** мибній къ истивъ Церкви Православной, хотя при семъ не имѣли еще духовной твердости вполнѣ отказаться отъ своихъ фарисейскихъ пристрастій. Въ такихъ обстоятельствахъ Духу Христову свойственно было" открыться и дъйствовать въ отношении къ нимъ иначе, нежели какъ было прежде: Въ разсмотрънной нами части бесъды Христовой им видѣли, что въ тѣхъ случаяхъ, когда су= и духъ истины были ясны или не лество иогли быть извращены, Христосъ снисходиль къ чувственно-образному представленію Іудеевъ, облекая духовныя истины въ доступные и любезные для Іудеевъ чувственные образы; хотя Онъ же въ другихъ случаяхъ не щадилъ" буквы самаго закона и пророковъ, которою Фарисен закрывали истинный ихъ смыслъ. По сему же самому Христову правилу и духу, св. Церковь сознавшимъ погибельность раз-Тученія съ нею Христіанскимъ Фарисеямъ открыла удободоступныя для никъ во глаголе-0тл. IV. 10

ной старообрядности, но върные существу в единству въры-храмы Единовтьрческие; хотя прежде она же отвергала и проклинала упорство въ глаголемой старообрядности, соединевное съ враждебностію противъ Церкви и вообще чуждое духа истинной Въры. Равнымъ образомъ, какъ Самъ Господь снисходнаъ къ пріемлемости Іудеевъ, облекая духовно-благодатныя истины въ чувственные образы, СЪ тъмъ, чтобъ они удобнъе могли восходить въ ауховному разумънію сихъ истинъ: такъ и Церковь снизощла къ глаголемымъ старообрядцамъ, открывъ для нихъ Единовърческіе храны, съ тъмъ, чтобъ они болъе и болъе научались дорожить самымъ существомъ и единствомъ въры, входить въ самый животворный духъ и силу Православія, а не полагаться на спасительность глаголемой старообрядности. Bce это совершенно въ духѣ Христовомъ, какъ K всякій глаголемый старообрядець, разсуждающій безпристрастно, можеть усмотръть изъ сличенія распоряженій Церковныхъ съ образомъ Новозавѣтнаго законодательства въ нагорной Христовой бестать.

Многія также частныя заблужденія и худыя свойства раскола обличаются и осуждаются разсмотрённою частію Христовой бесёды.

Такъ, Гоеподь глаголетъ, что *гни*ва*яйся* на брата всуе долженъ быть судимъ какъ

порицающій ближняго по сему ybiäua, a сустному гибву подлежить сонмищу на ряду съ хулителями и лжепророками; тотъ же, кто презрительно и злобно уничижаеть брата словонъ безсовъстный, или нечестивый, повигееннъ огненной. Но сустная ненъ прямо гитвливость, происходящая изъ одитахъ разностей, или точнъе, изъ одного невъдънія относительно буквъ (наприм. въ имени Інсусъ. вићсто Ісусъ). паружныхъ мнимо-старыхъ обрядовъ (напр. въ перстосложении) и тому нод., также злобныя ругательства (напр. приизнение къ Церкви Божией апокалипсическаго образа блудницы-Вавилона) и постоянное отвращение къ православнымъ, будто оскверняющимъ другихъ чрезъ одно свое прикосновеніевсе это въ характеръ раскола. Итакъ раскольннки подлежать во всей силь тому приговору. какой изреченъ Господомъ въ словахъ: повинень суду, сонмищу, гееннь огненной. Но да премѣнить Господь, въ отношеніи къ нимъ, строгій судъ Своей правды на милость благодати, призывающей внимательныхъ къ истинъ и прощающей раскаявающихся въ упорствъ! Да подумаютъ сами упорствующіе, что, тогда какъ Господь отмънялъ букву даже Богоданнаго закона для сохраненія и утвержденія духа нли истиннаго смысла сего закона, они наперекоръ Господу отрекаются отъ самаго существа Отд. ІУ. 10\*

Digitized by Google

и силы Царскаго Христова закона любви изъза фарисейскихъ преданій и обычаевъ какого нибудь попа Аввакума, или дьячка Өедосъя, или еще кого нибудь хуже тѣхъ!

Далбе, Христосъ глаголеть, что не только срамное двло, но и вечистый взглядъ, сладострастное внутреннее движение уже есть достойный казни законной гръхъ прелюбодъяна, что брачному союзу принадлежитъ священная законность и неразрывность. Но въ расколахъ или брачные союзы находятся внъ законнаго освященія, или мерзости грубаго студодъявія оправданы и освящены святотатственно именемъ Христовой любви. Есть или была раскольничья секта (Іевляне), въ которой мужья брали или отпускали женъ чисто по Іудейска, противъ чего Христосъ и направлялъ Свой законъ. Правда и то, что многіе раскольники ставять въ предосуждение Церкви Православной мірскую вольность нравовъ, замѣчаемую во многихъ православныхъ, и какъ бы оправдывають свое отделение оть нихъ заповедию Христовою объ отсъчения соблазняющихъ членовъ! Но св. Церковь не только никогда не заступается за вольность нравовъ мірскаго Христіанства, напротивъ грозитъ за оную строгимъ и нелицепріятнымъ судомъ Христовымъ и предлагаеть всъ способы благодати, всъ побужденія истины именно въ достиженію святости: слъдовательво

въ области Православной Церкви существуетъ строгое охранение отъ мирской растятиности вравовъ и находится благодатное жилище самой святости Итакъ что же дълаютъ оставляющіе Церковь изъ-за правственной вольности мпогихъ ея членовъ? Отсъкаются отъ святаго и подвизающагося за святость противъ мірской растлѣвности. благодатнаго Христова тъла Церкви, и, какъ отсъченные отъ своего тъла члены, остаются въ неминуемой опасности сдъ**латься** жертвою той самой духовной растлённости и смерти, которой хотъли бы избъжать. Между тъмъ допускающіе мірскую вольность нравовъ, по остающіеся въ общеніи Церкви, суть еще члены святой Церкви, хотя болящіе и страждущіе гръхами, и хотя, въ случаъ упорной ихъ неисправимости, и имъ грозить опасность отпасть отъ святаго и спасаемаго Церкви-въ въчную пагубу. состава Cyard

По Христову закону о клятвѣ, должно всякое да или илътѣ говорить такъ, что бы вѣрою ставить себя духовно въ присутствіе Божіе и чтобы потому простое да или илътъ имѣло силу удостовѣренія, утверждаемаго свидѣтельствомъ Самого Господа. И вотъ нашлись раскольники, отказывающіеся отъ присяги, когда она отъ нихъ требуется. Они хотятъ только говорить одно: ей, ей, ни, ни, н мнятъ оправдать-

Христова закона нелицепріятенъ!

ся буквальнымъ исполненіемъ Христова закона. Но если бы, дъйствительно, въ духъ Христовомъ они говорили: ей, ей, ни, ни, то есть, если бы они говорили сіе всегда въ живомъ и благоговъйномъ ощущения присутствія Божія, при сосвидътельствовании совъсти ихъ Самаго Духа Божія: то они ясно видѣли бы, что и торжественная присяга или клятва, надлежащимъ образомъ совершаемая, есть не что иное. какъ Христово: ей, ей, ни, ни, изрекаемое прелъ Самимъ Богомъ. А примъръ Христа и Апостоловъ, не отвергавшихъ, но употреблявшихъ клятву, окончательно убъдилъ бы ихъ давать требуемыя клятвы съ спокойствіемъ совъсти и съ благоугожденіемъ Богу. Теперь же, упорно отвергая законность клятвъ, они и изъ Новозавѣтнаго Христова закона дълаютъ мертвую законную букву; говоря только да или нътв, но при семъ не поставляя себя духомъ въ присутствіе и сосвидътельствовапіе Божіе, они отнюдь не исполняютъ Христова закона, а держатся только фарисейской правды, съ которою нельзя войти въ царствіе Божіе.

Что касается наконецъ Христовыхъ заповъдей о воздаяніи добромъ за зло, о любви къ врагамъ, – какъ поучительно и близко къ глаголемымъ старообрядцамъ должно быть это вышеприведенное слово Блаженнаго Өеофилакта : «Вострепещемъ ! мы пе походимъ и на

«мытарей, если ненавидимъ и любящихъ «насъ!» Великій Царь нашъ съ самоотверженіемъ любви подвизается въ устроеніи ихъ спокойствія и благосостоянія: но они не хотять молиться за Него, тогда какъ Господь повелѣлъ молиться пе только за благодѣтелей, но даже и за враговъ. Св. Церковь ищетъ ихъ, отверзаетъ и простираетъ къ нимъ свои объятія, какъ къ чадамъ, готовал простить всю ихъ злобу и вражду: они гнушаются своею матерію и не терпять ея, тогда какъ чадамъ Отца небеснаго не должно отвращаться н гнушаться никакого злодъя, а не только нржно любящей неблагодарныхъ столь R злыхъ дътей своихъ матери св. Церкви.

Но поставляя отпадшихъ братій нашихъ на судъ самаго слова Христова, какъ живало U дъйствепнаго и остръйшаго паче всякаго меча обоюду остра, и проходящаю до раздъленія души же и духа, членовъ же и мозговъ, и судительнаго помышленіемъ и мыслемъ сердечнымъ (Евр. 4, 12), въ то же время и мы сами находимся на духовномъ судъ того же Христова слова, испытующаго и судящаго, достаточно ли входимъ серддемъ и мыслію въры въ самую силу Православія? Не останавливаемся ли иногда И сами только на буквъ онаго? Отъ всего ли сердца заботимся о вразумлении въ спаситель-

пой истинъ заблуждшихъ братій нащихъ, за которыхъ такъ же, какъ и за насъ, Христосъ умеръ? Напоминаемъ это самимъ себъ для того, чтобы, во-первыхъ, съ должною ревностію и благочестивою искренностію заниматься дъломъ въры въ отношени къ заблуждших братіямъ нашимъ, ибо это дъло свящевное, касающееся въчнаго спасенія душъ;-чтобы, во-вторыхъ, безъ обидныхъ упрековъ, а съ кротостію и терпъливостію Христіанской любвя привлекать къ св. Церкви отпадшихъ ея чадь, ибо и всъ мы во многомъ повинны предъ Богомъ и Его Церковію;-и въ-третьихъ, чтобы отнять у неблагонамфренныхъ поводъ обрацать наши немощи и впны въ предосуждене самой св. Церкви. Аще ли ищуще оправдитися о Христь, обрътохомся и сами гръшницы, Христосъ убо гръху ли служитель? Да не будеть, говорить Апостоль Павель (Гал. 2, 17). Допуская разныя немощи и грѣхи, ны преступниками только сами себе представляемъ, а Церковь остается благодатнымъ Христовымъ тёломъ, чистою и святою невъстою Самого Христа.

Богъ же мира, возведый изъ мертвыхъ Пастыря овцамъ великаго кровію завъта въчнаго, Господа нашего Іисуся Христа (Евр. 13, 20), Самъ да собсреть всъхъ расточенныхъ овепъ Новаго Изранля въ сдиненів и миръ единаго стада, принадлежащаго Единому Божественному Пастырю, - какова есть едина Православиал Церковь!



## о числь просфоръ на проскомиди

но древленисьменнымъ Соловецкимъ

## СЛУЖЕБНИКАМЪ.

Шисатель поморскихъ отвѣтовъ, **B3BOAR** разныя клеветы и лжи на святую Православную Церковь для оправданія своего отступничества, обвинялъ ее, между прочимъ, въ томъ, будто она отмѣнила седмеричное число просфоръ, употребляемыхъ на Проскомидіи, п будто издревле не только въ печатныхъ, но и въ письменныхъ служебникахъ предписывалось употреблять всегда не менће, какъ седмь просфоръ. Онъ говорилъ такъ: «Въ старопечатвыхъ «книгахъ па проскомидіи повелѣно седмь прос-«форъ имъти: и особную за Царя просфору, «особную за Патріарха вынимати: яко старопе-«чатнін служебницы являють. Въ новопечат-«ныхъ же двъ просфоръ онъ, за Царя и Пат-«ріарха въ выниманіи отложиша.» Ниже: «еже «п древлехаратейнін служебницы изъявляють,

«яко за Царя особную просфору показующе (1).» Еще: «Якоже убо седмопросфорное служение, «обычай есть Церковный и древній и Святыхъ-«Отецъ завеже толикими святыми, и вселень-«скими Патріархами и прочими Архіерен, И «словесы и самими дълы свидътельствованный: «еще же и святымъ учителемъ восточнымъ и «харатейнымъ согласный.» книгамъ Ниже: «Святому Филиппу Всероссійскому Митропо-«литу и Чудотворцу,» ниже: «и прочимъ свя-•тымъ отцемъ,» ниже: «иже и дълы и указанми «седмапросфорную службу свидътельствовав-«ШИМЪ (<sup>2</sup>).»

Видя такое рѣшительное утвержденіе седмеричнаго числа просфоръ, свидѣтельствуемое указаніемъ на древлехаратейные письменные служебники и на святыхъ Отцевъ, чтимыхъ Православною Церковію, какъ, напримѣръ, на св. Филиппа Митрополита Московскаго, простый читатель невольно придетъ къ разнымъ недоумѣніямъ и, можетъ быть, подумаетъ, что въ самомъ дѣлѣ въ древности употребляемо было седмеричное число просфоръ, какъ единственно законное число.

Но если бы писатель поморскихъ отвѣтовъ предложилъ о семъ наединѣ самому себѣ во-

(2) Помор. отв. 62.

<sup>(1)</sup> Помор. отв. 50. статія 25. отдёл. 1.

просъ, и сталъ отвѣчать на него предъ судонъ собственной своей совѣсти: то нѣтъ никакого сомнѣнія, что и онъ не иначе отвѣтствовалъ бы на него, какъ слѣдующими словами: «въ древнихъ служебникахъ совсѣмъ не предписывается употреблять седмь просфоръ; святые Отцы ни словомъ, ни примѣромъ, не заповѣдали имѣть на Проскомидіи только седмь просфоръ.»

Извѣстно, что книгопечатаніе началось въ Россін съ 1564 года и что первый печатный служебникъ вышелъ въ Москвѣ только въ 1602 году. Послѣ того служебникъ печатанъ былъ вновь въ 1616, 1617, 1620, 1623, 1627 и прочихъ годахъ. Всѣ эти служебники, существовавшіе до патріаршества Святѣйшаго Никова не болѣе 50 лѣтъ, не могли быть признаваемы при немъ за служебники древніе. Чрезъ нихъ и намъ нельзя узнать, каково было древнее обыкновеніе въ употребленіи просфоръ; потому что сами они не принадлежатъ къ древнему времени.

Чтобы узнать древнее обыкновеніе Православной Церкви относительно числа просфорь, должно, очевидно, обратиться къ древлеписьменнымъ служебникамъ. Предъ нами находятся теперь древніе рукописные служебники святоїї Соловецкой обители. Они особенно важны въ этомъ спорѣ писателя поморскихъ отвѣтовъ съ

святою Православною Церковію; потому что изъ Соловецкой обители вышли и первые распространители заблужденій и неповиновенія св. Церкви по Поморью. Что же заключаютъ въ себѣ сіи служебники?

Обозримъ ихъ кратко, не входя пока въ полный разборъ ученія глаголемыхъ Старообрядцевъ о сказанномъ предметѣ.

1) Прежде всего обращаетъ на себя благоговъйное вниманіе наше бывшій въ употребленіп у св. Филиппа Харатейный древлеписьменный служебникъ подъ № 1020-мъ (<sup>1</sup>). На 1-мъ листъ сего служебника внизу почеркомъ конца 16-го, или начала 17-го столътія написано: «сеи служебникъ бысть при вилиппе митропо-«лите соловецкомъ игумене. а извъстно о семъ «потому понеже подписалъ онъ за алексия что «алексъя игумена а алексъ съ вилиппомъ игу-«менство держали перемъняяся (<sup>2</sup>). » А на оборотъ 125-го листа написано древнимъ почеркомъ: «бакъ́. Зъ́ми го (<sup>3</sup>) покелъние игумена алексъ перепакъ

<sup>(1)</sup> Сей служебникъ написанъ въ 4-ю долю, на 123 листахъ, переплетенъ въ доскахъ, обложенныхъ до половины въ кожу. и очень ветхъ.

<sup>(2)</sup> То есть, св. Филиппъ былъ преемникомъ Игумна Алексвя. См. Дътописецъ Соловецкій Архим. Досибея. 1833 стран. 22—24.

<sup>(3)</sup> То есть 1540 г. по Р. Х.

«Та сій сабжебни сщиноннока макарій.» Сія послѣдняя подпись, какъ видно изъ сличенія оной съ несомнѣнными подписями св. Филиппа на другихъ древлеписанныхъ Соловецкихъ книгахъ, дѣйствительно сдѣлана его рукою. Изъ сего видно, что этотъ служебникъ былъ употребляемъ въ Соловецкомъ монастырѣ еще при Игумнѣ Алексіѣ (Юреневѣ), а по немъ при св. Филиппѣ чудотворцѣ и даже, какъ мы сказали выше, самилъ св. Филиппомъ; потому что онъ сдѣлалъ на немъ и помѣтку своею рукою. Что же говорится въ немъ о числѣ просфоръ на Проскомидіи?

На 46-мъ листъ сего служебника изображается дъйствіе священнослужащаго надъ первою просфорою. Потомъ на томъ же листъ, ниже, говорится: Та. прїємлє сціпнії другую просфоуру. йглє. вачть икпама прт внут ві преблаентай клици иашей бці пприо дав п' Дрїп....ена матками ги прійми жертау сію бапренебесный ткой жратвений.

Потомъ на обороть 46-го листа написано: на треей просфуры гле. Силою чтнаго иживотворащаго кота Гил. заступление чты иебесны сила бесплоны чтнаго иславнаго порка ипотча икртла Гил Ішана. Далъе перечисляются имена св. Апостоловъ, Святителей, Мучениковъ, Преподобныхъ, Безсребренниковъ и проч.

Далье на обороть 47-го листа сказано: та. пріемле четвертвію просфурв глеть. Швсе єпкпьствк прабославны. бархїепкпі наше ілірк. нчтна его прозвутерства. не о хі діаконства н бсего сщивска чина. и взё часть полагає тамо.

Послѣ сего на той же страниць говорится: та. прійми патий просфури гле сице. Озрабін ишепсеній. блгочткы црей. и облгочткы и холюбней белики кизей. імрк. йшкст блгочтный киазей нашй. иже рискою землею пекищинса, и швое й. и шкс православны хртіане. та. аще боудё манастырь. гле сице. орабт бжій шци нашё игимент імрк. и обратін нашей. и шслижебнице ишй, прозкутеро. и діаконо, и всен братін ишен, ихже прізвали еси ки твоеми причастію твой блгосердіе преблени влю. таже. поминає, ихе има пойлени живы йхже хощё. и тако визёлё часть.

Наконецъ на 48-мъ листъ написано: и пакы прімле шествію просфурв, гле сице. опамати, и шостабленії грѣхова, блженны сазателей шбители сел, или хрма сего. та. полинае, постабльшагой. архіерѣл. имрк. опамати ишстабленій грҡхова, блжный и приопаманы блгочтибы црей, иблжены патріарха. и всь стаьскый скори польний ги. Эпамати и о шетавлений грихо преставльшийся православны кизей рвскы. Злиже помие, ихже сликы хоще. прилагаеть исе. и ш вси иже онадежи вискрийя, ижизни вичный и твое причастия преоусопции. ощь и бртий нашей. Эк лежащий иповсюдв, оучний двхы и вселе твой правены. чаколюбие ги. ивзе часть положи к прочи часте. и аще крохы бвдв виебрежений. около стто баюда. Сибрави и ти кичастеже приложи. Диако, прие кало, начлиа. гле ки перию: бако, кало. гв полюлилиса, сщийк, гле ки теркю: байо.

Изъ сего видно, что и св. Филиппомъ были употребляемы на Проскомидіи просфоры, но только не седмь, а шесть. Слѣдовательно Писатель поморскихъ отвѣтовъ сказалъ ложно, когда утверждалъ, что «седмопросфорное «служеніе, обычай есть Церковный и древній «и святыхъ отецъ, согласный святому Филип-«пу Всероссійскому Митрополиту и Чудо-«творцу.»

Раскроемъ другіе древлепнсьменные Соловенкіе служебняки, заключающіе въ себѣ полное изложеніе Проскомидіи. Такихъ служебниковъ, кромѣ служебника св. Филиппа, въ Соловецкой Библіотекѣ находится четыре.

2) Именпо Харатейный служебникъ подъ № 1022-мъ (<sup>1</sup>). Первые 40 листовъ сего служебника, до конца Проскомидіи, написаны очень древнимъ почеркомъ (<sup>2</sup>). Святый Петръ, Митрополитъ Московскій, называется здѣсь новымъ чудотворцемъ Русскимъ, а св. Алексій Митрополитъ не упоминается еще между Святыми (<sup>3</sup>). Извѣстно, что св. Петръ преставился въ 6834 (1326) году, а св. Алексій въ 6886 (1378) году. Слѣдовательно чинъ Проскомидіи написанъ въ семъ служебникѣ не позже 15-го вѣка.

Въ этомъ служебникъ на 32 листъ послъ начала Проскомидіи сказано: та прїємлеть їєръй ьз лькой рбут просфурб вз десной стоє копіє йзнаме-

(1) Онъ написанъ въ 4-ю долю, переплетенъ въ доскахъ, обложенныхъ пергаминомъ.

(2) Хотя и на прочихъ листахъ служебника почеркъ древній, но онъ нѣсколько различается отъ первыхъ листовъ и принадлежитъ разнымъ писцамъ.

(3) На 34-мъ листѣ, при выниманіи частицъ изъ третьей просфоры, послѣ св. Апостоловъ читаемъ: и иже ва сты ощь наши васильа великаго. григорїа бгослова їшанна злаустаго. аданасїа. кирила. николы иже вмирѣ. петра новаго чюдотворца рускаго. леонтїа, є́пкпа ростовскаго и всѣ сты ститель.

Отд. ІЛ

наеть сни трищи верх просфуры кртаберазно гля сице виспоминание творимь га и ба и спса нашего ис ха.

На оборотъ 33-го листа написано: та, прїємьле сщиншка дрбю просфуроу вачть й пама преблівени... (1) нашей бци, й приодкти и мріи. га матвами ги, пріими жратво сію, ва пренкный твой жратовника.

На 34 листъ говорится: на третїей просфурь, гла чтнаго, й славнаго пррка, й пртчи, й кртла їшанна.

На 35 листъ сказано: та пріемле четкертою просфуров. гле оксемь єпкпьствъ прасланы о архіепкопъ нашемь. їма рекь, й чтнаго прозвитерьства й еже буристъ діакониства. й всего сщеннискаго чинов.

На томъ же листв внизу написано: та приёмлё патъю просфурб гла о зракіи, и шепасеніи, елагочьстивы црен. и о хртолюбькы келикы кназен имрк. и шксе блгочтикы кназей иши. иже роускою землею пекбщимиса. и шкоё йхх и шксе православны христіанехх. аще ббдеть монастыр глеть орабъ бжін шци нашемх игбмент. имрк и шбратіахь наши. и шелбжебніцтах на-

<sup>(1)</sup> Нѣсколько буквъ съ верхнимъ угломъ листа отшали по ветхости.

шн, презвитери, идіаконо. н всей братін нашн. нуже призваля. Кятбоемоу причастію. твоймя бліосердіемя, преблісьй влки та поминаеть нуже хощеть.

На оборотъ сего листа говорится: и пакы приямлеть шестоую просфур8 снце глеть. о памати, и wetalaenin гръхи блаженны съзателей обнтелн сел. нлп. храма сего... (1) поминаеть поставльшагой архієрва імрк. Опаматі ишетавленій гръхо. блжены нприопаматны, **ЕЛГОЧТВ**Ы ЦРЕН. НЕАЖЕНЫ ПАТРІАРХЗ. Н ВЕСЬ СТЛЬСКЫ**Н СЗ-**Бори помани ги. опамати и w оставлений грехови преставльшийся православны кназей рескыха. Этже поминаеть, нуже еликы хощеть и швсе нже шнадежи вискрента и жизни вачный и твоего причаста преже оусопши. оща и братін нши. 3t лtжащи, и повсюд8. оўчини дхы й вселе ТВОЙ ПРАВЕДНЫХ ЧАКОЛНЕЧЕ ТН. НЕЗЕМЬ ЧАСТЬ ПОЛОЖИТЬ. кпрочимь частемь. аще крохы б8дочть внебрежении школо стго блюда. Сзербя нтт, ка частемьже приложи длаконпріемь кадило й фиміанз Глеть ка їертію блен влко, ка днао ещенника глеть матев каднаночю.

Итакъ очевидно, что и по этому древлехаратейному служебнику св. Проскомидія совер-

(1) См. предыдущее примѣчавіе. Отд. IV шалась не ка седми, а только на шести просфорахъ.

5) Третій древлеписьменный Соловецкій служебникъ подъ № 1024-мъ (<sup>1</sup>). Онъ принадлежалъ Соловецкому Игумну Досиесю, какъ это видно изъ печати его, приложенной къ первому листу служебника (<sup>2</sup>). А Игуменъ Досиеей былъ ученикомъ Преподобнаго Зосими и скончался въ 6992 (1484) году. Древность сего служебника видна еще изъ того, что и въ немъ, какъ въ предыдущемъ служебникѣ, св. Петръ Митрополитъ названъ на Проскомидія новымъ чудотворцемъ, святый же Алексій Митрополитъ не упоминается (<sup>3</sup>).

Въ семъ служебникъ Проскомидія описывается на 51—61 листахъ. На 55 листъ послъ описанія священническаго дъйствія надъ пер-

(1) Онъ написанъ на 109 листахъ, въ 4-ю долю, и переплетенъ въ доскахъ, обложенныхъ до половины кожею.

(2) Между древними Соловецкими рукописами находися нёсколько кныгъ съ печатію Игумна Досноея; печать приложена или къ первому листу, какъ въ разсматриваемонъ нами служебникѣ, или на обрёвѣ листовъ, снаружи. Она имѣетъ вездё величниу и форму одну, то есть круглал, въ діаметрѣ вершокъ, и заключаетъ въ себѣ изображенныя крупными буквами, подъ титлами, слова: селщенномкого Досноел.

(3) На 109 листѣ сего служебника написано старынъ почеркомъ: «починиванъ служебникъ при игумене Антонъе «1610 года.»



вою просфорою гозорнтся: та. пріемля сціння. другочю просфіроч. й гля вачть и впамя престти чтин ипребленти влащи пашен бщи. и пряб дбти и мрін.

На оборотъ 55-го листа сказано: на треен просфиръ гаеть силою чтнаго и живштвораща крта гна застжплентемь чьстны ибны сила бесплатны. чтнаго иславнаго прока и пртеча и котла гна їшанна.

На 57 листъ написано: та прівмає четвертжи вросфур8. оксе ейкпьстви православны: бархівнити нашемь, імрк. ичьстнаго его презвутерства. и еже о хи діаконьства. и всего сщенскаго чина.

На томъ же листь далье говорится: та пріимь патвж просфіроу. гле. шздравін, й оспсенін. багочьстивы црен (1). й обагочтиво йходобньо велико

<sup>(1)</sup> Изътого, что во всёхъ, разематриваемыхъ нами, служебникахъ, при выниманіи частицъ на Проскомидіи, предписывается поминать Царей, не должно заключать, что эти служебники инсаны послѣ принятія Грознымъ царскаго титула; въ этомъ случаѣ прибавлено было-бы: имярекъ, или самое имя Царя. Слова: «о здравіи.... Царей,» суть буквальный переводъ соотвѣтствующихъ словъ въ Греческихъ служебникахъ. Такъ обыкновенно поминались Православные Греческіе Цари. Отсюда видно, что въ Россія принято было поминать и Греческихъ Царей до введенія у насъ царскаго достомнства.

кназе. їмрк. й шкст блгочьстивы кизен наши, иже р8скою землею пек8щийся. й овоё йхь. й шкст православны христїанехь: та аще бжде монасты. глеть сице: орабт бжін шци нашемь йг8мент имкг. їовсен братін наше. й шсл8жебницт наши, презвитеро, й діаконо й всен братін нашей, йхже призваля еси кьтвоём8 причастію, твоимя блгосердіемя преблгый вако. поминаеть, йхже йма поймени живы йхже хоще.

Посл'в сихъ словъ на оборотв 57 листа написано сл'вдующее: й пакы прёмле шестоую просфир8. сице. опамати, и ŵ оставлении грехова, блажений сазателен шентели сей, или храма сего. поминаеть поставльшаго и архіереа, їмк. опамати й шставлении грехова, блжны й приопаматию, блгочьстивы црен. нбажению патрйарха. й бе стльскы сабора помани ги. опамати и ŵ оставлении грехова преставлышися правосляны килаен р8скы. Заже поминае, йхже бликы хощеть. прилагаеть же исе. й швстахь иже шпадежи васкреніа ижизни в'ечный и твоего причастіа преже оусопши, шць й братій и мшен. За лежащи, и повсюдж. бучнин д8хы и бселё твой праведны чаколюбче ги. иваеть часть положить кпречи частела. йлие крохы бочажть биебрежений школо СТАГО БЛЮДА. СЗЕРАВЗ НТЪ, КЗЧАСТЕМЬ ЖЕ ПРИЛОЖИ. ДЇА-КШИЗ, ПРЇЕМЬ КАЛО, НАЇМЇА. ГЛЕ КО ЇЕРЕЮ. БЛГВИ. ВЛЁСИ, КАДИЛИ. ГОЧ ПОМОЛИМСА. СЩЕННИКЬ ГЛЕ. МЛТБУ КАДИЛИОЧЮ.

Итакъ и въ этомъ служебникъ предписывается употреблять не седмь, а только шесть просфоръ.

4) Четвертый древлеписьменный Соловецкій служебникъ подъ № 1019-мъ (<sup>4</sup>). Въ немъ такъ же, какъ и въ предыдущихъ служебникахъ, св. Петръ называется новымъ чудотворцемъ Русскимъ, а св. Алексій не упоминается. По начертанію буквъ онъ принадлежитъ къ концу 15-го, или къ первой половинъ 16-го столътія. Проскомидія изображается въ немъ на 7-11 листахъ. По описаніи дъйствія надъ первыми тремя просфорами, далъе, на оборотъ 8-го листа, говорится: та прінмх четверт8ю. просанроу гать обсемя спипствъ, пракославны о архисиять нашемя. їмрк чтна прозкитерьства. аже щуть дьаконьстьа, н всего сціничьскаго чиноу.

На 9-мъ листь написано: та бзема, е ю гать шзаравие и оспсений, шбагочтиво цри. и шбачтивы я хтолюбивы, велики ким наши имрк, иже роскою земаю

<sup>(1)</sup> Онъ написанъ на 124 листахъ, въ 4-ю долю, и переплетенъ въ доскахъ, обложенныхъ кожею.

пеквиресь, й овоёха й овсё православный хотнана. аще боудеть, манастыры, гли. Фрабъ бжён шён наше, йгоуменъ. ёмрк. и брай нашей, й шслвжебнице нашиха, и прозбитере йо́диа́коне, й всей братей нашей, й призба еси котвоемв причастию, твой блгоо́урдёемь. преблёни вако. та поминаёть й хощеть поймени живы.

Послѣ сего на томъ же листъ слѣдуеть: та пріими, них просфироу, гать, шпамати. оставление грѣхови, бажныхи сиздателъй, храма сего. посеми поминаеть поставлеша архиеппа. їмрк. шпамати оставлений грѣхо. бажны приопаматны, багочтивы црьй, бажны патриархи. бе стаьскы сибори, и опамати, шставление «вле грѣхи престашиса, прабославны кназей роускы. Заѣ поминаеть елико хощеть. прилагаеть се и швсѣхь иже опадежи, и воскршина, ижизин вѣчныа, и твоего пристив, пре оусопши шць и брай нашия, зде лежащи и повсюди, очни ади и всеке правейы, чавколюбче ги. аще крохи пади около стаго байда, сбъри кчастеми темь. та принаи кадило, вложи фимьйни гать матбоу.

Опять не седмь, а только шесть просфоръ.

5) Наконецъ въ Соловецкой Библіотекѣ ссть еще одинъ древній служебникъ, именно ноль №1026-мъ (вь 4-ю долю). Изъ Святитс-

лей Русскихъ упоминаются въ немъ только св. Петръ и Алексій и Леонтій, и называются новыми чудотворцами Русскими, а о св. Іонъ, котораго мощи обрътены въ 1472 году, еще не упоминается. Посему должно полагать, что сей служебникъ написанъ не послъ 15-го столътія.

Проскомидія описана въ немъ на 70-81 листахъ. Послѣ изображенія дѣйствія надъ первыми двумя просфорами, далѣе на оборотѣ 75-го листа говорится: на третїей, просфирѣ. гять. чтна, исланаго пррка пртчи, и кртла їшайа. сты слакиы и всехны, апаз. и й взсты оца иши. васнаїа велика. григоріа бослова. їшайа злауста. афанасіа. кирила. инколы. иже вмирё петра їалеёѣа и лештіа повы чюткорцё роуки. и все сты стль.

На оборотъ 76-го листа написано: та пріє, четверт8ю пріссфир8, глє овсе впіпьстви православшы шархиепкіти наше, імрк. й чтиаго его превстерства. їв шхи діакоства. й все сщенничска чина.

Послѣ сего ниже говорится: та пріёмає патвю присфирв гає. озравій, іоспеній, багочтивы црей и ибагочтивы ихолюбивы велики кизей, імрк. и швеѣ багочтибы кизей ищи, йже рочскою землею пекоуцинай. й швой нух. й швст православны хрттанй. та аще боудя, монасты. гля. сице. Орабъ бжтй оци ише игоумент тярк. й шбратти ишей, ишслужебнице наши, превитеро, и дтаконо. Ивсе братти ише. Пуже призва еси ку твоёму причастю, твой блгосердте пребгий влю. та поминае йуже има поймени живы иху хоще.

Потомъ слъдуютъ слова на оборотъ 77-го листа: ѝ паки пріемле, шестоую пршефир8, га́ть. шпамати, ѝ шоставленій грѣхо, баже́ньны създателей шкители сед или храма се: та поминае поставльша ѝ, архіерѣд. їмрк. опамати ѝ шставленій грѣхо баженны, ѝ приопаманы, багочтивы црей. баженны патріархъ. и весь стаьскій съборъ помани гй. опамати, ѝ шставленій грѣховъ, преставльшиса правосланы кизей роуски. заѣже поминае ихже елики хощеть. ѝ швсѣ иже шнадежи въскрессеніа и жини вѣчныд. ѝ твое́го причастіа, пре, оўсопьши о́ць ѝ братій ишй йже зѣ лежащий и повсюд8 православны. оўчнин дхи и вселях ткой правеныхъ чаколюбче ги. и взё часть положи тій спрочими. іа́ще кршхи бо́д8 виебре́женій, школо стаго баюда събра йтѣ, къчастёже приложи. діако. пріе кадило, ѝ фиміанъ. га́еть

หร เยงริต. ธภาธท ธภิหง, หลักง. าจึง กอพจิภทริล. เพียทพทหร. พอ๊ หลัก.

Итакъ и въ этомъ служебникъ предписывастся употреблять на Проскомидіи не седмь, а только шесть просфоръ.

Изъ разсмотрънныхъ нами служебниковъ само собою вытекаетъ слъдующее:

1) Писатель поморскихъ отвѣтовъ лгалъ, когда говорилъ, что «седмопросфорное служе-«ніе, обычай есть древній, Харатейнымъ кни-«гамъ согласный.»

2) Въ древней Россійской Церкви не было постановлепо служить только на седми просфорахъ; и ученіе раскольническихъ наставниковъ о необходимости седмичисленнаго употребленія просфоръ на Литургіи не только не имъетъ основанія въ истивной Церковной древности, но и опровергается сею древностію.

5) Ни въ одномъ изъ разсмотрѣнныхъ нами служебниковъ не полагается особенной просфоры за Игумна, какъ это сдѣлано въ позднѣйшихъ, именно первопечатныхъ, служебникахъ. Очевидно, что введеніе сей просфоры относится ко времени, позднѣйшему того, въ какое писаны разсмотрѣнные нами служебники.

Что касается до упоминаемой въ сихъ служебникахъ, излишией просфоры за Царей, Великаго Князя и Игумна, то мы считаемъ нужнымъ сдѣлать о семъ слѣдующія примѣчавія:

1) Какъ въ первопечатныхъ, такъ и въ разсмотрѣнныхъ нами древнихъ рукописныхъ служебникахъ, просфора за Царей и Великаго Князя, вездъ поставлена послъ просфоры 38 Патріарха, или Архіепископа. Въ первопечатныхъ служебникахъ послъ просфоры за Царя следуетъ особая просфора за Игумна и Духовенство, а въ рукописныхъ древнихъ Игуменъ и Духовенство поминаются на одной просфорѣ съ Великимъ Княземъ. Явно, что и особой просфоры за Царей и Великаго Князя не было у насъ въ началъ и что она вставлена уже послё того, какъ составленъ былъ и вошелъ въ общее употребление въ Православной Русской Церкви чипъ Проскомидіи, предписывающій пятеричное число просфоръ; въ противномъ случать всего приличные было бы постановить поминать Игумна и Духовенство непосредственно послѣ Патріарха, на одной просфоръ съ нимъ, на другой же заздравной, если бъ она была введсна въ началъ, поминать Великаго Князя, бояръ и прочихъ мірянъ: ибо особою просфорою за Великаго Князя прерванъ чинъ Духовныхъ лицъ; Игуменъ и другіе Духовные стали уже поминаться на просфорѣ, посвящевной мірянамъ. Это могло произойти только отъ того, что первопачально Великій Князь, Игуменъ и прочіе поминались на одной просфорѣ съ Патріархомъ и Архіепископомъ, а потомъ, когда за Великаго Князя введена была особая просфора, то Игуменъ и прочіе Духовные, коихъ имена въ первоначальномъ порядкѣ поминовенія слѣдовали послѣ Великаго Князя, само собою уже отошли къ сей же просфорѣ и чрезъ то отдѣлились отъ своего чина и какъ бы вошли въ разрядъ мірянъ.

2) Изъ разсмотрѣнныхъ нами служебниковъ нътъ ни одного, писаннаго ранъе пятналцатаго столътія. А несомнънно извъстно, что болье древніе служебники, какъ напримеръ служебникъ св. Антонія Римлянина, хранящійся въ Библіотекъ Новгородскаго Софійскаго Собора (№ 5), Харатейный служебникъ 13-го въка, принадлежащій той же Библіотекъ (№ 55). и нъкоторые другіе (1) предписывають употреблять менње шести просфоръ. Посему предположение, выраженное нъкоторыми Пастырями Православной Церкви, то есть, что особая просфора за Царей и Великаго Князя введена св. Митрополитомъ Кипріаномъ по особенному случаю, для Великаго Князя (2), весьма

<sup>(1)</sup> См. книгу: Истинно древняя и чистинно Православная Церковь 1855 г. ч. II. стран. 200—202 и Бесёды въ глаголемому старообрядцу 1844 г. стран. 249—255.

<sup>(2)</sup> Истинно древняя и истинно Православная Церковь ч. П. стран. 206. О Митрополить Кипріань смотр. Церков.

правдоподобно; ибо въ служебникъ, писанномъ самимъ Митрополитомъ Кипріапомъ, едиа ли не въ первый разъ, говорится, хотя не совсъмъ ясно, о просфорѣ за Царей и проч., уже какъбы объ особой просфорѣ (<sup>1</sup>).

Итакъ и шестая, лишнля противъ пятеричнаго числа, просфора произошла въ позднее время и произошла по случайному обстоятельству извъстнаго времени.

Въ заключение мы не можемъ не присовокупить того, что древніе св. Іерархи Русскіе, употребляя на Проскомидіи сначала менње шести просфоръ, а потомъ введя въ употребленіе, изъ особаго уваженія къ Великому Князю Василію Димитріевичу, шестую просфору, 0чевидно, не полагали въ числъ просфоръ сущности нашего спасенія. Они находились въ неразрывномъ союзъ съ Православною Восточною Церковію и въ послушанія у нея и тогда, когда употребляли менње шести просфоръ, и тогла, когда стали употреблять шестую просфору, а потомъ даже седмую при первыхъ Русскихъ Патріархахъ. Но когда Святъйшіе Восточные Патріархи, замътивъ сін разности, пожелали, чтобы Русская Церковь сохраняла единство

Исторію Мытроп. Платона 1823. т. 1. стр. 196, 215, 228 в прибавленія къ Твореніямъ св. Отцевъ 1848 ст. 295—369.

<sup>(1)</sup> Бесвды къ глаголемому старообрядцу стран. 255.

съ Восточною Православною Церковію во всемъ, не исключая и маловажныхъ обрядовъ: то святые Іерархи наши исполнили святую волю ихъ съ глубокимъ и совершеннымъ послушаніемъ, и возстановили опять пятеричное число просфоръ.-Пусть разсудять о семъ глаголемые старообрядцы! Пусть подумають особенно о томъ, благоразумно ли изъ-за числа просфоръ, которое было у насъ различно въ разныя времена и отъ котораго совсъмъ He зависить наше спасеніе, благоразумно ли разрывать союзъ съ святою Православною Церковію, отвергать Богоучрежденную Іерархію и святыя Таинства, безъ которыхъ уже никакъ нельзя намъ спастись!

:

# лень святой жизни,

#### или

отвътъ на вопросъ: какъ мнъ жить свято?

(Окончаніе.)

#### 12.

### какъ провождать воскресные дни?

Дни Воскресные должны быть препровождаемы отлично отъ другихъ дней недъли.

День Воскресный, замѣнившій собою для насъ ветхо-завѣтную Субботу, есть день весьма священный. Господь Богъ съ горы Синая, среди молній, дыма и оглушающаго трубнаго звука, всему сонму сыновъ Израилевыхъ сказалъ: помни день субботный, еже святити его: шесть дней дълай, и сотвориши 65 нихъ вся дъла твоя: въ день же седмый суббота, покой святъ, Господеви Бощ твоему, да не сотвориши всякаго дъла 65

онь ('). Всякъ, иже сотворить въ ню дъло, да потребится душа та отъ среды людей своихъ (<sup>3</sup>). Шесть дней да сотвориши дъла, въ день же седмый суббота, покой свять Господу. Всякъ, творяй дъло въ седмый день, смертію да умретъ (<sup>3</sup>).—Заповѣдь совершенно ясная и весьма грозная. Былъ случай: Сынове Израилевы въ пустыни обрътоша мужа, собирающа дрова въ день субботный. И приведоша его къ Моисею и Аарону. И рече Господь къ Моисею, глаиоля: смертію да умретъ человъкъ сей, да побіете его каменіемъ весь сонмъ, и—по-

биша его каменіемъ (\*). Для чего былъ установленъ день субботный?—Въ Словъ Божіемъ Ветхаго Завъта находимъ двъ причины установленія субботы. Первая заключается въ слъдующихъ словахъ: зане въ шести днехъ сотвори Господь небо и землю, море, и вся яже въ нихъ, и почи въ день седмый: сего ради благослови Господь день седмый, и освяти его (<sup>5</sup>). Т. е. день субботный былъ благословленъ и

- (1) Hex. 20, 8-10.
- (2) Mcx. 31, 14.
- (3) Mcx. 31, 15.
- (4) Yucs. 15, 32-36.
- (5) Mex. 20, 11.

**ЧІ. І**М

Digitized by Google

освященъ Господомъ Богомъ въ намять созданія міра, непосредственно по сго созданія, какъ сказано въ книгъ Бытія: соверши Господь въ день шестый вся дъла Своя, яже сотвори: и почи въ день седмый, и освяти его, яко въ той почи оть всъхъ дљав Своихъ (1). Какъ при создании міра не было еще никакихъ народовъ, и весь человъческій родъ заключался въ родоначальникъ Адамъ; то всякому понятно, что день субботный быль благословленъ и освященъ Господомъ Богомъ не для одного народа Израильскаго, но для всего человѣческаго рода. А посему эта заповъль обязываетъ встур людей къ строжайшему исполненію ея, гат бы и въ какое бы время они ни жили,-обязываетъ такъ же непремънно, какъ и всякая другая заповъдь десятословія, въ которомъ она составляеть заповъдь четвертую.

Другою причиною празднованія субботы было освобожденіе Израильскаго народа отъ Египетскаго рабства: да помянеши, сказалъ Моисей народу Израилеву, яко рабъ былъ еси въ земли Египетстъй, и изведе тя Господь Богъ твой оттуду рукою кръпкою и мышцею высокою: сего ради повелъ

(1) **Быт. 2, 2. 3.** 

тебъ Господь Богь твой пранити день субботный (1). Эта причина обязывала къ храненію субботы собственно сыновъ Израилевыхъ. Но св. Апостолы въ избавлении сыновъ Израилевыхъ отъ Египетскаго рабства видъли образъ избавленія человъческаго рода отъ рабства гръху и смерти смертію Інсуса Христа (<sup>2</sup>), а по сему и установили для насъ святить, или праздновать вмёсто ветхозавётной субботы день Воскресный, непосредственно слъдовавшій за днемъ ветхозавътной субботы; потому что смерть Господа кончилась и наше избавление началось Его воскресениемъ. Почему и день сей пазвали, какъ и донынъ онъ называется, днемъ Воскреснымъ, или просто Воскресеніемь, и недълею, т. е. днемъ, въ который не должны быть производимы никакія житейскія работы.

(1) Второвак. 5, 15.
(2) Гадат. 4, 31. 5, 1.
Отд. IV

12\*

#### -какъ должно проводить дни воскресные?

это ясно изъ ихъ установдения.

I.

День субботный установленъ для изъявленія Господу Богу нашей соверніенной зави-«симости отъ Него во всемъ, для изъявленія натей глубочайтей благодарности Ему за безчисленныя благодъянія, оказанныя намъ созданіемъ міра и оказываемыя намъ всякое мгновеніе, а также и для принесенія Ему нашихъ молитвъ о продолжении намъ Его благодъяний. Но какъ наша зависимость отъ Господа Бога, и Божіи благодбянія усматриваются особенно отъ разсматриванія Божінхъ созданій; то одно изъ самыхъ приличныхъ препровожденій Воскресныхъ дней должно состоять въ благоговъйнъйшемъ и внимательнъйшемъ разсматриваніи Божія всемогущества, Божіей премулрости и Божіей благости въ дълахъ созданнаго Господомъ Богомъ міра.

Это разсматривание весьма назидательно.

Многіе люди весьма разсѣяны, неблагодарны и лѣнивы, а посему обыкновенно почти не обращаютъ вниманія на созданія Божін.

Друже! Ты не слёдуй этимъ неблагодарнымъ и лёнивымъ людямъ, но сколько можешь внимательно разсматривай созданія Божіи.

## РАЗСМАТРИВАТЬ СОЗДАНІЯ ВОЖІН МОЖЕНІІ САВДУЮщимъ образомъ.

Можешь обратить взоръ на землю : какое туть множество чудесъ всемогущества, премудрости и благости Божіей! Кто изчислить на ней разновидные и разнокачественные роды деревъ, травъ, цвътовъ, хлъба, плодовъ! Могуть ли всъ человъческія силы, даже соединясь вмѣстѣ, произвести хотя одно деревцо, одинъ цвътокъ, одно хлъбное зернышко, которое бы, бывъ брошено на воздъланную землю, растворялось въ землъ, выросло, образовало колосъ, и давало множество новыхъ зеренъ, какъ это въ созданномъ мірѣ бываетъ обыкновенно? Кто можеть изчислить всъ породы животныхъ, звѣрей, птицъ, рыбъ, насѣкомыхъ? И кто далъ всъмъ имъ столь многоразличныя и удивительныя свойства, и столь сообразное съ естествомъ ихъ умъніе находить себъ пищу, сохранять свою жизнь и размножать свой port?

Кроић сего какое безчисленное множество таннъ Божія всемогущества, Божіей премудрости и Божіей благости должно быть сокрыто внутрь нашей земли! Самыя усильныя человѣческія попытки донынѣ коснулись, такъ сказать, только еще коры земной,—и уже такое иножество драгоцѣнностей здѣсь открыто!?

Можешь представить себѣ необозримыл моря. Кто подожилъ оплотъ бурному наводненію оть нихъ, и сказалъ: волнуйся только до этого берега, не дальше? Кто проводитъ по всей землѣ рѣки и источники, и дастъ намъ питіе, безъ котораго не можемъ жить? Кто составляетъ дождевыя облака, приноситъ ихъ къ мѣстамъ нашего населенія, и увлажаетъ наши поля, наши огороды и сады?

Кто повъсилъ нашу землю среди другихъ небесныхъ тълъ, такъ что они не касаются ел и не вредятъ ей? И кто носитъ ее своею силою, такъ что она ни на шагъ не сбивается съ своего пути?

Какъ безпредъльна Божія сила ! Богъ повелѣваетъ, и ужасная буря, мгновенно возникнувъ, ломаетъ вѣковые дубы какъ полузасохшій тростникъ, и раскидываетъ наши жилища какъ стружки. Богъ повелѣваетъ, и ударяетъ громъ столь сильный, что потрясается земля, и вся природа приходитъ въ трепетъ. Богъ повелѣваетъ, и нлодоносная

земля со всёми ся произраствніями покрывается сибгомъ или льдомъ, такъ что въ ней не усматривается ни малъйшей жизни. Богъ повельвастъ, и эта дотоль безжизненная земля возраждается, и приноситъ такое мпожество плодовъ, что ими весь годъ съ изобиліемъ сыты бываютъ всъ милліоны живыхъ созданій: скотовъ, звѣрей, насѣкомыхъ, птицъ м человѣковъ.

Можешь обратить взоръ на небо. Какое здёсь изумительное зрёлище! Кто можетъ изчислить все множество звёздъ, и измёрить чрезвычайную величину и отдаленность ихъ отъ нашей земли? Даже простыми глазами мы видимъ болёе, нежели чтобъ можно было сосчитать ихъ. Но когда вооружаемъ нашъ глазъ зрительною трубою, онъ представляются намъ огромнъйшими и прямо безчисленными.

Наконецъ можешь вознестись мыслію на небеса небесъ, въ неописанное жилище горнихъ силъ и Самаго нашего Бога. Какое тамъ безчисленное множество чистыхъ Духовъ летаетъ вокругъ Его, и пьетъ изъ Него для себя жизнь, свътъ, силу, радость и блаженство !

Такое разсматриваніе созданій Божіихъ весьма живо, сильно и глубоко говорить въ самое сердце всякому изъ насъ неразсѣянному: «Человѣкъ! Пади во прахъ предъ Создателемъ «вселенной и молись Ему Всемогущему, Пре-«мудрому и Всеблагому съ глубочайшимъ бла-«гоговѣніемъ! Когда ты смотришь на небо и «землю, не смѣй смотрѣть на это великолѣп-«нѣйшее собраніе чудныхъ дѣлъ Божіихъ безъ «сердечнаго умиленія и молитвы! И когда раз-«сматриваешь созданія Божіи, не затыкай сво-«ихъ ушей, а внимательно слушай, какъ всякая «былицка на землѣ, и всякая звѣздочка на не-«бесахъ говоритъ тебѣ съ Пророкомъ: кто «Богъ велій, яко Богъ нашь (¹)!? Коль благь «Богъ Израилевъ (²)! Разута Его нъсть «числа (³)! Покланяйся Ему всею душею!»

Таковое разсмотрѣніе созданій Божінхъ весьма живо, сильно и глубоко говоритъ въ сердце всякому изъ насъ неразсѣянному: «Че-«ловѣкъ! Возчувствуй свою бренность, свою «грѣховность, свое ничтожество, и учись сми-» ренію! Кто ты въ сравненіи со Всемогущимъ? «Какъ малъ кругъ твоего дѣйствованія? Какъ «Ограниченна твоя сила! И однако же ты иногда «смѣешь гордиться силою своего дѣйствованія! «Какъ близорукъ, и часто безсмысленъ твой » разумъ! И однако же ты иногда смѣешь гор-

- (1) Ilca1. 76, 14.
- (2) Ileas. 73, 1.
- (3) Meas. 146, 5.

«днться своею земною мудростію и проница-«тельностію! Какъ ты ничтоженъ среди такого «множества Божіихъ созданій, и однако жъ ты «иногда смѣешь гордиться твоимъ земнымъ ве-«личіемъ, пышностію своего жилища, красо-«тою своей одежды и т. п.! Ты не рѣдко думаешь, будто подобные тебѣ, часто весьма «глупые, но почти всегда болѣе или менѣе «слѣпые люди наносятъ тебѣ обиду тѣмъ, что «не почитаютъ тебя умнѣе и лучше себя? «Ежели ты не перестанешь гордиться, вездѣ видя непостижимыя и премудрыя дѣла Божіи, «то ты потерялъ отличіе, которое одно можетъ «возвышать тебя: ты потерялъ свой разумъ.

Такое разсматриваніе Божіихъ созданій жнво, сильно и весьма глубоко еще говорить всякому изъ насъ неразсѣянному: «Человѣкъ! «При всей твоей ничтожности возчувствуй, «однако жъ, и свое величіе, свое достоинство! «Тотъ, Кто создалъ это небо, это солнце, эти «звѣзды, эту землю со всѣми ея произведе-«ніями, есть твой Отецъ, Который любитъ «тебя такъ нѣжно, какъ даже самая нѣжная «мать не можетъ любить свое лучшее дитя; «Который печется о твоемъ спасеніи такъ за-«ботливо, какъ будто безъ тебя Онъ не мо-«жетъ быть блаженнымъ, и Который приго-«товилъ тебѣ вѣчное блаженнѣйшее царство съ «Самимъ Собою. Какъ ты не видишь своего

«величія! Какъ не стремишься въ уготованное «тебѣ невообразимое блаженство, и унотребля-«ешь всѣ свои силы, весь свой разумъ и все «свое время только на то, чтобъ доставить •себъ земпое довольство, этоть соръ и эту «пыль! Не забывайся, -ты Божественнаго про-«исхожденія! Тебъ должно непрестанно и всеу-«сильно приближаться къ Богу. Богъ всточ-«никъ твоего блаженства. Только въ Немъ ты «можешь вайти совершенное удовлетвореніе «своему непрестанно жаждущему блаженства «сердцу. Не мысли, не говори, и тъмъ болъе •не дълай ничего, что можетъ удалять тебя «отъ Всемогущаго, Премудраго в Всеблагато «Создателя; но старайся имъть въ мысляхъ, •говорить, и дълать только то, что прибли-«жасть тебя къ твоему Создателю.»

Такое разсматриваніе Божіихъ создавій далѣе живо, сильно и глубоко говорить всякому изъ насъ неразсѣянному: «Человѣкъ! «Всѣми силами старайся исполнять волю Все-«могущаго, Премудраго и Всеблагаго Созда-«теля! Исполненіе Его воли да будетъ для «тебя самымъ первымъ, самымъ важнымъ и «самымъ любезнымъ дѣломъ. Въ природѣ все «повинуется волѣ Создателя. Ни небо, ни земля «не отступаютъ отъ воли Его ни на волосъ. «Вѣрно покаряйся всякому Его слову съ дѣт-«скою нокорностію! Берегисъ сдѣдаться кра• мольникомъ въ Божіемъ царствѣ, среди мно-•жества послушныхъ и усердныхъ слугъ Его. •Всякое Божіе созданіе можетъ остыдить и •наказать тебя. Земля можетъ мгновенно раз-•ступиться и пожрать тебя, какъ она уже не •разъ разступалась и пожирала непослушныхъ •Создателю Богу.

Такое разсматривание созданий Божиихъ, наконецъ, живо, сильно и глубоко говорить всякому изъ насъ неразстянному: «Человъкъ, «любящій Бога! Иди предписанною тебь оть «Господа дорогою, и не бойся ничего. Про-«тивъ тебя идетъ весь міръ? Не бойся, а толь-«ко старайся угождать Господу Богу, и 38 «тъмъ, воспоминая слова св. Апостола: аще «Богь по нась, кто на ны (1), оставейся совер-« шенно спокойнымъ. На тебя возстаетъ дука-«вый со всёмъ своимъ адомъ?-Не робъй, толь-•ко старайся убъгать всъхъ случаевъ ко гръху. « при которыхъ врагъ нашъ всегда всего удобнѣе «завлекаеть насъ въ свои стти и губитъ. Когда «же тебѣ нужно бываеть бороться съ врагомъ «твоимъ, борись съ нимъ всъми силами, не «щадя ничего; и ежели при своей борьбъ «почувствуешь недостатокъ въ свътъ ума , въ «бодрости духа или въ крѣпости силъ, TO

(1) PHMJ. 8, 31.

«тотчасъ молнсь Господу Богу, и будь твердо «увѣренъ, что получишь все нужное. Потому «что Богъ, Иже Своего Сына не пощадъ, «но за насъ вслъхъ предалъ есть Его, како «не и съ Нимъ вся намъ дарствуеть, гово-«ритъ св. Апостолъ (<sup>1</sup>). Не робъй!»

(1) PEHER. 8, 32.

### 11.

Воскресный день установленъ для изъявленія Господу Іисусу Христу нашей глубочайшей благодарности за избавленіе человъческаго рода отъ грѣха и смерти Его страданіями, Его смертію и Его воскресеніемъ.

Посему размышленіе въ сей день о страданіяхъ Господа есть размышленіе самое приличное.

Это размышление можеть быть слъдующее:

Послѣднія страданія Господа начались скорбію Его души. Возшедъ съ Своими учениками на Елеонскую гору, Онъ сказалъ: прискорбна есть душа моя до смерти (<sup>1</sup>).

Інсусъ Христосъ ясно предвидѣлъ, что теперь идетъ Онъ на несказанныя мученія и на самую поносную смерть. Теперь Онъ ясно видѣлъ, что Іудеи, народъ прежде Имъ возлюбленный, избранный и крайне много облагодѣтельствованный, а теперь дѣлающійся виновникомъ Его мучительной смерти, подвергнутся ужасному суду. Онъ Зясно предвидѣлъ,

(1) Mare. 26, 38.

что Его страданія и смерть, не смотря на вею ихъ важность, для многихъ милліоновъ людей, ослѣпленныхъ язычествомъ и другою подобною тмою лжеученій, останутся напрасными. Онъ ясно предвидѣлъ, что Его страданіе и смерть для весьма многихъ въ самомъ Христіанствѣ людей, потерявшихъ умъ отъ различныхъ страстей, и посему пришедшихъ въ самое грубое буйство и богопротивную жизнь, послужитъ не ко спасенію, котораго Онъ крайее желаетъ, а только къ большему осужденію! Душевная скорбь Іисуса Христа теперь была самая тяжкая и мучительная.

Въ этой ужасной скорби, нъсколько отойдя отъ Своихъ учениковъ и повергши колъна и Свое лице на землю, Онъ молился: Отче мой! аще возможно есть, да мимо идеть оть Мене чаша сія: обаче не якоже Азъ хощу, но якоже Ты (<sup>1</sup>). Эта молитва Інсуса Христа была такъ глубока и пламенна, что въ продолженіе ея потъ падалъ съ лица Его на землю, какъ капли крови (<sup>2</sup>). Онъ прекратилъ эту молитву только уже тогда, когда увидъль, что Отцу Его ръшительно не угодно быле освободить Его отъ приготовленной Ему чаши

- (1) Mare. 26, 39.
- (2) Jyk. 22, 44.

Пилату, который ясно видвлъ невинность Інсуса Христа, хотълось было освободить его оть всякаго взысканія; но какъ онъ, по слабости и уклончивости своего языческаго характера, не могъ сего сдълать : то отдалъ Інсуса Христа воинамъ бить, съ тъмъ намъреніемъ, чтобъ этими побоями смягчить ожесточившихся противъ Пего Іудеевъ (<sup>1</sup>). Воины взяли Его изъ судилища на дворъ, и, конечно, въ угожденіе Іудеямъ, собрали для біенія Его весь свой отрядъ (2). Побои происходили, безъ сомнънія, такъ, какъ они бывали у Римлянъ; т. е. спустивши съ Іисуса Христа одежду до чресль, воины привязали Его къ столбу и били изъ всъхъ силъ бичами, которые обыкновенно дълывались изъ ремней для того, чтобъ сколько можно скорѣе и глубже разрывать бичуемое тъло. Дабы угодить Јудеямъ, для римскихъ воиновъ не довольно было только бить невиннаго Іисуса Христа, они, по осужденіи Его Пилатомъ на распятіе, придумали новый родъ мученія : сплетше вълець оть

(2) Maps. 15, 16.

<sup>(1)</sup> Ioam. 19, 1.

тернія, возложища на главу Его (<sup>1</sup>), и біяху Его тростію по глављ (<sup>2</sup>). Весьма больно уже и то, когда наколешь на терновникъ руку или ногу; но какъ больно было Спасителю, когда терновникъ впивался въ Его голову со всѣхъ сторонъ, и когда притомъ по Его головѣ, на которую былъ положенъ терновый вѣнецъ, били палкою ! Боль весьма якестокая !

Но кромъ сего, какую скорбь Іисусъ Хрнстосъ долженъ былъ при семъ чувствовать еще отъ того, что на эти мученія предалъ Его одинъ изъ Его учениковъ, другой изъ Его учениковъ отрекся отъ Него, а всъ другіе отъ страха разбъжались; что сыщнки связали Его, и связаннаго водили отъ одного судьи къ другому; что при Пемъ Самомъ искали лжесвидътельства къ Его обвиненію, и подвергали Его самымъ лзвительнымъ насмъшкамъ; что одъли -Его въ багряницу, какъ Царя, дали трость Ему въ руки, становились предъ Нимъ на колѣна н кричали: радуйся Царь Іудейскій! (3); что потомъ били Его по щекамъ, плевали Ему въ лице, изъ презрѣнія къ Нему предпочли Ему величайшаго разбойника Варавву, осудили Его

<sup>(1)</sup> Mare. 27, 23.

<sup>(2)</sup> Maps. 15, 9.

<sup>(3)</sup> Mare. 27, 29.

на распятіе в распяли Его среди двойхъ разбойниковъ, какъ будто Онъ ихъ вождь и глава, и что, наконецъ, первосвященники и книжники озлились на Него до того, что ничто не могло смягчить ихъ, и что они, при всемъ старани Пилата защитить Его, приходили только въ большее безуміе, въ большее ожесточение, и буйно кричали: распии, распии Его (<sup>1</sup>)!

Послё таковыхъ мукъ повеля Інсуса Христа за городъ на мъсто казни – на Голгооу. Ни Его плеча воины положили кресть, состоявшій, по крайней мъръ, изъ двухъ довольно длинныхъ и, конечно, тяжелыхъ отрубковъ дерева! Но подъ этою ношею, послъ жестокихъ иобоевъ, сопровождавшихся отвсюду ругательствани и язвительными васмъшками Гудеевъ. Інсусь Христось необходимо скоро долженъ быль изнемочь, и изнемогь. Его кресть заставили нести ивкоего посторовняго человвка, Киринейскаго, встритившагося Сяжона Ħæ пути (2). Самъ Іисусъ Христосъ, уже полумертвый пришель на мъсто казни. Здъсь вонны сняли съ Него одежды, и прибили ко кресту Его руки и ноги гвоздями. Онъ повисът на гвоздяхъ, которые отъ тяжести твла непре-

<sup>(1)</sup> Ioam. 19, 6.

<sup>(2)</sup> Mare. 27, 32. Ota. IV.

<sup>13</sup> 

станно увеличивали въ рукахъ и ногахъ равы и бодь. Ужасныя муки! Въ его головъ производили жестокую боль терновыя синцы, въ Его рукахъ и ногахъ раны отъ гвоздей, въ Его спинъ и бокахъ раны отъ бичей, во многихъ Его членахъ вывихи! Онъ весь въ крови, которая льется на землю. Въ такомъ положении прошло три часа! Невыразимо тяжки были эти тря часа! Наконецъ Онъ сказалъ: совершишася, преклонилъ голову и испустилъ духъ (<sup>1</sup>).

При разсматриваніи таковыхъ страданій Господа, никто изъ насъ не можетъ остаться безъ самаго глубокаго потрясенія сердца. Ибо эти страданія всякому изъ насъ говорять: «Смотри! Тако возлюби Богь міръ, что сына »Своего далъ есть, да всякъ въруяй въ Него «не погибнетъ, но имать животъ въчный (<sup>2</sup>). «Можетъ ли быть любовь больше сей любви? «А эта любовь не должна ли возбудить въ насъ 4любви взаимной? Не должны ли мы любить «Господа Бога всъмъ сердцемъ, когда Онъ воз-«мобилъ насъ прежде насъ и такъ крайне?

При взорѣ на таковыя страданія Госнода, наше сердце сильно подвигается къ подражанію Господу, Ибо всякому изъ насъ въ своихъ

(2) IOAH. 3,16.

<sup>(1)</sup> Іоан. 19,30. Мате. 27,50.

страданіяхъ Опъ говорить:» Я страдаль не за «Себя, а за тебя, и за всъхъ людей, дабы ты, «какъ и всѣ люди, изъ благодарности и любви «ко Мнѣ, удалялись отъ грѣха, и при удаленіи сотъ гръха терпъли всъ лишенія, труды и «скорби. Смотри на Меня всякій разъ, когда «напалають на тебя какія нибудь горести. и «подоажай Миб. Ты отнюдь не имбешь права «жаловаться, когда тебь доводится вынить нъ-«сколько горькихъ капель; ибо Я, Единородный «Сынъ Божій и Богъ твой, долженъ былъ вы-«пнть и выпилъ цёлую рѣку горечи. Ты чув-«ствуешь себя оставленнымъ отъ всъхъ и не «имъешь утъшенія? Это было и со Миою: и Я «быль оставлень встми, даже Отцемъ Моимъ-«Богомъ. Твое сердце сильно подавляется ка-«кимъ нибудь наступившимъ или угрожающимъ «несчастіемъ? Твоя горесть не тяжелье той, «какую на Елеонской горъ чувствовало Мое «сердце. Тебя обижають, оклеветывають, ругапоносять враги? То же «Ють и было и со «Мною. Тебъ измъняють и оставляють тебя «даже друзья? И Меня оставили даже дюбез-«нъйшіе ученики.-Не помнять твоихъ благолъяній и платять за вихъ не только небла-«годарностію, но и злодъйствомъ? Тънъ же «платили Іудеи за Мои благодъянія и Мнъ. Тебя «не уважають и предпочитають тебъ недостой-»ныхъ? То же было и со Мною. Мнъ предпочли

Ота. ІУ.

13\*

»даже отъявленнаго разбойника Варавву.-Не въ-»рять твоей невинности, не смотря на твоя »оправданія? Не върчли и Мнъ.-Ты принуж-«денъ жить съ людьми грубыми и враждебны-«ми? Они не грубъе и не враждебнъе тъхъ, съ какими жилъ Я.-Ты изнемогаешь подъ тяжеастію своихъ страданій? Изнемогъ и Я подъ «тяжестію Моего креста, однако жъ перенесь «боли креста.-Ты борешься съ недостатками «и нищетою? И Я едва имълъ только сащое «необходимое, а наконецъ былъ лишенъ и то-«го,-лишенъ даже одежды. Тебъ скучно, что «твоя одежда не такъ хороша, какъ у другихъ? «Смотри на Меня, Я покрытъ только ранами и «кровью; Мое украшеніе, только гвозди и тер-«новый вѣнецъ.-Ты боленъ, за тобою ухажи-«вають худо? Вмъсто того, чтобъ доставить «тебѣ утѣшеніе, тебѣ дѣлають только упреки? «Ты непрестанно мучишься, особливо провож-«дая длинныя ночи безъ сна? Представляй се-«бъ Мое положение. И Я перенесъ то же, и Я часто не спаль, а послъднюю ночь провель «совершенно безъ сна, и въ это время терпъль «еще побои и слышалъ ругательства и на-«смѣшки; а при палящей жаждѣ, питьемъ Моннъ «были только желчь и оцеть; Моею постелью «были только гвозди и кресть. Смотри на Ме-«ня. При взоръ на Меня, всъ твои жалобы на «твон страданія и вся твоя нетерпъливость у-1000

. :

«спокоятся, и ты найдешь такія силы противъ «твоихъ страданій, что будешь страдать не «только съ терпѣніемъ, но и съ любовію; по-«тому что вспомнишь Мое обѣщаніе: идльже «ес.нь Авъ, ту и слуга Мой будетъ (<sup>1</sup>).»

(1) loan. 12,26.

Воскресный день установленъ частію для изъявленія Господу Богу нашей совершенной зависимости отъ Него, для изъявленія Ену нашей глубочайшей благодарности за Его всякое мгновение изливаемыя на насъ благодъянія, и для принесенія Ему нашей молитвы о продолжении наиъ Его благодъяний; частию же, и особенно для изъявленія Ему нашей глубочайшей благодарности за возсоздание, или искупленіе человъческаго рода: посему всякій изъ насъ долженъ весьма глубоко чувствовать себя обязаннымъ быть, во всякій Воскресный день, при встахъ Божественныхъ службахъ, а особливо при Литургіи, такъ какъ всъ Божін службы заключаются не въ иномъ чемъ, какъ Господу Богу означенныхъ въ изъявленіи нашихъ чувствованій и означенной нашей молитвы. Ибо совершенио нътъ человъка, которому бы Господь Богъ не оказывалъ какого дебо благодъянія всякое мгновеніе, и который бы могъ жить даже одну минуту безъ Его благодыній. Обязанности быть въ Воскресный день при Божінхъ службахъ, особливо при Литургін, могуть не глубоко чувствовать и не исполнять люди только самаго огрубълаго, мерзлаго и мертваго сердца.

---

Сказанныя величайшія благодіянія Божін, особливо возсозданіе человіческаго рода, дарованы намъ для того, чтобъ мы провождали жизнь богоугодную—жизнь святую и безпорочную, и чтобы святостію нашей жизни постоянпо прославляли нашего Господа Создателя и Искупителя. Ибо такъ говоритъ св. Апостолъ: избра насъ Богъ во Христь прежеде сложенія міра, быти намъ святымъ и непорочнымъ предъ Нимъ въ любви.... въ пожвалу славы благодати Своея, ею же облагодати насъ о Возлюбленнъмъ (<sup>1</sup>).

Но какъ мы можемъ провождать жизнь святую и безпорочную въ славу Божію, ежели не будемъ читать слова Божія съ должнымъ размышленіемъ, и познавать изъ него, въ чемъ должна состоять святость и безпорочность нашей жизни? – Конечно не возможно! Посему въ Воскресные дни всякому изъ насъ должно все остающееся у насъ празднымъ отъ общественнаго Богослуженія время проводить въ чтенін

(1) Epec. 1,4-6.

нли слушаніи душеспасительныхъ книгъ, и особливо слова Божія, съ должнымъ размыш– леніемъ, или въ спасительныхъ разговорахъ, преимущественно нужныхъ намъ по состоянію нашей души.

Чтеніе или слущаніе Слова Божія съ должнымъ размыщленіемъ крайне спасительно.

Весьма многіе люди, жившіе на свъть безъ ума, и умерщіе безъ раскаянія, весьма усердно старадись бы о своемъ спасенін и не попади бы въ адскія муки, если бы воспользовадись этимъ весьма удобнымъ средствомъ ко спасенію.

При чтеніи или слушанів Сцова Божія съ должцымъ размыщленіемъ всякій изъ насъ сконо можеть получить отъ Бога свёть, дабы основательнёе уразумёть законъ Божій, и увидёть въ немъ, какъ въ зеркалѣ, свои пороки, а особенно свою главную страсть, которая больше всего препятствуетъ намъ вести себя свато и безпорочно. Цри этомъ чтеніи или слущація всякій скоро также можетъ ясно усмотрёть средства, какъ извлечь свою душу изъ ся онаснаго состоянія; и притомъ получить отъ Госцола Бога крѣпкое желаніе и силы твердо держаться жизни святой и безпорочной.

Это чтеніе или слушаніе слова Божія съ размышленіемъ отнюдь не трудно; ибо ежели мы такъ легко размышляемъ о нашихъ твлесныхъ пуждахъ и средствахъ удовлетворить имъ; то, безъ сомитнія, можемъ размышлять о нуждахъ душевныхъ, и о томъ, что можеть удовлетворить имъ; потому что душевныя нужды несравнечно важите нуждъ твлесныхъ, и посему, безъ

сомизнія, Господь Богъ создалъ насъ способиве къ размышленію о сихъ нуждахъ и къ изыскайю средствъ удовлетворять имъ.

Впрочемъ расположившись читать или слунить Слово Божіе съ должнымъ размышленіемъ, наблюди слёдующее:

1) Прежде всего помолноь въ своей душтв Господу Богу, чтобъ Онъ просвътнаъ Своимъ свътомъ твой умъ и твое сердце, но молись, какъ должно, т. е. съ полнымъ благоговъніемъ, съ върою, встмъ сердцемъ, и непремънно представляя себъ, какъ бы Онъ былъ предъ самимъ тобою.

9) Послѣ сего возьми ов. Евангеліе или св. Апостоль и читай въ нихъ что отпроется, или проси прочитать другаго, ежели самъ не можешь читать; и остановись на первой истинѣ, какая прочитается.

5) Прочитавния или выслушавши нервую истину и остановившись на ней, смотри себѣ въ сердне: въришь ли ты прочитанной или услышанной истинъ? Ежели найдень, что въришь, то возблагодари Госнода Бога за эту великую благодать; и въ то же время молись Ему, чтобъ Онъ и сохранилъ тебя въ этой въ-

1

рѣ. Ежели же найдешь, что вѣра твоя слаба; то тотчасъ всею душею снова молись Господу, чтобъ Онъ даровалъ тебѣ вѣру и укрѣнилъ се въ тебѣ. Вльра есть даръ Божсій, говорить св. Апостолъ (<sup>1</sup>), а всякій даръ совершенъ сходить, какъ утверждаетъ другой Апостоль, свыше, отъ Бога Отца, по нашей молитвѣ къ Нему (<sup>2</sup>).

4) Укрѣпивши свою вѣру въ прочитаниую истину, смотри: что заключаетъ въ себѣ прочитанвая или услышанная тобою истина: просто ли какую нибудь истину или какое либо Божіе повелѣнie—какую инбудь заповѣдь Божію?

5) Ежели прочитанияя истина заключаеть въ себѣ просто какую нибудь истину; то спроси себя:

Что туть говорится?

Такъ ли думалъ я объ этомъ прежде?

Эта истина не даеть ли миѣ какого либе наставленія?—

Наприм'връ: положимъ, что наъ св. Евангелія прочитаны слъдующія слова: сице убо молитеся вы: Отче нашъ, Иже еси на небеспьхъ.

Спроси себя: «что туть говорится?« Туть говорится, что Богь есть Отець.

(2) Jakob. 1.17.

<sup>(1)</sup> Esec. 2,8.

Теперь начни размышленіе, наприм'єрь, такъ: ежели Богъ есть Отець, то сераце у Него должно быть отеческое, н'ёжное, исполненное любви, милости, — исполненное отеческихъ чувствовавій. Тутъ еще говорится, что Онъ есть Отецъ не мой, твой, его, но нашь, слёд. Онъ есть Отецъ всякаго челов'єка, кто, гдѣ, откуда и каковъ бы изъ людей ни былъ.

Думалъ ли я такъ прежде?—Почти нътъ. Потому что хотя я и слыхалъ, что Богъ есть Отецъ, и самъ въ молитвъ называлъ Его Отцемъ; но называлъ почтп безъ смысла, т. с. называлъ Бога Отцемъ, самъ не понимая, что говорилъ.

Этн слова не дають ли мнѣ какого наставленія?

Даютъ, и-очень важнос.

Какое?

Вотъ какое: ежели Богъ есть Отецъ всякаго человѣка, то нѣтъ сомнѣнія, что всякій мущина, кто бы онъ ни былъ, есть мой брать и всякая женщина или дѣвица—моя сестра. Слѣдовательно я очень дурно поступалъ, что съ нѣкоторыми людьми обращался какъ съ чужими, не удостоивалъ ихъ даже взгляда или слова, или считалъ ихъ такими людьми, которымъ я не обязанъ никакою любовію. Я поступалъ весьма дурно, мнѣ должно исправиться; иначе я не долженъ счѣть и не могу молиться этою Господнею молнтвою; а носему не долженъ почитать себя принадлежащимъ къчислу истивныхъ дътей Отца Бога. И что со мною будетъ, ежели не исправлюсь?!

6) Ежели прочитанияя истина заключасть въ себѣ какое нибудь повеленіе Божіе, какую нибудь Божію заповѣдь; то говори себѣ:

Что туть мнъ сказайо?

Почему мнё должно такъ ноступать? Какъ мнё можно такъ поступать? Когда мнё должно такъ поступать?

Что со мною будеть, ежели не стану такь ноступать?---

Напримъръ, прочитано: не судите, да не судити бидете (1).

Спроси себя: что такое тутъ сказано? Тугъ запрещается осуждать.

Кого?—

Не видно.

Какъ не видно? Запрещается осуждать всякаго человъка, кто бы онъ ни былъ.--

Этого не сказано.-

Не сказано только ясно. Туть запрещею осуждение вообще, и не сдълано исплючения ин для одного человъка, слъдовательно туть запрещено осуждать всякаго человъка.---

(1) Mare. 7, 1.

Не осуждай! Не дозволяется осуждать никого.--

Но соблазнъ можетъ произвесть большой вредъ нравственности?—

Комечно, можетъ, однако жъ не осуждай; а найди приличное время, и постарайся братски вразумить соблазняющаго. Если же не слушаетъ тебя, скажи его Начальству; Начальству дано право суда. Пусть судитъ и осуждаетъ Начальство, а ты оставайся въ мирѣ, и берекись, чтобъ не поступать подобно соблазняющему.—

Почему же не судить мнъ?---

. Это туть спазано: да не судими будете. За что?

Этого не сказано, но, конечно, есть за что. За что?

Напр. воть за что: кто любить смотрѣть на другихъ и присматривать за другими, тоть почти обыкновенно забываетъ самого себя; а забывая себя обыкновешно не видить собственныхъ пороковъ. Не видя же собственныхъ пороковъ, онъ всегда почитаетъ себя лучшимъ другихъ.—

Правда, но что тутъ за бъда? Что тутъ достойнаго осужденія? Вотъ что! Кто вошелъ въ такое состояніе, тотъ судитъ и осуждаетъ всвхъ, не щадя никого, тотъ часто осуждаетъ даже свое Начальство, которому дано право суда, а иногда осуждаетъ и Самого Господа Бога, Судію всвхъ.

Какъ такъ?

Такъ! потому что состояніе, въ которомъ находится такой осуждающій, есть гордость; а гордость есть мать гръховъ. Начало гръха гордыня, и держай ю изрыгнеть скверну, говорить Премудрый (<sup>1</sup>).—

Итакъ я весьма часто и тяжко грѣшиль осужденіемъ. Мнѣ должно исправиться, и отнюдь не осуждать другихъ, иначе, явно, Господь непремѣнно осудитъ меня. И мнѣ со всѣми подобными мнѣ козлищами будеть сказано: идите отъ Мене проклятіи во огнь вгъчный (<sup>2</sup>).

7) Послѣ такого размышленія непремѣнно производи въ себѣ раскаяніе въ усмотрѣнномъ грѣхѣ, и положи твердое намѣреніе исправиться. Но этому твердому намѣренію не давай оставаться только въ умѣ, а старайся дѣйствительно исполнять его; а какъ скоро оно не исполняется или забывается, вновь возобновляй его въ памяти, и прилагай новое стараніе исполнить его.

- (1) Cupax. 10,15.
- (2) Mare. 25,41.

8) Ежели не можешь размышлять о прочитанной истинъ, какая представится прежде всъхъ; то можешь спокойно читать или слушать далъе и взять для размышленія другую истину.

Примљчание. Когда начинаешь читать какую нибудь другую назидательную книгу, то читай попорядку съ начала до конца, и никогда не читай такъ, какъ поступаютъ нъкоторые, читая только мъстами. Потому что писатели такихъ книгъ часто кладутъ нъкоторыя весьма полезныя истипы въ началъ книги, безъ которыхъ написанное въ срединъ или къ концу въ ихъ книгъ часто не можетъ быть понято съ должною ясностію и опредъленностію.

9) Когда принимаешься за размышленіе, не будь мнителенъ, или слишкомъ недовърчивъ къ себъ, думая, что не можешь размышлять; потому что можно очень скоро пріучить себя къ размышленію; а когда пріучишься, тогда оно сдълается для тебя очень легкпмъ и пріятнымъ.

10) Всякое размышленіе непремѣнно всегда оканчивай молитвою, потому что св. Апостолъ вообще заповѣдуетъ: о всемъ благодарите (<sup>1</sup>). А какъ не благодарить за полученный спасительный свѣтъ Божій?!

(1) 1 Солун. 5,17.

Усердно стараясь образовать себя въ свя, той и безпорочной жизни, непрерывно должно помнить, что святость и безпорочность нашей жизни должна быть плодомъ нашей всесердечной любви къ Господу Богу. Ибо св. Апостолъсказаль, что Богь Отець избра нась прежде сложенія міра, быти намь святымь и непоррунымъ предъ Нимъ въ любви (1). Слъдовятельно прежде и болъе всего должно станатвся о пріобрътенія любви къ Госноду Богу. Все, от носящееся къ святости и безнорочности жизни, уважительно, кръпко и дъйствительно только при нашей любви къ Господу Богу (2). Безъ любви къ Господу Богу все не достаточно, слабо, или даже не стоитъ ничего (3). Поэтому любовь къ Господу Богу и есть нервая и самая большая заповъдь. Кто пріобрълъ истинную любовь къ Господу Богу, тотъ пріобрѣлъ и истинию

- (1) Esec. 1,4.
- (2) Смотр. выше статью е любви къ Богу.
- (3) 1 Kopune. 13,1---4.

20%

V.

святость и безпорочность жизви; ибо любовь есть соузъ совершенства (1).

Примљчаніе. Въ Ветхомъ Завътъ установлено было для празднованія, кромѣ дня субботы, въсколько другихъ священныхъ дней, какъ-то: день Пасхи, Пятидесятницы, Очищенія и проч. Всъ эти дни заповъдано было провождать такъ же свято, какъ дни субботніе. Равнымъ образомъ и въ Новомъ Завътъ установленъ для празднованія не одинъ день Воскресный, но и другіе извъстные дни, въ славу Божію, въ честь Богоматери и нъкоторыхъ Святыхъ. Всъ эти праздники установлены одинаково въ славу Божію и во спасеніе нашей души. Посему, друже, препровождай всѣ эти дни такъ же свято и спасительно для себя, какъ и всякій день Воскресный. Душа наша безцънна, береги ее. На людей, которые въ наше время часто провождаютъ праздники Господни не священно, не смотри. Господь терпитъ ихъ не потому, что одобряетъ или не находитъ преступнымъ ихъ поведеніе, а, безъ сомнѣнія, только потому, что не желаетъ, чтобъ они погибли, но чтобы всъ пришли въ покаяніе (²); или можетъ быть они

Отд. ІУ.

<sup>(1)</sup> Колосс. 3,14. Смотр. и 8 бесѣду св. Златоуста на посланіе къ Колоссаемъ.

<sup>(2) 2</sup> Петр. 3,9.

вмъстъ съ аггелами, не соблюдшими свое Начальство, но оставившими свое жилище, блюдутся Господомъ Богомъ на судъ и въчный огонь (<sup>1</sup>).

**КОНЕЦЪ.** 

## (1) Iya. 1,6.



## **C.10BO**

## во святый и великій пятокъ.

Тико возлюби Богъ міръ, яко и Сына Своего Единороднаго далъ есть, да вс**якъ** впъруяй въ Него не погибнетъ, но имать животъ впъчный. Іоан. III. 16.

Къ какому событію въ земной жизви нашего Госпола всего ближе и естественнъе приложить Божественныя слова сіи, какъ не къ спасительнымъ Его страданіямъ? Когда приличнъе и благовременнъе оживить оныя въ своей памяти и углубиться въ значение ихъ, какъ не теперь – въ нынъшній, по истинъ, великій и единственный въ лѣтописяхъ міра день крестной смерти Начальника нашей Въры? Ибо когла и глѣ явлено Господомъ милости столько любви и милосердія къ погибшему роду нашему, какъ не въ послъднія минуты пребыванія на земль нашего Спасителя, какъ не на святой Голгооб, на кресть? Если нельзя не пораз ться благоговъйнымъ удивленіемъ при мысли о безприкладномъ человъколюбін, явленномъ намъ

недостойнымъ въ нисхожденіи Сына Божія на землю: то что сказать о крестныхъ страданіяхъ, которыя благоволиль Онь претерить нашего ради спасенія? Какая туть глубина любви, какая пучина благости и человъколюбія къ намь гръшнымъ! Здъсь-то наипаче мы познаемъ, что Богъ есть любовь высочайшая, безпредъльная и несказанная. Тако возлюби Богъ міръ, яко и Сына Своего Единороднаго даль есть. Точно возлюбилъ насъ неизглаголанно Милосераый Отецъ Небесный, когда за насъ гръшныхъ и недостойныхъ благоволилъ принесть въ жертву Своему Правосудію Своего Единороднаго Сына, нзлилъ всю чашу гнѣва Своего на Того, въ Которомъ почиваетъ все Его благоволение в любовь,-поразиль встми язвами и болтзнямя, осудилъ на всъ мученія и казни Того, Котораго родилъ Онъ изъ чрева Своего прежде денницы. Тако возлюби Богъ міръ. Возлюбиль несказанно насъ презрънныхъ рабовъ Своихъ и Единородный Сынъ Божій, когда благоизволилъ, какъ кроткій и незлобивый агнецъ, безпрекословно исполнить предвъчное опредъление Отца Своего, егда прінде кончина лѣта; благоизволилъ, какъ овча безгласное, принести Себя во всесожжение Отцу Своему, какъ другий Исаакъ охотно и безропотно взойти на древо проклятія. Для нашего спасенія Онъ Всеблагій добровольно благоизволиль претерпыть всё ро-

ды жесточайшихъ скорбей и мученій, предъ которыми всв страданія святыхъ мучениковъ суть то же, что капля предъ цёлымъ океаномъ. нан шаче ничто. Тако возлюби Богъ міръ. Возлюбилъ несказанно насъ окалиныхъ гръшниковъ и Пресвятый Животворящій Духъ, когда въ послъдствіи времени не возгнушался низойти на нашу бъдную землю, обремененную гръхомъ и проклятіемъ, дабы окончательно совершить на ней торжество крестной силы, дабы зерно Божественнаго съмени, умершее на кръств, дало окресть себя отрасли новой жизни, дабы возбудить и расположить закоситвшія во гръхъ сердца человъческія къ принятію жизнодательнаго слова крестнаго, дабы подвигнуть всю вселенную къ Боголбпному поклонению распятому Христу Спасителю. Тако возлюби Богь мірь. Такъ безконечно и неизглаголанно возлюбила насъ гръшниковъ Пресвятая и Животворящая Тронца, для совершенія великаго льла нашего спасенія!

Что же мы, несказанно облагодѣтельствованные Господомъ мплости и щедротъ, должны дѣлать съ своей стороны, дабы безцѣнныя крестныя заслуги Сына Божія могли произвесть въ насъ падлежащее благотворное и спасительное дѣйствіе? Чѣмъ можемъ и должны мы соотвѣтствовать безпредѣльной любви Божіей къ намъ? Принссемъ краткое размышлеліе о семъ важномъ для каждаго изъ васъ предметѣ, какъ каплю мура къ гробу сего Божественнаго Страдальца.

Тако возлюби Богъ міръ, яко и Сына Своего Единороднаго даль есть, да всякъ вівруяй въ Него не погибнетъ, но имать животъ вівчный. Такъ вотъ чего требуетъ Господь съ нашей стороны для того, чтобы великая Божественная жертва, принесенная нашего ради снасенія на Голговъ, не осталась для насъ безиолезною и недъйствительною: очень немвогаго и легкаго! Онъ желаетъ и требуетъ для сего отъ насъ одной только въры, какъ разуиной и чистой, такъ живой и дъятельной. Всякъ только вівруяй въ Него не погибнетъ, но и.нать животъ віъчный.

Господь Богъ требуетъ отъ всякаго, имемующаго себя поклонникомъ Распятаго Жизнодавца, во-первыхъ, истинной разумной и отчетливой въры въ Него; требуетъ, чтобы всякій православный сынъ Церкви облададъ свътлою и твердою увъренностію ума и сердца въ томъ, что пролившій за него кровь Свою есть истивный Сынъ Бога Живаго и вмъстъ истинный человъкъ, во всемъ намъ подобный, кромъ гръха; требуетъ, чтобы онъ ясно и раздъльво зналъ всъ Божественныя и человъческія свойства и дъйствія Его;—чтобы употреблялъ всъ усплія къ тому, дабы познать духъ и сущность исповъдуемой имъ въры;-чтобы среди житейскихъ заботъ и попеченій никогда пе оставлялъ занятія тою драгоцѣнною книгою, •которая возвѣщаетъ намъ глаголы живота вѣчнаго. И сколь блаженна душа Христіанская, которая никогда не упускаетъ изъ вниманія своего Спасителя и Господа, но постоянно бываетъ устремлена къ Нему и Имъ занята! Да воздаетъ она хвалу и благодареніе Всевышнему за сей безцѣнный даръ вѣры! Да приступаетъ выну съ дерзновеніемъ и радостію къ сему Божественному Страдальцу, источнику и подателю встать благъ! Да поспъшаетъ теперь подъ спасительную сънь животворящаго Креста Его! Да сокрывается отъ стрћлъ правосудія небеснаго, карающаго грѣшниковъ, въ пречистыхъ всеизцѣляющихъ язвахъ Его! Да почерпаетъ изъ безпредѣльнаго океана дарованныхъ Имъ милостей ръки радостей и утъшеній! Но надобно признаться, какъ мало таковыхъ душъ избравныхъ. Сколь немногіе изъ Христіанъ занимаются нынъ изученіемъ святъйшихъ истинъ cBoeii Въры! Какая преступная холодность и равнодупримѣчается нынѣ во всѣхъ звашіе къ нимъ ніяхъ и состоявіяхъ! Первенцы Христовой Церкви, какъ повѣствуетъ Св. Лука, постоянно пребывали въ ученіи Апостоловъ (Дѣян. 11. 42). А пынъ высокими предметами Въры всего менће занимаются. Нынъ отцы съ самыхъ

молодыхъ лътъ съ особеннымъ тщаніемъ и заботливостію знакомять дътей своихъ съ образованісять св'ятскимъ, которое вмаль есть полезно, и не столько созидаеть и устрояеть истивное счастіе душъ ихъ, сколько разрушаеть; а то, что составляеть единое на потребу, отъ чего зависитъ втчная судьба каждазабывается, оставляется безъ вниманія гө. и пренебрегается. Нынъ многіе изъ насъ посвяшають всю жизнь свою на то, чтобы пріобръсть основательное познание о знаменитыхъ подвигахъ славныхъ міра; но едва имѣютъ самое поверхностное познание о благотворныхъ и спасительныхъ для всего міра дъяніяхъ своего Спасителя; могуть со всею подробностію пересказать объ основании Рима, Вавилона и другихъ городовъ; а спроси ихъ, какъ основалась Церковь Божія, и они будуть отвѣчать молчанісмъ. Какъ много между нами нынъ подобныхъ новопросвъщеннымъ Ефессямъ, которые на вопросъ Апостола Павла: аще Духь свять пріяли въровавше,-отв'вчаль: но ниже аще Духъ святый есть, слышахомъ (Дъян: XIX, 2). Какъ много нынъ такихъ, о которыхъ вмъстъ съ Давидомъ должно сказать: не познали самонужнъйшихъ предметовъ, не уразумъли, во тмъ ходятъ (Пс. XXXI, 5); даже такихъ, которые не знали бы, что сказать, если бы Спаситель сиросиль ихъ: за кого вы

меня почитаете, Сына человъческаго? Кого мя глаголете быти (Мато. XVI, 13. 14)? Боже! Какая удивительная безпечность! Какое крайнее безразсудство! Какая слъпота и забвеніе самыхъ простыхъ и обыкновенныхъ правилъ благоразумія!

Такъ слаба и недостаточна умозрительная въра многихъ Христіанъ въ Господа Іисуса! Чего еще требуетъ безконечно возлюбившій насъ Господь отъ всъхъ желающихъ благоугодить Ему, стяжать Его благоволеніе и мнлость и достигнуть живота вѣчнаго?

Для сего Онъ требуетъ еще отъ каждаго изъ насъ въры живой и дъятельной, одушевляемой любовію, свидътельствуемой добрыми дълами;-требуеть деятельности, достойной Христіапипа, сообразной съ живоноснымъ ученіемъ св. нашей Въры. Кая польза, аще въру глаголеть кто импьти, диль же не имать: еда можетъ вібра спасти его (Іак. II. 14)? Во всъхъ своихъ дъйствіяхъ мы должсообразоваться съ святъйшею жизнію ны Единаго безгръшнаго Христа Інсуса; во всъхъ нашихъ словахъ, мысляхъ и желаніяхъ должно мудрствоваться то же самое, что и въ Немъ мудрствовалось (Филип. П. 5). Всякій изъ насъ непрестанно долженъ помышлять о томъ, что истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достослав-Отд. ІУ. 14\*

но, что составляеть доброднтель и пожвалу (Фил. IV. 8). Но какъ мало соотвётствуемъ мы всъмъ симъ высокимъ обязанностямъ Христіанина? Кто изъ насъ осмѣлится похвалиться совершенною праведностію, когда самые великіе праведники седмижды на день падали, и по временамъ самые столпы Церкви колебались и сильные ослабъвали въ своей въръ? Если никто изъ земнородныхъ, по слову св. Пророка (Псал. 142,2), не можетъ устоять судомъ Всесвятаго и Всеправеднаго предъ Господа; то можемъ ли мы, погрязшіе во гръхв. сами собою оправдиться предъ Нимъ? 0! съ къмъ мы сравнимъ себя по своему гръховному окаянству? Какое слово можетъ достаточно изобразить все безобразіе душъ нашихъ? Есть ли хотя одна запов'єдь, которой бы вы не нарушили? Есть ли хотя одинъ порокъ, къ которому бы мы не прилъплялись? Нроходить л хотя одинъ часъ, въ который бы мы не нарушали Веесвятой воли Божіей двломъ, или словомъ, или мыслію и желаніемъ? Господь, по

словамъ Псалмопъвца, нъкогда съ небесе приниче на сыны человъческія, видъти аще есть разумъваяй, или взыскаяй Бога. И что усмотрѣлъ Онъ? Вси уклонишася, вкупъ неключими быша: не было творящаго благое, не было ни единаго (Пс. XIII. 2). Если бы н выпѣ приникъ Господь на міръ Христіанскій; то,

можеть быть, узрълъ бы во многихъ и изъ насъ то же самое, и уподобилъ бы насъ гробу, полному костей мертвыхъ и всякой нечистоты. Онъ узрълъбы въ однихъ изъ насъ гордость и тщеславіе фарисейскія; въ другихъ сребролюбіе, не меньшее сребролюбія Іудина; въ иныхъ зависть, ничъмъ не уступающую зависти Іудейскихъ Архіереевъ и книжниковъ, осудившихъ Спасителя на смерть. Онъ нашелъ бы здъсь крайнее упорство и ожесточение сердца; тамъ непомърную злобу, готовую обратить другихъ въ ничто; индъ неудержимое плотоугодіе, заботящееся только о томъ, чтобы ъсть, пить и веселиться. Боже всемилостивый! Таковы ди должны быть искупленные кровію Христовою, и призванные къ наслъдію живота въчнаго? Такъ ли должны вести себя тъ, которыхъ Апостолъ называетъ родомъ избраннымь, царскимь священіемь, языкомь свя-

Такимъ образомъ мы весьма мало съ своей стороны соотвътствуемъ несказанной любви Божіей, явленной намъ въ крестныхъ страданіяхъ Всеблагаго Спасителя нашего; съ крайнимъ нерадъніемъ и безпечностію пользуемся безцѣнными заслугами сего Божественнаго Ходатая нашего. Что убо сотворимъ мы бѣдные и немощные? Къ кому обратимся? Камо идемъ?

тымъ, людьми обновленія (1 Пет. II. 9)?

Къ Тебъ, къ Тебъ Единому, Всебдагій Сыне и Слове Божій, Распныйся за ны, мы дерзаемъ обратиться и прибъгнуть. Ты Самъ сладчайшимъ гласомъ Своимъ постоянно и неумодчно призываешь къ Своему успокоенію всъхъ труждающихся и обремененныхъ гръхами: Се мы спъшимъ подъ всеблагій покровъ заслугъ Твоихъ. Ты Самъ пречистыми устами Своими изрекъ нъкогда: Аще Азъ вознесенъ буду отъ земли, вся привлеку къ Себъ (Іоан. ХІІ. 32). Вотъ теперь безприкладная любовь Твоя къ міру вознесла Тебя на кресть. Помяни, Милосердый, и насъ гръшныхъ во царствіи Своемъ, и привлеки къ Себъ и насъ силою Креста Своего, какъ Ты помянулъ нъкогда и привлекъ къ Себъ распятаго съ Тобою благоразумнаго разбойника! Агнче Божій, удививый на насъ любовь Свою на Голгоот! Твое одно воззръніе на первоверховнаго ученика Твоего, отвергшагося Тебя нъкогда по слабости всегда свойственной падшему духу человъческому, проникло во глубину души его и возбудило въ немъ горькія слезы сокрушения о содъянномъ гръхъ. Удостой и насъ бъдныхъ рабовъ Своихъ сего всеблагаго воззрѣнія, да, возчувствовавъ свое окаянство, мы оживимся, воспламенимся спасительною върою въ Тебя, и возревнуемъ жить по сердечной въръ въ Тебя Жизнодавца. Аминь.

КАКЪ, ПО УЧЕНИЮ ИСУСА ХРИСТА, ДОЛ ЖНО ТВОРИТЬ МИЛОСТЬЦНО, МОЛИТЬСЯ

## н поститься.

(Объясненіе Евангелія оть Матеся зач. 16 и 17 гл. 6, ст. 4—18.)

3. . . . . 1 5.\*\*

·, ·

Въ нятой главъ Св. Евангелія оть Матося объясняется сущность истинной нраведности и раскрывается духъ Ветхозавътныхъ заповъдей, забытый Іудеями, привязывавшимися къ бунец. Оть запов'ядей Господь переходить тенерь нь добрымъ дъламъ, которыя служатъ средитвонь къ правственному спъянію челована, и поторыя такъ же, какъ и заповъди, не были совершеены Тудеями въ томъ духв, въ накомъ должно совершать ихъ. Спаситель не отвергаетъ закона, но измѣняетъ побужденіе и цѣль, съ какою Туден упражиялись въ добродътеля. Не слава человъческая и земное счастіе должны мобуждать къ добродътели, но мысль о Боль+вачномъ Ота 1У. 15

мздовоздаятель, Которому должно покланяться не наружно только и видимо, но ез духь и истинљ. «Сначала Господь ничего не говорыль о семъ, пишетъ Св. Златоустъ (<sup>1</sup>); ибо неприлично было бы, не убъдивъ нанередъ къ исполвенію должнаго, учить, какъ надобно исполнять то и доводить до совершенства. Но когда уже научилъ благочестію, тогда истребляеть и ту язву, которая непримътнымъ образомъ заражаетъ оное. Ибо болѣзнь не вдругъ зараждается, но тогда, когда исполнимъ многое изъ повелѣннаго намъ. Итакъ должно было прежде насадить добродѣтель, а потомъ уничтожать страсть, повреждающую плодъ ся.»

Изъ добродътелей Спаситель избираеть милостыню, молитву и пость: ибо Св. Златоустъ (<sup>3</sup>) говоритъ, что тщеславіе преимущественно прилипаетъ къ этимъ добродътелямъ. Притомъ почти этими добродътелями ограничиваются всъ жертвы, требуемыя отъ насъ святою Върою въ отношевіи къ Богу, къ ближнямъ и къ намъ самимъ. Милостыня заключаетъ въ себѣ всякое благодъяніе, всякое дъю любви къ ближнему, молитва-всякую обязан-

(1) Бесѣды на Еванг. Матеел 1839. Москв. ч. <sup>1</sup>. етр. 389. 390.

. (2) Tans же.

ность въ отношения къ Богу, постъ-умерщиление тъла, всякое дъло покаяния.

Ст. 1. Внемлите милостыни (<sup>1</sup>) вамея не творити (<sup>2</sup>) предъ человъки,

(1) Μυλοςπωικα-έλεημοσύνην. Τακъ читается почти во всёхъ восточныхъ рукописяхъ. Но въ кодексъ Ватиканскомъ и Кантабрежскомъ, въ Вулгати, въ Іерусалинско-Сирійсковъ переводъ, въ общепринятомъ тексть Греческомъ, у Исидора Пелусіота, у древнихъ Латинскихъ учителей Церкви стоитъ діхановия праведность. Одно слово замёнено другимъ безъ сомивнія потому, что ови у Еллинистовъ часто имбють одно значение. Дихановия-праведность, въ отношения къ гръшнику, требующему милости, выражается въ благод внін, милосердіц, милостынь; почему у Раввеновь иедана-дихаюдина всегла почти замёняется словонь слепиоступ-жилостыня, и въ Н. завёть диханоступ вногда значитъ благотворительность 2 Кор. 9, 9. Но у Евангеляста, всего въроятнъе, стояло первовачально едеписотия: вбо ниже три раза употреблено έλεημοσύνη, a сін слова стоять въ тысной связи съ первымъ стихомъ и заключаютъ въ себѣ следствіе, выведенное наз него, какъ показываетъ частица от убо (ст. 2). Спаситель имблъ намбрение раскрыть -духъ главныхъ добродвтелей, какъ показываетъ ходъ Вго объяснения. Главными добродвтелями, какъ ны-"ив ночитаются, такъ и Фариссями, которыхъ имбетъ ът виду здйсь Спаситель, признаваемы были миловтыня, молитва, постъ.

(2) Понклу-творити, выёсто подавать. Творить милостыню,-выражение соотвётствующее Еврейскому вса цедака.

да (<sup>4</sup>) видими будете ими: аще ли жени, мяды не имате от Отца вашего, иже есть на тебеогьх 5. 2. Егда убо твориши милостыню, ке воструби предъ собою (<sup>2</sup>), якоже лицемпъри творятъ въ сонмищахъ и въ стогнах (<sup>3</sup>), яко да прославятся отъ человнкъ; аминь глаголю вамъ, восприемлютъ мъду соою. 5. Тебъ же творящу милостыню; да не увъсть шуйца твоя, что творитъ десница твоя. 4. Яко да будетъ милостыня твоя въ тайнъ: и Отецъ твой видяй въ тайнъ (<sup>4</sup>), той воздастъ тебъ явъ.

(1) Про; (съ тёмъ чтобы) означаетъ цёль ср. 43, 30, 26, 12.

(2) Предъ собою. Трубу обыкновенно держатъ предъ лицемъ, когда сообщаютъ ей звуки.

(3) Έν τάις συναγωγαϊς και έν ταϊς ρυμαϊς. Слову συναγωγή Η Έκοτορώε το σκορμηκει μαιοτь значение стеченія н разунбють полны. народа, соберающіяся на улицать. Но вели бы ричь была о толвахъ народа: то вибето συνγωγά стояло бы δχλος, или сказано было бытех так συνγωγάις των ρυμών ετ сонлищах умий. . Ρυμή το ше, что сегонос тысный переулокъ; паста-шираная улица; рυμή унотреблено потому, что на востояв во всёхъ древнихъ городахъ улицы были тёсныя, для предохранения проходящихъ отъ зноя солнечнаго. . (4) Вλέπων έν τῷ κρυπτῷ. При βλέπων не нужно подразунёвать τὰ (ἐν τῷ κρυπτῷ) видящій тайное, ни σ-

Digitized by Google

\_\_\_\_

Говоря о милостынъ, Спаситель поучаеть, чего должно остерегаться въ подаяніи ея (ст. 1. 2) и о чемъ стараться, чтобы она была богоугодною (ст. 3). Онъ говорить, что цъль милостыни должна состоять не въ славъ человъческой, но въ угожденіи одному Богу, дабы в возмезліе могли мы получить отъ Бога

(ст. 4).

Говоря о томъ, чего должно остерегаться въ подаяніи милостыни, Господь предостерегаеть насъ оть тщеславія и указываеть HA примъръ Фарисеевъ, какъ людей, которые хотя много, по видимому, дълали благотвореній; но благотворенія ихъ не имѣли никакой прены въ очахъ Божіихъ; потому что Фарисси совершали ихъ не для славы Божіей, а по тщеславію. Тщеславіе, или желаніе славы челов'вческой, незамѣтно вкрадывается въ дѣла, пріобрѣтающія уваженіе людей, и для спасенія души опаснье самыхъ плотскихъ пожеланій. Последнія имъють власть надь людьми чувственными; чистыя души дегко замѣчають и съ отвращенісмъ отвергають ихъ; но славолюбіе пресле-

видящій тебл втайні; ім имість здісь значеніе двяженія къ місту, какъ єїς ег, т. е. который смотрить на сокровенное. *Явно* (ім тор фамера) относится ко дию послідняго суда, когда все откростся. Мо. 25, 31. Лук. 14, 14. 2 Кор, 5, 10.

дуеть и добродътельныхъ людей, какъ roboрить Св. Златоусть (1), преслёдуеть темъ съ большею опасностію, чъмъ незамътнъе обольстительная воня его входить въ сердце. Оно подобно змію, который скрывается подъ прекрасными благовонными цвётами, и часто не црежде усматривается, какъ когда уже поражаеть человѣка своимъ жаломъ. У зараженныхъ дыханіемъ славолюбія, блекнутъ вст цвъты добрыхъ двлъ, сохнутъ всъ плоды заслугъ. «Будемъ избъгать духа тщеславія и славолюбія, увъщаваетъ Св. Василій Великій (2), этого обаяющаго похитителя духовныхъ дълъ, этой моли добродъгелей, этого злодъя, вкрадывающагося въ сердце съ благовоннымъ ядомъ.»

Заповѣдь Спасителя—не творить милостыни предъ людьми—не противорѣчить другому изрѣченію Его (5, 16), по которому свѣть жизни христіанина долженъ свѣтить предъ человѣками, дабы они видѣли добрыя дѣла его. Спаситель отвергаетъ въ этой заповѣди нечистую цѣль, которую имѣютъ лицемѣры при совершеніц добрыхъ дѣлъ. Это-то намѣреніе при подаваніи милостыни лишаетъ человѣка награды; оно-то грѣховно, но не самое подаваніе

(2) Въ прав. монаш.

<sup>(1)</sup> Бесбды на Еванг. Матеся 1839. ч. 1. стр. 389.

нредъ очами человъческими. Дълать добро часто не иначе бываетъ возможно, какъ въ глязахъ другихъ; не ръдко самое званіе требуетъ. чтобъ оно было видимо. «Если ты творишь дъло милосердія, говорить Блаженный Өеофилакть (1), и предъ человъками, но не съ тъмъ. чтобъ на тебя смотръли, не будешь осужденъ. и не потеряешь мады. Но если дълаешь то изъ тшеславія; то потеряешь награду и будень осуждень, хотя бъ ты дълаль то и въ клъти своей: Богъ караеть, или увънчиваеть намъреніе.» Св. Златоусть находить въ самыхъ словахъ Господа указание на то, что Онъ не вовсе отвергаеть милостыню, подаваемую предъ человъками.» Сказавши, говорить онъ: не творити предъ человтьки, Господь присовокупиль: да видими дудете ими..... Ибо и предъ людьми дълающій добро, можеть делать не для того, чтобъ сго видѣли, равно какъ и недѣлающій предъ людьми, можетъ дълать съ темъ, чтобы его видълн. Почему Богъ наказываеть, или увънчиваеть не самое наше дело, но намерение (2).» Итакъ должно дълать добро всегда, не заботясь о томъ, врдять ли насъ люди, но доволь-

(1) Благовъстникъ. См. Православ. Собесъдн. 1855 г. кн. 3-я стр. 115.

(2) Бесбды на Ев. Матеея ч. 1 стр. 391.

ствуясь одйимъ твиъ, что Самъ Богъ есть невидимый свидътель нашихъ дъйствій. Посему не должно останавливать благотворснія и тогда когда оно не можетъ быть сокрыто отъ очей человъческихъ. Надобно только иолиться при этомъ: «не намъ, не намъ, Господи, но имени Твоему даждь славу.» Псал. 113, 9.

Нобужденіемъ къ истинной, нелицемърной благотворительности Спаситель представляеть награду Отца небеснаго. Такъ, въ Н. Завътъ часто указывается на возмездіе за чистую добродътель и говорится, что оно уготовано и соблюдается на небесахъ. 1 Петр. 1.4: Кол. 1, 5; 2 Тим. 4, 8. Хотл сіе побужденіе не можеть имъть совершенно равнаго достониства съ другимъ побужденіемъ, съ чистою, автскою любовію къ Богу, по которой человъкъ творитъ добрыя дъла, не думая о будущемъ воздаянін на небесахъ, впрочемъ въ лѣлахъ благочестія и оно имъетъ великую важность; поезику не всв люди способны водиться однимъ высшимъ побужденіемъ, и поелику на землъ подвиги самоотверженія болье облегчаются для человъка мыслію о возмездін на небесахъ.

Чтобы показать яснье, чего должно остерегаться во время благотворенія, Спаситель указываеть на превратный примъръ, близкій къ Его слушателямъ, на примъръ Фари-

сесть: не воструби, говорить Онъ, предъ собою, якоже лицемпьри творять въ сонжишахь и въ стогнахъ. Снять словъ не должно принимать въ буквальномъ значении; иначе надобно бы допустить, что лицембрные праведники въ самоть дълъ имъли обыкновение сзывать бъдныхъ посредствомъ трубъ, дабы обратить внимание постороннихъ зрителей на своя благодъянія. Хотя подобный образъ двиствованія быль очень сообразень сь духомь Фариссовъ; но въ этомъ случат страсть тисславія была бы слишкомъ замътна; лицемъры конечно постарались бы сколько нибудь прикрыть ее. Св. Златоусть, въ объяснение сихъ словъ, пишеть: »Господь говорить такъ не потому, чтобъ они имвли трубы, но желаетъ показать великое безуміе ихъ, обличая и осуждая ихъ такимъ иносказаніемъ.« Блаженный Өеодорить говорить, что «трубою часто Божест. Писаніе называеть громкое возаваніе,« и потомь о настоящемъ изръчении онъ яишетъ: «Господь какъ бы такъ сказалъ: не разглашай, не дълай явною для всъхъ твою милостыню, чтобы сустною славою не погубить плода 'человиколюбія.« Такъ объясняеть сін слова и Блаженный Феофилакть: Господь «говорить такъ не потому, будто лицемъры носили при себъ трубы, но чтобы болье опорочить ихъ намерение. · · · · r - i

такъ какъ они желали, чтобы объ ихъ милостынъ трубили (<sup>1</sup>).»

Итакъ изръченіе Спасителя имъетъ слъдующій смыслъ: «не объявляй другимъ, когда подасшь милостыню нищему; не выбирай для подаванія такихъ мъстъ, гдъ бы видна была твоя милостыня, и подавая не употребляй такихъ средствъ, чтобы благодъяніе твое замътили другіе?

Синагоги, какъ послъ Христіанскія церкви. были мъстами, гдъ между прочимъ собиралась милостыня для бъдныхъ и гдъ для сей цъли находились кружки. Но нищіе не могли просить милостыни въ синагогахъ, дабы не воспрепятствовать Богослуженію; они обыкновенно собирались у дверей синагогъ (Дъян. 3, 3), какъ это продолжается донынъ въ Христіанскихъ перквахъ. Вироченъ Фарисен и предъ дверьми подавали такъ, что обращали на себя вниманіе всъхъ, и въ кружку влали въ виду всъхъ; а иногда не стыдились привлекать нищихъ въ самыя синагоги и тамъ дълили милостыню. Они нивли совершенно превратную цвль при благотворении. Они искали собственной славы вибсто того, чтобы творить добро для славы Божіей

(1) Благовёстникъ. См. Прев. Собесёди. 1855 г. кн. 3-я стр. 115 и 116. (5, 16.). Посему оть Бога они не должны быан ожидать награды за свои дѣла; ибо иолучаан се здѣсь на землѣ. Это-человѣческая похвала, которой ови искали. Инчтожная изда! «Хоро́шо назвалъ ихъ Господь лицемѣрами, говоритъ Св. Здатоустъ (<sup>1</sup>); ибо милостына ихъ имѣла одну только личину милостыни, а сердце ихъ было иснолнено жестокости и безчеловѣчія. Ови творили оную ие изъ милосердія къ ближнему, но для полученія славы. Крайная жестокость-йскать для себя чести и не избавлять отъ несчастія другаго, когда онъ погибаеть отъ глада.»

Въ словахъ: тебъ же творящу милостыню, да не увъсть шуйца твоя, что творить десница твоя, -дается положительное правило, что милостыню должно подавать въ глубокой сокровенности. Правило предложено въ переносныхъ словахъ; Господъ говоритъ о щуйцть и десницть, т. е. о лъвой и правой рукъ. Въ древнее время названіе тълесныхъ членовъ часто употреблялось въ значеніи ближайщихъ и върнъйщихъ друзей. Братъ и Аругъ не ръдко пазывался десною, или лъвою рукою. Такое значеніе имъютъ сіи слова и здъсь. Милостыню должно подавать такъ тайно,

(1) Бесёды на Ев. Маточя ч. 1. стр. 392. Отд. IV.

бляжайние чтобы не знали о томъ самые арузья и родственники, но видблъ только одинъ Огепъ Небесный. «Чего желаеть ты, объяспяетъ Св. Златоусть (1), не того ли, чтобъ пмъть какихъ лябо зрителей дълъ твоихъ? Воть ты имтешь не Ангеловъ, не Архангеловъ, но Бога всяческихъ. Если же ты желаешь и человѣковъ имѣть свопми зрителями: то Онъ въ наллежащее время исполнить и сіе твое желаніе, и даже въ величайшемъ избыткъ VAOBJCтворить оное. Ибо если нынь ты захочешь поназываться, то можешь показаться только лесяти, или двадцати, или ста человъкамъ; а если стараешься скрыться нынь, то тогда Самь Богь возв'ястить о теб'я предъ всею вселенною. Итакъ если ты наипаче желаешь того, чтобъ люди видели твои добродетели; то скрой ихъ пынь, дабы всь, къ большей тебъ чести. увидбли ихъ тогда, когда Богъ сделаеть ихъ явными, откроетъ и возвъстить предъ всъми. Видящіе нынъ обвинять тебя, какъ тщеславнаго; а когда увидятъ тебя вѣнчаемаго, тогда не только не обвинять тебя, но и всъ удивятся тебь. Такимъ образомъ когда ты можещь получить отъ Бога величайшую награду в всвхъ привести въ удпвление, если только по-

(1) Бесвды на Ев. Мате. ч. 1. стр. 394.

Digitized by Google

тернишь малое время; то подумай, какое было бы безуміе лишиться того и другаго, прося у Бога награды за свои добрыя дѣла, а между тѣмъ содѣлывая людей зрителями оныхъ тогда, когда Богъ взираетъ на оныя?.... Кто былъ бы такъ жалокъ, чтобы презрѣвъ Царя, посиѣшающаго узрѣть его блистательные подвиги, захотѣлъ быть видимымъ одними только бѣдными и нищими?» Вотъ какія великія награды уготованы на небѣ истипному благотворителю! Но Богъ воздаетъ ему еще и здѣсь Своею Благодатію и часто земными благами.

Ст. 5. И егда молишися, не буди (<sup>1</sup>) якоже лицемъри (<sup>2</sup>), яко любятъ (<sup>3</sup>) въ сон-

(1) Ойк ёсл въ будущ. выйсто повелительного, накъ выше 5, 48.

(2) Якоже лицемъри. Выражение отохотоз-лицемърв, встричается очень часто въ Евангелияхъ, напр. тет. 16; 7, 5; 15, 7; 16, 3; 23, 13; Лук. 6, 42; 11, 44. паруг. Глаголь отохотогоса находится только у Луки 20, 20. Первоначальное вначение его-одно съ стохотогода отоглать, нотомъ отвичать подъ чужимъ писномъ, вообще принимать, представлять чужой видъ. Въ Н. Завити употребляется всегда въ значения наружной набожности, которой не соотвитствуютъ виутренния расположения.

(3) Філойог. Філію въ соединеніи съ предвидущимъ неокончательнымъ, такъ же, какъ и дуатач, означасть охоту къ дъйствію, желаніе, соединенное съ сордечнымъ удовольствіемъ, также какъ Еврейское— Отд. IV. 16\* мищахь и вь стогнахь путій (1) стояще (2) молитися, яко да явятся человп-

азафъ, хафецъ Иса. 56, 10; Іерем. 14, 10; Ос. 12, 6; Мате. 23, 6; у Греческихъ писателей иногда значитъ оно то же, что сімЭсіча, гЭос ёхсич-имъть обыкновеніе. Но имълъ ли такое значеніе сей глаголъ у св. Инсателей Н. З., сомнительно, по крайней мёрё иттъ примёровъ.

(1) Γωνίαι τῶν πλατείων. Это-перекрестки, гдѣ пе~ ресѣкаются двѣ улицы и гдѣ так. обр. можно быть видимымъ многими людьми,-выраженіе равневначительно другому дιέξοдος τῶν δδῶν (Матө. 22, 9.) исходища путей-перекрестки дорогъ. Ср. Притч. 7, 12.

(2) 'Есбитес. Это слово унотреблено не просто въ значения находиться, быть. Имъ означается цель-показать предъ людьми стояніе въ молнтвй: лицембры любятъ молнться стоя, или останавлеваться для моантвы. Хотя молиться стоя заповёдано было Іудеямъ закономъ; но лицем поступали такъ единственио для того, чтобы молитву ихъ видёли другіе; потому что можно было совершать тайную молатву ходя, или сидя. Ворочемъ и они умбли прикрывать свое лицемфріе. У Іудеевъ, какъ послѣ и у Магометана, назначены были известные часы для молитвы, лакъ что и нынъ Магометанинъ, наи совъстный lyдой, жакъ скоро ударятъ опредъленный часъ, совершаетъ свою молитру, гат бы онъ ни находился. Апцемаръ могъ такъ расположить время, что именно эму въ эти часы приходилось быть на улина, вли на перекрестки; и онъ тогда совершалъ молитву, со всею тозностію исполняя суевбрную заповбаь, прякомь (<sup>1</sup>): аминь глаголю вамь, яко соспріемлють мэду свою (<sup>2</sup>).

Научая молитвъ, Спаситель говорить, какъ должно молиться вообще (ст. 5-8) и потомъ показываетъ самый образецъ молитвы (ст. 9-15). Онъ говоритъ, что наша молитва не должна быть лицемърною и разсъянною (ст. 5 и 6), не должна быть наборомъ пустыхъ словъ (ст. 7 и 8), а въ образцъ молитвы поучаетъ, о чемъ намъ должно молиться (ст. 9-15).

Молитва есть бесёда, въ которую встунаеть человёкъ съ невидимымъ Отцемъ на небё. Она основывается на мысли о любви и всемогуществё Божіемъ, а вмёстё и на чувствё нищеты духа и тёла, на чувствё полной зависимости человёка отъ Бога, его Творца и Промыслителя, его Господа и Отца. Итакъ она есть бесёда съ однимъ Богомъ, а не съ людь-

нятую послё въ талмудъ, что «еслибы привётствовалъ тебя царь во время молитвы, ты ему не отвётствуй; еслибы змій уязвилъ ногу, не прерывай своей молитвы».

(1) Чтобы дать заивтить свое благочестие людяиз.

(2) Въ уважения, въ похвалъ людской они получили уже награду за свой трудъ; имъ не должно болъе ожидать другой, въчной, на небесахъ. ин. Но Фарисен въ молитвахъ некали человъческой славы. Бога, Который должевъ быть целю и главнымъ предметомъ молитвы, они ставные миже себя, двлая себя санихъ выоломъ, предъ которымъ люди должны были воскурять оникамъ хвалы. Отъ сихъ-то нечистыхъ расположений предохраняеть насъ здъсь Спаситель. Овъ не требуетъ, чтобъ мы скрывали свои молитвы оть другихъ; этого часто ве возможно исполнить; не званіе и рвдко обязанность понуждають къ молитвъ, которую должны видъть другіе. Посему ваставленіе Спаонтеля имъеть сларующий смысль: «Не выстав» ляйте на видъ вашего благочестія; не притворяйтесь, что вы молитссь Богу, когда не нитете внутренняго расположснія къ молитвъ; не молитесь для того, чтобы другіе почитали в прославляли вась.»

Ст. 6. Ты же, егда молишися, вниди вы клють твою, и затворивъ двери твоя, помолися Отцу твоему иже въ тайню: и Отецъ твой видяй въ тайню, воздастъ тебю явь.

Спаситель даетъ здёсь положительное наставленіе, что намъ должно дёлать, чтобы молитва наша не была лицемѣрною и разсѣянною. Онъ говоритъ: «войди въ клѣть твою.»

На востокѣ устроялись въ домахъ верхнія 110мѣщенія, назначавшіяся для особснныхъ цѣлсв,

большею же частію для благочестивыхь упражненій, для молитвы (Діян. 10, 9). Въ такую-то кліть Господь заповіздуеть усдиняться, чтобы молиться безъ развлечснія, пе для славы человізческой, та заповіздуеть не просто уединяться, но и запереть сію кліть для бо́льшаго удаленія оть людей.

Сія заповъдь заключаеть въ себъ не одинь буквальный, но и духовный смысль. Она вообще научаеть насъ избъгать человъческой славы и разсвянія во время молитвы. Гдъ бъ мы ни совершали молитву, въ уединения ли, среан ан людей, никогда не должны желать другаго зрителя, промѣ Бога; должны забывать все, что окружаетъ насъ, и ни о чемъ не должны номышлять, какъ только о своихъ нуждахъ, о своей нищетъ, о своемъ недостоинстве. о безконечномъ достоинстве благь, которыхъ просимъ, о величіи и благости Того, Кого просимъ и съ Къмъ бесъдуемъ. Посему не безь основанія Св. Отцы Церкви разумбють нодъ клътью сердце человъка. Чтобы молиться свято, надобно войти въ глубину сердца н заключить входъ въ него всёмъ постороннимъ мыслямъ: «Воть клъть молитвы, говорить Св. Анвросій, которую ты всегда имбень съ Bъ сію собою.» клѣть преимущественно уединяться, хотя бъ мы лолжно находии между людьми. «Богъ, говорить зись

Св. Златоусть (1), вездв смотрить на цель льль. Если и въ клъть войдешь и затворниь за собою двери; то ежели двлаешь **ЭТО ПО** тщеславію, затворенныя двери не принесуть тебъ пользы..... Господь желаеть, чтобъ ты, нежели ихъ, прежде затворишь HITHALL изъ себя тщеславіе, и заключилъ дверь сердца твоего. Ибо совершенно доброе двло всегда должно быть свободнымъ отъ тщеславія, а особенно во время молитвы. Если и безъ сего порока во время модитвы всюду блуждаеть своими мыслями, то когда приступнить къ ислитвъ съ болъзнію тщеславія, тогда и сами не услышимъ модитвъ своихъ. Если же и мы сами не слышимъ молнтвъ и прошеній своихъ: то какъ можемъ надъяться, что Онъ услынить **насъ?**»

Итакъ сими словами Спаситель отнюдь не запрещаетъ молитвы, совершаемой въ церкви, въ обществъ върныхъ. «Что же, говоритъ Блаженный Өеофилактъ, ужели не должно мнъ молиться въ церкви? Напротивъ! Должно; только съ чистымъ нажъреніемъ, а не съ тъмъ, чтобы видъли это люди: потому что не мъсто вредитъ намъ, но внутреннее расположение и цъль. Многіе и втайнъ молясь, дълаютъ это

(1) Бесйды на Ев. Матеся ч. 1. стр. 396. 397.

для того, чтобы нравиться людямъ (1).» Общественная молитва, по своей торжественности и но участію въ ней многихъ, болве соотвътствуеть величію Господа Бога, общаго нашего Отца, нежели частная, въ которой мы одни предстоимъ предъ Нимъ; общественная молитва болве способна назидать насъ, возбуждать и поддерживать въ насъ чувство благоговънія къ Богу и чувство любви къ ближнимъ, нежели молитва частная, въ которой мы лишены и примъра и возбужденія посторонняго, въ которой именуя Бога Отцемъ нашимъ, мы не можемъ даже ощущать вполнъ всей силы сихъ словъ. Молитва церковная, совершаемая многими въ одно и то же время, въ одномъ и томъ же мвств, имветь большую силу предъ Господомъ Богомъ, нежели частная; ибо возносится людьми, Самимъ Богомъ избранными для сего Благодатію священства, при и украніенными носредствъ которой низходять и на насъ отъ Господа Бога благодатные дары и благословеніе. «Говорять: могу молиться дома, нишеть Св. Златоусть (2)! Ты самъ себя обманываень, другъ мой. Иравда, ты можешь дома молиться,

<sup>(1)</sup> Благовъстинкъ. См. Прав. Собесъд. 1855 г. книг. 3. стр. 117.

<sup>(2)</sup> Въ 3-мъ словѣ о непостяжимомъ.

но не можешь молиться такъ, какъ въ церкви, гдѣ собрано столько отцевъ, гдѣ возносится къ Богу единодушный гласъ. Ты не можешь такъ возноситься, когда одинъ станешь призывать Господа, какъ возноситься можешь, когда стоищь вмѣстѣ съ братіями; ибо здѣсь есть нѣчто болѣе,—единеніе многихъ, союзъ любви, молитвы священниковъ. Для того и поставлены священники, чтобы молитвы народа, которыя могутъ быть слабы, соединяя съ болѣе сильными, возносить на небо.»

заблужащіе братія наши понина-Итакъ ють ложно слова Господа, когда говорять, что можно обойтись безъ церкви, что будто и дона можно такъ же молиться, какъ въ церкви. Послушаемъ еще, что говоритъ объ этомъ предметь одинь изъ отечественныхъ нашихъ Святителей, именно Св. Алексій, Митрополить Московскій. Онъ такъ поучаетъ: «князи, бояре и купци и всякый правовърный хрістіанинъ! Оставя вся дёла своа, на церковную, молнтву стекайтеся безъ лености и не рците тако: отпоемъ себъ дона. Не можетъ бо та модитва успъти ничтоже безъ церковные молитвы. Якоже бо храмина дымомъ безъ огня не можетъ съгрътися: тако и та молитва безъ церьковные. Церковь бо наречется земное небо, въ нейже закалается Агнець, Сынъ, Слово Божіе, за очищеніе гръховъ всего міра вър-

ныхъ и люни трепещущихъ словесь Божінхъ. въ нейже проповъдается Евангеліе благовъщенія царствіа Божіа, и святыкъ Апостоль Дванія, и Сборная посланія, и светлаго нашего учителя Навла Апостола 14 пославій, и святыхъ Вселеньскыхъ Отець 7 Соборовъ почитаються, и престоль Божіа славы Херувимы невидимо останяется, и священиячыскыми руками твло и кровь Божествевнаа пріемлется и върнымъ людемъ подается на спасеніе и на очищеніе душамъ и тъломъ. И таковое страшное и грозное и преславное чюдо Божіс, еже есть церковное управление,-и хощете домашнимъ своимъ пвніемъ обръсти себъ нолзу (1)?

Спаситель говорить о воздаянін отъ Бога за истинную молитву, не потому, чтобы она была заслугою предъ Нимъ; но Онъ Самъ принимаетъ ее, какъ служепіс, какъ жертву, и поступаетъ съ нами, какъ должникъ нашъ, единственно по списхожденію любви Своей, даруя не только то, чего мы проснмъ, но присовокупляя и другіс дары, какъ возмездіе. Его мзда бываетъ тъмъ больше, чъмъ мы менѣе обращаемъ вниманія на похвалу человѣческую.

<sup>(1)</sup> Прибавл. къ Твор. св. Отцевъ. 1847 стр. 35. 36.

Ст. 7. Молящося же не лишие глаголите (<sup>1</sup>), якоже язычницы: мнять бо яко во многоглаголаніи своемь услышани будуть. 8. Не подобитеся убо имь: въсть бо Отець вашь, ихже требуете, прежде прошенія вашего.

Здёсь заключается наставленіе въ томъ, что мы должны избёгать еще другаго вида лицемтрія въ молитвё, то есть длинныхъ прошеній, состоящихъ въ пышномъ наборъ словъ и чуждыхъ сердечнаго расположенія.

Язычники произносиля въ молитвахъ своихъ многія и неприличныя слова. У Латинанъ молиться значило обременять, утомлять боговъ. Еллинъ не довольствовался тъмъ, что взывалъ ко всъмъ своимъ 30,000 богамъ, какъ насчитываетъ ихъ Изіодъ, но онъ призывалъ каждаго порознь. О Мавританской жрицъ въ Енеидъ говорится: триста разъ она произноситъ имена

(1) Ваттолоуйсте. Ваттолоуіа у Симплиція значить то же, что поллоуіа-многословів. Ваттарібени у Лукіана значить безпорядочно и глупо говорить. Въ одномъ мысть у Блаж. Феодорита ваттарнорої параллельно выраженію та адпислої сірпиє́на нерачительно, безажысленно сказаннов. Глоссаторы слову ватто; дають значеніе заики, съ трудомъ говорящаго,-ваттолоуєїн съ трудожь говорить; потомъ оно значнть у нихъ многословіе и наконецъ пустословіе, безамыслица; сін значенія сходятся въ одномъ-пустов многословіе. боговъ, ерева, хаоса и проч. Къ именамъ изычники прилагали безчисленное множество епитетовъ, которые изчислялись въ торжественныхъ молитвахъ. У Платона сказано объ одномъ еллииъ: онъ много молился Аполлону, перечисляя наименования бога. Подобныя изчисления, осмъяваемыя Лукіаномъ, встръчаются въ гимнахъ Ороея.

Къ симъ именамъ они присовокупляли прошенія, не важныя по содержанію, или не достойныя Бога, и повторяли ихъ до иъсколькихъ тысячъ разъ. Древнъйшій примѣръ такихъ повтореній находимъ въ 3 Цар. 16, 26., гдъ жрецы Вааловы цѣлую половину дня кричали къ Ваалу: «послушай насъ, послушай насъ.» Особенно часты сіи повторенія у Индъйскихъ и Магометанскихъ Факировъ, тогда какъ предметъ моленій ихъ относится къ земнымъ благамъ и къ удовольствіямъ часто грѣховнымъ п Богопротивнымъ.

Съ длинными и пустыми молитвами язычники соединяли ложныя нонятія о богахь. Они дунали, что боги ихъ находятся въ отсутствія, или чёмъ нибудь развлечены и не могуть слышать ихъ молитвъ, или въ извёстныя времена находятъ особенное удовольствіе въ томъ или другомъ имени. Посему они говорили иного, чтобы угодить борамъ и, такъ сказать, заставить ихъ услышать свои проценія.

Сін-то моленія язычниковь и премущественно ложныя повятія ихъ Спаситель имъеть въ виду, когда запрещаетъ совершать длинныя молитвы. Такъ разумели заповёдь Его древніе Учители Церкви. Св. Григорій Нисскій говорить: «мнѣ кажется, Господь указываеть словами-не лишше глаголите-на пустыя мысли и на суетныя и безполезныя желанія молящихся. Ибо благоразумныя прошенія означаются словомъ-моление; но молитвы, касающіяся преходящихъ удовольствій, не суть моленіе, а многословіе, или яснве, пустал, пошлая ръчь, болтовня.»-Св. Василій Великій приводить заповедь Спасителя при изъяснении словъ Пророка Исаін: и аще ужножите моленіе, не услышу васт (Ис. 1, 15), и относнть многословіе молитвы къ прошенію о земныхъ предметахъ, сравнивая съ сими словами изръченіе Соломона: от многословія не избъжини *гръха* (Прит. 10, 19.), которому одъ противонслагаеть другое въ Псал. 26, 4: Вдино просижь оть Господа, то взышу, еже жити ми въ дому Господки. Подобнымъ образомъ объясняетъ сіе мисто Св. Златоуств. «Нодъ многоглаголаніемъ, говоритъ онъ, разумвется здесь пустословіе; напримерь, когда просимъ у Бога неприличнаго, какъ-то власти, славы, побъды надъ врагами, множества богатства, словомъ всего того, что безполезно

дія насъ (<sup>4</sup>).» Нодобнымъ образомъ Блаженный • Феофилактъ говоритъ, что «многоглаголаніе • есть пустословіс, когда напримѣръ молимся о • чемъ либо земномъ,-о власти, славѣ, богатствѣ (<sup>2</sup>).» Къ сему объясненію прибли:каютоя Ефіонскій и Персидскій переводчики Св. Еванрелія, которые вмѣсто словъ-не лимаше гла-• толите-поставили въ своихъ переводахъ: «не говорите неприличнаго.»

Итакъ смыслъ словъ Спасителя слѣдующій: «не употребляйте во время молитвы многихъ словъ, не согласныхъ съ вашимъ спасеніемъ и истинными понятіями о Богь. Отецъ вашъ, Которому вы молитесь, не имъетъ нуж-**АЫ ВЪ САМЫХЪ СЛОВАХЪ;** ОНЪ ПЕ ТАКЪ далекъ отъ васъ, чтобы не могъ слышать; Онъ не разсъянъ, чтобы вамъ нужно было обращать на себя Его вниманіе; Онъ не невъдущъ, чтобъ вы показывали Ему, въ чемъ имъете нужду; Онъ не смотритъ на слова, но на расположение, и зпаетъ прежде, нежели вы Ему молитесь, въ чемъ имъете пужду.»

Впрочемъ Спаситель не имѣлъ намѣренія совсѣмъ запретить длинныя и усильныя молит-

(1) Бесвды на Еванг. Мато. ч. 1. стр. 399.

- (2) Благонъстникъ. См. Прав. Собесъдн. 1855 г. ци. 3, стр. 118.

вы, какъ это видно наъ другихъ наставления м наъ собственнаго дримъра Его. Онъ представласть напъ въ примвръ вдору, которая едниственно усильными просьбами смягчила жестонаго Судью (Лук. 18, 2-8); Онь изображаеть человъка, который получилъ желаемое отъ своего друга только докучливнымъ проинсийсть (Лук. 11, 5-10). Спаснтель Самъ проводнаъ въ молитвъ цълыя ночи (Лук. 6, 12; 21, 31.) и въ саду Геосиманскомъ молился долго и усильно, повторяя одну и ту же молитву (Лук. 22, 40-46. Ср. Евр. 5, 7). Апостолы заповъдують быть постоянными, т. е. твердыми и усильными просителями (Рим. 12, 12; Кол, 4, 2; 1 Сол. 5, 17). Если сердце опредъляеть время молитвы, а чувство благоговѣнія, вѣры и любви внушаетъ слова: то кратко, или долго будемъ молиться, минуту или часъ, въ краткихъ или многихъ словахъ, измёняя или повторяя выраженія, въ нъмыхъ вздохахъ или яснымъ голосомъ,-мы молимся правильно и наша молитва благоугодна Богу. «Лишиее говорить въ молитвъ, говоритъ одинъ изъ древнихъ Учителей Св. Церкви, значить необходимое дело запутывать ИЗЛИШНИМИ СЛОВАМИ, А ДОЛГО МОЛИТЬСЯ ЗНАЧИТЬ продолжительнымъ и благочестивымъ усиліемъ сердна толкаться къ Тону, Кому молнися; нотому что это дело совершается более стенаніемъ и вздохами, нежели словами.» Госнодь по-

1

вельль намъ, говорить Св. Златоусть (1), не возсылать въ Нему молитвы, составленной изъ многочисленныхъ стиховъ, а просто открывать Ему наши прошенія. Подобнымъ образомъ иншеть Блаж. Осодорить (2): «не должно совернать молитвъ, составленныхъ изъ многочисленныхъ словъ, а должно молиться не многими словани, но сердечно и непрестанно.» Итакъ н въ сихъ словахъ завлючается обличение заблужднихъ братій нашихъ, которые привязываясь къ тому или другому способу совершенія молитвъ, къ тъмъ или другимъ словамъ MOT итвъ, не входять въ духъ молитвъ и, что особенно противно заповѣди Господа, молясь обнаруживають упорное противление Св. Нравославной Церкви.

Въсть бо Отецъ вашъ, ихже требус, те, прежде прошенія вашего. Было бы Богопротивно, если бы изъ сихъ словъ мы заключили, что намъ не нужно молиться. Кто освободитъ сына отъ обязанности просить о чемъ либо отца, только потому, что отепъ его знаетъ, что ему нужно? Возношеніе мыслей къ Богу очищаетъ сердце молящагося и содѣлывавть его болѣе способнымъ къ принятію Бо-

Отд. 1У.

<sup>(1)</sup> Бесвды на Ев. Матеел ч. 1. стр. 400.

<sup>(2)</sup> Благовъстиякъ. См. Пр. Собесъд. 1855 г. кн: 3. стр. 118.

жіей Благодати. Богъ готовъ удълять намъ свои дары, но мы не всегда готовы принимать нхъ. Въ молитвъ мы обращаемся своимъ сердцемъ къ Богу. При семъ обращении, отръшаясь отъ земнаго, мы получаемъ отъ Господа способность принимать свъть, сходящій свыше, и предвкушать ту неизреченную радость, KOторую доставляеть праведнымъ блаженная «Молимся, говорить Блаж. жпэвь на небъ. **Өеофилакть** (1), не для того, чтобы научить Его (Бога), но чтобы самимъ намъ не увлекаться житейскими заботами, получить прощеніе грѣховъ и великую пользу отъ собестдованія съ Нимъ.» Св. Златоусть пишетъ: «Должно молиться не для того, дабы извёстить Его (Бога), но для того, дабы преклонить Его, дабы трезъ непрестанное моленіе соединиться съ Нимъ, дабы смириться предъ Нимъ, дабы вспомнить грѣхи свон (<sup>2</sup>).»

Ст. 9. Сицеубо молитеся вы: Отче нашь, Иже еси на небестьхь, да святится (<sup>3</sup>) имя

(2) Бесбды на Ев. отъ Матеея. ч. 1. стр. 401.

(3) Аунаζен (свлтится) значить дёлать святымъ что либо не-святое, потомъ-обращаться съ святымъ благоговѣйно, хранить святое свято, почитать (Числ. 20, 12; Вгор. 32, 51; Исх. 20, 8; Лев. 21, 8; 1 Цетр. 3, 15; Свр. 33, 4.). Такъ объясияетъ это слово Св.

<sup>(1)</sup> Благовѣстникъ. См. Прав. Собесѣд. 1855 г. кн. 3. стр. 118.

Твое (1): 10 Да пріидеть церствіе Твоез да -будеть воля Твоя, яко на небест и на

Златоусть: «какь Ангелы, говорить бнь, воздають честь (аунабоизн) Богу, отвращаясь всякаго грёха н тщательно исполняя законь добродьтели, такъ и мы должны чгить Его (аунасби).» Посему аунабени соотвыствуеть другому слову добабени прославлять, возселичивать, какъ въ Сир. 36 4; Лев. 10, 3; Іезек. 28, 22; 38, 23. Въ значения прославления принимаеть си слово въ настоящемъ мъстъ Блаж. Θеодорить; на Иса. 8, 17. онъ говоритъ: «освятите (аунабате)-Пророкъ поставилъ вмъсто-воспойте: такъ и мы говоримъ молясь: да святится имя Твое, вытсто: да прославитися.»

(1) Ола (иля) имветъ тесное и общирное значение. Въ тъсномъ смысль оно значитъ собственно ммя Божіе, наприм. имя Іеговы; въ общирномъ означаетъ существо Божіе, совершенства Божественныя, такъ какъ имя обыкновенно служитъ выраженіемъ сущности предмета. Если принимать его здізоь въ нервомъ вначении; то прошение будетъ выражать желаніе, чтобы имя Божіе было произносимо, съ -благоговениемъ и не употреблялось безъ нужды. Но слова Спасителя не заключають въ себе такого смысла. Въ Священномъ Писанія выраженіе-Гикдищь *шемь (сеятится имя),* когда относится къ имени Божію, везд'я означаетъ прославление Бога (Иса. 29. 23; Езек. 36, 23; ср. Иса. 52, 5; Рим. 2, 24; 1 Тим. 6. 1:) Въ Новомъ Завіть выйсто ауласти биона, т. е. Өсой, часто употребляется бобабеих, или фачеройи-прославить, открыть имя, гав очевидно разуньются со-Ота. ІУ. 17\*

земли: 11. Хльбь нашь навущный (<sup>1</sup>) даждь намь днесь: 12. И остави намь долги наша, яко (<sup>2</sup>) и мы оставляемь должникомь

вершенства, воля, существо Божіе (Іоан. 12, 28; 17, 1. 4. 6; Апок. 15, 4.). Итакъ биоµа означаетъ все существо Божіе, не исключая, конечно, и имени Божій въ собственномъ смыслё.

(1). Еписосисс: Этому слову дають двоякое значеніс: ежедневный и потребный для поддержанія жизни. Первое значеніе принято въ Вулгать и повторяется ивогния Латинскими толковниками. Смысль въ прошеніи по сему значенію такой: «подавай намъ хлѣбъ ныпьви въ каждый изъ слѣдующихъ дней.» Но это значеніе не точно соотвѣтствуетъ Греческому слову: іписоне. Сіе слово происходитъ отъ ілі по, сообразно, и съска сущность, природа, и вначитъ-принадлежащій нь сущности, природа, и вначитъ-принадлежащій нь сущности, природа, сообразный съ природою, съ нуждами природы, а посему сообщаетъ прошенію слѣдующій смыслъ: дай намъ хлѣбъ, который необходияъ для поддержанія нашей временной жизыв, дай бтолько, сколько нужно для того, чтобы природа наца не разстронлась.

(2) Частицё фолко можно давать троякое значеніе, а) винословное: отпусти намъ, поелику и мы прощаемъ другихъ; б) количественное-сколько, в) сравнительное-подобко кихъ и мы прощаемъ. Перваго значенія оно не можетъ имѣть здѣсь. Отпуская другимъ согрѣшенія, мы не можемъ симъ побудить Бога къ прощенію пасъ; потому что никакая наша добродѣтель не есть заслуга предъ Богомъ и не свльна ушплостивить Его, если мы не будемъ имѣть нашимъ: 13. И не введи насъ въ напасть (¹), но избави насъ отъ лукаваго. Яко Твое есть царствіе и сила и слава во въки аминь.

вёры въ заслуги Искупителя. Не можетъ имѣть и втораго значенія-сколько; наше прощеніе обидь ближняго не можетъ быть мёрою прощенія Божія. Если мы просвиъ у Бога столько прощенія, сколько сами прощаемъ ближнему: то освободимся отъ весьма не-многихъ и самыхъ не-важныхъ грѣховъ; потому что каждое оскорбленіе, дѣлаемое намъ братомъ, почти ничтожно въ сравненіи съ тѣмъ, какое мы наносимъ Богу, какъ это видно изъ иритчи о Царѣ, требующемъ отчета отъ своего подланнаго (Мате. 18,23-35.). Остается дать частицѣ ώ; значеніе сравнительное,-подобио, какъ; такое значеніе ся есть существенное; оно употреблено и въ помянутой притчѣ (Ме. 18, 33).

(1) Пеградидс-искушение имбеть два значения. Оно значить а) опыть, испытание, которое Богь дблаеть надь людьми, чтобы дать имъ случай открыть свое постоянство въ добрв и любовь къ Богу. Такъ были искушаемы Богомъ Авраамъ, Іовъ и Товія. Сіи испытания суть двйствія любви Божіей и составляють жребій избранныхъ, залогъ блаженной надежды. Они ресьма полезны для насъ, и потому Іаковъ заповѣдуетъ радоваться въ нихъ, а Давидъ просилъ ихъ себв у Бога (Іак. 1, 1. 2, 12; 1 Пет. 1, 6. 7; Рим. 5, 3-4; Евр. 12, 6; Апок. 3, 19; Тов. 12, 13; Псал 16, 3.). б) Пеградидся значитъ также искушение пръховное, которое можетъ быть направлено противъ Бога и

Молитва Господня, изображенная здесь. превосходить вст другія молитвы полнотою, возвышенностію содержанія и сыновнею простотою. «Какая молитва можеть быть болѣе духовною, говоритъ Св. Кипріанъ, какъ не та, которая дана намъ Христомъ, Коимъ посланъ и Духъ Святый? Какос моденіе действительные предъ Отцемъ, какъ не моленіе Сына, Который есть Истина? Если мы тою молитвою, которой научиль нась Сынь Божій, станемь искренно модиться Богу, Онъ конечно услышить насъ.» И въ другомъ мъсть онъ же пишетъ: «Какія тайны въ молитвъ Господней! Какъ много необходимаго собрано въ ней кратко! Нѣтъ никавихъ нашихъ молитвъ и прошеній, которыхъ не заключалось бы въ ней сокращенно.» Одинъ изъ древнихъ учителей Святой Церкви нишеть о богатствъ содержанія ся такъ: «какъ кратка

противъ людей. Искушаетъ такимъ образомъ Бога тотъ, кто не имфетъ твердой въры въ Его всемогущество и благость, сомитвается въ Его попечения, или требуетъ, чтобы Онъ творилъ чудеса. Такъ (т. е. невѣріемъ) искушали Израильтяне Бога въ пустынѣ (Дѣян. 15, 10; 5, 9; 1 Кор. 10, 9; Прем. 1. 2.). Искушать симъ же образомъ человѣка, значитъ обольщать и влечь его ко грѣху. Сін-то искушенія имѣетъ въ виду Спаситель, когда повелѣваетъ молитися-не введи насъ въ напасть; ибо и они происходятъ хотя не отъ Бога, но однако по донущенію Божію.

сія молитва словами, такъ обильна мыслями; она объемлетъ собою не только прошенія, не только учитъ, какъ должно истинно чтить Бога и чего просить у Него: но напоминаетъ о всемъ ученіи Господа, о всѣхъ рѣчахъ Его, такъ что она по справедливости должна быть названа сокращеніемъ Евангелія.» Высокое достоинство сей молитвы причиною того, что Св. Церковь предоставила возносить ее однимъ вѣрующимъ, которые уже содѣлались чадами Божіими во Христъ и получили право на всѣ луховныя блага.

Объясненіемъ молитвы Господней занимались многіе учители и Св. Отцы Церкви съ самыхъ древнихъ временъ. У Св. Здатоуста объяснение молитвы Господней находится въ бесъдахъ на Св. Евангеліе отъ Матеея и въ бесвдь о устроении жизни по Богу. Его изъясненіе, подобно всъмъ другимъ твореніямъ сего великаго Святителя и Вселенскаго Учителя Церкви, просто, общепонятно, близко къ сердцу. Св. Исидоръ Пелусіоть (въ посл. 1, ІУ. 24.) и Св. Кириллъ Іерусалимскій объясняють молитву кратко. У Св. Григорія Нисскаго есть пять словь о модитеб. Во 2-мъ изъ нихъ объясняется модитва Господня. Сіе изъясненіе содержить въ себѣ много высокихъ мыслей, свойственныхъ твореніямъ древнихъ Св. мужей, и отличается красотою изложенія. Объясненіс

Св. Кипріана въ твореніи о молитвъ Госполна заключаетъ въ себъ также превосходныя и глубоко-христіанскія наставленія. Изъ учителей древней же Церкви объясняли молитру Господню-Тертулліанъ, котораго изъясненіе впрочемъ кратко, хотя не лишено нъкоторато достоинства,-Ісронимъ, который предлагаеть также краткое объяснение молитвы въ толкова ни Евангелія оть Матеея и въ разговорь противъ Пелагіанъ, —Августинъ, который предюжиль истолкование молитвы Госполней въ объ яснении нагорной бестам и въ словахъ на Евангеліе отъ Матеся, и котораго изъясненіе содержить въ себъ много добрыхъ мыслей, но, подобно объяснению всей бестал, почти всегла колеблется между двумя противоположным истолкованіями.

Толковники указывають на цёль, съ которою Господь даль намъ сію молитву. По миёнію однихъ, цёлію молитвы было показать образець всёхъ прочихъ молитвъ христіанскихъ; другіе утверждаютъ, будто эта молитва дана для того, чтобъ мы буквально держались ея одной. Но изъ Н. Завёта видно, что Інсусь Христосъ не желалъ, чтобы только одна сія молитва употреблялась Христіанами. Самъ Опъ и Апостолы произносятъ другія молитвы (Іоан. 17. Матө. 26, 39; Дѣян. 1, 24; 4, 24). Что не въ буквѣ заключается главное достоинство

молитвы Господней, это показываеть разность. хотя и незначительная, въ изложения сей молитвы, но Евангелію оть Матеся и по Евангелю отъ Луки (ср. Мо. 6, 11-13; Лук. 11, 5. 4). Въ первенствующей Церкви она не была единственною молитвою; только усвояли ей несравненное преимущество предъ всеми другими молитвами. Св. Златоустъ называеть се мврою, образцемь молитвъ христіанскихъ. Евфимій говорить: «Господь предаль намь образецъ молитвы не для того, чтобъ мы молились ею одною, но чтобъ имъя сей источянкъ моленія, почерпали изъ нея мысля для другихъ молитвъ». Итакъ воть намъреніе, съ которыиъ Господь предаль намъ Свою молнуву! Мы должны соображать съ нею вев друтія прошенія и не вносать въ нихъ того, что противно ей. Само собою разуивется, что молитва Господня, какъ образенъ и содержание всъхъ существенныхъ прошения Христіанина, должна быть первою въ устахъ Христіанина, произносимою всегда, когда дуневныя нужам усиливаются до того, что сердне не находить сильнъйшихъ выраженій, кромъ тъхъ, кои произнесены устами воэлобленнаго Сына Отца Пебесняго.

Хотя молятва д<del>ана</del> была ученикамъ тогда, когда на нихъ еще не сошелъ Духъ Божій; впречемъ она назвачена для одинъъ въруюциять, и потому смысла ся не должно изитьрять тогдашними понятіями учениковъ, многаго еще не понимавшихъ въ ръчахъ Спасителя. Полное значеніе получастъ она только въ устахъ возрожденнаго Христіавина. Только онъ можетъ назвать Бога въ полномъ смыслѣ Отцемъ; только онъ можетъ молиться о пришествіи Царствія Божія, понимая его надлежацимъ образомъ; только онъ можетъ говорить съ полнымъ значеніемъ словъ: остави намъ долги наша, яко и мы оставляемъ должникомъ нашимъ.

Молитва Господня содержить въ себѣ одинъ предметъ—желаніе Царства Божія, въ которомъ сосредоточиваются всѣ прошенія чадъ Божіихъ. Сіе желаніе раскрывается въ священномъ числѣ седми прошеній. Въ началѣ прошеній стоитъ воззваніе къ Богу, какъ къ Отцу: въ концѣ славословіе.

Въ воззваніи: Отче нашь, Иже еси на небестьхь, достойны примъчанія: 1, названіе Бога Отцемь; 2, отношеніе Его къ намъ: Отче нашь; 3, высота Его: Иже еси на небестьхь.

Богъ есть Отецъ всёхъ твореній, Имже вся и мы Тљяб; посему Онъ именуется внновникомъ всякаго отечества на небѣ и на землѣ (Еф. 3, 15; Мө. 23, 9). Ему совершеннѣйшимъ образомъ приваддежить имя отца;

поелику отъ Него получаютъ бытие и жимнь всъ существа. Св. Василий Великий пиниетъ: •Отцемъ нашимъ именуется Богъ не приспособительно и переносно, но собственно, первоначально и истивно; потому что и чрезъ твлесное рождение Онъ приводитъ насъ къ бытию отъ небытия». Тоже говоритъ Св. Іоаннъ Дамаскияъ.

Поезних Госполь Богъ ласть всемъ людямъ жизнь и съ отеческою благопромыслительностію ниспосылаеть всвих дары, потребные для жизни временной: то не только Хрмстіане, но и язычники усвояли Ему названіє Отца (1), хотя обыкновенное название у нихъ было: Владыка, Царь. Правда язычники знали главнымъ образомъ только первоначальную, естественную зависимость человъка отъ Бола но своему бытію; но ивкоторые изъ нихъ цоэнавали и отеческую любовь. Его къ людямъ, какъ на это отчасти наменають Св. Ал. Павель (Двян. 14, 17), хотя къ этому познанию способны были немногіе. Болбе глубовій смысль получало сіе имя въ устахъ Изранльтянь, ноторыхь удостоных Богь особенного попровательства и любви, отделивъ ихъ отъ прочихъ

<sup>(1)</sup> Такъ, у Персовъ Митра назывался отцемъ, у Грековъ Зевса именовали отцемъ; Платонъ въ Тимев говоритъ о Божествв, какъ Отцё и Создателе.

народовъ для служенія Себв и утвердивъ среди нихъ жилище Своей славы и чудесъ. Имя Отна встривчается часто въ В. Завить. (Втор. 32, 6; Прем. 14, 3; Сир. 23, 1; Иса. 63, 16; Іер. 3, 4, 19; Мал. 1, 6; Псал. 67, 6). Впрочень и въ В. Завъть обыкновенное наименованіе Бога было Господь; поелику Іуден жили подъ закономъ рабства. Израильтянину ниногда не было дано повеленія въ молитве навывать Бога Отцень, какъ это повелью въ Н. Заветь. Даже и въ техъ местахъ, въ ногорыхъ Св. Пророки дають разумёть своему наролу, что Богъ, Котораго они называли своимъ Господомъ, Ісговою, есть вмъсть Отенъ нкъ, относятся преимущественно къ избраннымь Изранльтянамь, которые по върв ириналлежали въ Царству Божію, отврывніснуся съ пришествіемъ Іисуса Христа на землю. Высшее, особенное значение получаеть има-Отець-въ устахъ Христіанина, воторый рожденъ Богомъ въ въчную жизнь посредствонъ Св. Духа и который будучи членомъ благодатнато твла Христова-Церкви и единъ духъ со Кристомъ, принимается въ наследіе Его сыновнихъ правъ и содълывается нричастникомъ Божественнаго естества. Итакъ мы называемъ Бога Отцемъ нашимъ не столько потому, что Онъ создалъ, ностоянно хранитъ насъ и ниспосылаерь намь все блага телесныя и душевныя,

скольно потому, что чрезъ Інсуса Христа Онъ принялъ насъ въ чадъ Своихъ (Еф. 1, 5; Ср. Рим. 8, 15–17; Іоан. 1, 12.).

Уже слово Отенъ въ молитвъ Господней объщаеть намъ исполнение нашихъ прошения (Лук. 11, 13). Тотъ, Кого мы просимъ, какъ Богъ. никогда не скажетъ: «Я не могу помочь ванъ;» а какъ Огенъ, викогда не скажетъ: «Я не хочу помочь.» Это слово внушаеть намъ **мужество и дерзновеніе и**скать помощи у Бога: нослику если бъ мы представляли Его только всеногущимъ Господомъ, строгимъ Судіею, Правителемъ неба и земли; то могли бы имъть нричины приближаться къ Нему только со страхонъ и трепетомъ. Но когда чрезъ Іисуса Христа имвемъ право именовать Его Отцемъ свониъ: то увъренность найти въ Немъ Отеческое сердце внушаеть намъ и любовь и полное дерзновение къ Нему. Сіе имя должно наконець служить намъ побужденіемъ къ свободному, дътскому послушанию Ему, къ сердечному раскаянію въ грѣхахъ, къ покорности Его Отеческимъ заповѣдямъ и къ надеждв, что Онъ отечески простить намъ всъ нани вины. •Тотъ, кто называеть Бога Отцемъ, говорить Св. Златоусть, симъ однимъ нанменованіемъ нсповъдуеть и прощеніе гръховъ, и освобожденіе оть наказанія, и правду, и освященіе, и искупленіе, и усыновленіе, и наслъдіе, и братство со Единороднымъ и дерование Дука...-Цеелику не получивный всъхъ сихъ бдагъ не можеть назвать Бога Отцемъ.» –

Спаситель занов дуетъ именовать Бога Отценъ нашимъ, показывая темъ, что Богъ ссть Отець не одного молящатося, но и всяхь людей, и что въ отношения къ Богу всъ мы братья. Особенно такъ долженъ называть Его Христіанинъ въ отношеніи къ духовнымъ своимъ собратіямъ. Онъ есть членъ Церкви Божіей-тьла Христова и чувствуеть нужды цалаго, какъ равнымъ образомъ въ прославлени цилаго самъ прославляется (1 Кор. 12, 26); по сему общенію ученикъ Христовъ испраниваеть для всёхъ того, о чемъ молится для собя. Словомъ-нашь-устраняется всякое овескорыстіе и самолюбіе, по которому мы думаемъ о себъ однихъ, и внушается поцечение о благъ всъхъ нашихъ ближнихъ. Мы должни молиться другь за друга (Іак. 5, 16); молитва наша должна быть общимъ благомъ всъхъ нодей. Въ этомъ одномъ словѣ выражается весь духъ Святой Въры, возвъщенной Інсусонъ Христомъ, Въры, которая дышеть любовію Бога къ намъ, любовію человъковъ къ Богу, любовію человѣковъ другъ къ другу. «Господь нашъ, говоритъ Св. Кипріанъ, уча насъ едино-

. (1) Бесёды на Ев. Мо. ч. 1. стр. 401.

Аушию и миру, не хотъгь, чтобы наждый довольствовался собою. молнася за одного себя. Наша молитва-молитва общественная и всеобщая; когда мы молимся, молимся не за себя только, но и за встать Христіанъ». «Господь не говорить, пишеть Св. Златоусть (1): Отче мой, Иже еси на небесъхъ, но-Отче пашь, и симъ самымъ повелёваетъ возпосить молитвы за весь родъ человъческій, и инкогда не имъть въ виду особенныхъ выгодъ, но всегда стараться о выгодахъ ближняго. А такимъ образомъ и вражду уничтожаеть, и гордость низлагаеть, и зависть истребляеть, и вводить любовь, мать всего добраго, уничтожаеть неравенство дёль человёческихь и показываеть великое равночестие между царемъ и бъднымъ: такъ какъ въ дълахъ высочайшихъ и необхо-**ТИМИКК** мы всв имвемъ равное участіе. Но какой вредъ отъ низкаго родства, когда но небесному родству мы всъ соединены и никто ничего не имъетъ болъе другаго, ни богатый болье бъднаго, ни господинъ болье раба, ни начальникъ болъе подчиненнаго, ни царь болъе воина, ни философъ болѣе варвара, ни мудрый болве невъжды? Ибо Богъ удостоившій встать одинаково называть себя Отцемъ, чрезъ сіе встић даровалъ одно благородство.»

<sup>(1)</sup> Бесбды на Ев. Мо. ч. 1. стр. 401.

Вирочемъ слово-маше-не требуетъ, чтобъ мы всегда молились за всёхъ, Каждый можетъ молиться и о своихъ духовныхъ нуждахъ, или имёть въ виду частныя какія либо лица. Это открывается не только изъ обыкновенія Церкви, но и изъ примёра Св. Апостола Павла (Е. 1, 16; Фил. 1, 3. 4), который, какъ самъ воспониналъ въ молитвъ преимущественио нёкоторыхъ близкихъ ему Христіанъ, танъ и имъ виповёдывалъ молиться особенно о немъ. Цо при сихъ частныхъ молитвахъ всегда надобно явтать братскую любовь ко всёмъ.

Иже еси на пебестьхъ. Небонъ иневустся въ Св. Писанія не столько 1, высшее пространство міра вещественного, гдъ присутетвіє Божіе отпрывается во всемогуществъ, жремудрости и благопромыслительности, сколько 2, Церковь первородныхъ, обители B'54ной жизни, отечество наше, въ которомъ уготовало намъ Інсусомъ Христомъвечное насладіе: завеь Госполь Богъ являеть неизреченную славу и любовь Свою предъ блаженными духами и праведниками, достигшими соверщенетва; здъсь въчный Первосвященникъ-Богочеловёкь Інсусь Христось ходатайствуеть за насъ у Отца; здъсь слава Его Божества открыто сіясть въ просазвленномъ Его человъчествъ. Богъ присутствуетъ вездъ; но откровение Его присутствія имфетъ степени по мфри сцособ-

твореній къ принятію и отраженію HOCTH свойства Его высочайшаго Существа. Исповъдуя въ молитвъ присутствіе Божіе на небесахъ, иы не противор б пій цонятію о вездбирисутствіп Господа Бога, которое такъ ясно раскрыто въ Св. Писаній (5 Цар. 8, 27; 2 Пет. 2, 6; Исал. 158, 7; Гер: 25, 25. 24.; Дъян. 24-28). Інсусъ Христосъ научаетъ насъ сими словами, чтобъ мы во время молитвы отвлекали свое сердце отъ зсмнаго и обращали къ въчному царствію Божію, съ дерзиовеніемъ и твердою надеждою на благость Божію возносились къ Престолу Благодати; ибо, тогда какъ въ прецсиодней отъ невидпмаго присутствія Правосуднаго Бога увеличиваются вѣчныя мученія, —съ небесъ, гдъ царствуеть одна безконечная любовь Его, исходить благослове**йе на всъ** творе́ція. Онъ научаеть насъ сими словами стремиться къ горнему отечеству, гдъ Санъ Онъ съдите одесную Отца. «Словомъ: на небестьхъ, говоритъ Блаженный Өсофилакть (1), указаль Опъ тебъ на твое отечество и на отеческій домъ: посему, если желаешь нивть Бога Отцемъ, смотри на небо, а не на землю, какъ безсловесныя.» Подобнымъ обра-

Отд. ІУ.

18

<sup>(1)</sup> Благовъстинкъ. См. Пряв Собесъдн. 1855 г. кн. 3 стр. 119.

зонъ Св. Здатоустъ нишетъ (<sup>1</sup>): «когда говоритъ—*на небесња*ж, то симъ сдовомъ не заключаеть Бога на небъ, но отвлекаетъ молящагося отъ земли, и поставляетъ его въ превыспреннихъ странахъ и въ горнихъ жилищахъ.»

Да святится имя Твое. Освященіе цмени, или существа Божія, можеть быть двоякое, то есть, когда человѣкъ составляеть о Немъ достойныя понятія, исповѣдуя Бога и предъ другими темъ, что Онъ есть, и когда жизнію своею соотвътствуеть симъ понятіямъ. Поедаку же существо Божіе открывается въ Единородномъ Сынъ Отца, на Которомъ почиваетъ имя Его (Исх. 23, 21), и въ Св. Духъ, изливающемъ Божественные дары на созданія Его: то истивное познание Бога можетъ имъть только тоть, кто усвояеть себъ учение о Триединомъ Божествѣ, принесенное съ неба Сыномъ Божінмъ; свято и достойно Бога можеть жить только тотъ, кто исполняетъ волю Божію, открытую Інсусомъ Христомъ. Птакъ въ семъ. прошении выражается желаніе, чтобы люди познали истиннаго Бога и Его любовь къроду человѣческому такъ, какъ учитъ Святое, Евангеліе; чтобы отвергнувъ дъла, коими хулится нмя Божіе, выражали свое познаніе въ святости сердца и дѣлъ. «Да святится, говоритъ

(1) Бесвды. стр. 401.

Св. Златоусть ('), значить да прославится,-то есть, сподоби насъ жить такъ чисто, чтобы чрезъ насъ всё Тебя славили, предъ всёми являть жизнь столь неукоризненную, чтобы каждый изъ впдящихъ опую возносилъ хвалу Владыкѣ.» Такос желаніе должно выражать въ молитвѣ къ Господу Богу потому, что отъ благодати Его зависитъ то, чтобы человѣкъ позналъ Его—истпинаго Бога, оставилъ свои грѣхи и прилѣпился къ добрымъ дѣламъ.

Ла пріидеть царствіе Твое. На всю вселенную можно взирать, какъ на царство Божіс. поколику управляетъ ею Самъ Богъ. Но міроправленіс имбетъ цѣлію святость нравственныхъ существъ, падъ которыми Богъ царствуетъ посредствомъ данныхъ имъ правственныхъ законовъ; посему міръ сихъ существъ есть ближайшее царство Божіе. Сіе царство. возмущаемое злоупотребленіемъ свободы нѣкоторыхъ изъ правственныхъ существъ, получаеть высшее значение въ царствъ Благодати, гдъ воля Божія, снисходя къ слабому человъчеству. сама даетъ ему свою всемогущую силу къ совершению того, что можеть вводить человька въ единение съ всесвятымъ Божествомъ. Тодько принадлежа къ сему царству, человѣкъ можеть достигнуть въчнаго блажества! Вмъсть

(1) Бес'яды. стр. 403. Отд. IV.

18\*

съ тъмъ, какъ Благодать была принесена съ неба Інсусомъ Христомъ, основано было Имъ на землъ и царство Благодати. Вотъ главнымъ образомъ царство Божіе, гдѣ Господь Богьистивная любовь-паходить для Себя благоугодный кругъ дъйствованія. Итакъ когда мы молимся, чтобы пришло царствіе Божіе; то просимъ, чтобы Благодать Божія проникла, объяла насъ и простерла свои дъйствія на тъзъ. кои находятся въ невъдъніи о семъ царствъ. Поелику же царство Благодати на землъ не можеть получить полнаго, невозмущаемаго мира, будучи стъсняемо царствомъ тмы и гръха, и поелику оно откроется въ совершенномъ видъ только на небъ, какъ царство славы, царство в'вчнаго блаженства и любви, царство ничъмъ не возмущаемаго единенія съ Богомъ: то молитва наша преимущественно относится къ сему послъднему и выражаетъ желаніе, чтобы сіе царство, начась въ насъ и въ ближнихъ нашихъ здѣсь посредствомъ Христа, раскрыло свон силы въ побъдоносной борьбъ съ оглитор чостисто совершевнаго низложени враговъ и открылось навсегда въ въчномъ блаженствъ и славъ. Сіе царство для каждаго Христіанина начинается уже вскорѣ послѣ блаженной кончины, но въ совершенномъ впдъ начнется для встхъ праведниковъ при второмъ пришествіи Іисуса Христа. Итакъ главный предметь сего прошенія есть, какъ говорить. Св. Златоусть, послѣдній судъ, конецъ всего настоящаго порядка вещей, когда Христось предастъ Свое царство Богу Отпу, когда Онъ побѣдитъ все, власти, начала, силы, самую смерть, какъ послѣдняго врага, и когда Богъ будетъ всяческая во всвъхъ (1 Кор. 13, 24— 26). Вотъ къ чему должна быть обращена молитва истинныхъ чадъ Божінхъ, продолжаетъ Св. Златоустъ, къ пришествію совершеннаго царства Божія; его желаютъ они, не прилѣпляясь ни къ какому видимому предмету, на всѣ настоящія блага взирая съ презрѣніемъ н всегда воздыхая тольно объ Отцѣ своемъ.

Да будеть воля Твоя, яко на небеси и на земли. Чтобы безь страха и съ участіемь сердца могли мы проспть: да пріидеть царствіе Твое, должны имѣть смиренную покорность воль Божіей и вѣрно исполнять ее по прпиѣру Сиасителя (Іоап. 6, 38). Носему весьма естественно присоединяеть Господь къ прошенію о царствѣ Божіемъ другое прошеніе: да будетъ воля Твоя и проч.

Небо есть жилище чистыхъ духовъ. Они называются преимущественно Ангелами небесными, или сущими на небесахъ (Мо. 24, 36; Мар. 12, 23).

Земля, жилище земнородныхъ, преимущественно самыхъ людей.

Воля Божія есть законъ для всъхъ разумныхъ существъ, имъющий цълно святость цхъ (Мо. 7, 21; 12, 49; Іоан. 2, 17; 1 Сол. 4, 5. 7; Евр. 13, 21). Она исполняется совершенно Ангелами; почему они называются святыми, втрными исполнителями воли Божіей, служителями Божінми (Мар. 8, 58; Псал. 102, 21; Евр. 1, 14; Лук. 15, 10). Святые нервоцачально составляли одпо царство съ псвиниымъ человвческимъ родомъ, гдъ единственнымъ закономъ была всесвятая воля Божія. Грѣхопаденіе, разсторгши союзъ между Богомъ и человѣкомъ, положило раздѣленіе между людьми и міромъ святыхъ духовъ и возвело грѣховную волю человѣка на степень закона. Разрушение своеволія ссть цѣль Божественнаго воспитація человѣчества, и мы примирялсь съ Богомъ во Христь, опять соединяемся съ небесными святыми духами подъ единою Глацою (Еф. 1, 10; Евр. 12, 22. 23). Ихъ послушаніе Богу, послушаніе радостное, постоящое и совершенное должно служить образцемъ для пасъ, ведущихъ брань съ нскушеніями своей нечистой волн. «Какъ Ангелы, объясняетъ Блаж. Өсофилакть (1), исполняють волю Твою, такъ и намъ даруй исполнать ес.»



<sup>(1)</sup> Благовъстивкъ. См. Прав. Собесъд. 1855. кн. 3. стр. 119.

Итакъ мы просимъ въ сихъ словахъ не столько того, какъ говоритъ Св. Кипріанъ, чтобы Богъ совершалъ Свою волю въ обстоятельствахъ нашей жизни, дълалъ касательно насъ то, что Ему угодно,-ибо кто можетъ противиться Богу? вто можеть препятствовать Ему далать, что Онъ восхощетъ (Иса. 46, 10; 47, 5; Быт. 50, 19.)? Но просимъ главнымъ образомъ о томъ, чтобы намъ самимъ исполнять Поелику діаволь встми Ero волю. силами стремится отклонить насъ оть повиновенія Господу Богу: то мы обращаемся къ Самому Богу и умоляемъ Его, чтобы Онъ Самъ совершаль въ насъ Святую волю Свою; потому что она не можетъ совершаться безъ Его содъйствія. Такъ объясняетъ сін слова и Св. Златочсть. «Какъ на небь, говорить онъ (1), все безъ препятствія совершается и не бываетъ того, чтобъ Ангелы въ иномъ повиновались, а въ другомъ не повиновались, но во всемъ повинуются и покоряются (ибо сказано: сильніи кръпостію творящи слово Его. Исал. 202, 20.), такъ и насъ человъковъ сподоби не въ половину творить волю Твою, но все исполнять, какъ Тебѣ угодно. Видишь ли? Христосъ научиль н смиряться, когда показаль, что добродътель

(1) Бес'ёды. стр. 404.

зависить не отъ одной только нашей ревности, по и отъ Благодати небеспой и вмъсть запов'ядаль каждону изъ насъ во время молитвы принимать на себя попечение по вселсныей; ибо не сказаль: да будеть воля Твоя во инъ или въ насъ, но на всей землъ, т. е. чтобъ истребилось всякое заблужденіс и насаждена была истина, чтобъ изгнана была всякая злоба и возвратилась добродътель и чтобъ такимъ образомъ ничъмъ не различалось небо отъ земли. Шодлинно если бы сіе было; то дольнее ни чъмъ не различествовало бы отъ горияго, хотя по свойству различны они.» Впрочень цать сомнънія, что сіе прошеніе осуществляется и тогда, когда во всъхъ обстоятельствахъ цащей жизни, во всемъ что происходить съ нами, мы влдниъ дъйствіе Божія Промысла **и** такциъ образомъ съ дътскою преданностію допускаемъ совершаться касательно насъ воль Божіей (Мо. 26, 39).

Хльбъ нашъ насущный даждь намъ днесь. Взоръ, обращенный къ Богу, устремляетъ теперь молящійся на себя самого. Онъ начинаетъ прошенія о себъ низицими предметами, временною нуждою; цотомъ выражаетъ желаніе освобожденія отъ всего того, что въ духовной области препятствуетъ осуществленію первыхъ трехъ прошеній, объ отпущенім грѣховъ, содѣланныхъ имъ, о сохрансній отъ искущенія,

Подъ хлъбонъ главнымъ образонъ разумвется телесная, естественная пища. Но нътъ сомитнія, что модящійся питеть въ виду не одинъ хлъбъ въ обыкновенномъ значении сего слова, а и другія средства цъ поллержанію жизни, такъ какъ всѣ они циогда носять въ Св. Шисаніи одно названіе хлъба (2 Кор. 9, 10; Мато. 15, 2). Когда же всъ сіп средства называются хлъбомъ, который, будучи принимаенъ въ собственновъ смысль, составляетъ простую, нероскопную пищу; то молящійся выражаеть. чрезъ то умаренцость и довольство обыкновенною, необходимою пишею. Св. Григорій Цисскій говорить: «мы молимоя: даждь намь жиљбъ-не роскощи, не золотихъ украшений проснит, не блеска драгоцънныхъ кампей и ничего такого, чъмъ. Луща отвлекается, отъ Божественныхъ ц высшихъ цопечений, но хлъба.» «Спаситель повельдь молиться не о бот гатствъ (1), объясняетъ Св. Златоустъ, не объ удовольствіяхъ, пе о многоцъвныхъ одеждахъ, не о другомъ ченъ дибо, подобномъ сему, но только о хлъбъ и притомъ о хлъбъ дневномъ. такъ чтобы намъ не заботиться о завтрешнемъ.»

(1) Бесьды. стр. 405.

«И тело Христово, говоритъ Блаж. Өсофилактъ (<sup>1</sup>), есть насущный хлъбъ, о неосужденномъ причащении котораго намъ должно молиться.»

•Хльбъ нашъ. Слово — нашъ — внушаеть намъ, что мы должны пріобрѣтать хлѣбъ не лихоимствомъ и обманомъ, не неправдою и хищничествомъ, но трудами, въ потѣ лица снискивать его, дабы онъ былъ собственнымъ нашимъ (Быт. 5, 19; Прит. 20, 17; Псал. 127, 2; 2 Сол. 3, 10).

Насущный — это слово означаетъ пищу, сообразную съ природою нашего тёла. Св. Златоустъ говоритъ: «хлъбъ насущный, т. е. сообразный съ сущностію тёла и могущій поддержать его.» Св. Василій Великій: «хлъбъ насущный, т. е. питательный и полезный для нашего тёла.» Блаж. Өеофилактъ: «хлъбъ достаточный для сохраненія нашего естества въ силъ (<sup>4</sup>).» Евфимій: «хлъбъ названъ насущнымъ, т. е. соотвътствующимъ существу, жизни и организму нашего тёла.»

Даждь. Сіе слово, употребляемое въ устахъ нищеты, должны всъ произносить предъ

<sup>(1)</sup> Благов. См. Прав. Собесѣди. 1855 кн. 3 стр. 120.

<sup>(2)</sup> Тамъ же.

Богомъ, В семогущимъ раздаятелемъ даровъ. Все нивемъ мы отъ Его Благости и ничего не можемъ пріобръсти собственною силою (Іак. 1. 17; Псал. 144, 16). Онъ одинъ возращаетъ и разхвляеть цанъ хлъбъ. А потому у Него должны всв просцть потребнаго,-бъдные, чтобы получить то, въ чемъ териятъ недостатокъ; богатые, чтобы не лишиться того, что имеють (Ср. Лук. 1. Тим. 6, 17; Псал. 53, 11; 77, 50; Прит. 10, 6; 11, 28); всв подобно нищимъ должны говорить: даждь вамъ. «Нищій проснять у тебя милостыни, говорить одинъ древній учитель Св. Церкви, по ты и самъ нишій: вст мы ниціс, когла молимся и стоимъ предъ дверію великаго Хозяина, когда надаемъ . ниць и воздыхаемъ предъ Нимъ на колѣнахъ;» и еще: «не стылись нищихъ; поелику ты самъ вищій. Хотя ты и богать; но твиъ не менъе ве перестаеть быть нищимъ, какъ прочіе. О чемъ ты молишься? о насущномъ хлъбъ, какъ нищій: откуда имъешь что нибудь, если не оть шедродательности Того, Кто все даеть, во власти Котораго находится то, что ты можены содълаться совершенно бъднымъ? Что могъ бы ты имъть, если бы Богь отвратиль Свою де-CHHILY?>

*Днесь*—это внушаетъ, чтобъ мы не обременяли себя заботою о процитаніи на слѣдующій день, по дътски ввърядись Божественному

Промыслу, Который умъеть досгавлять намъ хлабъ ежедневно. «Спаситель сказаль: дажедь намь днесь, говорнть Св. З. нтоусть (1), дабы намъ не сокрушать себя заботою о наступаюшемъ днъ: ибо если не знаемъ, увидимъ ля иродолжение онаго, то для чего печемся о немъ? Это Спаситель зановъдаль въ Своей проповъм и послѣ: не пецытеся, говорить, на утрій. Онъ хочетъ, чтобъ мы всегда были препоясаны и окрилены втрою и не болте уступали нриродъ, какъ сколько требуетъ отъ насъ необходимая нужда.» Когда Спаситель заповъдусть испрацивать пищи только на день; то сниъ самымъ возлагаетъ на насъ обязанность . сжедневно молиться Богу.

Нослё сихъ словъ молящійся переходить къ духовнымъ нуждамъ. Душа, взирающая на себя предъ лицемъ Божівмъ, прежде всего соанаетъ грѣхи, лишающіе ее духовной чистоты, и проситъ объ отпущенін ихъ. Букрально противоположно сему смиренному христіанскому нрошенію воззваніе языческаго учителя, Аполлонія тіанскаго: «боги, дайте мнѣ то, чѣмъ вы должны мнѣ.»

И остави нажь долги наша. Подъ долгами, объ оставленіи которыхъ просимъ Бога, разумъются грѣхи (какъ видно изъ 14 и 15

(1) Бесьды стр. 405.

ст.); они делають всехъ насъ должникани Его правды; послику никто не можеть считать ссбя безгръшнымъ (1 Іоан. 1, 8). Когда Спаситель научаеть насъ молнться объ отпущения грѣховъ: то симъ самымъ уже объщаеть намъ прощеніе; и потому сіе прошеніе служить спльпъйшимъ опроверженісмъ тъхъ лжеучителей, которые утверждали, что тяжкимъ гръхамъ, содъланнымъ послъ кренценія, нътъ прощенія. «Видпшь ли бездну милосердія Божія? говорить Св. Златоусть, объленяя сін слова. Послѣ удаленія столь великихъ золь и послѣ неизреченнаго величія благодати, въ куптын крещенія дарованной намъ, онять согрѣшающихъ удостонваетъ прощенія. А что сія нолитва принадлежитъ върнымъ, показываютъ какъ уставы Церкви, такъ и начало самой молятвы Господней. Непросвъщенный вурою не можеть Бога называть отцемь. Если же молитва Господия принадлежить върнымъ, и ссли она повелъваетъ имъ молиться объ отнущения Гръховъ; то явно, что и нослъ крененія не уничтожается благодътельное унотребление покаянія. Ибо если бы Христосъ не хотвлъ показать сего, то не заповъдаль бы молиться о семъ. Когда же Онъ упоминаетъ и о гръхахъ и повелѣваетъ просить прощенія въ оныхъ и научаетъ, какимъ образомъ мы можемъ получить сіе прощеніе и симъ самымъ содѣлываеть для насъ легкимъ путь къ полученію онаго: то, безъ сомнънія, ввелъ сей законъ молитвы потому, что и Самъ совершенио зналъ н намъ желалъ впушить, что и послѣ крещенія можно омыть грѣхи.»

Яко и мы оставляемъ должнико.нв нашимь. Поль должниками разумьются люли, нанесшіе намъ общаы. Мы должны указывать на свое милосердіе къ ближнимъ въ молитвъ къ Богу для того, чтобъ утвердить въ себѣ чувство любви къ другимъ, такъ часто и съ такою силою внушаемой Спасителемъ, и приступать къ молитвѣ не прежде, какъ примирясь со всёми оть сердца. Милосердый Богъ по Своей благости пріемлеть любовь нашу къ брату за условіе своего милосердія къ намъ. «Если мы злопамятствуемъ, говорить Блаженный Өеофилакть въ объяснение сихъ словъ (1), Онъ не оставляетъ намъ! Богъ ноставиль нась какъ бы въ примъръ Себъ, такъ что, какъ мы поступаемъ съ другими, такъ и Онъ поступасть съ намп.» Подобнымъ образомъ Св. Златоусть ипшетъ (2): «Отпущение грѣховъ первоначально зависить отъ насъ, и въ нашей власти состоить судъ, произносимый

(2) Бесѣды стр. 407-409.

<sup>(1)</sup> Благов. См. Прав. Собесёдн. 1855. кн. 3, стр. 120.

о насъ. Дабы никто изъ неразумныхъ, будучи осуждаенъ за великое или малое преступление, не нивлъ права жаловаться на сіе, Снаситель теба самаго виновнаго дълаетъ судіею надъ самимъ собою, и какъ бы такъ говоритъ: какей ты самъ произнесешь судъ о себъ, такой же судъ и Я произнесу о тебъ. Если простинь своему собрату; то и отъ Меня получить то же благодъяніе, хотя сіе послёднее въ самомъ дълъ гораздо важнъе перваго. Ты прощаещь другаго потому, что самъ имбешь нужду въ прощения, а Богъ прощаетъ, тогда какъ ни въ чемъ не имъетъ нужды; ты прощаешь брату. а Богъ рабу; ты виновенъ въ безчисленныхъ гръхахъ, а Богъ безгръшенъ. Съ другой стороны Господь показываеть Свое человъкомобіе и тъмъ, что хотя бы Онъ могъ и безъ твоего дъла простить тебъ всъ гръхи, но Онъ дочеть и въ этомъ благодвтельствовать тебъ, во всемъ доставляетъ тебъ случаи и побужденія, къ кротоста и человъколюбію, гонить изъ тебя звърство, погашаеть въ тебъ гнъвъ и всячески хочеть соединить тебя съ твоный членами. Что ты скажешь на это? То ли, что ты, несцраведливо потерпълъ отъ ближняго, какое, ннбудь зло? Если такъ, конечно ближній со-, гръшилъ противъ тебя; а если ты претерпъдъ, по правдѣ, то сіе не составляетъ грѣха въ немъ. Но и ты приступаешь къ Богу съ на-

ивреніень получнть прощеніе въ подобныхъ й даже гораздо большахь грвхахь. Ilpirroirs енте прежде прощенія мало ди получиль ты, ногда ты уже наученъ хранить въ себя человвческую душу и наставленъ кротости? Сверхъ сего и великая паграда предлежить тебе въ будущенъ въкъ; потому что тогда не потребуется оть тебя отчеть ни въ одномъ гръхъ твоемъ. Итакъ какого будемъ достойны ны наказанія, если и по полученій такихъ правъ оставимъ безъ внимания спасение наше? Бтдеть ли Господь внимать нашимъ прошеніямъ, иогда мы сами не жальемъ себя-тамъ, гдъ все въ нашей власти?» Трогательное побужделіе къ тому, чтобъ мы отнускали претръще-**МЯ** АДУГНМЪ!

Св. Іоаннъ Милостивый, послё тщательныхъ усилій убъдать одного князя, дабы овъ простилъ своего врага, на которато ожесточняся до ненависти, такъ расположилъ его къ примарению. Онъ сталъ ватьсть съ нимъ на клирост во время Литуртии: Когда приблазилось время молитвы: Отче нашъ: то онъ запълъ се вийств съ квяземъ; но съ словани: и остави намъ долги наша, вдругъ замолчалъ. Князь продолжалъ: якоже и мы оставляемъ должникомъ нашимъ. Тогда Святитель обратился въ князю и сказалъ: вотъ въ какія страшныя минуты изрекъ ты предъ Богомъ: «остави

намъ, якоже и мы оставляемъ!» Князь съ трепетомъ отвътнлъ: «что говорилъ ты, Владано, то исполнитъ рабъ твой,» и послѣ сего пересталъ гнъваться.

И не вседи наст въ намасть. Благочестивое сердце старается не только упичтожить содъланный грцхъ, по съ заботливоскию взираетъ и на будущее, желая сохранить себя отъ мскущеній и освободиться отъ асякаго зда.

Господь говорить объ искущенияхъ греконныхъ. Такія искушенія происходять оть міра, шлоти, діавода. Міръ, то есть нечестивые люди увлекають насъ ко гръху соблазнитель. нымъ примъромъ, или силою, когла заставляють служить нечестивымь дожеляніямь и пресладують за добродътель и истину (Мо. 16.1: 19, 3; 22, 33; Map. 8, 11; 12, 15; Ioan. 8, 6; Iop. 12, 4; 1 Inen. 8; 16; 5, 19). ILIOTE искумають, когда масралствамь пръходнахъ авникений производить менистыя можеления (BLEP. 9., 94; TRA. 6, 17; Iak. 1, 14; Pun. 7. 23. 94). Бланный же пснуситель, во зав есть даводъ. Ему преимущественно усвояется сіс изименонание (пецеасоч, пецеасо;, искушаны, искуситель), тогда какъ Богъ называется испытателемъ (δοχιμαςής) Πcas. 16, 5; Me. 4, 2. 3; loan. 8, 44; 1 Петр. 5, 8; Еф. 6, 12; Анок. 12, 9. Посему погръшительно на основании словъ: не сседи OTA. IV. 19

нась вы напасть—утверждать, что Сань Богь вводнть нась въ подобныя некушенія. Никтоже искушаеть да глаголеть, пишеть Св. Апостоль Іаковъ (1, 13), яко оть Бога искушаеть есмь: Богь бо нъсть искуситель злымь, не искушаеть же той никогожсе. Господь Богъ только попускаеть сін искупенія.

Впрочемъ молящійся не желаєть чрезъ это прошение освободиться совершенно и навсегда отъ всъхъ искушеній. Самъ Спаситель восхотвль подвергнуть Себя искушевію; праведный Іорь всю нашу жизнь называеть искушеніемъ (Іов. 7, 1). Для нашего спасенія было бы даже не полезно освободиться отъ встать искушеній; ибо безь искушенія ніть борьбы. безь борьбы изть нобеды, безь победы неть воздания (2. Тим. 2, 5). «Тольно тоть вовленастся въ бездну напасти, говорить Блаж. **Веофиланть** (1), кто побъжденъ; но кто впаль въ искушение и побъднать его, тотъ достонить вънцевъ и славы.» Господь научаеть насъ въ сихъ словахъ просить Бога, дабы Онъ не допустыть намъ искушаться сверхъ нашихъ сыль; чтобы тамъ, гдъ мы можемъ побъднть только посредствомъ бъгства, далъ намъ благодать въ

<sup>(1)</sup> Благов. См. Прав. Собесёдн. 1855 км. 3. стр. 120, 121.

бъгству, а гдъ должны побъждать посредствомъ брани, силу въ брани; чтобъ мы видели, что ліаволь не имбеть надь нами пикакой власти, если не допустить ее Господь Богъ (Евр. 2. 14-16; 2 Пет. 2, 4); и чтобъ сами дерзновенно не вдавались въ искушенія. «Здъсь Спаситель, говорить Св. Златоусть (1), явно показываетъ наше ничтожество и низлагаетъ гордость. научая насъ не отказываться оть подвиговъ и произвольно не спъщить къ нимъ; нбо такимъ образомъ и для насъ будетъ побъда блистательнъе и для діавола пораженіе чувствительнье. Какъ скоро мы вовлечены въ борьбу, то должны стоять мужественно; а если нёть вызова къ оной, то должны находиться въ поков и ожидать времени подвиговъ, дабы показать себя и нетщеславными и мужественными.»

Но избави насъ отъ лукаваго. Мало того, чтобы не впасть намъ въ гръховное искушеніе, мы должны еще стараться освободить себя и оть насильственнаго вліянія главной и первой причины встхъ гръховъ, --діавода. «Не сказаль, говорить Блаж. Өсофиланть (2): оть лукавыхъ людей: ибо не они дълаютъ намъ зло, но лукавый возбуждаеть ихъ на то, и лвлаетъ зло и намъ и имъ. Посему не людей, а

(2) Благов. См. Прав. Собес вдн. 1855 г. кн. 3 стр. 121. OTA. IV.

19\*

<sup>(1)</sup> Бес'яды. стр. 409.

адыхъ духовъ должно намъ ненавидѣть и проклинать.» Подобнымъ образомъ Св. Златоустъ (') говоритъ: «Спаситель симъ самымъ научаетъ насъ никогда не гитваться на ближнихъ за тт оскорбленія, какія мы иногда тернимъ отъ нихъ, но всю вражду свою обращать нротивъ діавола, какъ па виновниба всъхъ золъ.... А что преимущественно діаволъ называется лукавымъ; то это по чрезвычайному множеству зла въ немъ находящагося, п нотому, что не будучи ничтвъ обижевъ отъ насъ, ведстъ иротивъ насъ непримиримую брань.»

Упраздненіе силы п власти діавола надъ нами есть величайшая победа, и молитна о топъ есть важнёйная. Такциъ образомъ молитна Гооподия оканчивается прошеніємъ объ удаленіи предмета, соверніенно противолоджваго тому, поторыхъ ода начивается.

Къмолнтвъ присосдиняется славословіе: яко Твое есть царствіе и сила 4 слися во спки алинь (<sup>2</sup>).

Славословіе выражаеть увъренность въ услынанія Господомъ Богомъ произнеденныхъ

(2) Сего славословія нётъ въ спискахъ Ватиканскомъ и Кантабрижскомъ, у Тертулліана, Кипріана, Іеронима, Августима, у Кирилда Іерусалимскаго, Григорія Инсскаго. Но оно находится во всёхъ во-

<sup>(1)</sup> Бесѣды стр. 409.

нами прошений. Богъ несомнънно исполнить ихъ; ибо воля Его управляеть вевмъ, всемогунество Его не имбеть прецятствий, слава Его находитъ откровение свое въ исполнении ихъ. Спо увъренность кратко повторасть молящийся въ словъ: аминь, окончательномъ заключени молитвъ, которымъ Церковь еще и въ Ветхомъ Завътъ отвътствовала на воззваніе Прелстоятеля и выражала участіе въ его политвахъ. «Если Отецъ нанть есть царь сильный и славный, говорить Блаж. Өсофилакть въ объясненіе сяхъ словъ (1): то при твердой вѣрѣ мы безъ сомнънія побъдимъ лукаваго, и впослёдствіи прославнися, то есть когда Онъ будеть воздавать всемъ но дъламъ.» «Если Его парство, учить Св. Златоусть (<sup>2</sup>): то не долждо викого бояться,-такъ какъ никто Ему не сонротивляется и никто не раздъляетъ съ Нимъ власти. Ибо когла Спаситель сказаль: Теое есть царство: то показываеть, что и оный врагь

сточныхъ рукописяхъ, въ Апостольскихъ постановлепіяхъ, у Св. Златоуста, въ Сирійскомъ и Готоскомъ переводахъ. Всё молитвы и воззванія къ Богу у Іудеевъ и Христіанъ первенствующей Церкви окацчивались славословіемъ. Молитву-Отче нашъ-Спаситель предложилъ для употребленія всёхъ вёрныхъ и безъ сомиёнія освятилъ современный обычай Своимъ примёромъ.

- (1) Благовѣст. См. Прав. Собесвдн. к. 3. стр. 121.
- (2) Бесбды. стр. 410.

нашъ подчиненъ Богу, хотя повидимому еще и сопротивляется, но попущению Божію. Ибо и о́нъ изъ числа рабовъ, хотя и осужденныхъ и отверженныхъ; посему не дерзнетъ нападать ни на одного изъ рабовъ, не получивъ прежде власть свыше. И что я говорю: ни на одного изъ рабовъ? даже на свиней не дерзнулъ онъ напасть до тъхъ поръ, пока Самъ Спаситель не повелълъ; ни на стада овецъ и воловъ, доколъ не нолучилъ свыше власти и силы. Итакъ хотя бы ты и весьма былъ ненощенъ, однако долженъ дерзатъ, имъя такого Царя, Который и чрезъ тебя легко можетъ совершать всъ славныя дѣла.»

Ст. 14. Аще во отпущаете человъкожь согръшенія ихъ, отпустить и важь Отець вашь небесный. 15. Ащо ли не отпущаете человъкомъ согръшенія ихъ, пи Отець вашь отпустить важь согръшеній вашихъ.

Тоже новторяется въ 18, 35. Снаситель напоминаеть объ условіи, подь которымь дощеть отпускать наши грѣхи, и научаеть, съ какимъ расноложеніемъ должны мы молиться и когда можемъ надѣяться услышанія отъ Господа. Сердце наше обыкновенно чувствуеть скорбь, когда наносятъ намъ обиду, и забываеть свои всегдашнія преступленія предъ Господомъ Богомъ. Іисусъ Христосъ напоминаеть теперь объ нихъ и заповѣдуетъ сознавать ихъ во время молитвы. Молитва требуеть всецьдой любви къ Богу; но истиная любовь къ Богу не можеть быть безъ любви къ ближному (1 Іоан. 5, 14. 15. 17. 22. 23; 4, 20). «Объ. Отцв наномицаеть намъ, говорить Блаженный Ософилактъ (1) объясняя сін слова, чтобъ мы, какъ дъти такого Отца, стыдясь Его, не злобились подобно звърямъ..... Благосердый Богъ всего более ненавидить безжалостность и звърство, посему и запрещаетъ намъ быть та-, ковыми.» «Здъсь Інсусъ о небесахъ и объ Отцъ опять упомянуль для того, говорить Св. Златоусть (2), дабы пристыдить слушателя симъ самымъ, если бы, т. е. онъ, будучи сыномъ такого Отца, содълался жестокимъ и, буду-, чи призванъ къ небу, имълъ бы какое нибудь земное и житейское мудрование. Чтобы быти сыномъ Божіимъ, для сего нужна не благодать только, но и дъла. А ничто такъ не уподобляеть насъ Богу, какъ то, когда мы прощаемь людей злыхъ, которые обижають насъ. Это и прежде показалъ Спаситель, когда говориль, что Отепъ небесный сіяеть солние Свое на злыя и благія. Посему-то въ каждомъ наръчении повелъваетъ совершать общія молнтвы, когда говорить: Отче нашь! да будеть воля Твоя яко на небеси и на земли;

<sup>(1)</sup> Благов. Стр. 121, 122.

<sup>(2)</sup> Бесёды. стр. 411. 412.

даждь паме хльбь; остави наме долги наma; ne esedu nace so utrimichie; usbasu nace. Такъ повельвая намъ произносить всъ прешена отъ лица многихъ, симъ самілиъ знповіздуеть не MARTE n ciñia рибва противъ GIRKHATO. Итанъ каното Судутъ достойны наказавія ть, которые и посль сего не только сами не прощають, но и Бога просять объ отмщени врагамъ и во всей полнотв преступають заковь ссй; тогда какъ Богъ все дълаетъ и устрояеть **АЛЯ ТОГО; ЧТОБЫ НАМЪ НЕ ВРАЖДОВАТЬ МЕЖДУ** собою! Норень всякато добра есть любовь; поссму-то Опъ и уничтожаетъ все, что ножеть вредить любви и всёми способами старатся соединить насъ между собою?»

Подобнымъ образомъ учнтъ Премудрий Інсусъ сыпъ Сираховъ: отмидаяй, говорнть опъ, отъ Господа обрящетъ отмиденіе, и гръхи своя соблюдаяй, соблюдетъ. Остави обиду искреннему тэре и ј и тэгда помольшутися, гръхи твоя разръшатся. Человъкъ на человъка сохрапяеть гнъвъ, а отъ Господа ищетъ исцъленія? надъ человъкомъ подобнымъ себъ не и нить милости, а огръ съхъ своихъ молится? Симъ съгъ плоть хранать інъвъ, кто очистать гръхи со? Помяни послъдняя, и престана враждовати: помяни истльніе и смерть, и пребывай въ заповъдехъ. Помяни вацовъди, и мегнъвайся на ближняго (Снр. 28 1-7.)

Ст. 16. Выда же поститеся, не будите пкоже лицемпъри същующе: помрачають бо лица своя, яко ба лвятся человпькомь постящеся: аминь члаголю вамь, яко воспріемлють мзду свою. 17. Ты же постяся помажи главу твою, и лице твое умый: 18. Яко да не явишися человпькомь ностяся, по Отцу твоему иже въ тайть: и Отець твой видяй въ тайнь, воздасть тебъ леп.

Изь милостыны и молитвы Господь присовонупляеть пость, который составляеть одно изъ важиващихъ средствъ пъ побвда надъ діаволомъ и плотию. Постъ есчь жертва, ноторую мы приносимъ Богу своимъ теломъ, н объемлеть собою ней твлесные подвиги и дъла нокаянія. Посему все то, что Спаситель говорить о ноств, относится и къ прочимъ визшнимъ дъламъ благочестія. Інсусъ Христосъ запрещаеть искуственное, намъренное упыніе, но не печаль сердца, сокрушеннаго скорбно о тръхахъ; поелику сія скорбь не можеть не сопровождать истиннаго покаянія и поста. Когда Господь говоритъ, что должно помазывать главу и умывать лице; то слова сіи могли имъть буквальный смыслъ для современниковъ Его; ибо въ Палестинъ былъ обычай помазывать Главу, какъ для предохраненія отъ солнечнаго зноя, изсушавшаго тьло, такъ и для чистоты.

Сіе полевное обыкновеніе оставляли Фарисен во время поста, чтобы пренебрежениемъ наружной опрятности и притворнымъ принятіемъ пасмурнаго вида дать замътить свою нодвижинческую строгость и твиъ заставить другихъ взирать на себя, какъ на людей святыхъ. Boпреки сему лицемърному благочестію Інсусъ Христосъ заповъдуетъ не изиъвять ничего въ обыкновенномъ образъ жизни. Такъ какъ и мы прилагаемъ стараніе о наружной чистоть, а въ извъстные дни дълаемъ даже выборъ въ олежать: то заповъль Госпола должно нринимать въ буквальномъ смыслъ и по отнониевию къ намъ, т. е. и мы не должны въ дни поста оставлять въ превебрежения своей наружности и дълать намъренно свое лице печальнымъ и истошеннымъ. Вообще заповѣль Снасителя имветь тоть смысль, что въ покалніи и умерщвленіи твла не должно стараться двлать себя замѣтнымъ людямъ. «Христосъ, говоритъ Св. Златоусть, заповъдываеть намъ помазывать голову не съ твиъ, чтобъ мы непремънно дълали сіе, но чтобы тщательно старались скрывать свои подвиги (1).»

При сихъ словахъ, говоритъ тотъ же великій Святитель, прилично намъ тяжко возстенатъ и горько восплакать. Мы не только цодражаемъ лицемѣрамъ, но и превзошли ихъ. Я

(1) Бесбды на Ев. отъ Матеея стр. 422.

знаю, знаю многихъ, которые не только когда постятся, обнаруживають это предъ людьми, но и совствить не постясь-принимають на себя лица постящихся и въ извинение представляють то, что хуже самаго грѣха. Я дѣлаю это, говорять ови, для того, дабы мнѣ не соблазнить другихъ. Но что ты говоришь? Поститься тебъ повелъваеть законъ Божій: а ты ссылаешься на соблазнъ? И ужели думаешь, что исполняя сей законъ, ты соблазняешь, а нарушая оный, не дълаешь соблазна? Что можеть быть хуже сего извинения? Ты хочешь быть хуже лицемъровъ, вдвойнъ лицемъришь и вымышляеть крайнее нечестіе. Ужели не приводить тебя въ стыдъ выразительность изръченія Спасителева? Онъ не сказаль, что они только лицемърятъ, но желая сильнъе обличить ихъ, сказалъ: помрачають бо лица своя, т. с. портять, искажають ихъ (1). Съ другой стороны Спаситель отклоняеть Своихъ слушаномоко и самою лицемърамъ и самою дегкостію предписываемой имъ заповѣди. Ибо Онъ не заповъдуетъ долгаго поста, не предписываеть много поститься, но только предостерегаеть, дабы намъ не лишиться вънца за оный. Итакъ то, что есть тяжкаго въ постъ. лежить и на насъ и на лицемърахъ: ибо и они постятся. А самое дегкое дело, т. е. трудиться

<sup>(1)</sup> Бесбаы на Ев. Матеея стр. 420.

съ тъмъ, чтобъ не потерять награды, состаиллетъ Мою заповъдь, говорить Спаситель. Такимъ образомъ Опъ нимало не увеличиваеть для насъ трудовъ, по только ограждаеть безопасностію награды, не желая, чтобъ мы отходили неувънчанными подобно лицемърамъ (<sup>4</sup>).

«Если же и для сустной славы, учить тоть жс Св. Вселенскій Учитель, казаться бябанымъ, значить портить лице: то что сказать о бѣлилахъ и румянахъ, которыми женнаны портятъ лица свои на нагубу юпошамъ сладострастнымъ? Въ первомъ случать двлаютъ вредъ только себъ самимъ, а въ послъднемъ и себъ и тъмъ, которые смотрятъ на инхъ. Бъгите той и другой язвы съ возможнымъ усиліемъ (<sup>2</sup>)!»

«Подъ елеемъ, говоритъ Блаж. Өсофилактъ (<sup>3</sup>), разумѣется также и милостыпя, а нодъ главою нашею—Христосъ, Котораго доляно умащать милостынями. А лице умывать, эначитъ также душу очищать и чувства омывать слезами.»

- (1) Бесбды на Ев. Матеея стр. 422. 423.
- (2) Тамъ же стр. 420. 421.
- .(3) Благовѣст. стр. 122.

## О КНИГЪ:

## вольшой натихнансь.

6. Если бы Большой Катихизись быль сниавтельствовань и благословлень къ общему и всегдашнему употреблению въ Православной Неркан ноставленною Богонъ властью Святнахъ Ісрарновъ, несли бы изъ сего употребления не быль выведень равною властью послудующихь Святителей, или высыею властію Св. Церкви, Соборною: то мы не могли бы дерануть пропаносить объ немъ пререкающаго суждения и должны были бы оказывать благоговейное неслушание всему, что солержится въ немъ. Но наше мы видбли, что сей Катихизисъ хотя и быль исправляемъ Святьйшимъ Патр. Филаретомъ, но быль ли имъ благословленъ ко всегдашнему употреблению въ Св. Церкви, не извъстно, и даже быль, но напечатания, какъ говорить преданіе, запрещенъ самимъ же Святьйшимъ Филаретомъ, а послёдующими распоряженіямя Верховвой, Соборной власти совстив не включень

въ число тъхъ книгъ, которыя благословлено было употреблять Православнымъ Христіанамъ для утвержденія себя въ Въръ и въ Христіанскихъ добродътеляхъ. Посему Большой Катихизисъ, не имбя достоинства священно-церковной книги, долженъ быть читаемъ съ осторожностью и съ строгимъ разсмотръніемъ того, что въ немъ содержится. Если это замъчаніе должно относиться даже къ тому Катихизису, который быль напечатань при Святьйшемь Патр. Филарств (если двйствительно онъ быль напечатанъ): то оно тъмъ болъе должно относиться къ Гродненскому Катихизису, какъ нашечатанному не только безъ благословенія Священной, Церковной власти, но съ явнымъ противленіемъ сей власти, и съ желаніемъ распространить посредствомъ него нёкоторыя мысли, противныя Святой Православной Церкви.

Читая сей Катихнзисъ, мы встръчаемъ въ немъ мъста двухъ родовъ: заслуживающія одобренія и заключающія въ себъ недостатки:

Мъста, заслуживающія одобренія.

Въ Большомъ Катихизисѣ есть довольно мѣсть, въ которыхъ съ основательностію обличаются нѣкоторыя неправыя мысли Латинъ. Такъ противъ мнѣнія ихъ о господствѣ Папы надъ Церковію сочинитель Катихизиса справедливо го-

ворить, что Господь Самъ обладаеть Церковію в предаль правление ся, но не одному, а многимь. И это доказываетъ словами Св. Писанія и свидътельствомъ св. Отцевъ, хотя по мъстамъ обнаруживаеть и самъ невърныя мысли, какъ мы увидимъ ниже (1). Противъ той мысли Латинъ, булто Господь сказанными Ап. Петру словами: паси агнцы моя, сделаль его верховнымъ Пастыремъ всъхъ Своихъ овецъ, въ Большомъ Катихизись говорится, что пасти значить проповызывать Евангеліе, а учить и проповъдывать завъщано всъмъ Апостоламъ; слёд. въ семъ отношени всъ Апостолы равны съ св. Апост. Петромъ. Аностолъ Петръ не пасъ тъхъ овещъ, которыхъ пасъ Ап. Павелъ. Самихъ Апостодовъ не пасъ Ап. Петръ; ибо если бы онъ былъ ихъ Пастыренъ, то насъ бы ихъ ученіемъ, или посыланіемъ, или повелёніемъ, или обличеніемъ. Не если бы они были пасоны отъ Ап. Петра ученіемъ, то не были бы Апостолани; ибо они твиъ и отличаются отъ прочихъ Пастырей; что научаемы были Самимъ Богомъ. Утлъшитель же, Духъ Святый, Егоже послеть Отець, сказаль имъ Господь, Той вы научить всему (Іоан. 14, 26). Еще: Онь, Духь истины, наставить вы на всяку истину (Іоан. 16, 13). Св. Ап. Павелъ ясно о себъ говорить: Ни бо

(1) J. 122 of.-J. 125.

азь оть человъка прілатье, ниже научихся, но явленіемь Іисусь Христовымь (Гал. 1, 12). Ап. Петръ не пасъ ихъ посыланісиъ; ибо овъ не посылаль Апостоловь, по всь были посланы и приняди силу и власть учить отъ Саного Інсуса Христа. Якоже посла мя Отець, ска заль имъ Господь, и Азъ посылаю вы. Онь не пасъ ихъ повелъніемъ; ибо никогда не повелъвальниь; всё они равно были Аностолами. Не пась обличеніемъ; напротивъ сань зазорень бъ св. Ап. Павлу и обличенъ отъ вего. Что же васается до троекратно изръченныхъ Господомъ Ап. Петру словъ: наси алним моя: то, такъ какъ енъ отреченіемъ отъ Христа отналь отъ лика Апостольскаго, Господь за его расказніе сных снова приняль его въ первое достояніе (1),

Подобнымъ образомъ въ наънсненія догмата о третьей Боддественной Уностаси (гл. 69) основательно объяснень смысль твхъ мартисній св. Писанія, на которыхъ Латины обыкновенно основываютъ свое лжеученіе объ исхождовія Св. Духа и отъ Бога Сына (<sup>2</sup>). Только изкоторыя мысли сочянителя изображены не довольно ясно, какъ увидимъ циже. Въ Больнойъ Катихизихъ далъе есть особое разсужденіе объ искожденіи Св. Духа (<sup>3</sup>). Все оно вообще заслу-

- <sup>•</sup> (1) л. 129 на об. 131.
  - (2) л. 312—317 на об.
  - (3). л. 328 на об.-350.

4.1

живаеть одобренія. Укажемъ для примъра на нъкоторыя мъста. Такъ объленяя слова Апокалипсиса, въ которыхъ говорится о ръкъ воды живой, исходящей отъ престола Божія и Агнца, и на которыхъ Латины между прочинъ хотять основывать свое митніе объ исхожденіи Св. Духа отъ Бога Отца и отъ Бога Сына (2), сочиинтель справедливо замѣчасть, что въ этихъ • словахъ ни мало не говорится объ исхожденін Св. Духа, что престоль не означаеть Упостаен. а служить образомъ величія Божественнаго, вобщаго Богу Отцу, Богу Сыну и Богу Духу Святому, что Духъ Св. исходить не отъ престола, а отъ лица Бога Отца, что ръка не сеть **V**постась Св. Духа, но означаетъ дары Его, а дары Духа Св. висносылаются и всходять на нась оть общаго источника, оть Тріпостаснаго Божества.

Далёе (<sup>2</sup>), съ такою же обстоятельностію въ Катихизисё разбирается другое мудрованіе Латинъ, по которому они называютъ Св. Духа мобовію Отца и Сына, слёдовательно, уметвуиотъ Св. Духъ исходитъ отъ той и другой Божественной Упостаси. Сочинитель спраниваетъ Латинскаго совояросника: «гдё ты читалъ въ Евангели, или въ Аностолъ, будто Св. Духъ

Отд. ІУ.

<sup>(1)</sup> J. 341.

<sup>(2) ... 348.</sup> 

есть любовь Отца и Сына, нли будто Св. Духъ нросто называется любовію, отдёльно оть Бога Отпа и Бога Сына?» Напротивъ, говоритъ сочннитель, слово любовь въ Св. Писаніи употребляется только въ отношении къ Богу Отцу. Такъ говорится: Вогь любы есть; 0 CE.NS явися любы Божія вь наст, яко Сына Своего Единороднаго посла Бого во міръ, да живи будеть Имь. Здъсь ясно, продолжаеть ' сочинитель, дъйствіемъ любви Божіей называется посланіе Сына Божія въ ніръ. Подобнымъ образомъ св. Ан. Павелъ говорнтъ любы Божія изліяся въ сердца наша Духожь Святымь, даннымь намь, а не Духь Святый. Итакъ иное-любовь Бога Отца, иное-Духъ Святый. Если бы Духъ Святый быль любовію Бога Отца и Бога Сына, то св. Апостоль сказаль бы: «любовь Божія, которая есть Духъ Святый, изліяся въ сердца наша.» Но онъ такъ не говоритъ, а сказалъ: «Духомб Святымь, то есть дъйствіемъ Духа Святаго, любы Божія изліяся въ сердца наша.» Ясно, что Духъ Святый не то же, что любовь Бовія, излившаяся въ сердца наша, и что сія любовь совствиь не есть Божеская Упостась, но нензреченное дъйствіє милосердія и человъколюбія Божія къ намъ, припадлежащее всъмъ Божественнымъ Лицамъ Пресвятыя Троины.

Digitized by Google

Сочинитель Большаго Катихизиса дѣлаеть иногда основательные отвѣты на иѣкоторыя другія возраженія. Такъ иѣкоторые говорили, будто только души воскреснутъ, безъ тѣлъ. Онъ отвѣтствуетъ, что душа не умираетъ, а только разлучается съ тѣломъ; слѣдов. она и не воскреснетъ, а воскреснетъ тѣло, соединившись опять съ душею; и это доказываетъ сочинитель Катихизиса тѣмъ, что въ царствѣ небесномъ, или въ гееннѣ долженъ быть весь человѣкъ, т. е. съ душею и тѣломъ, и что какъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ-Глава наша-истинно воскресъ, то безъ сомвѣнія воскреснемъ и мы, члены Его (<sup>1</sup>).

Достойны одобренія отвѣты Катихизиса на нѣкоторые вопросы благочестивой любознательности. Таковъ отвѣтъ на вопросъ: всѣ ли воскреснутъ въ единой славѣ, или будетъ какое-либо различіе между Святыми. Сочинитель говорить, что ина слава солнцу, какъ учитъ св. Ап. Павелъ, и ина слава лунъ, и ина слава звъздамъ, звъзда бо звъзды изобилуетъ въ славъ; такожде и воскресеніе мертвыхъ. Отсюда заключаемъ, продолжаетъ онъ, «яко аще и во царствіи вси, но не вси тѣхъ же равныхъ насладятся, и аще вси въ

(1). л. 81 и на об. IV Одт.

20\*

гееннъ гръшніп, но не вси таяжде равна претерпятъ (<sup>1</sup>).»

512

Катихизисъ правильно н Въ Большомъ ясно излагаются нъкоторые догматы Православной Церкви. Такъ говоря о Господъ нашемъ Інсусъ Христь, Большой Катихизись входить во многія подробности и излагаеть ихъ основательно (<sup>2</sup>), хотя вопросы не всегда имѣють между собою тёсную, естественную связь, какъ увидимъ ниже. Въ ученіи объ Ангелахъ сказано полно и согласно съ Православною Церковію о времени сотворенія ихъ, объ имени, свойствахъ и числѣ Ангеловъ (3). Хорошо объ яснена та истина, что почитание и призывание Святыхъ угодно Богу и что мы должны просить ходатайства ихъ, хотя истивный Ходатай нашъ, какъ говорить св. Апостолъ Павелъ, одинъ-Інсусъ Христосъ (4). Правдоподобно раскрыта та мысль, какъ отшедшіе отъ насъ Праведники могутъ слышать молитвы наши и знать тайны сердецъ нашихъ (5). Излагая учевіе 0 Таинствахъ, Большой Катихизисъ обстоятельно говорить о прообразованіяхъ крещенія въ

- (1) J. 87 Ha of. # 88.
- (2) Гл. 68-я л. 280-307.
  - (3) J. 144-147.
  - (4) J. 177-180.
- (5) л. 184 на об.

Digitized by Google

-

В. Завѣтѣ (<sup>1</sup>), оразличін Евхаристін оть прочихъ таннствъ (<sup>2</sup>), о дъйствительномъ пребыванія истиннаго тъла и крови Господней подъ видомъ хлѣба и вина (<sup>8</sup>). Вообще ученіе о Св. Таинствахъ (<sup>4</sup>) изложено хорошо, исключая немногія иѣста, которыя будутъ указаны нами ииже.

Върно и полно объясняются въ Большомъ Катихизисъ также нъкоторыя изръчения Св. Нисания. Таково разръшение вопроса, какие гръхи противны осмой заповъди (\*/? Таковы объяснения разныхъ наименований, приписываемыхъ въ Св. Писании Св. Духу (\*), хотя раздробление ихъ на разные вопросы и отвъты, когда всъ они могли быть изчислены въ одномъ вопросъ, излишне; да и нъкоторые вопросы не имъютъ такой важности, чтобы ставить ихъ наравнъ съ другими дъйствительно важными, напр. «гдъ Святыхъ Писание Духа Св. нарицаетъ воду?» «гдъ Святыхъ Писание Духа Св. нарицаетъ огонь?»

Въ тъхъ мъстахъ, гдъ надлежало раскрывать разныя значенія, въ какихъ одно и то жо

(1) л. 361 ша об.

- (2) J. 381 MA OG. 382 HA OG.
- (3) л. 385 на об. и л. 386.
- (4) л. 353—395 на об.
- (5) л. 244 на об.
- (6) л. 317 на об. 320 на об.

слово унотребляется въ Св. Инсанін нан въ твореніяхъ Св. Отцевъ, Больнюй Катихизисъ большею частію говорить здраво и основательно. Такъ онъ излагаетъ значеніе слова духъ (<sup>1</sup>), слова Церковь (<sup>2</sup>).

Итакъ несомнѣнно, что Больнюй Катихизисъ имѣстъ много поучительныхъ мѣстъ, въ которыхъ Божественныя истины святой Православной Христовой Церкви излагаются правильно и утверждаются на основаніяхъ достаточныхъ и убѣдительныхъ.

## Мъста съ недостатками.

Но при несомнѣнныхъ достоинствахъ, неотъемлемо принадлежащихъ Большому Катихизису, въ немъ встрѣчается, къ сожалѣнію, едва ли сще не болѣе недостатковъ, даже въ отношеніи къ самымъ истинамъ Христіанской Вѣры, то есть къ ученію святой Церкви. Такъ

а) Хотя въ Катихизисѣ не безъ силы обличаются и опровергаются нѣкоторыя мнѣнія Латинства; но съ другой стороны нѣкоторыя другія мнънія, принадлежащія Датинству, пріемлются въ немъ вопреки Православному ученію, принимаемому святою Христовою Цер-

- (1) ... 114.
- (2) л. 120.



новію. Говоря о Св. Таниствъ Тъла и Крови Христовой, сочинитель Катихизиса предлагаеть вопрось: «кій есть видъ или видотвореніе сея жертвы и таины?» и отвътствуетъ: «сія глаголы Госполни: пріимите ядите, се есть тъло мое, за вы ломимое во оставление гръховь. и пійте оть нея вси, се есть кровь моя новаго завъта, за вы и за многихъ изливаемая во оставление гръховъ (1).» Изъ сего вилно, что сочивитель Катихизиса не былъ мивнія Латинства, совствить чужаъ приписывающаго таинственное, неизреченное дыйствіе пресуществленія только словамъ Христовымъ, произносимымъ на Литургіи. Но древнее учение Св. Церкви было не таково. Дажевъ самомъ Большомъ Катихизисъ приводятся свидътельства, которыя служатъ къ опровержению латинскаго мудрования, усвоеннаго Лаврентіемъ. Таково свидътельство Блаженнаго Өеофилакта, который говорить: «Хлъбъ оный таинственными глаголы, святыма благословеніемъ и пришествіемъ Святаго Духа прелагается въ Тело Христово. Подобие же разумъй и о Крови Господни (<sup>2</sup>).» Впрочемъ истину Православнаго ученія, кажется, сознаваль и Лаврентій, хотя ясно не представляль

- (1) л. 383 на об.
- (2) л: 386 на об.

се въ своихъ мысляхъ; ибо, нриводя свилътельство св. Іоанна Златоустаго о сей святой тайнь, онь съ явнымъ противоръчіемъ себъ самому дълаетъ с. вдующее замъчание: «Зрипи ли еретиче, яко не самънъ чтеніемъ посланія. святаго Аностола Павла, или проповъдію, по ниже простымя молнтвами содвана бываеть сія. тайна, но благословеніемъ и освященісмъ, якоже глаголеть святый Апостоль Павель: чашу благословенія, юже благословляемъ, не общеніе ли крове Христовы есть,-чашу благословляемъ, сиръчь, вино въ чаше освящаемъ, и глаголемъ глагоды Христовы, се есть кровь моя-не проповъдію се, ниже чтеніскъ дъйствують, но благословениемъ (1).»

Нельзя также не видъть вліднія Латинства на сочинителя Большаго Катихизиса тамъ, гдъ онъ говоритъ объ установленіи таинства Свяиденства. Онъ говорить, что Священство Саяъ Госнодь установилъ на Тайной Вечери (<sup>2</sup>). Но въ св. Евангеліи при описаніи Тайной Вечери говорится объ установленіи Господомъ только св. таинства Евхаристіи, а о Священствъ не уноминается. Ничего не говорятъ объ этомъ и древніе истолкователи Евангелія, какъ наирямъръ св. Іоаннъ Злагоусть, Блаж. Өсоон-

- (1) л. 384 и на об.
- (2) л. 358 на об.

лакть и др. Госнодь избраль и ноставиль св. Аностоловь еще прежде сего; а потомъ, нослё воскресенія, поручиль имъ и совершеніе всёхь таннетвъ. Но Латины говорять, что Священство установлено Спасителемъ именно на Тайной Вечерь, на которой будто бы Овъ посвятиль Ап. Петра въ Епископа и вручиль ему

власть надъ прочими Апостодами (<sup>1</sup>). Такое мизие очевидно вымыныено Аатинами для подтверждения главнаго ихъ заблуждения---о власти Римскаго Паны надъ всею Церковию.

Ваіяніе Латанства видно въ тёхъ словахъ Большаго Катихизиса, въ которыхъ говорихся, что «начертаніе Священства во вѣки не стребляется ижже измѣндется въ дулгѣ руконолеженнаго... во вѣки пребываетъ неотъемлемо на земли и на небеси (\*).» Такъ учатъ Латины! Они говорятъ, что однажды данной человѣку благодати Священства онъ уже викогда не можетъ липиться (\*); но этому лисучению ясно иротиворѣчитъ весьма поучительный приятѣръ изъ временъ Христовыхъ. Въ чинѣ Апостольекомъ во все трехлѣтнее служение Інсуса Христа до самыхъ страдяній Его былъ Іуда Искаріотскій и носилъ въ своей душѣ равную съ

<sup>(1)</sup> См. напр. Das bittere Leiden-Emmerich.

<sup>(2)</sup> л 357 на об.

<sup>(3)</sup> Соборъ Тріентск. Засёданіе 23 гл. 4.

прочими Апостолами благодать Апостольства. Но на Тайной Вечери Господь произвесъ наль нимъ слъдующій судъ: горе человську тожу. имже сынъ человъческій предается: добръе было бы ему, аще не бы родился человъкъ той (Мар. 14, 21). Съ этого санаго времени оставила Јуду Божественная Благодать н вниде въ онъ "сатана (Іоан. 13, 27). На основании сего-то примъра и въ послъдующія времена произносимъ былъ и нынъ произносится судъ Епископовъ, намъстниковъ Інсуса Христа, надъ недостойными служителями Св. Церкви. Когда сей судъ поражаетъ человъка, украшеннаго Благодатію Священства, какъ недостойнаго сего великаго дара, священникъ ли то, или діаконъ: то Благодать Священства из-ГЛАЖДАЕТСЯ ВЪ ИХЪ ДУШВ И ОСТАВЛЯЕТЪ ИХЪ ВАвсегда, подобно какъ Благодать Апостольства навсегда оставила Іуду Искаріотскаго.

Слёды Латинства видимъ еще тамъ, гдё сочинитель Большаго Катихизиса объясняя причины, по которымъ св. Ап. Петръ занялъ будто первое мъсто между Апостолами, говоритъ, что «въ немъ воображашеся единство церкве Божія.» Это-мысль Латинъ, которые единство Церкви относятъ къ лицу Папы, называемаго у нихъ преемникомъ Ап. Петра по всѣмъ правамъ и власти. Но при Апостолахъ единство Церкви видимо изображалось въ Со-

борахъ, въ единствъ въры и дъйствій св. Аностоловъ, а не въ Ап. Петръ. См. Дъян. 15, 1—51. Ср. 13, 2. 3. Гал. 2, 7—15.

Нельзя не вилъть вліянія Латинства также въ отвътъ на вопросъ: сколькими гвоздями пригвожденъ былъ Христосъ ко кресту. Сочинитель Катихизиса хотя много сказаль въ отвътъ на этотъ вопросъ, но прямаго разръшенія не даль на него; онь сказаль только, куда были употреблены эти гвозди св. Константиномъ Великимъ, именно: «два на шлемъ свой вкова, а другій прикова къ браздамъ и уздѣ коню своему да сбудется реченное Пророкомъ: въ день онъ будетъ на уздъ коня царева, наречется свято Господеви Вседержителя (Зах. 14, 20) (1).» Изъ свять сдовъ видно, что Лаврентій, повидимому, допускаль не четыре гвоздя въ крестъ Спасителя, какъ говорить предание, издревле сохраняющееся въ св. Православной Церкви, но три, какъ учитъ Латинская секта, утверждающая, что ноги Христовы пригвождены были не двумя, а однимъ гвоздемъ.

Иаконецъ самое правописаніе именъ св. Отцёвъ употребляется иногда Латинское. Напримъръ, имя Св. Амвросія Медіоланскаго ци-

(1) J. 51.

шется такъ: Амбросій (<sup>1</sup>), какъ произносять обыкновенно Латины. Но святая Церковь всегда говорить: «Амвросій.»

Другіе слады Латинства, напримарь ученія о Чистилища, мы уже видали выше (\*).

б). Въ Большомъ Катихизисъ есть такія неправильности, которыя хотя н были усвоены нёкоторыми Православными Христіанами въ Москвъ до Святвйшаго Патріарха Шикона, но ноторыхъ никогда не раздъляла Вселенская Православная Церковь и которыя въ самой Москвъ утвердились только между въкоторыми и притомъ не задолго до Святвйшаго Нимона, а нотомъ были исправлены Велиниять Соборомъ. Таково ученіе о сложенім мерстовь для крестнаго зваменія. Въ Катихнзисъ говорится, что должно «три персты равно имвти, великій съ двумя малыми вкупѣ слагаеми (<sup>8</sup>)» и иотомъ следуеть объяснение значения перстовъ н извъстная выписка изъ твореній Блаж. Осодорита, попавшая въ извраниенномъ BRET BS рукописные сборники 16-го въка и оттуда въ печатныя книги. Сіе ученіе о сложенін перстовъ не принадлежитъ самому Лаврентію, а вносено въ Катихизисъ въ Москвъ, гдъ лож-

I

<sup>(1)</sup> л. 11 на об. л. 31.

<sup>(2)</sup> См. Правосл. Собесёди. 1855 г. кн. 3 стр. 145, (3) л. 5 на об.

ными сказаніями Өеодорита многіе уже стали пользоваться для распространенія новаго церстосложенія, произшедшаго отъ неправильнаго разумънія священническаго сложенія перстовъ для благословенія. Ибо а) почти въ тёхъ же словахъ, въ какихъ это ученіе изображается въ Большомъ Катихизисъ, оно представляется и въ другихъ книгахъ, напечатанныхъ въ Москвъ въ первой половинъ 17-го въка. б) Самъ Лаврентій обыкновенно говорить языкомъ, хотя во многихъ отношеніяхъ несовершеннымъ. но легкимъ для чтснія; а здъсь языкъ измъ-- няется и становится тяжелымъ, неправильв) Притомъ выше въ Катихизисъ цреднымъ. лагается отвѣтъ о сложеніи перстовъ, принадлежащій самому Лаврентію; а въ этомъ отвътв ничего не говорится о малыхъ перстахъ; напротивъ все дбло представляется такъ, что внушается мысль о сложении именно первыхъ трехъ перстовъ. «Сиде знаменается имъ (врестомъ), говоритъ Лаврентій, сложивше убо трн персты десныя руки, и возлагаеть на чело (1).» Что абйствительно токъ, а не нимие. слагаль нерсты Лаврентій, это видно изъ малаго Катихизиса Митрополита Петра Могилы, изданнаго **для противодъйствія** мудрованіямъ Латинъ во Львовъ, гдъ Лаврентій быль учителемь; въ

(1) J. 5 MA 00.

этомъ Катихизисѣ напечатано было о семъ предметѣ такъ: «рукою правою три пальца зложивши, знакъ креста святой начинай на челѣ (¹).»

Теперь легко объясняется и слово-послидующими,-паписанное въ Соловецкой рукописи Большаго Катихизиса по поскобленному (<sup>2</sup>). Мы видѣли, что эта рукопись едва ли не современна самому Лаврентію; а слово послъдующими написано почеркомъ весьма сходнымъ съ почеркомъ всей рукописи. Посему должно предположить, что сія рукопись, по написаніи ея, была свѣряема съ подлиннымъ спискомъ Лаврентія (если только не была пересмотръна самимъ Лаврентіемъ). Но Лаврентій справедливо сознавая, что въ этомъ предметв погрѣшаеть не онъ, а Московскіе ученые, не могъ не исправить въ своемъ спискъ ошибочнаго слова (малыми), Moпоставленнаго сковскими учеными; поправка, сдъланная Ла-

(2) Правосл. Собесван. 1855. кн. 4. стр. 272.

<sup>(1)</sup> Исторія Русской Церкви. Періодъ Патріари. 1853. стр. 209. Въ Московскомъ изданіи сего Катихизиса приведенныя слова перепорчены и напечатаны въ слёдующемъ видѣ: «Совокупити три персты правыя руки, сиречь великаго и малаго и третіаго, что подлѣ малаго, два же перста протягнути великій и средній.» Тамъ же.

При изображении осмаго члена Символа Въры излишие прибавлено въ трехъ мъстахъ Катихизиса слово: / «истиннаго» (1). Но за то въ четырехъ мъстахъ сіс слово опущено, вопреки отступникамъ Св. Церкви, утверждающимъ, будто опущеніемъ сего слова искажается весь Символъ Въры. Такъ, говоря объ осмомъ членъ Символа Въры, сочинитель Катихизиса вопрошаеть: «что убо намъ въщаеть сіе осмое сложеніе (<sup>2</sup>): върую и въ Духа Святаго Господа и Животворящаго, иже отъ Отда исходящаго, иже со Отцемъ и Сыномъ спокланяема и славима, глаголавшаго пророки»? и потомъ отвътствуеть: «не токмо глаголю есть Духъ Святый, и върую вонь, яко въ Свята, яво въ Господа, яко въ Животворяща» (3) и нроч. Равныиъ образомъ указывая на то, чему Богоносные Отцы научили насъ въровать въ свящевномъ Символъ, онъ представляетъ осмый члень въ следующемъ видь: «и въ Духа ръша Святаго Господа Животворящаго» (4). Опять далее говорить: «Паки же и во свя-

- (1) л. 32. 115 н 312.
- (2) т. е. членъ Символа Вѣры.
- (3) л. 113.
- (4) л. 310 на об.

шенномъ Символъ сице речемъ и тако исповълуемъ: Върую и въ Духа Святаго Господа н Жавотворящаго, иже отъ Отца нсходящаго, иже со Отцемъ и Сыномъ спокланяема и славима» и прочая (1). Изъ сего различія въ изображени осмаго члена Символа Въры вилно. что во времена Лаврентія Символь Въры еще не читался такъ, накъ теперь вездъ читають отстунники отъ Св. Церкви, что осный членъ въ Москвъ до Святвёнаго Патріарха Инкона писался различно, и что опущенія слова истикнаго въ Символъ Въры, каковое чтение и есть правильное, тогда никто не считаль сресию и поводомъ въ отступлению отъ святой Церкви, какъ стали двлать это въ последствен глаголеные старообрядцы.

Въ Большомъ Катикизней также но вполнѣ согласно съ Греческимъ тенотомъ Символа Вёры поставлено: «сгоже нарствію нёсть конца (<sup>2</sup>),» тогда какъ надлежало бы поставить: «не будеть нонца.» Ибо въ доказательство истины, заключающейся въ сихъ словахъ, приведены въ Катихионов слова, сказанвыя Арковтеломъ Гавріиломъ Иречистой Дъвъ Марів: " царствію Его не будетъ конца (<sup>3</sup>). Сін-то

(3) J. 111.

<sup>(1)</sup> л. 323.

<sup>(2)</sup> л. 110 на об. и л. 111.

слова лийствительно и взяты св. Отпами втовыго Вселенскаго собора въ Синволь Веры; NO STH CAODA ACHO NORABLIBARTE, RAND AOAMHO читать сіе выраженіе въ Символъ Въры: нбо св. Отны не дерзяули бы изменить изречения Св. Писанія, начертаннаго по вдохновенно Духа Божія. Сочинитель Большаго Катахизиса говорить (4), что св. Кирилль Іврусальмскій въ 15 опланиения приводных наъ Симвода Вввы слова будго въ следующемъ виде: « eroze нарстина листь конца,» Но это не правильно. Со. Кинилль Ісрусаланскій читаль и писаль означенныя слова такъ: «Бгоже царствно не будеть-нонца »: Это можно видьть въ такъ назнаваеной Кирилленой нин го, особенно уважаемой инимыми старообрадцами. Тамъ въ оглав-Jenine . IFpouers: ... Hat the payse " ... Data ya(2). Meraem's: EFORC HADCTRIDO NEL SAUTE REHILAL N. .....

О тонкышто олоно: «Свинителей» нановренно замвнено впадшими въ раскол\$ индателлини: Махихизная визГродно; словойзи и рантъй жев (3), инд уже гокорнина р. а. с ване запаства стал

в) Бъ Больномуъ Катнкизисъ есть поясненія и указанія на св. Алостоловъ и св. Отцевъ неправильныя, и даже есть противоръчія.

(1) л. 111. (2) л. 1. (3) л. 117 на об. Отд. IV.

Digitized by Google

Такъ говорится: «сія убо мерзость (запуствнія), толкуется по писанію Іоанна Златоустаго, воннство Антихристово, раззоряющее Церковь Божію (<sup>1</sup>).» По у св. Іоанна Златоустаго им въ бестахъ, им въ Толковомъ Апостолъ итътъ такого истолкованія.

О Пилатѣ говорится въ Катихиансѣ, что онъ «отъ Понта острова (<sup>2</sup>).» Откуда почерниуто это свѣдѣніе? Если сочинитель хотѣлъ этимъ объяснить выраженіе, находящееся въ Сямволѣ Вѣры-«при Понтійстѣмъ Пилатѣ,»: то здѣсь слово — «Понтійстѣмъ» — стоитъ виѣсто-Иомтіи. Это было собственное имя Цилата.

Въ Катихизисъ говорится, что адъ-слово Греческое и «зовется отъ неаванія и невъдзија и незнаемое мъсто разумъется (<sup>3</sup>).» Но это объяснение не правильно. Адъ значитъ- невидимый; этимъ словомъ указывается на то, что адъ есть мъсто тим, какъ и объясняется въ инитъ Іова (<sup>4</sup>).

Въ Катихизисъ говорится, что «вси святія Апостели изложища намъ правила сія, глагомоще: творите усопнимъ третниы (\*)» и проч.

- (1) ... 25.
- (2) . 56.
- (3) л. 65 на об.
- (4) IOB. 3, 13-15.
- (5) . 67.

Далве: «такожде святіи Апостоли уставиша намъ девятины (<sup>1</sup>).» Еще: «На вся лъта паки чесо ради памяти по усопшихъ творимъ? По завъщанію и по повельнію святыхъ Апостолъ. рекоша бо намъ: и на всяко лѣто память усопшимъ творите (<sup>2</sup>)» и проч. И потомъ: «Вѣждь убо се, яко написаша намъ о томъ Божественніи Аностоли, туже идъже по усопшихъ творити, третины и девятины и сорочины и лътнія намяти.» Хотя это постановленіе и существуеть въ св. Церкви и полезно лля отшелшихъ душть; однако жъ ложно Лаврентій утверждаеть, что показанныя сдова написаны самими св. Апостолами. Ихъ нътъ ни въ посланіяхъ, ни въ иравилахъ св. Апостоловъ. Св. Апостолы передали это правило посредствомъ собственнаго иримъра, безъ писанія.

На 68-ыть листь Большаго Катихианса говорится, что «за нечестиваго, аще и всего міра богатство раздася нищимъ, никоея пользы сотвориши ему.» Но на слъдующей страцицъ сочинитель, противоръча себъ, говорить уже совсъмъ другое, именно, что Траявъ, беофиль и человъкъ, котораго сухую главу видълъ св. Макарій, «получиша инлость и изъ ада избав-

(1) 67 на об. (2) л. 68. Отд. IV.

21\*

лени бына. О семъ убо и лътописцы церковныя, прибаклястъ Лаврептій, пищутъ, и Богоцесніи Отцы являютъ.»

Говоря о съдъніи на престолъ въ царствъ славы, сочинитель Катихизиса спачала спраредлито учитъ, что подъ престолемъ и съдъніемъ въ словахъ Імсуса Христа къ Апостоламъ: сядльте на обоюнадесяте престолъла – аодищо разунъть не престолъ, но честь и слаку (<sup>1</sup>). Цо далбе, представляя причину такого объясненія и говоря о Самомъ Богъ, приласываетъ Ему чувственное съдъніез «никтоже бр. отъ созданныхъ и рожденныхъ тако съдитъ, но Святая Троица. но созданну Царю и всъхъ Богу токио, съдъти, созданно же, яко рабомъ, стояти,»

Въ Катихизисъ говорится, что нечать Антихристова состоить въ томъ, когда не возноеять десную руку (въ крестномъ знаменіи) «на чело главы своея, и на животь, таже на правое плече и на лъвое (<sup>2</sup>).» Въ этомъ митьній съ одной сторони есть несправедливость; ибо въ Апокалинсисъ свазано, что печать Антихристова пріемлется на челъ и на деоной рукъ, а не состоить въ движеніи десной рукъ, дъласномъ

- (1) л. 100.
- (2) л. 102.

•

Digitized by Google

. . . .

для изображенія крестнаго знаменія. Съ другой стороны въ словахъ Катихизиса содержится опроверженіе ученія мнимыхъ старообрядцевъ о нечати Антихристовой; ибо въ нихъ называется сею печатію небрежное и неправильное изображеніе на себъ крестнаго знаменія, а старообрядцы полагаютъ ее въ сложеніи перстовъ.

Гродненскіе издатели Большаго Катихизиса не вполнѣ правильно привели объясненіе св. Іоанна Златоуста на слова св. Апостола Павла: хльбъ, егоже ломимъ (1 Кор. 10, 16). Вмѣсто того, чтобы сказать: «почто же приложи (т. е. присовокупилъ), егоже ломимъ,» какъ сказано въ самыхъ бесѣдахъ Златоуста (<sup>1</sup>) и въ Соловецной рукописи Большаго Катихизиса (<sup>3</sup>), — они напечатали: во что же преложи (<sup>4</sup>), и при этомъ измѣненіи допустили еще нѣкоторую перемѣну въ знакахъ препинанія. Отъ сего и самое объясненіе въ Катихизисѣ внушаетъ' какія-то странныя и неправильныя мысли.

г) Въ Большомъ Катихизисъ есть мъста неясныя, которыя могутъ подать читателю

(1) Бесѣды св. Златоуста на 14 посланій св. Апостола Павла. 1623 года стр. 821,

(2) **Л.** 273 на об,

(3) **Л.** 380.

Примљчаніе для нереплетчика. Этою осмушкою надобно замѣнить соотвѣтствующую осмушку въ поредыдущей книжкѣ Собесѣдника. новодъ также къ неправильнымъ мыслямъ. Такъ говорится, что мы въруя въ Бога, чтимъ и Святыхъ Его «словесы и дълы, въ писаніихъ, въ разумъніихъ, въ жертвахъ, во храмъхъ на иконахъ (<sup>1</sup>).» О какихъ жертвахъ говорится въ сихъ словахъ, сочинитель не объясняетъ, и эта неясность могла благопріятствовать жидовствующимъ, которые хотъли возстановить Ветхозавътное жертвоприношеніе и которые, можетъ быть, еще были въ Москвъ при Царъ Миханлъ Феодоровичъ.

Для поясненія того, что есть личность и что естество въ Інсусѣ Христѣ, Лаврентій указываетъ на человѣка. называющагося Павломъ, и говоритъ: «естество въ Павлѣ есть Павловство, составъ (лице, vпостась) же есть Павелъ (<sup>2</sup>).» Такія и подобныя имъ слова, предложенныя далѣе въ объясненіе того же предмета, темны и ничего не проясияютъ, а еще болѣе затемняютъ предметъ, и могуть вести читателя къ разнымъ, иногда и ложнымъ, толкованіямъ.

Объясняя слово-нашъ-въ прошенін моливы Господней: хльбъ нашъ насущный даждь намъ днесь, сочинитель Большаго Катяхизиса, между прочимъ, говоритъ: «аще оть

<sup>(1)</sup> Л. 17 на об.

<sup>(2)</sup> A. 38.

ноту лица своего хлёбъ свой ясн, се имуть быти во единой правдё Тёло Христово и хлёбъ (<sup>1</sup>).» Не ясно, какую мысль имёль здёсь Лаврентій; хлёбъ, пріобрётаемый нами, какъ бы справедливо ни пріобрётали мы его, никакъ не можеть быть равенъ Тёлу Христову, «быть во единой правдё» съ Нимъ. Такой неточный образъ выраженія можетъ иному неразумному читателю виушить мысль, что Тёло Христово можеть быть иногда замёняемо простымъ хлёбомъ, какъ дёйствительно нёкоторые заблужа, піе и замёняють.

Говоря о сошествін Св. Духа на Апостоловъ, Лаврентій между прочимъ пишеть: «но яко речеть кто существение темь спребываще и живяще. ръхъ же, яко речеть кто, во утвшеніе существенныя рѣчи, не извъстив реченія. Не бо существенно сотвори Духъ во Апостолехъ пребывающе, якоже и въ Сынъ. Но оть Божественнаго вдохнутія, и огненныхъ языкъ, и еже все мощи двйствія (2).» Не видно, какая именно мысль заключается въ сихъ словахъ. Читатель легко можеть приписать имъ какуюлибо неправильную мысль, если только подобмысль уже не заключается въ RBH CHXT словахъ.

(1) .1. 198.

(2) л. 316 на об. и 317.

Нодобнымъ юбразомъ говоря о томъ, что означаеть слово-крещеніс-и предлагая три значенія сего слова, Лаврентиї очень неясно иншеть о томъ, въ накомъ значеніи онъ самъ иринимаеть сіе слово, наміревалсь говорить с крещенія: «адъ що бестда о прещеній номъ есть, сіе предлагаємъ сже крещеніе дневно глаголеть Давидъ. во дне бо в'яща созпждутся, світлости ради отъ крещенія и чискоты (<sup>1</sup>).»

Далие, очениствуя на вопросъ, чемъ раз-. мичаются между собою жертва и таниство, онъ между прочимъ говорить: «въ семъ разнству» ють, яко тайна токмо употребляющаго ся пользуеть в освящаеть. жертва же и прочимъ вствить и далене скланить приобретение содаваеть, и Благодать у Бока хадатайствуеть и не живущимъ точно, но и усопщимъ, не о себя бо самбхъ точию, но и во воемъ міръ приносимъ ю (2).» Опять не вима ясно, какую мысль нивль сочинитель Катихнаиса ниша эти слова и что именно разумъкъ онъ подъ жертвою. Мысль его, кажется, была не совствиз върна; ибо жертву опъ поставилъ сдва ли не выше святаго талнства.

Ответствуя на вопросъ, что есть бракъ, сочинитель Катихизиса хотя и упомипасть, что ме-

(1) **a.** 361. (2) **a.** 381.



HEXE 'R HEFECTA CONPARANTCH BE GHARE IN UNC. вослонийо Божию и что сомряжение ихъ нереходить въ сожитіе нераздъльное по закони поле чину. Но что подъ выраяениемъ: по бланословенно Вежено-разуметея звысь ти самов благовление, поторое подается Вогомъ на брачущихся чребъ клужители таанства-Енископа или Священника, а подъ словани-но ваконноми чынд-чинь, установленный св. Перновно для совершения таянства Брака, чето не видно съ первато жатаяда въ этихъ словахъ. Образь: выражени употреблень недостаточный n Heditoeris. Broto Heditoeris. Broto пользуются отступники Вевноновинивской секты и на основания бего мъста Карикизиса от-Béfrature Opanie, kake Tawnered, Colepundence CB. Haphubid, a trechory and daronitaro coasttis TOLERO BRAMMETO COPREIN REMAXA & HEBBUты и благословения толителей: выразновіямь же но Слансковению Божію, по закотномъ чини усволють смысль сообразный съ своими собственными поматіями, но не тоть, который, безъ сомятнія, имъль въ виду самъ Лаврентій.

д) Въ Большомъ Катихизисѣ встрѣчаются выраженія или исприличныя, или не импьющія смысла, или заключающія въ себѣ какія-то странныя мысли. На вопросъ: какъ души человѣческія узнаютъ свои тѣла цон воскрессийн ихъ, въ Катихизисѣ тове́рится, что каждая душа узнаеть свое тёло, какъ овна на утро узнаеть своего ягненка, разлученнаго съ нею вечеромъ (<sup>1</sup>).

Объ Архангелѣ Гаврішлѣ, явнышемся къ Пресвятой Дѣвѣ для благовѣстія, говорится, что онъ «невещественныма крылома махнуль, спце глаголя: воцарится въ дому іаковли во вѣки» и проч.

На вопросъ: «паки же рцы ми, како насъ миръ сей искушаеть,» Лаврентій отвѣчаеть шуткою: «аще убо и паки вопрошаеши мя, то и паки реку ти, и отчасти явлю ти, а не все скажу ти (<sup>2</sup>)» и проч. Подобную шутку употребляеть Лаврентій въ началъ отвѣта на вопросъ: «како діаволъ искушаетъ насъ (<sup>3</sup>).»

Объ Іудеяхъ говорится, что они «яко дъти надъ азбучными письмены, и умершися впредь до совершеннаго разума, писменныхъ складовъ навыкнути не познаша (<sup>4</sup>).»

Мысль будто плоть создана прежде души, названа «блядію Оригеньскою и Латынскою (<sup>5</sup>). Выраженіе не приличное, и оно въ нослѣдствіи усвоено раскольниками. Притомъ несправедли-

л. 86 на об.
 д. 216.
 д. 218 на об.
 л. 226 на об.
 д. 352 на об.

во, что въ этомъ состояло заблуждение Оригена (1).

Вообще въ Катихизист много предлагается тонкихъ вопросовъ; но не вст они ръшаютса обстоятельно и ясно.

• Объ умерщвленін плоти говорится, что оно достигается постомъ, многими другими подвигами «и всею добродѣтельною *матицею*, еже есть къ Богу и человѣкомъ теплою любовію (<sup>2</sup>).»

О Папѣ Формосѣ сообщается ошибочное понятіе, въ послѣдствіи съ жаромъ защищаемое раскольниками, что онъ «многія ереси введе (<sup>3</sup>).»

Несправедливо говорится въ Катихизисъ, что во время молитвы мы должны «въ перси битися духовнѣ же а не тѣлеснѣ.» Въ такомъ общемъ видѣ нельзя отрицать наружнаго выраженія сердечныхъ чувствъ. Въ Соловецкой рукописи Большаго Катихизиса это мѣсто выражено иначе, именно сказано, •что должно «молитися и вперси битися духовне же и тѣлеснѣ (\*).» Но въ Поморской рукописи эта мысль представлена согласно съ Гродненскимъ изда-

- (2) J. 213 HA OG.
- (3) л. 313 на об.
- (4) Соловецк. рк. л. 111.

<sup>(1)</sup> См. Облич. Неправды раскольнич. ч. 2, л. 11. 12. об.

ніемь (1). Изъ сего сличенія видно, что первоначальный тексть, къ которому, безъ сомный, ближе подходить Соловещная, древныйная, рувопноь, изванень отступниками и въ этонь Какъ въ изображении права важномъ мъстъ. учнть они вибсто слова-Святителей-поставили другое слово, дающее мисту ту иысль, что это право принадлежить всёмъ верующимы: такъ теперь въ объяснения сущности молиты они желають уже устранить вреднее выраженіе сердечныхъ чувствь и такинъ образонъ ведуть читателя въ мысли о томъ, что восбще выражение внутреннихъ состояний внъшнее сердца, а слъдовательно и визшнее Богослуженіе не необходимо для нашего спасенія, кака дъйствительно ибкоторые отступники въ послъдстрии и стали разглашать это заблуждене, приближаясь болье и болье къ Протестантству, съ которымъ въ духъ они уже давно имъютъ сродство.

На вопросъ: «чесоже ради- нрестъ и гвозде бысть,» дается отвътъ, въ ноторомъ не видно соотвътственной мысли: «сего ради, дабы ученіе Іисусъ Христово превыше было гръхъ нашихъ (<sup>2</sup>).»

- (1) Правося. Собесбди. 1855. кн. 4. стр. 276.
  - (2) л. 51 на об.



Въ объяснении взаямнаго отношения Божественныкъ Vпостасей хотя Даврентий, какъ мы видъли, и измънилъ нъкоторыя выражения согласяе съ жимъчаниями Игумна Илии, впрочемъ нъсколько такихъ выражений осталось еще въ Натихизиетъ. Таково выражение: «Отецъ начало есть всего Божества (<sup>1</sup>).» Это выражение: показываетъ, что какъ будто Богъ Отецъ встъ начало самой, сущности Божественной, сяба. и сущности Самото Бога Отца. Игуменъ Маня: спранаданно отвергалъ таной образъ выражения въ состязания съ Лаврентиемъ: ибо такъ не выражадись св. Отцы о Богъ Отцъ (<sup>2</sup>).

е) Въ Большомъ Катихизисѣ есть такія мѣста, въ которыхъ авторъ иичльма не подтеерждаета своихъ мыслей, ни Св. Писаніемъ, ни свидѣтельствомъ св. Отцевъ, также цъ которыхъ недостаточно объясияетъ св. истичы, или слабо обличаетъ иновѣрныхъ. Такъ на вопросъ: мучатся ли души грѣнныхъ во тмѣ (до стращнаго суда), онъ отвѣтствуетъ, что на му-, чатся, но пребываютъ въ сѣтовани и скорби и въ нестерпимыхъ узахъ (<sup>3</sup>). Доказательствъ не представляется никакихъ.

(1) л. 33 на об.

(2) Догмат. Богосл. Преосв. Макарія т. 1. стр. 342-344.

(3) л. 74 на об.

О сатанѣ говорить, что онъ назверженъ былъ съ неба въ четвертый день, когда Богъ сотворилъ солнце, луну и звѣзды и когда воспѣли Богу св. Ангелы (<sup>1</sup>). Доказательства онять нѣтъ.

О прославленіи Божіей Матери говорить, что Церковь Божія «хвалить ее всёми догматы, яже предаша намъ святіи Апостолы, еже пёти и славити тоя неусыпно (<sup>2</sup>).» Но такой мысли не подкрёпляеть никакимъ свидѣтельствомъ, ни изъ посланій и правилъ Апостольскихъ, ин изъ твореній св. Отцевъ.

Слабо обличается въ Большомъ Катпхизисъ то мнъніе Латинъ, по которому они, опираясь на словахъ І. Христа, сказанныхъ св. Петру: ты еси Петръ и на семъ камени созижду церковь мою, утверждаютъ, что будто Ап. Петръ есть основаніе Церкви. Сочинитель Катихизиса опровергаетъ Латинское ажеумствованіе тъмъ, что Господь не сказалъ: созиждеши, но созижду церковь Мою (<sup>3</sup>), а главнаго основанія лживости Латинъ, то есть того, что слова-на семъ камени-означаютъ исповѣданіе Іисуса Христа Сыномъ Божіимъ,

- (1) J. 154.
  - (2) J. 232.
  - (3) J. 127 E HA OG.

какъ объясняетъ Блаж. Өсофилактъ, Лаврентій касается кратко, какъ-бы мимоходомъ (<sup>1</sup>).

Недостаточно говорится въ Катихизисѣ о клятвѣ; ибо ничего не упоминается о присягѣ, которая также относится къ роду клятвъ и имѣеть весьма важное употребленіе въ жизни Христіанъ (<sup>2</sup>).

О таинствѣ Священства сказано весьма неудовлетворительно, именно предложены отвѣты только па вопросы - что есть Хиротонія, какой внѣшній видъ и какая Благодать этого таинства (<sup>3</sup>), но ни о Божественномъ установленіи, ни о нуждѣ Священства, ни о степеняхъ, ни о томъ, кому предоставлено совершать его и что требуется отъ пріемлющихъ сіе таинство, не сказано ничего.

Въ объясненія таннства св. Евхаристія недостаточно сказано о томъ, что не должно причащаться подъ однымъ видомъ, какъ дѣлаютъ Латины, именно не подтверждено это ясными словами Господа (\*).

Въ объясненіи таинства Брака говорится, что оно двйствуется Самимъ Богомъ и самими

" and the second of the

(1) ... 128.

- (2) л. 248 на об.
- (3) J. 378 Ha of. H 379.
- (4) л. 386.

брачкининся. Азлаголющими: дазь, та посагаю въ жену мою, азъ же тебе посягаю жылыка моего.» Но им слова не гоцорихом о священноавйствующемъ посредникъ между Богомъ н людьны (1), такъ что совериление сего таниства представлено совстать не согласно съ ученить св. Отцевъисъ чиномъ, изложеннымъ съ самаго древняго времени въ требникахъ. Опущение весьма важиде, могущее полать читателю поволь къ дожнымъ мыслямъ и къ неиравнывымъ дъйствіямъ, какъ, дъйствительно и ноласть Безпоновнаять, поторые, не нитя основанія для своихь берзановныхь абйствій ни въ ев. Пфеаны, ни възтвореният св. Отцевъ, ни въ Коричей, на въ чинопосладораціяхъ св. Церкви, указывають обыкновенно на сіє мъсто Бальшаго Катихизиса, какъ на единственное однованіе, хотя основаніе, это и само, совершенно безосновательно. . . . . . . 1: \*

бочныя и неточныя выражены.

Тапъ вывсто того, чтобы нацерататы «да не будемъ увыля и лънцви во званіи нашемъ. Христіянстъмъ»—какъ написано въ Соловецкомъ спискъ Катихизиса, въ Гродненскомъ изданіи поставлено:—«да будемъ уныли и лъннвін

(1) . 392.

въ званін нашемь Христіянствать (<sup>4</sup>).» Иной читатель, ве понимая, что это ошибка, станеть еще оправлывать сю свою лёпость, къ которой

еще оправдывать сю свою льность, къ котор такъ склоненъ каждый человвкъ!

Говоря о Христіанской надежда, Лаврентій такъ опредбляетъ се: «надежда наша Хрис» тосъ (<sup>2</sup>).» Інсусъ Христосъ двйствительно называется у св. Апостола Цавла надеждою, но не какъ самая надежда, то есть состояніе духа, успоконвающагося во Христъ, о которомъ говоритъ здъсъ Лаврентій, а какъ основаніе й предметъ надежды. Опредъленіе неточнос!

Въ доказательство Божественности Св. Духа Лавренгій указываетъ на изриченіе Мисуса Христа: Дужа есть Бога (<sup>3</sup>). Цо сіе изриченію относится ко всимъ Лицамъ Пресвятыя Троицы (ср. Іоан. 4, 23) и заключаетъ въ себи иысль о духовности Божественнаго существа.

Далёе въ Большомъ Катихизисё говорится, что Духъ Святый «изходить отъ Отца, сирёчь отъ устъ Его (\*).» При этомъ пояснение вносится въ существо Божіе какое-то чувственное нонятіе, и Духъ Св. представляется ис---ходящимъ не изъ сущности Отща.

(1) л. 166 на об.
(2) л. 167 на об.
(3) л. 310 на об.
(4) л. 311 на об.
Отд. IV.

з) Въ Большомъ Катихизисѣ встрѣчаются аспужныя повторенія однѣхъ и тѣхъ же выслей.

Такъ безъ всякой нужды говорится на 132 л. и на 133 па об. о единстве и нуждъ крещенія, тогда какъ почти то же самое излагается въ своемъ мъстъ, именно тамъ, гдъ говорится о таинствъ Крещенія (<sup>1</sup>).

Подобнымъ образомъ безъ всякой нужды разрѣшается на 237 л. па об. вопросъ-«подобаетъ ли ко Святымъ честь имѣти и призывати ихъ;» потому что объ этомъ много сказано было уже прежде.

у Объ исхожденіи Святаго Духа вторично говорится въ 70-й главѣ (<sup>2</sup>), между тѣмъ накъ о томъ же предметѣ было много говорено уже въ 69 главѣ.

п) Сочинитель Большаго Катихизиса иногда занимается вопросами, удовлетворяющими одному праздному любопытству, или излагаеть свои мысли елишкомъ растянуто, или не вездѣ соблюдаетъ надлежащую связь между вопроеами, единство и порядокъ въ расположении статей и въ мысляхъ. Такъ предлагается вопросъ: гдѣ будетъ геенна (<sup>3</sup>)? На такой вопросъ

(1) л. 361 и 322. (2) л. 328 на об. (3) л. 66.

٦

Такого же рода вопросъ, предлагаемый въ Катихизисѣ: умерли ли люди, воскресшіи послѣ крестной смерти (<sup>1</sup>) Інсуса Христа? потому что разрѣшеніе и этого вопроса не относится къ составу такихъ истинъ Вѣры, которыя необходимы для нашего спасенія и которыми посему должно заниматься въ Катихизисѣ. Этотъ вопросъ предложенъ, очевидно, для удовлетворенія одного любопытства, а не для назиданія въ Вѣрѣ.

Въ Большомъ Катихизисъ вопросъ и отвъть о томъ, что законъ Христіанскій вышелъ изъ Іерусалима, вопросъ и отвѣтъ самъ по себѣ не необходимо нужный въ ряду прочихъ истинъ Вѣры, объясненіемъ которыхъ должевъ заниматься Катихизисъ, излагается на полудора страницахъ (<sup>2</sup>), тогда какъ можно было сказать объ этомъ предметѣ гораздо короче.

(1) Въ Катихизисѣ неправильно сказано: по воскресенія Христовомъ; ибо воскресшіе только вышли изъ гробовъ и явились во Іерусалимѣ по воскресенія; но востали вскорѣ послѣ крестной смерти Спасителя (Ме. 27, 52. 53).

(2) л. 18 на об. в л. 19. Отл. IV Вопросъ объ освящения субботы (<sup>1</sup>) поставленъ безъ всякой связи съ предъидущимъ вопросомъ, въ которомъ спрашивается о хитростяхъ бъсовскихъ.

Вопросъ о томъ, какъ Церковь хвалить Пречистую Приснодъву Богородицу Марію (<sup>2</sup>), опять не имъетъ никакой связи съ предъидущимъ, въ которомъ предлагается объяснить слова молитвы Господней: яко Твое есть царство и проч.

Вопросъ о всевъдънія Христовомъ (<sup>3</sup>) также не имъетъ никакой связи съ предъндущими вопросами, въ которыхъ требуется объяснить, какъ Господь Інсусъ Хрястосъ, пребывая на небеси, пребываетъ и въ святыхъ тайнахъ на землѣ,-и не видно, для чего овъ здъсь предложенъ.

Въ вопросъ объ оставления Сыномъ Бониниъ гръховъ по естеству, силою Своею (\*), оплть не видно связи съ предъидущими вопросами, въ которыхъ говорится о всевъдъни инсуса Христа.

Въ одномъ мъстъ сочинитель вопрошаетъ: «на чемъ утвержается въра (<sup>5</sup>)?» и въ началъ

- (1) J. 224.
   (2) J. 232.
   (3) J. 296.
   (4) J. 297.
- (5) л. 19 на об.

отвъта говоритъ, что она утверждается на основанія Аностолъ и Нророкъ, сущу красугольну самому Іпсусу Христу, а въ концѣ въ подтвержденіе сего приводитъ безъ всякаго отношенія къ подтверждаемой истинъ слова: «на твердъмъ камени въры твоея помышленіе утверди души моея.»

Въ другомъ мъсть сочинитель говорить о томъ, какъ должно познавать и беречься ерстиковъ; но послъ сего вдругъ начинаетъ говорить, какая страна приняла прежде Baby Христіанскую, о чемъ можно было бы совстмъ и не предлагать особаго вопроса въ Катихизнсъ. Далъе говорится безъ всякаго порядка противъ Латинъ, именно, что не они первые приняли св. Въру. Потомъ, съ излишнимъ многословіемъ раскрывается вопросъ, когда крещенъ. былъ Русскій народъ (1), и утверждается, что онъ крещенъ первоначально св. Андреемъ Первозваннымъ (<sup>2</sup>), вопреки сказанію древнихъ льтоиисцевъ, которые повъствуютъ только, что св. Андрей поставиль кресть на тъхъ горахъ, гдъ нынь Кіевъ, и плылъ вверхъ по Дивпру, но не говорять, чтобы святымъ Андреемъ былъ крсщенъ Русскій народъ (<sup>3</sup>).

(1) л. 21-29 на об.

(2) J. 27 Ba of.

(3) Вотъ сказаніе древабйшаго літописца о св. Андрев Первозванномъ: «Якоже ріша, Оньдрію уча-

i) Въ Большомъ Катихизисѣ усматриваются иногда слова и обороты не Славянскія или Русскія, но Литовскія; напримѣръ говорится: «чесому научаемся зъ сего единонадесятаго стиха (<sup>1</sup>)<sub>х</sub>» «иже суть скупостію ограждышеся,

щю въ Синопін и пришедшю ему въ Корсунь, увидѣ, яко изъ Корсуня близь устье Антпрыское, въсхотв понти въ Римъ и приде въ устье Дивпрьское; оттол'в повде по Дивору горв, и по приключаю ириде и ста подъ горами на березъ. Заутра въставъ и рече къ сущемъ съ; нимъ ученикомъ: «видите ли горы сія? яко на сихъ горахъ возсілетъ благодать Божья, ныать градъ великъ быти, и церкви многи Богъ въздвигнути имать.» Въшедъ на горы сія, благослови я, постави кресть, и помоливъся Богу, я сълёзъ съ горы сея, идъже послёже бысть Кіевъ, и понде по Дивпру герв. И приде въ Словия, идѣже ныпѣ Новъгородъ; и видѣ ту люди сущая, како есть обычан имъ, и како ся мыють, хвощутся, и удивися имъ. Иде въ Варяги и приде въ Римъ, исповѣда, елико научи и елико видѣ, и рече ниъ: «дивно видъхъ Словѣньскую землю, идучи ми сѣмо видахъ бани древены, и пережгутье е рамяно, совлокуться и будуть нази, и облёются квасоть усніянымъ, и возмуть на ся прутье младое, быються сами и того ся добьють, егда влізуть ли жави, и обліются водою студеною, тако оживуть; и то творять по вся дни немучими никимъже, но сами ся мучать, в то творять не мовенье собѣ, а мученье.» Ты слышаще дивляхуся; Оньдрей же бывь вь Рвме, приде въ Синопію (Полн. Собран. Л'втопис. т. 1. 1846 отр. З и 4). (1) J. 134.

иніи же завистію скугориваются (1).» Вмисто. носледняго слова гораздо приличнее употреблено въ Соловенкомъ спискъ Катихизиса слово «тають (2),» которое безъ нужды изивнено въ Поморскомъ спискъ и въ Гродненскомъ ИЗД)нін. Вообще образъ ручи Большаго Катихизич. са съ перваго взгляда представляется довольно легкимъ и по мъстамъ даже пріятнымъ; но при внимательномъ разсмотрени открывается, что онь не вполны соетвытствуеть велично тыхъ нетинь, объясненіемь которыхь должень -овимматься Катихизись, и не имветь въ себь той снаы и важности, которою укращались и украшаются донынь творенія Отцевь и Учителей св. Православной Церкви. Въ легкости р'вчи скорбе видно сходство Катихизиса съ Латин-> скими сочиненіями Богословскаго содержанія, чёмь отнечатовь твердости Вёры, живущей въ Православной Церкви.

Изъ сдъланныхъ нами замѣчаній становится понятнымъ, почему Большой Катихизисъ Лаврентія Зизанія запрещенъ былъ Вселенскими Святѣйшими Патріархами въ употребленію, между Православными Христіанами, почему Святѣйшій Филаретъ Патріархъ Московскій приказалъ сжечь его, какъ свидѣтельствуетъ преданіе, и вообще почему сей Катихизисъ не

- (1) л. 201.
- (2) J. 134.

принять въ употребление Православною Церковію. Изъ сихъ замъчаній открывается также н то, что чтение Большаго Катихизиса не можеть быть разръшено Православнымъ Христіананъ и на будущее время. Въ этопъ можетъ убъанться всякій здравомыслящий члень св. Церние и станата исо въ Катихизиев вывств съ мравильными IIOHATIAMN содержится много ошнбочныхъ мыслей и выраженій, которыя вићсто адравой и твердой пинци могутъ давать душъ съмена вредныя и произвести въ умъчнтателя разногласие съ святою Православною Церковію. Посему необходимо должно удалить оть усть Христіянскихъ саный сосудъ, заключающій въ себѣ сію отраву: вбо все, что не согласно съ св. Православною Нерковію, есть отрава. И эте правило относится не только къ насомымъ, но и къ Пастырямъ, Священникамъ, которые не иначе могуть пользоваться Gan шимъ Катихизисомъ, нанримиръ въ состязаніяхъ съ отступниками, какъ по благословенію и подъ руководствомъ Енископовъ, находящихся въ союзъ Въры и послупанія съ св. Вселенскою Церковію; ибо чрезь вихъ ниспосымется оть Св. Духа благодать вросвёщения н MYADOCTH.

(Продолжение будеть).

## **ВЫНИСКА**

изъ записной книжки одвого стараго ночтеннаго законоучителя.

Законоучители обучають дътей Въръ, т. с. Иравославному Христіанскому ученію, къ несчастію, пе одинаково.

Иные стараются напечатлевать Христіанское ученіе только въ намяти дітей.

Иные кромъ сего стараются и о томъ, чтобы дъти основательно поняли Христіанское ученіе, но при семъ не стараются произвести въ ихъ сердцъ расположенія жить согласно съ тъмъ ученіемъ.

Иные стараются произвести въ дътсномъ сердцъ и расположение жить по Христіанскому учению; но не довольно просвъщають дътскій разумъ, не раскрывая Христіанскаго ученія вполнъ и во взаимпомъ отпошеніи его истинъ.

Иныс, цаконецъ, не только достаточно просв'вщиють д'втекій разумъ и твердо укр'виляють Христіанскос ученіе въ д'втекой намяти, но и производять въ сердцъ дътей живое расположение жить по принятому ими учению.

Изъ всѣхъ этихъ Законоучителей полезно и спасительно дѣйствуютъ только послѣдніе Законоучители.

Поэтому истинно полезное и спасительное наставленіе дѣтей Христіанскому ученію бываеть только тогда, когда дѣти

1) ясно выразумъвають преподанное имъ ученіе,

2) твердо запечатлѣвають его въ своей памяти и

5) получаютъ живое расположение жить сообразно съ тъмъ ученіемъ.

Дабы твердо напечатлѣть Христіанское ученіе въ памяти дѣтей, должно стараться довести ихъ до всевозможно яснаго выразумѣнія того ученія. Ясное выразумѣніе ученія всего надежнѣе укрѣпляеть то ученіе въ памяти.

Чтобы произвести въ дѣтяхъ живое расположеніе жить по тому ученію, Законоучителю необходимо нужно имъть въ себъ

а) страхъ Божій,

б) усердіе научить,

в) кротость,

г) териъніе,

д) любовь,

е) отеческую степенность и строгость,

ж) жизнь по преподаваемому ученію.

Друже! Ежели у тебя нёть этихъ качествъ, то не берись учить дётей: ты испортишь ихъ. Ежели же ты имѣешь ихъ, то принимайся съ Богомъ. Два твои слова произведутъ больше, нежели многіе, отличные уроки другихъ учителей. Цотому что все, что ты будешь говорить, будешь говорить отъ полнаго сердца; а до сердца всегда доходитъ и движетъ сердце только то, что исходитъ отъ сердца.

Чтобы тебъ, какъ Законоучителю, надежнъе пріобръсти страхъ Божій и постоянное усердіе правильно учить дътей Христіанскому ученію, тебъ нужны три способа слъдующіе:

1) Когда смотришь на дътей, которыхъ тебъ должно учить, думай такъ: «Эти дъти «суть дъти Божіи, всъ куплены безцънною «кровью Сына Божія; всъ обречены въ храмъ «Всесвятаго Духа; всъ воспитанники Ангеловъ, «радость родителей, цвъть человъчества, надеж-«да будущаго лучшаго потомства.»

2) Когда смотришь на дътей, которыхъ тебъ должно учить, думай такъ: «ежели бы эти «дъти знали, какъ много зависить ихъ благо-«честивая жизнь отъ моей жизни: то всъ они «бросились бы передо мною на колъни, и въ «одинъ голосъ умоляли бы меня съ самымъ «сердечнымъ чувствомъ: любезный учитель! «будь истинно благочестивъ, дабы заставить «пасъ быть благочестивыми! Иди неуклонно на «небеса, дабы и мы стремились туда же!»

3) Когда смотришь на двтей, которыхъ тебѣ должно учпть, думай такъ: «при моемъ «внимательномъ наставленіи, эти дѣти Божін «могутъ навсегда остаться дѣтьми Божінми, и «прайне будутъ благодарить меня при своей «смерти, а особливо на судѣ Божіемъ. Въ про-«тивномъ случаѣ они удобно могутъ испортить-«ся, уклопиться съ пути спасенія и ужасно бу-«дутъ проклпнать меня при своей смерти и на «судѣ Божіемъ! Своими упреками во всю вѣч-«ность они будутъ умножать мон и безъ того «ужаснѣйшія муки въ аду.»

Чтобы урокъ твой былъ спасителенъ, тебъ испремънно должно:

1) Импьть чистоту нампьренія, т. е. нетинное желаніе просвѣтить разумъ и согрѣть сердце дѣтей, къ которымъ идешь съ уреконъ. Безъ этой чистоты намѣренія ты будешь ная нустъ, и посему бездѣйственъ, или еще проникнутъ корыстолюбіемъ, тщеславіемъ, честонобіемъ. А корыстолюбіе, тщеславіемъ, честонобіе желаютъ, чтобъ дѣти казались быстро успѣвающими и знали осебенно то, что нравится ихъ родителямъ нам пачальникамъ, а не то, что полезно дѣтимъ. И какъ дѣти какъ-то всегда гораздо легче приятияютъ уреки намятью, нежели разумомъ; то всѣ дурные учи-

Digitized by Google

----

тели исегда стараются болье уноренять свой урокъ въ памяти дътей; между же твиъ разумъ ихъ остается безъ свъта, а сердце безъ теплоты.

2) Имѣть с*миреніе*. Смиреніе весьма нужно тебѣ потому, что при всѣхъ своихъ свѣдѣціяхъ и при всемъ своенъ стараніи самъ собою ты не можешь пренодать дѣтямъ ни одного ученія такъ, чтобъ они обратиди его въ правило своей жизни. Ибо, какъ говоритъ св. Апостолъ, мы только сажасмън по ливаемъ, а возращаетъ Богъ (1 Корино. 3, 7). Да и вообще Богъ даетъ Свою благодать, а слѣдовательно успѣхъ во всяконъ дѣлѣ, смиреннымъ (lakoв. 4, 6).

5) Имёть упованіе на Божію помощь. Это упованіе крайне нужно Законоучителю потому, что онь очець часто можеть найтись нь такомь положеніи, что ему кажется, будто онь; при всемь своемь стараніи о двтяхь, не произведеть въ дётяхь ничего. Уповаліе же на помощь Божію, ежели оно въ немь живо, тотчась укрѣпить его мыслію, что Господь Бовь соддаль его учениковъ для вѣчной жизни, что Сынь Божій умерь за мхъ спасеніе, что Сви Духь избрадь ихъ въ храмъ Себѣ, и что, слѣдовательно, Господу Богу угодно, чтобъ они всё позналя истану, сдълались благонестивыми и спаслись (1 Тимов. 2, 4); а носему, конечно. Онъ всёмъ имъ далъ способность познать истину и сдълаться благочестивыми.

4) Наконецъ имъть молитеу; ибо всякой совершенный даръ ниспосылается намъ, какъ говорить св. Апостолъ, отъ Отца свътовъ по молитвъ (Іаков. 1, 18). Посему безъ усердной молитвы никогда нельзя ждать ни отъ какого нашего предпріятія ничего истинно добраго и спасительнаго. Посему Законоучителю всякой разъ, какъ онъжелаетъ дать урокъ, прежде дожлно молиться какъ о себъ, такъ и объ ученикахъ.

О себѣ онъ можетъ молиться такъ: «Гос-«поди Боже всемилостивый! Ты благоволилъ «избрать меня въ уста, которыми Тебѣ благо-«угодно бесѣдовать съ Своими возлюбленными, «н въ руку, которою Тебѣ угодно вести ихъ! «Просвѣти меня Твоимъ свѣтомъ! Укрѣпи Тво-«имъ всемогуществомъ! Руководствуй Твоею «мудростію, чтобъ я дѣйствовалъ достойно «Тебя!»

Объ ученикахъ онъ долженъ молиться такъ: «Господи Боже! Тебѣ угодно, чтобъ эти дѣти «узнали истину, приняли ее сердцемъ, управ-«лялись ею въ жизни и спаслись! Просвѣти «ихъ разумъ къ ясному уразумѣнію истины! «Умножь ихъ вѣру, расположи ихъ сердце и «укрѣпи ихъ силы, постоянно и неуклойно'слѣдо-«вать въ своей жизни Твоей вѣчной и единой «спасительной истинѣ!» Ученія въ Христіанской Вѣрѣ двоякаго рода. Однѣ постяжимы для насъ; другія не постижимы.

Ежели какое-либо учение для насъ постиι٠, жимо, то мы можемъ и должны смотръть на него оконъ разума и окомъ въры. Отъ такого авоякаго взора на него не должно удалять и автей. Впрочемъ при этомъ надобно поступать съ большою осторожностью. Потому что если явтямъ объясняется что либо преимущественно посредствомъ разума, то въ нихъ возбуждается охота ломать голову, а ввра остается безъ упражненія, мало по налу ослабъваеть, и иногда даже совстмъ пропадаетъ. Посему и при такомъ учении, истина котораго познается нашимъ разумомъ, всегда должно класть въ основаніе въру, т. е. пріучать детей, чтобъ они върнли истинъ какого либо ученія не потому, что истина того ученія усматривается разумомъ, но потому, что то учение сказано Господомъ Богомъ. Ибо дътямъ преимущестчастію потовенно должно образовать въру. му, что ввра раскрывается въ человъкъ всегда прежде разума, частію потому, что она нужна намъ и тогда, когда мы понимаемъ что нибудь и посредствомъ разума, ибо убъждение Въры гораздо"сильные дыйствуеть на нашу двятельность, нежели убъждение разума. Со азлистия на

Итакъ при учеліи, поторое ножно постигать и полезно разумомъ, сказать дѣгланък «это ученіе можно понять и разумомъ,» но вссгда надобно въ то же время сказать и то, что ученіе то должно принять за истину не потому, что понимаемъ его разумомъ, а нотому, что его сказалъ Богъ. Мы можемъ заблуждаться въ мышленіи, но Богъ-никогда. Что сказалъ Богъ, то несомпънно истина, и не можеть не быть истиною. Богъ всевъдущъ и совершенно метиненъ.

Въ случаѣ словъ человѣка недовѣрчивато или упрямаго: «это неповятно», --всегда надобно твердо говорить: «мы очень многаго не ноонимаемъ, но это не причина не ирнинмать за «истину того, чего не попимаемъ. Мы не пони-«маемъ, какъ наша дуна приводитъ въ давже-«ніе нашъ глазъ, вашу руку, ногу и т. п., од-«нако жъ мы ни мало не солнѣваемся, что это «танъ. Если же мы не попимаемъ многаго взъ «земнаго, то удивительно ли, что не понимаемъ «много небеснаго?»

Многіе стараются объяснять неностижимыя тайны подобіями; по какь этого часто пемая делать безъ вреда; то лучше всего инкогда не нользоваться симъ способомъ изъяснеція, а твердо говорить, что такъ сказалъ или установилъ и повелълъ Богъ.

## НЕ ДОЛЖНО ПРИЛБПЛЯТЬСЯ КЪ ЗЕМ-

## нымъ Благамъ.

(Объясненіе Ев. отъ *Матоея* зач. 17, 18 и 19. Гл. 6, ст. 19—33).

Объяснивъ, что добрыя дёла должно совершать для одного Бога, Господь поучаетъ, что кромѣ Бога, нп къ какому другому предмету не должпо привязывать своего сердца. Доселѣ Онъ обличалъ тщеславіе; теперь обличаетъ корыстолюбіе: поелику сіи пороки сродны между собою. «Ничто столько не заставляетъ любить богатство, говоритъ Св. Іоаннъ Златоустъ (<sup>1</sup>), какъ тщеславіе; поелику и толпы служителей, и золотомъ одѣтыя дошади, и серебряные столы, и подобныя весьма смѣшныя вещи придуманы людьми

(1) Бесёды на Ев. Матеея стр. 425. Огд. IV. 25 не для того, чтобъ удовлетворить нуждѣ, или чтобъ получить удоволествіе, но для того, чтобъ выказать себя предъ другими.»

Наставленія, содержащіяся здѣсь, повторяются въ Св. Евангеліи отъ Луки 12, 24—34, хотя не въ однѣхъ и тѣхъ же выраженіяхъ и не въ одинаковомъ порядкѣ.

Всѣ наставленія раздѣляются на двѣ части; въ первой показывается, что не должно скрывать сокровищъ земпыхъ съ пристрастіемъ къ нимъ (ст. 19–24;) во второй, что и о самыхъ необходямыхъ предметахъ, каковы пища и одежда, не должно прилагать такой заботы, которая бы возмущала миръ души и подавляла падежду па Бога (ст. 24–35).

Говоря о земныхъ сокровищахъ, Спаситель учитъ, что они а) ненадежны и непрочны (ст. 19–20.), б) ослъпляютъ духъ (ст. 21–23), и в) отвлекаютъ сердце наше отъ служснія Богу (ст. 24).

Ст. 19. Не скрывайте себъ сокровищь на земли, идъже червь и тля тлить и идъже татіе подкопывають и крадуть.

Сіе наставленіе, какъ объясняетъ Св. Златоустъ (<sup>1</sup>), есть продолженіе преподаннаго Господомъ выше наставленія о милосердіи и милостынѣ. « Выше Інсусъ Христосъ говориль тодько о томъ,

(1) Бесяды на Ев. Матеея стр. 425.



что должно быть милосердымъ, а эдесь ноказываеть и то, въ какой степени должно быть милосердымъ (1) ... Тамъ сказалъ: хотящеми сидитися съ тобою и ригу твою взяти, отпусти ему и срачицу. Злъсь заповѣдуеть презирать богатство и раздавать оное бъднымъ и тогда, какъ никто насъ не обижаеть и не влечетъ въ судилище (2)... И побуждаетъ слушателей къ сей добродътели тъмъ самымъ, чего они нанпаче страшатся. Чего страшишься ты, говорить Ояъ? Ужели истощится твое богатство, если ты подань милостыню? Ивтъ, нодавай милостыню, и тогда оно не истощится, и что удивительне, оно не только тогда не истощится, но еще получить большее приращеніе; ибо къ нему присовокупятся и блага небесныя (<sup>в</sup>).... Но еъ другой стороны, если не нодашь милостыни, оно погибнеть (\*).... Не закапывай въ землю пи золота и ничего другаго сему подобнаго; ибо сокровние ты собираены для: червя, тля и для воровъ (<sup>5</sup>).»

Ст. 20. Скрывайте же свбы сокровище на небеси, идњже ни червь ни тля тлить,

(1) Бестды на Ев. Матеел стр. 425.

- (2) Тамъ же стр. 426.
- (3) Тамъ же стр. 427.
- (4) Tanl me.

(5) Тамъ же стр. 429. Отд. 1V.

25\*

и идъже татіе не подкопывають, ни крадуть.

Сокровища на небъ суть въчныя блага, которыя уготовляетъ Богъ любящимъ Его. Скрывать, или собирать сокровища на небъ, значить направлять свос сердце къ Божественнымъ предметамъ и упражняться въ томъ, что угодно Богу и за что Онъ воздастъ намъ въчною наградою.

Ст. 21 Идљже бо есть сокровище ваше, ту будеть и сердце ваше.

Почему не должно собирать сокровниць на земль, это показано уже выше въ 19 и 20 ст., именно потому, что они тленны и скоронреходящи. Но здёсь присовокупляется новая причина: сердце, прилъпившись къ земнымъ предметамъ, будетъ не господствовать надъ ними, но само раболънствовать имъ. «Хотя и ничего подобнаго (т. е. истребленія богатства оть червя, тли и татей) не случится, говорить Св. Златоусть, объясняя сін слова; впрочемъ не малый для тебя вредъ, если ты будешь прилъпленъ къ земному: ты будешь рабомъ вмъсто свободнаго, отпадешь отъ небеснаго, не въ состояніи будешь помыслить о горнемъ, а только о деньгахъ и процентахъ, о долгахъ, о прибыткахъ и гнусныхъ корчемствахъ. Что можеть быть бъдственнъе сего? Такой человъкъ BIIAдаетъ въ рабство, тягчайшее рабство всякаго

раба и, что всего гибельние, произвольно отвергаетъ благородство и свободу, свойственныя человѣку. Сколько нн бесвдуй съ тобою, имъющимъ умъ пригвожденный къ богатству, ты не можешь услышать ничего полезнаго и необходимаго для тебя. Но, какъ несъ въ договищѣ, прикованный къ заботамъ о деньгахъ кръпче цъпи, бросаешься ты на всъхъ прихоаящихъ къ тебъ, занимаешься только твмъ. чтобы для другихъ сохранить лежащее у тебя сокровнще. Что можетъ быть бъдственнъе сего (1)?... Ибо гать будеть сокровище твое, тамъ будетъ и сердце твое. Но полагая свое сокровище на небъ, не только имъешь ту выгоду, что за сіе сподобишься небесныхъ почестей, но еще и здъсь получишь награду, возносясь на небо, помышляя и заботясь о небесноиъ; ибо очевидно, что ты туда же перенесешь и умъ свой, куда положишь свое сокровнще (<sup>2</sup>).»

Ст. 22. Свътильникъ тълу есть око: аще убо будетъ око твое просто (<sup>3</sup>), все тъло твое свътло будетъ: 23. Аще ли

(1) Бесталы на Ев. Матеея стр. 428.

(2) Тамъ же стр. 429.

(3) 'Απλού; (простый) означаеть 1, простый, единачный, несложный; 2, пеповрежденный, здоровый. же око твое лукаво (') будетъ, все тъло твое темно будетъ. Лще убо свътъ, имсе въ тебъ, тма есть, то тма кольми.

«Спаситель, говоритъ Св. Іоаниъ Златоусть объясняя сіе мѣсто, обращаеть свое слово къ более ощутительнымъпредметамъ. Такъ какъ онъ упомянуль о порабощеніп и плвненія ума, а это для многихъ было неудобопонятно: то овъ при**дагаеть** свое учение къ предметамъ внвимать и предъ очами находящимся, дабы по снив моган уразумъть и то, чему подвергается умъ. Спаситель сказаль какъ бы такъ: если не знаешь, что значить повреждение, случающееся съ умомъ: то научись сему изъ разсмотрънія вещей телесныхъ. Ибо что значить глазъ для твла; то самое и умъ для души. Конечно ты никогда бы не захотълъ носить золота, облекать ся въ шелковыя одежды и вмъсть быть сленымь, но здравіе очей предночель бы всей таковой пышности. (Ибо если лишишься зръ-

У сединдесяти толковниковъ оно тождезначуще съ дляхдарос цёльный, здоровый. Такъ облясняетъ сie слово и Блаж. Өеофилактъ, замёняя его другимъ ума; здоровый.

<sup>(1)</sup> Почаров, (лукавый), будучи употреблено о твлесномъ окъ, означаетъ-больный, какъ Евр.-ра. У Грековъ выраженія почаров, ёхен, како, ёхен противоположны слову буглічен быть здоровымъ.

нія, то никакой пе будеть для тебя пріятности въ жизни). Но какъ при слъпоть очей и прочіе члены, не пользуясь более светомъ, очень ослабъвають въ своей дъятельности: такъ равно и по растятни ума жизнь твоя исполнится безчисленныхъ золъ. Посему какъ касательно тъла мы наипаче заботимся о томъ, чтобы имъть здоровое зръніе: такъ и касательно души преимущественно должны заботиться о здравіи ума. Если, ослевные умъ, долженствующій 40ставлять свътъ и прочимъ способностямъ, то чёмъ смотрёть будемъ? Загради источникъ, изсушишь рѣку; подобнымъ образомъ кто помрачаегь умъ, тотъ приводить въ безпорядокъ всѣ дъйствія его въ настоящей жизни (1).»

Привязанность къ земнымъ благамъ производитъ то, что сердце живетъ только въ кругъ земнаго. Но если око сердца земное, то въ какой тмъ будетъ находиться весь человъкъ, и всъ его дъйствія, которыя должны освъщаться симъ окомъ!

Свътильникъ тълу есть око. Глазътълесный имъетъ только пріемлемость для свъта. Поелику же пріемля свътъ, онъ при посредствъ его видитъ все, что находится вокругъ него, и преимущественно тъло, какъ предметъ

(1) Бестды на Ев. Матеел 429. 430.

ближайшій къ нему; то справедливо называется свётильникомъ, освёщающимъ тѣло и сообщающимъ ему возможность дёйствовать. Посему даже и языческіе писатели называли сго свѣтильникомъ.

Аще убо будеть око твое просто, все тъло твое свътло будеть. Если око чисто, не повреждено: то для всъхъ членовъ служитъ свътильникомъ, такъ что они могутъ дъйствовать безошибочно. Чистый глазъ предохраняетъ отъ паденія человъка, пдущаго путемъ кривымъ и скользкимъ.

Аще ли же око твое лукаво будеть, все тъло твое темно будеть. Но если око твое повреждено: то все тъло твое темно будеть; рука не будетъ знать, къ полезнымъ нли вреднымъ предметамъ она простирается; нога не будетъ знать, на безопасное ли мъсто она ступаетъ.

Аще убо свъть, иже въ тебъ, тма есть: то тма кольми! Господь прилагаетъ взятую Имъ отъ тёлесныхъ членовъ притчу къ духовному состоянію человѣка. Свѣтомъ человѣка, находящимся въ немъ самомъ, называется умъ сго; ибо онъ освѣщаетъ пути нравственной жизни. Богъ, говоритъ Онъ, даровалъ намъ умъ для того (какъ объясняетъ Св. Златоустъ), дабы мы разсѣвалн мракъ невѣдѣнія, имѣли правильное понятіе о вещахъ, и, пользуясь нмъ, какъ орудіемъ и свътомъ противъ всего скорбнаго и вреднаго, пребывали безопасны. А мы сей драгоцвнный даръ промвниваемъ на лишнія и безполезныя вещи. Чго пользы въ воинъ, украшенномъ золотомъ, когда военачальникъ плъненъ? Какая выгода въ украшенномъ кораблъ, когда кормчій содълается добычею волнъ? Что пользы въ стройномъ твлъ, когда глаза будуть лишены зрънія? Если бы кто врача, который долженъ быть здоровымъ, чтобъ лечить болѣзни другихъ, повергши въ болѣзнь, положиль его въ позлащенной храминь на серебряную кровать,-то изъ этого какая польза вышла бы для больныхъ? Такъ и ты, если повредишь умъ, могущій обуздывать страсти, и нривяжешь оный къ сокровищу; то не только не получишь никакой пользы, но напротивъ много потеряешь и нанесешь своей душть вредъ (1).»

Поелику Спаситель изображаеть здёсь общій внутренній законъ человѣка, по которому развивается нравственная жизнь его; то изъ сего изрѣченія должно заключить, что въ каждомъ человѣкѣ есть извѣстная степень прозрѣнія въ истину и что человѣческая природа не такъ разстроена грѣхомъ, чтобы въ ней не ос-

(1) Бесфды на Ев. Матеея стр. 431. 432.

тавалось нимальнией свособности къ познанию истины и къ дъланию добра.

Здравіе внутренняго она состонть въ тохь, когда оно не помрачено какою-либо гриховною страстію, цли какимъ-либо пристрастіемъ къ земному.

То тма кольми! Если то, что молжи освъщать правственныя двйствія наши и оть чего все въ душъ нашей должно получать свътъ, темно: то какъ темна должна быть самая 06лесть, которая должна быть осв'ящаема сняз свътомъ, область склонностей, побужленій н льйствій! «Если ты оковаль свой умь заботою о богатствь, пищеть Блаженный Ссофиланть (1). то ты погасних свътники, омрачних свою душу; потому что, какъ око, когда оно просто, то есть здорово, осв'вщаеть тело, а когда лукаво, то есть нездорово, оставляеть его во тите такъ и умъ заботами ослъпляется, а при слъцоть ума темна бываеть и вся дуща; мбо умъ есть око души.« Подобнымъ образомъ Св. Златоусть говорить: жесни свътнаьникъ души гаснетъ, если коричій дъластся добычею BOJHL, если военачальникъ берется въ цабяъ, то какая надежда спасенія остается для подчиненныхъ (<sup>2</sup>)!» Тотъ, чье сердце ослѣплено какою либо страс-

(2) Бесьды на Ев. Матовя стр. 430. 431.

**3.66** 



<sup>(1)</sup> Благовъстивкъ стр. 123. 124.

тію, Ас можеть совернать ничего, кримв двль тмы. Какъ легко избираеть осланасиный человакъ ложное вмасто истиннато, злосавмасто добраго, грахъ вмасто добродатели! Какъ легко уклоняется онъ отъ пути неба и визвергается въ бездну ада!

«Видишь ли, говорить Св. Златоусть, какъ преимущественно твмъ самымъ. Спаситель чъмъ люди наиначе побуждаются къ пороку. отвлекаетъ ихъ отъ онаго, и ириводятъ въ добродътели? Для чего желаешь богатотва, говорить Онъ? Не для того ли, чтобы веселиться и роскошествовать? Но сего-то ты и не нелучных. а встр'ятишь совс'ямъ протняное: если, лишенные очей, мы по причинъ сого несчастія не наслаждаемся никакими удовольствіями: то тъмъ лаче должны онущать сіс по развращенія п ослъплении ума. Для чего ты заканываещь въ землю свой сокровница? Для того ли, чтобъ безопасные сохранить ихъ? Но и здесь испытаешь совершенно противное. Такимъ образомъ какъ постящагося, подающаго милостыно изъ одного тщеславія, Онъ твмъ самымъ удержаль отъ тщеславія, чемъ нанначе они нобуждаются къ опому: такъ и сребролюбца Онь отвлекаеть оть привязанности въ богатетву твиъ самымъ, о чемъ онъ преимущественно заботится. Чего желаешь ты, говорить Онъ? Того ли, ччгобъ сохранилось твое богатство, чтобъ роскошест-Отд. IV. 24

вовать. чтобъ славиться и васлаждаться удовольствіемъ? Все сіе доставлю тебѣ съ велякимъ избыткомъ, если положишь золото тамъ, гаъ Я тебъ повелъваю..... Какъ находящиеся во тмв, ничего не видя ясно, когда увидять вервь, думають, что это змъй, a когда увидать горы и дебри, умирають отъ страха: такъ п корыстолюбцы то, что другимъ кажется не страннымъ, почитаютъ за страшное по своей подозрительности. Они страшатся бъдности, или справедливъе, страшатся не только бъдности, но и всяваго маловажнаго убытка. Есля потерпять какой-либо малый ущербъ: то печалятся и сокрушаются гораздо более, нежели ть, кои не имъють даже необходимой пищи. Многіе наъ богачей, не перенося таковаго несчастія, удавились. Равнымъ образомъ обылы и насилія для нихъ кажутся столь несносными, что и оть сего многіе лишили себя жизни. Богатство кром'в служенія себ'в самону яблаєть ихъ по всему прочему неспособными. Когда оно заставляеть ихъ служить самому себь: тогда они ръшаются и на смерть, и на раны, и на безчестіе, и на всякое постыдное дъло. Это составляетъ самое крайнее несчастие! Гдъ надобно имъть теритніе, тамъ они слабте встлъ. А гав надлежало бъ имъ быть осторожными, тамъ они бывають безстыдны и наглы. Они той же подвергаются участи, какой и тогъ,

кто все свое имущество расточитъ на немуж-Ибо таковый не благоразумно расточныши вст свои стяжанія, когда настаеть

ныя веши.

время для нужныхъ издержекъ, ничего нс имъя, претерпъваетъ тягчайшія бълствія. И какъ свъдущіе въ хитрыхъ искусствахъ, при помощи ихъ, на эрълищъ перевосятъ много страшнаго и опаснаго; а въ другихъ полезныхъ и необходимыхъ дълахъ для всъхъ кажутся достойными осмћянія: такъ поступають и корыстолюбцы. Ибо какъ тъ, ходя по протянутой веревкъ, показываютъ на опой большое присутствіе духа, но когда какая-либо необходимость потребуетъ отъ нихъ отважности и мужества, то ови и придумать не могутъ, какъ на то рытиться: такъ точно и богатые на все рипаются для богатства, а для любомудрія не могуть отважиться ин на что, ни на малое ни на великое. И какъ тъ занимаются и опаснымъ и безполезнымъ дъломъ: такъ и сіи перевосить многія опасности и трудности, но не достигають никакой выгодной цвли, и покрываются сугубою тмою: поезику и отъ развращения ума своего саблотствують, и отъ несбыточности предпріятій помрачаются великою своихъ тмою: почему и не могутъ смотръть свободно. Нахоляшійся во мракъ, при появленіи солнца, освобождается отъ тмы: лишенный же зрънія, лаже и при появлении солица, не видить. То 24\* Ота. ІУ.

же самое бываеть и съ богатыми. Ибо даже в тогла, когда Солнце правды осіяваеть и наставляетъ ихъ. они не чувствують: поезных богатство ослѣпило ихъ очи. Почему и страждуть сугубою слепотою, и сами оть себя, и оть того, что не внимають учителю. Итавъ будемъ тицательно внимать Ему, дабы, хотя и поздно, проэрѣть. А какъ можно прозрѣть? Ты провришь, если познаешь, какъ ты сталь слъпъ. Какъ ты сталъ слъпъ? Отъ злаго вожделънія. Страсть къ деньгамъ, подобно вредоносной мокроть, покрывши чистый зрачекь глаза, навлекла на тебя густое облако. Но н облако сіе можно удобно разогнать и разсвять, если примемъ лучъ Христова ученія, если булемъ внимать Его паставлению и словамъ: не скрывайте себть сокровниць на земли. Что мнъ пользы отъ слупканія, скажешь ты, когда вожделёніе обдержить меня? Но непрестаннымъ слушаніемъ можетъ быть истреблено и саное вожделѣніе (1).»

ст. 24. Никтоже можеть двъма 10сподинома работати (²): любо сдинаго воз-

(1) Бес вды на Ев. Матоея. Стр. 432-435.

(2) Лоиденения (работати) означаетъ совершенную покорность господину, по которой рабъ отдаетъ себя ему въ подпов распоряжение.

Digitized by Google

Ξ.

любить, а другаго возненавидить; или единаго держится, о друзныма же нерадити начнеть: Не можете Богу работати и мимоннь (<sup>1</sup>).

Сынъ Божій зналь, какое препятствіе составляеть для нашего спасенія богатство. Посему Онъ продолжаеть раскрывать пагубныя слъдствія неумъреннаго пристрастія къ богатству и приводитъ для сего новое сравненіе, дабы показать, что неправильная любовь къ земпымъ благамъ никакъ не можетъ совмъщаться съ любовію къ Богу.

Никтоже можеть двљма господинома работати. Разумѣются такіе господа, которые имѣютъ прогивоположныя наклонности: поелику, какъ замѣчаетъ Св. Златоустъ, два господина съ однимъ направленіемъ воли, собственно не суть двое, но одинъ. Невозиожность

(1) Мяцёня или цяцаёня часто встрвчается въ Таргуми у Раввиновъ и у Сирійскихъ писателей. Августинъ говоритъ: барышъ на Кароагенскомъ азыкф называется мамона. У Сиріянъ богъ, соотвётствующій Плутусу, богу богатства, назывался маммономъ, Папій пишетъ: мамоною называется тотъ демонъ, который управляетъ богатствомъ и барышемъ. Итакъ иамона есть страсть къ барышамъ и кълахонмству, или правильнѣе, духъ гмы, возбуждающій и усиливающий сію страсть. служить вмёстё двумъ такимъ господамъ видна маъ сущности самаго служенія. Служеніе требуетъ отъ раба, чтобы онъ весь находился нодъ властью господина и всёми силами трудился для него. По сему самому уже не возможно, чтобы онъ служилъ многимъ господамъ; ибо, если онъ посвятитъ себя на служеніе одному, то долженъ будетъ пренебрегать дълами другаго, особенно когда одинъ изъ нихъ любитъ то, что другой ненавидитъ, одинъ приказываетъ то, что другой запрещаетъ.

Любо единаго возлюбить, а другаго возненавидить: или единаго держится, о друэльмь же нерадити начнеть. Въ нервомъ членъ говорится о расположенія раба къ госиодамъ, во второмъ о выраженіи опаго дъломъ. Рабъ, который въ точности долженъ исполнять волю господина, а слъдовательно обязанъ имъть сердечное расположеніе къ нему, не можеть любить двухъ господъ, которыхъ правила и желанія противоположны. Если онъ будеть любить одного: то его сердце необходимо возненавидитъ другаго. Если одному будетъ искренно служить: то волю другаго будетъ исполнять съ пебрежностію и пеуваженіемъ.

Не потому только, говоритъ Спаситель, вредно для васъ богатство, какъ объясняетъ Св. Златоустъ, что оно воздвигаетъ противу васъ разбойниковъ и совершенно помрачаетъ

унъ вашъ; но преимущественно потому, что оно, содълывая васъ плённиками бездушныхъ вещей, удаляетъ васъ отъ служенія Богу; и такимъ образомъ вредитъ вамъ, и тѣмъ, что дълаетъ васъ рабами вещей, надъ коими вы господствовать должны, и тѣмъ, что не позволяетъ служить Богу, Коему паче всего вы должны служить (<sup>1</sup>).»

Не можете Богу работати и мамонь. «Помыслимъ и ужаснемся, говоритъ Св. Златоустъ, что заставили мы сказать Христа, сравнить богатство съ богомъ. Если же и представить это ужасно; то не гораздо ли ужаснъе на самомъ дѣлѣ работать богатству, и его самовластное владычество предпочитать страху Божію (<sup>2</sup>).»

Спаситель говорить не просто о богатствѣ, во о богатствѣ, какъ идолѣ, служенію котораго посвящаетъ себя человѣкъ въ своемъ сердцѣ; ибо мамоною назывался у язычниковъ богъ богатства. Посему онъ имѣетъ въ виду не всѣхъ людей, обладающихъ земными благами, потому что они могутъ пользоваться ими, какъ средствомъ къ добрымъ цѣлямъ; но разумѣетъ тѣхъ, которые допускаютъ самому бө-

- (1) Бестам на Ев. Матеея стр. 439. 440.
- (2) Тамъ же стр. 441.

гатетку управлять собсю, въ сердцахъ ногорыхъ корыстолюбіе владычествуеть подобно идолу, м. которые, что ни делають, все направляють къ поддержанію и нитанію своей страсти. Ири такомъ рабствъ не можеть оставаться безъ иревебреженія служеніе Богу; можеть быть телько не многими мгновеніями предоставить ему довольствоваться господствующая страсть. Поляченовъкъ должевъ любить Бога всею душею, всёмъ сердцемъ, всёми сплами. Ужели Господь Богъ дозволитъ, чтобы Его поставиля онуюю идола? Ужели Онь восхощеть раздълять власть съ страстью? Хотя справедливо, говорить Блаженный Августинъ, что нивто съ сознаніемъ не питасть ненависти къ Богу и не любить діявола, названнаго здъсь мамоною; но ть дъйствительно пенавидять Бога, которые не оказывають никакого уваженія Его запов'ядямъ, и двёствительно любять діавола, когда повннуются его волв и ствергають гласъ Христовъ, призынающий насъ къ блаженству инщеты. «Видинь, теворить Блаж. Ософиланть (1), что для богатиго писправеднаго не возможно служить Богу: нбо алчность къ пріобрътснію имънія отыснаетъ его отъ Бога.»

»И такъ не мудрствуй, говорить Св. Златоустъ; Богъ однажды навсегда сказалъ, что

(1) Благовѣстнякъ стр. 124. 125.



1 Joint

служения Богу и мамонъ не можетъ быть соединено вмвсть. А потому не говори, что и то и другое можеть быть соединено; ибо когда мамона велить похищать чужое, а Богъ повельваеть отдавать и собственное имущество; когла Богь новелёваеть вести жизнь цёломудренную, а мамона-жить блудно; когда мамона повельваеть униваться и пресыщаться, а Богъ напротнеъ обуздывать чрево; когда Богъ новелъвасть превирать настоящія мірскія блага, а мамонаирилъпляься къ опымъ; когда мамона заставляеть удивляться мраморамъ, стънамъ и кровамъ, а Богъ-все презирать и почитать истияную мудрость: какъ же, носл'в сего, ты говоришь, что служение Богу и мамонъ можетъ быть сосдинено вмъсть (1)?»

•Итакъ что же? скажетъ кто нибудь, инметъ тотъ же Св. Златоустъ. Ужели не могло быть сего у древнихъ? никакъ. Какъ же Авраамъ и ювъ угодили Богу? спросищь ты. Не о богатыхъ упоминай мив, но о тъхъ, кои раболънствовали богатству. Іовъ богатъ былъ, но не служилъ мамонъ; имълъ богатство и обладалъ имъ, былъ господиномъ сго, а не рабомъ. Онъ пользовался ниъ какъ раздаятель чужаго имънія, не только не похищая чужаго, но и собственное огдавая неимущимъ; и что всего болъс, онъ не

<sup>(1)</sup> Бестам на Ев: Мато. стр. 442.

услаждался твиъ, что имълъ у себя, какъ самъ свидътельствовалъ о семъ, говоря: и аще возвеселихся лиюгу ми богатству бывшу (Iова 21, 25)? Потому, когда лишился богатства, не скорбълъ (<sup>1</sup>).»

«Інсусъ Христосъ назвалъ мамону госножею, объясняетъ Св. Златоустъ, не потому, чтобы мамона по свойству своему была госпожею, но по причинъ жалкаго состоянія твхъ, кои раболъпствуютъ ей. Равнымъ образомъ и чрево называется богомъ не по достоинству, но по причинъ бъдственнаго положенія служащихъ сму: что хуже всякаго наказанія, и прежде муки можеть мучить плъненнаго. Ибо какихъ осужденныхъ не будутъ несчастнве тв, которые, нмъя Господомъ Бога, свергаютъ съ себя Его кроткую власть, и добровольно покаряются жесточайшему мучительству, тогда какъ отъ сего даже и въ настоящей жизни происходить величайный вредъ? Отсюда вредъ несказанный, отсюда ссоры, обиды, распри, труды, слёнота душевная; и, что всего хуже, служение мамонв совершенно лишаетъ пебесныхъ благъ (2).»

Ст. 25. Сего ради глаголю важь: не пецытеся душею вашею, что ясте, или что пісте:

- (1) Бесвды на Ев. Матося стр. 441 и 442.
- (2) Тамъ же стр. 442 н 443.

Інсусъ Христосъ учитъ, что и объ удовлетворевін необходимыхъ потребностей жизни не лолжно прилагать такихъ заботъ, которыя бы нодавляли въ насъ чувство упованія на Бога. Исрвое побуждение къ сему онъ указываетъ въ благости Божіей, которая, давъ человъку высшія блага. безъ сомятнія не откажеть и въ меньшихъ. Не душа ли больши есть пищи, и тъло одежди? Второе побуждение, по отношенію къ пищъ береть изъ царства животныхъ (26-27), по отношению къ одеждъ пзъ царства растеній (28-30). Птицъ, и притомъ твхъ, которыя летаютъ свободно въ воздухѣ, а не твхъ, которыя питаются въ домахъ, представляеть Спаситель въ примъръ, чтобы устранить всякое возражение. Подобнымъ образомъ Онъ указываеть на полевыя, а не на садовыя лилін; поелику въ послъднихъ часть поддержанія можно приписать заботь и охраненію человъческому. Безъ содъйствія человъка, какъ бы такъ сказаль Інсусь Христось, они получають свое возрастаніе и свою красоту (ст. 26-30). Далъе Господь показываетъ, что заботы, чуждыя упованія на благость Божію, приличны только язычникамъ, не въдущимъ истиннаго Бога (ст. 51 и 32), что върующій долженъ имъть одно стараніе пріобръсти царство Божіе (ст. 53),

что попечение о земномъ не должно простыраться далже настоящаго дни (ст. 34.).

Не пецытеся. Разумъется неумъренное, соединенное съ мучительною заботою, стренленіе нъ земнымъ благамъ. Мерция (забока), происходя отъ раза (часть), означаетъ такую заботу, которая раздъляетъ сердце между міровъ и Богонъ.

Аушею вашею. Богъ сообщиль намъ самые драгоценные дары. Онъ далъ намъ душу беземертную и украсилъ се Своимъ Божественнымъ образомъ. Пощадитъ ли Онъ для насъ гораздо меньшіе дары, необходимые для поддержанія жизни нашей, данной намъ для усовершенствованія души? «Душа, будучи безтълесна, не имъетъ нужды въ пищъ, говоритъ Блаж. Осоделлактъ (<sup>1</sup>): но Господь говорилъ такияъ образомъ по общему обыкновению; нотому что душа, какъ видимъ, не можетъ оставаться въ твлв безъ питанія плоти.»

- Ст. 26. Воззрите на птицы небесныя, ико не спють, ни жнуть, ни собирають въ житницы, и Отецъ вашъ небесный питаетъ ихъ: не вы ли паче лучщи ихъ есте?

- Что Богъ можеть безъ усильныхъ попеченій и заботъ накой-либо твари давать ей пищу

(1) Благовестникъ стр. 125.

н одежду, Спаситель доказываеть это прим'краим изъ царства природы. Онъ часто любиль обращать взоръ Своихъ слушателей на дъла Божін въ природъ, подобно какъ это дълали и Св. мужи В. Завъта (Псал. 103, 27. 146, 9. Іов. 38, 41.) (<sup>1</sup>).

На птицы небесныя. Птицы называются небесными; потому что стихія пхъ есть пространство небесное, подобно какъ звърм называются полевыми, рыбы морскими. Слово-небесный-не излишне въ настоящемъ мъстъ; оно указываетъ на безпріютность птинъ, ноторыя однако жъ получаютъ инщу. Труды земледълія изображаются живописно въ трехъ главныхъ видахъ: съянія, жатвы и собиранія въ житницы.

Нъкоторые нечестивцы, говорнть бв. Златоусть, дошли до такого безумія, что порица-

.

.....

(1) Въ послёднихъ двухъ мёстахъ, изъ птицъ увомянуты именно ерана, можетъ быть потому, что оми очень жадны. И въ Ев. отъ Лук. 12, 34. вмёсто итицъ вообще стоятъ слово-ерана, въроятно по примёру В. завётныхъ мёстъ. Мысль въ обонхъ Евангельскихъ мёстахъ одна, только въ Еванг. отъ Матеея представлена въ болёе общемъ видѣ, въ Ев. отъ Луки въ частномъ. Самъ Господь, можетъ быть; употребнаъ сперва общее название птицъ, потомъ частное, чтобъ указать на болёе общерный провиры. который всегда можетъ встрёуаться взору человёка. ють и сей примъръ. Кто хочеть авйствовать на свободную волю, говорять они, не должень для этого заниствовать примъры пзъ природи физической: пбо здъсь дъйствуетъ необходимость. Итакъ что мы ва сіе скажемъ? хотя здъсь точно дъйствуетъ необходимость, но мы можемъ тоже явлать по своей воль. Снаситель не сказаль: смотрите на птицъ, онв летаютъ! Это человъку не возможно; но сказалъ: смотрите, онъ питаются безъ заботы. А это и намъ, есля захотимъ, легко можно исполнить. Сіе доказаля которые самымъ дъломъ исполнили это. тв. Посему нанпаче должно удивляться благоразумію Законодателя, Который хотя и могъ представить въ примъръ людей и указать на Илію, Монсея, Іоанна и другихъ подобныхъ, не заботившихся о пищъ; но дабы спльнъе поразить слушателей, упомянулъ о безсловесныхъ. Есла бы Онъ указалъ на сихъ праведниковъ: то слушатели могли бы сказать Ему, что мы еще не сдълались подобными имъ. А тенерь унолчавъ о нихъ и приведши въ примъръ птицъ небесныхъ, пресъкъ всякой случай къ извиненію, подражая и въ семъ случаъ древнему закону. Ибо Ветхій Завъть посылаеть то къ пчелъ, то къ муравью, то къ гордицѣ, то къ дастовицѣ. Не малую честь приносить намъ, когда ны силою воли совершаемъ то, что онъ-по прироав. Итакъ если Богъ толикое имветь попеченіе

о вещахъ сотворенныхъ для насъ, то кольми паче о насъ; если печется о рабахъ, то кольми паче о господинъ (<sup>1</sup>).»

Тотъ же Св. Златоустъ говоритъ далъе: »И такъ ужели не должно съять, скажетъ кто либо? Нѣтъ, Онъ не сказалъ, что не должно съять, но что не должно заботиться: и не сказаль, что не нужно работать, но что не должно быть малодушнымъ и изнурять себя заботами. По елику онъ велѣлъ и кормиться, но не заботиться о пищѣ (2). «Кто же, продолжаетъ Св. Златоустъ, не заботился, скажешь ты? Ужели не слыхаль ты, сколь многихъ праведниковъ я представиль тебъ въ примъръ? Не видишь ли между вими и Іакова, который вышель изъ отеческаго дома безъ всего? Не слышишь ли его молитвы? Аще дасть ми Господь ясти и ризу облещися, говорные онъ. Это означало, что онъ ни о чемъ не заботился, но просилъ всего отъ Бога. Сіе исполнили и Апостолы, которые, повергни все, ни о чемъ не заботились; то же самое показали и оные пять тысячъ и три тысячи человъкъ, (которыхъ напиталъ Focподь) (3)..... Итакъ да ве думаемъ, что заповъдей Божінхъ не возможно исполнить: и нынт

- (2) Tam's me crp. 447.
- (3) Тамъ же стр. 447. 448.

<sup>(1)</sup> Бесѣды на Ев. Матеел стр. 446. 447.

многіє исполияють опыя.... и нынь много тавихъ, кон ведутъ жизнь Апостольскую, нодобно какъ и тогла три тысячи и нять тысячъ человъкъ. Если же мы не върниъ сему, то это не отъ того, что нъть добродътельныхъ, HO оть того, что мы сами слишкомъ мало дълаемъ. Предавнийся пьянству не легко можеть по-върнть тому, что есть какой-либо человъкъ, который не пьетъ даже воды, хотя многіе шуь монаховъ исполняютъ это въ нашихъ глазахъ. Нохотливый не вдругъ новърить, что легко нождћвство; хнщөнкъ но сохранять **HC** скоро новърнтъ, что есть такіе, которые ехотно отдають и свое: такъ и тв люди, которые каждодневно изнуряють себя безчислонными заботами. не скоро примуть учение сіе (1).»

Ст. 27. Кто же отъ васъ пекійся моосеть приложити возрасту (<sup>2</sup>) сооему лакоть единь? Св. Златоусть представляеть тысль Спасителя въ такой связи съ предъндущими словами: »не заботьтесь о пыщъ; ноелику сколько бы вы ни вкушали ся, не можете прибавить себъ росту; отъ одного Бога зави-

(2) 'Ндилія (возрасть) имѣетъ два значенія: а) ростъ, величина тѣла (Лук. 19, 3), б) возрастъ, нли вѣкъ жизни (Іоан. 9, 21). Св. Златоустъ даетъ ему въ настоящемъ мѣстѣ первое значеніе.

<sup>(1)</sup> Бесѣды на Ев. Матеея стр. 448. 449.

сить мера тела.» Хотя Госполь указываеть на лакоть въ примъръ того, что и малъйшей вещи и неловъкъ самъ собою не можетъ сдълать, какъ это особенно подтверждается прибавленіемъ въ Евангеліи оть Луки (12, 26.), и хотя прибавленіе лактя къ росту не есть маловажная веннь, когда и весь рость человъка бываеть не болъе **шести ла**ктей; но Евоимій говорить, что даколь составляль обыкновенную мбру величины у Евреевъ, употребляемую во всъхъ случаямъ: а нотому Спасителю естественно было упомянуть о немъ. Лакоть надобно принимать здесь въ смыслѣ ограниченномъ, какъ мжру самую малую. «Какъ тълу, объясняеть Св. Злагоусть, нен всемъ понечения твоемъ, ни сколько не можени, прибавить роста; такъ точно не можещь снискать ници, хотя считаень сіс враможнымь. Изъ сего видно, что не наще старание, но Божій промысль приводить въ исполнение все то, что, по видимому, совершаемъ мы сами; ибо если Богъ оставить насъ, то ни нонечение, ни заботливость, ни трудъ, словомъ, ничто не поможетъ намъ, но все будетъ тщетно (1),». ;. ·

Ст. 28. И о одежди что печетеся? смотрите кринъ (<sup>2</sup>) сельныхъ, како растуть: не труждаются, ни прядутъ.

. (1) Бесяды на Ев. Матося отр. 448. . . . .

(2) Анлія. Унасъ обыкновенно Сблая, на востокъ красная, оранжевая и желзая; въ Палес-Огд. IV. 25 Въ отношеніи къ одеждё Спаситель могь бы указать на одно изъ животныхъ, напр. на павлина, на лебедя; но предметъ, избранный Господомъ, лучше соотвътствуетъ цѣли. Одно изъ самыхъ маловажныхъ растеній представляетъ великолѣпнѣйшую красоту въ одеждѣ. «Убранство цвѣтовъ, красота травъ и даже самоес ѣно, говоритъ Св. Златоустъ, объясняя сін слова, болѣе достойно удивленія, чѣмъ наши дорогія одежды. Итакъ для чего ты гордишься тѣмъ, въ чемъ несравненно превосходитъ тебя трава (<sup>1</sup>)?»

Не труждаются, ни прядуть. Колос (трудиться) употребляется для означенія земледѣлія (2 Тим. 2, 6); посему должно разутѣть подъ онымъ насажденіе льна для одежды и уходъ за нимъ. Мысль та, что цвѣты не сами приготовляють себѣ одежду. «Спаситель, говорить Св. Іоаннъ Златоустъ, съ самаго начала показываеть, что Его заповѣдь легка и удобонсполнима, удаляя всякую мысль объ налишимъ заботахъ точно такъ же, какъ и прежде, когда говорилъ Онъ о пищѣ, то есть, удаляя

тинѣ растетъ на полѣ; особенно украшалась ею обширная плодоносная долина Саронская. Ср. пѣс. 2, 1. Лилія разцивтаетъ быстро и увядаетъ скоро.

(1) Бестам Ев. отъ Матеея стр. 452.

тъмъ, чего слушатели боялись. Ибо сказавъ: смотрите кринъ сельныхъ, Онъ присовокупилъ: не труждаются. Значитъ сею заповъдью Онъ хочетъ освободить насъ отъ трудовъ. Итакъ не то составляетъ трудъ, когда мы не заботимся объ одеждѣ, но то, когда заботимся. И какъ тогда, когда Христосъ сказалъ: не спютъ, возбранилъ не сѣяніе, но излишнюю заботу о пищѣ: такъ и сими словами: не тружсдаются, ни прядутъ, запрещаетъ не самое занятіе, но излишнее попеченіе объ одеждѣ (<sup>1</sup>).»

Ст. 29.. Глаголю же вамь, яко ни Соломонь во всей славъ своей облечеся, яко единь оть сихъ.

Красоту полевыхъ лилій Господь ставить выше великолѣпія Соломонова, которое въ понятіи Іудеевъ означало высочайшую степень красоты.

О богатствъ Соломоновомъ говорится въ 3 Цар. 10, 12-24. 2 Пар. 9, 17-20. Слава есть весь торжественный нарядъ царя, преимущественно же златоблестящее верхнее одъяніе. Съ симъ можно сравнить одно мъсто въ Сир. 50, 5-12, гдъ о первосвященникъ Симонъ, уподобленномъ розъ и лиліи, говорится: «таковъ онъ

(1) Бесйды на Ев. Матося стр. 453. Отд. IV. 25\*

быль, когда надвваль одежду славы.» Такь красоты природы превосходять всякую красоту нскусственную! Искусство можеть только уподобляться природь. Трогательное побуждение въ безусловной преданности дивному Создателю, въ нарствъ Котораго и самое малое твореніе облечено въ наипрекраснъйшую одежду! Что посла сего вся мышность, вся сустность богатыхъ человъческихъ одеждъ, когда въчная Истина ставить ихъ ниже полевой лили? H для чего предаваться заботь о пышныхъ одъяніяхъ, когда краса ихъ, подобно полевымъ цвътамъ, скоро увянетъ и изчезиетъ? «Вся сія слава, говорить одинь изъ древнихъ учителей Св. Церкви, вся эта пышность въ одеждѣ, подобна цвътку полевому, который бросають въ огонь! Такъ и тв, конхъ сердце прилъплено къ сей суетной пышности. Будуть добычею въчнаго огня!» «Соломонъ во всемъ величіи своемъ. говорить Св. Іоаннъ Златоусть, не могъ сравниться съ красотою цвътовъ. и притомъ не однажды, или дважды, но во все время своего царствеванія: ибо никто не можеть сказать. что Соломонь нынь одвался такь, а въ другое время иначе; но даже ни въ одриз день онъ не украшался такъ великолъпно, какъ красивы цвѣты, на что Христосъ и указываетъ свяя солвами: во всей славъ своей. Притомъ Соломонъ красотою одеждъ своихъ не могъ сравнять-

Digitized by Google

; 1

ся не только съ однимъ, илп съ другимъ цвѣтомъ, но со всѣми бевъ исключенія; ночему Спаситель и сказалъ: *яко еденев отв сихъ....* Итакъ если и этотъ царь, знаменнтѣйшій изъ всѣхъ, когда либо бывшихъ на землѣ, не могъ сравняться съ полевыми цвѣтамя: то ты можешь ли когда либо превзойти красоту цвѣтовъ, или хотя иѣснолько приблизиться къ ней (<sup>1</sup>)?»

Ст. 30., Аще же сњио сельное днесь суще, и утрњ въ пещь вметаемо, Богъ тако одњваеть, не много ли паче васъ маловњри?

Подъ сњиомъ сельнымъ разумъются всъ полевыя растенія и цвъты, а слъд. и лиліи.

Анесь суще, и утръ во пещь вметаемо. На востокъ южный вътеръ часто столь сильно согръваетъ растенія, что они отъ эноя совсъмъ засыхаютъ. Жители рвутъ ихъ и унотребляютъ вмъсто дровъ для отопленія хижинъ. Этой участи подвергаются и лиліи; энойный вътеръ въ одни сутки приводитъ ихъ къ соэрѣнію и изсущаетъ такъ, что онъ совершенно увядаютъ (ср. Псал. 89, 5. 6. 1 Истр. 4, 24). Итакъ сели Богъ и съну даетъ то, товоритъ Св. Златоустъ, объясняя сіи слова, что вовсе ему не нужно (ибо нужна ли его врасота огню?): то какъ онъ не дастъ тебъ того, въ чемъ ты имъешь

(1) Бесбды на Ев. Матося 453. 454 стр.

вужду? Если и самое послёднее Свое твореніе Опъ украсилъ съ избыткомъ, и это не по иуждѣ какой-либо, но для великолёнія: то кольми паче украситъ тебя—существо драгоцённѣйшее изъ всёхъ (<sup>1</sup>).»

Ст. 31. Не пецытеся убо глаголюще: что ямы, или что піемъ, или чимъ одеждемся? 32. Вспъхъ бо оихъ языцы ищуть: впъсть бо Отецъ вашъ нобесный, яко требуете сихъ вспъхъ.

Спаситель въ видё заключенія повторяєть заповёдь о томъ, что не должно заботиться о временныхъ потребностяхъ земной жизни. Но было бы непростительнымъ заблужденіемъ, ссли бы на основаніи сихъ словъ мы оставили труды и обязанности своей жизни. «Есть не запрещаетъ, говоритъ Блаж. Өеофилантъ, но запрещаетъ, говоритъ Блаж. Өеофилантъ, но запрещаетъ говоритъ: что будемъ ёсть, кавъ обыкновенно богатые говорятъ съ вечера: что станемъ ёсть завтра? Видишь, что Онъ воспрещаетъ изыснанность и роскошь въ пищѣ (')!» На насъ лежитъ долгъ трудиться и пещись о своемъ пропитаніи. Самъ Спаситель примѣроиъ Своимъ показываетъ, что не должно нренебрегать благоразумной заботы о временныхъ изж-

- (1) Бестаы стр. 454. 455.
- (2) Благовѣстникъ стр. 127.

дахъ, когда Онъ, имъя возможность силою Своего всемогущества доставлять пропитание Себъ и Апостоламъ, не возбранилъ одному изъ нихъ носить денежный ящикъ. Изъ примъра Апостола Павла, который собственнымъ рунодъліемъ снискивалъ себъ хлъбъ, также видно, что Евангеліе не отвергаеть умъренной заботы о потребностяхъ жизни (1 Сол. 2, 9. 4, 10-12. 2 Сол. 3, 7-12). Но должно всегда имъть въ виду то, чтобы сердце и при снискании необходимыхъ предметовъ не оставляло своей чистоты, чтобы намъ никогда не заботиться такъ. какъ будто Богъ совствить не печется объ насъ. Господь запрещаеть въ означенныхъ словахъ такую заботу, которая соединена съ грустію, съ недовъріемъ къ Промыслу, слъд. заботу мучительную, совершенно привязывающую сердце къ асмнымъ благамъ. Мы должны трудиться, съять, жать, но безъ смущенія сердна, возлагая всю заботу на Бога. Иначе уподобнися язычникамъ, которые, не имъя правильнаго понятія о Провидении Божіемъ и думая, что боги ихъ ничего не знають о нуждахъ ихъ, все приписывають своимъ силамъ и трудамъ, и потому лишають себя утвшительной надежды на Бога. Но мы знаемъ, что Богъ печется объ насъ. какъ отецъ (1 Пет. 5, 7. Фил. 4, 6.); посему оскорбили бы Его Благость, если бы съ безпокойствомъ заботились о пропитавін себя. «Гос-

нодь не запрещаеть трудиться, говорить Блаж. Феофиланть (1), но запрещаеть совершенно предаваться заботамъ, прекращая дъло духовное и нренебрегая Бога. Воть что запрещается! Должземледълемъ. но заниматься но особенно нужно заботиться о душё». Подобнымъ образоять объясняеть Св. Златоусть: »Господь не скааяль, товорить онь: въсть Богь, но: ельств Отека, дабы такимъ образомъ возбудить въ инхъ большее удование. Ибо если Богъ есть Отецъ, и притомъ Отецъ всевѣдущій и нонечительный, то не можеть преаръть сыновь, находящихся въ бъдахъ, когда даже и люди, будучи отцами, не дълаютъ этого. Сверхъ сего Опъ приводить и другое доказательство,---какос?-яко требуете сихь встахь. Спысль этихь словъ такой: Хотл Богъ не пренебрегасть и излишнимъ, какъ напр. красотою въ цинтахъ; но чего мы требуемъ, то все неебходино. Такимъ образомъ что побуждаеть теба заботиться, то саное должно отвлекать тебя отъ такой заботливости. Если ты сважены: мыт потому должно заботиться о выная одеждв, что онь нужны: но я напротивъ скажу: но сему-то самому, что оне необходимы, ты н не волжень заботиться. Ибо если бы били и

(1) Благовистникъ стр. 125.

....

излиными, то и тогда надлежало бы не отчанваться, но съ твердымъ упованиемъ ожидать подаянія оныхъ. Но ноелику онъ пеобходним. то и сомнъваться о томъ не слъдуеть. Uffo какой отець не захочеть доставить необходимаго своимъ дътямъ? Такъ, поэтому уже Богъ ненремвнио подасть нужное. Онь Самь Творень природы и совершению знаеть нужана оной. Ты не можешь сказать, что хотя Богь ссть Огецъ и требуемое нами необходнио; вирочемъ Онъ не знаеть, что мы имбежь нужду въ томъ. Ибо очевидно, что Кто знасть самую природу, Кто сотворных и такъ устреннъ се, Тоть знаеть и вужды си лучше тебя, нивющаго нужду въ цинть и одежать. Ибо Ему же учодно было даровать природѣ твоей такую нотребность. Онъ не будетъ протизориять Ссбъ, лишая наше естество нужнаго и необходимато, тогда какъ Самъ устропять оное съ такими нотребностями. Итакъ не будель заботиться; ибо отъ заботъ своихъ мы ничего не ислучимъ, кромъ того холько, что онъ развленуть нась. Есан Вогь подасть намъ все нужнос, заботнися за о томы, нан не заботнися, и притомъ подаетъ скорѣе тогда, когла мы не заботимся: то что доставляетъ тебъ твоя сустливость, кромѣ того, что ты казнишь самого себя? Заботится ли о пище тоть, кто идеть на пышный объдъ? Запасается ли нитьемъ тотъ, кто идетъ къ источнику? И мы, имъл у себя блага лучше и обильнъе, нежели сколько воды въ потокахъ и брашенъ на вечеряхъ, то есть, промыслъ Божій, не должны заботиться и малодушествовать (<sup>1</sup>).»

Слово-язычникъ-не означаетъ адъсь грънника вообще, но выражаетъ только естественную, языческую жизнь. Язычники, у которыхъ весь трудъ, говоритъ Св. Іоаннъ Златоустъ, ограничивается настоящею жизнью, у которыхъ нътъ ни одного слова о будущей, ни одной мысли о небесахъ, не имъютъ правильнаго понятія объ Отеческомъ промыслъ Божіемъ. Они изнуряютъ себя заботами; ноелику не знаютъ, къ кому прибъгвуть, у кого просить помощи, кому ввъритъ свои нужды, кто можетъ и возжелаетъ вспомнитъ объ нуждахъ ихъ.

Ст. 35. Ищите же прежде царстыя Божія и правды Его, и сія вся приложатся (<sup>2</sup>) вамъ.

И сими словами подтверждается та мысль, что Евангеліе отвергаеть не всякую заботу о потребностяхъ временной жизни. Господь ве

<sup>(1)</sup> Бесёды на Ев. Матеея. стр. 457-459.

<sup>(2)</sup> ПроотіЭгоЭан (соб. прибавится) означаеть ирибавку въ куплів.

говорить: нщите одного царствія Божія, но: ищите прежде, т. с. преимущественно. Нъкоторая забота о пастоящемъ днъ допускается н въ ст. 34; она выражается и въ модитвъ Господней о насущномъ хлъбъ. Только ata забота должна быть совершенно подчинена заботь о пріобрътеніи царства Божія и правды его. «Мы не для того сотворены, говорить Св. Іоаннъ Златоусть, чтобы всть, пить чтобъ угодить и ольваться. HO Богу н получнть будущія блага (1).» Временное есть прибавка къ въчному, и потому человъкъ долженъ прилагать не много попеченія объ немъ. Если върующій желаетъ временнаго не для него самого, но только какъ средства къ вѣчному: то въ собственномъ смыслв онъ не желаетъ временнаго; ибо ищетъ его лля вѣчнаго.

Царство Божіе, которое болёе всего должно быть цёлію нашихъ усилій и исканій, есть то самое царство, о пришествіи нотораго мы просимъ въ молитвѣ Господней. Оно заключаетъ въ себѣ правду (Рим. 14, 17). Правда есть вообще праведность и добродѣтель, которой Богъ желаетъ отъ насъ и которую Онъ изобразилъ въ десяти блаженствахъ (5, 6. 10.

(1) Бесёды на Ев. Матеея. стр. 459.

20; 2 Петр. 3, 13). Не опасайтесь инъть ведостатокъ въ необходимыхъ предметахъ, какъ бы такъ сказалъ Господь, когда ищете царства Божія и правды Его; послику сели подвизаетесь для доотиженія вѣчнаго царства Божія, а сін подвиги не могуть продолжаться безъ удовлетворенія необходимыхъ потребностей временной жизни: то эти потребности, какъ прибавка, очевидно будуть удовлетворены.

Приложатся. Называя земные предметы прибавкою, Інсусъ Христосъ даеть разумъть, что они не суть цёль и конець нашихъ жемній, но только средства, при конхъ можемъмы достврнуть своей цёли. Тоть, кто назначнаь цвль, не лишить насъ и средствъ, подобно благому хозянну, который ве допускаетъ, чтобы слуги его терпели недостатокъ въ необходимомъ. Прибавленіе есть добровольный даръ, присосдиняемый продавцемъ къ проданнымъ вещамъ; продавецъ не жальсть сей малости, но жертвуеть ею, чтобы привлечь къ себт понупателей. Подобнымъ образомъ ноступасть Госполь Богъ. Онъ, такъ сказать, спъшитъ даровань намь небо, и если мы некупаемъ его; то даеть съ радостию и землю въ прибавление; поелику зеиля въ очахъ Его-малость. Примъръ подобнаго прибавленія видимъ на Соломовъ (1 Цар. 3, 11-13). «Я, говорить Господь (объясняетъ Св. Златоустъ), запреднаю искать

394

не для того, чтобы ты пе получилъ, но чтобъ получилъ въ большемъ обиліи, и получилъ, какъ тебѣ прилично получить съ истинною пользою для тебя, чтобы ты при заботѣ и мучительномъ попеченіи объ оныхъ не содвлался недостойнымъ и ихъ и духовныхъ благъ, чтобы ты не навлекъ на себя излишняго бъдствія и не лишился желаемаго тобою (<sup>1</sup>).»

Ст. 34. Не пецытеся убо на утрей, утреній бо собою, печетоя: довльеть, дневи злоба (<sup>2</sup>) его.

Наставленіе о свободѣ отъ заботъ и о преданности Богу Господь заключаетъ увъщаніемъ не заботиться о завтраннемъ дит.

Утреній бо собою нечется. Сін слова выражають то, что всякій день самъ дасть человѣку мысли и средства къ пропитанію. Господь олицетворяеть день, какъ будто быонъ

(1) Бестам на Ев. Матеея стр. 461.

(2) Кахіа (злоба) такъ же, какъ потріа у 74-ти, встрічается въ значенія опзическаго зла. какъ н въ Еврейскомь-ра иміетъ сіе значеніе (Иса. 45. 7; Амос. 3. 6). Но хахіа означаетъ такое опзическое адо, которое происходитъ отъ зла правственнаго, «злостраданіе, трудъ и несчастія,» какъ объясняетъ Св. Златоустъ (Бесіды на Ев. Матеея стр. 461), «безпокойство и грусть,» какъ говоритъ Блаж. Өеофилактъ. Благовістникъ стр. 128.)

самь о себв заботится. Онъ выражаеть здъсь ту истину, которую всъ, и легкомысленные и благочестивые, постоянно испытывають на себъ, принимая ее только съ различными 47Bствованіями. Кто не зам'вчаль, что даже и тогда, когда по вндимому истощаются всъ средства бъ пропитанію, когда вся надежда на снисканіе пищи теряется, каждый грядущій день всегда приносить съ собою новые непредвидънные способы пропитанія? Ц'вль олицетворенія Св. Златоусть объясняеть такъ: «когда Господь говорнть, что завтраший день будеть самъ заботиться о себъ; то Онъ не разумъсть, чтобы лень въ самомъ двле имвлъ заботы; но поелику Онъ говорилъ съ простымъ народомъ; то, желая ясные изобразить свои мысли, одицетворясть время сообразно съ общимъ обыкновеніемъ (<sup>1</sup>).»

Довлљета дневи злоба его. Спаситељ научаетъ насъ сими словами, что земная жизнь и безъ заботы о будущемъ составляетъ для человѣка великое бремя, по причинѣ грѣха, живущаго въ мірѣ. «Довольно для тебя, говоритъ Блаж. Өеофилактъ, что ты безпокоился о ныиѣшнемъ днѣ: если же еще станешь заботиться о завтрашнемъ, то, постоянно заботясь

(1) Бесёды на Кв. Матеея стр. 462.

о твлесномъ, когда будешь трудиться для Бога (<sup>1</sup>)?»

Затсь, по видимому, дозволяется забота о настоящемъ днъ и воспрещается только о бу-Аущемъ, между тёмъ какъ выше сказано: не пецытеся, что ясте, или что ніете. Но въ этомъ нътъ противоръчія. Заботою въ собственномъ смыслъ можетъ быть только попеченіе о будущемъ; но Спаснтель не хотълъ воспрещать всей деятельности въ отношени къ поддержанію жизни. Посему Онъ дозволяеть имъть попеченіе о нуждахъ настоящаго дня. Само собою разумъется, что и это попеченіе аолжно быть подчинено высшему попеченію о душъ, что оно не должно возмущать духа и истреблять въ насъ надежду и довъріе къ Отеческому Промыслу Божію. «Смотри, говорить Св. Златоусть, -Его попечение превышаеть нъжность всякаго отца. Ибо Я заповъдую это, говоритъ Онъ, не для инаго чего, какъ только иля освобожденія вась оть излишнихъ заботь. Поелику если ты сего дия будешь заботиться о завтрашнемъ, то опять и завтра нужно заботиться. Итакъ къ чему излишнее? Для чего подвергаешь себя въ сей день новому злостраданію, тогда какъ онъ и самъ по себѣ для тебя тягостенъ? Для чего воздагаешь на него бремя

(1) Благовъстникъ стр. 128.

и наступающаго дня? Такимъ прибавлениемъ ты не можешь облегчить тяжести другаго дня, но только покажены жадность къ излиннимъ трудамъ (<sup>1</sup>).»

Такъ должны мы быть умеренны въ понеченія о земныхъ благахъ, чтобъ сохранить миръ души и чистоту сердца, безъ которыхъ невозможно получить въчнаго снасенія!

.

4 B. B. C.

!" v .

(1) Бесбды на Ев. Матеел стр. 463.

÷

Public of the difference of provide parts of the part for

11 . .

ţ

Digitized by Google

1. 1

## .0 КНИГЪ:

большой катихизисъ.

## (Окончаніе.)

7. Хотя Большой Катихизисъ заключаеть въ себъ много недостатковъ, по которымъ опъ не можетъ быть дозволенъ къ употребленію между Православными Христіанами: но такъ какъ заблуждающіе братія наши, по ослъпленію своему, нарушая запов'єдь Господа о послушании Св. Церкви, чтутъ запрещенныя кпиги паче прочихъ книгъ, благословленныхъ Св. Церковію для употребленія: то на Пастыръ Церкви, вступающемъ, по волъ Св. Ісрарховъ, въ полвигъ обличенія неправомыслящихъ, дежить долгь-обращаться иногда, подъ руководствомъ также Іерарховъ, какъ мы сказали, и къ запрещеннымъ книгамъ. Потому что сіи книги, бывъ написаны еще до открытаго обнаруженія раскола, заключають въ себъ иногда и обличеніе заблужденій, вымышленныхъ вь послъдствія 26 Огд. ІУ.

отступниками. Что же въ этомъ отношени находимъ въ Большомъ Катихизисъ?

а) Мы находимъ, что Большой Катихизись, согласно съ ученіемъ Православной Церкви, во противно лжеумствованію отступниковъ, признаетъ совершенно необходимою для святой Церкви Іерархію. Такъ, отвѣтствуя на вопросъ почему въ 9-мъ членъ Символа Въры Св. Церковь называется единою, онъ объясняеть, что въ этомъ словѣ мы исповѣдуемъ Св. Церковь находящеюся подъ управленіенъ Епископовъ, п слѣдовательно признаеть сію власть существенною принадлежностію Церквн, которой самое существо разрушилось бы, если бы она перестала имъть Епископовъ. Онь говорить нисино такъ: Церковь-Божія находится «во Едяной Главъ Господъ нашемъ Інсусъ Христь, и подъ Его и рядомъ, правилъ же единъмъ чиномъ Апостольскихъ, и вселенскихъ седми Соборовъ святыхъ Богоносныхъ Отецъ, Пастырей и Учнтелей, сирѣчь, святыхъ Папъ (1) Патріарховъ и Митрополитовъ, Архіепископовъ, Епископовъ и всего Священническаго чина (<sup>2</sup>).»

(2) л. 118 на об.

400



<sup>(1)</sup> Названіе Папъ употреблено здёсь очевелно въ общемъ значеніи Отцевъ, въ которомъ оно пряличествуетъ и Патріархамъ и прочимъ Святителямъ. Папами и доселѣ называются, какъ извёстно, Патріархи Александрійскіе.

Этимъ словамъ прямо противно ученіе отступниковъ Св. Церкви, Поповцевъ и Безпоповцевъ; ибо первые, принимая бъглыхъ и незаконныхъ поповъ, отвергаютъ Патріарховъ и прочихъ Православныхъ Святителей, послъдніе отвергаютъ и Святителей и весь Священническій чинъ.

Ту же самую истину, о которой сказано нами, сочинитель Большаго Катихизиса излагаеть въ другомъ мѣстѣ. Онъ вопрошаетъ: «что есть Церковь Божія?» и отвѣтствуетъ: Церковь Божія есть собраніе всѣхъ вѣрныхъ Божіихъ, нже непоколебимую держатъ едину Православную Вѣру и въ любви пребываютъ, облобызаютъ же ученіе Евангельское непоколеблемос. и иже суть достоини пріимати Святыя и Божественныя совершенныя тайны. и иже суть подъ единою Главою Господемъ нашимъ Інсусъ Христомъ, а подъ правленіемъ совершенныхъ Святыхъ, отъ Него поставленныхъ (<sup>1</sup>).»

Итакъ по ученію Большаго Катихизиса, какъ видно изъ приведенныхъ словъ, заблуждшіе братія наши не составляютъ Церкви; ибо они не находятся подъ правленіемъ поставленныхъ отъ Бога Пастырей, а нъкоторые изъ нихъ,

<sup>(1)</sup> л. 120 на об. и 121. Отд. IV.

какъ Нѣтовцы и другіе, по принимаютъ Таннъ, отзываясь своимъ недостоинствомъ.

Большой Катихизисъ прямо учитъ, что безъ Священства невозможно спастися. «Аще бо и не всякъ долженъ есть священствовати, говоритъ онъ, но убо потребовати священства всякъ долженъ есть, безъ него бо спастися не можетъ<sup>(1)</sup>.»

Въ частности, Большой Катихизисъ утверждаетъ необходимость Епископовъ въ Св. Церкви: ибо только они, говоритъ онъ, могутъ освящать муро. Отвътствуя на вопросъ, что есть муро, онъ учитъ: «муро святое есть масть или елей отъ различныхъ вещей устроеное, енръчь отъ оливнаго елея, и балсану и нарды, и прочихъ благовонныхъ ароматовъ по Діонисію. освящено въ великій четвертокъ отъ Архіерея на Божественнъмъ престолъ, ндъже тъло и кровь Господню освящаютъ (<sup>2</sup>).»

Только Святители, учить Большой Катихизисъ, могутъ совершать Св. Таннства. Отвътствуя на вопросъ: «кто можетъ сія тайны строити?» Большой Катихиансъ говоритъ: «Никтоисе развъ Святителей хиротонисанныхъ, имже дана естъ власть отъ Господа Бога рукоположеніемъ наслъдниковъ Аностольскихъ. раздъли бо Богъ въ Церкви саны и строители,



<sup>(1)</sup> л. 359 на об.

<sup>(2)</sup> л. 373 на об.

якоже святый Апостоль Павель глаголеть. и той даде овы убо Апостолы, овы же Пророки, овы же Благовъстники, овы же Пастыри и Учители. еда вси Апостоли. И на иномъ мъстъ глаголеть. никтоже собою честь пріемлеть, но званный отъ Бога, якоже Ааронъ. аще же въ ветсъмъ Завътъ никтоже дерзну не освященъ строити тайны, множае паче у насъ не достоить дерзати (<sup>1</sup>): »

Если же безъ Святителей совстмъ не могуть быть совершаемы •Св. Таннства; то что дълають отступники, расторгшіе духовный союзъ съ Святителями, когда дерзаютъ сами совершать сіи Таннства? Они явно сопротивляются Большому Катихизису, который пріемлють, какъ они говорять, за основание своей Въры, и въ которомъ Господь Богъ, по неизреченному милосердію Своему, все еще оставиль имъ свъть истины. Правда, нъкоторые изъ отступниковъ принимаютъ Священниковъ, но какихъ Священниковъ? Убъжавшихъ отъ своихъ Епископовъ, и чрезъ то разорвавшихъ духовный союзъ съ ними и слъдовательно лишившихся благодати Священства; ибо Симеонъ Солунскій говорить, что Священники суть руки Еписконовъ, что чрезъ Священниковъ дъйствуетъ благодать Епископская (2). Такъ и въ Боль-

- (1) л. 358.
- (2) **Г.я.** 76, 77. 157. 187.

шомъ Катихизнет говорится: «никтоже (можеть строити сія тайны) развъ Святителей хиротонисанныхъ (<sup>1</sup>).»

Изъ раскрытаго въ Большомъ Катихизист понятія о необходимости Іерархін въ святой Церкви сама собою вытекаетъ обязанность чтить Іерарховъ и Священниковъ. И объ этой обязанности, лежащей на встать върующихъ, говорится также ясно въ Большомъ Катихизист. Имеяно читаемъ въ немъ слъдующее: «Духовныя наша наставники чтити подобаеть же, по глаголющему Апостолу: повинуйтеся, рече, наставникомъ вашимъ, и прочая.»

Потомъ предлагается въ Катихизисѣ вопросъ: «Како же чинъ и достоинство Церковное чтити и угодити имъ имамы?» И дается отвѣтъ: «Сице чтити. аще прилѣжно со усердісмъ слушаемъ ученія ихъ. аще тщательно соблюдемъ, вся преданія пхъ. яже намъ предаша, и хранити заповѣдаша (<sup>2</sup>).» и т. д.

Въ другомъ мѣстѣ сочинитель Большаго Катихизиса вопрошаеть: «въ коихъ вещехъ состоится и содержится Церкве Соборныя единомысліе?» И отвѣтствуеть: «Въ сихъ особио пяти вещехъ. Въ согласіе Православныя Вѣры,

- (1) J. 358.
- (2) J. 241.



и въ любви нелицемърнъ. и во ученіи правомъ и въ достоинствъ употребленія Святыхъ Таинъ, и въ чести и почитаніи Святителей и Презвитеровъ. Сія суть пять первъйшія вещи, прочія же по сихъ мощно исчитати (<sup>1</sup>).»

Игакъ вотъ въ чемъ состоитъ первый и главный признакъ истинно-Православнаго Христіанина! А отступники, оставивши самыя первыя обязанности, презръвши Святителей и Презвитеровъ, стали ратоборствовать 38 самые послъдніе предметы, каковы: буквы и (въ имени Іисусъ), м (въ словъ въкомъ), способъ складыванія перстовъ и проч., исправленісмъ которыхъ не только пе измѣненъ, но еще болбе утвержденъ истинный смыслъ святой Въры, и вибсто прежнихъ разностей (конечно въ Россійской Церкви неважныхъ) введено совершенное единогласие съ святою Соборною, Вселенскою Церковію.

Внушая почтеніе къ Святителямъ и Прссвитерамъ, Большой Катихизисъ особенно воспрещаетъ Христіанамъ клеветать на нихъ. Онъ предлагаетъ вопросъ: «которыя грѣхи противны сей (т е. пятой) заповѣди?» И въ данномъ имъ отвѣтѣ, между прочимъ, говоритъ: «еже клеве-

(1) л. 121 на об.

тати тожде на плотснія, и на духовныя отца, грѣхъ есть (<sup>1</sup>).

Какъ будто предвидя, что чтители Большаго Катихизиса особенно будуть изощрять языкъ свой противъ Духовныхъ, сочинитель его показываетъ, что не только противъ натой, но еще и противъ девятой заповъди гръшатъ тъ, которые «злыя вины глаголютъ на причетники (<sup>2</sup>) святыя Апостольскія Церкви, Восточныя Каволическія (<sup>3</sup>).»

Что же дѣлають отступники оть Православной Церкви? Провозглашая всюду, что онн чтуть старыя книги, еіи люди алостно разрушають самыя главныя внушенія, встрѣчаемыя въ этихъ книгахъ. Ихъ клеветы на Священниковъ, на Іерарховъ, на самую Церковь Божіючистую невѣсту Христову, наконецъ хулы на Господа Бога Вседержителя, ужасны! Мы не будемъ повторять ихъ; потому что онѣ слишкомъ гнусны, и отчасти уже извѣстны изъ другихъ книгъ. Звѣрю, изшедшему изъ бездны, даны быша, говорится въ [Апокалинси-

<sup>(1)</sup> л. 241 на об.

<sup>(2)</sup> Т. е. на клиръ вообше; ибо въ этомъ значеніи употребляетъ Лаврентій сіе слово и въ другяхъ мѣстахъ Катихизиса.

<sup>(3)</sup> л. 245 на об.

сѣ (15. 5. 6.), уста глаголюща велика и хульна. И отверзе уста своя въ хуленіе къ Богу, хулити имя Его, и селеніе Его, и живущія на небеси. Исполненіе этого не льзя не видѣть въ томъ, что дерзость и гордость отступившихъ отъ святой Церкви даютъ языку ихъ полную свободу изрекать всѣ возможныя хулы на самые Священные предметы и лица!

б) Въ Большомъ Катихизисъ, согласно съ ученіемъ святой Православной Церкви, святыл *Таинства* цредставляются столь нужными для нашего спасенія, что безъ нихъ человѣкъ неминуемо погибаетъ. Именно говорится, что «ими вси освящаемся и спасеніе содержимъ, невѣдый же и небрегій о нихъ, сей погибаетъ (<sup>1</sup>).» Прямо противъ Безпоповцевъ, которые утверждаютъ, что можно спастись и безъ нѣкоторыхъ Таинствъ!

Въ Катихизисъ говорится, что чрезъ святыя Таинства дъйствуетъ на върующихъ и сообщаетъ имъ Свои Божественные дары Духъ Святый. «Во всъхъ тайнахъ Церковныхъ дъйствуетъ Духъ Святый. и намъ дадеся, якожс на крещении Духъ освященія, и истины. и Духъ обрученія, и дарованія пріясте. Духъ сыноположенія. Такоже и возложенія рукъ. И му-

(1) л. 353.

ромъ помазанія и въ Хиротонисанін. Сіс же (то есть дѣйствусть Духъ Святый) и во время освященія Церкви. Тако бо святый Апостолъ Павелъ глаголеть, яко Духъ Святый дѣйствуетъ вся во всѣхъ (<sup>1</sup>).»

Посему кто желаетъ быть причастникомъ Духа Святаго, очевидно долженъ участвовать въ святыхъ Таинствахъ и молиться во храмъ, то есть, дъйствовать именно такъ, какъ учитъ святая Православная Церковь, а совсъмъ не такъ, какъ дъйствуютъ Безпоповцы и Поповцы; ибо цервые не считаютъ необходимо нужными для въчнаго спасенія Муроломазанія и Хиротоніи, а послъдніе хотя и считаютъ ихъ вужными, но думаютъ обойтись безъ Хиротонисателей, т. е. безъ Епископовъ, и надъются спастись, не имъя храмовъ.

По ученію Большаго Катихизиса, какъ н по ученію святой Православной Церк«и, существуетъ въ ней ни болѣе, ни менѣе, какъ седмь Св. Таинствъ. «Вѣждь убо, говорится въ помянутомъ Катихизисѣ, безъ всякаго сумнѣнія, яко въ Церкви Божіей не двѣ точію суть тайнѣ, но всесовершенно седмь (²).» «Колико есть таинъ?» спрашивается въ другомъ мѣ-

(1) л. 116 на об. и 117.

(2) л. 360 на об.

стѣ (<sup>1</sup>), — и отвѣтствуется: «седмь,» Крещеніе. к, утвержденіе или Хрисма, сирѣчь муропомазавіе. г, священничество, сирѣчь рукоположеніс, или чинъ причетническій. д, Божественное причащеніе, сирѣчь благодареніе. г, исповѣданіе, или покаяніе. 5, законный бракъ. З, маслосвященіе, или послѣднее елеосвященное помазаніе. «Сихъ же таинъ, говорится еще въ Катихизисѣ, аще кто по чину Святыя Соборныя и Апостольскія Церкве Восточныя не употребляетъ, но пренебрегаетъ я. той безъ нихъ яко безъ извѣстныхъ посредствъ, оного крайняго блаженства сподобиться не можетъ (<sup>2</sup>).»

А отступники отъ Православной Церкви и не признаютъ необходимо нужными для вѣчнаго спасенія всѣхъ изчисленныхъ Таинствъ, и дерзаютъ совершатъ ихъ не по чину святыя Соборныя и Апостольскія Церкве Восточныя, то есть учатъ и дѣйствуютъ совершенно противно Большому Катихизису, который думають признавать за основаніе своей Вѣры.

Въ частности о крещеніи, причащенін и покаяніи Большой Катихизисъ, согласно съ Православною Церковію, учитъ, что опи «нуждно потребны (т. е. пеобходимо нужны) во

<sup>(1)</sup> л. 355 на об.

<sup>(2)</sup> л. 395 на об.

спасеніе (1),» что они «сице нужано потребян суть всякому во спасеніе да спасется, якоже корабль во преплытие глубины морския (2),» что таинство Евхаристіи состоить въ видимомътьлъ и крови Господа и «идъже сія видимая знаменія не суть, ту ни тълесе Христова и пречестныя крове Его нёсть. зане подъ снми точію образы зпаменіями хлѣба и вина, по освященія глаголъ Господнихъ дается тёло и кровь Христова, кромъ же сихъ не дается. Да въны гдъ суть габ же нъсть нхъ. Сія бо суть нашего ради увъщанія. Идъже знаменія отъ Госпола назнаменанная и преданная на что не суть, тамо ниже вещь и тайна отъ Бога данная есть. Сего бо ради пребывають сія знаменія, да будеть тайна совершенною тайною, и да усерднъе пріемлемъ сію тайну. Якоже святый Кириллъ Александрійскій въ посланіи къ Касирію пишетъ, да не гнушаемся твла и крове на престоль положенныя, низходяй Богъ немощи нашей, вливаетъ въ приношеніе, сиръчь, въ хлъбъ в въ вино силу живота, прелагаяй ихъ во истинну своего си тёлесе и крове, да тёло и кровь живота, аки нъкое съмя, въ насъ обрътается (<sup>3</sup>).»

- (1) л. 356.
- (2) л. 356. на об.
- (3) л. 387 на об. и 388.



411

ся безъ покаянія, другіе безъ пріобщенія Св. Таннъ, утверждая, что они невидимо причащаются тъла и крови Господней отъ Ангеловъ или оть чтенія Слова Божія: иные думають спастись безъ покаянія и причащенія; всъ же они вообще изрыгають страшныя хулы на сін великія Таннства, совершаемыя въ Св. Православной Церкви, особенно на таинство таинствъ, Евхаристію. Несчастные! Отверся святую кто закона Моисеова, безь милосердія при двоихь или тріехь свидътелехь умираеть. колико мните горшія сподобится муки, иже Сына Вожія поправый, и кровь завльтную скверну возмнивь, еюже освятися, и Ауха благодати укоривый (Евр. 10, 28. 29)?

О святомъ Муропомазаніи и Елеосвященіи говорится въ Большомъ Катихизнеѣ, что они «потребны ко спасенію ('),» что они «сице ко спасенію суть потребни, дабы имѣли есмы спасеніе наше дерзновеннѣ навѣство же и твердо... Святое убо муро дерзновенны насъ устрояетъ ко страдальчеству, послѣднее же елеосвященно помазаніе и останки грѣховъ отнущаетъ. сего ради пренебрегій я, немощенъ есть и нензвѣстенъ ниже утвержденъ во своемъ спасе-

(1) л. 356.

нін (<sup>1</sup>). »—Безъ святаго Муропомазанія, говорится далѣе въ Большомъ Катихизисѣ, «никто же совершенъ Христіанинъ можетъ быти (<sup>2</sup>); « помазаніе муромъ подаетъ Святаго Духа пришествіе, содѣвающее совершенство (<sup>3</sup>).» Совершать муропомазаніе есть « самый той древній обычая Святыя Соборныя и Апостольскія Церкве (<sup>4</sup>).» и посему «подобаетъ просвѣщающимся святымъ крещеніемъ, по крещеніи же муромъ помазоватися мастію небесною (<sup>5</sup>).»

А многіе наъ отступниковъ или замѣняють Святое муро елеемъ, или думаютъ, что они спасутся безъ святаго Муропомазанія. Явно, что образъ мыслей и дѣйствованія ихъ совершенно противенъ Большому Катихизису.

О Бракѣ въ Большомъ Катихизисѣ говорится, что онъ «потребенъ Церкви,» хотя не для «всякаго члена Церкви (<sup>6</sup>),» что онъ «потребенъ есть употребляющимъ его помощи ради и сохраненія отъ блуда, и нужно потребенъ есть, чадородія рода и исполненія Церкве Божія (<sup>7</sup>),» что «беззаконное ситьшеніе, еже кромѣ брака,

- (1) л. 356 на об. н 357.
- (2) J. 376.
- (3) л. 378.
- (4) л. 378 на об.
- (5) J. 376 Ea of.
- (6) л. 356 на об.
- (7) J. 356.



съ женскимъ ноломъ жительство противно седьмой заповѣди (<sup>1</sup>),» и что «не по закопу супружество имѣти, якоже духовніи отцы быти повелѣваютъ,» противно еще и пятой заповѣди (<sup>2</sup>).

А изъ отступниковъ отъ святой Церкви одни учатъ, что бракъ есть оскверненіе, другіе, что для совокупнаго жительства съ женскимъ поломъ нужно только взаимное согласіе и благословеніе родителей, иные, что блудъ даже выше брака. Ученіе совершенно Антихристово, противное не только Православной Церкви, но п Большому Катихизису!

О нуждѣ таинства Священства хотя Большой Катихизисъ не говоритъ, какъ мы видѣли (<sup>3</sup>), ничего въ особой главѣ объ этомъ таинствѣ; но въ разныхъ другихъ мѣстахъ кратко онъ учитъ, что Священство «потребно есть Церкви,» хотя не для всякаго вѣрующаго, подобно какъ и бракъ (<sup>4</sup>), что оно «потребно есть Хиротонисавшимся, дабы симъ служеніемъ угодили Богу, нужно же потребно есть правлепія ради Церковнаго, и строенія святыхъ Божественныхъ Таинъ (<sup>5</sup>).»

- (1) л. 243 на об. н 244.
- (2) л. 241 на об. н 242.
- (3) см. выше стран 339.
- (4) л. 356 на об.
- (5) л. 356 и на об.

А Безпоповцы думають обойтись совстьмъ безъ Священства; Поповцы же безъ Священства поднаго, совершеннаго; ибо остаются безъ Елископовъ.

Итакъ въ ученіи о святыхъ Таинствахъ отступники не согласны не только съ Правоно и съ источниками и славною Церковію, основаніями собственныхъ своихъ умствовавій. Очевнано, что не по старымъ книгамъ, а по собственному смышлению и самочныю и учать они о Св. Таинствахъ и совершають яхъ. Но Большой Катихизисъ **ГОВО**рить, что именно еретикамъ свойственно дъйствовать въ отношения къ Въръ самочинно и по собственному смышленію: «все еже еретики творять, сть смышленія своего (1) творять. Следовательно Большой Катихизисъ видитъ въ нихъ еретиковъ! Следовательно предъ нимъ нани заблуждшіе братія суть люди отверженные, которые «аще и Христа пропов'вдують, и веру свою похваляють, но вся сія льстиво и лживо творять.... аще и мнятся... тайны Божественныя..... имъти. всяже сія не тако имъють, во инако и нечестиво (<sup>2</sup>).»

Изъ сего видно, что Катихизисъ гораздо строже судитъ нашихъ отступниковъ отъ Пра-

- (1) л. 22 на об.
- (2) л. 22 на об. и 23.

вославной Церкви, нежели самая святая Церковь: ибо она называеть ихъ только раскольниками, а Большой Катихизисъ всёхъ лёйствующихъ подобно имъ именуетъ еретиками.

в) Въ Большомъ Карнхизисъ говорится, что, «промв Шеркве нъсть спасенія (1),» что мы должны въ ней пребывать, чтобы получить снасеніе, «зане кром'в Церкви Божія нигдъ же нъсть спасеніе. Якоже бо при потопъ, вси елицы съ Ноемъ въ ковчегъ не бяху, истопопа. тако и въ день судный, вси иже пынъ въ Церкви святый не будуть, тін во езеро оное огненное ввержени будуть..... Се убо иже не пребываеть въ сей Соборньй Церкви, техъ Хрнстосъ не спасаеть и Духа Святаго сицевін не имуть. О нихже есть написано тако, яко сами отдёляются отъ единости вѣры. И суть твлесни Духа не имуще. Богъ же сань пребываяй во Церкви своей спасаеть ю (<sup>2</sup>).»

А изъ предъидущаго изображенія ученія Большаго Катихизиса о необходимости Еписконовъ, Пресвитеровъ и святыхъ Таинствъ въ

(1) л. 373 на об.

(2) л. 121 на об. и 122. Отл. IV.

27

святой Православной Церкви, видно, что онъ какую-либо признаетъ не другую Церковь Православною Христовою Церковію, какъ одну ту, въ которой есть Епископы и Пресвитеры и въ которой совершаются по законвому чину всъ седмь таинствъ; нбо на вопросъ: «чесому учимся сего девятаго стиха, во едину святую Соборную и Апостольскую Церковь?» въ Катихизись отвътствуется такъ: «учимся симъ вещемъ о Церкви Божіи. Первъй, яко едина есть соборная Церковь Божія, обаче во единомъ Дусѣ Інсусъ Христовѣ. во единой вѣрѣ, и во единыхъ догматъхъ о той въръ, и святыхъ тайнахъ учащихъ. И во единой главъ Господъ нашемъ Іисусъ Христв, и подъ сдинъмъ чиномъ его и рядомъ, правилъ же Апостольскихъ и вселенскихъ седми соборовъ святыхъ Богоносныхъ Отецъ, Пастырей и Учителей. сиръчь святыхъ Папъ Патріарховъ и Митрополитовъ, Архіепископовъ, Епископовъ, и всего священническаго чина. Другой вещи учимся яко сія Церковь Божія есть святая, сихъ ради винъ. Первая убо яко отъ Христа жениха и главы своей, върою, и тайны съ нимъ соедивившися освящается (1).»

(1) л. 118 на об.

Отступники жезоть святой Церкви хотя и называють свои общества Церковію; но у однихъ изъ нихъ нътъ ни Епископовъ, ни пресвитеровъ и не всъ таинства чтутся, какъ у Безноповцевъ; у другихъ, какъ Поповцевъ, вътъ поставляющаго пресвитеровъ Епископа, отдъляясь отъ котораго и пресвитеры теряютъ свое лостоинство. Слъдовательно ни Поповцы, на Безпоповцы, очевидно, не суть Церковь въ смысль Большаго Катихизиса. А посему, по учению того же Катихизиса, ни тв ни другіе не спасутся. Выйдя паъ ковчега святой Церкви, они подвергаются неминуемой гибели, подобно всъмъ тъмъ, которые остались внъ ковчега Ноева и истопоша. какъ говоритъ Большой Катихизисъ.

г) Большой Катихизисъ касается и нѣкоторыхъ частныхъ предметовъ Вѣры, въ отношеніи къ которымъ заблуждаютъ отступники Православной Церкви. Такъ они утверждаютъ, что предъ пришествіемъ Христовымъ вовсе оскудѣетъ вѣра въ святой Церкви, что во время Антихріста не будутъ совершаться святыя Тайны, и что прекратится существованіе святой Церкви.

Но такъ учатъ они совершенно противно древнимъ книгамъ, которыхъ послѣдователями думаютъ называть себя. ВъБольщомъ Катихизисъ говорится, что предъ пришествіемъ Христо-Отд. IV. 27\* вымъ «оскудъстъ въра во многихъ мњстњхъ (<sup>1</sup>),» а не вездъ, какъ утверждаютъ заблуждшіе.

Въ другомъ мъстъ предлагается вопросъ: что значить, когда Христось говорить: «тогда аще кто вамъ речетъ се здъ Христосъ, вли ондъ, не имите въры.... се въ пустыни есть не изыдите. се въ сокровищахъ, не имите въры. Не о семъ ли сіе глаголеть, еже нынъ нъсть Христа здё на земли. во пресвятыхъ Тайнахъ?» И въ отвѣтѣ на сей вопросъ говорится, что второе пришествіе Христово «не требуеть сказающаго, но явлено будеть всвиъ яко молиія.... не якоже бо въ первомъ пришествія будеть, еже отъ мъста на мъсто преходя, но въ мгновении ока пріидеть. О сихъ реченія сія, а не о тайнахъ Божінхъ (<sup>2</sup>).» Следовательно Господь присутствуеть и нынь въ святыхъ Тайнахъ, и слёдовательно ложно учать тв, которые утверждають, что въ Тайнахъ нынъ пъть Христа.

Подобнымъ образонъ отвергается въ Бодьнюмъ Катихизисв мнёніе тёхъ, которые утверждаютъ, что царство Христово, которое есть святая Православная Церковь, кончило

- (1) л. 101 на об.
- (2) *л.* 295, 296.

уже на землѣ свое существованіс, и его нѣтъ болѣе. Тамъ говорится: «нже кто речетъ, яко царство Христово имать конецъ, сей еретикъ есть, и змій злый (<sup>1</sup>).»

упорно утверждають, Заблужащіе что Господь быль распять не на другомъ каномъ-либо креств, какъ только на осмиконечномъ. Но въ Большомъ Катихизисъ представляется этоть предметь иначе. Тамъ предлагается вопрось: «оть многнхъ ли древесь составленъ есть крестъ Христовъ?» и дается отвѣть: «оть трехъ. еже самъ Господь вѣнасть намъ, пророкомъ Исајемъ глаголю-ШНМЪ. слава Ливанова къ тебъ пріилеть. кипарисомъ, и певгомъ, и недромъ BRYNT. прославнти мвсто святое MOC . елино убо доево прямо вдоль. второе понерекъ. идъже быша руцъ Христовы пригвождены. третіс же. идъже быша нозъ Христовы пригвожлены. глаголеть бо и мъсто ногу моею прославлю (<sup>2</sup>).» Здъсь представляется кресть, на которомъ раснять быль Госнодь, не осмиконечнымъ, а шести-конечнымъ. А въ другихъ аревнихъ **КНИГАХЪ,** ПСЧАТНЫХЪ H письменныхъ, изображается иногда и чствероконсч-

- (1) .a. 94.
- (2) **л**. 51.

ный кресть (<sup>1</sup>). Изъ чего видно, что разности въ числѣ концевъ святаго креста отцы наши не почиталп разностію въ самой Върt, и считая четыре, или шесть, или восемь концевъ, единомудрствовали въ любви къ Господу и въ върѣ въ Него, а равно были единомысленны и въ любви другъ къ другу, ве такъ, какъ дѣлаютъ пынѣ заблуждшіе наши братія.

Заблуждшіе братія наши думали, а нёкоторые изъ нихъ и нынё думаютъ, что образь и подобіе Божіе, по которому созданъ человёкы, означаетъ очертаніе лица человёческаго, н главнымъ образомъ браду. Но въ Большомъ Катихизисё этотъ предметъ представляется не такъ, какъ думаютъ отступники, а такъ, какъ учнъ святая Православная Церковь. Въ немъ говорится: «въ той же (въ шестый) день созда Богъ человёка по образу своему, еже разумное в самовластное являетъ, и по подобію, еже наволеніе на добро являетъ, якоже мощно Богу подобящееся (<sup>2</sup>).» Еще: «Се же есть по образу, за сіс двое первое, зане якоже Пресвятая Тро-



<sup>(1)</sup> см. Пращицу, изд. 1752. л. 200-205, в книгу: Иствино древняя и истинно Православная Церковь 1856. ч. 2-я стр. 34-39.

<sup>(2)</sup> л. 154 на об.

ица, Отецъ и Сынъ и Духъ святый, единъ есть Богъ. сице сія три, умъ, слово, и духъ, едина есть душа. другое же се есть по образу, зане якоже Богъ есть самовластный, сице и душа самовластна есть. а еже по подобію се знаменуеть, зане яковъ же Богъ по естеству, сице полобна себъ человъка по Благолати своей созда. сице же и изволеніемъ своимъ добрымъ человвкъ послико возможно Богу бываетъ подобный, сиръчь правелный, святый, благій и неповинный (1).» И еще: «иже по подобію Божію сотвореный, сирвчь благь бысть прежде и кротокъ, преподобенъ и святъ, чисть и праведенъ по всему. сего ради и животвая на земли, звѣри и скоти, и прочая вся новиновахуся ему, и покаряхуся вси, яко и Даніилу пророку, иже въ Вавилонскомъ рвъ, незлобивъ бо бяше и безгрѣшенъ и той. ниже бо ризъ требоваше тогда Адамъ, ниже покрова, ни инаго коего таковаго устроенія, но Ангеломъ паче уподобляшеся, и многая будущихъ предвъдяше, н премудрости многія исполняшеся (<sup>2</sup>).»

д) Наконецъ въ Большомъ Катихизисъ изображаются признаки, по которымъ можно

(2) л. 159 на об.

<sup>(1) .</sup>a. 156.

распознавать еретцковъ,—и эти признави въ буквальномъ смыслѣ приличествуютъ опять нашимъ отступникамъ отъ свлтой Церкви (').»

Въ Больномъ Катнинансъ спранивается: «почену познавати еретики?» и даются слъдующіе отвъты:

1) «Дѣлъ ради сихъ. аще не имѣютъ истиннаго пристанища, рекие святыя Апостольскія Цернви.»

Этоть признакъ вполнѣ относится къ заблуждшимъ братіямъ нашимъ. Они не имъють Церкви; ибо не имъютъ Епископовъ и завонимътъ Священияковъ; не имъютъ также святыхъ храмовъ, въ которыхъ бы отирыто и правильно совершали Богослуженіе.

2) «Аще, продолжаеть Большой Катихизисъ. не призываеми входятъ, въ чинъ учительства, и учать не тако.»

И этотъ признанъ также внолит относитса къ заблуждшимъ; ибо наставники ихъ, не будучи призваны ин Богомъ посредствомъ какоголибо сверхъестественнаго откровенія, ин учрежденною отъ Бога Іерархическою властію, принимаютъ на себя дѣло учительства, и учатъ простой, довърчивый и желающій

(1) л. 21, 22.

Разснотримъ ихъ:

получить вичное спасение народъ, обманомъ, обольщениемъ и другими подобными способами.

5) «Аще ино нѣкое новое ученіе предлагають, говорится далѣе въ Большомъ Катихизисѣ, егоже отцы наши не предаша намъ. аще противно Православнѣй Вѣрѣ являются и Вѣру нашу отистають, и въ смущеніе насъ приводять, повелѣвающе намъ послѣдствовати своимъ преданіемъ.»

Отступники возв'ещають действительно новое ученіе, котораго святые Отцы и предки наши не предавали намъ; ибо они говорятъ между прочимъ, что не должно слушаться ни Еписконовъ, ни Пресвитеровъ, что святая Церковь есть Вавилонская блудница, что не должно молиться за Царя, что Богослужение могуть совершать простыя женщены и двеки, что испов'ядываться можно принадая въ земл'в, что бракъ не есть таниство и проч., т. в. возв'ящають ученіе, совершенно противное тому, которое наслёдовали мы оть святыхъ Апостоловъ н св. Отцевъ. Они приводять Православныхъ Христіанъ въ смущенів, разрушая миръ въ св. Церкви, возмущая миръ совъсти въ душахъ православныхъ и «повелъвающе послъдствовати своимъ преданіемъ,» вымышленнымъ, ложнымъ и пагубнымъ.

4) «Аще приходять во одеждахь овчикь, се ссть подъ именемъ Хрістовымъ, творя себе аки истинныхъ пророкъ, и имъя всегда во устъхъ своихъ слово Божіе.»

Отступники отъ Православной Церкви входять въ домы Православныхъ Христіанъ обыкновенно съ видомъ смиреннымъ, благочестивымъ; они, по видимому, усердно молятся, говорять и вздыхаютъ только о спасеніи дуни: но все это дѣлаютъ лицемѣрно, только для совращенія православныхъ, для уловленія ихъ въ свои пагубныя сѣти; они имѣютъ только видъ благочестія, но силы его отверглись (2 Тим. 3, 5).

5) «Аще противляются ученію Церкви Христовы, яже есть утверженіе и столпъ правды и истивы. Плодъ же житія ихъ и нрава, отпаденіе отъ вѣры, и отлученіе отъ Соборныя и Апостольскія Церкви. Преніе между ими. Имена ихъ отъ ихъ учителей новыхъ.»

И сей признакъ вполнъ и буквально относится къ отпадшимъ братіямъ нашимъ. Ибо все ученіе, всъ дъйствія ихъ состоять въ нспослушаніи и въ противленіи святой Православной Церкви, яже есть столиъ и ужвержденіе истины (Тим. 5, 15.). А такъ какъ они своимъ образомъ мыслей и свонми дълами отпали отъ Вѣры, то и отлучены святою Собор-

ною Апостольскою Церковію и преданы всёмъ нослёдствіямъ своихъ заблужденій и своего упорства. Между ними сампми нёть единомыслія, но происходятъ постоянныя пренія и раздёленія, такъ что секта ихъ раздробилась въ непродолжительное время на множество мелкихъ толковъ, изъ которыхъ каждый называеть себя по имени своего большака, наставника или коновода.

 «По всему писанію сему познавати еретики,»
 говоритъ наконецъ Большой Катихизисъ. По всѣмъ признакамъ, изчисленнымъ въ Катихизисъ, ясно можно узнавать еретиковъ, и по всѣмъ этимъ признакамъ, какъ мы вндѣли, слѣдуетъ, что и наши отстулники, по понятію Большаго Катихизиса, суть еретики.

Итакъ Большой Катпхизисъ, хотя и изданъ отступниками отъ св. Православной Церкви въ противность сей Церкви, но въ большей части главныхъ, существенныхъ истинъ Вѣры служитъ къ обличенію самихъ отступниковъ и къ осужденію ихъ, еще болѣе строгому, нежели накое изреваетъ на нихъ Церковь.

Въ заключеніе приведемъ наставленіе Большаго Катихнзиса о томъ, какъ сохраниться отъ обольщеній отступниковъ, чтобъ не дойти до отпаденія отъ Православной Вѣры. Онъ гово-

рить, что должно исвать парствія небеснаго и учиться ему, любить и держаться Въры Православной, твердо пребывать сынами духовной купѣли, въ которой крещаемся во ния Отца н Сына и Святаго Духа, не слушать льстиво находящихъ на насъ, инако о Въръ бесъдующихъ: «аще бо, присовокупляеть Катихизисъ, таковін власы наша умащають, но главы сокрушають, душа уязвляють, и во тлю привлачають. Сего ради подобаетъ человену быти верну, а въ вере препку, и вся заповеди Христовы уссрано совершати, и Божію помощь всегда призывати. чтевію же и ученію Святыхъ и Богоносныхъ Отецъ присно прилежати и внимати: понеже ня откуду инуду о Въръ истнинъй человъку стояти и укръплятися, но точію отъ Божественныхъ прочитаній, на пихъ же Церковь Божія **SRH** на нъкоторыхъ горахъ основана есть. О семъ глаголетъ 86-й псаломъ: основание Его на зорахъ святыхъ. и паки глаголеть: просышаеши Ты дивно оть горь въчныхь. Горы же менить Пророки и Апостолы, отъ нихже ученіе и просв'ященіе, сир'ячь Божественныхъ словесь писанія. Тако есть, заключаеть Большой Катихизисъ, хранитися человъку, отъ прелести еретическія (1).»

(1) J. 24.



Держитесь, скажемъ и мы братіямъ нанимъ. колеблемымъ или совращаемымъ уже отступниками, держитесь твердо святаго ученія, преданнаго Единороднымъ Сыномъ Божіимъ, проповъданнаго св. Апостодами и Богопосными Отцами и Учителями Церкви, и возвѣщаемаго въ святой Православной Церкви, единомъ истинномъ стадъ Христовомъ! По Благодати Божіей, нынъ обильно разливается свъть ученія Христова и въ доступныхъ, понятныхъ для всякаго переводахъ твореній св. Отцевъ, и въ разнообразныхъ твореніяхъ современныхъ намъ Пастырей и Учителей Церкви. Читайте, изучайте ихъ! Углубляйтесь въ познаніе истинъ Христовыхъ, сопровождая сей трудъ свой искреннею, теплою, дътскою, смиренною молитвою, да Богь Господа нашего Іисуса Христа. Отець славы, дасть вамь духа премудрости и откровенія, въ познаніе Его: просвъщенна очеса сердца вашего, яко увъдъти вамъ, кое есть упованіе званія Его. и кое богатство славы достоянія Его во святыхъ, и кое преспъющее величество силы Его въ насъ върующихъ по дъйству державы кръпости Его: юже содъя о Христъ, воскресивъ Его отъ мертвыхъ, и посадивъ одесную Себе на небесныхъ, превыше всякаго начальства и власти и силы и господства, и всякаго имене именуемаго не то-

чію вь въцть семь, но и во грядущемь: и вся покори подъ нозъ Его: и Того даде Главу выше вспьхь Церкви, яже есть тпло Его, исполненіе исполняющаго всяческая во всљхь (Еф. 1, 17-23). Не увлекайтесь ни словами ложныхъ, вспризванныхъ, самочиннытъъ наставниковъ, ни книгами и рукописями, распространяемыми ими къ совращенію и къ погибели вашей, не бывайте ктому младенцы, влающеся и скитающеся всякимъ вътромы ученія, во лжи человљчестьй, вь коварствъ козней лщенія (Ефес. 4, 14). Избъгайте самыхъ бесёдъ съ тёми людьми, которые витсто послушанія св. Церкви проповѣдують противление ей, вмъсто единения раздъление. Молю вы, братіе, говорить св. Апостоль, блюдитеся оть творящихь распри и раздоры, кромъ ученія, ему же вы научистеся, и уклонитеся оть нихь. Таковіц бо Господеви нашему Іисусу Христу не работають, но своему чреву: иже благими словесы, и бла-10словеніемъ прелыцаютъ сердца незлобивыхъ (Рим. 16, 17. 18).

А вы, лжеименные наставники, дерзкіе хулители и противники чистой невѣсты Христовой, св. Церкви, слышите что глаголеть древній Патріархъ-Пророкъ! Се пріидеть Господь во тмахъ святыхъ Ангеловъ своихъ, сотворити судъ о всъхъ, и изобличити всъхъ

Digitized by Google

нечестивыхъ о встьхъ дъльхъ нечестія ахъ, имижс нечествоваша, и о всъхъ жестокихъ словестьхъ ихъ, яже глаголаша нань гръшницы нечестивіи. Кто эти нечестивцы? Сія суть ропотницы, объясняеть св. Апостоль, укорители, часть порочна 65 похотехь своихь ходяще, нечестіемь U законопреступленіемь: и уста ихь глаголють прегордая, чудящеся лицамь пользы ради. Ругатели, по своихъ похотехъ ходяще и нечестіихъ. Сіи суть отдъляюще себе отъ единости впры, и суть тълесни. духа не имуще (Іуд. 16—19). Сіи елика убо не въдятъ, хулятъ: елика же no естеству яко безсловесная животная сихъ сквернятся (тамъ въдятъ. 67 же ст. 10). Узнаете ли себя въ этомъ изображении, укорители и ругатели св. Церкви и Божественной власти, учрежденной въ ней Сыномъ Божіимъ? Бойтесь суда Божія! Страшно есть еже впасти въ руцъ Бога Живаго (Евр. 10, 31). На землъ Господь долготерпить, да вси въ покаяние приидуть. Онъ милосердо снисходить къ вамъ, ожидая вашего обращенія. Но не думайте, чтобъ долготерпение Его было прощеніемъ всѣхъ бѣдствій и смущеній, производимыхъ вами въ Церкви Божіей. Судъ Божій не дремлетъ! Онъ постигнетъ васъ, если вы не покаетесь! Не думайте, чтобы св. Церковь сама

рекла на васъ ко Отцу. Есть, иже на вы глаголеть (Іоан. 5, 45); книги, которыя вы чтите и на которыя вы уповаете, —эти самыя книги произнесуть надъ вами судъ.

430



## О ПРИЧИНАХЪ РАЗДЪЛЕНІЯ ГЛАВНЫХЪ РАСКОЛЬНИЧЕСКИХЪ СЕКТЬ (Поповщины и Безпоповщины) НА МНОГІЕ МЕЛКІЕ ТОЛКИ.

«Съ самаго того времене, какъ Богъ блаволилъ просвътить Русскую землю, во-первыхъ чрезъ святую Ольгу, а потомъ совершенно чрезъ святаго Владиміра, весь православный Русскій народъ, сокрушнвши идоловъ и поправши языческія суевърства, въ согласіи единыя православныя Втры пребываль, вст обще на славословіе Божіе собиралися, при единой священной трапезъ духовно пировали, всъ были мирны, всъ спокойны: не было никакаго въ Церкви смущенія, не слышно было никакаго въ Церкви разврата: но всъ едиными усты и единымъ сердцемъ прославляли единаго Бога Отца и Господа нашего Іисуса Христа со Святымъ Духомъ.» Такъ говорится въ Увљицании блажевной памяти Митрополита Платова къ отступникамъ отъ Православной Церкви, издан-Ота. ІУ. 28

номъ святою Церковію (1)! Правда, врагъ рода человѣческаго, какъ вездъ, такъ и у насъ, съяль еще вскорѣ по введенія Христіанской Вѣры въ Россію плевелы посреди пшеницы; HO эти плевелы (ереси Адріана и Дмптра, Мартина Армянина, Жидовствующихъ, Стригольниковъ, Унія) заносались къ намъ изъ чуждыхъ странъ, а посему не могли глубоко пустить свои корни на нашей отечественной почвъ и надолго нарупить миръ и единомысліе въ Православной Церкви. И какъ тверда, могущественна и благотворна была сія единая Православная Въра! Она проннкала во всъ сословія Русскаго общества, во всю его умственную, нравственную н гражданскую жизнь, и всвхъ соедняяда живымъ и святымъ союзомъ въ одно твло. Eæ научались Великіе Князья и вѣнчанные Цари .нобить своихъ подданныхъ какъ дътей, народъповиноваться Царю, какъ отцу, Помазаннику Божію и блюстителю правды и милосердія на земль, всь вообще-любить Бога и исполнать Его заповѣди, почитать родителей, повиноваться старшимъ, сострадать бъднымъ и творить другія ł

(1) Увёщаніе во утвержденіе истины и въ надежлу действія любви Евангельскія. Изд. 1839 г. стр. 4. Эта же мысль раскрывается и у отступниковъ отъ Православной Церкви, напр. въ Винограде Россійскомъ, въ начале.

Digitized by Google

дъла милосердія. Она составляла ту правственную силу, посредствомъ которой святая православная Русь соединилась подъ однимъ скипетромъ послѣ распрей и смутъ за удѣлы, свергла съ себя тажкое пго Татарское, отразила нападенія Панской власти, пережила соблазны Самозванцевъ.

Такое елиномысліе чадъ св. Церкви во всемъ нашемъ отечествъ продолжалось до половным XVII стольтія. Въ эту замъчательную въ исторіи нашей Церкви эпоху, когда мудрые и Пастыри, особенно же благопонечительные Святьйшій Патріархъ Никонъ, для большаго сдиненія, чадъ Церкви другъ съ другомъ и съ Церковію Греческою не только въ святой Вфра, но и во встахъ обрядахъ, запялись окончательнымъ исправлениемъ Богослужебныхъ книгъ и нъкоторыхъ обрядовъ и обычаевъ Церковныхъ,--въ эту, говоримъ, эпоху открылся расколънечальное событіе въ нашей Церкви, или, накъ говорить Пресевященный Игнатій Тобольскій. «тогда воздвижеся презъльная буря на Церковь. Божію и начаша мнози ереси быти и кійждобяще отъ нихъ (расколоучителей) своед новомыниенныя ореен начальникъ (1).» Сначала рас-

(1) 3-е Послан. Игнатія Тобольскаго. Правосл. Сабесід. 1855 г. кн. 2. стр. 101. Отд. IV. 28\*

коль явнися въ видъ какой-то безобразной массы людей, которые сами себъ не могли дать елиногласнаго отчета, почему и за что они возстали на Церковь. Потомъ, мало-по-малу, когла не стало священниковъ стараго (т. е. полученнаго при Патріархъ Іосифь) посвященія, обозначились двъ главныя раскольническія секты: Безпоповщина и Поповщина, изъ которыхъ нервая не имъстъ и не терпитъ у себя священства, а всъ требы исправляетъ посредствомъ люлей неосвященныхъ, послъдняя же исправляеть требы Церковныя чрезъ священниковъ, перебъгающихъ къ ней отъ Церкви Православной. Эти двъ главныя раскольническія секты, на подобіе двухъ стволовъ одного и того же анкорастущаго дерева, пустили отъ себя многія отдельныя ветви, которыя въ свою очередь дали отъ себя новые побъги, такъ что исторія распространенія раскола есть вмёсть и исторія распаденія его на разныя отрасли. Первый изъ безноповщинскихъ толковъ, но времени и важности, быль Даниловскій, иначе Поморсній, основанный, въ 1695 году, въ предвлахъ Олонешкихъ Даниломъ дбячкомъ и утвержденный въ последстви времени преимущественно Андреемъ и Семеномъ Денисовыми. Начальники и наставники сего толка учили своихъ послъдователей перекрещивать приходящихъ въ нимъ оть Православной Перкви, вървть, что Анти-

Digitized by Google

христь уже пришель и царствуеть на земль. учили не молиться за Государей. Спустя одиннадцать лътъ послъ основанія Данидовскаго скита, дьячекъ Өедосљй отдѣлился отъ Поморянъ и основаль, подъ своимъ именемъ, новый толкъ, распространившійся во всёхъ концахъ Россія и Сибири, и за границей-въ предълахъ Польши, Австріи, Пруссіи и по берегамъ Дуная. Главными отличительными пунктами его лжеученія было: освящать пищу, покупаемую на торгу, и иноковъ, постриженныхъ въ Православной Церкви, по переходъ ихъ въ расколъ, признавать за простыхъ бъльцовъ. Изъ гнъзда Поморскаго, въ 1737 году, выродился третій толкъ, подъ названіенъ Филиповщины, утвердившійся преимущественно въ губернія Архангельской и въ Финляндін. Основатель его Филипъ, бывшій келейникъ Андрея Деннсова, больше всего внушаль своимъ носледователямь не молиться за Государей и предавать самихъ себя смерти въ огнъ или съ голоду. Это-главные безпоповщинскіе толки. Другіе, менье важные, суть: 1) Пастухово или Адамантово согласие, основанное какимъ-то пастухомъ, который запрещаль брать въ руки русскія день-

ги и паспорты, на которыхъ изображенъ двуглавый орелъ съ всадникомъ, ходить по каменной мостовой, самосожигаться и расторгать бракъ, заключенный гдъ бы то ни было; 2) Иль-

*повщана*, такъ названная оттого, что по ел ученію ильть ныпь на земль священства, благодати и таниствъ; 3) Новожены, изъкоторыхъ одни для брачнаго сожитія положили вънчаться иъ Православной Церкви, съ твмъ, чтобы посль очищаться скитскимъ покаяніемъ, другіе опреавлили довольствоваться однимъ благословеність вемпыхъ родителей, а третьн-только BJOSCHICH'S; сстественнымъ другъ къ другу 4) Странники нан Скитальцы, которые для своего спасевія считають необходямымъ, не признавая надъ собою нинакой земной власти. удаляться отъ семействъ и общества и странствовать въ лесахъ и пустыняхъ (1); 5) Салокрещены, сами крещающіе себя въ ръкахъ или нсточникахъ; 6) Степановщина, основанная дьякономъ Стенаномъ, который училъ гнушаться бракомъ, жить въ наружномъ дъвствъ, а блудъ считеть святою любовію; 7) Осиповщина отъ чернона Оснпа; 8) Онисимовщинаоть мужика Онисима; 9) Акулановщина-оть -бабы Акулины, и т. п.

Самый древній изъ ноновіцинскихъ толковъ (Онуфріевскій) возникъ еще до открытаго отдъменія Безпоповицины отъ Поновицины въ од-

(1) Ученіе сей секты, по духу своему, очевидно, сходно съ ученіемъ Пастухова толка; впрочемъ и не есть едиб и то же.

номъ изъ Керженскихъ скитовъ и извъстенъ быль своимъ непреклоннымъ уваженіемъ къ памяти и сочиненіямъ извѣстнаго расколоучителя Аввакума. Вскоръ, послъ открытаго раздъленія нежду двумя главными раскольническими сектами, явились въ Поповщинъ одинъ за другимъ три новые, по ихъ выраженію, согласа: 1) Вътковский, такъ названный по острову Въткъ, въ Польскихъ владеніяхъ, на которомъ онъ первоначально возникъ и утвердился, хотя его держались и держатся весьма многіе раскольники на Дону, на Керженцъ, въ Стародубъъ и другихъ мъстахъ. Онъ принималъ приходящихъ къ нему православныхъ священниковъ и мірянъ, то чрезъ перекрещивание, то чрезъ чтение только молитвъ, употребляющихся при крещении, и виъсто крещенія хожденіе вокругъ купъли п мазаніе мнимымъ муромъ, которое свариль настоятель Өеодосій; 2) Дьяконовскій, основанный дьякономъ Александомъ въ одномъ изъ Керженскихъ скитовъ и распространившійся въ Стародубь и другихъ мъстахъ. Послъдователи его съ одной стороны отвергають Вътковское муро и троекратное каждение не крестообразное, съ другой – учатъ противно всъмъ раскольникамъ и согласно съ Православною Церковію о четвероконечномъ кресть и молитвъ Інсусовой; 5) Епифиніевъ, составившійся, во многихъ слободахь Стародубскихъ и Вътковскихъ, изъ по-

слъдователей джеепископа Епифанія и рукоцоложенныхъ имъ священниковъ и дьяконовъ. Въ 1775 году нъсколько пноковъ и мірянъ. вышедшихъ пзъ Стародубья, основали въ Польпть 4) Чернобольщину, послъдователя которой отвергають присягу, не покланяются осмиконечному кресту безъ изображенія на немъ Спасителя, не молятся за Государя по формамъ Св. Синода и не принимаютъ приходящихъ кънимъ съ наспортами. Между Стародубскими же раскольниками возникъ 5) такъ называемый Сусловь согласт, основнымъ правиломъ котораго было принимать только тёхъ священниковъ, которые пріяли рукоположеніе отъ Великороссійскихъ, но не Малороссійскихъ Архіереевъ. Наконецъ, въ 1777 году, въ Москвѣ, на Рогожскомъ кладбищъ, бъглыми попами положено было начало 6) секть Перемазанцевъ, такъ названной отъ составившагося въ пей опредъленія о перемазываніи всѣхъ священниковъ, переходящихъ къ мнимому старообрядству отъ Русской Церкви (').

Сверхъ исчисленныхъ нами толковъ, расколъ раздробился еще на многіе другіе мельчайшіе толки, каковы напр. Титловицина,

(1) Окончательно отдёлились Перемазанцы отъ другихъ сектъ вь 1780 году, когда кончились сборныя сёдёнія и когда собравшіеся на лжесоборъ разъёхались по свопиъ мёстамь. Анфиногеновщина, Анфимовщина, Самостригольщики, Потемщина, Сумнящіеся, Іевлевщина, Досифеевщина в др. Но нѣкоторые изъ этихъ толковъ уже не существуютъ, о иныхъ же изъ нихъ исторія не сохранила даже и свѣдѣній (<sup>1</sup>).

(1) По клятвенному удостовърению одного писателя, обратнышагося наъ раскола въ православие въ послёдней четверти прошедшаго столетія, вь Россіи отпадшихь оть Церкен было болье ста толковь разнаго мудрования. (См. Наставление состязаться съ раскольниками, Симона Рязанскаго, изд. 1839 г., стр. 29). Другой писатель въ нынфшиемъ столфти насчиталъ вь Россія болье 130 секть. (Рукопись о былопоповской секть покойнаго Преосвященнаго Іакова, лист. 102). Вирочемъ въ этихъ числахъ показываются секты и не относящіяся, къ Поповщинь и Безпоповщинь (нацр, Молокаче, Хлыстовщина и др.), которыя не входять въ кругъ нашего изслёдованія. Прежде, отъ недостатка историческихъ сведений, въ число раскольническихъ секть, по одной молвь народной, или по однимъ наименованіямъ, вносили вногда такія секты, которыхъ вовсе не существовало, навр. гробокопателей; а если и существовали, то не въ стольявать видахъ, сколько ихъ насчитываютъ. Такъ напр. Морельщики, сожигатели показываются иногда у насъ, напр. въ Розыскѣ въ 20-й главѣ, какъ отавльныя секты, тогда-какъ на самомъ двлё это одна секта-Филиповщина, которая самоумерщиление ка--кимъ бы то ни было образомъ, огнемъ или голодомъ, почитала дёловъ Богоугоднымъ.

Всь эти толии, и главные и незначительные, существовали, или еще и существують вс всегда отдъльно въ разныхъ мъстахъ Россіи и за предълами ея, но большею частію но-нъскольку въ одномъ и томъ же городь, селъ вли деревнъ. Иногда даже въ однояъ и томъ же донъ мужъ держится одного, жена-другаго, а дътитретьяго толка. Всв они, различаясь между собою однимъ или ибсколькими пунктами лжеученія, до фанатизна враждовали между собою, проклинали другъ друга и вийств ни вли, ни пили, ни молились, и такой враждебный образъ дъйствованія почитали Богоугоднымъ дъломъ. Теперь, хотя много остыла эта фанатическая аражда, одвакожъ различіе въ понятіяхъ Въуы и раздъление не уничтожилось между ними.

Воть сколько секть, или, говоря словами раскольниковъ, *впъръ* возникло въ нашемъ отечествѣ между отпадшими отъ Православной Церкви, послѣ того, какъ они расторгли союзъ съ нею и поставили себя во враждебное отнолюніе къ ней!

Такое поразительное и печальное зрълнце невольно останавливаеть на себъ вниманіе всякаго человъка, наблюдающаго надъ событіями святой Церкви. Въ самомъ дълъ, всъ отпадшіе отъ насъ мнимые старообрядцы имъютъ одну и туже, какъ они говорятъ, въру въ Господа Інсуса Христа и, слъдовательно, суть

Digitized by Google

какъ бы братья между собою о Христв; всъ они ратують противъ насъ за старую въру, какъ они называютъ свой расколъ, ратуютъ съ общимъ всёмъ имъ чувствомъ ненависти къ Православной Церкви и къ Правительству. Оть чего же между ними произоные разделеніе? Оть чего двъ главныя секты ихъ раздробились на столько мелкихъ толковъ? Особенную занимательность и важность имфеть этоть вопросъ для православнаго изслёдователя исторіи отечественной Церкви. Отвъть на него. кромв того, что разъяснить одно изъ самыхъ замвчательныхъ и многосложныхъ событій Церкви, можеть быть также спасителень и для заблуждающихъ, и для православныхъ. Раздъление раскола на секты уже сано собою говорить въ обличение отступниковъ отъ святой Православной Церкви. Въ этомъ созвавались сами отступники: «коликъ смъхъ и укореніе оть враговъ нашихъ за ваше песогласіе!» говориль въ письмъ своемъ въ раздълявнимся другь съ другомъ Керженцамъ Вътковский черненъ Осодосій (1). Это выставляли стступ-

(1) Прот. Анд. Іоаннова полн. истор. извёстіе о древнихъ стригол. и новыхъ раскол. С. п. б. 1855. ч. 4. стр. 7 По этому изданію жы будемъ въ пастоящей статьъ и впредь указывать на сіе сочиненіе.

Digitized by Google

никамъ на видъ и православные Пастыри наши. Нъть соинънія, что разсмотръніс причинъ расцаденія раскола еще яснѣе обнаружить отступленіе заблуждающихъ отъ истины; а это самое для православнаго Христіанина будетъ предостереженіемъ отъ уклоненія въ расколъ, а для того, кто остается въ расколъ не по упорству, а единственно по невѣдѣнію, побужденіемъ къ раскаянію и обращенію въ лоно св. Церкви.

Предпринимая ванаться симъ разсмотреніемъ, мы имъеть въ виду двоякую цъль. Первая и главиая состоить въ томъ, чтобъ изъ самаго существа раскола, изъ причинъ его расиаденія вредставить и обличеніе его. Но какъ для сего нужно коснуться внутренняго состоянія раскола, то предполагаемъ себѣ другую цѣльглубже вникнуть въ духъ и направленіе его, дабы съ помощію Божіею вразумить отступниновъ отъ Православной Церкви и возстановить у насъ единое стадо подъ управленіемъ Единаго Настыреначальника Господа нашего Інсуса Христа.

Расколь, послё того какъ отдёлныся отъ Церкви, составиль, такъ сказать, свое особое темное царство, жилъ и развивался преимущественно самъ изъ себя, стараясь быть какъ можно дальше отъ вліянія на него Православной Церкви и Правительства. Посему и причинъ его раздробленія должно искать въ немъ

Digitized by Google •

1

ŗ

Ł

1

самомъ, внутри его. Эти причнны открываются изъ внимательнаго разсмотрѣнія сущности и качествъ самаго раскола, именно: а) изъ раскрытія того, въ чемъ собственно состоить вѣра отступниковъ? б) можетъ ли она успокомвать человѣка въ его духовныхъ нуждахъ? в) въ чемъ состоитъ и каково по своему достоинству внутреннее управленіе у отступниковъ? Кромѣ сего нужно коснуться и свойствъ самыхъ людей, которые преданы расколу, въ г) уиственномъ и д) нравственномъ отношеніи.

Α.

Нельзя надивиться тому, что отступники оть Православной Церкви, имбя въ словахъ одну в ту же вбру во Іисуса Христа и потому еоставляя, повидимому, братетво о Христв, на самомъ двлё такъ разрознились въ своихъ върованіяхъ. Истинная Вбра въ единаго Бога и Господа Іисуса Христа есть самое внутреннее и существенное основаніе жизни и единенія между собою върующихъ, или Церкви. Сему научаетъ насъ св. Апостолъ Павелъ, когда говоритъ: едино тпъло, т. е. Церковь, единъ духъ, якоже и звани бысте во единомъ упованіи званія вашего: единъ Господь, едина въра, едино крещеніе: единъ Богъ и Отень сельхь (1). «Одинь Богь, одинь Христосъ, одна Въра и дюди совокундены въ единство твла (Пернви) союзомъ согласія, » говорить святый Кипріань противь современныхъ ему раскольниковъ (1). И но словамъ одной уважаемой отступниками кинги, «единогласіе Соборныя Церкви состонть и содержинся,» между прочимъ, также «въ согласни Православной Въры.... и во учени правомъ (\*)... Но само собою понятно, что св. Вера Христова TOLEHO TOLAR HOORSDOANTS BY BEBYIOUHERS BHYтреннее спасительное единеніе ихъ между собою, когда она въ самомъ существъ своемъ пріемлется ихъ умомъ и сердцемъ, сообщая имъ животворную силу благодати. Якоже Ты, Отче, во мнъ, и Азъ еъ Тебъ, говоритъ Госполь, да и тін (вся истинно в'врующіе) въ Нась едино будуть (юан. 17, 21.),-ев Нась, т. е. когда върующіе посредствомъ въры и любви входять въ живое, внутреннее общение со Отцень и Сыномъ Его, Господомъ нашимъ Інсусовъ

(1) Esec. 4, 4. 5.

(2) См. ученіе священномученика св. Кипріана о Церкви въ Воскр. Чт. XI г., стр. 240-243. Здѣсь вообще полно раскрывается ученіе о Вѣрѣ, какъ внутреннемъ основанія союза вѣрующихъ межау собою.

(3) Больн. Катих. 1788. J. 121 на об.

Христонъ, и Св. Духомъ. Пріемлется ли тапъ св. Втвра Христона отступникани отъ Пранославной Церкви?

Þ

ľ

Нътъ! Исторія раскола показываеть, что отступники отпали отъ Православной Церкин. какъ мертвые члены отъ живаго тъла, въ следствіс сліной привязанности только ко вніниности, къ букат Вторы. Извъстно, что въ ХУЦ стольтів, когда явился расноль, этоть недостатокъ. Въры утвердијся между въкоторыми въ Россін сильнье, чвиъ когда-вибудь прежде. Въ это время распростравились въ наволъ неправильныя мижнія манмыхъ ревнителей старины о невоторыхъ внъщнихъ Христіанскихъ дъйстоіяхъ. Будучи внесены въ печатныя Богослужебныя и учительныя книги, которыя предки наши называли вообще Богодухноеси. ными, или Божественнымь Писаніемь, эти мязнія, канъ тъми самыми, ноторыми они были внессиы, т. с. справщиками книгъ, такъ и многими изъ читавнихъ сін нниги, принимались за святыя, за столь же важныя и необходиныя для вучнаго спасенія нашего. накъ важны и необходимы существенные догматы Въры. Между темъ многіе не только въ ноостомъ народъ, но даже между Пастырями Церкви, на которыхъ лежитъ обязавность учить другихъ, не понимали знаменованія внѣшнихъ дъйствій и обрядовъ и даже не знали, что внъш-

нее двиствіе или обрядъ есть только зав'яса, прикрывающая Божественную истину. Отпы Московскаго Собора 1667 года писали о Скрижали, изданной Патріархомъ Никономъ: «книга скрижаль, яже вново преведеся съ Греческихъ книгъ при Никонъ бывшемъ Патріархъ и печатася, да имате ю въ велинъй чести ради многихъ Богословскихъ разумовъ H таны Церковныхъ, яже имать и содержитъ въ себъ, обаче не всякому прилично есть такую Богокнигу прочитати, токмо искуснымъ словную таянственникамъ и ученымъ и разумпъйшимъ подобаеть такую книгу имъти и прочитати: невъжди же аще и будуть прочитати, то ненскуствомъ и неученіемъ разумъ свой токмо будутъ потопляти и постраждуть, якоже пострада и Никита попъ, Лазарь, Аввакумъ и прочін невѣжди (1).» Съ грустію видя столь жалкое состояніе въры во многихъ изъ современчиковъ, мудрые Пастыри Церкви, въ тлавъ которыхъ быль сильный умомь и волею Натріархь Никонь, хотели освободить ихъ отъ этого неведения въ предметахъ въры, хотбли раскрыть предъ ними внутренній смысль св. Вбры и вдохнуть силу и жизнь въ дъйствія наружнаго благочестія народа. Но вотъ, когда Никонъ, по сло-

(1) Допол. къ Акт. Истор. т. У., стр. 472.

вамъ Царя Алекстя Михайловича, «свътлосіяющій во Архіереехъ, аки солнце по всей вселенный свытящее, тако свытящее по всему пашему государству (1), » или, какъ отзывался о пемъ Патріархъ Паисій: «пекійся устроити и питати словесное свое стадо чистою и пелестпою и твердою пищею (<sup>2</sup>),» приступиль къ сему великому и спасительному дёлу, «мнози певъжди не точію отъ простыхъ, но и отъ освлщенныхъ, ови отъ многаго невъдънія Божсственныхъ Писавій и житія растлённа, овн же и во образъ благоговънія и житія минмаго добродътельнаго, являющеся быти постни и добродътельни, полни же всякаго несмысльства и самомнѣннаго мудрованія, иже мнящеся быти мудри объюродъща, ови же мпящеся и отъ ревности (и такови имуще ревность, но не по разуму) возмутиша многихъ души псутвержденныхъ.....» исправленныя книги и чины церковные назвали еретическими, самаго Святбишаго Патріарха Пикона злословили разными хульными именами (<sup>3</sup>), а въ книгъ Скрижаль, изданной для вразумленія слъпыхъ ревнителей обрядности въ истинахъ Въры, дъйствительно, только

<sup>(1)</sup> Архим. Аполлоса-Жизнь Никона стр. 118.

<sup>(2)</sup> Тамъ же, стр. 151.

<sup>(3)</sup> Дополн. къ Акт. Истор. т. V, стр. 459. Отд. IV. 29

разумъ свой потопили. Имъ показалось раскрытіе духа обрядовъ, внутреннее знамснованіе ихъ, чёмъ-то новымъ, какою-то новою вѣрою; они никогда не слыхали сего истолкованія, He были совстмъ приготовлены слушать и изучать сго, привыкши ограничиваться одною наружностію дълъ, одними обрядами, и думая, что въ нихъ однихъ, а не въ другомъ чемъ-либо заключается Христіанская Въра. Свътъ Въры, раскрытый въ самомъ существѣ ея, оказался слишкомъ яркимъ для больнаго духовнаго зрънія суевъровъ, «темнымъ дебелаго невъдънія мракомъ душевреднѣ омрачившихся и мысленная очеса своя, во еже на свътлую исправлений лучю не зръти, смъжившихъ (1).» «При страсти къ обрядности,» говорить одинъ изъ современныхъ намъ Архипастырей, «въра состонтъ въ обрядъ и перемъна обряда то же, что перемъна въры; въ крайнемъ своемъ развити она остаетбезъ мысли и объ обрядъ и о въръ, ся съ злостію возстаеть противъ наставленія объ обрядъ и въръ. Такъ и дъйствовали Аввакумъ н подобные ему (<sup>2</sup>).»

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Слово Епифація Славеницкаго о первыхъ расколоучителяхъ. Скрижаль 1656 г., стр. 13.

<sup>(2)</sup> Филаретъ Епископъ Харьковскій въ Ист. Русск. Церкви, пер. Патр., стр. 136.

Таково происхождение раскола! Изъ него видно, что начало раскола, ствия, изъ котораго онъ родился, и самую сущность его составляеть одна слѣпая, чуждая духа живой вѣры, привлзанность къ обрядности, къ буквѣ. Челобитчики Соловецкіе жаловались Царю Алексью Михайловичу, что «Никоновы ученицы проповълають новую незнаемую вбру по своему плотскому мудрованію, а не по Апостольскому и святыхъ Отецъ преданію: ея же въры не точію они, но и прадъды и отцы ихъ до настатія Никонова патріаршества и до сего дни и времени не слыхали (1).» Что же это за новая, неслыханная въра, которую проповъдывали ученицы Никоновы? Скрижаль, изданная Никономъ, исправленія книгъ, сдъланныя при немъ, не разрушали истинныхъ догматовъ въры, а только раскрывали глубину и силу ихъ въ исправленныхъ чинахъ церковныхъ и приводили тексть Богослужебныхъ книгъ въ точную сообразность съ сими догматами. Слъдовательно, челобитчики не знали въры въ самомъ существъ ея, въ истинахъ Божественнаго Откровенія, а полагали въру только во внъшности, въ буквъ. на которую простирались исправления, но въ которой челобитчики не видели истиннаго ду-

(1) Соловецкая челобитная. Отд. IV. ховнаго смысла (<sup>1</sup>). Воть за какую вёру стояли и отдёлились оть Православной Церкви слёные ревнители вёры! Воть какую «старую вёру» наслёдовали они оть тёхъ изъ своихъ предковъ, которые по духу своему были подобны имъ!

Совершенно отдёлнвшись отъ Православной Церкви и живущаго въ ней духа истинной живой вёры, мнимые старовёры естественно должны были еще болёе развить въ себъ сію мнимо-старую вёру. И дёйствительно, раскройте книги, написанныя отступниками, —ихъ сборники, письменные цвётники и т. под. Здёсь вы увидите только длинный рядъ соминтельныхъ, подложныхъ, или ничего не доказывающихъ доказательствъ на то, что надобно крестить-

(1) И вообще, гдё говорится у отступниковь о вёрё, соединяется съ словомъ-вёра-понятіе объ одной обрядности. Они говорять напр: «Никонъ перемёнилъ вёру,»-и тотчасъ въ доказательство сего приводятъ различныя сдёланныя при Никонъ исправленія въ чинахъ Церковныхъ и въ текстё Богослужебныхъ книгъ. Это-во всёхъ почти книгахъ, написанныхъ ими противъ Православной Церкви. Если же они къ числу измёненій вёры относятъ нікоторыя исправленія въ текстё Символа вёры; то тутъ они спорятъ собственно опять только за слова, а не за истину Вёры; потому что въ догматахъ Вёры мы согласны съ ними, если только они понимаютъ ихъ.

Digitized by Google

ся двумя перстами, а не тремя, покланяться только осмиконечному кресту, двоить аллилуіа, а не трегубить, употреблять за литургіею ссмь просфоръ, а не пять, ходить по-солонь, а не къ солнцу и т. под. Всъ сіи обряды они защищають со всёмъ жаромъ, какъ догматы вёры, съ чаяніемъ отъ нихъ однихъ получить спасеніе и съ самымъ грубымъ ругательствомъ на Православную Церковь. Прислушайтесь къ ихъ раз-До васъ будутъ доходить говорамъ. только споры о томъ, «въ какія ереси который еретикъ впалъ; на которомъ соборъ, какимъ чиномъ, или обрядомъ нъкоторыхъ сретиковъ принимали къ Церкви; и за что именно, и какъ ихъ проклинали. Все это и сему подобное непрестанно между собою и предъ простымъ народомъ разглашаютъ, а о Христъ Спасителъ, о Евангеліи и Апостольскомъ ученіи у нихъ ничего не слышно (1).» Кромъ обрядовъ и обычаевъ, преданныхъ отъ старцевъ, или вновь вымышлевныхъ самими отступнинами, да еще, скажемъ словами приснопамятнаго Никифора Архіепископа Астраханскаго, «кромъ преданій и бабьихъ басней и нъкіихъ невъждъ, пълое Христіанское благочестів нікіими ничтожными

<sup>(1)</sup> Такъ говоритъ Прот. Іоанновъ о Рогожскихъ лжсучителяхъ. Полн. изв. о раск. ч. 4. стр. 37.

дълами составляющихъ и ограничивающихъ, болѣе у нихъ ничего пе объясняется и не преподается (').» Никто, ни грамотный, ни безграмотный, не считаетъ нужнымъ учиться, нли учить другихъ догматамъ вѣры. Они или не знаютъ ихъ, или, и зная, не признаютъ ихъ важности и спасительности.

Можно ли назвать такую вёру отступнинашихъ истинно-древнею Христовою н ковъ живою вѣрою?-Нѣтъ! глаголы Божіи духь суть и животь суть (2). Истинніи поклонницы покланяются Отцу Небесному духожь и истиною (<sup>3</sup>). Въра мнимыхъ старообрядцевъ есть въра не св. Апостоловъ и св. Отцевъ, а-Фарисеевъ, раскольниковъ Ветхозавътной Церкви. Фарисси не приняли Христа и не вошли въ составъ Его Новозавътной Церкви, потому что, остановившись на одной буквъ закона, пе проникали въ истинный смысль его и не узнали Того, Кто пришелъ исполнить законъ, во послъдовали преданіямъ старцевъ и ученіямъ человъческимъ. Такъ и наши ревнители обряд-

- (2) Іоан. 6, 63.
- (3) Ioau. 4, 23.

Digitized by Google

----

<sup>(1)</sup> Преосвященнаго Никифора Астраханскаго окружное посланіе кт старообрядцамъ, помѣщенное въ его отвѣтахъ. 1854 г. стр. 9.

ности и буквы отдѣлились отъ св. Церкви потому, что закрыли свои глаза отъ того истиннаго свѣта, которымъ Пастыри Церкви хотѣли оживотворить омертвѣвшую въ нихъ вѣру и службу Богу, заключавшуюся у нихъ въ однихъ внѣшнихъ предметахъ и дѣйствіяхъ,—отдѣлились, введя самовольное Богопочтеніе, основанное не на ученіи слова Божія и истинваго преданія Церкви, а на мнимыхъ преданіяхъ старцевъ и на ложныхъ мудрованіяхъ учителей лжеименныхъ.

Какіе же плоды можетъ принести такая фарисейская вѣра, чуждая духа Христовой истины и жизни? Очевидно, что она не можеть вести ихъ ни ко взаимной любви, ни къ согласію и единомыслію. Плоть не пользуетъ ничтоже (<sup>1</sup>); писмя убиваетъ, а духъ животворитъ (<sup>2</sup>). Для истинныхъ Христіанъ предметы и дѣйствія внѣшняго Богопочтенія служатъ покровомъ и образомъ Вѣры, дѣйствующимъ чрезъ внѣшнія чувства на душу ихъ; въ священныхъ обрядахъ читаютъ они высокія истины Вѣры о Богѣ, о своемъ назначеніи и проч. И какъ сіи истины происходятъ отъ Единаго источника—Бога, выражаютъ въ себѣ единую

- (1) loan. 6, 63.
- (2) 2 Kop. 3, 6.

Божественную мысль и волю, направлены къ сдиной цели; то и верующіе, пріемля ихъ, одушевляются однѣми мыслями о Богѣ, согласпыми чувствованіями и желаніями. Напротивъ. мнимые старообрядцы ратують за обрядность ради ея внѣшности, а пе смысла, или больше ради вибшности, чёмъ смысла, хотя и ссылаются иногда на ея символическое значеніе. Ogu или вовсе не понимають выражаемыхъ ею истинъ въры, или понимая, не стараются усвоять ихъ чувствомъ и выражать дълами; иначе опи сошлись бы съ нами въ существъ въры н не были бы отступниками. Какую же пищу можсть дать уму и сердцу такое фарисейское уваженіе къ обрядности? Какія высокія мысли и святыя чувствованія можеть возбудить оно, если съ его предметами не соединяется живыхъ понятій о выражаемыхъ ими истинахъ въры? Какую животворную силу взаимнаго единомыслія и общенія сообщить оно неразумнымъ почитателямъ? Господь Іисусъ Христосъ сказалъ въ молитвъ о върующихъ къ Отцу Небесному: якоже Ты Отче во Мнъ, и Азъ въ Тебъ, да и тіи въ Насъ едино будуть (1),-и вѣрующіс, исповѣдуя догмать о Пресвятой Троицѣ, догмать, въ которомъ показанъ Спасителемъ

(1) Ioan. 16, 31.



нервообразъ и основание внутреннъйшаго единенія, какое должно быть между върующими, выражають сіе исповъданіе какъ въ словахъ, такъ и въ видимыхъ знакахъ, каково, напримъръ, треперстное сложение для крестнаго знаменія, и озаряясь мыслію о Тріединомъ Богъ, ближе и искреннъе соединяются между собою въ чувствованіяхъ, желаніяхъ и дъйствіяхъ. Но отступники, пригвоздивъ свой умъ только къ внёшнему знаку догмата и при этомъ имѣя одни чувственныя представленія, никакъ не хотять псправить утвердившагося между ними сложенія перстовъ, хотя въ немъ не только не сохраняется, но и разрушается образъ едиценія и равенства Божественныхъ Ипостасей (1), и кричать: «какая-де троица въ щепоти?»-Вы спрашиваете ихъ: что есть Пресвятая Троица? и слышите отвѣтъ отъ перваго изъ лжеучителей, что «Троица трисущна, ихъ разсъкается на три равныя части, и Отецъ и Сынь и Святый Духъ имъютъ каждый особое съдъпіе, какъ три Царя небесные, и что Христосъ Спаситель съдить на престоль, соцарствуя святой Троицъ, какъ Богъ особый (2).» Въ

Digitized by Google

<sup>(1) 3-</sup>е посл. Игнат. Митр. Сибир. Гл. 1. См. Правосл. Собес. 1855 г. кн. 2.

<sup>(2)</sup> Розыскъ, глава 17.

этомъ безумствованіи показывается образъ не соединенія, а раздъленія. Можно ли же осуществлять въ жизпи образъ таинственнаго единенія Сына Божія съ Богомъ Отцемъ, искажая сей образъ умомъ и ни мало не усвояя его сердценъ?

Слѣпая привязанность къ одной внъшности, кромѣ того, что убивала духъ Христовой вбры, которымъ живетъ и связуется во-едино общество вѣрныхъ,-сама собою представляла другія болбе положительныя причины къ разногласію и раздъленію между отступниками отъ Православной Церкви. Одинъ изъ Архипастырей Православной Церкви, внимательно прослъдившій духъ и исторію раскола, такъ, между прочимъ, объясняетъ раздъленіе раскола: «опустивъ изъ благоговъйнаго вниманія высокія мысли въры, русское своеволіе обратилось къ одной внъшности, къ однимъ обрядамъ; а здъсь, при недостаткъ умънья вникать въ смыслъ обряда, мысли зрителя волнуются впечатлёніями случайными и вліяніемъ чувства, И атселъ одинъ выбираетъ то, другой другое, одинъ хвалить то, что бранить другой (1).» Въ этонь отношении отступники подобны малымъ нера-

(1) Преосвящ. Филаретъ Харьков. въ Ист. Русск. Церкви, пер. Патр. стр. 220.

Digitized by Google

зумнымъ дътямъ, учащимся грамотъ или забавляющимся картинами. Учебники или картины у дътей, положимъ, имъютъ одинаковое содержаніе и достоинство; но часто случается, что каждый изъ нихъ выбираетъ себъ одинъ какой-либо экземпляръ учебника или картины, называеть его самымъ лучшимъ, а другіе охуждаетъ и отвергаетъ; а отсюда между ними неръдко происходитъ ссора и раздъление: потому что вообще дъти цънятъ предметы не по внутреннему достоинству-умомъ, а по наружности-чувствомъ, или привычкой. Подъ руководствомъ олного своего мнимо-благочестиваго чувства слъпый ревнитель обрядности, младенчествующій въ въръ, убъждается въ исключительномъ достоинствъ и истинности избраннаго имъ предмета или дъйствія, и хочетъ, чтобы его личныя ощущенія и убъжденія были закономъ для другихъ; здъсь ощущенія и убъжденія разныхъ лицъ сталкиваются между собою и производять вражду и раздъленія. Восточные Патріархи, принимавшіе заботливое участіе въ дълахъ святой Церкви нашей, при появлении раскола, писали: «прінде и то во слухъ нашъ, отчасти же и самимъ видвти приключися, яко вообычаися зав неблагольшно. еже прихожаномъ иконы своя домашнія во церкви приносити и всякаго чина кромѣ идѣже кто хощеть поставляти, не согласився со свя-

щенникомъ, чесо ради свары и пренія, паче же и вражды обыкоша бывати: къ тому яко свѣщи всякъ предъ своею иконою поставляеть, небрегомымъ сущимъ мъстнымъ иконамъ олтарнымъ, и всякъ своей иконъ модяся на различныя страны покланяется, и тако веліе въ церкви смятеніе и неблагочиніе бываеть; симъ же извътомъ неискусній людіе своя си вконы боги именують, чесо ради являются не знати сдинства Божія, паче же и многобожіе непщевати (1).» Вотъ до чего доходило у неразумныхъ ревнителей одной визшности почитание св. иконъ, подъ руководствомъ одного слѣпаго, не просвъщеннаго свътомъ истинной въры, чувства! До того, что они именовали чконы своими богами. Посему, какъ скоро сіи ревнители отпадали отъ св. Церкви, у нихъ неминуемо происходили разные толки. Такъ одни изъ сектантовъ, напр. Осдостевцы, иконамъ, находящимся въ кіотахъ за стекломъ, равно и чужимъ, отнюдь не молятся, а молятся иконамъ исключительно своимъ, которыя у многихъ изъ нихъ употребляются только литыя изъ мѣди (2), у другихъ носимый на шев мъдный складной образокъ, которому одному и молятся (3); а еще у иныхъ

- (1) Дополн. къ Акт. Истор. т. У, стр. 475.
- (2) Полн. ист. изв. ч. 2, стр. 26.
- (3) Новое свъдъніе. Записки по ист. раскола.

только осмиконечный кресть безъ изображенія на немъ лика Спасителя (<sup>1</sup>), или крестъ, сдѣланный изъ липоваго дерева (<sup>2</sup>).

Продолжая далее раскрывать причину разавленія раскола, заключающуюся въ страсти къ одной обрядности, упомянутый выше Архипастырь говорить: «разнообразіе предметовь. представляемыхъ обрядностію, еще болѣе умножаеть несходство въ выборъ предметовъ уваженія (3).» Дъйствительно, обрядность не такой предметь, который бы не подлежаль различнымъ измѣненіямъ. Поедику внѣшнее обрядовое Богослужение выражаеть въ себъ въчныя и неизмъняемыя истины Божіи и устроялось въ Православной Церкви согласно съ преданіемъ св. Апостоловъ и св. Отцевъ; то во всъ времена, въ существенныхъ частяхъ своихъ, оно имъло и теперь имъетъ болъе или менъе однообразный видь. Но какъ въ то же время оно есть выражение разнообразной внутренней жизни,-мыслей и чувствъ Христіанина, и устроялось сообразно съ обстоятельствами и нуждами времени; то въ разное время и въ раз-

(1) Полн. ист. изв. о раск. ч. 4, стр. 64.

(2) Рукоп. о бѣглопонов. сектѣ Преосв. Іакова стр. 104.

(3) Ист. Русск. Церк. Филар. Харьк. пер. патр. стр. 220.

Церквахъ оно въ пссущественныхъ чаныхъ стяхъ своихъ допускало прибавленія, убавленія и перемѣны. Оттого нѣкоторые изъ обрядовъ, бывшихъ прежде, нынъ уже не существуютъ, н обратно есть теперь такіе, которыхъ прежде не было. Такое различіе въ обрядахъ не раздъляло върующихъ между собою; нбо внутреннее начало и, такъ сказать, душа Богослуженія, т. е. въра, которая приводитъ всъ его части въ единое стройное цълое, остается неизмъняемою при встахъ разностяхъ его и сама примиряетъ сіи разности. На семъ основанін, св. Отны Церкви не придавали догматической важности несущественнымъ, неразрушающимъ существа въры, разностямъ, а больше всего заботились о сохранения въ нсизмънной пълости самой въры. Прекрасно мудрствуеть о семъ предметв Пансій Блаженнъйшій Патріархъ Александрійскій въ письмѣ къ Всероссійскому Патріарху Никону, по новоду вопросовъ сего послёдияго о явкоторыхъ разностяхъ въ чинахъ церковныхъ. Онъ пишетъ: «Твое преблаженство сильно жалуешься на несогласие нъкоторыхъ чиновъ, замѣчаемое въ нѣкоторыхъ церквахъ, н полагаеть, что эти различные чины растлъвають нашу вёру. Хвалимъ мысль: ибо кто бонтся преступленій малыхъ, тотъ предохраняеть себя и отъ великихъ. Но исправляемъ намъреніе: ибо иное дёло еретики, которыхъ запо-

ввдуеть намъ Апостолъ убъгать по первомъ и второмъ наказаніи; и иное дѣло раскольники, которые, хотя, повидимому, соглашаются въ главныхъ догматахъ православія, имъютъ однакожъ и свои ученія, чуждыя Каволической Церкви; но если случится какой-либо Церкви разнствовать отъ другой въ нъкоторыхъ чинахъ неважныхъ и несущественныхъ, т. е. некасающихся членовъ и догматовъ въры, каково, напр., время совершенія Литургіи и проч., то это не дълаетъ никакого раздъленія, лишь бы только сохранялась непреложно та же въра. Церковь не отъ начала приняла все то чинопослъдование, какое содержитъ нынъ, а постепенно, и въ разныхъ Церквахъ разные чины вводились разповременно, и прежде святыхъ-Дамаскина, Косьмы и другихъ песнотворцевъ мы не пѣли ни тропарей, ни каноновъ, ни кондаковъ: все это однакожъ не производило раздѣленій между Церквами, когда соблюдалась неизмънно та же въра, и онъ не считались ни еретическими, ни раскольническими. Такъ и нынъ не должно думать, будто развращается православная въра наша, если одинъ кто творитъ послѣдованіе свое, немного различное отъ другаго-въ вещахъ несущественныхъ, т. е. не касающихся членовъ въры (1).» Не такъ смот-

<sup>(1)</sup> Скрижаль, стр. 644-648.

рять на обрядность наши глаголемые старообрядцы; они придають ей значеніе и характерь догматовь. Догматы вѣры, изреченные Вѣчнымъ Словомъ Божінмъ и Духомъ Святымъ посредствомъ св. Апостоловъ и св. Отцевъ Церкви на вселенскихъ Соборахъ, вѣчны и неизмѣнны; посему прибавить къ нимъ или убавить у нихъ что-нибудь отъ себя, значить отъ истинной вѣры уклониться въ ересь. Точно такой же цѣлости и неизмѣнности требуютъ наши инимые старообрядцы и отъ обрядности, и въ этомъ полагаютъ православіе и единство вѣры (<sup>1</sup>). Потому что они забываютъ самое существо вѣры, и мысль вѣры не оживляеть и не

(1) Вотъ, напр., какъ выражается о единстве и православіи вёры Андрей Денвсовъ въ посланіи своемъ къ дьячку Өедосёю, отдёлявшемуся отъ поморскаго скита: «единъ Богъ, иже православными древними догматы проповёдуемый и славимый, а не еретическими новинами; и едина вёра древняя православная каволическая, яже изъ ребръ распятаго на трисоставномъ певге и кедрё и кипарисе единомъ кресте Владыки нашего Іса Хрта истекшая и единѣмъ трисоставнымъ крестомъ утвержденная и освященная и всегда освящаемая и на лицё своемъ единымъ истиннымъ знаменіемъ исповёдуемая. «Не говорятъ просто «крестомъ,» но «трисоставнымъ крестъ, на трисоставномъ певге и кедрё и кипарисѣ.» Слёд. православіс и единство Церкви, по его сосдиняють у нихъ всё части Богослуженія, нопротивъ визниціе обряды для вихъ суть самая върн. Отсюда, при различіи обрядовыхъ, или вообще визнінихъ дійствій и предметовъ, естественно должны были произойти у нихъ сами собою разділенія и развые толки.

Страсть нанимахъ старообрядневъ но вивиности простврается даже на слова, выражения и буквы, такъ что малъйшее, не мамъняющее симела, коженские въ выражении почитается у нихъ за извращение самой вторы, выражаемаго gormana n.m. Bosiecreennoù Muucraen. Tare, ne стыдатся она влевстать на Православную Церковь, будто она прибавниа къ достонокланяемону имени Ісусь лигеру и, и потоку, покланяясь Інсусу, будто покланяется не спасителю міра, Сыну Божію, а Антиаристу, и вов тапаства совершаетъ будто не во имя Христа Спасителя, а во имя Антихриста,-или, будто опустивъ въ членѣ Символа Въры о Духѣ Святомъ слово истиннаго, котораго, впрочемъ, и не было въ Никейскомъ Самвола, меремания и пспортила въру, да и вообще, будто измвненіемъ неясныхъ словъ въ Богослужебныхъ

ивѣнію, «харантерноуется и утворждаются" не силото простимиъ ограданій Испунателя, и сормою преста и престивно знаменія. Рук. сбор. Аркия. Атворитела, д. 87. Отд. IV. 50

C. ...

511 E

3

ł

I

1

1

кангахъ измѣнила самую вѣру (1). Оттого они не знають различія между ересью и расколомь. Исправление какого-либо обряда или только буквы, безъ всякаго измъненія смысла, есть у нихъ сресь, а исправившій-сретикъ. Но естественно, по свойству обрядности, и у глаголемыхъ старообрядцевъ, не смотря на всю ихъ ревность, не могло сохраниться совершеннаго согласія въ словахъ и выраженіяхъ, относящихся къ предметамъ Въры, Сему единогласію должно было црепятствовать и то, что они ве отличають нотинно-древнихъ преданій отъ новыхъ собственныхъ своихъ установлений, законныхъ или незаконныхъ, и вымыслы суевърія выдають за несомнънное преданіе Церкви. Каждый изъ нихъ старался защищать свои обычан, какъ древніе и православные, и отвергаль чужіе, какъ но-

(1) Никита расколоучитель въ жалобѣ на порчу церковныхъ книгъ писалъ между прочимъ: «да въ новыхъ же книгахъ напечатано въ тропарѣ: во гробѣ плотски и на престолѣ былъ есн, а въ старыхъ книгахъ написано во всѣҡъ: бѣяше, а не былъ есн.» Какая тутъ ересь и какая порча вѣры? Эти и другія такого же рода обвиненія, направленныя отступинками на Православную Церковь и разбросанныя по разнымъ ихъ кнагамъ, всякій можетъ читать вмѣстѣ съ обличеніемъ въ «нетивно древи. и истинно-Правосл. Христ. Церкви,» во 2-й ч. излож. Высокоиреосв. Григорія.

вые й неправославные. Такимъ образомъ, различіе въ словахъ, илн, лучше сказать, неправильный взглядъ на это различіе необходимо велъ ихъ ко взаимному раздъленію, точно такъ же, какъ прежде привель ихъ къ отдъленію отъ св. Церкви.

Объяснимъ все сказанное примирами. Какое различіе между четвероконечнымъ и осмиконечнымъ крестомъ? «Крестъ Христовъ,» скажемъ словами одного благоразумнаго инока (Пароенія), обратившагося изъ раскола въ православіе, «почитается не за концы, а за то, что на немъ распять быль Господь нашь Інсусъ Христосъ (і), а всъ кресты имвютъ благодать и силу равную.» И Православная Церковь воздаетъ одинаковое поклонение тому и другому кресту. Однакожъ глаголемые старовъры ночитають только осмиконечный кресть, а не четвероконечный, и обвиняють православныхъ Христіанъ въ томъ, будто они «самый истинный и животворящій кресть Христовь огь трехъ древъ, отъ певга и кедра и кипариса, сотворенный оставили и возненавидѣли его и непотребна сотворили, а возлюбили крыжъ ла-

 (1) Сказаніе о странствія и путешествія по Россія, Молдавія, Турція и св. землѣ постриженника св.
 Авонскія горы, инока Парвенія, ч. 1, стр. 133.
 Отд. IV. 30\*

-

.тывскій и во всемъ почитають его паче истньнаго Божественнаго креста, отъ трехъ древъ сотвореннаго» и проч. (<sup>1</sup>). Еще: заключается ли какая-инбудь порча Вёры въ томъ, если въ молнтвъ Інсусовой, вмъсто «Сыне Божій» сказать: «Боже нашъ?» Никакой. Слова «Боже . нашъ» дають только опредъленнъйшее понятіе • величін Господа Інсуса Христа. Не смотря на то, мнимые старообрядцы употребляють молитву Інсусову только въ следующихъ вы-. раженіяхъ: «Господи Ісусе Христе, Сыне Божій, ломилуй мя гръшнаго,» и осуждають Православную Церковь за то, будто она, употребляя молнтву: «Господи Інсусе Христе, Боже нашь, помилуй нась, въ молитвъ Інсусовой Сына Божія именовати имъ не велить» (2), хотя на самомъ дълъ православные Христіане съ одинаковымъ благоговъніемъ произносять ту и другую молитву. И воть изъ-за формы креста и изъ-за словъ молитвы отаблились глаголемые старовъры отъ Православной Церкви, а потомъ раздълились и между собою. Ибо Діаконовцы о кресть и молитвѣ Інсусовой учать согласно съ Православною Церковію и против-

(1) Исторія о отцёхъ и страдальцёхъ Соловеднихъ л. 74.

(2) Тамъ же, л. 79 на обор.

-

но другимъ отступищкамъ отъ Православной Церкви. Далбе: не все ли равно для въвы въ Распятаго писать на кресть: «Царь славы, Іс Хс Сынъ Божій,» или такъ: «І. Н. Ц. I?» Однакожъ изъ-за сего титла последователи дьячка Осдостя и Поморяне вели долгую и жаркую брань между собою, «сердца ихъ иламенемъ раздорнымъ пылали;» первые называли носледнихъ «Христоборцами, Іудеями,» и: наконець «паче за высокопоставляемую титлу (1)» отдълялись оть нихъ. Когда же въкоторые изъ Поморянъ и Осдосвевцевъ, послы долгихъ переговоровъ, примирились между собою касательно титла, другіе, въ большемъ количествъ, «не склонищася принять мирный до. говоръ, и осталнов въ пенреклонномъ раздоръ, ревнуя, по ихъ выражению, во всекрапномъ четверобуквеннаго надписанія догмать (2),» щ такимъ образомъ одно только титло породило особенную секту подъ имененъ Титловщины, Повъствователь сей раснри называеть величайиныть синсхожденіемъ со стороны Андрея Де-

(1) Повёсть о началё раздора Өедосёевыхъ съ Выгоръцкимъ общежительствонь и о причинѣ того, чего ради оный бысть, по рук. Архим. Агаозигела, стр. 63 и 79.

(2) Тамъ же, стр. 70.

нисова то; что онъ не запретниъ вовсе одному изъ своихъ единомышленниковъ (купцу Кавурову) сообщаться съ сыномъ главнаго основателя Ослосвевщины (Евстратіемъ Ослосвевымъ), и противоподагая его другимъ виновникамъ раздоровъ, замѣчаетъ: «не якоже нынѣшнихъ многочинствующихъ раздорниковъ скорос во вражду и не мирное преложение не точию въ какихъ преданіяхъ, но и въ паучинныхъ съткахъ могущія междоусобную брань воздвигнути, и толико въ сихъ нетерпъливыхъ, которыхъ народишася раздорныхъ актовъ, яко изчести не безъ великаго утрудненія (1).» И двиствительно, тв же Осдосъевцы, противъ которыхъ направлево упомянутое повъствование, охуждали Поморянъ за то, что они не освящали брашна покупаемаго на торгу; почему сами, считая сіе брашно сквернымъ, очищали его молитвами и ноклонами; хотя св. Апостолъ оказаль: все еже на торжищи продаемое ядите ничтоже сумнящеся за совъсть (2), а для того, чгобы благодать Божія сходила въ горники во время молитвы, просверливали диры въ печныхъ изразцахъ (<sup>3</sup>), и исполняли другіе весьма странные обычаи, какъ священные обряды.

- (1) Тамъ же стр. 71.
- (2) 1 Kop. 10, 25.
- (3) Полн. изв. о раск. ч. 2. стр. 25.

«Кромусого, заблуждшіе, по своему фарисейскому направлению, хотять усвоять важное, съ существомъ Въры соединенное значение многимъ такимъ предметамъ, которые, принадлежа только къ крупу житейскому, ни мало не относятся къ Въръ.-и здъсь они хотятъ все возвести на стеневь обряда или догмата. Почему они осуждають Православную Церковь за ивкоторые новые, не бывшіе у насъ прежде, обычан, вошедшіе въ Россію, хотя они вовсе не касаются существа Въры, какъ то: употребление чая, Нъмецкаго платья, стрижение или бритие брады и усовъ, анатомирование и бальзамирование мертвыхъ твлъ, и многое подобное (1). Желаніе совершать все по въръ, съ восноминаніемъ о Христь, само по себь весьма благочестиво и достойно Христіанина, но у нашнхъ неразумныхъ ревнителей старины оно часто чуждо духа въры, а между тъмъ доведено до крайности. Одно названіе пъкоторыхъ новыхъ обычасвъ, вошедшихъ у Русскихъ въ гражданскую жизнь, Кальвинскими, Лютерскими, Жидовскими

(1) До осьмидесяти такихъ новинъ исчислено въ раскольнической статъй: предъизъйстие въ велиций России состоящихъ обычаевъ, Еллинскихъ, Кальвичскихъ, Лютерскихъ, Латынскихъ, Жидовскихъ, Калмыцкихъ и Агаранскихъ. R. T. HOA., HORASHBAOTL, HTO DOBHKTBAR CTADURH смотрять на сін обычань какь на среся, а на противные них свои обычан, какъ на испонтиныя, спосительнъйшія правила върм. и что Сладовательно они котять подчинить всь житейскія діла, дажо самыя мелочныя, опреді-JOHELIMS H. HOUSE SUSCIENCE HEADERARD. DEC. уснаје поставовить новатвиныя, соборно-церковныя правияя жасательно такого рода предметовь, по самену свойству своему не золежащикъ церновному р'внению, а предоставленныхъ выбору самого человъка, делжно было сще больше разроднить самозванных законпонятіяхъ и уделить ихъ Риковъ въ ихъ Аругь оть друга. Нотоку что каждый изъ рикъ имълъ скон основанія д'ілать то най дру-Гос, такъ или иначе, по своему произволу.

Особенныну, агвстонь, въ которенъ витине обрядовсе Богослужение сосдинаеть втрующихъ, какъ членовъ одного тела Церкви, въ одномъ, овятомъ расноложения духа, служитъ крамъ. Здёсь вёрующие развыхъ нодовъ и аваній, всё безъ различія, какъ дёти одного Отца Небеснаго, свидётельствуютъ предъ Богомъ и другъ нредъ другомъ свою общую вёру и взаимную мобовь, забываютъ сдѣланныя другъ другу обиды, и нри одномъ и той же возгласъ служителя. Вёры, при одной и той же молитвѣ или пѣсни церковиой, едляния устами и

саннымъ серднемъ исповъдуютъ слинаго Бога. пронаносять одно благодарение за общия земныя и небесныя благодъянія и одно прошеніе объ общихъ нуждахъ духовныхъ и телесныхъ. Такъ бываеть въ православномъ храмъ у истинно-носвославныхъ Христіанъ. «Войдите.» говоыть одинь внимательный наблюдатель о Ириноскихъ расвольническихъ монастыряхъ (1), «ВЪ менастырскую (раскольническую) первовь во время Богослуженія, и особенно во время всенощнаго бдёнія. Съ нерваго раза чувство Благоговънія обыметь вась: предъ вами богатый наопостясь и сотни воэженныхъ свъчъ; въ олтаръ јерей; на правомъ и на лъвомъ кларосахъ но 25 громогласныхъ пъвцовъ; сотан иноковъ по правую и по львую сторову въ настоящей церкви и въ трансаћ. Вси сія масса людей крестится въ одно вреия, и поклоны кладеть въ одно время. Вы удивляетесь порядку, чинности, и думавте, что этими тактическими движеніяни молящихся управляеть одва душа въры, одно чувство любви къ Богу и другъ къ другу. Вы уже забываете ихъ непріязнь къ вамъ и хотите соединиться съ нима въ молитвъ. Нъть; все то, что вы видъли, есть

(4) Разумѣется время до 1837 года, съ котораго сін монастыри обратились изъ раскола въ единовъріе.

одна личина и хитрость. Это служение, этоть чинъ, эта выдержка собственно не для иноковъ. а наишаче для приходящихъ, для поддержанія раскольническаго дёла, раскольническихъ выгодъ: здъсь, кромъ немногихъ, мало думають о спасени души. Случалось слышать, что сосъдніе монастырскіе жители, знающіе распутную жизнь аженноковъ, спрашивали ихъ, почему они, повидимому, посвятивъ себя жизни монастырской, живуть распутно, и слышали въ отвътъ: а за то въ церквахъ мы молимся по-древнему и хранимъ истинную древнюю въру: она насъ спасетъ. Почти такая же бездушная, ляцемърная, но стройная внъшность общественнаго Богослуженія,» заключаеть понянутый нами наблюдатель, «существуеть во всвхъ раскольническихъ часовняхъ и молельняхъ (<sup>1</sup>).» Следовательно, расколь, полагающий сущность Въры въ однихъ обрядахъ и словахъ, а не въ нстинъ и живомъ духъ, отнялъ у общественнаго Богослуженія силу и средство въ соединенію своихъ послъдователей; потому что онъ даже храмъ, училище въры и любви, по преимуществу мъсто братскаго союза върныхъ, обратиль въ мъсто мертваго, фарисейскаго слу-

(1) Рукопись о бъглопоновской сектъ, Преосв. Іакова, 4. 26 и 27.

женія Богу и живаго служенія различнымъ земпымъ, своекорыстнымъ видамъ. Куда же должно было привести отступниковъ такое іудейское направление ихъ въры, какъ не къ іулейскому паздоблению и раздълению? Іулен. угративъ истинный, внутренній смысль Моусеева закона предъ пришествіемъ Спасителя. раздълнянсь между собою въ понимании сего закона на разныя секты (1), и Богъ, когда они, по своимъ дожнымъ понятіямъ о Христь, не ириняли Христа, въ лицъ Котораго должны были чрезъ въру придти въ общеніе съ Нимъ и между собою, разрушиль средоточіе ихъ общественнаго Богослуженія и разсвяль ихъ по всему лицу земли, какъ не имъющихъ между собою внутренней связи въры. Что удивительнаго, если и наши по духу въры јуден, забывши смысль Христова закона, не имъя ни визшняго, ви внутренняго средоточія въры, также, по донущенію Божію, раздробились на секты, и, употребимъ собственное ихъ выражение, «разсыпались мѣстами и мыслями (2)?»

(2) Такъ говорили Поповцы и Безпоповцы на одномъ лжесоборѣ. на которомъ совѣщались о томъ, какъ бы найти главу Церкви-Епископа, юаннов. ч. 2, стр. 72.

<sup>(1)</sup> Секты эти составляли: Асидев, Карев, Фарвсен, Саддукев, Ессев. Церковно-библ. истор., послёд. пер. Ветхозавётной Церкви.

Въ заключение, для подтверждения всего сказаннаго нами о томъ, что главная причина раздъленія раскольниковъ между собою заключается въ отчуждени ихъ отъ живой Христіанской Въры, въ слъпой привязанности къ одной только обрядности и буквъ или, что тоже, въ мертвомъ фарисейскомъ направлении, должно указать на возсоединение многихъ заблужденихъ съ св. Церковію и другь съ другомъ въ такъ называемомъ «Единовърін.» Что показываеть это отрадное въ исторіи нашего раскола явленіе? То, что какъ-скоро въ лучшихъ изъ отнадшихъ братій нашихъ, не столь ожесточенныхъ противъ св. Церкви, хотя нъсколько воздъйствовала живая въра, они почувствовали свое братское согласіе по въръ съ православными и другъ съ другомъ, увидъли неосновательность своего раздъленія изъ-за причних, вовсе не нарушающихъ существа Въры, и вотъ, забывши свою прежнюю вражду, Поповецъ ли кто быль прежде, или Безпоповець, суровый Поморянинъ или гордый Осдосъевецъ, всъ безъ различія вступили въ союзъ съ Православною Церковію и между собою съ именемъ Единовърцевъ, ясно характеризующимъ этотъ внутренній и святый союзъ. Дерзаемъ надъяться, что и всъ отпадщіе отъ Церкви и разрозненные между собою братія наши, когда подобнымъ образомъ свадетъ съ ихъ глазъ кора заблужде-

ній, закрывающая отъ нихъ духъ живой вѣры, также возсоединятся съ св. Церковію и между собою, какъ братія о Христъ и члены единаго тъла Церкви. Дай Богъ, чтобъ это скорѣе исполнилось!

Продолженіе будеть.

## оглавление

ġ

статей, содержащихся въ православномъ собесъдникъ за 1856 годъ.

| страниц.                                                         |
|------------------------------------------------------------------|
| 1. День святой жизни, или отвътъ на                              |
| вопросъ: какъ мнѣ жить свято?<br>(окончаніе)                     |
|                                                                  |
| 2. Новозавѣтный законъ въ сравнения                              |
| съ Ветхозавѣтнымъ. (окончаніе). З в 107.                         |
| <b>5. Какъ, по ученію Іисуса Христа</b> ,                        |
| должно творить милостыню, молить-                                |
| ся и поститься                                                   |
| 4. Не должно прилъпляться къ зем-                                |
| нымъ благамъ                                                     |
| 5. О мнимо-духовномъ Христіанствъ                                |
| въ древнія времена Церкви 27.                                    |
| 6. О числѣ просфоръ на Проскомидіи                               |
| по древлеписьменнымъ Соловецкимъ                                 |
| служебникамъ                                                     |
| 7. О книгъ : Большой Катихизисъ                                  |
| (окончаніе)                                                      |
| 8. Слово на Новый годъ                                           |
|                                                                  |
| 9. Размышленіе о томъ, какъ, по при-                             |
| мѣру древнихъ Христіанъ, слѣдуеть<br>проводить великій постъ 93. |
| проводить великій пость                                          |

| •                                     |   |              |
|---------------------------------------|---|--------------|
| •                                     |   |              |
| 10. Слово во святый и великій пятокъ. | • | <b>20</b> 5. |
| 11. Выписка изъ записной книжки       |   |              |
| одного стараго почтеннаго законо-     |   |              |
| учителя                               | • | 349.         |
| 12. О причинахъ раздъленія главныхъ   |   |              |
| раскольническихъ сектъ (Поповщи-      |   |              |
| ны и Безпоповщины) на многіе          |   |              |
| mearie toarn                          | • | 431.         |

•

•

•

Digitized by Google

.

•

•

•

## опечатки

## въ Привославномъ Собесъдникъ за 1856 г.

|                  | Напечатано:                  | Должно чытать:               |
|------------------|------------------------------|------------------------------|
| Стран.           | Строк.                       |                              |
| 18,              | 1-3 снизу. Maimonid, consti- | Маймонидъ въ поста-          |
|                  | tut. и проч.                 | нова, о каятвѣ гд. II.       |
| ·                |                              | § 10. Михаелисъ въ           |
|                  |                              | Монсеев. правъ гл 6.         |
|                  |                              | § 302.                       |
| 22,              | 5 снизу. Богу                | Бога                         |
| 24,              | 4. постановленія             | наста <b>вл</b> ені <b>л</b> |
|                  | 11, ныч,                     | ны п.                        |
| 28,              | 4. Потомъ                    | Потомъ,                      |
| 29,              | 6. отечествь                 | отечествѣ,                   |
|                  | 13. духовниками              | <b>духовниками</b>           |
|                  | 15. избранными               | избранными,                  |
| 30,              | 5 снизу. Хаопотницею 4       | хлоцотницею                  |
| 33,              | 11. γνώσις                   | γνῶσις,                      |
| 39,              | 5 снизу. которые             | которые,                     |
| 43,              | 2. міра                      | мipa,                        |
| 83,              | 2 снизу. Притч. 23, 29.      | Притч. 3, 34.                |
|                  | 3 синзу. Псал. 107, 18.      | llcas. 101, 18.              |
| 93,              | 7. Псал. 97, 5.              | IIca1. 142, 5.               |
| 94,              | 2 снизу. Матө. 4, 11.        | Матө. 4, 2.                  |
| 97, <sup>.</sup> | 6. приносили                 | прилагали                    |
| 100,             | 1 снизу. Псал. 17, 23.       | IIcaz. 18, 3.                |
| 109,             | 12 снизу. плачњ              | Плачь                        |
| 124,             | 6 снизу. не молю о мірь,     | не о всемь міри молю,        |
| 186,             | 7 снизу. Царь                | Царю                         |
| 199,             | і. Да,                       | Да                           |
| 224,             | 9. другіс?                   | apyrie.                      |
|                  |                              |                              |

|                  |        | Hanevamako:         | Должно читать:      |
|------------------|--------|---------------------|---------------------|
| Стран.           | Строн. |                     |                     |
| 245,             | (*)    | w m. d.             | 225 u m. d.         |
| 255,             | 15.    | поляу?              | потял.              |
| <b>280</b> ,     | 20.    | начась              | начавшись           |
|                  | 21.    | вдтеь               | здѣсь,              |
| 282,             | 17.    | и мы                | н мы, -             |
| 284,             | 2.     | небесной            | небесной,           |
|                  | 11.    | Подлинно            | Џодјвино,           |
| _                | 16.    | во всемъ            | во всемъ,           |
| <b>286</b> ,     | 5.     | nams,               | nµw5.               |
| 339,             | 8.     | сказано             | сказано въ особой   |
|                  |        |                     | гтавр               |
| 353,             | 11.    | сажаемън по јиваемъ | сажаемъ и поливаемъ |
| 354 <sub>1</sub> | 10.    | дожіво              | тотжно              |
| 356,             | 2.     | и полезно разумомъ, | и разумомъ, полезно |
| <b>39</b> 0,     | 4 сниз | у. Но               | TO 🔪                |
| 411,             | 10.    | Отверіся.           | Отверілся,          |
| 411,             | 13,    | K0.84K0             | Колико              |
| 412,             | 21.    | чадородія рода      | чадородія радц      |
| 452.             | 14.    | СВ.                 | CB.                 |

;

(\*) Здѣсь допущена ошибка только въ нумераціи страницъ, а не въ самомъ тексть. è \*5

Digitized by Google

.

1



.

Digitized by Google

-

------

-

.







