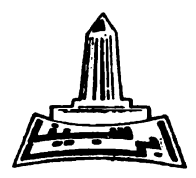


# سخنسنجي

#### حق طبع محفوظ است



۲۰۰۰ نسخه ازاین کتب در چاپخاند افت مروی بسرمایه انتشارات ابن سینا طبع شد.



نگارش:

مرور وكسطفعلى صورمكر

استاد دانشگاه تهران

تهران ۱۳٤۸ از انتشارات کتابخانه ابن سینا

«بر ای من ستایش آن شعری که چنانکهباید ساخته شده باشد آسان است ، یعنی شعری که حیات جاودان داشته واز سرچشمهٔ فیاضالهی سیراب ومتبرك شده باشد . اگر اشعاری را كه دراین روزگار فراوان سرائیده میشود بدیده عیب جوئی بنگری و در آنها نقصها مشاهده کنی حق با تو خواهد بود ، زیرا این اشعار ضعیف و فرومایه ولنگ و ناچیزند و مانند آنست که پیرایهای کهنه و مندرس که هزاران وصله ناجور خورده برآنها پوشانیده باشند واز نظر آنكه قوت فكرى نخوردهاند نحيف ولاغراندام ومردنی جلوه میکنند . اما تواگر میخواهی قاضی با انصاف وعادلی باشی بشعری توجه کن که پیرایهٔ ویژهٔ خود بتن کرده ودانش و هنر آنرا آراسته وفلسفه و ذوق سليم بدان جان و روان بخشیده باشد وبالاتر از همه آنکه روح آراسته و بزرگوار شاعر که جلالت قدر خویش را بافكار يست و يليد خاكي نمي آلايد در آن دمیده باشد . چنین شعری که زیورش شایستهٔ مقام اوست سزاوار مطالعه رادمردان و شایستهٔ توجه صاحبنظران بصير وآراسته خواهدبود ».

## ديباچه

دراین فرخنده روزگار که چشمه فیاض ادب ومعرفت افراد این کشور خجسته رااز خرد و کلان سیراب میکند ودر احیای آثار گذشتگان ونامداران فضل وادب ایران سعی بلیغ مبذول میگردد شایسته آن بود که طرز سخنسنجیباختریان وعقاید واصول مسلمی که درسایر نقاط جهان گردآمده و انگارهٔسنجش بهای آثار ادبی گشته است در دانشکده ادبیات تدریس و کتابی نیز دراین موضوع مدون شود تا از یکسوی گوهر های گر انبهائی که در گنجینهٔ ادبیات ماست بار دیگر با تر ازوئی تازه وزن گردد و زر ناب گفتار سخن سرایان شیرین زبان فارسی با محکی جدید بمقام آزمایش در آید وخود این تازگی برلطف و صفا و ارج ومنزلت این آثار بیفزاید واز سوی دیگردر طرز نگارش آثار ادبی مانند نمایش وافسانه بطرز جدید که باقتضای زمان و نیازمندی های روزگار درکشور عزیز ما پدیده آمده است دستورهای سودمند و کلی که نویسندگان جوان را بکار آید فراهم گردد تا ذوق لطیف هنر پژوهان ما صافی تر شود و نهال ادب ثمری گوارا و دلیذیر ببار آورد . کتاب سخن سنجی برای انجام دادن این دو منظور نگاشته آمده است .

دشواری تعهد اینمهم برنگارنده پوشیده نبود و از همان زمان که بتألیفکتاب دستبرد خودرا باچند اشکال بسیار بزرگ روبرو میدید: دشواری نخستآن بود که درجهان باختراززمان ارسطو تاامروز ناقدان سخن سنج درهرکشور و جماعتی بسیار بودهاند وهریك بتناسب ذوق و دانش و تجربهٔ خویش کتاب یا

رسالهای در فن سخن سنجی نگاشته عقاید و نظریات خودرا مدون ساخته و برای آیندگان بیادگار نهاده اند ، چنانکه مجموعه عقایدی که دراین فن گرد آمده خود کتابخانه ای میشود ، واگر خلاصه ای از این عقاید هم تدوین گردد کتابی بسیار قطور خواهد شد که مطالعهٔ آن مجال دانش پژوهان را میگیرد و عقاید مخالف و متضادی که ناگزیر در فنی مانند سخن سنجی بیش میآید مایهٔ گمراهی آنان خواهد گشت و دراتخاذ طریق مستقیم سرگردان خواهند ماند . پسدرمیان این همه آراء و عقاید برگزیدن آنچه سودمند و ترك آنچه در هنگام عمل فایدهٔ آن مشکوك باشد کاری بسیار صعب است و کدام تازه کار گستاخ را جسارت آن تواند بود که بخاطر پیشرفت کار خود میان بزرگان خود میان بزرگان گستی که روزگار دربرابر دانش و هنر آنان سربکرنش فرود گستی که روزگار دربرابر دانش و هنر آنان سربکرنش فرود آورده است ترجیح و امتیازی قائل شود و عقیده ای راناگفته گذارد .

دشواری دوم آن بود که ادبیات هرکشور با ذوق و معتقدات و سنن مردم آنکشور متناسب است واین نکته در تمام هنرهای زیبا صدق میکند ، چنانکه لحن طربانگیز نواگری از باختر در گوش مردم آسیاگران می آید و شنوندگان را افسرده میسازد و شعر عرب که بقول استاد سخن سعدی همه کس جنز جانوران کج طبع را بحالت وطرب میآورد در سامعهٔ باختریان خراشنده میآید و آهنگ و تعبیر وطرز قافیه اندیشی سخن گستران فرنگی با ذوق مردم خاور انس و آمیزش ندارد ، زیرا شعر ثمر تجارب اقوام و میراث آزمایشها و مفاخر ملل است و سر آنکه هرایرانی از غزلیات لسان الغیب یا کلیات شیخبزر گوار یا ادبیات بلند و پر هیجان استاد طوسی شکفته خاطر میشود همین یا ادبیات بلند و پر هیجان استاد طوسی شکفته خاطر میشود همین

است که هربیت خاطره ای را که در حافظه ما خفته است بیدار میکند وبا رگ جانما آشنائی دارد ویك جهان یا دبود ها و امید های ایرانی را در ذهنها بجنبش درمیآورد و این همه در هنگام مطالعه اشعار بیگانه پیش نخواهد آمد . سخن سنجی نیز درهر کشور با آثار طبع گویندگان آن مرز و بوم سرو کار دارد و قوانین و اصول مسلم آن نیز بامطالعه و سنجش آثار مردم همان کشور وضع گشته است . پسهر دستور مسلمی که بزرگان فن داده باشند قابل پیروی و اطاعت نیست زیرا سازگاری آن با مزاج و ذوق ایرانیان شرط است و ازین روی نه تنها لازم بود که از بعضی دستورها که ویژهٔ ادبیات کشورهای مختلف است چشم پوشی شود و تنها آنچه رادر کلیه ادبیات جهان مصداق و مورد آزمایش پیدا میکند انتخاب کنیم بلکه در همین قوانین کلی نیز استعداد و تناسب ذوق ایرانی رادر نظر بگیریم و آنها راباطر زفکر ساکنان این کشور ملایم وسازگار نمائیم .

دسواری سوم درانتخاب اصطلاحات و تعبیرات فنی بود، زیرا استادان فن سخن سنجی باختر که همه از زبان لاتین ویونانی دربیان مقاصد خویش مایه گرفته بودند کلماتی را از آن زبان ها برای رفع نیاز مندی های خویش برمیگزیدند و چون از همان آغاز استعمال بذهن همکارانشان مأنوس میآمد بفرهنگ زبان آنها وارد میشد و بتدریج دراثر تداول و استعمال دارای مفاهیم بیشمار میگشت تاآنجا که امروز ترجمهٔ هریك از این تعبیرات بزبان هائی که ریشهٔ آنها لاتین نیست ممتنع گشته است. از طرف دیگر زبان فارسی نیز که از زبان عربی در آنچه مربوط با صطلاحات علمی وفنی است مایه گرفته است از دیر باز کلمات و تعبیراتی را بذیر فته و در کتب فلسفی و حکمت و معانی و بیان بکار بسته است ،

چنانکه اصطلاحات نظامی عروضی و دیگر نویسندگان قرون گذشته امروز معنی و مفهوم واضح ومعینی دارد. پساگر می خواستیم اصطلاحات و تعبیرات بیگانه را بکلمات و مصطلحات عربی مأنوس برگردانیم موجب اختلاطو آشوب میگشت زیرا دامنهٔ اطلاق این کلمات با یکدیگر برابر نبود و موجبسوء تفاهم میشد و مبحثی که خود خالی از ابهام و پیچیدگی نیست در نتیجه این اختلاط پیچیده تر و مبهم تر میگشت.

برای رفیع دشواری نخست برآن شدیم کهاز میان عقاید و آراء گوناگون آنچه در مسلمیت آن تردیدی نیست و هریك مکمل دیگری است برگزینیم واین نظریات مثبت را از نظر قدمت و تأخیر تاریخی پشتسر یکدیگر قراردهیم تا دانشپژوه در مطالعهٔ این کتاب ازیك طرف بسیر فکری باختر تا روزگار امروز آگاه شود واز طرف دیگر آنگاه که کتاب را فرومی بندد مجموعهای از دستورهای جامع و قطعی دربر ابر داشته باشد و در هنگام بكار بستن این دستورها بمناسبت آشنائی با عقاید مخالف یکدیگر گمراه نگردد.

مشکل دوم بدینطریق گشاده گشت که عقایدی را که صرفا بادبیات کشوری مخصوص تعلق داشت ناگفته گذاشتیم و در عقاید کلی که مورد احتیاج هرنوع اثر ادبی است تا آنجا که توانائی واستعداد بود قواعدرا باامثال وشواهدی ازادبیات فارسی منطبق کردیم و همت براین گماشتیم که امثال و مواردانطباق اصول سخن سنجی بادبیات فارسی مخصوص و منحصر باشد و اگر مواردی یافت شود که درادبیات ما برای آن نظایر و شواهدی نباشد و ناگزیر بادبیات بیگانگان متوسل شویم باز آن شواهد را آنطور بیان کنیم که دانش آموزان ما در مطالعهٔ آن نیاز بسیار بمراجعه کتب مدونه که دانش آموزان ما در مطالعهٔ آن نیاز بسیار بمراجعه کتب مدونه

بزبان لاتین ودیگر زبانهای بیگانه پیدا نکنند .

از دشواری سوم بدین نهج گذشتیم که کلمات و تعبیراتی را که در کتب قدیم ما موجود بود وازلحاظ دامنهٔ اطلاق با اصطلاحات بیگانگان چندان تفاوتی نداشت بر گزیدیم ولی هرجا در مفاهیم تفاوتی بود ودو اصطلاح با یکدیگر چنانکه سزاوار است برابر نمیآمد از انتخاب اصطلاحات کهنه در گذشته و کلماتی تازه برای ادای مقاصد نو بر گزیدیم و درعوض سعی کردیم که این اصطلاحات جدیدبذوق ایرانی مهجور نیایدوناخوش آهنگی نکند تا دراثر تداول و استعمال دارای معنی و مفهومی خاص که منظور ماست بشود یادانشمندان کلمات و اصطلاحاتی دیگر بجای منظور ماست بشود یادانشمندان کلمات و اصطلاحاتی دیگر بجای آنها وضع کنند و این نقیصه را جبران فرمایند.

قطع و تعداد صفحات کتاب نیز موجب اشکالی مخصوص بود زیرا مجال بحث و تشریح مفصل را گرفته و توجه باختصار را ایجاب کرده بود . دراین مورد نگارنده در حدود توانائی خویش سعی کرده است مندرجات کتاب را از حشو و زوائد آسوده کند وجز آنچه از ذکرش گزیری نبوده است چیزی در کتاب جای ندهد و هر جا دو شاهد برای آشکار ساختن مطلبی در نظر آید یکی را بیش برنگزیند و در آن مورد نیز از توضیح و تفصیل بسیار در گذرد و گاهگاه از نظر همین التزام ، در اختصار نیز براه افر اط رود تاکتاب از حوصلهٔ دانش پژوهان خارج نشده باشد . دین معنوی نگارنده در نگارش این کتاب بسیار است و تا

بقدر وسع نمهٔ خویشرا دراین مورد بری نکند خامه را بر زمین نمیتواند نهاد . اساس این کتاببرسخن رانیهای استاد بزرگوار مرحوم پروفسور لاسل ابر کرومبی استاد ادبیات و سخن سنجی در دانشگاه لندن وطرز تحقیق مرحوم پروفسور ر. و چمبرز استاد

ادبیاتقدیم دانشکده لندن نهاده شده است و از کتب مؤلفین بزرگ مخصوصاً از کتاب «تاریخ انتقاد در قرون وسطی» تألیف ژ. ی اسپینگرن و کناب «تاریخ سخن سنجی » تألیف ژ. سینتز بوری اقتباس بسیار شده است .

درنگارش این کتاب نیزخویشتن را ذمه دار الطاف و مساعدتهای دانشمندانه استاد بزرگ مرحوم محمد علی فروغی میداند که آن هنگام که این کتاب تألیف میشد درقید حیات بودند وساعاتی چنداز وقت گرانبهای خودرا بمطالعه صفحات این کتاب و اصطلاحات لازم مرف و ناچیز را رهین احسان خویش فرمودند.

از آقای سیدمحمدکاظمعصار استاد فلسفهقدیم نیز درآشنا ساختن نگارنده بطرز تعبیر فلاسفه ایران و عرب از اصطلاحات افلاطون و ارسطو تشکری مخصوص دارد.

اما ذکر ناماین بزرگان وتشکراز مراحم آنان ذمهٔنگارنده را از خطایا وزللی که دراین کتاب ممکن استراه یافته باشد بری نمیتواند ساخت و هرگز سرآن نداشته است که معایب فکری و انشائی آن را با توسل بنام و مقام علمی این بزرگان پوشیده دارد و بدون هیچگونه پرده پوشی و ریا نسبت باشتباهات این کتاب خودرا مسئول می شناسد و ازگشاده دستی و جوانم دی دانشمندان که آثار خویش و نتایج زحمات دوره زندگانی خودرا بی مضایقه در برابر نگارنده نهاده اند سوء استفاده نمی تواند کرد.

اینك این مقال را با بیان حکیمانهٔ ماتیو ارنولد انگلیسی بپایان میآورد که فرمود: اگر درك دورهٔ مجد وعظمت ادبیات نصیب ما نیست و تقدیر چنین رفتهاست که در بیابان غیر مزروع وبی ثمری روزگار بریم بازهمان اشتیاقی که بوصول و درك چنین

دورهای داشته ایم و آن تعظیم وستایشی که از دور باین زمین موعود کرده ایم خود مایهٔ تسلیت خاطر و موجب سربلندی ماست زیرا همینکه چندین تیر و دی ماه واردیبه شت برجهان گذشت و بهار ادب خاك و خشت مارا نواخت گلهای نوشکفته و عطر آگین از ما بی نیاز نخواهند ماند زیرا خاك ما مایه قوت نهال و شادابی از هار بوستان ادب خواهد بود.

تهران ۲۲ فروردین ماه ۱۳۴۱ د کتر لطفعلی صور آنگر

## فهرست مندرجات

ديباچه

فصل اول 🦼

مقدمه

## فصل د*و*م فن ادب

تعریف مقدماتی ادبیات \_ وظیفه دو گانه ادبیات \_ دبستان رمانتیسم ورآلیسم \_ ادبیات محض وعملی \_ اخلاق ناصری و غزلیات حافظ \_ تاریخ بیهق از جنبه ادبی محض \_ مدایح و قطعات شعری \_ آزمایش محض \_ موضوع ادبیات \_ ابنسینا و جلال الدین محمد \_ چه موضوعاتی برای ادبیات مناسب است \_ «تصور» \_ زبان ادب \_ نیروی القاء \_ نیروی چهارگانه زبان \_ تجزیه ادبیات بنظم و نثر \_ زبان شعر \_ ذوق \_ مطلب وقالب شعر \_ خلاصه مطالب .

## فصل سوم

#### رساله ارسطو

نواقص رساله \_ استخوانبندی کتاب ارسطو \_ موجب نگارش رساله ارسطو \_ اختلاف ارسطو وافلاطون درباره شعر \_ جمله نخست رساله \_ حملهٔ افلاطون نسبت بشعر \_ جوابارسطو \_ شعر و موسیقی \_ اشعار غمانگیز وخنده انگیز \_ زبان \_ هدف و

موضوع شعر \_ طرزهای گوناگون شعر \_ اشعار غمانگیز \_ قانون و حدتهای سه گانه \_ تعریف تراژدی \_ شرح تعریف ارسطو \_ دلائل افلاطون در مضار شعر \_ جواب ارسطو \_ کتارزیس \_ برتری شعر از تاریخ \_ اصلاحهگلآلمانی درنظرارسطو .

# فصل چهارم

#### پساز ارسطو

منظومهٔ فن شعر هراس رومی - قانون وحدت هراس - فردوسی و نظامی - شعر وعقل یاشعر و جنون - زبان شعر در نظر هراس - زبان مانند در ختاست - دانتهٔ ایتالیائی - عقیده دانته در کیفیتشعر - نظر انسان دوستان دربارهٔ شعر اسکولاستیکها وشعر - شوالری وشعر - وارچی ایتالیائی - طرز سخن سخن - وارچی - کاستل و ترو ایتالیائی - وظیفه شعر در نظر سخن - سنجان دورهٔ رنسانس - نظر فراکاستورو - نظر جرالدی سین تیووماگی - مین ترونو - نظر تاسو ایتالیائی - نظر جان هرینک تن انگلیسی - حملهٔ اگریپا برشعر و جواب هرینگ تن - نظر آنسیس بایکون - نظر بن جانسون - روش انتقادی تاسو .

## فصل پ**نج**م مخن منجی در دورهٔ جدید

عقیدهٔ کانت دربارهٔ شعر بندتو کروچ به لانگینوس و انتقاد از سبك شعر به شرایط ایجاد سبك فاخر به قانون ادب و نوابغ سخن به تقسیم شعر ازلحاظ نوع و خاصیت به لطف ذوق به دریدن انگلیسی به الکساندر پوپ انگلیسی به علل سوء تشخیص

سخنسنجان \_ شرايط سخنسنجي \_ خلاصه فصل .

## فصل ششم دوره معاصر

سه نیروی تازه \_ زیبائی ـ سبك نو \_ وردزورث انگلیسی \_ كانت زیبا و متعالی \_ برتری بعداز قرب \_ بورك انگلیسی \_ كانت آلمانی \_ لسینگ آلمانی \_ سه اصل مانزونی ایتالیائی \_ ماتیو ارنولد انگلیسی \_ محیط و نیروی خلاق \_ نیروی فكری محیط و نیرونی انتقادی بشر \_ قوانین سنجش در نظر ار نولد .

## فصل او ل

#### مقدمه

روزیکه سقراط را در یونان محاکمه میکردند و دادستانان علی نفرت عمومی را از وی پرسش مینمودند پاسخ داد که یکی از موجبات تنفر مردم نسبت بوی آن بوده است که استاد نسبت بدرجه خرد و دانش آن کسان که مردم گیتی آنها را بدانشمندی برگزیده اند تحقیقاتی بعمل آورده و نتیجه بازرسی های وی در این مرحله رضایت بخش و اقناع کننده نبوده است.

نسبت بشعرا و خداوندان ذوق که در نوبه خویش مورددقت نظر حکیمانه وی واقع شده اند چنین گفت: شرمم میآید که درایس باب حقیقت را بیان کنم. من آن منظومات و قطعات شعری را که ظاهرا از سایر منظومات بهتر و استادانه تر ساخته شده بود بر گزیدم و از گویندگان معنی آن اشعار را خواستار شدم ولی شاعران از توضیح اشعار خویش درماندند. در انجمنی که این برسش در میان بود کسان بسیار محضور داشتند ولی شگفتی این بود که هریک از حاضران انجمن بهتر از گویندگان اشعار در تبیین و تشریح اشعار هنرمندی و توانائی داشتند، دیری نگذشت تبیین و تشریح اشعار از نظر خرد ودانش خویش شعر نمیسر ایند بلکه موجب انشاد اشعارشان اینست که در آنها کیفیت یا سرشتی مست که توانائی تحریک و هیجان دارد. شعرا در این حالت مانند

پیمبران یا کاهنانند که سخنان بسیار زیبا و محرك بر زبانشان جاری است و خود نمیدانند چه میگویند.

بدون تردید آنچه سقراط آنرا خرد و دانش نام میدهد نیروی تجزیه و تحلیل منطقی شعرا طبق قواعد و اصول مسلم عقلی و بعبارت دیگر توانائی آنها در انتقاد و سنجش اشعار خویشتن است که چنانکه بر وی روشن گشته است همه در این نیرو نادار و درمانده بودهاند.

سخن پرمعنی استاد یونانی را میتوان اولین کشف بش در تشخیص قریحهٔ خلاق و مبدع و غریزهٔ انتقاد و سخن سنجی دانست، زیرا سقراط نخستین کسی است که انفکاك نیزوی انتقادی از نیروی مبدع رامسلم کرده و علت این تنوع را نیز مشخص نموده است.

امروز که قرنها از عمر سقراط گذشته و گیتی پیرترگشته مسلم است که در قلمرو ادبیات و در این بشر که ذوق دارد و از زیبائی متاثر است سه نیروی مشخص و ممتاز موجود و در کار است. نخست نیروی ابداع، دوم نیروی تمتع و ادراك و سوم نیروی سنجش و انتقاد .

نکتهٔ مهمی که نیروی سنجش را از دیگر نیروها مشخص میکند این است که این نیرو را میتوان کسب کرد و مانند دو نیروی دیگر فطری و خدا دادی نیست. البته سخن سنجی ممکن است در بعضی از گویندگان مفطور باشد، بدین کیفیت که آنکس که فطرة دارندهٔ این نیروست در هنگام آزمایش نیروی ذوقی خویش بروش کار خود و طرز منظم و منطقی که بموجب آن سخنی را خوب و بد میکند مهم میشود. اینگونه سخن سنج مانند شاعری که کلمات و تعبیرات بدون هیچگونه اندیشه و تنها بمدد

ذوق از سر کلکش جاری است سخنی را آزمایش خواهد کرد، اما این توانائی طبیعی بسیار نادر است و بیشتر سخن سنجان در هنگام کار متوجه روش منطقی که مطابقآن بانتقاد پرداخته اند هستند و این روش منطقی را میتوان تحت اصول و قواعدی در آورد و آنها را فراگرفت و در آنها مطالعه و تمرین کردو بمقام آزمایش و امتحان در آورد.

اما برای خلق و ابداع ادبیات یا برای تمتع از آثار ادبی هیجگونه قاعده و قانونی نیست و این دو هنر را در هیچ مکتبی بكسى نميتوانند آموخت كه با شيراندرونشد وبا جان بدرشود. پس فن سخنسنجی هر گز نمیتواند آن کیفیت یا طغیان فکری را که موجب ایجاد شعر یا آغاز هنر نمائی زبان ادب است مشخص نماید و یا علل و بواعث وجودآن غریز مای را که از ادبیات تمتع میبر د معلوم کند و تر دیدی نیست که چون در تو ضیح و تشریح این دو کیفیت معنوی ناتوان است طبعا خلق و ایجاد آنها درذهن كساني كهفطرتاً فاقدآنند از حوصلهآن بيروناست. سخنسنج ناگزیر وجود ادبیات و نیروی تمتع و التذاذار آثار ادب را بدون بحث و گفتگو میپذیرد . یعنی در مباحث فلسفى و علمى در باب كيفيت وجود ادبيات و تجزيه و تفكيك نیروهای باطنی بشر که در روان شناسی مقام مشخص و بارزی دارد وارد نمیشود و روی سخنش نیز با کسانی است که یا قوه خلق و ابداع شعر و نثر ادبی دارند و یا در مطالعه آثار ادبی بوجد و طرب میآیند و روحشان شکفتهمیشود. کسانیکهاصلامنکر و جو د ادبیات هستند و یا از تراوش ذوق استادان سخن متاثر نمی شوند طبعا با سخنسنجی سرو کاری ندارند و بررسیهای سخنسنجان را بی معنی و بیهوده میدانند.

بنابراین سخن سنج کسی است که در بادی امر وجودادبیات را حقیقت بدیهی شناخته و کارش بررسی در کیفیت این حقیقت و شناختن بهاو ارزش آثار ادبی ومطالعه در خوب و بد آنها باشد، و این کار چنانکه سقراط گفت از نیروی خلق و ابداع شعرو نشر و یا از قدرت تمتع و التذاذ از ادبیات جداست.

شك نیست که آین نیروهای سه گانه که از یکدیگر ممتاز و مشخص هستندممکن است در یك آن و دریك دهن معین وجود پیدا کنند و شاید شاعر انی باشند که بر خلاف شعر ای دور مسقر اط بتوانند معنی اشعار خویش را بیان کنند و یا خود از شنیدن اشعار دیگران و حتی از آثار ذوقی خویش بحالت و طرب در آیند. از طرف دیگر ممکن است کسانی را تصور کرد که بدون نوجه بخوب و بد اشعار و اصول ثابته ادبی قیافه می اندیشندو شعر میسر ایند و یا از اشعار و تر اوش فکر بزرگان بی آنکه درجه لطف و روانی آنرا تشخیص دهند بوجد و انبساط می آیند و دل در برشان طپیدن آغاز میکند. اما اینگونه طبایع کمیابند و قرنها میگذرد تا گوینده ای شوریده پیدا شود که شعر گرمش در براج سرد شنوندگان اثر بخشیده و سخنان سنجیده و روان از مزاج سرد شنوندگان اثر بخشیده و سخنان سنجیده و روان از نوك کلکش فرو چکد و خود از لطف ذوق و درجه توانائی خویش آگاهی داشته باشد. (۱)

بحدیث من و حسن تو نیفزاید کس حد همین است سخندانی و زیبائی را و مسعود سعید سلمان گفته است:

۱ ــ بعضی از گویندگان بزرگ گاهی برسبیل مفاخره ابیاتی مبنی برعظمت مقام ادبی ولطف ذوق خویش سرودهاند، جنانکه سعدی فرمودهاست:

بنظم و نثر کسیراگر افتخار سزاست مرا سزاست که امروز نظم و نثر مراست و سید حسن غزنوی معروف به اشرف در قصیدهای میگوید:

در عهد من هرآنکه کند دعوی سخن خصمش خدای اگر ننشیند برابرم اما این رویه اولا بنابر عادت گویندگانءرباست که آرجوزه و مفاخره را

از همان دم که آدمی تشخیص میدهد که یك طرز بیان از طرز دیگر برای ادای مقصود وی شایسته تر و یا یك شعر در نظر وی از شعر دیگر زیباتر و دلپسند تر است انتقاد و سخن سنجی آغاز میشود. بنابراین میتوان گفت از همان روزگار که سخن آغاز شده سخن سنجی نیز بوجود آمده است. اما سخن سنجی ادبی یعنی فن انتقاد از آن زمان بعرصه وجود آمده است که ترجیحات و پسندهای مبهم و غریزی انسانی کیفیت انتخاب مشخص و عاقلانه پیدا کرده و منطق آن انتخاب و ترجیح را بمقام ثبوت و تصدیق رسانده است. یعنی با اصول و مبادی قطعی که ذوق انسان در تشخیص آثار پذیرفته است بر ابر گشته و قبول شده است .

اینك باید دید بشر از انطباق ترجیحات خویش با مبادی مسلم ذوقی چه سودی میتواند برد؟ فایده این بررسی تحصیل فضل و دانش و تلطیف ذوق انسان است ، زیرا هر چه آدمی در آنفكر واندیشه میكند یكدسته از بزرگان خردمند همت خویش را برآن میگمارند كه درهمان موضوعات از روی دقت وقطعیت عقلی و صراحت و روشنی منطقی اندیشه نمایند و افكار خویش را ترتیب و تنظیم بخشند . فن سخن سنجی آنكسان را كه نیروی ایداع ادبیات دارند توانائی میدهد كه این نیروی خداد اد را از روی خرد بكار اندازند و بزرگترین سود معنوی از آن برگیرند. بهمین گونه آنكسان كه در سرشتشان نیروی التذاذ از ادبیات بهمین گونه آنكسان كه در سرشتشان نیروی التذاذ از ادبیات

از لوازم شاعری میشناختند و بیشتر توجه آنها بفصاحت و جزالت کلام و صنابیع بدیعی شعر بود. ثانیا ابیاتی که در مفاخره گفته شده همیشه جنبه کلی دارد و در مواقعی مخصوص در باب اشعاری که شاعر سابقاً سروده ساخته شده است.

بودیعت است بوسیلهفراگرفتنفن سخنسنجی قدرت پیدا میکنند که این تمتع فطری را بیك نوع تمتع هوشمندانه که از آلایش عادات بری است مبدل کنند و آنرا یك نحو آزمایش ذوقی که خود بمنزله چراغ هدایتی در کشف دشواریهای جهان وجود است بسازند.

فن سخن سنجى \_ كه از فن خلق و غريزه تمتع ممتاز است عبارت از يك سلسله پرسش و پاسخهاى منطقى در باب ادبيات است .

این پرسشها بر دو گونه است: یك دسته پرسشها از ادبیات مطلق آغاز میشود و به بررسی نسبت به یك قطعه شعر یا یك رساله نثر منتهی میگردد. دسته دیگر پرسشهائی است كه از جزئیات یعنی از تحقیق در یك اثر كوچك ادبی شروع شده و به پرسشها و تحقیقات كلی نسبت بادبیات بطور عموم پایان می یذیرد.

در پرسشهای نوع اول ادبیات را بعنوان یك نوع مشخص و ممتازی از حقایق موجود پذیرفته و سعی میکنیم علتاین كیفیت را كه بشر میتواند در مطلق ادبیات بیك نظر كلی و جامع فضاوت نماید جستجو كنیم . پرسشهای ما در این مرحله ایس است كه بدانیم معنی و اقعی و حقیقی ادبیات چیست ؟ خواص بارزیكه در تمام ادبیات گیتی مشتر كاست و از آنرو ادبیات یك نوع مشخصی از آزمایشهای ذوقی بشریت گشته كدام است و رظیفه اساسی ادبیات در جهان زندگی چیست ؟

نتایج اینگونه بررسی را میتوان تقسیم بندی کرد واصول ثابتی را که ملاك تشخیص ما در حقیقتادبیات باشد بدست آورد. اما باید دانست کهاصول و نوامیسی که در این بررسی مسلممیشود اعبول ذوقی است و هر گز نمیتوان ازروی آن اصول قبلا معلوم کرد که ادبیات باید دارای چه خواص و صفات مشخصه ای باشد. بعبارت دیگر با اصول و نوامیس نمیتوان ادبیات ایجاد کرد و تنها کاری که ممکن است انجام داد اینست که ادبیات خلق شده و موجود را مورد مطالعه و اندیشه قرار داده بدانیم در آنچه بشر بنام ادبیات گرد کرده و با آن سرگرم است چه اوصاف و مشخصات عمومی میتوان یافت.

اینگونه پرسش را میتوان «ادبیات نظری» نام نهاد تا از «ادبیات عملی» یعنی آنچه قالب لفظ گرفته و نگاشته میشود متمایز باشد . در این تحقیق سخن از خوبی وبدی یادرجه امتیاز قطعات معین نظمی و نشری در میان نیست و هرگاه قطعه شعر یا نشری مورد گفتگو واقع شود بر سبیل اتفاق و بعنوان شواهد و امثال است تا نظری روشن شود و پیچیدگی وابهام از میان برود. پرسشهای نوع دوم راجع بامتیاز یك قطعه شعر یا نشری معین و مخصوص و تطبیق و سنجش میزان لطف و روانی اشعار یك سنخ است و اینگونه بررسی و تحقیق را میتوان سخن سنجی حقیقی دانست . در این قسمت از انتقاد ، سخن از ادبیات بطور کلی و مطلق در میان نیست بلکه گفتگو از نمونه های مشخص دادبی و اوصاف و خصوصیات یك اثر منظوم ومنثور است تامعلوم شود در یك قطعه شعر چه لطف وصفت ممتازی است که آنرایك

در این مورد بحث در سبكهای گوناگون كه شامل بحث در روحیه گوینده و انقلابات و عواطفی كـه در مغز وی در هنگام انشاد شعر هیجان داشته ، طرز انتخاب فكر و هنری كه

اثر مستقل و جداگانهای ساخته است و آیا صفات موجود در آن

قطعه شعر نيك است يا بد ؟

در تنظیم آن بکار رفته و زبان شعری که گوینده برای آن افکار برگزیده است آغاز میشود و تنها مقصود آن، تعیین درجه لطف و امتیاز ادبی است و اگر سخنی از ادبیات کلی و مطلق در مباحث آن پیش آید در سبیل تصادف و بمنزله حشو خواهدبود.

ادبیات نظری رامیتوان قسمتی از فلسفه دانست که امروز در گیتی بفن زیبا شناسی معروف است و در این فن با آنکهسخن از جمال و زیبائی کلی و مطلق در پیش است شك نیست که در مباحث مختلف آن نمیتوان حد فاصل و مشخصی بین آن وادبیات علی مقرر ساخت . زیرا ادبیات نظری همواره نیازمند آنست که بحقایق ادبی توجه کند یعنی دائما باید بنمونههای موجود ادبی رجوع نماید و این مراجعه از نظر امتیاز ادبی که در آن امثال و نمونهها هست برای روشن کردن مباحث ادبیات نظری بسیار ضروری است . از طرف دیگر سخن سنجی حقیقی نیز بیازمند آنست که شالده تحقیقات را بر زمینهای غیر از تاثرات نظری اشخاص که ناچار تابع اغراض و احساسات فردی است بنا نهد .

تاریخ سخن سنجی سر تاسر مشحون از مساعی و کوشش هائی است که برای بدست دادن قوانین قطعی فن بکار رفته و این کوشش ها بدین کیفیت بوده است که چند کار ادبی همانند را با یکدیگر سنجیده و وسائل یا اسباب کار هر یك از گویندگان را با هم برابر کرده اند اما قوانینی که بدین کیفیت بدست میآید و ثیقه ای در قطعیت و مسلمیت ندارد و تا امروز بارها بثبوت رسیده است که هر یك از قوانین مدون سخن سنجی دارای نواقص و معایبی است؛ زیرا مواردی که قانون در باره آن ها مدق نمیکند موجود و روزافزون است و کثرت استثناء طبعا قانون را از بین برده و یا متزلزل کرده است .

مثلا سخن سنجان ارويا ميگفتند كهدر منظومه هاى پهلوانى باید مراسم دینی و تشریفات سوگواری و عوامل فوقالطبیعه ناگزیر گنجانیده شده باشد و دلیل آنها این بود که در بسیاری ازمنظومههای بزرگ گیتی این موارد دیده میشد. باز میگفتند در درام یانمایش باید وحدت زمان و مکان و موضوع رعایت شود بدین معنی که آنچه معرض دو ساعت نمایش قرار میگیرد چیزهائی باشد که در عالم خارج وقوع آنها بیش از دو ساعت وقتنبرده باشد و در جائی واقع شود که بتوان آن را در یك صحنه کوچكنمایش داد و علت آن نیز این بود که میگفتند ارسطو این قوانین را مسلم دانسته است. و نویسندگان یونانی نیز مراعات آنرا واجب شمر دهاند. هرچند تا اواخر قرن هفدهم درامنویسان بزرگ فرانسوی نیز بنوبه خود از این دستورهای کلی پیروی کردند و بمناسبت پیروزی که در این هنر بدست آوردند اهمیت و اعتبار این قوانین را تحکیم کردند ولی همینکه داستانهای پهلوانی بزرگ که از بحث در مراسم دینی و تشریفات و سوگواری و غیره آزاد بود و شاهکار هنرمندی بشمار میرفت پدید آمد و درامنویسان نامدارمانند شکسپیر ازقرن شانزدهم میلادی بقوانین ارسطو پشتیا زدند و منظرههای گوناگون در هر نمایش پدید آوردند و داستانهای بزرگ را از شاخ و برگ پیراسته و حوادث مهم زندگانی را از واقعات عادی حیات دست چین کرده آثار جاودانی ایجاد کردند قوانین مسلم ارسطو و نویسندگان یونانی زمان کهن متز لزل گشت.

البته ممکن است قوانین واصول مربوط بفن ادبراآنقدر وسعت داد که بسیاری از این موارد استثنائی در آن گنجانیده شود ولی سخن اینجاست که تا آن زمان که این قوانین در نتیجه

انطباق و برابری آثار همانند ادبی و اندازه گیری لطف این آثار وضع نشود و ارتباطی باصول ادبیات نظری یعنی آنچه که در کلیه ادبیات گیتی سرشته است نداشته باشد نمیتوان بآن قوانین اعتماد داشت، زیرا پساز آنکه مشخص گشت که در بعضی آثار ادبی اوصاف و خصوصیات مشخص و متمایزیست تازه معلوم نبست تا کجا میتوان تصدیق کرد که آن اوصاف و خصوصیات اصلی و طبیعی است و عارضی و اتفاقی نیست.

در جهان ادبیات تنها آن اصولی مسلم و تردید ناپذیر است که کیفیت و وظیفه ادبیات را مقرر سازد و در دنبال آن آنچه در هر یك از انواع گوناگون آن از نظم و نثر و مانند آن باید موجودباشد معلوم نماید . همینکه این اصول مسلم گشت قوانین و انگاره هائی که فن سخن سنجی بدان نیاز مند است و بتوان بدانها اعتماد داشت بدست خواهد آمد.

پساین دو گونه پرسش منطقی یعنی پرسشهای مربوط بادبیات نظری و آنچه راجع بادبیات عملی و ویژه سخنسنجی است با یکدیگر آمیخته است و هرپرسش از نوع نخست ناگزیر ما را بپرسشهای نوع دیگر میکشاند . هر گاه فن سخنسنجی را هم به تعیین ارزش و بهای آثار معین ادبی منحصر کنیم باز جز آنکه دست بدامان اصول ثابته منطقی که ویژه ادبیات نظری است بزنیم از تزلزل فکری و عدم اعتماد بر کنار نخواهیم بود و از این رهگذر ناچاریم درفن سخنسنجی ادبیات نظری یاکلی را وارد کرده در مباحث عمومی آن گفتگو کنیم .

این آمیزش مخصوصا در ادبیات فارسی ضرورت بسیار دارد زیرا تا امروز نه تنها از اصول و مبادی ادبی که جهان باختر بدان توجه داشته و آثار جاودانی آن نتیجه پیروی از آن

قوانین است در کشور ما خبری نبوده است بلکه میان گویندگان بزرگ زبان ما و آنها که در تمادی قرون بسخن شناسی شهره بودهاند نیز هیچگونه قطعیت و صراحتی نسبت به وظایف کلی ادبیات و خواص بارز و آشکار انواع مختلف آثار ادبی وجود نداشته است.

در این کشور بزرگ که قرنها مردم آن به لطف بیان و شیرینی گفتار شهره بودهاند و کسانی مانند فردوسی و سعدی و حافظ پرورده است که جهان سخن شناس در برابر قدرت طبع و بلندی فکر آنها سر بکرنش خم کرده و آستانه مجلل آنها را بوسه داده است و این همه مردم صاحبدل ایرانی از شهری و روستائی با اشعار روان و دلکش و پرمعنی چربزبانان نامدارش خرمی گرفته و بطرب آمدهاند، همه شاعر و سخن شناس فطری وطبیعی هستند، باین معنی که لطف بیان و حسن تعبیر و نیروی التذاذ از آثار ادبی را بمدد ذوق فیاض خویش بدست آورده از کسی تعلیم نگرفتهاند . از این رهگذر هر گاه این ذوق لطیف بر رگان سخن گستر دیگر نقاط با لطف قریحه فطری آنان توام شود میتوان امید داشت که کاخ سخن فارسی بر شالده ای استوار تر بنا شود و در جهان متمدن آثار نوین نویسندگان این کشور نیز شایان ستایش گردد .

در این کتاب از چند اثر بسیار معتبر که در تاریخ سخن سنجی مقام بسیار ارجمندی دارند بتفصیل گفتگو خواهد شد و مخصوصا از رسالههای فلسفی که در باب فن سخن سنجی نگاشته آمده است سخن بسیار خواهیم راند و نتایج فکر این دانشمندان بزرگ را بادبیات فارسی برابر میکنیم و تا آنجا که این مختصر

گنجایش آنرا داشته باشد بار دیگر نظم و نشر و سبكهای گوناگون فارسی را مورد بحث و آزمایش قرار میدهیم. رساله معروف به «پوئهتیك» ارسطو که نخستین بحث منطقی در سخن سنجی است در این کتاب فصلی ویژه خویش خواهد داشتزیرا این رساله مبنای همه بررسی های انتقادی دیگر است و ارسطو در این کتاب ازهمه اصولی که سخن سنجی بدان نیاز مند است گفتگو کرده و هرچند بسیاری از مسائل را روشن ننموده و حل نا شده بجای گذارده است باز همان توجه وی باین مسائل ما را باهمیت آنها آشنا مینماید.

اما پیش از آنکه سخن از ارسطو در میان آید ناگزیر باید ادبیات را با یك نظر اجمالی و منطقی نگریسته و فصلی به کلیات فن ادب اختصاص دهیم .

# فصل دوم

## في ادب

در تعریف ادبیات گفته اند : ادبیات فن بیان. نیات تعریف مقدماتی بوسیله الفاظ است . این تعریف از آنجا که ساده و نزدیك بفهم است برای آغاز گفتگو درباب فن ادب کافی بنظر میرسد . ولی پر واضح است که تاب تجزیه دقیق و مفصل نیاورده و نمیتواند حدود ادبیات رابطور قطع و صراحت معلوم و مشخص نماید زیرا در هریك از کلمات این تعریف سخن بسیار میرود .

نخست کلمه «ادب» است که اگر بخواهیمبآن معنی دقیق و جامعی داده و آنرا از پیچیدگی و ابهام که سودمندی هر اسطلاح و عنوانی را از میان میبرد رهائی بخشیم خواهیم دید که نمیتوان بهر بیان یا هر دسته الفاظی که نیتی را بیان می کند عنوان ادبیات داد . چنانکه گفتگو یا فن سخنرانی را که هنر مخصوص و مشخصی است نمیتوان در فن ادب بمفهوم قطعی و محدود آن وارد کرد .

دوم کلمه «فن» است که امروز معانی بسیار یافته و دامنه اطلاقش بسیار وسیع گشته است، چنانکه فن جنگ، فن شناوری و نظایر آن زبانزد شده است و دراین کلمه در هر مورد که استعمال شده معنی و مفهومی عمومی نهمته است و آن اینکه

فن یکنوع مهارت و هنرمندی است که ازروی اراده برای انجام مقصود معینی بکار رفته باشد . پس در تعریف ادبیات کلمه فن ما را از دشواری آسوده نمیسازد زیرا بیان ما حالت مصادره به مطلوب پیدا میکند و مانند آنست که گفته باشیم فن ادب عبارت از فنی است که ادب بوسیله آن بوجود میآید و این تعریف که گرهی از کار نمیگشاید خود دشواری تازهای ایجاد میکند و آن اینست که ما را دچار بحث در تعریف فن مینماید و تا ندانیم آدبیات چیست هر گز نمیتوانیم فن ادبیات را تعریف و توصیف نمائیم .

سوم كلمه «لفظ» است. شك نيست كه در هنر مهارت و درجات است و در ادبیات هنر و مهارتی که در انتخاب و بکار بردن الفاظ ضرور است از مهارتیکه در انتخاب لفظ در هنگام گفتگو لازم است بیشتر است ، زیرا در ادبیات هنر از روی اندیشه و با ثبات و استواری و بطور عمد اعمال میشود و تمام نوجه هنرپیشه معطوف باستعمال کلمات است . در صورتیکه در گفتگو هنر بیشتر دربکارانداختن شخصیت گوینده است که گاهی نفوذ وتاثير آناز لطف الفاظريادتر است. يسميان گفتگو وادبيات تفاوتی است . از طرف دیگر میدانیم که گاهی راویان ، شعر گویندگان را با صدای بلند قرائت میکنند و با شخصیت خویش بآن تاثیر دیگری می بخشند یا درامهای بزرگ رابصورت مکالمه در میآورند تا در ذهن بینندگان تاثیری بزرگ داشته باشد. پس در تعریف نخستین در کلمه لفظ نیز اشکال پیدا میشود و بدون تردید نمیتوان تنها الفاظ نوشته یا چاپ شده را در نظر گرفت زیرا گذشته از آنچه ذکر آنرفت ، کلمه نگاشته شده یا چاپ شده که بر ابر دیدگان ما گذاشته میشود چیزی جز یك نشانی و

علامتی از کلمه دیگر که ذهن ما از آن اف ده مقصود میکند بیست و در حقیقت در همان لحظه که کلمه ای بچشم ما میآید گوش ما نیز صدای آن کلمه را میشنود . علاوه بر آن در قسمت عمده ادبیات و مخصوصا در شعر، استماع آهنگ کلیه بوسیله گوش بهمان اندازه که فهم معنی کلمات اهمیت دارد ضروری و الزامی است.

نتیجه بیانات ما ایس است که تعریف دقیق فس ادب هنگامی امکان پذیر خواهد بود که ادبیات حدودی پیدا کند و معلوم شود دامنهٔ قلمرو آن تا کجاست. همینکه این حدود بدست آمد شناختن فن ادب آسان خواهد گشت.

گفتیم فن یك نوع هنر و مهارتی است که از روی اراده برای انجام مقسود معینی بكار رفته باشد . اینك باید دید در فن ادب چهمقصود معینی هست که برای انجام آن مهارت ضرور است ؟ چنانکه اشاره رفت ادبیات یك نوع بیان و افاده مقصود بوسیله الفاظ است ، اما این سخن تنها یك جنبه قضیه را آشکار میکند زیرا ادبیات نه تنها عبارت از بیان مقصودی است بلکه درك و فهم مقصود بیان شده را بوسیله شنونده نیز شامل است:

وظیفه دوگانه وقتی گوینده ای آنچه را مشاهده یا درك كرده است ادبیات برای دیگرینقل مینماید كلمات و الفاظی كهبكار میبرد از یكطرف مشهودات و مدركات ویرا بیان میكند و از طرف دیگر همان كلمات و الفاظ در ذهن شنونده مشهودات گوینده را نمایش خواهد داد. پس ادبیات در آنواحد هم چیزی را نمایش داده و در ذهن دیگری مجسم مینماید.

این دو وظیفه که برای ادبیات هست از دیر باز مورد توجه

شعرا و نویسندگان گیتی بوده و این همه تغییرات گوناگون که در عقیده و سنخ فکر ادبی گویندگان گیتی پدیدآمده از آن روی بوده است که در هرعصری یکی از دو هدف بیشتر از دیگری غایت مقصود قرار گرفته است: زیرا اگر ادبیات را تنها بیان افکار و انقلابات روحی شاعران بدانیم طبعا شعر کیفیت معنوی و باطنی یافته و ما را بمکتبی راهبری میکند که در آن تنها احساسات شاعران اهمیت دارد و حقایق مادی و محسوس دارای اعتبار و ارزش ادبی نیست . بر عکس هر گاه ادبیات تنها عبارت از طرز نمایش و تجسم اشیاء در ذهن خواننده باشد شعر حنبه محسوس و مادی یافته و ما را بمکتب «رالیسم» یاحقیقت بینی حبیم و ماده چیزهائی که مورد میکشاند و در این مکتب تنها جسم و ماده چیزهائی که مورد تجسم و نمایش قرار گرفته حائز اهمیت است .

البته در هر دو نظر حقیقتی هست ولی نکته این است که هر یك فقط جزوی از حقیقت کلی را محتوی است و اگر منظور ما پیدا کردن تعریف جامعی برای ادبیات باشد طبعا باید کلمه یا جمله ای داشته باشیم که این دو هدف در آن بطور تساوی گنجانیده شده باشد و در تر از وی آن تعریف، یك مقصود و منظور بردیگری نچر بد و از شایبه طرفداری و ترجیح و امتیاز بری و آسوده ماند .

برای انجام این مقصود کلمه «ابلاغ» یا «انتقال» جامع و سودمند بنظر میرسد ، زیرا واضح است که ادبیات یك نوع «ابلاغ» یا انتقال فکری است که از ذهنی بذهن دیگر میشودو الفاظ جز وسیله این ابلاغ چیز دیگری نیستند . شعرای بزرگ ایرانی برای ادای این مقصود کلمه «ترجمان» را بکار می بردهاند چنانکه گفتهاند: «زبان ترجمان احساسات شخص است».

استاد مسعود سعد سلمان شاعر سخن سنج ایرانی این کلمه را بهمین معنی بکار برده است آنجا که در توصیف خامه خویش سيفرمايد:

> دل ما نهانست ورازش پدید اگر دوزبان ست نـمام نیست

دلاو گشاده است ورازش نهان درآن دو زبانیش عیبی مدان که او تر جمان زبان و دلست جزاز دوزبان چون بو د ترجمان

باین کیفیت ادبیات یکنوع ابلاغ یا انتقال فکری است که از ذهنی بذهن دیگرمیشود ومیتوان فن ادبیات را مانند ترازوئی دانست که در یك کفه آن گوینده و در کفه دیگر خواننده یا شنونده قرار گرفته است و شاهین این ترازو زبان است که وزن فکر را از یك کفه بکفه دیگر می رساند و واسطه ابلاغ افکاراز ذهن گوینده بذهن شنونده است و هرچه این شاهین حساس تر و دقیق تر باشد سنگینی را بهتر و دقیق از کفهای بکفهٔ دیگر منتقل خواهد کرد.

با وصف این تعریف از دو اصطلاح دیگری که در آغاز این فصل بدان اشارت رفت یعنی از کلمه جامع «بیان» و کلمه «نمایش» یا تجسم نمیتوان چشم پوشی کرد زیرا وقتی سخن از انتقال فكر در ميان است خواهيم ديد كه اين انتقال فكر ازيك طرف عبارت از «بیان» فکری است که در ذهن گوینده ایجاد شده و از طرف دیگر عبارت از «نمایش» و تجسم همان فکردر ذهن شنونده است.

بشر از روی اندیشه و مطالعه، نیروی بیان را در ادبیات محض جهان زندگانی بکار میاندازد، ولی این بیان گاهی دو ارزش مشخص وممتاز دارد یعنی هم از نظر این که مطلبی را با بهترین طرز روشن میکند دارای ارزش است و هم مقصود و منظوری که از آن بیان مستفاد میشود جداگانه بها و قیمتی دارد. گاهی نیز این دو ارزش با یکدیگر مخلوط گشته و تجزیه پذیر نیست باین معنی که توجه ما نسبت بآنچه بیان شده با آن بیانی که وسیله ابلاغ آن بوده است درهم آمیخته است و نمیتوان در آن تفکیك و تقسیمی تصور کرد. در هر دو مورد کاری که بشر انجام میدهد یك کار فنی و هنری است ولی در مورد اول فن ما فنی است که علت غائی وجود و بقای آن چیزی غیر از لطف بیان است . در مورد دوم فن ما هیچ دلیل خلود و بقائی جز همان لطافت و استادی فنی که در آن بکار رفته ندارد, سنخ اول را ادبیات عملی و سنخ دوم را ادبیات محض نام نهاده اند.

برای روشن کردن این دو سنخ ادبیات باید اخلاق ناصری بطور نمونه کتاب اخلاق خواجهنصیرالدین طوسی و غزلیات سخن پرداز شیرازی حافظ

را با یکدیگر مقایسه نمود: این دو گوینده بزرگ هر دو برای اینکه نیات خویش را بیان کنند خامه برداشتند، اما طوسی برای اینکه در مقابل ذهن خوانندگان خود یك سلسله حقایق اطلاعات نهاده و آنها را بانسجام و روشنی یك دسته استدلالات منطقی ملزم نماید کتاب خویش را نگاشت و ارزش نیروی بیان وی بدین کیفیت مشخص میشود که معلوم کنیم آن بیان تا چه درجه در انجام دادن مقصود حکمتی و اخلاقی او توانا بوده است. اما ارزش حکمتی و اخلاقی عقاید ویرا از روی نیروی بیان وی نمی سنجیم. پرسش هائی که پساز مطالعه کتاب وی در خاطر ما خطور میکند این است که آیا نظرات وی درست است و دلائلی که در تحکیم این نظرات بکار برده عقلی و منطقی است دلائلی که در تحکیم این نظرات بکار برده عقلی و منطقی است

یا نه؟ اهمیت نیروی بیان وی دراین است که ما را بایراد ایس پرسشها توانائی می بخشد و مجال قضاوت میدهد. اگر طرز بیان وی پیچیده و ناپخته بود باز ممکن بود که نظرات او صواب دلائل او متقن باشد ولی برای ماقضاوت در آن افکار دشوار میگشت. پس غرضی که در نگارش اخلاق ناصری بدوده است بمناسبت استادی نویسنده آن انجام پذیر گشته است ولی آن اغراض تنها از نظر استادی ادبی نویسنده سزاوار تصدیق نبوده و نخواهد بود. پس میتوان نیروی بیان دانشمند طوسی و ارزش علمی و حکمتی نظرات وی را که در آن کتاب مسطور است از یکدیگر جدا کرد و نیروی هریك را مشخص نمود.

اما در غزلیات لسان الغیب حافظ هیچگونه منظور و نیتی جز نفس غزل نمیتوان تشخیص داد. آن آثار جاودانی هیچگونه اطلاع علمی و فلسفی چنانکه در کتب علمی میخوانیم و در حقیقت و بطلان آن گفتگو میکنیم بما نمیدهد و هیچگونه استدلال منطقی که نتایج آن مورد قبول یا انکار ما باشد در آن یافت نمیشود. گذشته از آن حافظ ما را دعوت نکرده است که افکار ویرا سودمند و مطابق موازین اخلاقی بشناسیم و فن ادبیات که مطالب و مباحث خارج از ادبیات را قضاوت نمود راهبر نیست. مطالب و مباحث خارج از ادبیات را قضاوت نمود راهبر نیست. این نوع ادبیات را ادبیات محض میگویند و در بحث ادبیات ادبیاتی است که اساساً خالی از نیت و غرض خارجی است و یا ادبیاتی است که اساساً خالی از نیت و غرض خارجی است و یا ادبیاتی است که اساساً خالی از نیت و غرض خارجی است و یا اگر منظوری بیرون از حدود ادبیات در آن باشد در هنگام سنجش ادبی آن از آن منظور چشم پوشی میکنیم و جنبه ساده و صرف ادبی آن را مورد اندیشه قرار میدهیم . مثلا ممکن است کتاب

اخلاق خواجه نصیر را یك كتاب ادبسی محض و ساده گرفت مدان شرطكه تمام توجه ما به نیروی بیان این دانشمند معطوف باشد و از نیت اخلاقی و حكمتی وی صرف نظر كنیم و یا آنرا بدون مباحثه بپذیریم و وارد بحث در كیفیت آن نشویم.

این گفتگو در کتابهای تاریخ بهتر روشن تاریخ بهتر روشن محض محض محض بیهقی از جنبه ادبی محض بسیار آسان و

ممکن است این کتاب را بدون علاقه بقطعیت و درستی وقایع مندرجه در آن یا تصدیق و تکذیب قضاوتهای شخصی که این مورخ در مورداشخاص و قضایای تاریخی نموده استمطالعه کرد، یعنی میتوان آنرا تنها از نظر هنری که در نمایش وقایع و تجسم آنها بکار رفته خواند. در این صورت این کتاب جنبه ادبیات ساده و محض پیدا میکند زیدرا نیروی بیان بیهقی از نظر صرف آن بیان مورد توجه ماست.

پس ادبیات عملی را فقط در صورتی میتوان ادبیات نام نهاد که بتوانیم از نیت مخصوص نویسنده آن چشم پوشی کنیم و آنچه را وسیله ابراز مقاصد خویش قرار داده یعنی بیان وی را غایت مقضود بدانیم. اما ادبیات محض چنین نیست و اختیاجی بصرف نظر کردن از نیت و مقصود گوینده نخواهد بود زیرا جز برای آنکه بیانی بوجود آید و از نظر زیبائی و کمالی که دارد بی منت هیچ غرض علمی و حکمتی حیات جاودان پذیرد گوینده را نظی ی نبوده است.

اینك باید دید مدایح منظوم شعرای گیتی و قطعاتی را که سخن پردازان بـزرگ برای مقاصد مخصوص بنظم در آورده اند باید جزو

م*دایح و قطعا*ت شعری

كدام نوع ادبيات شمرد ؟ چون گفتار اين گويندگان منظور معینی داشته است طبعا باید جزو ادبیات عملی بشمار آید زیرا تمها بخاطر زيبائي و از نظر آنكه لطيفهاي قالب لفظ يافته خلود ادبی پیدا کندپرداخته نیامده است . اما میدانیم که جهان ادب شناس از دیر باز اینهمه آثار گرانبها را در دفاتر ادبیات ثبت کرده و گوهرهای نایاب گنج ادبی گیتی تشخیص داده است . این دو نظر متضاد را چگونه میتوان با یکدیگر التیام داد؟ آیا باید این همه شعر و نثر را که از خامه استادان روزگار بیرون آمده یك باره از دفتر ادبیات محض بیرون ریخت یا باید این طبقه بندی سخن را نادرستشناخت و هر شعری را که منظور و مقصودی جز همان نفس بیان دارد از دایره ادبیات محض خارج کرد ؟ جواب اینست که شعر وادبیات مانند اشیاء عتیقه از گردش روز گار تغییر خاصیت میدهد، بدین کیفیت که منظور و فایده اصلی آن اشیاء از میان رفته و از نظر دیگر مورد اهمیت میشود. کوزه سفالی دوره پیش از تاریخ در آن هنگام که از دست سفالگر بیرون آمده فایدهای جز نگاهداری آب نداشته و برای اینکار خرید و فروش میشده است، اما همینکه سالها بر آن گذشت و پار دیگر از دلخاك بیرونآمد دیگرمنظور اصلیساختنآنازنظرها محو گشته اثر بارز هنری و صنعت بشر میگردد و از این جهت بهای گران پیدا میکند و هنر محض میشود . شعر و ادبیات نیز همان کیفیت را دارد. روزی که عنصری مطلع قصیدهٔ خویش را ساخته و فرمود:

چنین کنند بزرگان چو کرد باید کار

چنین نماید شمشیر خسروان آثار بدون تردید یك شمشیر مخصوص و یك لشكر كشی معین

را در نظر داشته و برای شادمان ساختن کشور گشای غــزنوی قصیدهٔ خود را برشتهٔ نظم درآورده است، اما امروز که روزگار هزاران چرخ خورد، و تاریخ حقایق دیگری را راجے باین لشكر كشى بما درس داده است غرض و منظور اصلى عنصرىدر هنگام مطالعه قصیده از نظر ما محو میشود و توجه ما منحصراً به زیبائی لفظ و انسجام کلمات و روانی شعر معطوف میگردد و در اینصورت باید گفت شعر عنصری را گردش ایام از ادبیات عملی بادبیات محض مبدل ساخته و زنگ اغراض را از آن سترده است. همانطور که ما یك ظرف سفالی دو هزار ساله را با بهای بسیار گران برای نگاهداری آب نمی خریم و اگر چنین کنیم ماینده کو تهنظری ماست همینطور نیز امروز شعر عنصری را برای اطلاع از بلندی و یهنی شمشیر محمود یا کشف حقیقت تاریخی و چگونگی آنلشکر کشی مطالعه نمیکنیم و آن را صرفاً از لحاظ شعر خریدار هستیم واگر جز این کنیم شایدسودیعلمی و تاریخی نصیب ما بشود ولی بدون تردید از نظر شعر شناسی و سخن سنجى فايده ازآن قصيده شيوا برنگر فتهايم.

بالجمله درهنگام بحث در فن ادب توجهما منحص بادبیات محض معطوف است یعنی سخن از آن سنخ بیان میکنیم که غرض از ایجاد آن همان ایجاد آن است و بس و در این کتاب نیز هر جا سخن از ادبیات بطور کلی در میان آید غرض ماهمان ادبیات محنض خواهد بود. از ادبیات عملی یعنی آنچه برای دادن اطلاع یا بمنظور استدلال منطقی و فلسفی و نظایر آن قالب لفظ گرفته اصولا بدو جهت صرف نظر مینمائیم: نخست از آن نظر که هر یک از خصایص و اوصاف بیانی که در ادبیات عملی یافت شود عین آنرا با زیبائی و هنرمندی کاملتر در کمال سهولت در ادبیات

محض میتوانیم یافت و شواهد و امثال زبان دارتر و فصیحتر و گوناگون تر بدست میآوریم. دوم از آننظر که اصول و مبادی که فن سخن سنجی آنرا درارزش آثار ادبی بکار میبرد درادبیات محض بهتر روشن میشود ، زیرا معیار تشخیص قدر آن آثار همان جنبهٔ ادبی محض خواهد بود و سایر مزایای علمی و فلسفی در نظر انتقادی ما اعمال نفوذ نمیتواند نمود .

چون معلوم شد که ادبیات بطور کلی عبارت آزمایش محض از فن ابلاغ و انتقال افکار گوینده است یعنی شاعر و نویسنده فکری را قالب لفظ

داده و آنرا بدیگری انتقال میدهد ، باید دید آنچه در هر یك از این دو سنخ ادبیات بدین وسیله انتقال پیدا میكند چیست؟در مورد كتاب اخلاق ناصری و تاریخ بیهق مسئله آسان است زیرا این دانشمندان یك سلسله حقایق و نظرات علمی را بما منتقل میكنند . اما حافظ چه چیز را از ذهن خویش بذهن ما ابلاغ میكند ؟ و اگر بیان حافظ تنها از نظر صرف بیان و بدون هیچ گونه موجب دیگر قابل ایجاد گشته پس دیگر چه کیفیتی را میتواند بدیگری انتقال دهد؟ جواب این پرسش اینست که حافظ برخلاف بیهقی و خواجهنصیر چیزی رابما ابلاغ میكند کهموجب ابلاغش همان ابلاغ شدن آنست . و این چیز عبارت از آزمایش فکری شاعری است که ماآنرا تنها بصرف این که آزمایش فکری محض است و منظور دیگری ندارد میپذیریم و برای آن ارزشی محض است و منظور دیگری ندارد میپذیریم و برای آن ارزشی قائل میشویم .

در این جمله آزمایش فکری محض باید بحث کردتا مطلب روشن شود . درست است که آزمایش های بشر در هنگام اقدام بهر بآن چیزی جز نفس آزمایش نیست و علت اساسی اقدام بهر

آزمایش همان سیراب شدن حس کنجکاوی بشر است . امانکته اینجاست که غالباً بشر بصرف آزمایش قانع نیست و احیاناً شیفتهٔ آنست که بداند هر آزمایشی درست و سودمند و شامل فایده اخلاقی و نظایر آن هست یا نه .

وقتی بدورنمای یك جلگه وسیع مینگریم اگر پیشهٔ منا كشاورزی باشد آن دورنما را از نظر ارزش علمی و مادی آن ممكن است در نظر آورده زمینهای حاصلخیز و مراتع وقطعات بایر و غیر قابل ذرع آن را بحساب ذهنی خود اندازه بگیریم . گاهی كسانی یافت میشوند كه بآن دورنما فقط از نظر آزمایش حواس و بدون هیچگونه مقصود و نیت دیگر مینگرند و نتیجه مشاهده و آزمایش حسی آنها اینست كه آن جلگه را زیباتشخیص میدهند. هرگاه بشر این احساس زیبائی را درك كند آن بشر آزمایشی كرده است كه بصرف آزمایش پیش وی موجبرضایت خاطر و سیراب شدن تشنگی ذوق بوده است و اگر این آزمایش بیان شود باز غرض از آنبیان چیزی جز همان بیان نیست و وقتی این بیان بوسیله الفاظ بذهن دیگران انتقال یابد ادبیات محض بوجود میآید كه بصرف وجود و بی منت هیچگونه مساعدت علم بوجود میآید كه بصرف وجود و بی منت هیچگونه مساعدت علم اخلاق و فلسفه و دیگر علوم وفنون موجب تشفی خاطر و تلطیف ذوق خواهد بود .

موضوع بنا بنكات فوق موضوع ادبيات آزمايش محض ادبيات است و اين بيان ادبيات را از هر گونه حدود و تضييقي آسوده ميكند زيرا در جهان

زندگانی اتفاقی رخ نمیدهد که نتوان آنرا آزمایشی دانسته و آنرا بصرف آزمایش داد. هرچند بشر از آزمایش ارزش داد. هرچند بشر از آزمایش ای خویش عادتاً بصرف آنکه آزمایشی کرده است قانع نیست ولی

امکان چنین اقناعی را دارد ، یعنی بشرطآنکه آزمایشهای محض ما قابل درك و بیان باشد بآنها قدر و قیمت میتوانیم داد. تصدیق بامکان اینگونه آزمایشها در عالم احساسات و عواطف بسیار آسانست و در زندگانی ذوقی یا هر گونه حیات روحانی نینز وجود این آزمایشها را میتوان قبول کرد . چنانکه مثلا ما از استدلالات منطقی خود در باره قضایا محفوظ شده و آنرا مانند آزمایش ذوقی پذیرفته کاری بصحت و سقمآن استدلال یاایمان و اعتقاد خود نسبت بآن نداریم .

در جهان ذوق کمتر مبحثی یافت میشود که از فلسفه خیام و قالبی که آن فلسفه در آن ریخته شده است زیباتر باشد ولی مسئله زیبائی این فلسفه با حقیقت آن دو مسئله متفاوت است زیرا کسی نمیتواند بی ترس از انکار، بصدق فلسفهٔ خیام اذعان نماید ولی هر کس سخن این استاد هنرمند را درك کند بدون درنگ بزیبائی قالب و طرز درآمد و لطف بیان وی اعتراف میکند .

همینطور دردفاتر ادبیاتگاهی نکات اخلاقی یامذهبی را که در جهان زندگانی و عالم مباحثه و تحقیق پذیرفتنآن برای ما دشوار است بی منت پرسش و بازرسی میپذیریم و گرنه سر این چیست که متنهای طولانی و دانشمندانه استادان فلسفه و اخلاق از نظر ما محو میشود ولی گاهی یك بیت که یکی از نکات مورد اختلاف را محتوی است در خاطر ما نقش بستهملکه راسخهٔ ما میشود؟ علت این است که ما این گونه تراوشهای ذوقی را تنها از نظر این که آزمایش صرف و ساده است پذیرفتار گشته ایم

از این درجه هم میتوان فراتر رفت. گاهی بعضی از

آزمایشهاست که میدانیم ناگزیر باید آنرا نهازنظر ارزشظاهری آن بلکه از نظر حقیقت یاحکمت یا اخلاق وسود مادی آنقضاوت كرد. با وصف اين همان نفس قضاوتي را كه در اين آزمايشها میکنیم میتوان بعنوان آزمایش محض گرفته و ازآن محظوظ گردید. پس هرجا چشمهٔ زایندهٔ حیات در جریان باشد امکان التذاذ از آزمایشهای محض یعنی ادبیات بسیار زیاد و قابل تصور میشود و باین حساب میتوان کتاب تاریخ بیهق را نیز جـزو ادبیات محض شناخت بآن شرط که آنرا از نظر صرف بیان مورد اندیشه قرار دهیم ، یعنی تنها استادی که نویسنده برای اظهار مطالب خویش بکار برده مورد توجه ما باشد و خود آن مطالب را از حساب اندیشه خارج کنیم ، یا آنکه هدف علمی و فلسفی گوینده را تغییر داده و در مهارت گوینده در بحث یك عقیده فلسفى و اخلاقى توجه كنيم . اينجاست كه اخلاق ناصرى جزو ادبیات محض میآید. اما در ادبیات محض هیچگونه شرطو تغییر هدفی ضرور نیست ، زیرا آزمایشها درآن بیمنت منظور وهدف خارجی و تنها بصرف بیان واظهار دلیسند وقابل تمتع گشته است و از برکت استادی و هنرمندی گوینده هم آزمایش وی صورت لفظ گرفته و هم خواننده را غرق لذت ساخته است و این سخن مرادف آنستکه گفته باشیم موضوع ادبیات محض چیزی جز آزمایش محض نیست .

ابنسنا و تشخیص بین ادبیات عملی و ادبیات محض و ابنسنا و عملی بامقایسهٔ بین ابنسینا و جلال الدین محمد جلال الدین محمد آشکار تر خواهد شد . هر دو این فضلا حقایقی را که میخواسته اند بیان کنند در یك سلسله استدلالات مفصل و کافی بمطالعه کنندگان آثار خویش عرضه داشته و مارا

دعوت میکنند که مباحث آنها را منطقی و مبرهن و حقایق مورد بیان آنها را درست و غیر قابل انکار بشناسیم . اما طرز بیان ابن سینا جز این چیزی دیگر بما نمیدهد و بیان او تنها این فایده را دارد که یکمقصود علمی را توضیح داده و آشکار کند . پس کارهای وی را تنها میتوان در صورتی جرو ادبیات شناخت که فقط لطف بیان وی را مورد توجه قرار داده و از منظور علمی ابن سینا صرفنظر کرده یا آنرا قبلا تصدیق نموده باشیم. زیرا فن ادبیات با نظریههای فلسفی مندرج در «شفا» و «فن سماع طبیعی» سرو کاری نداشته و دامنه عملش تنها محدود و منحصر بآن فنی است که این نظرات را بیان میکند. پس کارهای ابن سینا جزو ادبیات عملی بشمار میرود .

برعکس مثنوی جلال الدین محمد را از سنخ ادبیات محض تشخیص میدهیم زیر ا جلال الدین نه فقط نظری حکمتی و عرفانی را بیان میکند بلکه آزمایشهای روحی را که در هنگام اخذ یك نظر برای عارف پیش میآید شرح میدهد . بدون تردید زبان جلال الدین ما را باحقایق و استدلالات این گویندهٔ بزرگ مأنوس میکند ولی در عین حال آن هیجان وانقلابات درون که سر وی را با نالهٔ او نزدیك ساخته و آن التهاب و افروختگی روحانی را با نالهٔ او نزدیك ساخته و آن التهاب و افروختگی روحانی را که در هنگام بیان نظرات خویش داشته و آن عشق و شیفتگی خجیبی که در بچنگی آوردن حقایق دارد و علاقهٔ عاشقانهای که در حفظ آن حقایق نشان میدهد از بیانات وی پیش ماواضح و هویداست.

ممکن است خوانندهای بعقاید و نظرات وی عقیده پیدا نکند ولی همه کس در خواندن این کتاب نه تنها وارد مطالعه و تحقیق در حکمت و فلسفه و عرفان میشود، بلکه بآزمایشی کهدر

ایجاد و خلق فلسفه و حکمت در ذهن گوینده پیش آمده است آشنا میگردد و آن لذت روحانی که در آن ذوق و عقل وعواطف و احساسات همه سهمی را انجام میدهند و رویهم با مشکلات حیات رو برو شده همه را حل میکنند او را نصیب میشود.

وقتی فن ادبیات عبارت از انتقال آزمایش از ذهنی بذهن دیگر گشت یك اصل ثابت و كلی بدست میآید و این اصل مبنای مباحث مختلفه فین ادب و سخن سنجی است و آن ایس است كه در هر اثر ادبی از یك سوی گوینده آزمایش خویش را با زبان ادب بیان میكند و از سوی دیگر خواننده این زبان رامظهر آن آزمایش تشخیص میدهد ، پس ادبیات باید آزمایشی را كه در ذهن گوینده بعمل آمده در ذهن خواننده نیز خلق و ایجاد نماید .

اما کار فن ادبتنها این نیست که کیفیت آزمایش گوینده را برای خواننده بیان کند یا نشان دهد که آن آزمایش چگونه انجامپذیر گشته است بلکه باید عین آن آزمایش را بطور کمال از ذهنی بذهن دیگر منتقل نماید.

اگر بیان شاعر یا نویسندهای که منظرهای را توصیف میکند تنها عبارت از شرح جزئیات مشاهدهٔ ویباشد آن بیان را نمونهٔ کامل فن ادب نباید شناخت. همینطور هرگاه گوینده تنها احساسات خویش را از مشاهده آن منظره بخواننده منتقلنماید باز نمیتوان کار وی را اثر تمام ادبی دانست. آزمایشی که شاعر در مشاهده یك منظره کرده است در صورتی موضوع ادبیات میتواند باشد که آنچه دیده و آنچه احساس کرده است تماماً و کاملا در ذهن دیگری وجود یبدا کند.

موضوع ادبیات یعنی آنچه موضوع هنرنمائی ادب میتواند واقع شود چیزی بیشتر از این نیست ولی اگر چیزی کمتر از این باشد نیز

چهموضوعاتیبر ای ادبیاتمناسباست

سیتوان آنرا موضوع ادبیات شناخت. دانشمندان گیتی سالیان دراز برای روشنساختن مسئله موضوعاتی که برای ادبیات مناسب است کوشش بسیار نمودهاند و نتیجهٔ همهٔ کنجکاوی های آنان این است که هر موضوعی برای ادبیات پسندیده است بدان شرط که گوینده یا نویسنده آن را یك نحو آزمایشی یافته باشد که صرفاً و بخودی خود مطبوع طبع وی واقع شده باشد و آن آزمایش را بهمان کیفیت یعنی چنانکه هست و بی هیچ گونه غرضی دیگر بخواننده منتقل نماید. هر چه غیر از این باشد موضوع ادبی نخواهد بود.

ما میتوانیم همه چیز را برای خود آزمایش محض دانسته و ازآن بصرفآزمایش لذت بریم اما عین این نکته نسبت بآنچه بدیگران انتقال میدهیم صادق نیست و بسیاری از آزمایشهای معنوی ما هست که ابلاغ وانتقال آنها بذهن دیگری ممتنع است و درجه توانائی ما بسته بقدرت و احاطهای است که بزبان ادب داشته و آنرا وسیله انتقال مقاصد خویش قرار میدهیم .

اینك باید دید زبان چگونه آزمایش را بذهن تمور دیگر میرساند ؟ در جهان زندگانی هیچچیز بیش از آزمایشهای افراد ویژهٔ آنها نیست

ریرا این نتیجهٔ زندگانی معنوی آنهاست و هیچکس نمیتواند این کیفیت را که ما حیات روحانی مینامیم با دیگری قسمت کند. بعبارت دیگر شرکت در حیات معنوی ببدیههٔ عقل ممکن

ىسىت

اما سخن در این است که اشخاص میتوانند از زندگانی دیگر آن تقلید کنند یعنی بك زندگانی معنوی را «تصور» کرده هِ آنر ا در مغز خویش بوجود آورند وفن ادب همواره موضوعاتی را بكار مي بر د كه كلا و مطلفاً تصوري و فرضى نيست ولى قابل تصور و فرض میباشد . نیرو یا ذوق اصلی که انشاد یك قطعهادیی را تحریك كرده است ممكن است از هزاران تأثرات گوناگون حیات کسب جنبش کرده باشد و وسیله تحریك ذوق نیز ممكن است تصوري يا حقيقي باشد . شاعر ممكن است خوابي ديده يا عملا بكسي شيفته ودلباخته باشد. ممكن است بوي گل درروز گار · بھار مستش کر دہ یا نکھت یك گل خیالی مشام جان و پر ا معطر ساخته باشد ، ولی هر چه باشد این آزمایش باید جنبه تصور محض پیدا کند باین معنی که شاعر باید آنرا از سایر کیفیات حیات جدا کر ده مانند یك وجود مشخص وممتاز درمقابل تصور خویش قرار داده باشد . بعبارت دیگر شاعر باید باین کیفیت حیات مستدام بحشیده و بگذارد که در ذهن وی باین زندگانی مشخص خویش ادامه دهد.

شاعر روزی نغمهٔ پرنده نواگری را میشنود و احساسات وی بهیجان میآید، ولی آن نغمه در عالم وجود درمیان هزاران فریاد و هیاهو یادر میان نغمات مختلف همان پرنده محو گشته و از میان میرود. شاعر از این نغمه وقتی میتواند موضوعادب بسازد که آنرا از سایر فریادها بیرون کش کرده و در مغزخویش و در عالم تصور بآن حیات جاودان بخشیده باشد. باید آن نغمه منفرد از سایر نغمات و تهی از هر گونه پیرایه حیات در گوش جان او دائماً صدا کند تا آن صدا قالب لفظ گرفته و از مقولهٔ ادبیات شود. غیر از این باشد آنچه میسراید ادبیات نیست.

برای اینکه یك معنی از ذهن گوینده بذهن خواننده انتقال یابد بر گوینده است که تصوری درست برابر با تصور خویش در مغز شنونده بوجود آورد وباید بوسیله الفاظ و کلمات نه تنها نیروی تصور و پندار وی را بجنبش در آورد بلکه باید حدود این تصور را بواسطه کلمات خویش زیر فرمان خود در آورده طوری کند که آزمایش تصوری خواننده تا هر جا ممکن است درست تقلید تصور خویش باشد. انجام این هنر بسته بآن است که کلمات و عبارات خویش را نماینده و مظهر آزمایش خویش قرار داده از یکطرف نیروی بیان آزمایش خود را درقوالب الفاظ تحت سلطه خویش داشته و اجازه ندهده که عنان اختیار از کف وی بیرون رود و از طرف دیگر بر نیروی این علامات را اشارات که ما آنرا کلمه و لفظ نام مینهیم کاملا آشنا باشد و اشارات که ما آنرا کلمه و لفظ نام مینهیم کاملا آشنا باشد و آنهایش معنوی ویرا مجسم نماید.

اگر زبانی را که برگزیده توانائی نمایش آزمایش وی را در ذهن خواننده نداشته باشد ، ولو آنکه برای شخص وی مبین و آشکار کننده آن آزمایش باشد این زبان ، زبان ادب نیست زیرا وظیفهٔ اصلی ادبیات را که انتقال آزمایش از ذهنی بذهن دیگر است انجام نداده است.

در فن ادب زبان چیزی جزیك دسته علامات و نشانیها نیست. ادبیات باید آزمایشها را انتقال دهد و چوناین آزمایشها در جهان الفاظ پیشنیامده است كار آزمایش كننده این است كه این آزمایش معنوی را بالفاظی كه بمنزله رمز و نشانه است آنطور ترجمه كند كه وقتی خواننده آنها را مجدداً كشف كرده و بیك آزمایش تبدیل میكند ذره ای اختلاف پدید نیاید . اما چون توانائسی و نیروی این وسیلهٔ ابلاغ و انتقال فكر یعنی زبان

محدود است ولی دامنه آزمایشهای پندار بشر حدود و نهایت نیشناسد، پس فن ادبیات هنری است که این وسیله محدود را علامت و نشانه افکار و تصورات نا محدود قرار دهد و از این جهت ادیب باید بداند چگونه در فن خویش از هر نیروئی که در زبان ممکن است یافت فایده بر گرفته طوری کند که این اسباب کار محدود هم بیان نیات و هم نمایش افکار را عهدهدار باشد، یعنی هم محرك باشد و هم راهبر ذوق گردد.

اگرآنچه بیان شدنی بود تجسم پذیر نیز بود کار ادبآسان میگشت اما در عالم حقیقت بین این دو کیفیت تفاوت بسیاراست و جمع بین آنها دشواری فراوان دارد، چنانکه مثلا میبینیم یك فریاد یا آهی که از سینهٔ دردمندی بیرون آید احیاناً برای صاحب درد مبین همه اندوه نهانی اوست ولی برای آنکه آن فریاد را میشنود چیزی از آلام نهانی را نمایش نمیدهد وبرای دل شنونده خبری از دل صاحب درد نمیآورد . همینطور نویسندهای ممکناست کلمات یا الفاظی خلق و ایجاد کند که برای خود وی نماینده و مبین احساسات نهانی وی باشد ولی توانائی این کلمات ابداعی در نمایش احساسات وی در ذهبن توانائی این کلمات ابداعی در نمایش احساسات وی در ذهبن شنوندگان مسئله دیگری است و اگر این مهم دوم انجام نشود نمیتوان سخن گوینده را از مقولهٔ ادب دانست.

از آنچه گفتیم واضح میشود که زبان ادب زبان ادب یعنی کلمانی که در این فن بکار میرود ناگزیر دارای مفهومی وسیعتر از مفاهیم لغوی و صرف و نحوی است و راستی اینست که تنها تفاوتزبان ادب با زبان معمولی همین است که نویسنده بآن نیروئی میبخشد که در جمل عادی و معمولی نیست و اگر هم باشد از روی عمد

و اندیشه بکار نیفتاده است .

در ادب فکر از آن نظر که بخشی از آزمایشهای روحانی انسان است مورد بحث و بیان پیدا میکند، یعنی بیان فکر تنها غایت مقصودادب نیست وسایر احساسات باطنی انسان از انقلابات و تأثرات شهوانی و هیجانهای روان و دیگر جنبشهای روح که با فکر توأم هستند روی هم باید بازبان ادب بیان شود . بعبارت دیگر آزمایشهای کلی و جامع بشر که حواس ظاهری و باطنی همه در آن شریك بوده اند باید باین علامات و نشانیها که ما آنها را الفاظ مینامیم تبدیل یابند .

خون مجال آزمایش وسیع و نامحدود و تاب نیروی القاء کلمات محدود و ضعیف است بنابر این فن ادب

برای انجام هنر خویش جز توسل بنیروی «القاء» گزیر ندارد و بالاترین درجه این هنر اینست که نیروی القای آزمایش را بوسیلهٔ کلمات و تعبیرات تا هرجا ممکن است وسیع و با روح ساخت . این نیروی القاء بر معنی لغوی کلمات مفهومهای لطیف و مخصوص میافز اید ولی گوینده ناگزیر است برای آنکه مفهوم و منظور شخص خویش و آنچه را در ذهن وی جنبش یافته بدینگری انتقال دهد از توانائی خواننده در پذیرفتن القاآت بدینگری استمداد کند و این همان کیفیت است که سخن پرداز شیر ازی در باب آن میفر ماید:

فهم سخن گر نکند مستمع قدرت طبع از متکلم مجوی سقراط نیرویخلق و ایجاد ادبیات رامعلول سرشت هیجان پذیر شاعران دانسته بود . این سخن بدون تردید درست استاما نکته اینجاست که این هیجان بدون تسلط برالفاظ و تبدیل همه تأثرات بقوالب کلمات سودی ندارد و همین نکته است که هنر ــ

پیشه استاد را ازدیگر مردم ممتاز میکند و محك این توانائی همان علم و احاطه گوینده بربنیه و استعداد و قوالب لغات و الفاظ است. همین طور آنچه شیفتگان حقیقی شعر را از دیگر مردم مشخص میکند همان توانائی آنان در پذیرفتن القاآت الفاظ و مفاهیم است. پس این سرشت خاص در موجدین ادبیات فعال و مؤثر و در آنها که از ادبیات لذت میبرند نقش پذیر است و بدون و جود این سرشت ادبیات کاری از پیش نخواهد برد.

نیروی چهارگانه

زبان

زبان از لحاظ آنکه واسطهٔ انتقال افکار است دارای چهار نیرو میباشد که در عمل با یکدیگر آمیخته و انفکاكنایذیر ند ولی از نظر

فلسفهٔ ادبیات میتوان آنها را از یکدیگر جدا کرد. هریك از این نیروها نیز در نوبهٔ خود از نظر ضعفوشدتی که نسبت بیکدیگر دارند کیفیات گوناگون معنوی پیدا میکنند و بعناصر چهارگانه حیات (بقول قدما) مانندند که چند روزی با همه سرکشی و مخالفتی که با یکدیگر دارند بهم میآمیزند ولی همین که یکی طغیان آغاز نهاد در سایر عناصر کارگر شده مزاج انسانی راکه از آن عناصر ترکیب یافته دستخوش تأثیر خویش قرار میدهد و در نتیجه طبایع گوناگون پدید میآید.

ازاین چهارنیرو دو نیرو ویژهٔ معنی کلمات و دونیر و مخصوص صدای آنهاست ، در قسمت معنی کلمات نخست معنی لغوی و تحت اللفظی کلمه است که علم نحو حدود آنرا بیان میکند و این بخش را میتوان استخوان بندی زبان نامید که در نوبه خود کالبد آزمایشهای تجسم پذیر را تهیه میکند . دوم معنی و مفهوم و سیعی است که غیر از مفهوم لغوی آن در ذهن ما تولید میشود و این خود پیدا کردن معنی و اقعی لغات رادشوار میکند . زیرا آن خود پیدا کردن معنی و اقعی لغات رادشوار میکند . زیرا آن

معنی و مفهومی که در فرهنگها ذکر میشود در حقیقت بمنزلهٔ هسته ایست که گرداگرد آن را چندین قشر از معانی و مصداق های دیگر فرا گرفته است. هسته و مغز معنی نماینده یك چیزیا کار معینی است و آن معانی و مفاهیم دیگر نمایندهٔ طرق مختلف و گوناگونی است که چیزی در برابر ذهن ما نمایش میگیرد و کیفیتی تصور میشود.

این دو قسمت مختلف در جمله «پیر مغان» در شعر حافظ شیرازی روشن است که میفرماید:

از آستان پیر مغان سر چرا کشیم دولتدراین سرا وگشایش درین دراست

زیرا معنی تحت اللفظی پیر مغان سالخورده ای است که پیشوائی دیگر مغان را در آداب و مناسك مذهبی دارد. اما معنی و مفهوم وسیع این جمله تاریخچهٔ زندگانی این اصطلاح است که مانند برق در بر ابر ذهن ما ورق میخورد. چنانکه همه معتقدات زردشت ، نزاع جاودانی بین اهریمن و یزدان که پیر مغان مظهر مادی اوست، عقاید مانی و دیگر متفکرین دورهٔ ساسانی و پساز آنهمه افکار تصوف و عرفان و قیافهٔ عرفای بزرگ ایرانی مانند بایزید بسطامی و ابوسعید ابوالخیر و سایر پیشوایان طریقت در این کلمه خفته است و بمدد سحربیان حافظ در نظر ما جان می گیرند تا آنجاکه کلمهٔ پیر مغان نمایندهٔ یک دریا مفاهیم و مصداق های گوناگون میشود.

<sup>(</sup>۱) شگفت آنجاست که گاهی همین کلمه نیز در دست گوینده برای مفاهیم دیگر بکار میرود. چنانکه مثلا سنائی در غزلی میفرماید: زان می که بر او مهر مغان است نهاده الا بمن منع مسپارید علیالله. و معنی منع در مصراع دوم با معنی دمغان در نظر دارد نیز دمنان در مصرع اول کاملا متفاوت و بامفهومی که حافظ در نظر دارد نیز یکسان نبست.

زبردستی ومهارت شاعر و نویسنده در آن است که از این همه مفاهیم مفهومی را بیرون کشیده و تنها آن معنی مخصوص را بچنگ آورد که با آزمایش وی تناسب داشته باشد و همان آزمایش مخصوص را در ذهن ما بوجود آورد و مفاهیم دیگر آن موجب اضطراب خاطر ما نشود.

در صدای کلمات نیز دو خاصیت است: اول خاصیت صوت واس هجائی و مقاطع کلمات و طرزتر کیب حروف ازنظر صوت وانس داشتن وجور بودن اصوات مختلف در یك کلمه است. در این بخش همه لطف و هنریکه در انتخاب قافیه و ردیفوقر اردادن اصوات مأنوس با یکدیگر بکار میرود گنجانیده میشود و خود این خاصیت گاهی بنفسه محرك ذوق است و توانائی انتقال فکر را از ذهنی بذهن دیگر دارد. دوم آهنگ جمله است بدین کیفیت که قطع نظر از صوت الفاظ و مقاطع در خواندن یك شعر کلمات طوری قرار گرفته اند که صدای خواننده بی اختیار آهنگی پیدا میکند و جنبشی دارد که در کلمه ای صدا بلند میشود و کلمهٔ میکند و جنبشی دارد که در کلمه ای صدا بلند میشود و کلمهٔ را آهنگ تعهد میکند زیرا آهنگ مظهر انقلابات و تأثرات و خواطف ماست و بدون آن هیچ آزمایش مجال نمایش و تجسم نخواهد داشت .

بدین کیفیت مشاهده میشودکه در این بیت استادابوالقاسم فردوسی که در موقع روبرو شدن رستم بادیو سپید میفرماید: بغرید غریدنی چون پلنگ چوبیدار شد اندر آمد بجنگ این نیروهای چهارگانه موجود است. نخست معنی تحت اللفظی جمله است دوم آهنگ رزمی و پرهیمنه و جلالی است که بیناست انتخاب کلمات مشدد و معلول در موقع خواندن بوجود

سیآید و همان کشهائی که در کلمات «غرید» و «پلنگ» و «ییدار» و «جنگ» است یك نوع جنبشی که بآهنگ رزمجویان ماننده است بجمله می دهد . از طرف دیگر مفهوم و معنی وسیع کلمه «پلنگ» است که بهتر از هر کلمه دیگر جسارت و گستاخی ر بی پروائی را نمایش میدهد . بالاخره حروف کلمات «غرید» و «غریدن» پیچیدن صدا را در غارو در میان کوهستان در ذهن مجسم مینماید .

تجریه ادبیات بنظم و نثر

فن ادب این چهار نیروی مختلف را همیشه با یکدیگر بکار نمیبرد و اگر هم در یك اثر ادبی از همه این نیروها استفاده کند بازدرجهٔ

اهمیت آنها را یکسان نمیگیرد بدین معنی که در نسخهٔ ادبی میزان هر یك از این چهار نیرو معین و مسلم نیست: گاهـی بویسنده ای نیروی معنی را بر نیروی آهنگ امتیاز می دهد و زمانی بآهنگ الفاظ و روانی اصوات اهمیت میدهـد و بدین کیفیت انواع مختلفه ادبیات بوجود میآید.

ادبیات را معمولا به نظم و نشر قسمت میکنند . این تقسیم هر چند باعث آسانی تحقیق و گفتگوست ولی تقسیم دقیق و قاطعی نیست زیرا مبنای این تقسیم بر وجود یا عدم یك نوع آهنگی در آثار ادبی است که در اصطلاح «وزن» نامیده میشود. آسانظم یا هر بیان موزونی هر گز ملاك قطعی زبان شعر نیست و گاهی زبان شعر بدون اینکه بوزن اهمیتی داده و از آن استفاده کند هنرمندی کرده است چنانکه گلستان سعدی منظوم یا مرزون نیست ولی جنبه شعری دارد، از طرف دیگر آهنگهای غیر موزون گاهی ممکن است بهترین آهنگ زبان شعر باشد . اما چون نظم قابل تعریف و توصیف است یك نوع حد فاصلی

بین زبان شعرو هر بیان دیگر ایجاد میکند و بدون آن درجات مختلف شعر و بیان در یکدیگر آمیخته غیرقابل انفکاك و تجزیه میگردد.

پس این تقسیم از لحاظ معنی و فلسفه ادب تقسیمی صحیح نیست و تنها فایده آن همان عملی بودن آن است و این فایده عملی نیز در صورتی محسوس میشود که هر دو طرفقضیه مشخص و روشن باشد زیرا اگر زبان شعر یك معنی قطعی و دقیق نداشته باشد و نتوان آنرا از هر بیان دیگر امتیاز داد فایده ای براین تقسیم متر تب نیست . اینك باید دید زبان شعر چیست ؟

زبان شعر زبانی است که میتواند آزمایش شاعر زبان شعر را با قدرت هرچه نافذتر ، تعریف و توضیح هرچه

دقیق تر، و شرح و بسط هرچه کاملتر بذهن شنوندگان انتقال دهد این زبانی است که از هر چهار نیروی کلمات بحد کمال بهره برگرفته و توانائی اولین درجه یافته باشد. هرچند برای آنکه هر آزمایش با هر ضعف و شدتی که دارد بی کم و زباد منتقل شود زبان شعر دائماً بوزن و بحور تواسل میجوید اما اساس همان کمال استفاده از هر چهار نیروست وملاك تشخیص آن تنها وزن و بحر نیست.

پس شعر باین مفهوم که گفته شد در مباحث آینده میتواند جانشین ادبیات بمفهوم وسیع و عمومی آن بشود زیرا شعر شیره وروح ادبیات است و در اینقسمت استکه وظیفهٔ ادبیات که انتقال آزمایشهاست بطور کامل انجام داده میشود و هر تعریفی که در بارهٔ شعر صدق کند در بارهٔ مطلق ادبیات صادق خواهد بود. از این رهگذر در این کتاب هرجا سخن از شعر بطور مطلق بمیان آید غرض مظهر کمال فن ادب است.

هدف ادبیات چنانکه گفتیم بیان و نمایش و انتقال فکر است و صرف زیبائی منظور آن نبوده و نیست: ما ادبیات را وقتی زیبا تشخیص میدهیم که منظور اساسی خود را انجام داده باشد و همانطور که در هنگام مشاهدهٔ یك دورنما احساس زیبائی را پساز آزمایش پیدا میکنیم همانطور نینز زیبائی در انیز پس از آنکه آزمایش گوینده بذهن ما انتقال یافت درك مینمائیم.

این زیبائی که بدین کیفیت درك میشود ممکن است بر دو گونه باشد: یعنی ممکن است اجزاء مختلف یك قطعه شعر را از نظر طرز بیان و قوالب الفاظ و تار و پود ابیات آن زیبا تشخیص بدهیم و یا آنکه یك قطعه شعر را بطور کلی دارای زیبائی بدانیم. ولی سخن این جاست که در جهان ابیات «کل» مساوی مجموع اجزاء آن نیست، بلکه آن یك نحو زیبائی مخصوصی است که بهنگام درك آن تصور زیبائی اجزاء مستقیماً در روح ما تأثیری نداشته است.

گاهی ابرهای پراکنده کنار افق در هنگام فرورفتن افتاب یك نوع (یبائی دلپذیری پیدا میکند که بیاختیار توجه ما را تا مدتی بخود جلب مینماید. اما این زیبائی را نمیتوان باجزاء مختلف تقسیم کرد و تکاثف ابر، اثر نور را در قطرات بخار آب، سایه و روشن تکههای ابر، انحنای کوهسار و آسمان لاجوردی را که برفراز ابرها مشاهده میشود یك یك در نظر آورد و سهمی از این زیبائی کلی را ویژهٔ هریك از آنها دانست، زیرا آنچه ما آفرا زیبا یافته ایم یك حالت یا کیفیت مخصوصی زیرا آنچه ما آفرا زیبا یافته ایم یك حالت یا کیفیت مخصوصی است که لطف آن منحصراً در تجزیه ناپذیر بودن آنست و بمجرد تقسیم و تجزیه همه آن زیبائی و جمال در عالم تصور و در مقابل

ذوق ما ناپدید میگردد. ادبیات نیز همین کنفیت را دارد و گاهی آن تأثیر کلی که از یك قطعه شعر در روح ما ایجاد میشود بهیچ حساب و انگارهای در نمی آید و قابل تجزیه نیست.

پس همانطور که در عالم ادبیات مواد مندرج در یك اثر ادبی سزاواراهمیت و تحقیق است شکل و حالت کلی آن اثرادبی نیز شایسته توجه است و میتوان گفت که اهمیت این حالت کلی از اهمیت مواد مسطور در شعر کمتر نیست ، زیرا وظیفهٔ اصلی ادبیات و هنرنمائی ذوق که بشعر تعبیر میشود چیزی جز ایجاد چنین کیفیت و حالتی نیست .

چنانکه گفته شد سرچشمهٔ هر تراوش ادبی همان آزمایش های گوینده است که برای وی در این زندگانی پیش میآید: واقعهای عادی درحیات روزانه شاعر رخ میدهد، حکایتی درباره شخصی میشنود، فکریا مضمونی مانند برق در ذهن وی میدرخشد، سبحی برای او تبسم میکند، آهنگی در گوش جان وی طنین میافکند و این آزمایشهای گوناگون همه استعداد آنرا دارند که نقالب ادبیات در آیند بدان شرط که روح شاعر را مسخر کنندو کانون ذوق او را متأثر نمایند و ویرا ناگزیر به بیان و ابراز کنند. حوادثی که ما را به بیان خود ملزم میکنند ممکن است از واقعات اعتیادی و معمولی حیات باشند، و در حقیقت بسیاری از وقایع زندگانی که قالب لفظ گرفته و بیان میشود از این سنخ وقایع زندگانی که قالب لفظ گرفته و بیان میشود از این سنخ

گاهی نیز آزمایشی برای ما پیش میآید که روح و مشاعر سا آنطور مجذوب آن میشوند که میخواهند تأثرات آنها را بحد کمال بیان کنیم و آنرا بدیگری برسانیم واین آزمایشهای فوق العاده است که شعر از آن بوجود میآید.

بعبارت دیگر حواس ما از شش جهة بدان آزمایشها فریفته گشته روح ما کوشش میکند که همه نیروی خویش را بکار بریم تاآن آزمایش را بیك سلسله الفاظ و تعبیراتی مبدل کنیم که وجدان دوقی ما آنرا ترجمه قطعی و صحیح آزمایش روحانی ما تشخیص دهد.

این وجدان دوقی چیست؟ وجدان دوقی همان آزمایش معنوی ماست که ما را ملزم میکند که برای آن ازالفاظ و تعبیرات برابری خلق کنیم. با همهٔ مشکل پسندی که در این وجدان دوقی هست شاعر با نهایت شعف خویشتن را بفرمان وی تسلیم میکند، زیرا آزمایشی که سلسله جنبان دوق بوده است تمام احساسات و عواطف وی را شیفته خویش ساخته و روح او را گرفتار کرده است . شاید همه آزمایشها ما را تحریك کنند که آنها را بقالب الفاظ و عبارات در آوریم ولی تنها همان آزمایشهای بسیار ژرف و کامل است که طلبکار بیان شاعرانه میباشد و میخواهد همه قسمت آن از کنه و کیفیت تا ماده و آهنگ بوسیلهٔ زبان جان قسمت آن از کنه و کیفیت تا ماده و آهنگ بوسیلهٔ زبان جان تازه یافته و در عالم الفاظ و در جهان معرفت حیات جدید پیدا

هر وقت آزمایشها بدین کیفیت که گفتیم نوق ژرف و نافذ باشد بتوجه و دقت ژرف و کامل ما نیازمند است . این گونه آزمایشها که توانائی تسلط و حکمفرمائی بر احساسات و مشاعر دارد و خود بر اسیله هیجان نیروی فکری شاعر است در زبان ادب «نوق» نامیده میشود .

اماکلمهٔ ذوق مفهوم بسیار وسیعی دارد و شرط احتیاط آنست که مورد استعمال آنرا در ادب محدود کنیم و ازهمین

روی ذوق شاعرانه را براینگونه توجه ژرف منحصر میکنیم تا دشواری تعبیر از بین برود. با این کیفیت میتوان گفت که هر چه ذوق بزرگتر و نیرومند تر باشد استادی و تسلطگوینده بر الفاظ ومفاهیم بایدزیادتر باشد تا بتواند تقاضای ذوق رابرآورد و عطش وی را در بیان مقاصد و نیات سیراب سازد.

پر واضح است که مردمی مانند فردوسی یا نظامی یا نویسندگان بزرگ باختر مانند هومر یونانی و دانته ایتالیائی و شکسپیر و میلتون انگلیسی که بزرگترین ودلپسندترین آزمایش های بشری را بجهان ادب موهبت کردهاند کسانی بودهاند که درجه تسلط و احاطه آنها بر الفاظ و تعبیرات حدود و نهایت نداشته است و بمدد همین احاطه توانستهاند آنچه در دل داشتهاند نقالب لفظ در آورده بدیگران برسانند. البته ذوق سرشار این مردم محرك احساسات و نیروی فکری آنها بوده است ولی اگر زبانشان با هیجان ذوق آنها برابری نمیکرد هر گز نمیتوانستیم وجود ذوق فیاض را در آنها تصدیق کنیم زیرا آدمی هر که باشد بالقوه خداوند ذوق استاما ذوق بالفعل وسیله بروز میخواهد .

زبان در دهان خرد مند چیست که گوهر فروش است یا پیلهور چو در بسته باشد چه داند کسی که گوهر فروش است یا پیلهور پس پیش سخن سرایان عالیقدر هر چه این آزمایش گوناگون تر و بزرگتر بوده است بهمان درجه نیز زبانشان را غنی تر و شعرشان را پر معنی تر ساخته اند . البته تنها تنوع و بزرگی آزمایش آنها موجب هیجان ذوق آنها نبوده است بلکه ذوق آنها بدین کیفیت بجنبش در آمده است که همه آن آزمایش خویش علی گوناگون و متنوع را در یك بار و یك آن در مغز خویش های گوناگون و متنوع را در یك بار و یك آن در مغز خویش

جلوه گر یافتهاند .

روزی که فردوسی داستان رستم و اسفندیار را درروایات کهن مطالعه کرد یا شکسپیر حکایت «هاملت» را د رافسانه های قدیم بدست آورد یا شرح آنرا شنید این حکایات برای آنها رویهمرفته یك آزمایش جامع و مشخصو منفرد ذوقی بود، بدین معنی که تمام حکایت را از آغاز تا پایان دریك لحظه در مقابل ذهن خویش جلوه گر یافتند و ذوقشان از آن کیفیت که آن داستان بتمامی در ذهن ایجاد میکند متأثر گشت. آن دم که خامه بر گرفتند آنچه جزئیات داستان و دارائی مادی حکایات بود در تار و پود اشعا ر خویش بکار بردند ولی تأثیر نهائی و کلی آنها نیز در این دو داستان ثبت گشت و این تأثر همان کیفیتی است نیز در این دو داستان ثبت گشت و این تأثر همان کیفیتی است که برای خوانندگان پساز مطالعهٔ این داستانها پیش میآید و همه آن ثروت معانی و مضامین رادرهم آمیخته و از آنها یك آزمایش کامل در ذهن ما ایجاد میکند و یك هیجان و انقلاب ذوقی که وصف آن دشوار است پدید میآورد.

واضح تراینکه شاعر در هنگام انشاد یك منظومه از دو نیروی مختلف استفاده میكند: نخست نیروی مشاهده و احساس است که بوسیله آن در اشیاء و مناظر و مضامین توجه میكند و آنها را به ترتیبی که هنر وی اقتضا کند قالب لفظ می دهد. دوم نیروی ذوقی است که بر همه مشاعر و احساسات وی مسلط است و این نیرو داستان را در یك آن در جلو چشم باطن وی مجسم میکند و بآن زندگانی میبخشد. چنانکه گوئی در یکدم همه وقایع از آغاز تا پایان جان گرفته و بسرعت برق از پیش وی میگذرند.

خواننده نیز در هنگام مطالعه دو نیروی مختلف را بکار

میبرد: اول نیروی درك مناظر و مضامین و شكل اشیاء است که در نسج شعر جای گرفته است. دوم نیروی بزرگ ذوقی اوست که از تمام داستان بطور کلی تمتع میبرد ومانند آنست که در مقابل دیدگان باطن وی نیز حکایت جان گرفته است و اشخاص داستان زنده و در جنبش هستند.

بین گوینده و خواننده بمناسبت وجود هر یك از این دو نیرو اتحادیست و كمال این اتحاد بسته بتوانائی گوینده در انتخاب الفاظ و تعبیرات است كه عین آن تأثرو هیجانی را كه در روح خویش داشته است در روح خواننده نیز خلق و ایجاد نماید.

آزمایشهای معنوی بشر هر گز ساده نیست زیرا در هـر آزمایش باید آنچه ذهن آنرا میپذیرد و درآن منقوش میشودبا آنچه همان ذهن از خود بدان میاف زاید توأم باشد و این کار سیار دشواری است . فرض کنیم شخصی منظرهٔ غروب آفتاب را مینگرد : احساسات و مشاعر وی نه تنها زیبائی رنگ آمیزی و فریبندگی شکل افق را بوی نشان میدهد بلکه او را بلطف و اعتدالهواىغروب آفتاب، بسكوت وسكوني كه ملازمغروب است وبنكهت هواىآن هنگامشاعرميكندوخودنيز بدينهمهمدركات تفكرات خويش راميافزايد، مثلا آنچه ذهن وي از آتش استنباط میکند، آن افکاری که ختام روز و رسیدن شب درمغز او بوجود می آورد، مانند تصورزوال زیبائی و ناپایداری روزگار و هزار گونه فکر دیگر ، بمشهودات وی اضافه میگردد . اما همه این مدر کات و مشهودات رویهم یك آزمایش بیش نیست و در یك آن در مهز تولید میشود. اگر در آن دم توجه ما آنطور عمیق و سنگین باشد که تمام احساسات و مشاعر ما تحت تسلط وی قرار گرفته ما را مجبور بابراز احساسات کند در آنصورت ما بے ك

آزمایش کلی را از سایر آزمایشهای زندگانی باصطلاح « دست یستی کرده و بطور مشخص و ممتاز در جهان تصور بآن حیات مستدام بخشیده ایم.

این آزمایش ذوقی بوسیله مواد و نکات محتوی در آن قابل تشخیص نیست بلکه یگانه صفت آن همان وحدت کلی است که مواد و نکات گوناگون در آن گنجانیده شده ومانند یك کیفیت مستقل مورد توجه ذوق گشته است ، اینك اگر بخواهیم چنین آزمایشی را با این کیفیت بدیگری ابلاغ نمائیم زبان ادب نه تنها باید با علامات و نشانی های لفظ این مواد گوناگون را بیان کند بلکه باید بوسیله علامات و سایر وسائل و اسباب کاریکه دارد آن وحدت معنوی را نیز که موجب تحریك ذوق وی بوده است آشکار نماید.

آن قسمت از زبان شعر که مواد مطالب و قالب شعر موجود در آزمایشهای کلی را بیان میکند «مطلب شعر» و آن

قسمت که نمایندهٔ وحدت معنوی آزمایشهاست «قالب شعر»نام دادهاند .

باید دانست که قالب شعر یك عامل خارجی نیست که شعرا مانصراف طبع مندرجات شعر را درآن جای دهند ، بلکه قالب نیجهٔ مطلب شعر است و هر گاه این مطلب بواقعی نتیجهٔ هیجان دوق باشد قالب نیز طبعاً ایجاد شدنی است . با وصف این همه ، تفاوت قالب شعر با مطلب شعر از تفاوت بین معنی الفاظ وصدای الفاظ کمتر نیست و این امتیاز در مباحث سخن سنجی ومباحث کلی ادب حائز کمال اهمیت است.

چون آزمایشهای معنوی ما بطور مستقیم وبدون واسطهاز

دهنی بذهن دیگر انتقال پذیر نیست و باید آنرا نخست بعلامات و نشانيها يعنى الفاظ و جمل ترجمه كنيم و اين الفاظ و جمل نیز ترکیباتی هستند که بطرز معینی پشت سر یکدیگر قرار گرفتهاند و معنی هریك را شنونده بهمان ترتیب یكی بعداز دیگری استنباط میکند ، نتیجه این میشود که در هنگام انتقال آزمایشهای ذوقی آن وحدتی را که بدان اشاره نمودیم باید به قطعات کوچك تقسيم كرد و هر قطعه را به الفاظ مبدل ساخت و بدیگری انتقال داد. از این دهگذر شنونده نمی تو اند آنو حدت معنوی آزمایش گوینده را دربك لحظه وبطور كلی و جامعدرك نماید. اما گویندهٔ هنرمند که هیجان ذوقی خویشرا بدین ترتیب تقسیم میکند باید همت بر این بگمارد که در عین این تقسیم و سایلی مست خواننده بدهد تا باز این قطعات متلاشی شده را بیکدیگر وصل کند و از آن یك آزمایش واحد معنوی بسازد وذهنی کهاین تقسیمات را متناوباً میپذیر د قطعات مختلف یك شكل و قالبی را تصور كندكه پساز پايان انتقال بتواند بمجموع آنها قالب كلى بدهد واز همه ایننکات و تأثرات پراکنده یك اثر تمام و جامع ادبی بسازد .

پس همانطور که مطلب شعر نشانهٔ موادی است که مورد احساس و تأثر گوینده واقع شده ، قالب نیز نماینده وحدت هیجان ذوقی اوست واین تفکیك مارا بفهم پرسشهای گوناگونی که در بارهٔ ادبیات میشود راهبری خواهد نمود .

واقعاً وظیفهٔ ادبیات چیست و منظور از آین ابلاغ و انتقال آزمایش محض که بصورت شعر یا درام یا داستان در میآید کدام است ؟ اگر غرض از این انتقال اطلاع برحقایق یا هدایت مردم براه راست یا فهم ارزش اخلاقی و فایده مادی اشیاء نیست پس

ازاین زحمت و رنج فکری چه ثمری عاید آدمی خواهدگشت ؟
ممکن است بطور ساده باین همه پرسش پاسخ داد که شعر
وادبیات آزمایش نوینی بگنجینه آزمایشهای ما میافزاید و چون
زندگانی آدمی سراس آزمایش است و جز بدینوسیله حیات
معنوی امکان پذیر نیست پسکسب هر آزمایش جدیدی بمثابهٔ
افزون ساختن نشاء زندگانی معنوی است وشایدبتوانگفت این
نشاء خود عین زندگانی معنوی است . اما ادبیات را بازندگانی
مادی هر گز نمیتوان همسنگ ساخت وهر آزمایشی که در حیات
اعتیادی معنوی پیش آید از حیث رنگارنگی و کیفیت بدرجهٔ
تجربیاتی که ما در زندگانی مادی بدست میآوریم نیست ، زیرا
ادبیات چیزی غیراز آزمایشهای خیالی نیست و تصور در مقابل
حقایق عملی همواره مغلوب و ناتوان است .

با این همه قالب شعر برآزمایشهای معنوی مایك مزیت و رونقی میدهد که از حوصلهٔ آزمایشهای مادی بیرون است ، زیرا در نهاد آدمی این سرشت هست که هرگز بنفس آزمایش راضی نیست و همواره میخواهد نتیجه و منظور و فایده هر آزمایش را نیز بمیزان خرد بسنجد و تمام آزمایش های مادی یا علمی و فلسفی که بشر هرروز بدان سرگرم است دائماً وی را بیافتن منظور و فایده آنها گرفتار ساخته و مشغولش داشته است در صور تیکه در عالم ادبیات هرگز بکشف منظور آزمایشها نیازمندی نیست زیرا هر آزمایشی بصرف وجود و توجه دارای معنی و منظور است .

هدف کوششهای مادی و فکری ما همیشه اینستکه علت و منظور غائی و حقیقی زندگانی یا حقایق فلسفی یا ارزش اخلاقی و سودمندی تجربیات را بدست آوریم و قدمی بسوی حقیقت مطلق نزدیك ترشویم . ازهمین نظرسیر تكامل بشر وقفه ناپذیر شده وهر تجربه مادی وفكری وی را بتجربهای دیگر راهبر گشته واز گوشهٔ دیگر ازجهان اعتیادی پرده تاریك را برگرفته است . اما شعر وادبیات با این پیشرفت وسیر ارتقائی سروكاری ندارد واز همین روی آزمایشهای ذوقی منظور و مقصودشان همان ایجادشان است. بعبارت دیگر ازهمان روز نخست كه شعر پدید آمده این كیفیت درآن موجود بوده است و تا پایان جهان نیز چنین خواهد بود و اگر آزمایشهای ذوقی چیزی جز این باشد یعنی نفس آزمایش مارا سیرابنكند و در پی كشف منظور و فایده خود بدواند باید گفت آن آزمایش ، آزمایش ذوقی نبوده و بشر بایجاد و خلق ادبیات و شعر مقدرت نیافته است .

البته این سخن معقول نیست که بگوئیم بشر آرزومند آنست که آزمایشهای وی معنی و مقصودی که در آن آزمایش نیست و بکلی از آن خارج است داشته باشد ، زیرا ما که از آزمایشهای خویش فراتر نرفته و در محیط آن زندگانی میکنیم هر گزنمیتوانیم معنی و مفهومی خارج از حوصلهٔ آن آزمایش و بیرون از محیط آن تصور نمائیم . پس ناچار باید گفت که معنی و منظوری را که از آزمایشهای خویش میخواهیم در محیط خود آن آزمایش از آزمایش میخواهیم در محیط خود آن آزمایش جستجو میکنیم یعنی در صدد کشف نسبت و ارتباط آن آزمایش با آزمایشهای دیگر میباشیم .

بشرهمیشه از آن آزمایشهای ذوقی که جزئیات آن بایکدیگر ارتباط نداشته و بدون بستگی با سایر اجزاء تصادفاً پیش میآید نفرت داشته است . بعبارت دیگر در آزمایشهای معنوی تصادف واتفاق را نمی پسندد و میل دارد هر واقعه یا حادثه با وقایع و حوادث قبل و بعد اتصال داشته و نتیجه یا موجب واقعهای

دیگر باشد و تصادف یا اتفاق که این ناموس علت و معلول را برهم میزند در آزمایشهای معنوی پسند خاطر وی نبوده است . پس آزمایشهای دوقتی معنویت پیدامیکنند که در آن هیچواقعهای تصادفی نبوده و هر جزئی از آن باسایر اجزاء ارتباط داشته و درهای بیمورد و غیر مربوط نباشد .

دراین آزمایشها اجزاء تنها ازاین لحاظکه همه برای ایجاد یك «کل» سهمی دارند حائز اهمیت و معنی میباشند، زیرا هر جزء در خلق و نمایش یك آزمایش کامل و تام و تمام که نقشه خلق آنریخته شده و هر ذرهٔ از آن از روی اندیشه بوجود آمده خدمتی کرده اند.

درهر اثرادبی اعم از شعر یاداستان یا مقاله یاهر کار دیگر که بتوان آنرا ادبیات دانست هیچ واقعهای اتفاق نمیافتد و هیچ فکری قالب لفظ پیدا نمیکند مگر آنکه آن فکر وواقعه درقالبی که نویسنده باثرخویش میدهد جای گرفته در آن تأثیر جامعی که میخواهددر ذهن خوانندگانخود ایجاد کند سهمی داشته باشد . اینگونه آزمایشهای ذوقی یاآثار ادبی طبعاً دامنهٔ هنرشان محدود است زیرا اینها را گوینده ازسایر آزمایشهای زندگی مجزا و منعزل ساخته واز وقایع اعتیادی حیات بیرون کشمیکند ر بآن حیات مخصوص و محدود میبخشد و از همین جهه که محدود است طبعاً امکان کمال آن بسیار زیاد است .

شك نیست که بسیاری از مردم که در ادبیات هنرمندی و استادی ندارند و نمیتوانند آزمایشهای خویش را قالب لفظدهند و بدیگران منتقل کنند در دقایقی مخصوص آزمایشهای ذوقی بدان کیفیت که بدان اشاره کردیم داشتهاند، ولی این اشخاص و تمام آنها که چنین آزمایشی نداشتهاند در نهایت آزادی و

سهولت میتوانند آزمایشهای ذوقی بسیار از دفاتر ادبیات بدست آورند . بعلاوه در ادبیات مفهوم و لطف هر آزمایش باروشنی ووضوح بسیار که در زندگانی اعتیادی تمتع از آن ممکن نیست در برابر دیدگان باطن ما گذاشته شده است ، زیرا نویسنده و شاعر هنرمند بااسباب کار خویش یعنی با الفاظ و مفاهیم ، آن وحدت کامل را که از داستان خویش انتظار دارد ذره در مطالعه میشویمیك سلسله تأثرات گوناگون ذوقی را دریافته میخواهد پساز خواندن تمام آن تغیر یا داستان در ما ایجادشود میخواهد پساز خواندن تمام آن شعر یا داستان در ما ایجادشود مهمی دارند . ساده تر آن که ما در یك سلسله آزمایشهای ذوقی را در بافته دارد میشویم که میدانیم با همه تنوع و رنگارنگی که دارند عاقبت با یکدیگر آمیخته یك آزمایش تمام و جامعی تشکیل خواهند داد .

این وحدت و تمامیتی که پساز مطالعه قطعات یك اثرادبی برای ما موجود میشود طبعاً مطالعه جزئیات و قطعات مختلف آن انر ادبی را لذت بخش میسازد و آزمایش ذوقی مارا پرازلطف و تمتع میکند .

این گونه آزمایش رابش همواره دوست میدارد و آرزومند بدست آوردن آنست ، ولی سخن در این است که این سنخ آزمایش جز در صفحات ادبیات یافت شدنی نیست زیرا در ادبیات نه تنها دقایقی معدود از زندگانی ما با اینگونه آزمایشها میگذرد بلکه یک سلسله دقایق متوالی که ادامه آنها طبعاً زوال پذیری آنها را از میان میبرد در برابر ما پدید می آید و نظم و تر تیبی که در آنها هست مارا بنظام عمومی جهان زندگانی ملهم میسازد. دشمن

این نظم و ترتیب و این علت و معلول همان تصادف و اتفاق است که درهمه چیز موجود است جز درجهان ادبیات که نویسنده و شاعر برای مزید تمتع و التذاذ ما راه را برآن مسدود ساخته است .

تصور این که وظیفهٔ ادبیات تعلیم مردم یا ملزم ساختن اشخاص بقبول عقاید و آراء ویا منزه ساختن روحبشر از آلایش رذایل است تجاوز از حدود جهان ادبیات است . ادبیات بدون تردیدبانجام دادناینامور توانا و نیر ومنداستولی علتغائی وجود ادبیات این توانائی و نیرو نیست . همین طور وظیفهٔ ادبیات این نیست که زیبا و جمیل باشد بلکه باید گفت که زیبائی ادبیات در آنست که وظیفه خویش را بطور کامل انجام دهد واین وظیفه عبارت از بیان آزمایشهای بشر است بدان شرط که ازهر غرض عبارت از بیان آزمایشهای بشر است بدان شرط که ازهر غرض تحقیق درصدق و کذبیا فایده و ضرر آن آزمایش بی نیازی دهد. در تمام آثار ادبی گیتی حتی آن آثاری که آزمایش های سیار کوچك و محدود را بیان میکند مارا از یك چنین کیفیتی که غایت آرزوی ماست بهرهمند میسازد واین نعمت بمدد قوالب گوناگون ادبیات فراهم میگردد .

البته این قالب ها بنفسه دارای معنی نیستند بلکه مطالب و موادی که هربك هم بنفسه و هم از نظر ارتباط باسایر مطالب و مواد دارای معنی میباشند دراین قالبها ریخته شده و وقتی از قالب بیرون آمده و صورت وشکلی پیدا کردند یك کمال و جامعیتی پیدا میکنند و دارای معنی و مفهوم بزرگتر و مخصوص تری میشوند . درجهان عمل البته تصور کمال و جامعیت دشوار است ولی در عالم تصور و آزمایش ذوق چنین تصوری بسیار آسان

میشود و این کمال معنوی که ادبیات در عالم تصور ما بوجود سیآ ورد همواره محرك و مشوق آدمی در بدست آوردن کمال معنوی همه کیفیات دیگر زندگانی روحانی ماست واین خود یکی از بزرگترین وگرانبهاترین خدمتهاست .

برای اینکه نکات مورد بحث دراین فصل خلاصه مطالب روشن شود سزاوار است مطالب مهم آنرا

بطور خلاصه ذكر كنيم:

فن ادبیات فنانتقالی آزمایشهای صرف بشر اول بوسیله الفاظ بدیگران است واین آزمایشها

راید بنفسه دارای ارزش و بها و تنها از نظر صرف آزمایش قابل تمتع والتذاذ باشد .

برای ایجاد ادبیات تنها کفایت نمیکند که جزئیات یك آزمایش یا طریق بدست آمدن جزئیات یك آزمایش یا طریق بدست آمدن آن آزمایشبدیگری انتقال یابد ، یعنی تنها ذکرموضوع آزمایش یا هدف ومنظور آن برای آنکه آزمایشی موجد ادبیات باشد کافی نیست ، بلکه باید تمام آن آزمایش بطور کلی اعم از موضوع و منظور مادی و معنوی و آنچه در جهان عمل صورت وقوع یافته با آنچه در ذهن مامعنا جنبش پذیرفته است بذهن دیگری انتقال یابد .

اشارات و علاماتی برای آزمایشهای ذوقی ما هستند و نیروی الفاظ در تبیین این آزمایشها ، بسته به نیروی آن ، در تحریك تعمور ماست ، پس هر آزمایش ادبی تنها بمجرد تبیین و اظهار كامل نیست بلكه كمال آن در این است كه عین آن در تصور

خواننده و شنونده نیز ایجاد گردد.

برای آنکه آزمایشهای ذوقی ماکاملا بالفاظ و تعبیرات در آید و تصور خواننده را

چنانکه باید تحریك کند فن ادب از هر نیروئی که در زبان هست استفاده میکند واین نیروها بردو گونه اند:

نخست نیروی معانی الفاظ است که بدو بخش میشود: یکی معنی لغوی الفاظ و جمله هاست و دیگری معانی گوناگونی است که در طول زمان بر معنی تحت اللفظی اضافه شده و بمنزله قشرهائی است که دور معنی اصلی را پوشانیده است.

دوم نیروی صوت الفاظ است که باز بدو قسمت منقسمی شود: یك قسمت آهنگ جمله است که بمناسبت ترتیب و تنظیم کلمات پشتسر یکدیگر بوجود میآیند و دوم صدای مقاطع مختلف کلماتست .

آزمایش ذوقی تنها از لحاظ مواد یامطالب پنجم مختلفی که درآنهست مشخص نمیشودبلکه

از لحاظ آن وحدتی که از همه مواد گوناگون روی هم تشکیل میشود نیز ممتاز میباشد و در هنگام انتقال این آزمایش از ذهنی مذهن دیگر باید هم مواد ومطالب و هم آن و حدت کلی انتقال یابد.

برای اینکه آزمایشی انتقال پیدا کند ناگزیر این وحدت باید قطعه قطعه گردد و بتدریج بذهن دیگری وارد شود ولی در ضمن این انتقال تدریجی باید توجه گوینده بایجاد آن وحدت کلی در ذهن خواننده نیز معطوف باشد تا متدرجاًسلسلهٔ تأثرات متوالی یك قالب کلی پیدا کند و هماندم که مطلب تمام شد قالب نیز کامل شده باشد .

هرگاه سلسلهٔ تأثرات تدریجی که در مطالعه یشم یك اثر ادبی برای ما ایجاد میشود هریك در ساختن قالب کامل یا وحدت کامل که منظور گوینده است سهمی داشته باشند دراین صورت تمام مواد و مطالبی که در یك اثر ادبی موجود است با یکدیگر مربوط و متصل است و هیچ چیز بصرف تصادف و اتفاق در آن گنجانیده نشده است ، یعنی هرچه دریك اثر ادبی کامل دیده میشود بریاوه و عبث نیست و عهده دار انجام و ظیفه ای است و تعهد این منظور و ظیفه اصلی ادبیات است

تا تصور آدمی را بااینگونه آزمایشهای کامل ذوقی ثرو تمند بسازد.

## فصل سوم رسالة ارسطو

نواقص رساله

رسالهٔ «شرح فنشعر» که پسازمرگ استاد یونانی بطور تلخیص بنام «یوئه تیك» مشهور

كشته است واقعاً يك رساله جامع وتمام نيست و خود فيلسوف بزرگ نیز آرزومند آن نبوده است که گفتار وی دراین باب شکل رساله در آید . در حقیقت تمام آثاری که از ارسطوبرجای مانده همین کیفیت را دارد زیرا باآنکه همه بشکل کتاب تدوین شده اندآن تنظیم و تبویبی را که از کتب علمی مستند انتظار میرود فاقدند و علت آن هم این است که محتویات این کتب عبارت از یك سلسله سخنرانی هاست كه ارسطو برای شاگردان خویش ایر اد کرده و معلوم نیست بچه نحو گرد آوری شدهاند . ممکنست تصور کردکه یکی ازشاگردان در همان مجلس درس اصول مطالبرابرای مطالعه خویش یادداشت کرده یا آنکه چندنفر از آنها هریك یادداشتهائی از گفتار استاد برداشته و بعد آنهارا روی هم ریخته و این رسالات را مدون کرده باشند . بهر صورت منظور تدوین کننده این کتب آننبوده است که مردم خالی الذهن که محضر استاد را درك نكردهاند از آنها بهره عملي برگيرند، زيرا ارتباط مطالب مندرجه دراين كتب بسياركم وكاهي بيانات بسیار پیچیده و مبهم است .

عیب بزرگ دیگر آنها اینستکه مطالب خارج ازموضوع

در آنها زیاد است ، چنانکه غالباً مشاهده میشود که در توضیح و تشریح ، باصول مطالب توجهی نشده و در عوض در بعضی جزئیات طول و تفصیل و اطناب بسیار دارد .

روی هم میتوان گفت که تمام نواقص ادبی و فنی که در سخنرانی هاست دراین کتب موجود است ، زیرا از امهات مطالبی که تمام مباحث مختلف برای تبیین آنها پرداخته آمده سخنی درمیان نیست و فقط گاه گاه بایك جمله یا اصطلاح بدانها اشاره میشود . این جمل یا اصطلاحات نیز از حیث معنی روشن و زباندار نیستند و غالباً شکل استغاره دارند . ساده آنکه استاد یونانی سر آن نداشته است که در رؤس مطالب با شاگردان خویش گفتگو کند یعنی آنهارا دراصول عقاید باندازه کافی دانا و مطلع میدانسته و فقط در جزئیات بحث و تحقیق میکرده است .

پس معنی بیانات ارسطو چندان آشکار نیست واز اصول عقاید وی که امروز آرزومند اطلاع برآنها هستیم در رساله پوئهتیك ذکری صریح نمیرود و علت آنهم اینکه این اصول و مبادی پیش ارسطو و شاگردان وی روشن بوده و هیچکس به ثبت و تدوین مطالب معلوم و غیرمهم سخنرانی او همت نگماشته است.

باوصف این نواقص . بحث ارسطو درباب فن شعر با زبردستی ومهارت بیمانندی پرداخته آمده و دلایل وی آنقدر قوی و عالمانه است که نه فقط میتوان رسالهٔ پوئهتیك ویسرا نخستین بحث فلسفی درباب ادبیات شناخت بلکه باید آنرا شالوده واساس فن سخن سنجی که در دورههای بعد اینهمه تفصیل پیدا کرده دانست .

البته این رساله بعقاید و آراء وعادات زمان ارسطو متکی

است ، بدین معنی که ارسطو فقط در آنچه آن روزگار بدان عنوان ادبیات میداده اند بحث میکند و این نکته موجب آنشده است که دامنهٔ مباحث محدود گشته در تمام مظاهر ادب که دنیای امروز بدان آشناست سخنی گفته نشده باشد . از طرف دیگر میدانیم که هروقت دامنهٔ بحث درفن سخن سنجی محدود و بیکی دو نوع از مظاهر ادب منحصر باشد مجال اشتباه بسیار است ، زیرا ممکن است توجه سخن سنج بفروع غیر مهم معطوف شود و از اصول مسلم که در هریك از انواع ادب باید صدق کندمنحرف گردد . اما نکته در این است که ارسطو مشرب علمی دارد و هرچه بحث کند اعم از کلیات یا جزئیات باروش علما مطالب را حلاجی مینماید تا آنجاکه هر چهدر قرن چهارم پیشاز میلاد فلسفه ای متین و مورد تصدیق بوده است در هر عصر و زمانی نیز مقبول متین و مورد تصدیق بوده است در هر عصر و زمانی نیز مقبول و پذیر فته میشود .

از همین جهت با آنکه سخنان ارسطو در فن ادب راجع بادبیات یونانی و مخصوصاً در باب یکنوع معینی از آن ادبیات است باز قسمت عمده از سخنان او چنانکه شایسته فیلسوفان و محققین استاد است در ادبیات بطور عموم و مطلق صدق میکند و میتوان گفت که از زمان وی تاکنون چیز مهمی باصول مسلم سخن سنجی افزوده نگشته است وشاید در آینده نیز نتوان اصل و ناموس دیگری بدان اضافه نمود . پس باآنکه باید کتاب پوئهتیك ویرا ویژهٔ تمدن یونان دانست امروز میتوان اینرساله بیار محققانه و مفید را کتابی یافت که اصول مندرج در آن در تشخیص خوب و بد آثار شعرای گیتی از هر کشوری کهباشند قابل اعمالست و میشود کارهای هومر یونانی وشکسپیر انگلیسی و شیللر آلمانی و متنبی عرب و فردوسی و سعدی ایرانرا ازروی

آن سنجيد .

نکته مهم دیگر اینستکه نباید در ارسطو احساسات وافکار عصر امروز را سراغ کرد و در صفحا ترسالات وی تجلی فکری راکه گردش جهان و پیشر فتهای علم و صنعت پدید آورده است جستجو نمود . در عوض هیچ تجربهٔ علمی و ذوقی از این بالاتر نیست که اصول مدونهٔ این دانشمند را در افکار ادبی و احساسات ذوقی گویندگان جهان از هر کشوری که باشند و در هر دوره که زندگانی کنند امتحان کنیم و به بینیم آن اصول و مبادی تا کجا در همه آثار ادبی صدق میکند و هرجا اشکالی پدید میآید و نوامیس ارسطو دیگر قابل اعمال نیست علت آن چیست و محل عدم انطباق آن کجاست ؟

استخوانبندی کتاب ارسطو

چنانکه اشاره شد رساله پوئهتیك نه تنها ببحث در ادبیات یونان محدود است بلکه در همین ادبیات یونانی نیز جز در باب

چند نوع مشخص و متمایز آنگفتگو نمیکند . ارسطو در چهار سنخ از آثار یونانی سخن میراند و آنها را از نظر قرابت تاریخی و ارتباطی که از حیث علم الجمال با یکدیگر دارند بدو دسته مینماید .

بعقیده ارسطو ذوق فیاض آدمی که موجد و خالق شعراست از دو سرچشمه اصلی مایه میگیرد: نخست فکر تفاخر بآثار نیاکان و مجد و بزرگواری آدمی است که سلسله جنبان اشعار پهلوانی و حماسی است و دوم میل بشربه عیب جوئی و خرده گیریست که از آن هجو تولید میشود. از اشعار پهلوانی منظومات غمانگیز (تراژدی) بوجود میآید و از اشعار هجو منظومات خنده انگیز (کمدی) جدا میشود.

باین کیفیت شعر تابع دو دسته از اصول مسلم بیش بیست یعنی آن اصولی که دربارهٔ منظومات حماسی و پهلوانی صادق است در منظومات غم انگیز نیز با اندکی جرح و تعدیل صدق میکند و همینطور قواعدی که در هجو مورد اعتبار است در منظومات خندهانگیز نیز جاری است.

ارسطو باین عقیده بود که منظومات غمانگیز وخندهانگیز از حیث زمان برآثار حماسی و هجو مؤخر است واز این روی باید درباره آنها بحث و گفتگوئی طولانی تر نمود تا نه تنها کیفیت این منظومات معلوم شود بلکه تطور فکری و ذوقی بش که این آثار جدید نتیجهٔ آناست از لحاظ تاریخی وسایر موجبات آن واضح گردد . پس رسالهٔ خویش را اینطور طرح کرد که بدواً از این آثار جدید که نتیجهٔ تطور ذوقی بشر است بحث نماید و پساز آنکه حق کلام را دربارهٔ آنها ادا نمود اصول کلی خویشرا بر منظومات پهلوانی و هجو نیز منطبق نماید .

اما این رساله بشکلی که امروز دردست است کامل نیست باین معنی که در آن ذکری از نقشه و طرز تبویب رساله هست ولی در متن کتاب فقط بحث در منظومات غمانگیز و انطباق اصول آن با منظومات حماسی شده واز منظومات خنده انگیز و هجو سخنی نرفته است . بدون تردید رساله پوئه تیك ارسطو جزودومی داشته است که امروز از میان رفته و آن بقسمت «کمدی» و هجو مخصوص بوده است .

این طرح و تقسیم چهارگانهٔ ارسطو بطور کلی واجمالی صحیح است ولی همواره باید در نظرداشت که تقسیم ادبیات بانواع و دسته های بزرگ ، هرچند وجه امتیاز آنها بسیارآشکار باشد ، تنها از نظر تسهیل مباحثه پسندیده است وگرنه ملاك

منطقی ندارد ، زیرا ادبیات مانند علم حیوان شناسی نیست تابتوان همانطور که حیواناترا از روی مشخصات آنها بدسته های مختلف تقسیم میکنیم شعر وسایر آثار ادبی را نیز بوسیله مشخصات بارزی که در آنها هست دسته بندی نمائیم . ارسطو گاهی فراموش میکند که بعضی آثار رامیتوان اثر غمانگیز (تراژدی) دانست ولی اطلاق شعر بر آنها بسیار دشوار است زیراممکنست در اینگونه آثار بعضی صفات و خصوصیات آشکاری باشد که باخصوصیات (تراژدی) شباهت بسیار داشته باشد ولی غرض اساسی نگارش آنها چیز دیگری باشد ، باین معنی که گوینده بدون قصد و غرض و منظور، نیگری باشد ، باین معنی که گوینده بدون قصد و غرض و منظور، تراژدی بخود بگیرد . از طرف دیگر ارسطو تراژدی و منظومه های غمانگیز راخیلی محدود تعریف کرده است واین حصر تعریف بسیاری از آثار حزن آور را شامل نمیشود و مارا دچار دشواری میکند .

ازاین همه گذشته نکته ای که فوراً درمطالعهٔ این تقسیم بذهن خوانندگان دنیای امروز میرسد اینست که ارسطو منظومه های غنائی (لیریك) رابکلی از نظر انداخته و جزو طبقات مختلفه شعر نیاورده است . علت این مسئله آننیست که منظومات غنائی واصول مربوط بآن با بحث فلسفی ارسطو مطابقت و مجانست کامل نداشته است، بلکه میتوان گفت اگر ارسطو منظومات غنائی رادر کتاب خویش وارد ساخته بود میتوانست دلایل قطعی تر و شواهدی زباندار تر در اثبات عقاید خویش از اشعار غنائی پیدا کند . احتمال بسیار قوی اینست که در نظر ارسطو منظومات غنائی جز اگنی جز الایتجزای موسیقی بشمار رفته و یفکیك آنها از موسیقی دشوار بوده است : امروز نیز همین دشواری در پیش است و دشوار بوده است : امروز نیز همین دشواری در پیش است و

بسیاری از آثار غنائی تنها بمناسبت آهنگی که بآن خوانده میشوند معروفند. چنانکه بسیاری از غزلیات سعدی که وردزبان عارف و عامی گشته آنطور در موسیقی ایرانی رخنه یافته است که میتوان گفت هیچ دستگاه آوازی بدون یکی از غزلیات سعدی تمام نیست و بهترین غزلهای آن استاد بزرگوار بدون آنکه خوانندهای آنرا بهمراهی یکی از اسبابهای موسیقی بسراید آن لطف کامل را پیدا نمیکند.

پس اشعار غنائی از آن جهة از محیط بحث خارج مانده است که فن شعررا بآنچه بوسیلهزبان والفاظبیان میشود محدود سازد و سخن از موسیقی درمیان نیاید .

با آنچه گفتیم رسالهٔ پوئه تیك ارسطو در حقیقت چیزی جز محث فلسفی دربارهٔ منظومات غمانگیز یا تراژدی وانطباق نكات مورد بیان بامنظومات حماسی نیست ولی همین مختصر را استاد یونانی بآن درجه از دقت و دانشمندی شرح و بسط داده است که میتوان قول و برا پایه و شالده فلسفه ادب دانست .

موجبات نگارش رسالهٔ ارسطو

واضح است که فیلسوفی مانند ارسطو که آرزویش طبقه بندی و تبویب کلیه هنرهای مغزی انسان است هرگز نمیتوانست در

رسالات خویش از شعر که قسمتی مهم از هنرهای ذوق بشراست گفتگو نکند واین ترك اولی سزاوار استادی وی نبود ولی موجب نگارش رسالهٔ پوئه تیك جزاین مطلب کلی نکتهٔ مخصوص دیگری هم بوده است و آن اینکه ارسطو میخواسته است بااین رساله ردی برنظر افلاطون درباب شعر بنگارد و عقیده افلاطون که شعر وادبیان را هنری ناشایسته دانسته و درخور فکر بلند بشر نمیشناخت با دلایل محکم و فیلسوفانه سخیف نشان دهد.

برای این که نظر ارسطو کاملا روشن شود اختلاف ارسطو لازم است بطور اختصار موارد اختلاف و افلاطون در باره شعر ارسطو وافلاطون راشرح دهیم واین شرح

مخصوصاً از آن روی، هم است که در نتیجهٔ این اختلاف بزرگترین حمله ای که از آغاز جهان تا کنون بفن شعر وادب شده و عالمانه ترین دفاعی که از این فن بعمل آمده معلوم میشود . ارسطر چنان که ثابت است شاگرد افلاطون بود ولی هرچه دانش و قدرت استنتاج وی زیاد میگشت بااستاد خویش در موارد بسیار اختلاف نظر پیدا میکرد و خویشتن را ناگزیر میدید که نسبت بطرز استدلال و نتایج استدلالات افلاطون اعتراض کند . این دو دانشمند بزرگ را در حقیقت میتوان دو قطب فلسفه شناخت زیرا طرز فکر و روش تحقیق آنها با یکدیگر متضاد و در نتیجه نظر اتشان در بسیاری از مطالب نقیض یکدیگر است .

فلسفهٔ ارسطو بیشتر بر اطلاعات و تجربیات وی در حیات شناسی متکی بود و فلسفهٔ افلاطون بر اصول ومبادی ریاضی تکیه داشت . در نتیجه ارسطو همواره میل داشت از تجربه در اشیاء ومادیات بعقاید کلی برسد وافلاطون میخواست از عقاید آغاز کرده واز روی آن عقاید بکنه وجود اشیاء ومادیات مطلع گردد. بعبارت دیگر ارسطو مشرب علمی داشت وافلاطون مسلك عرفانی را پیروی مینمود .

اختلاف نظر این دو دانشمند وقتی روشن میشود که هریك در باب کیفیت حقیقت سخن میگویند . دانشمند علمالحیات یك حیوان زنده رامورد دقت و تجربهٔ خویش قرارداده ودر نتیجه تحقیقات خود عقیده عمومی نسبت بانواع مختلفه حیوانات از انسان تا موجودات بسیار پست اتخاذ میکند . فکر نوع و دسته

پیش وی البته حقیقت دارد ولی این فکر از آنجا حقیقت پیدا میکند کهاساس آن برحیوان زنده وحقیقی متکی است.

یس از نظر حیات شناسی آنحقیقتی که دراشیاء است بافکار کلی نیز حقیقتی میبخشد برعکس از نظر رباضی حقیقت کلی که در افكار هست باشياء حقيقت مكتسب ميدهد ، باين معنى كه حقیقت اشیاء امر نسبی واعتباری است و علت آنهم اینست ک ریاضی دان همواره مشغول مطالعه و تجربه در نظریه هائی است که فرض آنها در اشیاء واجسام و سطوح بشوار است: چنانکه خط هندسی یك خط فرضی و تصوری و خواص آن نیز كلا تصوری است ولی خواصی است که هرگز قابل تغییر نبوده واز میان نمیر ود ، یعنی این خاصیتها در آنچه ما آنر ا حقیقت مطلق میدانیم موجود است ولی در خطوطی که برصفحه ترسیم مینمائیم بطور كمال موجود نيست و درجه وجود آن بسته بدرجه توانائي خطوط مرسومه بر صفحه کاغذ در نمایش خط حقیقی هندسی ميباشد . يس درنظر عالم رباضي اشياء تا آن درجه حقيقت دارند که نمایندهٔ اصول و مبادی فکری میباشند واین فکر است که به اشیاء حقیقت میدهد ، اما فکر در همه حال جقیقت دارد خواه وسیله نمایش و تجسم آن موجود باشد یا چنانکه در غالب مباحث هندسي پيش ميآيد نتوان آنرا مجسم ساخت .

اعتراض افلاطون نسبت بشعر با مسلك عرفانی و فلسفی وی سازگار است و نظر ارسطو نیز با عقاید کلی وی مطابق و علت مخالفت او باستاد خویش نیز همانست . ارسطو هرگز در کتاب خویش مستقیماً در صدد رد بر افلاطون نبوده و حتی یکبار نیز نام استاد خویش را در رسالهٔ پوئه تیك نیاورده است . منتهی با آن دانشمندی و دهائی که در اوست دلایل و نظر بات خویش

را طوری بیان میکند که بر هیچ هوشمندی پوشیده نمی ماند که منظور ارسطو کیست و چه عقیده ای را جمله به جمله رد می کند.

تفاوت بین نظر این دو حکیم از طرز توجه آنها نسبت بشعر بهتر مشهود میشود: افلاطون با اینکه در جوانی خود بسرائیدن شعر میپرداخت و در سن کمال با آن نیروی ادبی بیمانند خویش دشوار ترین مباحث حکمت و عرفان و ماوراب الطبیعه را با روانی وسهولت بسیار تشریح میکرد بحملهٔ نسبت بشعر میپردازد در صورتی که ارسطو باآن که آثاروی را بزحمت میتوان روان و سلیس شناخت همه نیرومندی علمی خویش را بدفاع و پشتیبانی از شعرصرف کرده است (۱).

حملهٔ افلاطون نسبت بشعر با اساس فلسفه وی نسبت باشیاء وفق میدهد: زیرا باعتقاد وی اشیاء تنها از آننظر اهمیتیدارند که نماینده یك کلی وسیع میباشند، پس هرچیزی که وجودش مورد لزوم نبوده ویا شایستهٔ نمایندگی این کلی وسیع را نداشته باشد اساساً نباید بوجود بیاید. شعر نیز درنظر وی جزو همین چیزهای غیر لازم بشمار میآید و از این رهگذر عقیده دارد که باید آنرا از میان برد وفن شاعری رابرانداخت.

ارسطو برعکس باشیاء از نظر حیات شناسی توجه دارد و شعر را نیز از همین نظر مهم میشمارد . بعقیدهٔ وی فکر تنها از آن جههٔ مهم است که مبین اشیاء است ، پس ارسطو وارد در بحث لزوم یا عدم لزوم شعر نمیشود و چون شعر را چیز موجودی

۱ ـ البته نباید فراموش کرد که بسیاری از آثار ارسطو که نمایندهٔ هنر و توانائی ادبی وی بوده است از بین رفته و جز رسالات علمی و فلسفی چیزی از او در دست نیست تا بتوان بواقعی در میزان قدرت ادبی او قضاوت نمود، ولی آنچه جتم است اینست که در برابر افلاطون ارسطو را نمیتوان خداوند ذوق ادبی دانست.

می بیند در آن اندیشه می کند و مطلبی که در فلسفه وی بمیان می آید اینست که طرز وجود ونتیجه وجود شعر چیست . این پرسش که آیا اساساً باید شعر بوجود بیاید یا نه در نظر ارسطو درست مانند اینست که بپرسند آیا فلان طبقه از حیوانات باید خلق شده باشد یانه ، از همین جهة ارسطو برخلاف افلاطون باین نتیجه میرسد که ادبیات ممکناست وظیفه بسیار مفیدی را در زندگانی بشر انجام دهد ، وموجبنگارش رسالهٔ «پوئه تیك» وی نیز همین است که بایك سلسله استدلالات منطقی این نتیجه را بثبوت برساند و نظر افلاطون را سخیف نشان دهد . استادی ارسطو در این است که دلائل خویش را آنطور منطقی عرضه میکند که شائبهٔ غرض خصوصی یعنی مخالفت با افلاطون از بین میرود و یك بحث علمی محض میگردد .

ارسطو خود صاحب یك نظام فلسفی مشخصی است وازاین روی هر وقت دریك موضوع معین بحث می كند تمام توجه و دقت وی دراینست كه آنموضوع جزونظام فلسفی وی درآید و خارجاز آنباشد و خودشوسیله تزلزل مبنای فلسفی خویش را فراهم نكرده باشد و چون اساس فلسفه ارسطو بر تبویب و طبقه بندیست در كتاب پوئه تیك نیز مانندسایر كارهای علمی این تبویب و طبقه بندیست در كتاب پوئه تیك نیز مانندسایر كارهای علمی این تبویب و طبقه بندی را كاملا رعایت میكند: یعنی نخست به تعریف موضوع میپردازد و با استادی بی مانند حدود و دامنهٔ موضوع را معلوم مینماید و از آن پس در آن حدود كلی ، موضوع خویش را به اجزاء گوناگون یا مشخصات مخصوصی منقسم میسازد . اما گاهی هم در مواردی كه جای تقسیم وانفكاك نیست ، یا آن تقسیم صدق نمیكند و یاموجب گمراهی فكر میشود باز این عادت و سیره را پیروی مینماید .

امروز البته تقسیمات ارسطو مورد توجه نیست زیرا جلوه های ذوق بشر از روزگار وی تا امروز رنگارنگی بسیار یافته است ولی نتایجی که استاد یونانی بهست آورده ذرهای از کمال و تمامیت خویش نکاسته و سزاوار مطالعه و تدقیق است. از طرف دیگر ارسطو درهمه چیز طرفدار تعدیل و حد وسط است بدین معنی که صفات انسانی را جنبههای افراط و تفریط یك صفت اصلی میشناسد . مثلا حرزم را صفت معتدل دانسته شجاعت و تهور و جبن و هراس را جنبه های افراط و تفریطآن میپندارد . اما این عقیده که در بسیاری از کیفیات زندگانی صدق میکند در شعر چندان صادق نیست واعتدال در شعر را بدشواری میتوان پذیرفت زیرا چنانکه سقراط گفت شعر ناشی از هیجان میتوان پذیرفت زیرا چنانکه سقراط گفت شعر ناشی از هیجان روح است و هیجان درست نقیض اعتدال است .

در جملهٔ اول کتاب پوئه تیك ، ارسطو بنا به جملهٔ نخست رسانه روش فلاسفه موضوع رساله را با دقت و

صراحتی که ویژهٔ علماء حیات شناس است معین میکند و حدود آنرا بدست میدهد . چنانکه میفر ماید : منظور ما آنست که درباب فن شعر بحث نموده انواع مختلف آنرا معلوم کنیم و وظیفه هریك از آن انواع را مشخص و استخوان بندی صحیح شعر و عده و کیفیت قطعات و اجزاء آنرا بیان نمائیم .

این جمله که فتح باب بحث ارسطو است درظاهر جملهای عادی بنظر میرسد ولی اگر بدان بیشتر توجه کنیم خواهیم دید که تمام کلمات مندرجه درآن حائز اهمیت اولین درجه است زیرا همه اطراف موضوع را مطابق اصول علمی در نظر گرفته و نکتهای را از نظر نیانداخته است:

در نظر ارسطو برای اینکه کیفیت شعر بواقعی معلوم شود

نه تنها اطلاع بر اجزاء مختلفی که شعراز آنها بوجود آمده خبرور است بلکه تاریخ ایجاد و تطور آن نیز باید معلوم گردد . شناختن یك حیوان چنانکه میدانیم بدون تشریح اعضای بدن و اطلاع بطرز حرکت و کار هریك از عضو های آن ممکن نیست و باید مشخصات زندگانی حیوان ، انواع مختلفه آن ، واستخوان بندی و ساختمان عصبی و عروق و عدهٔ اعضاء و وظائف هریك از آنها معلوم گردد . پساز آنکه اینهمه معین گشت باز اطلاع ما نسبت بحیوان ناقصاست مگرآنکه در نتیجهٔ تجربه بدانیم که ما نسبت بحیوان بطور کلی درجهان حیات چطور زندگی میکند و کارش چیست و خودرا با محیطی که درآن نشو و نما و پرورش میکند چگونه سازگار میسازد .

شعر نیز همین حال را دارد: شعر یکیاز فعالیت های مغز انسانی است ولی چگونگی اینفعالیت هرگز معلوم نخواهد شد مگر آنکه گذشته از تجزیه و تشریح اجزاء شعر ، تأثیرات مخصوص آن نیز معلوم گردد و بتوانیم آنرا از سایر فعالیت های مغز انسان امتیازدهیم ، یعنی بدانیم وظیفه شعرچیست ودرجهان زندگانی چه خدمتی انجام میدهد . اطلاع براین نکتهٔ اخیر مخصوصاً واجب است زیرا تمام اعمال انسانی مولود طبیعت انسان استوازاین نظر هر عمل معنوی هم درسایر اعمال ما تأثیر میکند وهم نتیجهٔ تأثیر سایر اعمال ماست و طبیعت وسرشت افراد بشر مجموع اینهمه تأثیرات گوناگون در یکدیگر است .

بیان فوق بانظر متقدمین که میگفتند «ادبیات فقط بخاطر ادبیات بوجود آمده» سازگار نیست و نظر ارسطو هم همین است که این نظررا رد کند زیرا بعقیدهٔ وی اگر منظور ازبیان قدما این باشد که ادبیات را نباید از روی اصول و نوامیسی که خارج

ازجهان ادبیات و ویژهٔ علوم و فنون دیگر است قضاوت نمود سستی و عدم تعمیم آن اصول کلی ثابت میشود واگر مقصود این ماشد که ادبیات اساساً در جهان زندگانی وظیفهای ندارد سخافت آن ظاهر است زیرا بمجرد آنکه بشر بفهم کیفیت ادبیات همت نمود و خواست مجهولاتی راکه در آن دارد معلوم کند باید کار و وظیفه ادبیات پیشوی مشخص باشدوهرگاه و جودادبیات بریاوه و عبث باشد این تحقیق و کنجکاوی نیز بیهوده و بدون ثمر میگردد.

پس در نظر ارسطو برای اینکه بدانیم شعر چیست نه تنها باید وظائف اعضاء واجزاء آنرا معلوم کنیم بلکه لازم است بواقعی معلوم کنیم این کیفیت در محیط ویژهٔ خویش یعنی در زندگانی افراد بشر مصدر چه کاری است وچه وظیفه ای دارد . واین وظیفه البته بانیروی هرقطعه شعر (که عبارت از مجموع نیروی اجزاء آن قطعه شعر است) تفاوت میکند بدین کیفیت که در اشعار مختلف کم و بیش میشود و ضعف و شدت پیدا میکند .

قدم اول ارسطو در تحقیق نسبت به مسائل فوق اینست که شعر را یکنوع تقلید تصور میکند . این کلمهٔ تقلید تکیه کلام و زبانزد تمام فلاسفهٔ یونان بوده ودر تعریف تمام هنرهای زیبا بکار میرفته است وهمانطور که امروز اصطلاح «بیان و نمایش» در تعریف این هنرها استعمال میشود کلمه تقلید نیز در روزگار قدیم مورد استعمال داشتهٔ است .

برای استنباط حدود اطلاق این کلمه باید دانستک یونانیان حدودی را که ما امروز درهنرهای زیبا بطور کلی داریم نداشته اند . در پیش یونانیان کارو عمل یا انجام دادن چیزی بود ویا ساختن چیزی هروقت کارعبارت از انجام دادن چیزی بود

نفس عمل مورد دقت آنها قرار میگرفت و هرگاه کار عبارت از ساختن چیزی بود در آن صورت نفس عمل مورد سنجش و تحقیق قرار نمیگرفت و آنچه در نتیجهٔ عمل ساخته و پرداخته میگشت یعنی چیز محسوسی که در نتیجه عمل پدید میشد بسنجش در میآمد . هنر های زیبا در میان اعمال جیزو سنخ دوم بود بدین معنی که ارزش و بهای هنرهای زیبا بسته بچیزی بود که در نتیجه اعمال آن هنر ساخته شود و محسوس گردد.

اگر این چیزهای ساخته شده ظروف سفالی یا خانه و معبد وامثال آن بود البته تعیین ارزش آن اشکالی نداشت ولی هرگاه نتیجهٔ کار هنرمند ایجاد یك پرده نقاشی یا یك قطعه شعر بود دشواری پیدا میشد و در آنصورت ارزش را از روی مقدار موادی که در ساختن شعر یا پردهٔ نقاشی بکار رفته و یا از روی هنری که در انتخاب و جور کردن مواد صرف شده حساب نمی کردند بلکه ارزش آن اثر را از این روی معین میکردند که تا کجاآن اثر یکچیز محسوس و مادی را بواقعی و درستی نمایش میدهد. یعنی ارزش اینگونه آثار را از درجهٔ توفیق آن آثاردر تقلید اشیاء مادی و محسوس اندازه میگرفتند.

اگر چه با توضیحاتیکه داده شد کلمهٔ تقلید هنوز خالی از ابهام نیست ولی این ابهام میان یونانیان نیز موجود بوده و از آن رهائی نداشته اند. بهرصورت ارسطو نظر خویش را نسبت به شعر از همین مبدأ آغاز میکند یعنی شعر را تقلید میداند. ولی با تصدیق باین مبدأ مشی استدلالی وی بکلی با سایر حکمامتفاوت شده نظری بدیع و بکر میگردد.

متقدمین حکمای یونانی که در رأس آنها افلاطون قرار گرفته بود میگفتند هنرهای زیبا عبارت از تقلید طبیعت است.

اف الاطون این نظر را بشعر منطبق ساخت و گفت شعر تقلیدی بسیار ناشایسته از طبیعت است و سزاوار نیست که آدمی هوش واستعداد خویش را صرف تحصیل و تکمیل آن کند ، زیرا خدمتی که شعر در جهان زند گانی استام میدهد خدمتی موذی و مضر است. ارسطو نیز این اصل را که شعر تقلید است پذیرفته بود ولی در طرز و کیفیت این تقلید با افلاطون اختلاف عقیده داشت و نتیجه این اختلاف این بود که یك تعبیر و تفسیر دیگری از شعر و خدمت آن بجهان انسانیت از خامه وی بجهان دانش موهبت شده است و امروز این تفسیر یکی از ارکان مهم جمال شناسی بشمار میآید.

حملة افلاطون

بشعر

افلاطون میگفت تمام هنرهای زیبا با یك دیگر ارتباط و اتصال دارند و شعر نیز که یکی از هنرهای زیباست با نقاشی بیشتر نزدیك و شبیه است . آنگاه میگفت تنها

عملی که درخور هوش و ذوق و توانائی فکر آدمی باشد جدیت وی در کشف حقیقت است و انسان اگر باشیاء توجهی میکند آن توجه نباید مستقلا معطوف بآن اشیاء از نظر ترکیب و ساختمان مادی آنهاباشد بلکه همواره نظرش باید متوجه آن حقیقت کلی باشد که در اشیاء حکنون است . و این حقیقت ما در کلی های وسیع که اشیاء مظهر آنند آسانتر میتوان بدست آورد .

اما چون نهاش از اشیاء تقلید میکند و اشیاء مظهر و جلوه گاه کلی های وسیعند و تنهادر کلی وسیع حقیقت موجوداست پس نقاش در دست دوم با حقیقت کل محشور و مربوط است . برای مثال این عقیده میگفت در دنیا سربرهای بسیاری ساخته

میشود اما علت وجود سربر در جهان اینستکه کلی وسیع سربر در عالم موجود است و وقتی نجار سربری میسازد میتوان گفت که آن سربر را از یك سربر کلی که کمال مطلوب است تقلید کرده است یعنی سربر حقیقی همان سربر کلی است که کمال مطلوب است. (۱)

پس کار نجار از این جهت که مستقیماً تقلیدی از سربر کلی است کاری شایسته و برازنده آدمی است. اما نقاش کارش اینست که سربری را که نجار ساخته برابر خویش نهاده و تصویر آنرا بر صفحه رسم میکند ، بعبارت دیگر از کاری که خود تقلید است تقلید مینماید و این کار غیر لازمی است که برای آدم دانا نا شایسته است. شاعران نیزمانند نقاشانند زیراهمانطور که نقاش صورت اشیاء را ثرسیم میکند شاعر نیز رفتار آدمیان را از زن و مرد مجسم میسازد و هر دو کارشان ترسیم ظواهر در جهان مادیات و اشیاء است. پس شعر و نقاشی دو پلهازمسند حقیقت دور افتادهاند.

بدون تردید هر گاه قبول کنیم که در بحث نسبت بهنردهای زیبا اشیائی ساخته شده مانند سریر و امثال آنرا نیز باید مشمول کرد و در صورت تصدیق باینکه تقلیدی که در شعر و نقاشی میشود همان تقلید بدون اندیشه و لطف ذوقی است که مثلا میمون یا طوطی از حرکات و صدای انسان میکند در منطق افلاطون هیچگونه خدشهای نیست. بهر صورت این حملهٔ بسیار نیرومند استاد یونانی را نمیتوان سرسری گرفت زیرا این

۱ ــ افلاطون برای همهچیز یك كلی وسیع قائل است و اشیاء را كه مظاهر این كلیهای وسیع میباشند اصنام و آنچه از روی اشیاء ساخته و ایجاد میشود اشباح مینامد.

حمله که نسبت بکیفیت شعر شده مقدمه حمله قویتری است که افلاطون نسبت بوظیفهٔ شعر و ادبیات میکند.

جواب ، فارطون را چگونه باید داد؟ ارسطو جواب ارسطو اساساً در عقیده افلاطون نسبت بکلی وسیع و اصنام و اشباح واردگفتگو نشده و بحث

خویش را در رسالهٔ پوئه تیك باین محدود مینماید كه شعر از طبیعت تقلید نمیكند و برای اثبات این سخن بعقایدی كه مورد تصدیق ضمنی واقع شده باشد توسل نجسته و چنانكه شایستهٔ دانشمندان علوم طبیعی است بحقایق محسوس توجه دارد.

ارسطو میگوید تصور اینکه ادبیات مانند آئینهای است که دربرابر طبیعت نهاده باشند تصوری بسیار آسان است و بمجر د اینکه آدمی این فرض را قبول نمود باین پرسش روبرو میشود که درصورتیکه طبیعت دائماً دربرابر ماست و تمام حواس ما با آن محشور است دیگر وجود آئینه برای دیدن طبیعت چه لز ومي خواهد داشت؟ اگر واقعاً شعر فقط مانندآ نينه جلوه طبيعت را در صفحهٔ صیقلی خویش منعکس مینمود البته وجودی عبث وبیهوده بود زیرا چیزتازهای بما عطا نمیکرد، ولی حق اینست که انسان از آن جهة از شعر لذت میبرد که دارای نشأه و کیفیتی است که درطبیعت نیست . مثلا ممکن است بگوئیم . پهلوانان یك داستان رزمی مانند انسانهای عادی هستند اما ثبوت این گفته بسیار مشراراست ، زیرا درزندگانی اعتیادی هر گزبشری بافت نمیشود که هرچه میگوید ومیکند برای دیگران قابل اهمیت و توجه و اعمالش نماینده و مظهر سرشت و نهاد او باشد . پس این پهلوانانی که شعربوجود آورده از طبیعت تقلید نشدهاند واین نکته نسبت بتمام انواع شعر صادق است.

.. شعر و موسیقی <sub>نید</sub>

اینك بایددیداگرشعر تقلیدساده ای از طبیعت نیست آیا اساساً میتوان آنرا تقلید دانست یا نه واگر چنین باشد شعر از چه تقلید میکند؟

ارسطو منکر این نیست که شعر یکنوع تقلیدی است ولی بجای آنکه آنرا با نقاشی مشابهت دهد میگوید شعر با موسیقی و رقص شبیه است واین تشبیه بسیار مهم است زیرا نقاشی فورا تقلید کامل و طوطی وار را بذهن میآورد درصورتیکه رقص و موسیقی این تصور را از میان میبرد ودلیل آن هم این است که هرگز نمی توان برای یك ترانه یا آهنگ موسیقی نمونهٔ اصلی و طبیعی یافت و هر چند رقص نمایندهٔ شهوات و حرکات طبیعی انسان است که بآهنگ درآمده ولطیف گشته است باز نمیتوان برای آن در میان حرکات طبیعی انسان سرمشقی بدست داد .

پس از این مقدمه ارسطو موضوع بحث خویش را در سه پرسش خلاصه میکند و مانند استادان علوم طبیعی رسالهٔ خویش را وقف برپاسخ این سه پرسش مینماید و آن سؤالهای سهگانه اینست که در کجای شعر تقلید است ؟ شعر ازچه تقلید میکند ؟ طرزعمل این تقلید چیست ؟ بعبارت دیگر بحث ارسطودروسیله کار و در هدف و طرز عمل شعر است .

اشعار غمانگیز و خندهانگیز

شعری که اساس بحث ارسطواست آن شعری است که آدمیان را یا زیباتر وبرازنده تراز آدمهای معمولی نمایش دهدو در آن صورت

اینگونه اشعار ، اشعار حماسی و پهلوانی میشود ویا شعری است که انسان را پست تر ازانسان عادی جلوه گرسازد و در آن صورت اشعار هجوبوجود میآید . چون ارسطو چنانکه گفتیم وارد در بحث نسبت باشعار غنائی نمیشود (زیرا بعقیدهٔ وی شعر غنائی با

موسیقی آمیخته است وخواص شعرمحض را ندارد .) این تقسیم دو گانه شعر ضرورت یافته است .

البته ازبك نظر درست استكهمر دم عادى داراي آن خصال وصفاتي نيستندكه موجب ستايش وشگفتي گردند ويا باعث خنده و استهزاء شوند . مثلا در جهان حیات پهلوانی با هوش و جوانمردی و آراستگی ونیرومندی رستم با بیگناهی ودلاوری ومردانكي سهراب ويا هيمنه وشكوه ونبات عقيده اسفندياريافت نمیشود . اما دراین نظر ارسطو اشکالی هم هست و آن اینکه يهلوانان داستانهاىغمانگيز هميشه مردمي متصف باخلاق وملكات فاضله نیستند و گاهی دارای رذایل اخلاقی نیز میباشند ، چنانکه افراسیاب از هرجهة یك پهلوان «تراژینه» هست ولی ازقساوت رزود باوری آسوده نیست وازیك مرن عادی توانائی اودر كظم غیظکمتر است . اما اگر بگوئیم خود این خشمگینی وقساوت که دریهلوانان مشاهده مبشود آنها را مورد توجه میسازد وبآن ها يكنوع اهميت وابهتي مي بخشد وازاين جهة ازمردم عادي كه نواقص ومعایب تأثیری درمعروفیت واشتهار آنان ندارد بهترند، درآن صورت همهٔ یهلوانان ومردان یا زنانی که در داستانهای خندهانگیزشاخصند نیز از مردم عادی برتر خواهند بود زیرا عيوب آنها نيز موجب انگشتنما شدن آنهاست . چنانكه بسياري از بهلوانان درام های خندهانگیزشکسییر مانند فالستاف (۱) و دلفك درام لير (٢) معروفيت واشتهار عالمگيريافتهاند . ارهمين

<sup>1</sup>\_ Felstaft

Y\_ King Lea-

نظر در تقسیم ارسطو جای سخن خواهد بود (۱).

بهرصورت ازاین تقسیم ارسطو یك نكته روسن میشود و آن اینکه ارسطوشعررا تقلید طبیعت ندانسته و آنرا از آن کاری که در عرف اصطلاح فارسی زبانان «طوطی واری» میگویند امتیازمیدهد. زیرا اگراین تقلید نمایش مردمی است که یا بهتر ویا بدتراز مردمعادی باشند که موالید طبیعت هستندیس کارشاعر تقليد طبيعت نيست واكرتقليد باشد تنها ازتصور ويندارانسان است . چنانکه گفتیم ارسطو امکان انشاد اشعاری که در آن مردم جنان باشند که درجهان اعتیادی خلق شده وزندگانی میکنند، یعنی مردم حقیقی را ، اصلا قائل نیست و آن را سزاوار بحث و تحقیق نمیداند زیرا در نظر اواین کارجزوهنر مندی های شاعری نبوده و هیچ خواننده ای نیز طالب مطالعهٔ آن نیست: ارسطومیگوید هیچکس آرزومند آن نیست که وقتی نسخهٔ اصلی طبیعت درپیش روى اوست براى تحصيل نسخهٔ بدل وتقليدي آن كوشش كند. پس عطش بشربرای شعرازآن جهة است که میخواهد با اسباب ومواد خام طبیعی بنای رفیعی که معمار آن ذوق و تصور انسان است بیر دازد و از آن محظوظ گر دد .

۱ در ادبیات فارسی آثار خنده انگیز مهم بسیار کم است. علت آن شاید آن بوده است که شعرای فارسی زبان کسر شأن خویش می دانسته اند که اشعارشان وسیله خنده و طیبت واقع شود و جز بر سبیل ندرت بعطایبه نپر داخته و در همین موارد نیز در آن غلو نکرده جز بیتی چند بدان اختصاص نداده اند. چنانکه در تمام شاهنامه جز آن داستان بسیار کوتاهی که در باره میهمانی بهرام در خانه یهودی پر داخته آمده سخنی که از نظر طیبت باشد یافت نمیشود. شاید توجه و اطاعت شعرا مستورهای مذهبی و آداب و رسوم آزادمنشی و آراستگی یا امتزاج شعر با حکمت و علم اخلاق نیز موجب این تبری بوده است. بهرصورت ایسراد شواهد و امثال فرنگی در مورد داستانهای خنده انگیز از نظر همین نایابی امثال فارسی است.

ارسطوزبان را وسیلهٔ این تقلید میداند ودر ضمن این اظهار، سخنی بسیار بدیع و بکر

زبان

دارد وآن اینکه میگوید فنی که زبان وسیلهٔ نمایش آن است واقعاً نام ندارد یعنی نمیتوان آنرا مانند مجسمه سازی یا موسیقی با یک کلمهٔ جامع بیان کرد . سخن ارسطو امروز نیز بقوت خود باقی است و با همهٔ تحقیقات مفصلی که درفن ادب بعمل آمده حدود قطعی آن بطور صربح معین نشده است .

البته ما ازلحاظ تسهیل بحث ، کلمهٔ شعر را بجای ادبیات محض استعمال میکنیم ، ولی چنانکه ارسطومیگوید مردم عادت کردهاند که تصورشعر را با یکنوع کلام موزون مخلوط کنند در صورتی که شعر با آن کیفیتی که از آن انتظار میرود هر گزوابسته بوزن و آهنگ نیست . چنانکه بسیار مطالب علمی و فلسفی را که منظور از بیان آن تعلیم یا اطلاع اشخاص است میتوان با وزن و آهنگ نگاشت در صورتی که اطلاق شعر بر آنها نمیشود زیر ا از چیزی تقلید نمیکند . از طرف دیگر سخنان یا نگارشهائی که میتوان آنها را تقلید شایسته ای دانست (بجای این کلمه تقلید ارسطو امروز کلمهٔ نمایش بر ای ما بهتر ادای مقصود میکند) ممکن است بدون هیچگونه وزن و آهنگی نگاشته آمده تابع هیچیك از بحور عروض نباشد .

پس ملاك تشخيص درنظر ارسطو تقسيم ادبيات بنظم ونش نبست و بهترين وسيله اين تشخيص اينست كه ادبيات را بآنچه تقليد است و آنچه تقليد نيست (١) طبقه بندى نمائيم و وزن و

<sup>(</sup>۱) خطر استعمال کلمه «تقلید» در این مبحث بر نگارنده پوشیده نیست زیرا هرجا سخن از شعر درمیان آید و بمناسبتی ذکری از تقلید برود طبعاً شعر تقلیدی یعنی شعری که از نعمت ابداعوابتکار بهر.مند نیست بذهن.میآید . در

بحر و آهنگ را که می توان درهر دونوع سخن بکاربرد مورد اعتبار قرار ندهیم .

چنانکهملاحظه میشود ارسطو اولین استادیست که دریافته است که خواصاصلی شعر را میتوان در کلاممنثورنیزیافت و نظم تنهارانمیتوان ملاك تشخیص شعر قرارداد واز این نظر تحقیقی که این دانشمند درباب شعر کرده و رسالهٔ خویش را نیز بدین مناسبت به پوئه تیك یا شعر موسوم ساخته است یك بحث علمی و منطقی درباب فن ادب بطور کلی و مطلق گشته است .

هدف و موضوع هعر

ارسطو میگوید هدف شعر یا «تقلید ادبی» نمایش اعمال و کردار مردم است ، مقصود از این نمایش مردمی ک

مکاری پرداختهاند نیست . بلکه غرض آن حوادث و اتفاقاتی است که درجهان بشریت پیش می آید و وقایعی است که زندگانی و طینت آدمی سلسله جنبان آنست . بعبارت دیگر منظور ارسطواز نمایش کردار انسان ، داستان هائیست که در آن سخن از انسان و کردار وی میرود .

همینکه این هدف مشخص گشت میتوان این تقلید ادبی را از نظر طینت و سرشت انسانی که در آن نمایش داده میشود منقسم نمود یعنی آنرا بنمایش سرشتهای خوب و بد قسمت کرد .

پسکار شعراینستکه طینت و سرشت انسانرا یا بهتر و

صورتی که غرض ارسطو اینگونه تقلید نیست یعنی نمیخواهد در شعر تقلیدی بحث کند ، بلکهمنظورشاز تقلید کلیاست ومیخواهد بگوید که شعر اساسا از چیزی تقلید میکند وداخل در تجزیه و بحث اقسام شعر نمیشود . انتخاب این کلمه اصطلاحی ارسطو از نظر ضرورت است زیرا مبنای بحث وی همین مسئله تقلید بوده و هر کلمهٔ دیگر که بکار برده میشد بحث وی را دچار ابهام و تعقید میکرد

خوبتر از آنچه درجهان زندگانی دارای آنست نمایش دهد ویا این سرشت را بدتر وزشت تر ار آنچه در آدمیان هست جلوه گر سازد. ارسطونسبت بحد وسط این دونوع یعنی نمایش سرشتبشر چنانکه هست، و در جهان اعتیادی همه با آن محشوریم وارد بحث نمیشود ، زیرا نمایش اشخاص حقیقی درست تقلید طبیعت یا نهادن آئینه دربرابر آثار صنع است که چنانکه گفتیم اساس حملهٔ افلاطون بود وارسطو رسالهٔ خوبش را برای رد آن نظر نگاشت.

افلاطون عقیده داشت که بین شعروطبیعت رابطهٔ تقلیداست و این عقیده طبعاً همه اوصاف و مشخصات بارزشعر و نیروی هیجان آن را در تمام جلوه های آن ارنظم و نشر و داستانهای پهلوانی و افسانه بحساب نمیآ ورد . ارسطو برعکس باین رابطه متوجه است ولی تقلید طوطی و ار را علت و وسیله این ارتباط نمیداند و میگوید ارتباط اصلی بین شعر و جهان خارج نیست بلکه میان شعر و ذوق انسان است که در نویهٔ خود از طبیعت و عالم خارج متأثر است .

بعبارت دیگر ارسطو میگوید شعر باین سادگی و صراحتی که افلاطون معتقد است از طبیعت تقلید نمیکند ، بلکه ذوق شاعر نخست بر حسب نیروی تصور و پنداری که دارد از جهان خارج متأثر میشود و در مراحلهٔ دوم فن شعر از این تأثر ذوق بوسیله زبان و الفاظ تقلید مینماید . پس ارسطو در صدد تحقیق نسبت باصل و مبداء ارتباط بین شعر و جهان خارج نیست و تنها در پی بحث در بافن شعر است و میفر ماید فن شعر برای آن بوجود آمده است که بیك نوع هیجان ذوقی بشر شکل و قالب معینی بدهد و همان و جود شعر دلیل بر و جود هیجان ذوقی بشر است و دیگر هیچگونه

احتیاجی بتحقیق واثبات وجود این هیجان ذوقی نیست . زیرا این تحفیق مربوط بعلم روانشناسی است و با فن جمال شتاسی که شعر جزو آنست مربوط نیست .

البته بسیار ممکن است که شاعر یا هر که صاحب ذوق است در فکر خویش جهان عادی ومعمولی را چنانکه هست تصور کند. اما این تصور محرك وهیجان دهنده روح نیست ، در صور تیکه اگر صاحب ذوق جهان زندگانی را چناتکه خود آرزوداشته و میخواهد بدانگونه وجود داشته باشد در مقابل تصور خویش بیاورد در روح وی یك هیجان وانقلابی پدید می آید که ملهم و محرك ذوق است .

این سخن در تمام اقسام شعر حتی در آنچه بنام اشعار رئالیسم یا حقیقت بینی معروف گشته صدی میکند، یعنی در آن هنگام که حیات تصوری ما نمونهٔ واقعی هم در خارج داشته باشد بار دوق میتواند آن حیات تصوری را محرکتر و پرهیجان تر از حیات واقعی بسازد، زیرا ممکن است همه زوائد ومخلفات و مکررات آنرا دور انداخته از آنچه میتوان آنرا جان وقایع و اتفاقات دانست چیز تازهای پدید آورد که بر خلاف نظر افلاطون بهیچ روی با نمونهٔ واقعی و اصلی آن شباهت نداشته باشد.

نتیجهٔ آنچه گفته شد اینست که مقصود از این «تقلید» اصطلاحی ارسطو در حقیقت همان «رموز فن شاعری» است و در تمام سطور رسالهٔ پوئه تیك جزدر یك فصل مختصر که از موضوع بحث وی خارج است و می توان آنرا به حساب نیاوردهمه جااین کلمهٔ تقلید را برای ادای همین مقصود بکار برده و قصدش این است که ردوز فن را وسیلهٔ ارتباط بین ذوق و زبان شعر بداند،

زیرا همین رموز فن ، شاعر را بابلاغ یا تلقین هیجانهای ذوقی خویش توانا خواهد ساخت .

طرزهای عوناگود، کار آسانی است ، زیرا در دنبال آنیچه معرفی معرفی کار آسانی است ، زیرا در دنبال آنیچه معرفی معرفیت و هدف شعر گفت تامام

اشعار گیتی را در کمال سهولت بدو دستهٔ متمایز یعنی اشعاری که صورت داستان و آنهائیکه صورت درام دارند تقسیم میکند و میگوید ، موضوع اشعار ممکن است از یك سنخ باشد ولی طرز تقلید شاعر در آنها تفاوت داشته باشد، یعنی حکایات غمانگیز را میتوان هم بصورت داستان در آورد و هم بآنها صورت درام داد چنانکه هومر یونانی و فردوسی ما حکایات غمانگیز را صورت داستان بخشیده اند و اریستوفان یونانی و شکسپیر انگلیسی آنها را بطرز درام در آورده اند .

جان کلام ارسطو و منظور اساسی او تشریح اشعار غمانگیز و توصیف اشعار غمانگیز است و همه این

مقدمات و تقسیم بندیها را بخاطرآن ایراد کرده است که دامنهٔ بحث خویش را بهمین یك نوع شعر محدود بسازد . امادرست پیش از آغاز این بحث یك فصل بسیار مختصر را به بحث در اصل شعر اختصاص داده است که از لحاظ آنکه بسیار خارجاز موضوع است احتمال قریب بیقین میرود که آن فصل را یکی از شاگردان یا پیروان وی بکتاب افزوده باشد ، زیرا طرز یان و ایراد مطلب در این فصل بسیار ضعیف و پیچیده و پر از ابهام است و نتیجه منطقی نیز از بیانات مندرجه گرفته نشده

البته میتوان در کمال آسانی این فصل را در موقع مطالعه

کتاب پوئه تیك از نظر انداخت ، زیرا چنانکه گفتیم ارسطو و کاری بعلت وایجاد وظهور شعر نداشته و آن را ماننددانشمندان طبیعی دان مثل سایر اشیاء محسوس ، حقیقت موجود گرفته است . عیب بزرگ دیگر این فصل اینست که اصطلاح تقلید (که در صفحات پیشین اینهمه برای روشن کردن مفهوم آن طول کلام داده شد) در این فصل مختصر برای ادای مفهوم «پیروی طوطی و ار» استعمال شده و موجب سوء تفاهم بسیار گشته و فهم سایر قسمتهای کتاب و مباحث استاد یونانی را دچار اشکال فراوان کرده است .

بالجمله در بحث نسبت باشعار غمانگیز و وجه امتیاز بین داستانها و درامهای تراژیک ارسطو سخنی دارد که در ادبیات اروپا شهرت ومعروفیت بسیار یافتهاست: دانشمندیونانی میگوید که یکی از موارد اختلاف بین این دو نوع شعر اینست که طول داستانهای غمانگیز از درامهای غمانگیز زیادتر است و علت آنهم اینست که درام باید بطور کامل و جامع در یک نشست معرض نمایش قرار گیرد ولی منظومههای غم انگیز پهلوانی دچار چنین الزامی نیست . پس درام بقول ارسطو همواره سعی میکند که تا حدود امکان اعمال را بیک شبانه روز محدودنماید و منظومههای غمانگیز از این انحصار زمان آسوده است.

علت ذکر این مطلب آن بوده است که ارسطو درامهای غمانگیز یونانی را در نظر داشته و این درامها وقایع را بدون وقفه و بریدگی نمایش میدادند ، یعنی داستانهائی را بصورت درام در میآوردند که تمام وقایع آن در مدتی کوتاه و در یك محل معین اتفاق افتاده باشد و ارسطو با مشاهدهٔ همین یك سنخ درام حکم کلی کرده است.

قانون وحدتهای سهگانسه

این سخن ارسطو در تاریخ سخنسنجی اهمیت بسیار دارد و موجب آن شده است که قانونی که «بوحدت سه گانه» (یعنی

وحدت عمل و وحدت زمان ومکان) معروف است بنام وی زبانرد نویسندگان کشور اروپا گردد و در مورد اطاعت شعرای درام نویس واقع شود. چنانکه تمام شعرای دورهٔ تجدد ادبی وصنعتی فرانسه و ایتالیا این قانون را فتوای غیر قابل تغییر شناخته و آنرا بدرامهای یونانی و قول ارسطو مستند ساخته اند.

مقصود از وحدت عمل اینست که هر منظومه یا قطعه شعری (اعم از آنکه صورت درام یا داستان داشته باشد) باید رویسهم دارای یك نوع کمال وجامعیتی باشد و در آن هیچ واقعه یا سخنی نتوان یافت که جزو لایتجزای آن وحدت کلی نباشد و بتوان بدون آنکه در وحدت کلی خللی وارد شود آنرا از میان برداشت . در این قسمت از قانون جای هیچگونه انکاری نیست زیرا نه فقط ارسطو با آن صراحت و قطعیتی که ویژهٔ دانشمندان منطق شناس است لزوم آنرا ثابت نمود بلکه آثار جاودانی شعرای بزرگ روزگار از هر نژاد و کشوری که بودهاند دارای همین وحدت کلی است و میتوان از روی آن شعرای درجه اول و گویندگان متوسط را از یکدیگر امتیاز داد.

داستانهای منظوم استاد ابوالقاسم فردوسی که شاهنامه مجموعه آنهاست همه از این و حدت عمل یا و حدت کلی بهر ممندند، چنانکه در داستان رستم و اسفندیار یا رستم و سهر اب و یاداستان سیاوش و نظائر آن یك بیت یا نکته بدشواری میتوانیافت کهدر آنداستانها اهمیتی ویژه خویش نداشته و در ایجاد آن اثر کلی که منظور گویندهٔ استاداست سهمی راانجام نداده باشد. این نکته در بارهٔ

داستان خسر ووشيرين اثرنظامي صادق نيستزيرا بسياري ازوقايع مندرجه در آن بزحمت بوحدت کلی داستان کمك میکند و می نوان بيآنكه باصل داستان خللي وارد شود آنهمه را ساقط كرد: چنانکه قصهٔ شکر اصفهانی یا قصه گوئی کنیزان شیرین و خلاصه داستان کلیله و دمنه که برای پرویز نقل میکنند همه صورت مطالب معترضه دارند و عدم ذکر آنها بداستان اصلی ضرری نمیرساند. اما قانون وحدت زمان و مکان یعنی اینکه درام غمانگیز باید درست در همان مقدار وقتی که واقعهای در عالم خارج صورت وقوع پیدا میکند و در همان قدر از مکان که بر ای وقوع آن ضروراست در صحنهٔ تآ تر مورد نمایش در آید ، سخن ارسطو نست بلکه تفسیری است که متفکرین و طلاب بعد از ارسطو از سخنان وی کردهاند ، زیرا دربیان دقیق دانشمندانهٔ ارسطو که بآن اشاره کردیم ذکری صریح از این دونکته و مخصوصاً درباره وحدت مكان نرفته و كسانيكه بطرز فكر ارسطو آشنائي دارند میدانند که ه. گاه دانشمند یونانی درامهای شکسپیر را با تنوعی که در منظومههای مختلف دارند و آنهمه طول زمان که غالباً بین قسمتهای درام وی موجوداست دیده بود هر گز دربزرگی و لطف آنها و هنرمندی نویسنده آن شبهه نمیکرد، زیرا در نظر ارسطو آنچه واقعاً در درام و هر اثر ادبی دیگرضرور استهمان وحدت کلی و جامعیت آثار است که در آثار شکسییر و هر گویندهٔ

فصلی که در تعریف تراژدی یا اشعار غمر تعریف تراژدی انگیز در کتاب پوئه تیك دیده میشود از بزرگترین فصول فن سخن سنجی بشمار میرود، زیرا ارسطو در این فصل نه تنها صفات مشخصه تراژدی را جزء بجزء معلوم

استاد دیگر موجود است .

میکند بلکه وظیفهٔ تراژدی و خدمتی را که ایننوع هنر بجهان انسانیت میکند روشن ساخته است.

ارسطومیگوید: تراژدی عبارت از تقلید از یکنوعملی است که از روی جد انجام گرفته و بنفسه کامل و بدون نقص و دارای یکنوع ابهت و عظمتی مخصوص باشد ، این تقلید را باید با بیانی ادا کرد که بهر قسمت از آن عمل لطف و گیرندگی ببخشد و باید شکل درام داشته و مانند داستان نباشد ، کار این گونه آثار اینست که بوسیله ایجاد حس رحم و ترس در تماشات گران عواطف آنها را منزه و مصفا بسازد (۱).

این تعریف البته ترجمه تحت اللفظی سخن ارسطو نیست بلکه یك نوع ترجمه فحوائی بشمار میآید و علت آن هم اینست که اختصار بسیار استادانه ای که ارسطو در عبارات خویش دارد جمله های جزیل و پرمعنائی را که در تعریفات خویش بکار میبرد احیاناً ترجمه ناپذیر ساخته است.

مرح تعریف ارسطو بهر صورت چنانکه مشاهده میشود این تعریف ارسطو تعریف استاد یونانی را میتوان بدو بخش متمایز منقسم نمود: بخش اول موضوع و هدف و طرز نگارش آثار تراژدی را معین میکند و بخش دوم وظیفه آنرا معلوم می نماید . دراین بخش اخیر جان کلام مسئله «کتارزیس»یا تزکیه و صفای باطن است که ارسطو معتقد است تراژدی توانائی ایجاد

۱ ــ کلمه ای که ارسطو بکار برده و نگارنده در این سطر برای اختصار تعریف، آنرا منزه و مصفا ترجمه کــرده است کلمهٔ پرمعنی یونانــی کتارزیس نکلمهٔ پرمعنی یونانــی کتارزیس نکتارزیس نکتارزیس نکتارنیس نکتارزیس نکتارزیس نکتارنیس نکتارزیس نکتارز

در باب مفاهیم این کلمه در صفحات بعد سخن بتفصیل خواهد رفت. دراین جا همین قدر کفایت میکند که بگوئیم این کلمه در طب و عرفان مورد استعمال دارد چنانکه در طب مفهوم «تصفیه مزاج» پیدا میکند و در عرفان میتوان آنرا «ترکیه نفس» و «تصفیه باطن» دانست.

آنرا دارد . اما آنچه ما آنرا ترکیه و صفای باطن نامیده ایم در حقیقت نردیکترین مفهومی است که برای این اصطلاح ارسطو یافته ایم و خود آن دانشمند در فهم معنی آن هیچگونه مساعدتی در نوشته های خویش با ما نکرده است، تا به آنجا که از طرز بیان وی نمیتوان بواقعی دریافت که غرض اساسی وی اینست که این «کتارزیس» مانند آتشی است که زرناب وجود رااز آمیزش مس رذائل مصفا میسازد . یا آنکه نشاه ای است که احساسات و عواطف انسانی را تابنده تر و جلادار تر میکند . برای رسیدن به اصل منظور ارسطو تنها راهی که هست اینست که ببینیم ارسطو در باب کیفیت تراژدی چه میگوید و از روی آن اصلی کلی بست آوریم که نه تنها وظیفه تراژدی های یونانی را معین نماید بلکه بتمام آثار غمانگیز جهان منطبق گردد و نظری جامع و بلکه بتمام آثار غمانگیز جهان منطبق گردد و نظری جامع و باشد که بتوان آنرانسبت بادبیات از هر سنخ و دسته ای کلی باشد که بتوان آنرانسبت بادبیات از هر سنخ و دسته ای کالی باشد ای دود.

ارسطو در تعریف خود میفرماید: تراژدی عبارتازتقلید یک نوع عملی است ، و مقصودش از «عمل» حادثهای است که مورت وقوع یابد ولازمه آن حادثه اینست که وسائل و عواملی موجبات وقوع آنرا فراهم ساخته باشند . عامل و وسیله وقوع این حوادث انسان است و درجهٔ میل اوبایجاد این حوادث سرشت و طینت ویرا مشخص میکند. پس عملی که تراژدی تقلیدآنست یک سلسله وقایعی است که سلسله جنبان آنها ارادهٔ انسان است و با زندگی بشر تماس مستقیم دارد .

این گونه تراژدی مطابق تعریف ارسطو باید بنفسه کامل و بدون نقص و دارای یك نوع عظمت و ابهتی مخصوص باشد، یعنی نه آنقدر کوچك و جزئی باشد که نتوان آنرا بواقعی درك

نمود و نه آنقدر بزرگ وسیع باشد که نتوان آنرا رویهم وبطور کلی استنباط کرد. چون هر چیز که بنفسه کامل باشد ناگزیر باید دارای یك آغاز و یك پایان و یك میانهای باشد پس در تراژدیها وقایع باید از یك سطه معین ومعلومی شروع شودودر نقطهای خاتمه پذیرد، باین کیفیت که قبل از آن نقطهٔ مبدأ وقایع مورد بیان نداشته باشد و پس از وصول بآن نقطه نهائی نیز وقایع از میان برود و بین این دوحدحوادث متدرجاً توسعه و انساط پیدا کند.

پر واضح است که اینگونه تقلیدی که از اعمال میشود و آنرا تراژدی مینامند تقلید از طبیعت نیست زیرا وقایع طبیعی مر گز بدایت و نهایتی نداشته و تمام وقایع از آغاز خلقت تا هر زمان که بآنها توجه کنیم مانند زنجیر بیکدیگر پیوسته است. پس تراژدی بجای آنکه تقلید از حیات حقیقی باشد تـقلیدی از تصور حیات است.

ذوق شاعر در این جهان حیات بجلوه های گوناگون و در هم زندگانی متوجه شده و از آن یك واقعه با قضیهای كلی میسازد ، بدین كیفیت كه از نظر توجه دقیقی كه دارد یكی از تحولات حیات را از تجلیات دیگر منعزل ساخته و آنر ابدست اندیشه خویش میدهد تا از آن یك زندگانی مشخص و ویژهای كه بخودی خود كامل و تمام است بسازد . این اندیشه كه سازنده این زندگانی تصوری است اندیشه ای جامع است كه شراش وجود شاعر را از همه سوی فرا گرفته و بر همه احساسات و مشاعر وی تسلط یافته است و با همه مجال پروازی كه دارد چون بیك تجلی مخصوص متوجه است نتیجهٔ هنرش نیز دارای یك نوع وحدت و تمامیتی است كه در جهان اعتیادی نظیر آن هر گر

یافت شدنی نیست.

پس آن تقلیدی که منظور ارسطو در شعر و مخصوصاً در تراژدی است در حقیقت آن فنی است که این هیجان ذوق را از ذهن شاعر بدیگران انتقال میدهد. این فن برای ابراز آثار خویش دو وسیلهٔ بیش ندارد: یکی زبان و دیگر طریقهٔ نمایش و تنظیم آن هیجان ذوق است که شکل درام پیدا میکند.

بعبارت دیگر بازیگران در صحنهٔ نمایش بوسیلهٔ زبان خویش یك تراژدی را نمایش میدهند و رفتار آنها در حقیقت اساس تراژدی است.

این تقلید ارسطو مراحل و درجاتی دارد و آنچه زبان عهدهدار انجام آنست آخرین مرحلهٔ این تقلید است،باین کیفیت که نخست ذوق شاعر از یك عمل و واقعه یایك کیفیت مخصوص حیات متأثر میشود .پس از آن این تأثر بصورت نقشهای در میآید و حوادث جزئی که در نظر شاعر آمده تنظیم و ترتیب میگیرد . در مرحله سوم این نقشه در سرشته و طبایعی که شاعر در نظر گرفته است نمایش پیدا میکند . در مرحلهٔ بعد سرشتهای مختلف ، فکر شاعر را در احساسات و عواطف خویش جلوه گر میسازند و بالاخره زبان یا مکالمهاین احساسات و عواطف را بیان میکنند.

برای درك این مراحل میتوان عكس قضیه را مورد توجه قرار داد تا ببینیم در هنگامی كه ما یك درام غمانگیز را تماشا میكنیم چه كیفیتی در ذهن ما ایجاد میشود؟

در مرحلهٔ اول ذهن ما یك سلسله كلمات را كه از دهان بازیگران بیرون میآید درك میكند . این كلمات احساسات و عواطف گویندگان را برای ما واضح میسازد و برفتار آنهاآشنا

میشویم . این احساسات و عواطف سرشتو طینت آنها را آشکار میسازد و از سرشت و طینت بازیگران یك نقشه و طرحی که درام از آن بوجود آمده است بدست میآید.

شك نیست که در این مراحل مختلفی که فکراز زمان ایجاد در ذهن شاعر تا هنگام ورود به ذهن تماشاگران طی میکند مرحلهای که فکر قالب لفظ میگیرد مرحله بسیار مهمی است، زیرا این الفاظند که باید همه هنرمندی و قدرت ذوق شاعر را بما انتقال دهند و از همین نظر ارسطو معتقد است که آن زبان یا الفاظی که دردرامهای غمانگیز بکارمیرود باید باالفاظ دارج و اعتیادی تفاوت داشته باشد، زیرا بارمعنی ومفهومی که بدوش آن الفاظ نهاده میشود بسیار سنگین است و الفاظ معمولی تاب کشیدن آنرا نمی آورد. از این نظر مکالماتی که در درام ها عادی زیادتر باشد. با وصف این اهمیت و عظمتی که زبان دارد عادی زیادتر باشد. با وصف این اهمیت و عظمتی که زبان دارد فلسفه ادب یا سخن سنجی و انتقاد مورد دقت قرار دهیم خواهیم فلسفه ادب یا سخن سنجی و انتقاد مورد دقت قرار دهیم خواهیم دید که در خلق و ایجاد آثار ادبی (از هرسنخ و نوعی که باشند) دید که در خلق و ایجاد آثار ادبی (از هرسنخ و نوعی که باشند) دید که در خلق و ایجاد آثار ادبی (از هرسنخ و نوعی که باشند)

ارسطو در اهمیت نقشهٔ درامهای غمانگیز تأکید فراوان میکند و میفرماید نقشه ریزی در داستانهای غمانگیز شالده و یایهٔ مهمی است و میتوان آنرا جان و روح درامهای غمانگیز دانست. در مقابل این نقشه ریزی ، خلق سرشت و طینت دردرجه دوم اهمیت قرار گرفته است.

این نظر ارسطوبا نظر بسیاری از سخن سنجان گیتی که نمایش سرشت وطینت را از نقشه ریزی در ام مهمتر میشناسند اختلاف دارد. معقیدهٔ ارسطو هرچه شاعر ونویسنده در نمایش سرشتها وطبایع استادی و هنرمندی بخرج دهد بدون آنکه این سرشت را بکار کشیده و آنها را درصحنهٔ بازی بعمل و اقدام وادار کند قادر بنگارش یك درام غمانگیز نخواهد بود . در این مورد بایدگفت که نمایش طبایع و سرشت ها مانند انتخاب الفاظ و جمل همه اسباب کار نویسندهٔ درام میباشند و با این اسباب وابزار نویسنده آن فکری را که از جهان زندگانی بدست آورده و ذوق وی را بهیجانانداخته است برروی صحنه نمایش یا صفحه کاغذ میآورد. اما اگر این اسباب کار یعنی نمایش سرشت ها هدف اساسی نویسنده باشد باز بعقیدهٔ افلاطون برمیگردیم که درام را تقلیدی نویسنده باشد باز بعقیدهٔ افلاطون برمیگردیم که درام را تقلیدی از زندگانی اعتیادی میدانست ، در صورتی که ارسطو بطلان این عقیده را ثابت کرده و مدلل داشت که درام های غم انگیز یاهر گونه شعر یا اثر ادبی دیگر از زندگانی معمولی و طبیعی تقلید نمیکند بلکه مرجع تقلید آن یك نوع تصوری ا ززندگانی است نمیکند بلکه مرجع تقلید آن یك نوع تصوری ا ززندگانی است

نقشهٔ داستان یا درام همان جنبش ذوقی نویسنده است که حالت کمال و کلیت دارد ، زیرا همه وسایل کاررا از زبان و فکر و نمایش سرشت را در خود منهمك ساخته و همه را تابع و فرمانبر خود مینماید . اگر این ذوق یا این نقشه ریزی اصلی نبود، هیچ اثرادبی کلیت و و حدت نمی یافت و همه داستانی مشوش و آشفته میماند .

نکتهٔ دیگری که در تعریف ارسطو مندرج است اینست که درام باید در تماشاگران حس رحم و تسرس را بسرانگیسزد. توضیحی را که استاد یونانی درباب این مطلب میدهد میتوان پاسخ وی بحملهٔ افلاطون نسبت بتأثیر شعردانست ، زیرا افلاطون

میگفت از آن نظر که شعر تقلید محض و طوطیوار طبیعت است کاری عبث و بیهوده است و از آن نظر که درآدمیان حس رحم و ترس را طغیان میدهد موذی و مضر است .

آرسطو پس از آنکه تقلید محض را چنانکه دیدیم با دلائل ثابته رد نمود بپاسخ این مطلب پرداخته است .

افلاطون میگوید: عواطف بشر در مشاهدهٔ یك داستان غمانگیزنسبت بپهلوان یاعروس آن داستان بدین كیفیت بهیجان میآید كه

دلیل افلاطون در مضار شعر

این پهلوان برغمها و مصائب وارده برخویش ندبه میکند وهر چه توانائی وی در اینکه ما را بغم و مصیبت خود آشنا کند بیشتر باشد درجهٔ تعجب و تحسین ما نسبت بوی بیشتر میشود.

آما در جهان زندگانی و بین مردمی که با آنها محشوریم آن کس پیش ما ارجمندتر و بستایش سزاوارتر است که غم و مصیبت را بدون اینکه چین برچهره افکند و شکایتی بزبان آورد تحمل کند و بر نفس خویشتن تسلط داشته باشد . آیا مردی که ماننددوشیزگان درهراندوهی کهبوی واردمیشودسیلاب سرشك را برچهره خویش جاری میسازد و آلام و محن های خود را بزور سوگواری بهمسایگان خویش تحمیل مینماید قابل تحسین است؟ ر آیا اگر کسی اینقدرضعیف و فرومایه باشد از خویشتن شرمگین

پس اگر ما این صفت را در خویشتن و در تمام مردمی که با آنها حشر داریم پسندیده نمی شناسیم چرا باید بازیگریا پهلوان داستانی را که مرتکب همین کارنا پسندیده میشودار جمندوسز اوار تحسین بدانیم ؟

از این گذشته بمحض اینکه عاطفهٔ رحم و شفقت درما نسبت

بپهلوان داستانی تولید گشت انقلابات و عواطفی که نمایندهٔ ضعف خردماست پیش ما دلپسند جلوه میکند، چنانکه غم با مزاج ما سازگار میگردد و حس رحم در ما نیروی بردباری و برابری با مصائب را ناتوان میسازد و کار را بآنجا میکشاند که بر مصائب وارده برخویشتن نیز ندبه آغاز کنیم و حس ترحم را دردیگران نسبت بخویشتن برانگیزیم . پس تأثیر داستانهای غمانگیز اینست که نیروی تحمل مارا ناچیز کند وحکومت خرد را درزندگانی از میان ببرد و فرمانروائی وجود ما را به عواطف و احساسات بسیارد .

ارسطو درجواب این حمله چنانکه درپاسخ جواب ارسطو قسمت نخست کرد وارد بحث در ماهیت

دلائل افلاطون نمیشود و گفته افلاطون را تصدیق میکمد که منظومه های غمانگیز احساساتی را در ما تولید میکند که بنفسه موذی و ناگوارند (۱)

نسبت بطغیان حس ترس در بشر کاملا با افلاطون موافق است و نسبت بحس ترحم نیز منکر نیست که مبالغه در این صفت مانند مبالغه در هر صفتی که درجهٔ معتدل آن نیکوست زیبندهٔ مرد عاقل نیست . حرف ارسطو اینستکه داستانهای غمانگیز نه فقط این احساسات را در ما بیدار میکند بلکه برطبق اصل مسلم طبی که دفع فاسد را به افسد باید کرد بوسیلهٔ همین طغیان ،

۱ ـ این تصدیق انحصاری ارسطو بدون شك غلط است زیرا شعر جز ایجاد حس رحم و ترس در روح انسان اخساسات دیدگری را نیز خلق میتواند نمود چنانکه حس عشق و علاقه یا احترام و ستایش نسبت به پهلوانان دلاور نیز در نهاد انسان پدید میآید. مثلا در شاهنامه همانطور که در شنیدن داستان سهراب حس رحم در ما ایجاد میگردد. در خواندن هفتخوان رستم، یا داستان گمشدن تازیانهٔ بهرام در جنگ هماوند حس شجاعت و دلاوری نیز در ما طغیان مینماید.

روح بشر از صفات رذیله ، که ترس و ترحم بیش از اندازه نیز جزو آنهاست منزه و مصفا میگردد و این همان عملی است که آنرا کتارزیس نام داده است :

این کتارزیس یك نحو استعاره یا کنایهای کتارزیس است که میتوان آنرا بآن آداب و مناسك

مذهبی که آنرا تطهیر نامدادهاند اطلاق نمود ، یا بمداوای من شكان كه نتيجة آن تصفيه مزاج است مربوط ساخت ، در هر صورت معلوم نیست که آیا منظور ارسطو آن بوده است که حس ترس و رحمی را که در نهاد انسان موجود است بوسیله این کتارزیس باید ازمیان برد یا آنکه این دو حس را بوسیله این کتارزیس در آدمی باید ایجاد کرد تا ویرا از صفات رذیله مانند بير حمى و امثال آن ياك و مبرا نمايد . در طب يوناني قاعده اين بوده است که هر یك از جهازات بدن انسانی را که دچار مادهٔ موذى ميشدهاست بوسيله داروئي ازهمان ماده معالجه ميكر دهاند و باصطلاح فاسدى را با فسد از ميان ميبردهاند . بعقيدهٔ يزشكان يوناني طغيان هريك از عناصر در مزاج انسان مودي وخطرناك است و باید آنرا دفع کرد و گمان میرود منظور ارسطو ازاین کتارزیس یك چنین عملی باشد که زیادی حس رحم و ترس را که درهر بشری موجود است بوسیله وارد ساختن ترس ورحم از خارج از بین ببرند یا آنرا زیر تسلط در آورند ، زیرا این دو حس هم بنفسه ناگوار و زشت و هم استعداد طغیان وسرکشی دارند و باید آدم کامل وسائلی برای جلوگیری از هیجان آنها داشته باشد.

عین این نظر را ارسطو دربارهٔ موسیقی دارد و میگوید بعضی از انواع موسیقی توانائی آنرا دارند که طبایع پرهیجان و منقلب را آرام کنند یعنی با هیجانی که در نهاد آدمی ایجاد میکنند انقلاب فطری ویرا برطرف سازند و ازهمین جهة کسانی که سریع التأثرند از موسیقی بیشتر لذت میبرند و آنرا یکنوح داروی مسکنی میدانند .

در دورهٔ تجدد علمی و ادبی اروپا این نظر ارسطو در میان شاعران و متفکرین طرفداران بسیار داشته است چنانکه میلتون شاعر بزرگ انگلیسی در دیباچه داستان منطوم خود موسوم به آلام شمشون (۱) بهمین نکته اشاره میکند ومیگوید، داستان غمانگیز از آن روی برای آدمی سودمند است که بگفتهٔ ارسطودرما حس رحم و ترس را بوجود می آورد و سرشت را بهمین وسیله از اینگونه صفات مصفا میسازد ، یعنی در نهاد آدمیانی که دارای طبع های سرکش هستند بوسیله نمایش اینگونه صفات در کسان دیگر یك نوع اعتدالی پدید آورده چندروزی آنهارا باهمخوش میکند.دانش پزشکینیزیك چنین عملی را در برابر آلام جسمانی همواره انجام میدهد چنانکه برای علاج مالیخولیا آهنگهای غمانگیز تجویز میکنند و صفرا را با صفرا و زیادی نمك مزاج را با املاح گوناگون از میان میبرند .

با اینکه میلتون از عقیده علمای قرون وسطی متأثر است و نظر و تفسیر آنان رادرطب پذیر فته استشك نیست که عقیدهٔ ارسطو را نیك دریافته است ، زیرا ارسطو نیز نمایشهای غمانگیز را یك نسخه طبی دانسته و غم را که در این نسخه میتوان یافت داروئی میشناسد که بوسیلهٔ آن شاعر تماشاگران خویش را باصلاح راهبر میشود.

<sup>\—</sup> Samson Agonistes.

اما این نظر ارسطو بدین نهج که بیان کرده است درست و سالم نیست و آنچه درباره موسیقی میگوید با شعر منطبق نمیشود . زیرا تأثیر موسیقی اینست که طبایعی را که هیجان وانقلاب درآنها از پیشوجودداشته است بوسیله موسیقی پرهیجان و منقلب ، آرام بسازد ، در صورتی که تماشا گرانی که بنمایشگاه میروند قبلا دچار درجهٔ افراط ترس یا رحم نبوده اند . بعبارت دیگر این دو حس در حالت اعتیادی جز بوسیلهٔ تحریك در آدمی بیدار نمیشود . پس بحساب ارسطو نمایش غمانگیز برای آنکه دافع مرض باشد باید خود آن مرض را در ما ایجاد کند و بعد برفع آن بیردازد و این کاری عبث و بیهوده است .

با اینهمه میتوان گفت که ارسطو راه تحقیق و سنجش آثار ادبی را یافته و هر چند در منزل های نهائی از راه راست منحرف گشته است باز دشواریهای بسیار از پیش پای دیگران برداشته است . زیرا شك نیست که آثار غمانگیز احساساتی را در ما بوجود میآورند که در جهان اعتیادی بروز آنها مایهٔ رنج و زحمت ماست و همین مسئله در ما تأثیری دلپذیر و قابل تمتع و التذاذ میکند ، بدین کیفیت که در منظومات غمانگیز و نمایش مکاره زندگانی که عبارت از مفاسد اخلاق و فنا و تباهی و سوء قضا و امثال آنست بدی و تباهی اثر زشت وناپسند خود را گم کرده و برای اصلاح اخلاق ما نیروئی بسیار سودمند میشود وباین حساب میتوان گفت بدیها و پلیدی ها در منظومات غمانگیز و بای نوع تزکیه و تلطیفی در روح ما بوجود میآورند که از گتارزیس طبی ارسطو نیرومندتر و دامنهٔ عملش وسیعتراست .

برتری شعر از تاریخ

ارسطو چنانکه گفته شد مهمتریس شرط منظومات غمانگیز را همان وحدت عمل دانسته میگفت هر منظومهای روی هم باید

دارای جامعیت و کمال باشد و در آن هیچ واقعه یا سخنی یافت نشود که بتوان آنرا بدون آنکه بوحدت کلی داستان خللی وارد آید ازمیان برداشت . نتیجهایکه دانشمند یونانی از این قانون میگیرد فتوای معروف او در امتیاز شعر بر تاریخ است .

ارسطو میگوید: شعر از تاریخ بزرگوارتر و فیلسوفانه تر است. بعبارت دیگر بحساب ارسطو شعر بیشتر از تاریخ با منظور و مقصود فلسفه که عبارت از میل بفهم و وصول بقوانین کلی از مشاهدات و آزمایش های جزئی است سازگار است.

تاریخ بحساب ارسطو یک سلسلهٔ حوادثی را که عملا صورت وقوع یافته بیان میکند: علت حقیقی این حوادث بطور قطع ویقین برما مجهول است، زیرا هر گزنمیتوان بتمام مقدمات و علل وقوع حادثهای آگاهی یافت و یا تمام نتایج یک واقعه تاریخی را معلوم ساخت. البته از اطلاع بر یک سلسله وقایع میتوان یک نوع علت غائی که سلسله جنبان آن ها بوده است بدست داد ولی فهم چگونگیآن علت غائی هیچوقت برای بشری که دورهٔ زندگانیش بسیار کوتاه و مجال او برای ثبت ویادداشت وقایعی که یک عمردامنهٔ وقوعش وسعت داشته کم است، امکان پذیر نیست و از این رهگذر نتایج تحقیقات تاریخی از نظر فلسفه غالباً مبتنی بر معلومات قطعی نیست.

اما شعر برخلاف تاریخ وقایعی را بیان میکند که اساسش برفرضیات و قانون احتمال است و ما که خوانندهٔ شعریم از جزئیات واقعه و از کیفیت و علت وقوع آن آگاهیم . برخلاف تاریخ که هیچ واقعهای در آن آغاز و پایانی ندارد و یك سلسله اتفاقات بتوالی یكدیگر پیش می آید که از رابطهٔ حقیقی بین آنها اطلاعی نداریم ، در شعر و قایعی را مطالعه میكنیم که بخودی خود کامل است ، یعنی هر واقعه بدایتی دارد و متدرجاً پیش می آید و بپایانی میرسد . شعر مقدمات حوادث را آن چنان برای ما روشن میكند که نتایج هر واقعهای برای ما واضح و انكار ناپذیر میگردد . تا آن زمان که ما در عالمی که شعر پدید آورده است زندگانی میکنیم در جهانی هستیم که بروفق میل و آرزوی ما بوجود آمده است و شعور ما متوجه چیزها و وقایعی است که در این جهان بیکدیگر مربوط و وابستهاند .

در این جهان شعر ، منظومات غیمانگیز پیش روی ما منظرهٔ بدبختی های زندگانی را مصور میسازد ، اما چون این منظومهها دارای همان وحدت کلی است پس بدبختیهای حیات نیز پردهای از وقایع جهانی میشود که ما آنرا بروفق میل و آرزوی خود ساخته و پرداختهایم . از اینرو میتوان گفت که مطالعه یا تماشای نمایشهای غمانگیز پیش ما دلپذیراست ووقایعی که در جهان اعتیادی مشاهدهٔ آن مایهٔ پریشانی و ملال خاطر ماست در عالم شعر روحبخش و سرگرم کننده میشوند . البته داستان غمانگیز پیش ما از غمناکی خویش نکاسته و ایجاد حزن داستان غمانگیز پیش ما از غمناکی خویش نکاسته و ایجاد حزن و اندوه میکند ولی باین اندوه چیز دیگری نیز افزوده میشود و آن اینکه پلیدیهای حیات و ناملایم های روزگار که متوجه پهلوان داستان میشود برای ما خیر محض میگردد و با آن که بدی هائی را مینگریم بازچون آن فسادها در جهان شعر یعنی در جهان آرزوی ما پیش میآید ، موجب انبساط خیاطر میا میگردد . اینجاست که میتوان گفت شعر در ما یکنوع تصفیه

یا تزکیهای ایجاد میکند که کتارزیس طبی ارسطو نیست ولی از آن نیرومندتر و کلی تر است .

اصرار استاد یونانی در اینکه تأثیر منظومات غمانگیز رآ در ایجاددوحس رحموترسمنحصرسازد ویرابگمراهیانداخته و گاهی وادارشمیکند که درآثارغمانگیز ذکروقایع تکاندهنده و هیجان آور را شرط بداند: یعنی داستانهائی را که شرح آلام متمادی روحی بدبختی را میدهد و وقایع ناگهانی در آن رخ نمیدهد از جرگهٔ منظومات غمانگیز بیرون کند . چنانکه می فرماید برای پهلوان یك داستان غمانگیز شرط اصلی آنست که روزی از خوشبختی و نعمت برخوردار بوده و روزگاری دچار فقروادبارشده باشد . امااین تحول و تغییر نباید سزای بدکاری و زشتی طینت وی باشد زیرا در آن صورت در ما حس ترحم و زشتی طینت وی باشد زیرا در آن طرف دیگر این بدبختی و تبه روزگاری نباید بدون هیچ موجب و دلیل بربیگناه پاکدامنی متوجه شود زیرا در آنصورت ما را از بیداد آفرینش بشکوه در میآورد و مایهٔ نفرت ما ازحیات میشود .

خلاصهٔ سخن ارسطو این است که این قهرمان یا پهلوان داستان غمانگیز باید میانه این دو حد نهائی باشد: یعنی نیکی وی مسلم بوده اما بحد کمال نرسیده و بمناسبت خطای خویش خود را به تبه روزی کشانده باشد. اما این گفته عمومیت ندارد زیرا هر چند اینگونه اشخاص که ارسطو میگوید ممکن است موضوع یكمنظومه غمانگیزواقع شوند ولی بدكاران بی وجدان مانند ضحاك تازی شاهنامه یا نیکو کاران پاکدامن مانند سیاوش که هرگز خطائی نکردهاند نیز موضوع داستانهای حزن آور میتوانند بود.

اما خطائی که ارسطو بآن اشاره میکند اشتباه انسان در حساب نیك و بدوسود وزیان كارى نیست ، بلكه غرضش اینست که پهلوان داستان باید یکبار تسلط خویش را بروجدان و قو، عاقلهٔ خویش از کف بدهد ، چنانکه اسپندیار در جنگ با رستم چنین کرد . این خطا نیز بشهادت داستانهای بزرگی که بعد از ارسطو نگاشته آمده قاعده و قانون کلی نیست ، زیرا اگر ارسطو در ضمن ذکر احساساتی که منظومهای غمانگیز در تماشاگران یا خوانندگان طغیان میدهدعشق واعجاب را نیزواردکرده بود معلوم میشد که آلام وارده بر بیگناهان نیز موضوع بسیار دلیذیری برای داستان های غمانگیز است . چنانکه سیاوش از روز نخست تا هنگام مرگ کوچکترین گناهی مرتکب نشد و با اینهمه داستان وی چنان که استاد طوس بنظم در آورده است از غمانگیز تربن داستانهای ادبی ماست . همینطور بدکاران نیز گاهی داستانی غمانگیز دارند زیرا هرچند کردار آنها مایه نفرت خاطرماست ولى اگربدرد دل آنها آگاه شويم يعني شاعري چیره دست بتواند راز درون آنها را همانطور که خودشان میدانستهاند برای ما آشکار کندغمخواری مارا بجنبش میآورند، چنانکه در بسیاری از درامهای غمانگیز شکشپیر این کیفیت محسوس است . مثلا پهلوان درام معروف وی «ماکبث» (۱) بد کاری بیش نیست ، با وصف این شکنجه های فکری وی ما را متأثر میسازد و از این تأثر تا محبت نسبت بوی گامی بیش نیست. در داستانهای ایرانی نیزمیتوان از گرگین میلاد که نابکار داستان بیژن است یك پهلوان تراژیك ساخت بدان شرط که شاعری بهمان بزرگی فردوسی که اینهمه بیژن را پیش ما عزیز

ساخته است آلام درونی آن دلاور پیر را نشان میداد که در همه جنگی پیشقدم است ولی همه جا هرچه شرف و نام نیك است نصیب دیگران گشته و از وی سخنی نیست و تازه کاری مانند بیژن همه بلند نامی را ازوی دزدیده است . اگرچنین منظومهای نگاشته میآید شك نبود که گرگین میلاد نیز که حتی فردوسی هم گاهی اورا استهزاء میکند بتمام معنی یك پهلوان تراژیك بشمار میآمد .

اصلاح هگل آلمانی در نظر ارسط*و* 

هگل فیلسوف نامدار آلمانی نظر ارسطورا در بارهٔ پهلوان داستانهای غمانگیز بدین نهج اصلاح کرده است که میگوید: خاصیت

منظومه غمانگیز این است که مصائبی را که بر کسی بگناه اینکه حق بجانب اوست وارد میشود آشکار کند . ولی ممکن است هم حق بجانب او باشد و هم مصائب و آلام واردهٔ بروی ظالمانه و از روی بیدادگری نباشد ، زیرا چون حق امری اعتباری است ممکن است از یك جنبهٔ قضیه حق بطرف وی باشد ولی اگر جنبه مخالف قضیه را مورداندیشه قراردهیم حقرا بطرف دیگر بدهیم . پس میتوان قضایائی را در نظر آورد که هر دو سوی ذیحق باشند . بعقیده هگل این گونه قضایا و اصطکاکهای بین دو حق است که از آن داستانهای غمانگیز بوجود میآید .

مثال معروف این نوع داستان غمانگیز، منظومه معروف سوفکل یونانی موسوم بهانتی گون است (۱)

انتی گون دختری است که برادرش بجرم گناه بسیارزشتی که نسبت بکشورخویش مرتکب گشته بقتل رسیده است و کرئون فرمانروای شهر «تب» تدفین و تشییع جنازه وی را موافق

مراسم مذهبی بسزای گناهکاری وی ممنوع کرده و گناهی بزرگ را با گناهی بهمان بزرگی (یعنی تحقیر جسد مرده که از حساب نیك و بد خارج است) مکافات داده است . انتی گون با آگاهی بعاقبت کار یعنی باعلم به آنکه مخالفت باقوانین کشور مجازات دارد ، کوشش میکند که جسد برادر را برخلاف حکم محریح فرمانروای شهر بروفق آئین مذهبی دفن نماید ، ولی گرفتار آمده و بسزای نافرمانی مطابق قانون شهر تب محکوم باعدام میشود . انتی گون در پیشگاه دادستانهای شهر داوری آورده ذمهٔ خویش را از این گناه بروفق «قانون وجدان» که اطاعتش بر همه کس واجب است بری میخواهد

کرئون ، برخلاف ، «بقانون جزای کشور» که وسیلهٔ بقا و دوام هیأت اجتماع است توسل میجوید .

در این داوری حق با کدام سوی است ؟ بعقیدهٔ هگل هر دو طرف از نظری ذیحقند یعنی انتی گون از نظر حق آزادی وجدان افراد و کرئون از نظر حق حاکمیت اجتماع راست میگویند و این دو جنبهٔ مخالف از معارضه ناگزیرند و یکی از آن دو باید دچار رنج و محن و مرگ گردد تا این داوری از میان برخیزد و این جاست که تراژدی بوجود میآید.

مثال دیگری که میتوان برای روشن ساختن نظر هگل آورد داستان رستم و اسفندیار استاد طوسی است . در این جا رستم از یکسوی دچار شکنجهٔ وجدان است و هرگز نمیتواند نام نیك خویش را که سالیان دراز در تحصیل آن مرارتها برده با بستگی در پیش اسفندیار به ننگ مبدل سازد . جهان پهلوان ایرانی که چرخ بلند بدست بستن وی توفیق نیافته است فرمان اسفندیار را برخلاف عقل و انصاف میبیند . از طرف دیگر

اسفندیار نیز که در پیش وی فرمان شاه با امر یزدان همسنگ است نمیتواند با همه انصاف و جوانمردی که در اوست نافرمانی کرده پهلوان پیر را آسوده بگذارد . پس چنانکه استاد سخن گستر ایرانی میگوید:

دو کاراستهردوبنفرین وبد گزاینده رسمی نو آئین وبد و جز مرگ و تباهی یکی از دو حریف هیچگونه گزیری نیست تا این کشاکش که وجدان را آزار میدهد پایان یابد و طوفان زندگی آرام گیرد و خود این منازعه یك اثر تراژیك که بحساب هگل از هر حیث بزرگ و دهشتناك است بوجود تواند آورد.

اما این نظر هگل نیز دشواریها را آسان نمیکند زیرا تازه باید گفت فیلسوف آلمانی هم یك سنخ دیگر از موضوعاتی را که میتوان اساس تراژدی قرار داد تشریح کرده و یك قانون کلی بدست نداده است ، وانگهی سخن دراین است که درهر دو داستان واقعاً حق با دو سوی نیست : زیرا در داستان سوفکل یونانی حق با انتی گون است نه با کرئون و در داستان شاهنامه بیدادگری از جانب اسفندیار است ، چنانکه رستم در مناجات بدرگاه یزدان بهمین نکته اشاره میکند آنجا که میگوید :

تودانی به بیداد کوشد همی بمن جنگ ومردی فروشدهمی و همه سوك و غم از آنجا برمی خیزد که آنها که بیداد میکنند توانائی آنرا دارندکه داد وانصافرا بامقاولات خویش یا استظهار بقوانین و رسوم محکوم سازند.

پس استاد. یونانی و هگل هر دو در این مورد بخصوص مسامحه کردهاند و با آنکه دعوی ارسطو آن است که میخواهد حقایق را روشنکند تنها آن حقیقتی را روشن ساخته که توانائی

شرح آنرا داشته است.

با این هده ، نظر کلی ارسطو درباب نمایش های غمانگیز را با آنکه جسته جسته دارای معایب و نواقص است باید شالده همه مباحث و رسالات مربوط بفن ادب وسخن سنجی دانست و ازهمین روی میتوان گفتار دانشمند یونانی را نه تنها از آن نظر که فضل متقدمین راست برسایر سخنها بر تری داد بلکه از آن روی که در اساس بیان دقیق و عالمانه وی با همه ولعی که در دوره های مختلف روزگار برای ردکردن گفتههای ایس حکیم وجود داشته است رخنهای راه نیافته ، باید رساله وی را از امهات رسالههای فن سخن سنجی شناخت .

## فصل چهارم پساز ارسطی

تاریخ سخن سنجی پس از ارسطو بسیار مفصل و پراکنده است و در میان همه دشواریهائی که در خلاصه کردن این تاریخ چنانکه در حوصلهٔ این کتاب باشد در پیش است دو مشکل بسیار مهم تعهد یك چنین منظوری را ناممکن میسازد: نخست اینکه روزگار از زمان ارسطو باین طرف تغییرات بسیار کرده و در گیتی ملتها و کشورهائی پدید آمدهاند که اخلاق و عادات و آثار آرمانها و مذهب و سنخ فکرشان با یکدیگر متفاوت است و آثار ادبی آنها نیز که مظهر این افکار و آرمانهاست باهم مانند نیست. کتابها و رسالاتی که مردم دانشمند این کشور ها در فن سخن سنجی نگاشتهاند نیز با همه کوششی که در جمع عقاید مختلفه و در قضاوت عادلانه داشتهاند باز از تأثیر ملیت و محیط ویژهٔ آنهاآسوده نمانده است. پس ارتباط میان اینهمه عقایدگوناگون چنانکه سرشتهای آسان بدست جویندگان حقیقت دهد و فن سخن سنجی را از اتکاء بعواطف واحساسات افراد یا ملل مختلف سخن سنجی را از اتکاء بعواطف واحساسات افراد یا ملل مختلف رها کند بی نهایت اشکال انگیز است.

دشواری دوم اینست که سخن سنجی غالباً مانند شعر گفتن یك نوع کار تفننی و ذوقی بوده است . بدین معنی که هرکس بانصراف طبع و بمیل خویش در خوب و بد آثار ادبی نظر دارد و زادهٔ طبع گویندگان بزرگ را نیز بحکم ذوق و سلیقهٔ خود

میپسندد یا رد میکند و درجه توفیق این سخن سنجان فطری که عدة آنها بسيار است با درجه لطف ذوق وحسن سليقة آنان متناسب است . زیرا اینها هراثری رأ بدون اینکه پای بستاصول ومبادی و منطقى و فلسفى باشند زيبا يا ناپسند تشخيص ميدهند واحياناً برخلاف هر گونه قانون وروش فنی قیام میکنند ومعیار تشخیص آثار ادبی را تنها شعور وهمدردی نسبت به گوینده و نیروی توافق فکری خویش با فکر نویسنده و سازندهٔ اشعار و داستانها و قوه بیان او میدانند . ساده تر آنکه شعر در مزاج آنها تأثیری میکند و از نظر مهارت واستادی که در بیان دارند تأثر اتخویش را بقالب الفاظ در ميآورند و خوانندگان را فريفته گفتارشيواي خویش میسازند ، ولی پس از مطالعهٔ رسالات آنها قانونی کلی که دانش پژوهان را برموز این فن راهبری کند وانگاره و مقیاس قطعی باشد بدست نمی آید . پس افکار آنها مانند اشعار استادان دلکش وشورانگیز است ولی همانطور که خواندن اشعار خوب تازه كاران را شاعر نميكند مطالعهٔ اينگونه سخن سنجي ها نزز آدمی را سخن شناس نمی سازد و روش منظم و کلی بکسی نمي آموزد .

برای رفع این دو دشواری ناچار در این کتاب از آن کسان سخن بمیان میآوریم که عقایدشان درفن سخن سنجی نه تنها از نظر عمق اندیشه و لطف بیان شایستهٔ توجه است بلکه از نظر آنکه نکته یا فصلی برمباحث کلی و علمی فن سخن سنجی افز و ده اند و یا دلایل روشنی در اثبات نظریات سایر استادان فن برشتهٔ تحریر کشیده اند سز اوار مطالعه و تعمق باشد . بعبارت دیگر بحث ما در فن سخن سنجی بیك سلسله عقاید و اصول کلی دیدود خواهد بود و تنها در باب سخن سنجانی گفتگو خواهیم

نمود که هر چند خود اصولی تازه در فن ادب وضع نکرده باشند میاحث این فن را پذیرفته و شعر شناسی را تنها موهبت فطری و غیر اکتسابی ندانسته باشند و یا از کسانی سخن درمیان میآوریم که هرچند جز بحث و تحقیق در آثار دیگران چیزی ننگاشته باشند باز عقایدشان درفن سخن سنجی ارزشی بکمال داشته باشد.

> منظومة فن شعر هراس رومی

هراس (۱) شاعر داستانسرای رومی پس از ارسطو یکی از بنزرگترین سخن سنجان گیتی بشمار میرود . این گوینده

بزرگوار در فن سخن سنجی دارای عقیده و اسلوب و روش مخصوصی است و این روش را با صراحت و استادی تحت قواعد و اصولی ساده و کلی وبی ابهام درآورده است و این کلیت ، قوانین ویرا از انطباق با قطعات معینهای از نظم و نثر بی نیاز میسازد و ویرا چنان که ارسطو کرد تحت تأثیر یك سنخ اثر ادبی با یکنفر سخن پردازمعین قرارنمیدهد . اما هراس برخلاف ارسطو همت بتشریح و توضیح عقیده و نظر خویش نگماشته است و تنها کارش این است که در این فن یکرشته قوانینی بمیان مهد و آن قوانین را راهنمای سخن سنجان قراردهد.

نظر هراس چنانکه در منظومهٔ خویش موسوم به فن شعر (۲) بدان اشاره میکند در حقیقت همان نظر ارسطو است و شاعر رومي از جنبهٔ فلسفي رسالهٔ فن شعر ارسطو صرفنظر نموده خواسته است جنبهٔ عملی آنرا موردتوجه داده ببیند تاکجا میتوان آنر ا در تشخیص خوب و بد آثار ادبی بکار برد . از اینروی این منظومهٔ زیبا را نمیتوان یك بحث فلسفی و علمی دانست و باید آنرا دفتری شمرد که نویسنده نصایح و اندرزهائی چند

را که در عالم شاعری در آنها آزمایش کرده و بانصراف طبع و مطابق با ذوق شاعرانهٔ خویش یادداشت نموده برای دیگران بیادگار گذاشته است . بعبارت دیگر این رساله تنها منظومهای زیبا و دلپسند و شاعرانه است که در موضوع سخن سنجی پرداخته آمده است و دارای مزایای ادبی و نواقص فلسفی است که در همهٔ آثار ادبی مشاهده میشود و اهمیت آن در این است که موضوع سخن سنجی ذوق شاعر را بهیجان در آورده و تعبیرات و جمله هائی دلکش که بر ذهن خواننده نقش می بندد بمناسبت مقام در این منظومه بسیار دلفریب از نوك خامهٔ وی فرو چکیده و زبانزد همه سخن سنجان دیگر که پس از وی آمده اندگشته است .

براً ىروشن ساختن طرز بيان هراس مثلى از منظومهٔ وى بايد آورد:

هراس میگوید هر یك از خصال و سرشتهائی كه در منظومهای جلوه گری میكند باید باآنچه خوانندگان اززندگانی و جهان وجود دیده و شنیدهاند موافق و سازگار باشد و هیچ سرشتی با سن دارندهٔ آن غیر متناسب نباشد ، یعنی پهلوانی جوان آن خردمندی ودهاء را كه شایسته پیران مجرب است درروز گیر و دار از خود بروز ندهد و جهان دیدهای پیرروز نبرد جسارت و تهور جوانان را وام نگیرد . بعبارت دیگر چنانكه گویندهٔ چیره دست ایرانی فرمود:

از شير حمله خوش بود و از غزال رم .

اما این سخن فنی که بتقریبی در آن از سن و سال کسان ذکری رفته است استاد را بیاد دورههای گوناگون زندگانی و تغییرات فصول وایام حیات میاندازد واین گردش روزان وشبان را با بیانی بسیار شیوا و دلکش وصف میکند و همینکه بروزگار

پیری وخزان عمرمیرسد این هنرمندی ولطف بیان سحرانگیز تر و فریبنده تر میگردد و میفرماید :

«ای پیز و اگر آرزویت اینست که سخن شناسان اثر تو را تا پایان بشنوند همواره در نظر داشته باش که عواطف و تمایلات ما با گذشتن سالهای عمر تغییر میکند و چون این نکته ترا مسلم گشت سرشت ها و طبایعی را که در پی نمایش آنها هستی با این قانون کلی موافق ساز. کودکانیکه تازه لب بسخن گشوده و براه افتادهاند بازیهای طفلانه را دوست میدارند و باندك موجبی بهیجان می آیند و روح سبکسر آنها هر ساعت تغییر میکند . جوانی که تازه از چنگ مربی خویش رهائی یافته اسب و سگ و باز و شکان را دوست میدارد ، هر گونه فساد اخلاقی و پر ا میفریبد، نکوهش سالخوردان را تحمل نمیتواند. طبعاً مغرور، بی مبالات ، بدون ثبات و مسرف است . بهنگامی که سالهای عمر ما بارورتر میشوند جاه طلبی و میل بتحصیل مال در ما طغیان میکند و بندهٔ علائق و قدرت مادی میشویم . پیران چیزی جز بیمارستانهای متحرك نیستند و در آنها هرگونه ضعف و مرضی گرد میآید . درد آرامش را از آنها سلب میکند ، ترس آزارشان میدهد . این مردم تنبل و عبوسند و روحشان کسل و دامنهٔ آرزوشان دراز است . برای اندوختن ثروتی که خرج نمیتوانند كرد حريص ميشوند . دورهٔ جديد را كه از آن خارجند نايسند و سز او ار نکوهش یافته ستایشگر دوران گذشته و اشتباهات آنند. یدینگونه روزی که چشمهٔ عمر بخشکی میگراید همه دارائی مادی و معنوی حیات را از ما میگیرند . پس با جوانان هر گز نباید جاه طلبی مر دان را در میان نهاد و مر دان را نباید با خلجانهائی که ملازم دو ران کهو لت است آزار داد .»

اینجاست که باید گفت فوق حساس سررشته مطلب را از دست استاد درربوده و فن سخن سنجی و مباحث آنرا از خاطر وی محو ساخته است و خامه ای که اینک بنگارگری میپردازد خامهٔ شاعری سرد و گرم روزگار چشیده است که احساسات و افکار نهان خویش را بقالب الفاظ میریزد و بکلمات و تعبیرات استاد هنرمند رومی حیات جاودان میبخشد .

با وصف اینهمه ، لطف بیان و حسن تعبیر و سخنان دلکش وی همیشه با مباحث سخن سنجی مربوط نیست و بمثابهٔ شواهد و امثال یا عبارت لطیف و دلکشی است که کلام را زینت میدهد و از خشکی بیانات فلسفی محض میکاهد . گاهی نیز اگر آنها را از متن بیرون کش کرده بشکل کلام جداگانه و مستقل در آوریم از منظور و مقصود اصلی وی دور میافتیم زیرا استاد را در ادای آنها تحکیم بیان خویش در نظر بوده و بتعمیم آنها توجه نداشته است.

قانون وح*د*ت هراس

قانونی که درنسج منظومهٔ «فنشعر» هراس جای گرفته و استاد رومی همه جا از آن پیرویمیکند همانقانون وحدت کلی ارسطو

است که شرح آن رفت ، ولی هراس سخن ارسطو را بسط داده میگویداین و حدت کلی باید و حدت موادی که از آنها منظومه یر داخته آمده و و حدت حال و فکر شاعر و و حدت تأثیر منظومه را شامل باشد . بدین کیفیت که بحساب هراس در هریك منظومه یا قطعه شعر نمیتوان هزار گونه مواد مختلف که هریك دارای اهمیت و دلفریبی مخصوصند ولی با یکدیگر از نظر ایجادو حدت فکری ارتباطی ندارند وارد نمود : مثلا آنجا که سخن از رزم و جنگ آزمائی در میان است گفتار لطیف و رقیق که شایستهٔ

بارگاه عشق است یا سخنان بسیار حکیمانه که انجمن دانشمندان را زیبنده است پسندیده نخواهد بود.

خنانکه مثلا سخنان حکیمانه زال پدر رستم فردوسی و نظامی و آزمایشی که مؤبدان در هنگام جوانی از

وی میکنند با روح منظومه های پهلوانی سازگار است و دلاور بزرگ ایرانی آنطور که خامه توانای استاد طوس وی را توصیف میکند ذره ای اززی خویش خارج نشده و هراندرزدانشمندانه ای که در هنگام گنکاش پهلوانان میدهد شایستهٔ مقام اوست ، اما مجلسی که نظامی گنجوی در اسکندرنامهٔ خویش از فیلسوفان یونان آراسته و هر یك فراخور دانش خویش سخنی درباب علت ایجاد آفرینش میگویند و در پایان کار خود اسکندر و پس از وی نظامی سخن از دهان فیلسوفان گرفته عقیده ای تازه ابراز میکنند در نظر هراس با منظومهٔ پهلوانی سازگاری ندارد.

بهمین نهج بعقیدهٔ هراس شاعر و نویسنده باید در تمام اثر خویش یك روح و حالتی داشته باشد و از آن تجاوز نكند یعنی اگر روحی گرفته و محزون دارد و درآغاز كار با اندوه وملال خاطر سخن میسراید این حزن و اندوه از خلال تمام سطور منظومهٔ وی آشكار شود و ناگهان روح پر از نشاط كه بهمه ناملایم زندگانی خنده میزند عنان اختیار را از كف او نرباید، یا از آنكس كه دلش از عشق و شیفتگی لبریز است سخن بآئین یا از آنكس كه دلش از عشق و شیفتگی لبریز است سخن بآئین خعف بشر دانستن و دیگران را از عشق و رزی زنهار دادن همان خعف بشر دانستن و دیگران را از عشق ورزی زنهار دادن همان قدر زشت و بیجا جلوه میكند كه پیری گوژپشت و شكسته خویشتن را از جمله جوانان شمرده سخن از رقص و گوی بازی خویشتن را از جمله جوانان شمرده سخن از رقص و گوی بازی و شكار در میان آورد و آرزوی وصال ماهرویان داشته باشد.

اما منظور از وحدت تأثیر آثار ادبی اینست که یك قطعه شعر در مزاج خوانندگان گوناگون تأثیرات متضاد و مخالف نکند و اگر طبایع مردم بتناسب درجهٔ دانش و تجربهٔ آنها یکسان نقش نمی پذیرد و هر کس بنحوی از شعر لذت میبرد باید همه این نقشها و التذاذات را بتوان با یکدیگر بستگی داد و همه را در یك ردیف آورد.

این کیفیت در غزلهای دلانگیز سعدی سخن گستربزرگ شیرازی بسیار آشکار است ، زیرا شك نیست که مردم عامی آنگاه که میخواهند وقت را برخویشتن خوش دارند غزلی از این گویندهٔ نامدار برای یاران میسرایند . و رامشگران مقام شناس الحان موسیقی را با آن ابیات دلکش هم آهنگ میکنند . پیران جهاندیده و دانشمندان سخن شناس نیز بمطالعهٔ آن گفتههای دلنشین رغبتی بسیار دارند ، اما سخن در این است که همه این مزاجهای گوناگون با اشعار سعدی بحالت و طرب می آیند و دل در برشان ازشوق و شعف طپیدن آغاز میکند ، نهایت، درجهٔ این شعف و شادمانی روحانی در طبایع ضعف و شدت دارد و تا آنگاه که زبان فارسی نمرده است و این وحدت تأثیر در اشعار سخن سرای شیرازی محسوس خواهد بود .

چنانکه مشاهده میشود با آنکه هراس چیزی برنظر ارسطو نیفزوده است باز از آنجا که این نظر را از ابهام و پیچ و خم مباحث فلسفی بیرون کشیده و بآن لطف و روانی گفتار ادبی بخشیده خدمتی بسیار بزرگ بفن سخن سنجی کرده است تا آنجا که در قرون وسطی و در هنگامهٔ تجدد علمی و صنعتی اروپاکه کلام ارسطو از قدرت و عظمت خویش کاسته بود گفتار دلنشین و یر از ظرافت هراس زبانزد خداوندان دوق و هنربود.

هراس نخستین کسی است کهمسلم کردکه وحدت فکری که باید در ادبیات موجود باشد متر ادف با لطف ذوق و حسن سلیقه است ، بدین معنی که در نظر این مرد رومی ذوق لطیف هرگز كارى ناقص ونيمه تمام نميكند وهراثرىكه ازخويش برصفحه یا کتاب یا منظومهای میگذارد از کمال خلقت و سلامت مادی و معنوی برخوردار است . پس هرچه از نعمت کمال و تمامیت بهرهمند است نمایندهٔ حسن سلیقه سازنده است . غرض هراس هر گز آن نبود که یکنوع سلیقه معین و مشخصی را بخوانندگان منظومه خود تلقین کرده آنها را به پیروی از آن وادار سازد و هر سلیقه دیگر را زشت و نایسند جلوه دهد . بلکه منظورش آن بود که حسن سلیقه و لطف ذوق را بهنریژوهان بشناساند. او میگفت فلسفه ادبیات چیزی جزیك تحقیق عالمانه و منطقی در سلیقه و کیفیت هنرنمائی ذوق شاعران و گویندگان نیست و از همین روی از بیان کلی و اجمالی ارسطو قوانین و اصولی بیرون کشیده و آنها را بیآنکه بخود یا خوانندگان خویش زحمت در بحث کم و کیف فلسفی آن اصول بدهد در منظومهٔ خویش گنجانیده است.

درمیان سخن سنجان گیتی هراس از همه بیشتر بنگاهداری اسالیب باستانی معتقد و مقید است و اشتباهی که در قرون اخیر دامنگیرقسمت بزرگی ازدانش پژوهان گشته وادبیات کلاسیك رابا آن سنخ ادبیات که برسوم کهن پای بست است مرادف دانسته اند وی آغاز گشته است . هراس میگوید شاعر باید همواره سرمشقهائی را که استادان یونانی بدست داده اند برابر خویش داشته و از دستور آنان تجاوز نکند و شب و روز بمطالعه آنها بیردازد و اگر شعری میسراید بهمان سبك و روال باشد که

یونانیان ساختهاند . بعقیدهٔ وی مثلاهر گزنبایدبرای محداوندان و پهلوانان قدیم سرشت و طبعی جز آنچه یونانیان گفتهاند قائل شد یا برای آنها داستانهائی تازه نگاشت .

در نظر هراس این تقلید مانع ابداع و ابتکار شاعر نیست و در این میدان محدودی که دارد مجال جولان بسیار خواهد داشت. البته این نظر بسیار سخیف است و خود استادان یونانی روزگار باستان نیز این تقیدی را که هراس طلبکار آن است نداشته و احیاناً هر یك بمیل و سلیقهٔ خویش در افسانههای کهن تصرفاتی کرده و تغییراتی دادهاند . اما نکته اینجاست که در زمان هراس مظهر تمدن و ادب و هنر ، یونان بود و وقتی نام ادبیات بزبان کسی میآمد همان ادبیات یونان بذهن خطورمیکرد و فن ادب چیزی جز آنچه یونانیان نگاشته بودند نبود و از این روی هراس هیچطریقهای رادرادبیات جزهمان کهیونانیها پیروی کرده بودند سالم و بدون خطر نمیدانست .

این نظر در قرون وسطی نیز اعتباری بسیار داشت چنانکه الکساندرپوپ شاعر انگلیسی درمنظومهٔ معروف به «سخنسنجی» خویش همین عقیده را تعقیب میکند ، منتها د رروزگار وی این نظر نیازمند دلائل و براهین بسیار بود تا جهان ادبیات امتیاز سبك یونانی را بردیگر سبکها بپذیر د و در دور د هراس احتیاجی ببرهان و دلیل نبود زیرا عقیدهٔ عمومی بر آن بود که شرط بقای ادبیات همان متابعت محض از سرمشقهای یونانی است . از همین نظر هراس همت بدفاع از این عقیده نگماشته و داخل در بحث نظر هراس همت بدفاع از این عقیده نگماشته و داخل در بحث آن نیز نمیشود و آن را با سادگی و ایمان جسیار می پذیر د و چنین می پندارد که دستورها و نکاتی که درمنظومهٔ وی برای راهنمائی گویندگان ذکر شده هر مشکلی را آسان خواهد نمود .

گذشته از ایمان و شیفتگی کاملی که هراس بآثار ادبی یونان داشت و از آنرو پیروی از آن را از لوازم میشمرد موجب دیگری

شعر و عقل یا شعر و جنون؟

نیز برای این عقیدهٔ یونان پرستی وی میتوان یافت. شرح آن اینکه هراس درنظرداشت که منظومهٔ فن شعر او بمثابهٔ رسالهای باشد که آرزومندان سرائیدن شعر ، دستور های سودمند و عملی در آن بتوانند یافت . بعبارت دیگر هراس معتقد بود کهشاعر مانند همه صنعتگران دیگر هنر خویش را در پرتو تربیت استاد و مربی بچنگ میآورد و بالفطره و بانصراف طبع خداوند قریحه ادبی نمیتواند باشد . گذشته از آن با نظری که سقراط اتخاذ کرده و شعر را بتقریبی با جنون از یك ربشه و خانواده گرفته مخالف بود و کسانی را که ذوق و قریحهٔ آنها خودسرانه بانشاد شعر برداخته و در رفتار و کردار خویش نیز همین خود سری را پیروی میکردند و خویشتن را از سایر مردم متمایز میشناختند و بقوانین عرف یا آداب و رسوم پشت یا میزدندحقیر میشمرد و چون شاعران زمان وی باینگونه خودسری ذوقی ابر از علاقه شدید میکردند طبعاً عقیدهٔ کهنه پرستی و اطاعت از مستور و سرمشق قدما در وی راسختر گشته بود . هراس با نهایت تأكيد معتقد بود كه شعر فني است كه در نمايش آن عقل ومنطق حکومت میکند و شاعر اگر موجودی عاقل و منطقی نباشدشاعر و سخن گستر نخواهد بود . بدین کیفیت اندرزی را که گویندهٔ رومی بشاگردان مکتب شعر در زمان خویش داد یکی از اصول مسلم فن سخن سنجى گشته و ناقدان بصير دوره هاى بعد از وى اطاعت از قضاوت و دستور عقل و منطق را در شعر از واجبات شمر دند و آزادیهائی را که شاعران از روی هوس برای خویش تصور کرده بودند و چنانکه ظریفی گفت میخواستندقیدرا ازالفاظ بردارند پست و ناچیز دانستند (۱).

سخن گستر کهنه دوست و بسونان پرست شعر در نظر رومی در یك مسئله بسیار باریك و دقین هراس فن ادب از خشکی و تقید مطلق سر باز

زده و طرفدار آزادی عمل گشته است تا ثابت کند که سخنسنج را عقل سلیم و بیطرفی محض ضرور است و نمیتوان گوینده دانشمندی مانند وی را آسان آسان بلجاجت و خودبینی متهم ساخت و این مسئله بسیار دشوار مسئله زبان شعر است:

چنانکه دیدیم ارسطو در این مورد حق مطلب را بواقعی ادا نکرده و در بارهٔ کلمات و تعبیراتی که در شعر بکار میرود باجمال اشاره کرده بود . اما هراس که خود شاعر و سخن پرداز است در این مورد گفتاری بسیار دانشمندانه دارد که قرنهامورد توجه سخن سنجان واقع نگشته بود ولی در این قرن اخیراهمیت و صحت آن مسلم و تردید ناپذیر شده است . هراس میگوید زبان شعر یعنی طرز بیان و کلماتی که در اشعار بکار میرود ثابت و تغییر ناپذیر نیست بلکه بر حسب اقتضای روزگار تغییر ثابت و تغییر ناپذیر نیست بلکه بر حسب اقتضای روزگار تغییر میکند و هر را بیان کند ولی چون این آزمایش ها اتصالا تغییر میکند و هر دم آزمایش های نوین بگنجینه تجارب بشر افزوده میشود هرگاه زبان شعر واقعا باید بیان کنندهٔ آزمایش های بشری باشد باید

۱ ـ در نهضت ادبی که از اواخر قرن هیجدهم در اروپا پیش آمده و بد نهضت رمانتیسم معروف است عدهٔ مخالفین این نظر کلی زیاد است و هریك از نظری از آزادی فکر و بیان و تبری از پیروی سرمشق قدما پشتیبانی کرده اتد ولی باصل مسلم هراس که شعر باید پیرو عقل ومنطق باشد لطمه وارد نیامده است چنانکه شرح آن خواهد رفت.

همه روز خویشتن را با این نمو روزافزون تجربیات موافق و سازگار بسازد.

زبان مانند هراس میفرماید: زبان بمثابهٔ درختی است درخت است و کلماتمانند برگهای آنند. هرچهروزگار

میگذرد و بر عمر این درخت میافزاید برگهای کهنه از شاخههای آن فرو ریخته برگهای نوبرآن میروید ولیدراصل و ذات آن درخت تغییری راه نیافته چنانکه بود باقی خواهد بود (۱).

۱ ــ برای روشن شدن مطلب و از نظر اهمیت فراوانی که این تشبیه معروف هراس در مباحث سخنسنجی دارد در اینجا بترجمهٔ طابق النعل بالنعل این قسمت از منظومهٔ فن شعر وی میپردازیم:

«کلمات را باید با دقت برگزید و با مهارت در شعر جای داد و اگر در تواین هنر باشد که معنی کلمات غیر مأنوس و ناآشنا را در شعر واضح کنی بمقصود خویش رسیدهای. اگر در باره مطالب مشکل یاچیزهای تازه شعر میسرائی ممکن است کلماتی چند که خود خلق کردهای در شعر بکار بری اما بدان شرط که زیاده روی نکنی و با هوشیاری بسیار آنرا در نسج شعر خویش بگنجانی. ولی آن کس که امیدوار است که کلمات نوین وی پذیرفته آید باید آنها را از جویبارهائی که از چشمهسارهای یونان جاری میشود پیدا کند تا بدون زحمت و دشواری بزبان روان باشد.

آیا یك خواننده بیطرف هرگز ابتكار و ابداعی را كه در آثار پلوتوس یا كااسیلوس پذیرفته است در كسانی مانند واریوس یا ویرژیل نخواها، پذیرفت؟ وقتی سبك نو و بدیع مردمی مانند اینوس یا كاتو اینهمه بزیبائی زبان ما افزوده است چرا باید مرا از جزئی ابتكاری كه بكار میبرم محروم ساخت؟

مردم همیشه براین عادت بوده وخواهند بودکه کلماتی تازه که بامقتضیات دوره آنان سازگار باشد وضع کنند . کلمات مانند برگهای درختند که هرسال مقداری از آن برشاخسار خشکیده و فرو میریزد وهرسال برگهای جوان یا نسلی جدید بر شاخهٔ اشجار خودنمائی میکنند و مرگ تنها خراجیاست که ما ماقبال و قضا و قدر میبردازیم.

سد لوکرین که سزار در زمان قدیم بست امروز کشتیهای ما را از طوفانهای دریا و بادهای مهیب شمال حفظ میکندواز آنزمان کهکته ژوس دریاچه پونتین را خشکانید همه سال ما در آن نقاطی که پدران ما در آن کشتیرانی میکردند کشت

دنباله حاشبه درمفحه بعد

هر چند طرز استعمال الفاظ در ادبیات که یکی ازدشوار ترین مسائل فنی ادب است با این تشبیه آسان میشود اما هر گزنباید فراموش کرد که بر این درختی که منظورهراس استهمه برگهای خشك در یك آن یا یك زمان معین خشکیده نمیگردد و بر زمین نمیریزد و در هر هنگام که باین درخت برومندنگاه کنیم میبینیم برگهای تازه و با طراوت و ورقهای خشکیده و کهنه است. برگهای تازه و با طراوت و ورقهای خشکیده و کهنه است. زبان ادبنیز همین کیفیترادارد، زیرا کلمات نواتصالاً در زبان وارد میگردد و کلمات کهنه متروك میشود. وظیفهٔ سخن گستر وارد میگردد و کلمات کهنه متروك میشود. وظیفهٔ سخن گستر وارد میگردد و کلمات تازه و بدیع مصطلح قدما پای بست نسازد واز استعمال کلمات تازه و بدیع در اشعار خویش اندیشه نکند.

از طرف دیگر شك نیست که چنانکه هرا سگفت بدون اینکه حاجت باستعمال کلمات تازه باشد ممکن است کلمات کهنه یا عامیانه را طوری در نسج جملهها وارد ساخت و یا کلمات ادبی دیگر ترکیب کرد که از امتزاج آن سبکی بدیع

بقية حاشيه صفحه قبل

وزرع کرده خرمنهاگرد میآوریم . رودخانه تیبر را بنگرید کهامواج سبکسرش در یکروزگار طغیان میکرد و سواحل ودشت اطراف را فرا میگرفت ولی امروز با آرامی و سلامت در حدودی که امپراطور بزرگ ما برای وی مقرر ساخته در جریان است.

اما این رود تیبر و آن بناهای عظیم و همهچیز که در جهان یافت شود روزی بمطموره عدم میروند و فراموش خواهند شد . چون چنین است و بزرگان جهان مردنی و کارهای گران تباه شدنی است، پس کلمات از چه روی باید دعوی حیات جاودان داشته باشند .

ناموس استعمال ممکن است کلمات مهجور و متروك را بار دیگر زند. کند و با کلماتی را که امروز زبانزد است از میان بردارد. پس قاضی و قانون و ملاك مسلم سخنسرائی چیزی جز استعمال نیست .

منظومه فن شعر از سطر ۵۸ تا ۹۱.

و بکر و دلپسند بوجود آید. در دیوان سعدی سخنگستر بزرگوار ایران برای اثبات این نکته اخیر شواهد و امثال فراوان میتوان یافت و درحقیقت میتوان گفت سبك دلکش سعدی از همین امتزاج کلمات مصطلح و زبانزد و ترکیب آنها با الفاظ قدیم و تعبیرات کهنه پدید آمده است و این امتزاج تا آنجا در روح و خمیره و نسج شعر نفوذ یافته است که اشعار ویرا بااینکه کلمات عربی در آن زیاد است روان و قابل فهم و ادراك همه طبقات فارسی زبان ساخته است و عبارت یا جملهای غیر مأنوس و نا آشنا در آثار وی بذهن خوانندگان نمیرسد و ابیاتی مانند دو شعر ذیل که شاهد این معنی است در دیوان وی بسیار است:

نه او بچشم ارادت نظر بجانبما نمیکند کهمن ازضعف ناپدیدارم اگرهزار تعنت کنی وطعنه زنی مناین طریق محبت زدست نگذارم بالجمله میتوان گفت از حیث تأثیر کلام ، هراس پساز ارسطو بزرگترین سخن سنجان گیتی بشمار میرود ، زیراارسطو بفن سخن سنجی جنبهٔ علمی و منطقی داد و هراس عقاید استاد یونانی را بوسیلهٔ اشعار شیرین و دلکش خویش در جهان باختر پراکنده ساخت. گذشته از آن نظریات ارسطو در فن سخن سنجی تابع عقاید فلسفی و روش منطقی او است و تابر همه عقاید و استدلالات منطقی وی آگاهی نیافته باشیم درك سخنانی که در باب سنجش سخن گفته است دشوار است، ولی هراس مباحث این فن را بربان شاعران و اهل دل بیان کرده آنرا قابل تمتع و التذاذ بربان شاعران و اهل دل بیان کرده آنرا قابل تمتع و التذاذ

در تاریخ سخنسنجی از نظر اهمیت و دانته ایتالیائی تازگی گفتار پس از هراس نوبت به دانته

ایتالیائی میرسد.داننه ارسطو را معلمنخست وجامع همه کمالات انسانی میدانست و هر گز نمیخواست بکارهای ارسطو تنها از دریچه چشم ناقدان سخنسنج بنگرد و تنها کتاب «فن شعر » استاد یونانی را سرمشق خویش قرار دهد . دانته مزاج و مشرب فلسفى داشت و بحث و تحقيق در يك رسالهٔ مختصر عطش ويرا بكشف حقايق سيراب نمىنمود . دانته مطابق مشرب فلاسفه ييش, از تصدیق یا قبول نظریه فلسفی گویندگان بهیچ یك از قوانین و دستورهای آنان سر فرود نمیآورد و چون خود از علمای حکمت بود سخنانش همواره با مباحث دورودراز مذهبی ارتباط داشت و از همین روی در فن سخنسنجی نظری صربح که شاگردان این فن را بکار آید و راه دشوار سخن گستری را پیش آنان آسان نماید نگفت . با وصف این همه ، این گوینده بزرگ ایتالیائی نخستین کسی است که به تقسیم نیروهائی که در زبان موجود است همت گماشته نیروی معنوی (۱) زبان را از نیروی حسى آن (٢) امتياز داد . (و اين تقسيم همانست كه امروز به نیروی معنی و نیروی آهنگ کلمات معروف گشته استودرفصل دوم این کتابشر ح آن برداخته آمده است.)

شاید بزرگترین خدمتی که دانته بجهان ادب وسخنسنجی کرده است همان دفاع استادانه و محکمی است که از زبان ملی خویش کرده و بثبوت رسانیده است که برای شعر و ادب تنها نباید از زبان یونانی مدد خواست و هر زبانی که ملتی بدان بیان مقصود میکند برای شعر و ادبیات آن ملت نیز زیبنده و سزاوار

است. این دفاع گویندهٔ چیره دست ایتالیائی در روز گار ما شاید بسیار کودکانه و ناچیز جلوه کند، زیرا جهان شعر و ادب از روزگار دانته تاکنون چرخهای بسیار خورده و دیوانهای، بسیار بزبان هر ملتی گنجینهٔ ادبیات جهان را زینت بخشیده است. اما سخن در اینست که پیش از دانته در باختر کسی زبانی جز یونانی و لاتین را شایسته خلود نمیدانست و فضل و هنر خویش را از هر نوع که بود بدین دو زبان بیان میکرد ،چنانکه در آسیای غربی نیز همین شیوه در کار بود و زبان عربی زبان علمی و ادبی بشمار میآمد و فارسی مهجور و خوار مانده وسیله ابراز مقاصد روستائیان و کشاورزان و مردم فرو مایه گشته بود. رونق نوین فارسی در ایران مزهون پادشاهان این کشور است که سخن گستران فارسی زبان را با نوازشهای مادی و معنوی خویش تشویق کردند، ولی در ارویا زبانهای بومی در پرتو كوشش بيمانند اين سخن گستر بزرگوار ارج و عزت بافت. اما باید ناگفته نگذارد که دلائل دانته در پشتیبانی از زبان ایتالیائی بتنهائی کاری از پیش نمیبرد و اگر ذوق شاعرانه وی را بنظم منظومهٔ بزرگ موسوم به «کمدی خدائی» ملهم نمیساخت و آن سرمشق گرانبها بدست نمی آمدخانه بر دوشی زبانهای ملی همچنان دوام می یافت و از رونق یونانی و لاتین کاسته نمیگشت .

دانته در کتاب نیمه تمام خویش موسوم به «کان ویویو» (۱) «یا انجمن انس» و در در کیفیت شعر نامهٔ مفصلی که بیکی از بزرگان ایتالیا

موسوم به کانگراند دلااسکالا(۲) نگاشته میگوید: شعر باید یکنوع شعار یا کیفیت کلی باشد، بدینمعنی که هر داستان منظوم بطور کلی و بدون آنکه توجهی مخصوص باشخاص یا جزئیات و قایع مندرجه در آن بشود باید ذوق شاعر را مسخر کند و در ذهن وی جای گیرد و در نهاد او نماینده عقیده یا تأثرات کلی و قطعی وی نسبت جهان حیات باشد. پس یك داستان منظوم باید نه تنها شامل جزئیات وقایع باشد بلکه این کیفیت شعار مانند را نیز بخواننده برساند.

اهمیت این سخن در منظومات غنائی و نشاید و اشعار عاشقانه بسیار آشکار است زیرا عواطف و احساسات بشر دریك آن تحریك میشود و شاعر که این لحظه بسیار کوتاه را در غزلی توصیف میکند نه تنها میخواهد بشرح حال خویش درآن دم بپردازد بلکه میخواهد یك کیفیت معنوی را که در رگ و ریشه جان وی جایگزین گشته و نمایندهٔ هستی و شیرهٔ تجربیات یك عمر اوست بیان کند و اگر زبان توانائی بیان این کیفیت معنوی را داشته باشد عین آن حال در خواننده نیز ایجادخواهد گشت.

برای روشن ساختن این موضوع شاهدی بهتر از همین ایتالیائی با ذوق نمیتوان یافت، زیرا دانت شیفته دوشیزهای به آتریس نام بود ، اما این عشق و شیفتگی دانته از شهوت و تمایلات نفسانی بشری در گذشته و در روح او نماینده و شعار فناناپذیری و کبریائی انسانی گشته بود و همه منظورش آن بود که این مقام ملکوتی را که از منت عشق بدست آورده بود در منظومه بزرگ خویش با دلائل علمای حکمت و کلام آشکار کند .

البته آن کیفیتی که دانته از این عشق و همه تأثرات ملازم بر آن درك كرده بود قابل توصیف و بیان نبود و حیات و لطف یا جنبش و گرمی یکدم که بروی پر تو این عشق با همه کبریائی و عظمت آن تابیدن گرفت بقالب الفاظ در نمی آمد و هیچ تعبیر یا بیانی برای آن بسنده نبود . تنها هنر دانته در آن است که معنی و روح این کیفیت را در منظومهٔ خویش بگنجاند تا خواننده نیزاز آنچه واقعاً درك کردنی و توصیف ناشدنی است بوئی ببرد و اهمیت آن دم که دانته را دگر گون ساخته و تا پایان زندگانی روان ویرا دستخوش تأثرات خود کرده بود بر ما که دستی از دور بر آتش داریم معلوم شود.

در غزلیات لسان الغیب شیراز نیز این نکته صدق میکند و در حقیقت سرآن همه شورانگیزی و فریبائی که در اشعار این استاد افسونکار موجود است همین است که حافظ با بیانی دلکش این کیفیت معنوی یا سیری را که باصطلاح عارفان برای وی پیش آمده و بر جان و روان و حیات معنوی او تسلط یافته است پیش ما مینهد و سری راکه عارف سالك بهیچ کس نگفت یا توانائی بیان آنرا نداشت تا آنجا که الفاظ و تعبیرات تاب می آورند برای ما آشکار میکند . چنانکه در غزل ذیل خبری بیش از آنچه الفاظ نیروی ابراز دارند از دل حافظ بما می رسد:

دیشب بسیل اشك ره خواب میزدم

نقشی بیاد خط تو بر آب میزدم

روی نگار در نظرم جلوه مینمود

وز دوربوسهبررخ مهتابميزدم

ابروی یار در نظر و خرقه سوخته

جامی بیاد گوشه محراب میزدم

چشمم بروىساقى و گوشم بقولچنگ

فالى بچشم و گوش در اينباب ميز دم

نقش خیال روی توتا وقتصبحدم برکارگاه دیدهٔ بیخواب میزدم

هر مرغفکرکزسرشاخطرببجست بازش ز طرهٔ تو بمضرابمیزدم

ساقى بصورت اين غزلم كاسهميكرفت

میگفتم اینسرودومینابمیزدم

خوش بودوقت حافظ وفالمرادوكام

برنام عمر و دولت احباب ميزدم

ناقدان دانشمند دورهای که در جهانباختر

سخن سنجی آن همه اکتشافات بزرگ علمی و صنعتی در دوره تجدد علمی از خویش بیادگار گذاشت و آنهمه دیوان علمی و ادبی اروپا از خویش بیادگار گذاشت و آورد برخلاف

سایر خداوندان دانش همه هنر و استعداد خود را ببحث و تحقیق در رسالهٔ «پوئه تیك» ارسطو بكار بردند . در میان این همه بحث و موشكافی آنچه بیش از همه سزاوار مطالعه است همان تحقیقی است كه در اساس اختلاف نظر بین ارسطو وافلاطون شده و بیان كلی مندرج در رسالهٔ فن شعر را تشریح و تكمیل كرده اند. چنانكه گفته شد افلاطون میگفت شعر تقلیدی از طبیعت است و ارسطو میگفت شعر تقلیدی از یاک نوع تصور یا ادراكی است كه بشر از طبیعت میكند . در مطالعهٔ این مباحثه سخن در این بود كه نسبت و ارتباط بین طبیعت عریان افلاطون و طبیعتی كه ذوق شاعر تصور میكند و ارسطو مدافع آن است معلوم شود و « تصور شاعرانه طبیعت » كه جان كلام است روشن گردد . سخن شناسان دورهٔ تجدد علمی و ادبی اروپا همت بر توضیح و تشریح این مسئله بسیار اساسی گماشتند و كاربجائی

رسید که درنیمه قرن شانز دهم میلادی یك سلسله قواعد واصولی در ایتالیا مدون گشت و کم کم بتمام کشور های اروپا از فرانسه و انگلستان و آلمان و اسیانی و دیگر نقاط راه یافت . هریك از این کشورها بتناسب روحیه و طرز فکر و سنخ تربیت خویش این اصول و مبادی را در قالبی مخصوص که مظهر تنوع فکری کشورشان بود **در آوردند** .

> نظر انساندوستان درباره شعر

انسان دوستان مایه و ماده شعر را در آغاز مأخوذ از حكمت دانسته و پس از آن شعر را بخشی از فن خطابه گرفته و عاقبت آنرا

با علم کلام و زبان شناسی از یکر شته و مأخذ شناختند . این عقیده هرچند شعر را از نظر جمال شناسی مورد اهمیت قرار نمیداد اما توجه سخن سنجان را بدقت در جز ئیات خارجی جلب مینمو د و نتیجه آن اینکه کم کم ذوقرا به اندیشه و تحقیق در تار و یود شعر و طرز ساختن وسایر خصوصیات آن راهبر میگشت و نسبت بذات یا کنه شعر و کیفیت تمتع از آن راهی بدست نمیداد و چیزی که روح تشنه را سیراب کند و ذوق فیاض آدمی را بجنبش و تر اوش بکشاند نداشت . ساده تر آنکه هنر مندی را درموشکافی و تحقیق در آثار ادبی موجود شناختند و شعر سرائیدن را که اساس تحقیقات اهل فضل بود در درجه دوم اهمیت و سودمندی قرار دادند ، چنانکه بجای آن سخنان پر هیجانی که در دفاع از شعر ازخامه پتر ارك (۱) و بو كاچيو (۲) و كلوچيو سالو تاتي (۳) ایتالیائی فرو میچکید و خلق و ایجاد شعر را با خلق آفرینش بدست یزدان همتراز میدانستند ، فن ادب در جرگهٔ سایس علوم و فنون درآمد و تابع قواعد و دستور های معمولی و عمومی

آموزش گشت و ارمولااوباربارو (۱) ایتالیالی گفت « منظور من از ادبیات فلسفه ایست که بزبان فصیح و روان بیان شود» و تیفرناس ایتالیائی از سیسروخطیب شهیر روم پیروی کرده گفت: «شاعر بهیچوجه با خطیب تفاوت وامتیازی ندارد جزآنکه شاعر در سیر و گردش فکری آزادتر ودر توجه ببحر و آهنگ مقیدتر و با موسیقی آشناتر است» .

این اختلاط و آمیزش فن ادب با سایر علوم و فنون تا آن درجه از لطف ذوق کاسته بود که ویوز (۲) اسپانیولی در کتاب خود موسوم به علل انحطاط هنرهای زیبا (۳) شکوه آغاز کرد که: «این تازه کاران فنون را از نظر شباهتی که با یکدیگر دارند درهم میآمیزند و دو فن متضاد و متفاوت را یك فن جلوه میدهند ، چنانکه علم معانی را صرف و نحو و صرف و نحو را معانی میخوانند زیرا هردو درباب زبان گفتگومیکنند . شاعر را خطیب و خطیب را شاعر مینامند زیرا هردودربیان خویش اصول فصاحت و قوانین آهنگ را بکار میبرند .»

مخالفتی که باین طرز توجه بشعر و ادبیات شد از دو محل بود: نخست اسکولاستیکها

یا کلامیون بودند که دستور قدما را در روش آموزش پیروی میکردند و در رسالات خوبشبشعر با آنکه یکی از ارکان فضل و کمال روزگار کهن بود اعتراض کرده میگفتند شعر آدمی را ببت پرستی و ناپرهیزکاری اخلاقی راهبر است . انسان دوستان این جمله را با دلائل بسیار رد کردند و ارزش تربیتی شعر و نفوذی را که در تزکیه و صفای اخلاق دارد و غذائی که بروان

<sup>1-</sup> Ermolao Barbaro

آدمی میدهد تشریح نمودند ، چنانکه در آثاردانشمندان ایتالیائی مانندلئونارد وبرونی (۱) وپیکولومینی (۲) ومافیووجیو (۳) و بوداوس (٤) فرانسوی وارازموس (۵) هلندی و ویونو اسپانیائی و الیوت (۲) واشام انگلیسی این مسئله با شرح و بسط بسیار مندرج است .

از طرف دیگر رسوم شوالری یعنی ارثی که باروپا از آداب ورسوم قرون وسطی رسیده

و اساس آن براین بود که آدمی باید از هر حیث مرد عمل و اقدام باشد و خیال پرستی زیبندهٔ وی نیست ، موضوع گفتگوی بسیار واقع شده و مردم را باین گمان انداخته بود که مطالعه و صرف عمر در ادبیات برای بشر سود عملی ندارد ومرد را رقت عواطف که سزاوار زنان است میبخشد و ویرا برای دلاوری و مردانگی ناسازگار خواهد ساخت و این گمان موجب آن گشت که در همه رسالاتیکه در آداب دلاوری و بزرگواری نگاشته میآمد شرحی درباب هنرمندی ذوق و بازوی آدمی و سنجش آنها با یکدیگر و برتری یکی بردیگری پرداخته میشد و چند کتاب که معروفتر از همه کتاب «آراستگی در معرفت است یا در جنگاوری (۷) » تألیف مالس پینی (۸) ایتالیائی است ببحث در این مسئله انحصار یافته است . گذشته از آن دامنهٔ این بحث بدرازا کشیده و دانشمندان بزرگ هریك طرفدارعقیدهای بحث بدرازا کشیده و دانشمندان بزرگ هریك طرفدارعقیدهای بحث بدرازا کشیده و دانشمندان بزرگ هریك طرفدارعقیدهای ایتالیائی کتاب خویش موسوم به «مرد آراسته» (۱۰) را در

<sup>1</sup>\_ Leonardo Bruni

Y-Piccolomini

<sup>7-</sup>Maffeo Vegio

<sup>(</sup>\_Budaus

o\_ Erasmus

Leliot

y\_Della Nobilite delle Lettre edelle Armie

A. Malespini

<sup>,—</sup>Muzie

<sup>1.</sup>\_Il Gentilhuomo

اهمیت کسب کمال و دانش و ادب و مورا (۱) رساله معروف به «مرد دلاور» (۲) را دراهمیت دلاوری ومردانگی بنگاشت.

اساس این مناظره مسئله نام و شهرت بود و سخن در این بود که از ادبیات و دلاوری کدام یك بیشتر آدمی را شرف و نیکنامی میآورد . و این همان داوری معروف است که درقرون وسطی در باب عشق و دلاوری وجود داشت و معلوم نبود آیا عشق و شیفتگی که عواطف را رقیق و نرم میکند برای مرد ، که باید در پی نام آوری برود خطرناك است یا نه ؟

در تمام آثاری که از انسان دوستان برجای مانده است لزوم تربیت و فراگرفتن قواعد ادب تأکید شده و تمام اعتراضات کهنه پرستان را رد کرده و با دلائل انکار ناشدنی ثابت گشته است که در هر کشوری که نامش با بزرگواری و ستایش یاد میشود و هر جا آدمی بمرحله کمال و آراستگی رسیده این تربیت نوقی با سایر مزایای اخلاقی از دلاوری و پایداری و امثال آن با هم وجود داشته است . از اینروی میتوان گفت که در نتیجه مجاهدات دانشمندان این دوره ، شعر از زحمت گستاخی آنان که آن را با بت پرستی و ناپرهیز کاری مرادف میدانستند و آنان که آن را با ست می پنداشتند آسوده گشت و ادبیات یکی از کمالات که آن را ناسودمند و باعث طغیان احساسات رقیق که شایسته ارجمند انسان بشمار آمد و نه تنها برای آنان که میخواستند در هر هنری استاد شوند بلکه برای تربیت همگانی و پیراستن مردم عادی از خصال رذیله جزومواد ضروری و اساسی گشت .

نتیجهٔ کوشش این دانشمندان در فن سخن سنجی نیز آن شد که هدفها و منظورهای عالی دانشمندان پیش که تنها بشکل نظریه طرح شده بود تحت قواعد و اصول مسلم که بتوان از آنها پیروی کرد درآمد .

کار سخن سنجی پس از تدوین این اصول آن بود که نوامیس مسلم و مدون را با آثار ادبی از نظم و نثر منطبق کند و درجهٔ اهمیت هر اثری را از روی آن اصول بسنجد و بمحك آزمایش در آورد و این مهم نیز در نتیجهٔ مباحثی که در این دوره در باره اهمیت «کمدی خدائی» (۱) اثر دانته وداستان موسوم به ارولاند و فیوریوز و (۲) اثر اریوستو (۳) و «آزادی اورشلیم» (۶) اثر تاسو (۵) بعمل میآمد تعهد گشت و فن ادب در مسئله تشخیص بین سبکهای گوناگون ادبی و اسباب کار شاعران وارد مرحلهٔ تحقیق و بازرسی گردید.

وارچی ایتالیائی در میان انجمن های علمی که در ایتالیا برای بحث و تحقیق در شعر و ادب تشکیل

میگشت حوزهٔ درس و مجلس سخنرانی وارچی (۲) ایتالیائی که در فرهنگستان های فلورانس و پادوا برپاگشت از همه مهمتر است . این دانشمند نه تنها در فن ادب استادی داشت بلکه در فن سخن سنجی نیز از خود صاحب عقیده و اجتهاد بود . برای نگارش هر نوع کتاب ، اعم از کتب فلسفی یا علمی منظوم و منثور ، وارچی توجه بهفده نکته را ضروری میدانست که بعضی از آنها در نگارش کتب یا ساختن شعر از ضروریات و برخی دیگر سودمندند و این نکات مهم عبارتند از نام و شرح زندگانی دیگر سودمندند و این نکات مهم عبارتند از نام و شرح زندگانی مؤلف \_ عنوان کتاب \_ موافقت یا سازگاری مطالب مندرجه با قوانین کشور \_ منظور کتاب \_ موضوع کتاب \_ وسایلی که

<sup>1-</sup> Divina Comedia

Y-Ariosto

<sup>-</sup>Tasso

Y-Orlando Fourioso

(-Gerusaleme Liberata

<sup>1</sup>\_Varchi

نگارنده برای تألیف بکار برده – فایده کتاب – وظیفهای که از کتاب انتظار میرود – تقسیمات کتاب – طرز تنظیم و تبویب آن \_ مقایسه آن با یکی از دبستانهای فلسفه – روشی که برای آموزش در کتاب بکار رفته – تناسب بخشهای آن با یکدیگر – طرز بیان مؤلف .

این همه چنانکه واضح است مربوط بمسائل خارجی است وهیچیك از این نکات توجهی بادبیات از نظر علمالجمال یا ادبیات محض نمیکند، ولی وارچی نکات فوق را بمنزلهٔ آغاز بحث و سخنرانی خویش در فن ادب قرار میدهد و نسبت بکنه شعر یا ادبیات چهار شرط را لازم میداند: نخست آنکه شعر باید ارزش اخلاقی داشته باشد. دوم آنکه آنچه گفته میشود از لحاظ فلسفی درست و غیر قابل انکار باشد. سوم آنکه باید فصیح و روان بیان شود. چهارم آنکه دربیان مطالب هنرمندی ومهارتی بکار رفته باشد. وارچی معتقد بود که شرط اول و دوم از دو شرط دیگر مهمتر است زیرا در دو مورد اول سروکار شاعر با معنویات و در دو مورد اخیر با الفاظ است و معنی را بر لفظ همواره امتیازی مسلم است، بدین کیفیت که دو شرط اول و دوم شرط اول و دوم شعر را ارزش تربیتی و آموزشی میدهد و دو شرط اخیر با آن از نظر مسرت و التذاذ روحانی که بوجود خواهد آورد ارج و بهائی میتواند داد.

سودمندی اخلاقی و صحت فلسفی تنها برای این که شعری بوجود آیدکافی نیست زیرا افکارفلسفی واندرزهای اخلاقی باید بقالبی زیبا در آید و در این قالب موادی ریخته شود . این قالب را هنرمندی شاعر بوجود میآورد و مواد سخن و فکر را با فصاحت و سلاستی که فراخور نیروی اوست در آن جای میدهد

پس داور و قاضی خوب و بد شعر و تشخیص درجه هنرمندی و ذوق شاعر یا نویسنده همان اصول مسلم هنر است .

طرز سخنسنجی *وارچ*ی

طرز سخن سنجی وارچی چنانک در سخنرانیهای هشتگانه خویش دربارهٔ آثار بتر ارك بكار بست آن بود كه چند بیتشعر

را برگزیده و آنرا در آغاز سخنرانی خویش میخواند . پساز آن شعار را از شش نظر مختلف مورد بحث و گفتگو قرار میداد: نخست از لحاظ کیفیت کلی شعر که آیا منظومهٔ مورد گفتگو چیزی را وصف و تشریح میکند یا کسی و فکری را مدح و ستایش مینماید . دوم از نظر سبك شعری گوینده و درجهٔ توانائی واحاطه وي برالفاظ ومضامين. سوم از نظر طبقهبندي ادبي و تشخیص اینکه منظومهای یهلوانی ، یا هجو یا غنائی یا داستان و روایت است و طرز بکار بردن قافیه و بحر و آهنگ در آن برچه منوال است . چهارم از نظر موضوع و منظورشاعر درانشاد منظومه . ينجم از نظر وجوه شباهت وعدم شباهت قطعات مختلف یك منظومه و از نظر سنجش كلی آن با سایر منظومات. ششم از نظر قالب ریزی منظومه و ارتباط و تناسب اجزاء و بخشهای آن. اما این طرز توجه بشعر هم گرهی از معمای دشوار سخن سنجی نمیگشاد ، زیرا این همه خصوصیات ظاهری و «علمی» شعربود واز سنجش فكر و درجهٔ زيبائي و معنوي و لطف بيان که جان کلام سخن سنجان است سخنی در میان نمیآ و رد، و ارجی برای رفع این نقصان یکبار دیگر منظومه را بخش بخش مورد موشکافی قرار میدهد و سخنانی را که در باره بیتی از منظومه پترارك راجع بسحرانگیزی و فریبائی دیدگان «مادونالورا» بر زبان آورده است میتوان کلید روش انتقادی

وي دانست آن جا که مي گويد:

«برای توصیف چشمان معشوقه تعریفی آسمانی ترو کلماتی زیباتر و مناسبتر از آنچه شاعر برگزیده است نمیتوان یافت، زیرا شاعر در شعر خویش گذشته از توجه بانس و ارتباط و آشنائی اسامی و افعال و صفات، همت بر این گماشته است که در شعر خویش نخست اشیاء و اجسام را و پس از آن فکر ومضمون را و در مرحله سوم کلمات و تعبیرات را مورد دقت قرار دهدو پس آنگاه نتایج اندیشه و تعمق خویش را بر صفحه بنگارد تا بخوانندگان خویش بفهماند که اشیاء از افکار بحقیقت نزدیکتر و افکار از کلمات و تعبیرات راست تر و کلمات منتخب از آنچه از نوك خامه بر صفحه مرتسم میشود درست شر است.»

وارچی از این حدفراتر نرفت زیرا اصول وقواعد کلامیون که در آن زمان بسیار مناط اعتبار بود ویرا مقید ساخته بود . با وصف این از طرز بیان وی آشکار است که فکری نو در ذهن سخن سنجان آغاز جولان نهاده و جهان ادب برای رهائی از اطاعت کور کورانه از ارسطو و دیگر پیشینیان و گستن زنجیر های اسارت فکری در پی کوشش و تلاش است و این نکته از سخنرانی وی در باره یکی از شاعران هم عصر خویش آشکار تر میشود آنجا که میگوید:

«در جهان ادب بعده ای بسیار محدود (و شاید بهیچکس) اجازه داده اند که بگوید گوینده ای بر خطا رفته یا فکری و چیزی بد و ناپسند است . شك نیست که هر کس حق دارد و بسیاری ملزمند که بگویند بنظر آنها گوینده در اشتباه است یا فکر و بیانی در برابر فکر و ذوق آنها خوب و پسندیده نمیآید. بشر از هر طبقه وزی که باشد میتواند بدون هراس از خرده

گیری دانشمندان بگوید فلان تصویر یا مجسمه بذوق وینمیآید و پیش او دلپذیر نیست اما آنها که جهان ذوق برای حکمیت قطعی و کلی در خوب و بد آثار مجازشان ساخته انگشت ـ شمارند» (۱).

کاستل وترو ایتالیائی

مطلب تازه دیگر که در فن سخن سنجی در این زمان گفته شده از کاستلو تروی (۲) ایتالیائی است که کتاب پوئه تیك ارسطو

را شرح کرده است. این دانشمند پس از تصدیق بیان ارسطو که شعر تنها عبارت از کلام منظوم نیست میگوید اثر منثور را نیز نمیتوان شعر گفت. بحساب این دانشمند نشر برای موضوعات تصوری و ذوقی مناسب نیست زیرا میگوید همه منتظر ند که آنچه بنش نگاشته میشود مربوط بحقایق علمی و مسلم باشد و اگر بر خلاف این انتظار چیزی نگاشته آید با روح و ذوق ما ناساز گاری خواهد داشت. وی میگوید «نظم علامت مشخصه شعر نیست ولی بمثابه پیرایه ایست که شعر را زینت میبخشد و همان طور که اگر مردی لباس زنان بتن کند و زنی در لباس مردان در آید زشت مردی لباس زنان بتن کند و زنی در لباس مردان در آید زشت و ناپسند جلوه میکند تاریخ را نیز اگر بنظم در آورند یا شعر را به نشر بنویسند نازیبا و بدون لطف خواهد بود. پس محك امتیاز

۱ ـ در اواخر قرن هیجدهم این فکر را موریو Morivaux فرانسوی صریح تر بیان می کند آنجا که میگوید: سخن سنجان می توانند یکی از آثار ذوق بشر را بدون ارزش و لطف بدانند اما همان سخن ببدیهه عقل بدون ارزش و لطف خواهد بود زیرا مردم باذوق و با قریحه هرگز نسبت باثری ذوقی حکم کلی سی کنند مگر آنکه عقیده خویشتن را با عقیده دیگر خداوندان ذوق تطبیق کرده باشنده. منظور گوینده از این سخن آنست که قوانین موضوعه فن ادب برای تشخیص خوب و بد آثار بطور کلی ملاك مسلم نیست.

شعر بر سایر مظاهـر ادب بحر و آهنگ نیست بلکه موضوع آنست . »

کاستلوتر و موضوعات علمی و فنی را با شعر سازگار نمیشناسد و از این رو بسیاری از گویندگان مانند لو کرتیوس را از جر گهٔ شعرا خارج میکند و میگوید اینگونه نویسندگان را میتوان فیلسوف خوب یا هنرمند زبردست گفت ولی اطلاق عنوان شاعر بر آنها خطاست . زیرا شاعر در پی آن نیست که حفایق طبیعی و موجود را کشف کند و کارش آنستکهاز کردار و پندار آدمی تقلید کندوخوانندگان یاشنوندگان شعر رابدینوسیله بحالت و طرب در آورد . گذشته از این غرض از سرائیدن شعر و باهمیتآن پی نبردهاند محظوظ دارد ، پس اگر موضوعات و باهمیتآن پی نبردهاند محظوظ دارد ، پس اگر موضوعات علمی و فنی با شعر سازگار باشد باید گفت وظیفه شعر ایجاد تفریح خاطر نیست یا برای مردم عادی گفته نمیشود و منظور از آن تعلیم آن کسان است که بقواعد و دقیایق علوم و فنون

کاستلوترو نسبت بمسئله مشابهت تاریخ و شعر نظری مخصوص دارد و می گوید این دو فن در بسیاری از جهات با یکدیگر همانندند اما نمیتوان آن دو را از همه حیث یکسان دانست ، زیرا شعر مانند آن است که از تاریخ پیروی می کند با این تفاوت که تاریخ از واقعات حتمی و مسلم سخن میگوید و شعر با وقایعی سرو کار دارد که همه در دایره احتمال و امکان میباشند . پس وظیفه تاریخ آنست که بحقایق مسلمه توجه کندو از احتمالات و آنچه نزدیك بیقین و آنچه وقوع آن لازم است بپرهیزد ولی شعر باید لزوم و قریب بیقین بودن وقایع را در

ذهن خوانندگان مسلم بسازد و با حقیقت بدان کیفیت که مورخ طلبکار آن است توجهی ندارد .

نکتهای که باید در نظر داشت این است که این سخن سنج نامدار مانند دیگر سخن شناسان دوره تجدد علمی وادبی اروپا در تصور حقیقت مطلق باشتباه رفته و آنرا با حقیقت محسوس مساوی گرفته است و آنچه از دایره حقایق محسوس خارجاست، هر چند قانون احتمال و لزومنیز شامل آن باشد حقیقت نمیداند.

بالجمله از نظر این ارتباطی که کاستل و ترومیان شعر و تاریخ قائل است بانظر ارسطو درمسئله تمامیت و وحدت داستان ـ های ادبی اختلاف عقیده دارد و نظرش اینست که داستان ادبی ممكن است مانند تاريخ بدون مقدمه وناتمام باشد چنانكه مى ـ گوید: در هنگام داستانسرائی هیچ اجباری نیست که داستان آغاز و یایان و میانهای داشته باشد بلکه توجه داستانسر ا باید همواره باین نکته معطوف باشد که منظور اصلی از گفتن داستان بدست آید و این منظور آنستکه شنوندگان از وقایعی که امکان وقوع آن موجود ولى عملا ييش نيامده باشد محظوظ شوند . یس در نظر کاستلوترو قانون وحدت ارسطو از خروریات اساسی شعر نیست و تنها نمایندهٔ هنرمندی و مهارت گویندهٔ شعر میباشد و از همین روی در شرح نظر ارسطو که گفت شعر از تاریخ فلسفی تراست میگوید مقصود استاد یونانی این است که كار شاعر از مورخ بدين كيفيت فيلسوفانه تراست كه در ايجاد آن فکر و اندیشه بیشتر بکار رفته است زیرا خلق و ابداع وقایع قابل وقوع از نقل وقایعی که عملا رخ داده است دشوارتر و هنر مندانه تر است.

تمام سخن سنجان دورهٔ تجدد علمی و ادبی اروپا بحث خویش راجع بوظیفه شعر را باین دو مصراع معروف هراس رومی آغاز میکنند که گفت:

وظیفه شعر در نظر سخن سنجان دوره رنسانس

«من بدین ر اضیم که شعور خویش را در هنگام انشاد شعر از کف ندهم.

و وظیفه من این باشد که ذوق تو خواننده را تیزتر بسازم (۱).»

مفهوم این شعر چنانکه مشاهده میشود روشن نیست زیرا نمیتوان منظور هراس را بواقعی دریافت که آیا وظیفه شعر را در مسرور ساختن خوانندگان یا در تعلیم و ارشاد آنها میداند یا آنکه ترکیبی از این سه مقصود را خواهان است و خود این عدم صراحت در ناقدان عصر رنسانس ایجاد اختلاف عقیده کرده است .

دانیه لو (۲) ایتالیائی شعر را بتعلیم و ایجاد سرور موظف میداند و میگوید همانطور که وظیفه خطیب تبلیغ و تحریض کلیف پزشک علاج دردهاست و اگر خطیبی نتواند شنوندگان خویش را بهیجان آورد یا پزشکی درد را درمان نتواند آنان را خطیب و پزشک نتوان گفت، شاعر نیزاگر نتواند خاطری را شاد و نادانی را تعلیم دهد شاعر نیست، اما جز این دو وظیفه شاعر را چیزی دیگر نیز ضرور است و آن این که شاعر باید خودش را نیچه میگوید ایمان داشته باشد او را روحی افروخته و سینهای آتش افروز باید تا سخن گرمش در مزاج دیگران اثر کند و

۱ ــ منظومه فن شعر اثر هراس مصارع ۳۳۳ و ۲۳۳.

آهن سرد نكوفته باشد.

فراکاستروی (۱) ایتالیائی درشرح وظیفهٔ نظر فراكاسترو شاعران اندیشهای ژرفتر و فکری وسیعتر

دارد. او میگوید وظیفه شاعر تنها شادمان ساختن مردم نیست زیر ا مشاهدهٔ چمنهای خرم ، ستارگان نوریاش و زنان زیبا و دلیسند نیز درما مسرتی تولید میکنند یعنی موضوعاتی که شاعر از آنها تقلید میکند بخودی خود شادمانی میآورند. بهمین گونه نهاید تکلیف شاعران را بتعلیم و ایجاد سرور منحصر ساخت ، زیرا بیان خصوصیات کشورها ومردم گوناگون و دقایق علمی و فلسفى و وقايع تاريخي كه بخش علمي شعر را تشكيل ميدهند از کتب علمی و تاریخی و مقالات دانشمندان گرفته شده اند که هم بی منت شاعر بما نکتهای می آموزند و هم شادی بخشند . پس وظیفه شاعر چیز دیگر است و آن اینکه زیبائی اصلی اشیاء را سان کندو توجهش بکمال مطلوب معطوف باشد و این وظیفه را با لطف بیان و سخن زیبا ادا کند تا روح مردم بسوی زیبائی و كمال بگر ايد.

> نظر جيرالدي سين تيو و ماگي

ناقدان دیگر این آمال و آرمانها را عملی نیافته سعی کردند تا بشاعر خدمتی واگذار کنند که انجام دادن آن امکانیذیر باشد.

جیرالدی سین تیوی (۲) ایتالیائی گفت کار شاعراین است که خوبرا ستایش کندو بدرا نکوهش فرماید و ماگی (۳) میگوید هدف اساسی شاعر آن تزکیهٔ نفس و افادهٔ روحانی است و شاعری که موضوعات هرزه و ناشایست را برای گمراه ساختن جوانان بقالب شعر درميآورد به پزشك بي شرم ونابكاري ماننده است که برنجوران زهرهای کشنده وادویهٔ مخدر و معجونهای موذی تجویز میکند و برای خوشگواری از بیرونآن داروهای تباه کننده راباچیزهای شیرین و گوارا آغشته میسازد .

وارچی جنانکه گفتیم شعر را بافلسفه از یك خانواده می شناسد و میگوید هدف همه علوم و فنون اینست که بحیات انسانی، کمال و شادمانی بخسند واگر اختلافی در میان باشد راه وصول باین هدفهاست: فلسفه این مقصود را بوسیلهٔ آموزش بدست می آورد ، فن خطابه این آرمانها را با تحریضو تشویق فراهم میکند . تاریخ منظور غائی را با روایت و سرگنشت بچنگ میآورد و شعر بوسیلهٔ تقلید و نمایش باین هدف عالی میرسد پس شاعر نیز در پی آنست که روح انسان رابکمال و شادمانی معنوى برساند وبايدمطالبي خلق وابداع كندكه آدمى ازخواندن آن آراسته تر وپرهیز کارتر گردد وچون این مهم تعهد گشت فرح وانبساط خاطر يديدخواهدآمد . بعقيدهٔ اين دانشمند شعر از دیگر علوم و فنون در انجام دادناین وظیفه تواناتر استزیرا آنچه میگوید بشکل فرمان و قانون نیست بلکه بطرز مثلونشان دادن نمونه است . وی میگوید برای اینکه آدمی آراسته گردد راههای بسیار هست: ممکن است بانسان بفهمانند که نابکاری چیست و تقوی و آراستگی کدام است واین وظیفهٔ علم اخلاق است ، یا آنکه عملا اگر بدی کرد مکافاتش دهند و هرگاه خوبی از وی سر زد وی را یاداش بخشند و این وظیفهٔ قو انین موضوعهٔ کشور است . طرز سوم اینست که بروی داستان پر هیز کاران را که بسعادت دوجهانی نائل آمدند وناستودگان را که بکیفر كردار زشتخويش گرفتار گشتند فروخوانند واين كارشعر است. این روش در نظروارچی از هر دو طرز دیگر سودمندتر استزیر ۱

تعلیم را با مسرت وحظ روحانی توأم دارد و همه میدانند که آدمی از رنج مطالعه علوم شانه تهی میکند و میلندارد که در همه کار از خوب و بد بنده فرمان دیگری و مطیع قانونی باشد، اما آنگاه که داستان بدکاران و نیکو کرداران را میخواند نه تنها از این مطالعه رنجی نمیبرد بلکه احساس انبساطخاطر میکند و از عاقبت کاراشخاص نیك و بد داستان و کیفروپاداشی که دادگستر روز گار بدانها میرساند متأثر میشود.

پس شعر بحساب وارچی دو وظیفهٔ اخلاقی دارد: یکی آنکه بدی و زشتی را براندازد دیگر آنکه مردم را به نیکی و آراستگی برانگیزد، چنانکه درداستان «کمدی خدائی» اثردانته این معنی آشکار است، زیرا در خواندن کیفر بدکاران احساس میکنیم که باید از بدی دورگشت و مطالعهٔ پاداش خوبان که از همه نعم فردوس بهر ممندند ما را به نیکی برمی انگیزد.

مین ترونوی (۱) ایتالیائی گذشته از وظر مین ترونو وظیفهٔ تعلیم و

ایجاد سرور روحانی وظیفهٔ دیگرینیز بدان افزوده ومیگوید:
کار شعر تنها آموزش مردم و تهیهٔ نشاط روحانی نیست بلکه
باید بعضی احساسات را در خواننده بهیجان آورد و روح آدمی
را به تعجب و تحسین نسبت باعمال نیك وادار سازد، زیرا ممکن
است در داستانی پهلوانی رابما بشناسانند که دارای همان کمال
معنوی که آرزوی همگان است باشد ولی اگر شاعر نتواند ما را
بستایش و تمجید آن پهلوان محرك شود شعر وی بی فایده و
ناسودمند خواهد بود . خطیب و فیلسوف و مورخ به تعهد چنین
وظیفهای ملزم نیستند ولی شاعر اگر در انجام دادن آن ناتوان

<sup>1</sup>\_ Mintruno

باشد اورا شاعر نميتوان گفت.

یس شعر تنها عبارت از بیان حسن وقبح اشخاص و نتایج مترتب برآن نیست بلکه باید در ذهن خواننده آرزوئی بوجود آورد که بجای پهلوان داستان باشد و این بمثابهٔ آنست ک شاعر بطور مستقیم بایجاد سرشتهای نیك پرداخته باشد ، زیر ا بدون آنکه سخن در عیب بدی یا مدح نیکی گفته باشد نمونههای كامل خوبان و بدان را پيش چشم خواننده يا شنونده ميآورد و خود هوشمندانه بکناری میرود واثر هنر خویش رادر دیگران مشاهده مىنمايد .

نظر مین ترونوی ایتالیائی را سر فیلیب نظر فيليپسيدني سیدنی (۱) دانشمند بزرگوار وجوانمرد

انگلیسی با بیانی بسیار شیوا دررسالهٔ معروف خویش موسوم بدفاع ازشعر (۲) چنانکه سزاوار اوست تشریح نمودهاست آنجا که میگوید:

«درجهان انسانیت هیچیك از فنون ظریفه یافت نمیشود که شالده و اساس آن برآثارطبیعت متکی نباشد وبراستی که هیچیكازفنون بدونآن صورت پذیرنیست و مانندآن است که هریك ازهنرمندان با عناصر وموالید طبیعت بازی کرده ویردهای از آثاروبرا نمایش میدهند . ستاره شناس باختران آسمان نگریسته نظام طبیعی ومداروحرکت آنها را معلوم میکند . مهندس و ریاضی دان درمقادیر و کمیت مشغول مطالعه است ، موسیقی دان همآهنگی اوتار وپردههای آلات طرب را با طبیعت وغریزهٔ انساني مي سنجد . عالم طبيعي اسمش معرف كاراوست . فيلسوف اخلاقی پایه مباحث خویشرا بر فضایل و رذائل طبیعی و

شهوات بشری میگذارد و می گوید فرمان طبیعت و دستور اساسی آنرا پیروی کن تا از خطا و زلل بر کنار باشی . قاضی در آنچه مردم در صددانجام آنند و مورخ در آنچه مردم انجام دادهاند مشغول تعمق است . نحوی قوانین طبیعی سخن و منطقی روش طبیعی اندیشه و تعقل را طبقه بندی میکند و بر آنها نام مینهد . پزشك بدن انسان و مزاج و برا بازرسی کرده ساز گاری ادویهٔ طبیعی را با امز جه معلوم میکند . عارف که هر چند در ماورا الطبیعه اندیشه میکند اما در حقیقت پایهٔ تحقیقات وی برطبیعت و تجلیات آن نهاده شده است .

تنها شاعر است که باطاعت و تسلیم دربرابرطبیعت سرفرود نمیآورد و بمدد ذوق خویش طبیعت دیگر وجهانی دیگر میسازد که در آنجا موالید و آثار یا زیباتر و دلانگیزتر از موالید طبیعت هستند یا شکلی و جلوهای نوین دارند . پس شاعر همکار و دستیار طبیعت است و فرمانبر وی نیست .

هرگز درطبیعت نقشی بدان دلپذیری و رنگارنگی که شعرا ساختهاند وجود ندارد . رودخانهای طبیعت مانند انهاری که شاعر میسازد دارای آب زلال و گوارا نیستند . درختان بآن فراوانی میوه نمیآورند . گلها دارای آنهمه نکهت و طراوت نیستند و روی هم مانند آثار دست شاعر دوست داشتنی و زیبا نخواهند بود .

جهان طبیعت مانند مس گداخته وجهان شاعر بدرخشندگی و جلای طلاست . از این بگذریم و بعالم بشریت که طبیعت در خلق و اجاد آن رنج برده توجه کنیم ، می بینیم طبیعت عاشقی پاك نهاد مانند «تیاگنیز» ، دلاوری آراسته مانند «ارلاندو» ، دوستی یکدل و با وفا بسان «پیلادس» و شهریاری دادگر و

درستکار مانند کوروش ، که خامه گزنفون اورا توصیف میکند ویامردی کامل و تمام عیار مانند «انییاس» که ویرژیل رومی ساخته خلق نکرده است .

این کسان را که هوش مبدع شعرا خلق کرده است بریاوه و عبث نباید شمرد و چنان پنداشت که کار طبیعت اساسی وحقیقی وساختهٔ شاعر تصوری وخیالی است ، زیرا عقل بسهولت از پشت حجاب قالب ظاهری این اشخاص فکر شاعر را تشخیص داده و بآنها اهمیتی که شایسته است خواهد بخشید . و اما اینکه در شاعر اساساً فکری بدیع وجود داشته از آنجا معلوم است که آن فکر را با بیانی رشیق و شیوا قالب لفظ داده و خیان خویش را با تعبیرات مجسم ساخته است .

از طرف دیگر خوداین تجسم ونمایش لفظی نیز رویهم تصوری وخیالی نیست که پنداری پایه قصر شعررا برآب نهاده باشند ، زیرا نویسنده تنها درپیآن نیست که کوروشی با همان ابهت و جلال که طبیعت ساخته بجهان آدمیت بدهد بلکه سرآن دارد که کوروشی را بانسانیت نشان دهد که سرمشق و مقتدای هزاران کوروش دیگر باشد یعنی کسانی را که میخواهند بپایهٔ عظمت وی برسند راهبری کند و چگونگی آن وجود را بآنها شناساند.

تصور نرود که مقایسهٔ بین قدرت طبیعت و توانائی شاعر یك نوع سبکسی و کوته نظری است وذوق بشری و چیره دستی طبیعت را با یکدیگر مانند کردن خطاست ، بلکه در این مقایسه عظمت و قدرت آن خداوندی آشکار است که آدمی را مانند خویش خلق فرموده و اورا برسایر مخلوقات برتری بخشید تا این برتری را بوسیلهٔ بیان و نطق خویش بزیان شعر و ادب

بجهانیان نشان دهد و با همان ذوق آسمانی خویش از طبیعت در خلق زیبائی و جمال پیش افتد .»

ماین سخن پرشور دانشمند انگلیسی مین ترونوی ایتالیائی نکته دلکشی می افزاید و میگوید «اگر شاعر را باید آموزگار و مربی مردم در پرهیز کاری وعفاف شمرد پس ناچارباید شخص وي را متصف به عفت و پاكدامني خواست تا آنچه ميگويدبا آنچه میکند یکسان باشد و سخنش در مزاج شنوندگان مؤثر افتد. معبارت دیدر چون شاعر باید بهمه علم و هنری آشنا و بهمه اخلاق نیك دمساز باشد پس باید خود اورا نیز مردی حکیم و آراسته دانست وویرا دانشمندی شناخت که بر زبان و نیر وی الفاظ و معانی مسلط است و نه تنها باید از وی نیکی و تقوی و دیگر فضایل را انتظار داشت بلکه باید آنر ا که در آزمایشهای اخلاقی خوب ازآب بیرون نمیآید ازجرگهٔ شاعران واقعی بیروندانست. این فکر تازه و تأکیدی را که دانشمند ایتالیائی در وظیفهٔ مقدس شاعران مي كند ميتوان كليد همه مباحث سخن سنجان قرون بعد دانست ، زیرا چیزی نگذشت که همه ناقدان بصیر آنچه را که افلاطون ویژه فیلسوفان میدانست و آن خصالی را ک لازمه خطبای بزرگ میشمرد بشاعر بخشیدند و خدمتی را که از فیلسوف و خطیب انتظار میرفت از وی خواستند و این وظیفه تا امروز بردوش شاعران تحميل گشته است.

اما کاستل و ترو ایتالیائی که شرح وی رفت بوظیفه آموزگاری شاعر آن قائل نبود و میگفت :

شعر نه تنها برای ایجاد مسرت سرائیده میشود بلکه باید همه مردمی که بزبان شاعر سخن میگویند حتی عوام را محظوظ بدارد . این سخن پرمعنی را بسیاری از سخن سرایان پذیرفتند

چنانکه درقرن هیجدهم کلریج (۱) شاعر و سخن سنج معروف انگلیسی (که دربابعقاید وی بتفصیل گفتگو خواهد شد) گفت شاعر لازم نیست اطلاعات علمی کامل داشته باشد ، آنچه ویرا ضروراست اینست که دربکدم بتواند خاطر شنوندگان را مسرور بسازد و دلرا دربرشان بوجد آورد .

تورکواتوتاسو (۲) نسبت بشعر عقیدهای نظر تاسو ایتالیانی کلی تر و معنوی تر داشت . خلاصه نظروی

اینستکه میگفت این جهان پهناور که دربرابر دیدگان ماست زیباست زیرا جمال برقی است که از کانون جمال یزدانی برکیهان وعالم وجود تافته است . پسادبیات باید همت براین بگمارد که بطبیعت نزدیك شود واین جمال آفرینش را توصیف کند . اما لازمه زیبائی سودمندی نیست زیرا سود زیبائی عارضی واعتباری است و تنها زیبائی مطلق مایهٔ شادمانساختن هرصاحب نظری است چنانکه بخوبی مطلق نیزهر کس شیفته و مشتاق است .

اما جمال بمثابهٔ گل یا میوه ایست که بر درخت خوبی میروید و میتوان آنرا محیط دایرهای دانست که مرکزشخوبی محض ومطلق باشد واز اینروی شعر که این زیبائی را نمایش میدهد از جمال ظاهری جهان وجود تقلید مینماید و منظورش راهنمائی دیگران در عالم حیات وغایت آرزویش ایجاد مسرت است واین ایجاد مسرت از لوازم شعر است زیرا از یکسوی هدف اصلی شعر است واز سوی دیگر تولید سرور از وسائلی است که در اختیار شاعر نهادهاند تا شعر را درسی دلنشین و سودمند بسازد وزمزمهٔ محبت طفل گریز پای مکتب اخلاق را بحوزه تعلیم سخن گستر بیاورد. هرگاه این نظر را باشعار پهلوانی برابر

کنیم می بینیم که این اشعار از یك طرف تقلیدی از اعمال و کردار مردان بزرگ واز طرف دیگر توصیف ملكات وسجایاست و جنبهٔ تقلیدی آن مایه مسرت روحانی و جنبهٔ توصیفشوسیلهٔ تعلیم وارشاداست. اماچونافكار پیچیده ودشوارفلسفی ندر قمایهٔ شادمانی روح مردم است وسر و كارشاعر نیز تنها با مردمدانشمند وخرد پژوه نیست ومردم عامی راهم دربرابر خویش دارد پس شاعر نیز مانند خطیب باید سخنی بگوید که اگر حتما پسندخاطر مردم عامی نشود دست کم قابل فهم آنان باشد . گذشته از این پوشیده نیست که مردم بانصراف طبع بمطالعهٔ مسائل مشکل رغبت نمیکنند ولی شعر از نظر شادمانی و مسرتی که ایجاد میکند بامزاج آنان سازگار میآید وخواه و ناخواه بآنها تعلیمی میدهد. از ابن جاست که شعر از مؤثر ترین روش های آموزش میگردد و شاعر گرانبها ترین آموزگاران و مریبان بشری می شود .

نظر جانهرینگتن در مقدمهای که هرینگتن (۱) برترجمه داستان منظوم اریوستوی (۲) ایتالیائی موسوم به اورلاند وفیوریوزو (۳) نگاشته

بخشی را به دفاع از شعر اختصاص داده است . وی میگوید وجه امتیاز شعر بردیگر آثار ادبی این است که اولا شعر تقلید از کارهای بشریا افسانهای است که ازحقایق زندگی ساخته شده و ثانیا بحر و آهنگ در آن بکار رفته است . نسبت بمسئله تقلید که روح مطلب است هربنگ تون میگوید : «علمای روحانی و پیشوایان کلیسای روم مطالعه و تحقیق درباب انسان و دانش ویژه ویرا بیهوده و برعبث دانسته اند ، زیرا اینها میگویند علم

<sup>1</sup> Sir John Harington

Y- Ariosto

باید آدمی رابخدا شناسی ووصول بحقیقت کلی راهبری کند و تعمق و مطالعه در چگونگی مدارج وصول باین حقیقت عمر گرانبهای انسان را تلف میکند، زیرا مراحل تکامل روح کهاز جمادی مرده و نامی میشود و آنگاه بحیوان و پس آنگاه بانسان سر میزند بنفسه دارای قدر واهمیتی نیستند و علوم رسمی که سر بسر قیل وقال است و توجه مارا بانسان و کردار وی معطوف میدارد واز وصول بذروهٔ کمال جلوگیر میشود از دمدمه های شیطان است که باید از آن پرهیز کرد » . اما در نظر هرینگتن شعررا باید از این حکم کلی خارج کرد زیرا شعر بکی از بزرگترین وسائل تعلیم خداشناسی و تحریض آدمی در جستجوی حقیقت است و شعرا آموزگاران و راهنمایان مردم عامی و کودکان مکتب حکمت و فلسفه اند که باطفلان نوخاسته بزبان خودشان سخن میگویند و میل بخداشناسی و حقیقت جوئی را با رفق و مدارا میگنید را نها آروز و میکنند .

کرنلیوس اگریپا (۱) از مشاهیر علما و حمله اگریپا برشعر طبیعی دانان اروپا (۲) در شعر چهار عیب و جواب هرینگتن اساسی بافته بود و می گفت: اولا شعر

دستگاه دروغ پردازی است و هرچه دروغ ترباشد لطف آن بیشتر است. ثانیاً شعر مایه مسرت و انبساط خاطر نادانان و تهی مغز ان است. ثالثاً شعر مایه ایجاد خطایا و اشتباهات فلسفی و عقلی است. رابعاً شعر آدمی را بسبکسری و هوسرانی راهبر است. هرینگتن

<sup>1</sup>\_ Cornelius Agrippa

۲ ــ این کرنلیوس اگریپا دانشمندی است کــه مــوضوع درام معروف «فوست» گوته آلمانی و مارلو انگلیسی واقع شپه است که دین و ایمان و روح خویشرا دربرابر فهم اسرار آفرینش وخواص اشیاء واجسام شیطان میفروشد .

در پاسخ این ناسز ا میگفت: هرشعر خوب دارای سه گونه معنی و مفهوم است . نخست معنی تحت اللفظی و آشکار آنست . دوم معنی اخلاقی و فلسفی آن است که در زیر حجاب الفاظ نهفته است ، سوم معنی حقیقی و واقعی آن است ، زیرا هر داستانی که ظاهر آن دروغ جلوه میکند در باطن نمایش امر واقع شده ای است که شاعر از آشکار ساختن آن تن زده و آنرا در لباس افسانه در آورده است . پس آنچه در مفاسد شعر گفته شود بیك جنبه یعنی جنبهٔ تحت اللفظی آن متوجه میشود که از دو جنبهٔ دیگر ناچیز تر و کم اهمیت تر است .

نظ*ر* فرانسیس بای**کو**ن

فرانسیس بایکون فیلسوف نامدار انگلیسی که بواقعی پدر فلسفه جدید لقب یافتهاست با بیان هرینگئتن موافقنبود و هرچند

تصدیق میکرد که افسانه های منظوم چندان بی معنی و سراپا دروغ چنانکه اگریپا میگفت نیست اما بهیچ وجه معتقد نبود که شاعر نخست درس اخلاقی در نظر گرفته و پسآنگاه آنرا بشکل افسانه درآورده باشد، بلکه میگفت شاعر در آغاز کار جز نقل افسانه چیزی در نظر ندارد و نکته اخلاقی یادرسی که در آراستگی در ضمن شعر بکسان میدهد در مرحله دوم پیش آمده است و شاعر بمنظور آموزگاری قلم بر نگرفته است.

بایکون نظر خویشرا نسبت بشعر در کتاب فلسفی معروف خود موسوم به پیشرفت دانش (۱) باصراحت و دقت منطقی بیان کرده و چنین گفته است :

«شعر بخشی از دانش است که با الفاظ و ترتیب و تنسیق آن مربوطاست. شعر درقسمت اختیار و تنظیم الفاظ مقیدو درسایر امور

<sup>1-</sup> Advancement of learning

بسیار آزادوعنان گسته و هر دوحال نماینده تصور و پندار آدمی است و چون تصور تابع قوانین و دچار ناموس حاکم براشیا، نیست هرگاه بخواهد آنچه طبیعت آنها را بایکدیگر مجزاساخته است که باهم پیوند تواند داد وازاین روی مانند دلال یا میانجی است که بر خلاف سنت بین دو تن طرح زناشوئی میافکند و برضد هرقانون و رسمی دو تن را که از دیری باهم پیوستهاند بطلاق وادار میسازد. شعر دو جنبه دارد که یکی جنبه لفظی و دیگر جنبه معنوی آنست ، از حیث لفظ شعر را میتوان یکنوع سبك و سلیقه بیان مطلب دانست که بحث در آن مربوط بفن معانی و بیان می شود. اما از حیث معنی شعر یکی از بخشهای دانش است و چیزی جز یكنوع تاریخ ساختگی نیست که میتوان آنرا بزبان نظم و میر هر دو بیان کرد.

فائدهٔ تاریخ ساختگی اینست که آنچه مغز آدمی تشنهٔ آنست و طبیعت که اشیاء واشخاص را تحت قوانین خود محصور و مقید ساخته آنرا بوجود نمیآورد بوی برساند ، ریرا جهان طبیعت نسبت بجهان روح پستتر و کوچکتر است و تجلیات وی بیز همه اشتیاق و ولع روح را قانع نمیتواند کرد واز همینظر می بینیم که روح آدمی طلبکار بزرگواری کاملتر ، خوبی قطعی تر و رنگارنگی و تنوعی بزرگتر از آنستکه در عالم طبیعت یافت میشود . پس چون تاریخ که شرح حقایق حیات بشراست یافت می دهد ، شعر وقایع واعمالی را خلق میکند که از وقایع طبیعی بزرگتر ومردانه ترباشد . وچون در تاریخ حقیقی پیروزیها و بزرگتر ومردانه ترباشد . وچون در تاریخ حقیقی پیروزیها و بزرگتر ومردانه ترباشد . وچون در تاریخ حقیقی پیروزیها و بنیکی و بنایج و عواقبی را بیدی سرشنها نیست ، شعر یا تاریخ ساختگی نتایج و عواقبی را بلیدی سرشنها نیست ، شعر یا تاریخ ساختگی نتایج و عواقبی را

خلق میکند که باسرشت اشخاص و نیك وبد کردارشان سازگار باشد. بهمین گونه چون تاریخ حقیقی بیان وقایع رابطورطبیعی ومطابق با ناموس عادی علت ومعلول بیان نمیکند شعر همت براین میگمارد که باین وقایع طبیعی یك نوع تنوع غیرمنتظری ببخشد. پس ظاهر امر این استکه شعر با عظمت و جلال وقوانین اخلاقی و شادامانی معنوی قرابتی بسیاردارد واز همین روی از روز گارپیشین شعر را دارای کیفیت ملکوتی دانسته اند زیرا روح را فرو روشن میکند واز نظر اینکه با ظواهر اشیاء عطش روح را فرو مینشاند آدمی راگر انمایه تر میسازد. برخلاف منطق که روح را بقواعد ثابته در اشیاء و معنویات مقید و مقهور مینماید.

از نظر همینهنر که در شعراست واز آنجا که شعر بامزاج مسرتجوی آدمی سازگار است وبا موسیقی نیز آمیزش دراز دارد می بینیم که در تمام ادوار حیات در هرکشوری کهسایر علوم و فنون در آن بیقدر واعتبار بوده است شعر مورد توجه و پسند همگان واقع گشته است .» (۱)

سخن فیلسوف نامدار انگلیسی آغاز اختلافنظری است که سخن سنجان قرن هفدهم بادانشمندان دوره رنسانس در وظیفه شعر پیدا کردند وشرح آن اینکه سخن سنجان دوزه رنسانس چنانکه گفته شد معتقد بودند که داستان یا افسانهای که در منظومهای گنجانیده میشود بمثابه شیرینی یا چاشنی است که بداروی تلخ اندرزهای اخلاقی زده میشود تا طبع انسان از پذیرفتن آن امتناع نکند ، اما طرفداران مکتب کلاسیك جدید یا سخن سنجان قرن هفدهم میگفتند چون غرض از شعر تقلید اعمال انسانی است پسافسانه و داستان وسیلهٔ نمایش این تقلید

١ ـ كتاب پيشرفت علوم. كتاب دوم، باب سوم، فصل چهارم.

است وهرچه این افسانه باکردار ورفتار آدمی بیشتر شباهت داشته باشد درجهٔ توفیق آن در تعهد وظیفهای که بشعر محولشده بیشتر خواهد بود ، پسافسانه یا نقشهٔ وقایع مندرج درمنظومهها خود یك منظور غائی و مستقلی است وبرای روشن ساختن یك هدف اخلاقی دیگر آماده نگشته است .

این نظر در آثار بنجانسون (۱) درامنویس نظر بنجانسون معاصر شکسییر بسیار آشکار است چنانکه

میگوید: «شاعر هنرمندی است که کارش خلق و ایجاد وقایع و اسباب کارش تقلید یانمایش این وقایع با زبانی فصیح و موزون و خوش آهنگ است، پسهر کس تنها سخن موزون میگوید شاعر نیست بلکه شاعر کسی است که داستان یا افسانه ای خلق کند و طوری آنرا برشته تحریر در آورد که با حقیقت شبیه گردد زیر ا افسانه و پندار روح و قالب هرشعری است.»

گذشته از این جانسون میگفت شعر و نقاشی با یکدیگر از این نظر شباهتی دارند که هردو تقلید میکنندوهدف اصلی هردو فن ایجاد مسرت و فایده معنوی است اما شعر را از نقاشی باید برتر شناخت زیرا شعر بر روح وقوه درا که ما و نقاشی بحواس ظاهری ما طرب میدهد و جان کلام و دلپذیر ترین نکات فلسفه و حکمت وسیاست در شعر جای میگیرد و از هر هنر دیگر گرانمایه تراست ، زیرا برخلاف دیگر علوم و فنون که آدمی را بعنف یا تهدید به نیکی و ادار میکند شعر مردم را با مسرت خاطر و نشاط روحانی بفضیلت راهبر میشود . پس شعر کارش اینستکه یکرشته قوانین و یکسر مشق جامع و کاملی برای زندگانی با فضیلت و تقوی بدست آدمی بدهد .

<sup>1</sup>\_Ben Jonson

جانسون معتقد بود که شاعر درجلالت قدر کمتر ازشعر نیست ، زیرا باعتقاد او تنها توانائی واحاطه گوینده برمفاهیم والفاظ یا قوانین عروض وبدیع برای اینکه هنرمندی را شاعر بنامیم کافی نیست بلکه شاعر کسیاست که نیکی و بدی رابواقعی شناخته و آنها را بهرشکلی که درآیند از یکدیگر امتیاز دهد و توانائی آنرا داشته باشد کهنیك را دلپسند ودوست داشتنی وبد را نا دلپذیر ونفرت انگیز بسازد واین معنی را بابیانی بسیار شیوا در یکی از آثار خویش بیان میکند آنجاکه میگوید:

«برای من ستایش آن شعری که چنانکه باید ساخته شده باشد آسان است یعنی شعری که حیات جاودان دارد و از سر چشمه فیاض الهی سیراب و متبرك باشد . اگر اشعاری را كه دراین روز گار فراوان سرائیده میشود بدیده عیب جو نی بنگری و در آنها نقصها مشاهده كنى حق باتو خواهد بودزيرا اين اشعار ضعيف و فرومایه و لنگ و ناچیزند و مانند آنستکه پیر ایهای کهنه و مندرس که هزاران وصله ناجور خورده برآنها پوشانیده باشند واز نظر آنکه قوت فکری نخورده اندنحیف ولاغراندام و مردنی جلوه میکنند . اما تواگر میخواهی قاضی باانصاف و عادلی باشی بشعرى توجه كن كه پيرايه ويژهٔ خود بتن كرده و ذوق وهنر آنرا آراسته و فلسفه و ذوق سلیم بدان جانو روان بخشیده باشد و بالاتراز همه آنكه روح آراسته وبزرگوار شاعر كه جلالت قدر خویش را بافکار پست و پلید خاکی نمیآلاید درآن دمیده شده باشد . چنین شعری که زیورش شایستهٔ مفام اوست سزاوار مطالعه رادمردان و شایستهٔ دقت صاحبنظران بصیر و آراسته خواهد بود (۱) . ۵

۱ ـ از درام هر کس سرشتی دارد اثر جانسون.

نتیجهای که از مطالعه سخنان این دانشمندان دربابوظیفهٔ شعر گرفته میشود اینستکه شعر درنظر آنان یکی از بخشهای حکمت و علم اخلاق بشمار میرفت و منظور وفایدهای که برای آن قائل شدند همان تعلیم وراهنمائی مردم در راه ورسمزندگانی بود ووقتی که ایجاد مسرت و حظ روحانی را نیز از وظائف شعر میشمردند میگفتند این شادمانی روحانی نیز از آن نظر سودمند و گرانبهاست که شاگردان مکتب ادبیات یا شنوندگان را برای فراگرفتن نکات اخلاقی آماده میسازد و درسی از حکمت را بوسیلهٔ بازی وطرب بجهانیان میآموزد.

نکات فوق درسخن سنجی وطرز انتقاد آثار ادبی تأثیری بسیار داشت جنانکه روش انتقادی «وارچی» را که شرح آن رفت تغییرداد ودر مسائلی نیز که سرمشق ویرا پیروی مینمودند جرح و تعدیل بسیار کردند ، و «تاسوی» ایتالیائی درسخنرانی که در دانشگاه «پادوا» کرد از روش انتقادی وارچی منحرف گشت .

تاسو میگوید درسخنسنجی دو روش بیش روش انتقادی تاسو نیست : نخست روش سنجش وانطباق است

بدین کیفیت که یك اثر ذوقی را ازنظر وجه شباهت یا اختلافیکه بایکی از شاهکارهای کهنه هم جنس خوددارد میسنجند وازروی این سنجش ارزش آن را معلوم میکنند . روش دوم که تاسو طرفدار آن است روش فنی است وطرز کار دراین روش اینست کند دلائل و موجبات دل انگیزی و نادلپذیری منظومهای را جستجو میکنند و علل آنکه شعری پست و فرومایه و دیگری بزرگ و گرانمایه ، یکی پراز مسامحهٔ فکری ، دیگری پراز رنگ و نگار ، این یك سرد وبیرمق ، آن یك پر طمطراق و رنگ و نگار ، این یك سرد وبیرمق ، آن یك پر طمطراق و

تعقیداست مشخص مینمایند. پسآنگاه در طرزبیان شاعر دقت می کنند تا معلوم شود شاعر از چهنظر گاهی در بیان خود تندی و حدت و چابکی دارد و زمانی سخن با تأنی و آرامی بر زبان میآورد . هنگامی سخن بطور مستقیم از دهان کسان میگوید یعنی از زبان متکلم نقل قول میکند و گاهی بالتفات (که از صنایع بدیعی است) توسل جسته از متکلم بغایب میرود . رویهمرفته سعی سخن سنج در این روش آنست که علت لطف و دلپذیری یا گشت و علل این اختلافات و اضح گردید و این نوع سنجش در انواع گوناگون و نمونههای متعدد شعر بکار رفت در ذهن انواع گوناگون و نمونههای متعدد شعر بکار رفت در ذهن سخن سنج قواعد و اصولی بوجود میآید که نسبت بهمه نوع شعر صدق میکند و قابل خطا و اشتباه نیست و مورد استثناء ندارد و تا این سیار ناقص و ناتمام خواهد بود . »

## فصل پنجم

## سخنسنجي در دوره جدبد

در قرن هفدهم که نتایج افکار ونظریههای علمی و فلسفی آغاز ثمر بخشی کرد و آزمایش و عمل بعقاید و آراء اهمیت و اعتباری بزرگ داد فن سخن سنجی نیز از مباحث در از واختلافات قرون پیشین آسوده گشت و همینکه از میان همه گفتگوها اصولی مسلم و محرز گردید ناقدان اروپا از بحث در اصول و مبادی تن زده همت بر انطباق نوامیس مسلم با آثار ادبی در نظم و نشر گماشتند . بعبارت ساده تر از سخن در باب سخن سنجی کاسته بکار پرداختند و آثار گویندگان را بامحکی که پساز سالیان در از بچنگ آمده بود اندازه گرفتند وارج و بهای هریك را تعیین کردند .

اصل نخست همان نظر ارسطو درباب شعر بود که دردست دانشمندان دورهٔ رنسانس و ناقدان قرن هفدهم منقح گشته جلوهای خاص یافت. بدین کیفیت که بایکون فیلسوف دانشمند انگلیسی با آن دقت نظر و ژرفی فکری که داشت همه افکار قرون را خلاصه کرده و گفت:

عقیده کانت روح منطبق میکند مایهٔ گشایش خاطر و در باره شعر صفای ذهن میشود . کانت دانشمند بزرگ

آلمانی بك قرن پساز بایكون همین نظر راباجرح واصلاحی

میپذیرد و میگوید این آرزوهای روحی که معر از آنها بوجود میآید در حقیقت آرزوی ما درنمایش قصد و علت غائی وجود اشیاء است ، زیرا شعر اشیاء و کیفیات را آنطور نمایش میدهد که قصد خلق و ایجاد آنها روشن شود بدون آنکه یك مقصود یا غرض معینی را مورد توجه قرار دهد . یعنی شعر برای غرض معینی به توصیف یا نمایش اشیاء نمی پردازد ولی بکلمه ای از خامه شاعر فرو نمی چکد مگر آنکه آن کلمه نمایندهٔ همین علت غائی جهان وجود باشد و برما که این عرصهٔ بزرگ آفرینش را از دریچهٔ چشم شاعر مینگریم ثابت شود که در عالم حیات هیچ در مای بر عبث و بیهوده بوجود نیامده و برای هر چیز وظیفه ای نزهای بر عبث و بیهوده بوجود نیامده و برای هر چیز وظیفه ای

هرچه توبینی ز سپیدو سیاه برسر کاری است در این کارگاه این سخن را شللی شاعر انگلیسی یك قرن بعد بعلر زدیگری توجیه میكند و میگوید شعر در مزاج آدمی نفوذ و تأثیر اخلاقی دارد اما یك خلق و سجیه ای مخصوص را بشنوندگان توصیه نمیكند، زیرا اخلاق شریفه همان درجهٔ کمال حیات اعتیادی بشر است که زیبائی و لطف آن بسر حد امكان رسیده باشد و دهنی که حیات و جنبش داشته باشد از تصور چنین کمالی مایه و توشه میگیرد و این تصور را شعر درما ایجاد مینماید . درجهان شعر ما بعالمی و ارد میشویم که احساسات پنهان ما در صدد یافتن منظور از خلق اشیاء و حکمت اخلاقی کردارهاست و این جهان شعر جهانی است اشیاء و حکمت اخلاقی کردارهاست و این جهان شعر جهانی است که می منت توجه باصول و نوامیس مسلم زندگانی معمولی بشر زیبا و دلیسند و جالب توجه است .

اینك باید دید كدامیك از آزمایشهای معنوی انسان وی را بچنین جهان دلپذیر راهبری میتواند كرد . بند توکروچ (۱) ایتالیائی این مشکل را ندین طریق میگشایدکه میگوید راهبر بش

بندتو كروچ

دراین کار همان ذوق صافی اوست که آزمایشهای معنوی راصر فأ از نظر آزمایش و نه از نظر حقیقت یا واقعیتی که در آنهاست میپذیرد. بعبارت دیگر در جهان شعر انطباق آنچه بقالب الفاظ در میآید با حقایقی که در عالم مادی با ما مواجه است شرطنیست بلکه ما از شنیدن آزمایشهای روحی بشر بدون آنکه پای بست تحقیق در راست و دروغ آنها باشیم لذت میبریم واین نکته در تمام حالات و هیجانات درون صدق میکند.

پسآن طبیعتی که شعر ومطلق ادبیات درباب آن سخن گستری میکند طبیعت یا جهانی است که ما باولع و عشقی هرچه تمامتر آرزومند آنیم و در عالم تصور شاعر چنین جهانی را که خواسته ایم پیدا میکنیم و همین کشف ، هوس تشنه ما را سیراب می سازد . در این جهان تصوری آنچه بیشتر از هرچیز آرزومند آنیم وجود نظم و قانون است و بهراثر ادبی اعم از داستان یا افسانه یاغزلهای عاشقانه یا منظومه های قهرمانی که بنگریم می ببینیم محرك اصلی ما در دلپذیریافتن آنها چیزی جزاین نیست که این آثار جهانی را وصف میکنند که از نعمت نظم و ترتیب برخوردار است و و قایع و حوادث حزن انگیز یا مسرت بخش آن مانند رشته زنجیر بیکدیگر متصل است و صالح و طالح که متاع خویش را در این بازار میفروشند باندازهٔ عمل خویش نان میخورند و آن حکم ازلی که حافظ میفر ماید در کار گلو گلاب شده و یکی را شاهد بازاری و دیگری را پرده نشین کرده است مستنی یکی را شاهد بازاری و دیگری را پرده نشین کرده است مستنی برحکمتی است و بدون علت صادر نگشته است .

<sup>1</sup>\_ Ben detto Croce

لانگینوس و انتقاد از سبك شعر

اصل دوم که پسازدورهٔ رنسانس موردتوجه واعتبار گشت ودر اهمیت و عظمت تأثیر باقانون ارسطو همسنگاست مسئله سنجش

سبکهای شعری است . اساس این کار رسالهایستکه تألیف آنرا بیکنفر یونانی موسوم به لانگینوس منسوب کردهاند . این رساله که به «نظر لانگینوس درسبك فاخر» (۱) موسوم است بزبان یونانی نگاشته آمده واز کارهای ادبی قرن اول میلادی است وظاهراً قدما و دانشمندان قرون وسطی از وجود آن آگاه نبودهاند و تاسال ۱۹۵۶ که نخستینبار بانگلیسی ترجمه شده و انتشار یافته است کسی بآن توجهی نداشته است . عنوان این رساله انتشار یافته است کمی با بحث کلی درباب صفت «متعالی» یافاخر بدان کیفیت که دراصطلاح امروز از این کلمات افاده مقصود بدان کیفیت که دراصطلاح امروز از این کلمات افاده مقصود میشود ندارد ، بلکه غرض نگارنده نامعلوم این رساله آن بوده است که درباب آن سبك یاطرز تعبیری که کلمات عادی و معمولی

گرکسی وصف او زمن پرسد بی دل ازبینشان چهگوید باز عاشقان کشتگان معشوقند بسرنیاید ز کشتگان آواز و مولانا جلال الدین محمد نظایر این تعبیر را در مثنوی خویش فراوان دارد که بیت ذیل نمونه آنهاست :

منچه گویم یك ركم هشیار نیست وصف آن یاری كه آنرا یارنیست

است که از نظر استعمال میتوان آنرا «متعالی» یا «عالی» یا «والا» ترجمه نمود ، است که از نظر استعمال میتوان آنرا «متعالی» یا «عالی» یا «والا» ترجمه نمود ، اما دشواری این است که اروپائیان این کلمه رابرای بیان آن وصفی اختصاص داده اند که از هر حد و اندازه ای درگذرد و در حوصله هیچ مقیاس وانگاره ای درنیاید. یعنی آنچه راعربها «یدرك ولایوصف» میگویند اروپائیان همان را بااین کلمه اراده میکنند و این صفت که بخدایتعالی نسبت میدهند گاهی بشعری نیز که از حد توصیف خارج باشد می بخشند . مفهوم این معنی را سخن گستر استادشیرازی در قطعه ای در گلستان آورده است آنجا که میفر ماید:

را متعالی ساخته و بآنها مفهوم ونیروئی بیشاز حدود اعتیادی میدهد بحث کند ویك رشته قوانین واصولی که سرمشق هنر\_ پژوهان باشد بدست بدهد .

این نویسنده (که از نظر اختصار و تسهیل وی را همان لانگینوس می نامیم) نخستین دانشمندی است که در ادبیات به سنجش و تطبیق آثار پرداخته واز آنجا که بزبان عبری و لاتین نیز آشنائی داشته است این مهم را باشایستگی بسیار انجام داده است . نکته ای که در طرز تحقیق این دانشمند بمثابه گوهری فروزان می در خشد اینست که لانگینوس سبك راخاصیتی اصلی یافته و آنرا ملاك سنجش آثار قرارداده و از جمله آرایش ها و تصنعات هنرمندان بالاتر تشخیص میدهد . در نظر لانگینوس سبك کشاف روح و معنی شعر و نمایندهٔ زباندار شخصیت گوینده است واین اوست که گفته است «سبك و خداوند سبك یکی است» (۱) و گفته وی تاامروز زبانزد همه ناقدان هوشمند گشته است .

اما ذوقادب شناسی لانگینوس باین حد راضی نبود و مطلب را باهمین یك جمله پر معنی و سربسته که ناگزیر مایه اختلاف نظر سخن پژوهان میگشت ختم نکرد و در توضیح آن گفت چون هر کس در تعهد کاری یکنظر و ذوق مخصوص دارد پس کارانجام یافته بعدد آن کسان که بدان اشتغال داشته اند گوناگون جلوه خواهد کرد و این جلوه های مختلف بااین سبكهای متمایز هریك مهان ده و مظهر شخصیت صاحب آنهاست .

<sup>1-</sup> Le style c'est l'homme

شرايط ايجاد سبك فاخر

لانگینوس سعی کرده است که علل اختلاف سبکها و آنچه در شاعر وشعر برای ایجاد سبك فاخر باید جمع شود بدست دهد و

نقشه ای پیش روی آن کسان که میخواهند دارای چنین سبکی بشوند بگذارد واین طرح هرچند از نواقص و معایب آسوده نیست امابسیار سزاوار توجه واندیشه است : وی میگوید منبع و ریشه سبك متعالی یافاخر ، عظمتاندیشه ، امیال بزرگ وشدید وتوانائی گوینده دربکار بردن الفاظ و تعبیراتی است که بااین عظمت اندیشه و میل شدید سازگار و مبین آن باشد . اگر این سه شرط جمع آید یك سلسله قوانین و اصولی را میتوان مدون ساخت که سند قطعیت واستحکام آن ، گفتار استادان نامدار باشد وسرپیچی از آنها گناه غیرقابل بخشایش ادبی بشمار آید و بهیچ راهی نتوان از گناه مخالفت باآن اصول چشم پوشی کرد زیرا گناهی است که دربرابر لطف و کمال شعر از گوینده ای سرزده است .

لانگینوس تصدیق میکند که نوابغ سخنرا (یاکسانی مانند حافظ که گفت :

قانون ادب و نوابغ سخن

حسد چهمیبریای سست نظم برحافظ قبولخاطر ولطف سخن خداداد است)

نباید بقواعد مدونه ادب ملزم ساخت ، اما این آزادی که بصاحبان ذوق خداداد میدهند ذرهای از قطعیت قوانین سخن نخواهد کاست ، زیرا خطا درهمه حال خطاست واگر نابغهای آنرا مرتکب شود صواب نمیتوان پنداشت . نهایت از نظر آن هیجان ونیروی فعالی که در نوابغ هست گاهی آثاری از خود بروز میدهند که سودمندی آن بمراتب بیشتر از فایدهای است

که از سخن پژوهان مشکل پسند و آنها که از دائرهٔ قانون قدمی فراتر نمی نهند عاید جهان انسانیت میشود وازهمین روی میتوان گفت که برای نوابغ خطر تخطی از دوق سلیم موجود نیست ، باوصف این همه در نظر لانگینوس گوینده ای که آرزومند آن باشد که از دوق خداداد خویش بحد کمال بهره ور شود نباید نسبت بقوانین موضوعه ادب لاقید باشد و از طرز بکار انداختن این موهبت دوقی که عقل و منطق آنرا تجویز میکند تن زند .

دانشمند یونانی میگوید ، برخی از متفکرین معتقدند که نیروی خلاق یکی از موهبات طبیعت است ودراین سخن شکی نیست ، زیرا بخت بلند و قوه مبدع را دربازار بکسی نمیفروشند، اما همانطور که برای بهره برگرفتن از بخت بلندآدمی نیازمند آرزوهای عاقلانه و تجربهٔ جهان دیدگان است ، شاعری که لطف سخن را خداداد دارد نیز باید بوسیلهٔ توجه و تعمق در قوانین ادب از این قریحهٔ فطری بزرگترین سود معنوی برگیرد وطوری نکند کهآب این چشمه فیاض و بابر کت بزمین شوره که سنبل برنمیآ ورد سرازیر شود و بجای آنکه ازباران ذوق سیال کهدر لطافت طبع آن خلاف نیست برای رستن لاله در بوستان استفاده کند آنرا برای پرورش علفهای هرزه بکاربرد .

درقرن هفدهم این نظر تازه راجع بشعر بتدریج قوت گرفت زیرا در مقابل عقیدهٔ دانشمندان دورهٔ رنسانس که شعر را یک نوع هیجان آنی وغیرقابل تعلیم و پرورشمی شناختند بن جانسون انگلیسی و طرفداران مکتب وی گفتند شعر کامل آنست که نیروی خلاق با تمرین و آزمایش بسیار و پساز اندیشهٔ عمیق و فراگرفتن همهٔ قواعد و اصول فن ادب آنرا انشاد کرده باشد و این مکتب

تازه که مقرش در فرانسه واستادش بوالو (۱) فرانسوی بــود اعتباری بسیار یافت .

این مکتب نوین شعر را از دوجنبه مختلف مورد دقت قرار میداد: نخست از نظرنوع نوع و خاصیت شعر و آن بدین کیفیت بود که میگفتند

هر شعری که سرائیده میشود باید جزو یکی ازانواع مسلم ازدرام یا منظومه پهلوانی و نظائر آن در آید و هریك از این انواع را با حدود قطعی ممتاز میساختند و هرشعری را که میخواستند بمقام سنجش در آورند بدو آاز نظر این طبقه بندی بدان توجه میکردند واگر دارای شرایط مسلمه یکی از انواع شعر نبود آن را سز اوار سنجش ندانسته ناچیز و بی اهمیت میگفتند و با بدگمانی بسیار بدان مینگریستند . بعبارت دیگر اساس تشخیص شعر و خوب و بد را منطباق آن بایکی از انواع مسلم شعر می شناختند و میگفتند در ام زیباترین و هنر مندانه ترین انواع شعر و منظومه های پهلوانی در ام زیباترین و شرفترین و سیله نمایش خرد و عمق اندیشه آدمی است .

دوم ازنظر خاصیت شعر بود و میگفتندهریك از انواعشعر خواص بارزی داردواگرشعری غنائی یاپهلوانی جامع تمام آن خواص نباشد ناپسندیده و مردود است ، ازاین گذشته اعم ازاینکه وظیفهٔ شعر تعلیم یاارشاد یا ایجاد سرور در ذهن خواننده باشد باید این وظیفه را باخواص معینی که دریکی از انواع شعر موجود است انجام دهد مثلا اگراین ارشاد را بوسیله شعر پهلوانی تعهد کرده است جز تعلیم آراستگی و نجابت درسی ندهد و بهجو

<sup>1</sup>\_ Boileau

یا طیبت وامثال آن که مخصوص انواع دیگر شعراست نگراید. ناقدان قرن هفدهم باین دونظرکلی یعنی لطف نوق نوع وخاصیت شعر اکتفا نکرده اصلبسیار

دشوار و مبهم لطف دوق را نیر شرط امتیاز شعر قرار دادند اما ذوق چیزی نبود که بتوان آنرا تحت حدود و قواعدی درآورد وقطعیت و کلیتی که شایستهٔ اصول مسلماست بآن بخشید، زیرا ذوق شاعران وناقدان و دیگر مردم دانشمند یکسان نیست وهرنوع انحصاری که بدان بدهیم وتراوش های آن را از نظر قانونی که وضع کرده ایم خوب وبد کنیم مایه گمراهی واشتباه خواهد بود ودر حقیقت بزرگترین نقس روش انتقادی قرن هفدهم همین الزام عجیباست که منطق و عقل سلیم خطای آنرا واضح میکند، زیرا اثر شاعری را مطالعه کردن وازاین مطالعه اصول كلى راجع بسبك وطرزكار آن شاعر بيرون کشیدن و آنگاه بعضی از قطعات همان شاعر را در مقابل این قوانین محکوم کردن بیدیهه عقل غلط است و همان قطعات یا افکاری که با قوانین ساختگی ماساز گار نمی آید نمایندهٔ ذوق و شخصیت شاعر خواهد بود . زیرا این شخصیت و ذوق باید از مجموع آثار فکری وی معلوم بشود وهر استثنائی که در آثار وی نسبت بقانون ساختگی خود بنگریم باید مارا بخطای آن قانون ملهم كند نه باشتباه يا لغزش گوينده . "كنشته از آن وضع چنبن اصول ونوامیس همواره برای ناقد سودمند وبرای آنکه مور، خرده بینی قرارگرفتهاست مایه ضرر وخسراناست ، زیرا خلق و وضع قانون چندان دشوار نیست وهرگاه کلیت نداشته باشد وبي ملاحظه موارد استثنائي وضع شود ميتوان آنرا وسيلة محكوم ساختن هريك از مفاخر ادب قرارداد.

نخستین کسی که از این الزام سرباززه واز دریدن انگلیسی شاگردان گریزیای این مکتب گشت جان

دریدن(۱) شاعر دانشمند انگلیسی است که باهمه اطلاع و تبحری که درادبیات داشت راضی نشدکه در سنجش آثار ادبی تنها به قطعات گر انبها و خالد توجه نماید ، بلکه همت بر این گماشت که هراثری را ازآغاز تاپایان مطالعه کند واز مجموعه افکار هر سخن گستر نظری نسبت بطرز هنرمندی وی انخاذ نماید . این گویندهٔ بزرگ میگفت: سخنسنج هرگز نباید بگوید که یك اثر ادبی را حتماً باید دوست داشت ، بلکه باید همه قدرت اندیشه و خرد خویش را به پیدا کردن علل وجهاتی که اثری پسند ذوق سخن شناسوی واقع شده بگمارد ، یعنیاز آنچه قوانین موضوعه وی را بدوست داشتن آنها ملزم کر دهاست در گذشته و بآنچهخو د بدانها شیفته و فریفته است توجه نماید و معلوم کند آیا دلائلی برای تغییر عقیدهٔ وی دراین شیفتگی هست یانه . دریدن میگفت نباید برخلاف ذوق مردم برای آنها سلیقهای انتخاب کرده وخود نیز هرگز باین سرفرود نمیآورد که دیگری بادلائل وبراهین بوی درس سلیقه وذوق بدهد ویا پسندهای خویش را در آستانهٔ دانش وسلیقه دیگران قربانی کند واین نکته راکه از شرایط سخن سنج گرانمایه واستاد است همواره رعایت میکرد.

اما دریدن با همه انحرافی که از روش معاصران خویش داشت باز از شاگردان مکتب کلاسیك جدید بشمار میآمد و در هنگام عمل و سنجش از خطاهای دیگران کاملا بر کنار نبودواو بیز برسم انتقادی زمان وسنت گذشتگان پای بست بود وروشوی نیز از عیب تقلید آسوده نبود ، زیرا در همان پسند کردن آثار و

<sup>1 -</sup> John Dryden

کشف علل وجهات آن یك نوع پای بستی مخصوصی داشت و سلیقه خودرا قابل انعطاف نمیخواست و تصور اینکه ممکناست شعری در حالی مخصوص بذوق آدمی خوش آید و در حالی دیگر نادلپسند جلوه کند پیشوی قرب و منزلتی نداشت و بعشاق دلباختهای مانند بود که شك و تردید بزیبائی دلبند یا درجهٔ مهر و علاقه خودرا دربارگاه عشق گناه غیرقابل بخشایش میشمارند و چنانکه شاعر عرب گفت دین و ایمان خویش را در آستانهٔ عشق و بانی میکنند و بهر جا خاطر خواه اوست کشانیده میشوند.

در آغاز قرن هیجدهم اصول مسلم سخن الکساندر پوپ(۱) سنجان قرن هفدهم را الکساندر پوپ(۱) پوپ انگلیسی در منظومهای که بنام «مقالهای در

فن سخن سنجی» (۲) معروف است مدون ساخت . این رساله مانند رساله «فن شعر» هراس رومی رسالهای منظوم است که از جنبه شعری سزاوار مطالعه است و تفاوتی که باسایر منظومات دارد اینستکه موضوع آن فن انتقاد است و سراسراز لطف ذوق و توانائی تعبیر و قدرت بیان گویندهٔ آن حکایت میکند و از نواقصی که کتب ادبی از ظرعلمی و فنی دارند نیز آسوده نیست، یعنی گاهی سخنان زیبائی که ارتباط مستقیم باموضوع ندار ددر آن دیده میشود. باوصف این همه از لحاظ سخن سنجی محض ، نیز رساله وی حائز کمال اهمیت است زیرا پوپ نخستین کسی است که عقاید گوناگون سخن سنجان گیتی راگرد کرده و عقاید ارسطو ، اصول لانگینوس ، مکتب بن جانسون و ذوق سلیم و اصل و روش مکتب انتقادی بوالوی فرانسوی را که مبنایش بر تشخیص سلیقه ادبی است در هم و میاز ایرا نوین بدست میدهد .

پوپ میگوید سنجش سخن سهراهنما واستاد بیش ندارد:
استاد نخست طبیعت ، استاد دوم قدمت واستاد سوم عقل سلیماست کهباید بحکم هرسه مطیع بود . اما این اطاعت سه گانه موجب تزلزل عقیدهٔ سخن سنج نیست زیرا فرمان های این استادان مکمل یکدیگرند واز پیروی دستور آنان قوانین کلی واستثنا ناپذیری می توان بدست آورد که تعهد آن آسان واز هر گونه ابهام و تعقیدی بر کنار باشد .

بنظر این دانشمند در مرحله نخست باید بحکم طبیعت رفت وبرای اینکه طرز این پیروی واطاعت را یاد بگیریم باید آثار نظمی ونثری قدما رابدقت مطالعه کنیم ، زیرا قدما راز طبیعت راکشف کرده اند وشعر قدیم با طبیعت در روح و تأثیر یکی است مطالعه آثار قدیم در نوبه خود بمنز له مطالعه تجلیات فن ادب است که مبنای آن بر عقل سلیم میباشد و از دستوری خرد تجاوز نمیکند ودرسی که از مطالعه آثار قدما می آموزیم اینست که شعر را باید تابع قوانین واصولی کرد که خرد صافی تجویز کرده باشد ، پوپ اصل سازگاری قانون خرد و طبیعت را از فلسفه معروف دکارت (۱) فرانسوی که مبنایش بر حکومت خرد است گرفته و میگوید طبیعت و خرد سلیم کیفیتی و احد است که بدو نام در آمده است و اگر در کار طبیعت چیزهائی دیده میشود که با خرد ما راست نمی آید نقص در طبیعت نیست بلکه نقص در فهم و ادر اك

پوپمیگوید شعرای روزگار کهنجهانی را مصورساختهاند که در آن همه کار بمقتضای ناموس خرد انجام می پذیرد وعلت آنهم اینست که اسرار طبیعت پیش آنها آشکار بود و قوانینی را

<sup>1-</sup> Descartes

کهبرای فنادب وضع کردند از قوانین کلی طبیعت اخذ واقتباس نمودند و چیزی بدان از خود نیفز و دند . پساین قوانین از نظر آنکه مأخوذ از طبیعت است موافق باعقل است و اگر تفاوتی بین ادب و طبیعت باشد اینست که ادب و شعر از طبیعت طبیعی تر است ، یعنی از آزمایش های معمولی شر که مظهر جریان عادی طبیعت است بیشتر با قوانین جهان و حود ملایم و موافق است .

آین نظر که طبیعت باعقل یکیاست وطبیعی ترین جلوهٔ آن در شعر است کلید روش انتقادی پوپ بشمار میرود . اما این نظر خالی از ابهام و تعقید و آشفتگی نیست ، زیرا عقاید و نظریات متضاد و مختلف را در هم آمیخته است . واز لحاظ احترام و تعظیم بقدما نیز باهراس که مقتدای این سنت است اختلاف مشرب دیده می شود زیرا هراس از آن نظر قدما را ستایش میکرد که سرمشق های کامل و زیبنده ای در فن ادب پیش روی آدمی نهاده اند . پوپ میگوید قدما را از آن جهت باید ستایش کرد که راز طبیعت را دریافته اند و چون ارسطو شرح دقبق و خردمند انه ای از طرز کار آنان در فن ادب بدست داده است پس روش آنان منطبق بر کار آنان در فن ادب بدست داده است پس روش آنان منطبق بر موازین عقلی است و این سخن کلیت محض ندارد .

علل سوء تشخیص در تشخیص درجهٔ لطف وزیبائی آثارادبی سخن سنجان میکنند ناشی از هشت موجب میداند: نخست

غرور است که حربه نادانان میباشد زیرا چون طبیعت بآنان ذوق سلیم و خرد صافی نبخشیده است این نقصرا میخواهند با پافشاری در عقیدهٔ خویش حبران کنند . اما اگر عقل کدورت این عیب را از آئینه ذهن بر گیرد حقایق مانند روز روشن و آشکار میشود. پس هر گزنباید بعقیدهٔ شخصی خویش اطمینان کنیم و لازم است

همت برفهم نواقص خویش گماشته وبرای کشف آن از دوست و دشمن منت بربم .

دوم علم ناقصاست زیرا آنانکه از اسرار فن مختصری فراگرفتهاند در تشخیص آثار ادبی بسیار خطرناکند. این نکته کردهاست و میگوید:

رایوپ بابیانی بسیار دلنشین و شاعرانه در منظومه خویش روشن «علم ناقص حربهای بسیار خطرناك است . اگر میخواهی ازسرچشمه فیاض ادب عطشروح را تسکین دهی بچند قطر مقانع میاش و تا نفس داری لب از آن بر مگیر زیر ا قطر ات نخستین این چشمه مستی میآورد ولی اگر بقدر توانائی خویش ازاین منهل صافی و گوارا بنوشی خمار مستی نخستین زائل گشته و هشیار خواهی شد . روزی که نخستین شرارهٔ ذوق در ذهنما جستن میکند مانند مستانبر اثیر پریده میخواهیم برفراز آسمان ادب برسيم وذهن ماكه دامنه جولانش نوسعه نيافته هربلندي راآخرين منزل معراج ادبی میپندارد . اما همینکه از نخستین کوهسار فراتر رویم کوهسارهائی بلندتر مشاهده میکنیم که پشتسر یکدیگر قرار گرفته اند و نهایت نمی شناسند، کارما در این مرحله بمسافری ماننده است که تازه بر دامنه کوههای آلب رسیده و از نخستین قله این رشته بالا میرود . همینکه برفراز آن برآمد و یخ دائمی را زیرپای خویش یافت ومعجر ابر را شکافته از آن در گذشت چشم بالاکرده می بیند هنوز آغاز تکایوی او دراین صعود است ودیدن این همه کوهسار که هریك از پشت دیگری گردن کشیده وقلهای برقله دیگر مشرف است چشموی را خیره خواهد ساخت (۱) ».

سوم سنجشى است كه نسبت بقطعات واجزاء شعر ميشود واز نظر کلی منظومهای را بمقام سنجش وانتقاد در نمی آورند. یوپ میگوید باید هرمنظومهای را رویهم بدیده تحقیق نگریست و از اشتباهات خرد وناجبز آن چشم پوشی نمود و چندان پای بست جزئیات بیان گوینده نگشت ، زیرا بقول وی آنچه دل میبرد و آن را زیرائی مینامیم لبان لعلفام یا چشم شهلای دلبندی نیست ، بلکه زیبائی در اتحاد این اعضاء و در لطف و تناسبی است که از مجموع آنها پدیدار منشود که بهیچ عضو مخصوص ربط ندارد، وآنگهی کمال قطعی ببدیهه عقل ممکن نیست و هنوز منظومهای که از هرنقص و عیبی منزه و مبرا باشد بوجود نیامده ودر آینده ایجاد آن نیز ممتنع است . پس در هر اثر ادبی باید بمنظوری که گوینده از ساختن آن داشته ودرجه توانائی وی در نمایش وبیان آن منظور توجه داشت وازاین روی باید بقوانینی که سخن سنجان بسیار گوی وضع کرده و گاهی کل راتابع جزء میکنندبی اعتنائی داشت . برخی بشعر تنها از نظر مضامین آن مینگرند و فراموش میکنند که گاهی زیادی مضمون لطیف از بنیه قطعهای بیشتر و موجب ضعف وناخوشي آن قطعه میشود . چنانکه هر گاه خون یاك كه مایه حیات و اصل صحت است دربدنی زیادتر از اندازه جمع شود مایه رنجوری میگردد . برخی دیگر تنها بسلامت الفاظ و درستی تعبیر اهمیت میدهند و در سبك گوینده دقت میكنند در صورتیکه بیان پیرایهای است که برقامت فکر میپوشانند و تنها لطف آن دراین است که بدان قامت راست آید و بدون تناسب جلوه نکند . پس سخن سنج کسی است که نه از لباس گذشتگان تنها بگناه اینکه بسلیقه روز پسندیده نیست اظهار نفرت کند ونه آنقدر زودباور وسهلالقبول باشد که هر دوزندهای برش تازه

خویش را بربدن وی امتحان نماید . (۱)

چهارم تعصب ناقدان نسبت بمکتب یا شعری مخصوص است چنانکه برخی شیفتهٔ گویندگان بیگانهاند وجمعی بآثار نوین سرخوشند ودیگر آثار را تنها از نظر آنکه بیرون از مکتب معینی است ناپسند میشمارند.

پنجم حب وبغضی است که سخن سنجان نسبت بگوینده ای دارند و این بغض دربر ابر دیدگان زیبائی پسند و جمال شناس آنها تیرگی پدیدار میسازد تا منظومه ای را که در دلپذیری آن سخنی نیست از نظر عنادی که باگوینده دارند زشت و بدون لطف بنگرند.

ششم سنخ فکر وسلیقه ناقدان است که گاهی از نظر آنکه نغمه مخالفی نواخته باشند آنچه رادیگران پسندیده یافتهاند ناستوده میشناسند و چنانکه پوپ میگوید «برای آنکهسخنانشان را از دیگران امتیازی باشد اگر روزی مردم سخنی درست و فکری صواب ابراز کنند عامداً راه غلط میکنند و عقیده مخالف میآورند. »

هفتم بی ثباتی عقیده است چنانکه برخی بامداد لببستایش منظومهای گشودهاند اما همینکه شب فراز آمده است برای آن سخنی جز بنکوهش نداشتهاند.

هشتم حسد است زیرا برخی از آنان که بر فراز کوهسار افتخار ادبی برآمدهاند بر تلاش و کامیابی دیگران حسد میبرند وهمه سعی آنها دراین است که مقام ادبی دیگران را منزلزل کنند تاکسی راباآنان داعیه همدوشی نباشد وبر کوچکترین خطایا و زلل آنان تاخته آنرا گناه غیرقابل بخشایش میشمرند واین نکته

۱ ـ منظومه «مقالهای در سخن سنجی» اثر پوپ از سطر ۲۱۶ تا سطر ۲۳۲

را فراموش میکنندکه خطا شأن بشر وعفو صفتی آسمانی و ایزدی است .

پوپ درباب خشمو کیدهای که بعضی ناقدان نسبت بآثار گویندگان نشان میدهند سخنی بسیار حکیمانه دارد و میگوید:
اگر سخن سنج آش این خشم راکه در نهاد وی افروخته است حاموش نمیتواند کرد شایسته است که لهیب این خشم را بگناه کاران نابکار متوجه بسازد و آنان راکه سخنان هرزه میسرایند و گفتار پلید و چرکین را با هنرمندی ادبی بذهن صافی مردم وارد میکنند مورد عتاب خویش قرار دهد تا جانب عدل و انصاف را ار دست نداده باشد.

دانشمند انگلیسی معتقداست که سخن سنج شرایط سخن سنجی راتنها علم و سلیقه وقوه حاکمه کافی نیست

ونکتههائی باریکتراز مو هست که بی رعایت آنها حق سنجش سخن رابواقعیادا نمیتوان کرد. شرط نخست در سخن سجی آنست کهناقد در همه حال راستی پیشه ساخته واز جاده حقیقت گامی فراتر ننهد و هرگاه حود نسبت بخوب وبد اثری مشکوك اسب لب فرو بسته جانب دلها نگاهدارد و حکم قضا بر ضرر کسی جاری نسازد. دوم رعایت ادب و نجابت است زیرا سخنی راست که با تندی و تلخی گفته آید اثر معکوس خواهد کرد: سوم فروتنی و حیاست تااگر سخنی بر نکوهش اثری گفته آید سخن سنج رامجال پورش بجای باشد و کسیکه در صدد رفع عیب دیگران است در رفع نقص خویشتن توانائی نشان دهد .

چهارم صمیمیت و آزادمنشی است. سخنسنج باید از اندرز رایگاننگریزد زیرا هیچ بخلوامساکی ازبخل فکری نکوهیده تر و گران تر نیست. هرگاهسخن درمعایب اثری میرود باچاپلوسی و

و مجامله حقایق را نباید نهفت واعتماد دیگران را نسبت بخویش بدینوسیله متزلزل نبایدساخت واز ایجادخشم در نهادمردم دانشمند که آثارشان مورد سنجش قرار گرفته هراسان نباید بود زیرا آنانکه قدح بجا را تحمل می توانند از همه بیشتر شایستهٔ مدح رستایشند . اما از متشاعران صاحب دستگاه و توانگر باید ترسید زیرا اینگونه مردم حق خویش میدانند که بی واهمهٔ نکوهش هرچه می خواهند سخنان نادلپذیر وبی اهمیت بر زبان آورده در حوزهٔ ریزه خواران خویش آن یاوه ها راشعر یاسخن پسندیده خونه نهند .

آخرین اندرز پوپ اینست که گاهی لباز عیب جوئی بستن ازهرگفتاری سودمندتراست زیرا بعضی کسان چابکتر از حوصلهٔ عیب جویان سخن نابکارانشاد میکنند وهر تازیانهای که از انتقاد بر آنان نواخته شود مانند تازیانه ایست که کودکان فرفرهای میزنند که هرچه ضربت تازیانه شدیدتر و متوالی تر باشد سرعت دوران فرفره بیشتر خواهد شد.

پوپ نسبت بقوانینی که برای شعرخوب مسلم میداند چندان جامد وغیر قابل انعطاف نبود و این نکته را تصدیق داشت که گاهی کسانی پیدا میشوند که از این قوانین سر کشی میکنند و آن نافر مانی بسیار مغتنم و مایهٔ رونق و آبروی ادبیات است . چنانکه مشاهده میشود این نظر بانظر لانگینوس تفاوت بارزی داردزیرا دانشمند یونانی میگفت خطا همیشه خطاست و عظمت مقام مر تکب از ماهیت آن نمی کاهد ولی پوپ معتقد بود که قوانین موضوعه ادب چنانکه باید کلیت ندارد و گاهی ممکن است نافر مانی نسبت بان قوانین در مواردی باشد که قانون آن را پیش بینی نکرده بات و نتیجهای که از این نافر مانی حاصل میشود بسود ادبیات و است و نتیجهای که از این نافر مانی حاصل میشود بسود ادبیات و

ماية تكميل قوانين موضوعه باشد.

زیرا قوانین ادب تنها مربوط بآن قسمت از نظام طبیعت است که قانون گذاران بآن واقف بودهاند و نوابغ که قدرن ادراك و فهمشان استثنائی است توانائی آنرا دارند که بیشاز قانون گذاران از راز جهان طبیعت آگاه شوند و دانشی را ک بچنگ آورده و در آثار خویش بما میبخشند مایهٔ افزایش گنجینه تجارت واطلاعات ما باشد .

بطور کلی منتوان گفت که درقرن هیجدهم خلاصه فصل در ارویا ، توجه و تأکیدی مخصوص در

قوالب شعر وزبان ادب یعنی سبك سخن گستری میشد ومیگفتند چون شعر با قوانین منطق باید درست آید پس بهمانگونه کهبرای اثبات قضایای منطقی توسل به اشكال معینی لازماست درشعر نیز از توسل باشكال وقالب های مخصوصی که قدما پذیرفتهاند گریزی نیست و همهٔ آثار ادبی راباید بهمان قوالب و اسالیب پرداخت . این تحجر راقرن نوزدهم ورستاخیزی که بنام نهضت رمانتیسم معروف است درهم شكست وسمند تیزتك فكر سخن گستران راآزادی جولان بخشید چنانکه شرح آن بیاید .

## فصل ششم

## دورة معاصر

دورهای که از ربع آخرقرن هیجدهم آغاز گشته و تااواخر ق ن نوزدهم امتداد یافت و درجهان ادب بدورهٔ رمانتیسموسوم است بزرگترین ادوار حیات بشر بشمار می رودزیرا آدمی دراین كصدسال بيشاز آنچه درهمه قرون ديگر هنر نمائي كرده است در همه چیز ازعلم و صنعت و ادبیات وطرز زندگانی بکشف شگفتی های تازه و بدیع توفیق یافته است . دانشمندان گیتی این دوره را از روی حق و انصاف عصر خرد نام نهادهاند زیر ا همه هنر و دانش و ادبی را از زحمت سنن و آداب گذشتگان و پیروی از قوانین علمای یونان کهن آسوده ساخته و بمحك عقل زدند و آنچهرا حرد سلیم نمی پذیرفت بی پروا بدور انداختند . در طرز زندگانی حیوانات و نمو گیاه یا خواص اجسام شروع به آزمایش و تجربه کرده قوانین طبیعی حاکم بر جهان وجود را بدست آوردند . درادبیات نیز از اطاعت بسرمشق پیشینیان سرباز زده عواطف واحساسات بشررا از تکلف آسوده ساختند تا هرچه دل تنگ وی میخوانست بگوید و در آشکار ساختن راز درون منت از قوالب کهنه وطرز بیان دیگران نبرد .

در جهان ادبیات این روح عاصی و فرمانبردار از سه نیرو یا جنبش مختلف مایه و توان میگرفت که از جیث عظمت تأثیر یا تقدم و تأخر طبیعی نمیتوان آنها را از یکدیگر مجزا ساخت ، زیرا بتدریج هرسه نیرو بایکدیگر در آمیختند وازامتزاجخویش عالم اد*ب* را دیگرگون نمودند .

نخست نیرویا جنبش انتقادی است که در سه نیروی تازه همه چیز وهرفکر وعادتی بکار افتاد و

آثاری نگاشته آمدکه هرعقیده یا مشرب عـرفانی و اخلاقی و علمی را با نظر دشمنی و عناد مورد خرده بینی قرار میداد .

دراین آثار انتقادی که کتاب امیل (۱) و قرارداد اجتماعی (۲) ژانژاكروسوی فرانسوی ومقالات داویدهوم (۳) انگلیسی در اصول و حکومت و مذهبو رسالات لسینگ (٤) آلمانی درحکمت وجمالشناسی نمونه بارز آنهاست از تحقیق و بررسی در هیچ چیز فروگزار نکردند و در کیفیت علم ، در ماهیت معجزه ، در قوانین ازدواج ، درطرز پرورش کودکان یا در روش آموزش و تدریس زبان و تشخیص خوب و بد شعر با قساوتی بسیار به تشریح پرداختند و هر سنتی را ازعظمت و ابهت خویش انداخته همت به بتشکنی گماشتند .

در ادبیات که اسباب کار واسلحه این بتشکنان بودابداعاتی بسیار شد تا باجنگی که در پیشداشتند سازگار شود ودرهنگام کارزار کندی نپذیرد . از همینروی بارکلی(٥) انگلیسی طرز بیان بوسیلهٔ پرسش و پاسخ را و ولتر (٦) ومارمونتل (٧) فرانسوی تمثیل را و روسو داستان را برای انجام مقاصد خویش بکار بردند و کم کم دیگران این اسباب کاررا برای منظورهای دیگر استعمال کردند و افکاری راکه دراین آثار انتقادی یافت

<sup>\</sup> \_\_Emile

Y\_David Hume

o\_Berkeley

v\_ Marmontel

Y\_Le Contrat Social

Lessing

<sup>7</sup>\_Voltaire

ميشد بقوالب تازه درآوردند.

دوم جنبش علمی و میل به تجدید و ترمیم است . زیرا پس از آنکه آتش انتقاد از حدت خویش کاست و طوفانها فرو نشست باز دربرابر عقل سلیم و خرد صافی هنر پژوهان تودهای از حقایق و موضوعات برجای مانده بود که باید آنها را تحت تنظیمو ترتیب در آورده کاخی بلند که ازباد و باران گزندش نباشد در مقابل طوفان حوادث پایداری نماید برپای کنند . این مهم در قرن نوزدهم بوجه کمال تعهد گشت و درجهان ادبیات که موضوع کلام است کتب بسیار پرداخته آمد وافسانهها و روایات واساطیر کهن راجع بملل واقوام گوناگون از طاق نسیان بزیر آمد وحقایق را بطرزی بدیع و منطقی منظم ساخته بزیور طبع آراستند و تاریخ زندگانی گویندگان و تطورات ادبی نژادها رامنقح کردند و گنجینه ای از اطلاعات قطعی که طالبان نزیر عظمت واعتبار زبان شعر یافت .

سوم بلندپروازی طایر تصور و پنداراست که در نظم ونشر هردو مشهود میشود . اما این مرغ تیزتك که درعرصهٔ جولان خویش همواره آزاد وبی مانع است نزد گویندگان این عصر مقهور و مطیع بود وسر کشی نداشت و همینکه با دو نیروی دیگر یعنی نیروی انتقادی و نیروی علمی و ترمیمی عصر متحدگشت ادبیات را تجلی و رونقی دیگر بخشید، زیرا هرجا تصور و پندار عنان گسیختگی میکرد تازیانهٔ انتقاد آن را رام ومأنوس میساخت و هرجا انتقاد جمود و عناد را از حد میگذراند تصور آن را لطیف و زرم و پذیرفتنی میکرد و راز ترقی و رونق ادبیات هر کشور نیز چیزی جزاین نیست که از یك سوی از عیب جوئی و اصلاح زلل چیزی جزاین نیست که از یك سوی از عیب جوئی و اصلاح زلل

نهراسند واز سوی دیگر جانب دلها نگاه دارند وسخن بهسردی نگویند وخاطری را افسرده نسازند .

بهریک ازآثار ادبیاین عصر که بنگریم زیبائی بنگتهای بدیع متوجه میشویم وآن اینکه

درهمه نویسندگان احساس و علاقه تازهای نسبت بزیبائی دیده میشود ومانند آن است که طبع رنجور گویندگان قرن هفدهم که از درك زیبائی پرهیز داشت بتدریج افاقه یافته جمال را بهتر درك میکند واز آن جنونی که در روزگار کهن ملازم جمال پرستان بود واستاد شیرازی درباره آن میگفت:

عشق ورزيدم و عقلم بملامت برخاست

هر که عاشق شداز او حکمسلامت برخاست

رهائی یافتهاست . این توجه و علاقه نوین بزیبائی که از نعمت الامت برخوردار است ازسه سرچشمه مایه میگیرد : نخست از پیشرفتی است که در لطف ذوق پدید آمده و چشم تیزبین صاحب نظران هنرمند و بتگران خجسته دست را بیناتر و مشکل پسندتر ساخته است . دوم از توجهی است که بعالم طبیعت و حیات میشود و در هر جنبنده ای تناسب و اعتدال مییابد . در جهان انسانیت نیز توجهی ژرف کردند و عواطف و طغیانهای روحی و تأثرات و یرا در برابر زیبائی بررسی نمودند . سوم از دانش و اطلاعات تازه ای است که آدمی از جهان مادی و معنوی بدست آورده و این همه از عدامان ادبیات ریخته است تا بمدد آن در خویشتن و عالمی که از همه سوی و یرا در بر گرفته ژرفتر فرو رود و راز حیات را در ون سبکی جدید که خود چندین شکل دارد پدید آمد تا این در ضوعات نوین را در قوالب تازه بگنجاند . هدف اصلی هر

سبکی نیز نشاندادن آن زیبائی شد که میتوان با آن سبك خاص آشکارش ساخت .

این زیبائی که منظور گویندگان عصراست یك جلوهٔ معین نداشت و بهزاران شكل دل میبرد واین نکته راگوته آلمانی در گفتگوئی که با اکرمن(۱) در سال ۱۸۲۷ کرد بدین کیفیت خلاصه نمود و گفت:

«وقتی می بینیم دانشمندان علم حمالشناسی خویشن را شکنجه میدهند تا بوسیله الفاظ و کلمات آن کیفیت غیرقابل وصفی را که ما زیبائی مینامبم تشریح کنند از خنده خود داری نمیتوانم کرد . زیبائی یك اثر بدوی است که ظاهر و عیان نیست ولی انعکاس آن در کلمات گویندگان آشکار است و همانطور که انعکاس زیبائی در جهان طبیعت هزاران گونه است در معانی نیز جلوه هائی رنگارنگ دارد .»

این نکات که گفته شد همه بمثابهٔ قوتی بود کست نبو که بیدن ادبیات میرسیدو آنرا نیرومند ترو

چابکتر وفعالترمیساخت امااصل مطلب این بود که باید زبانی که بار این همه فکر نورا بکشدو سبکی که بااین منظورهای تازه سازگار باشد معلوم و معین گردد . این مهم را درانگلستان دو نفر از شاعران بزرگ یعنی ویلیام ورد زورث (۲) و سمویل تایلر کلریج (۳) تعهد کردند و هردو دست بهمداده یك سلسله منظوماتی که به ترانه های غنائی (۶) معروف است ساختند . در دیباچهٔ این کتاب وردزورث این سبك نوین را بتفصیل تشریح کرد و طرز عمل آن را بدست داد .

<sup>1—</sup> Eckermen

Y\_ Coleridge

Y- William Wordsworth

<sup>(</sup>\_Lyrical Ballads

**وردزو**رت انگلیسی

وردزورث دو مشکل بزرگ در پیش داشت که حل آن راه را برای هرگونه هنرنمائی ادبی هموار میکرد: مشکل نخست اینکه

کدام طرز بیانی رامیتوان مخصوص شعر دانست و کدام را باید رد کرد؟ دشواری دوم این که آن سرحدی که در آنجا شعر و نشر بایکدیگر همجوار میشوند و یك زبان وطرز بیان هردو را بکار میآید کجاست؟ بعبارت ساده تر نشر عادی و معمولی و شعر کامل و بزرگ هردو بسیار متمایزند ولی نشر گاهی از لطف بیان و حسن تعبیر مایه گرفته و باشعر شبیه میشود و شعر نیز گاهی ازعالم کمال فرود آمده زمینی وعادی میگردد و در این حال هردو باهم شباهت پیدا میکنند و باید محل تلاقی این دو طرز سخن را پیدا کرد.

وردزورث میگفت زندگانی مردم روستا وساده که با آرزوهای بسیار ناچیز ومختصرودستگاهیازآن نادارترروزگار میبرند موضوعی شایسته شعر تواند بود و این مردان و زنان معمولی که همه آلام و محنهائی دارند و دچار شکنجه حوادثند و دربرابر بلایا ایستادگی دارند و هریك دارای سرشتی ویژهٔ خویشند واز روی غریزه با محیط طبیعی که درآن نشو و نما میکنند سرخوشند واین همه تحولات زندگانی را با بیانی که افكارشان را کاملا روشن میکند برای یکدیگر نقل مینمایند ، همه زیبندهٔ آنند که درجهان شعر درآیند و مانند شیرین و لیلی و غرا و ژولیت و کلئوپاتر یا انتوان ورومیو وامق و مجنون و فرهاد نامشان جاودان شود ، یا با دلاوران وپهلوانانی مانند رستم واسفندیار و اخیلس یونانی و رولاند فرانسوی همدوش گردند وسطوری در محامد آنان نیز در ادبیات خالد برجای

بماند . از این گدشته این زمین با موجودات ساکن برآن که برخی مانند پرندگان و حیوانات وحشرات بی زبانند و بعضی در پستی و بیچارگی و فلاکت روزگار میبرند و نعمت تعلیم نیافته اند خودجهانی دلفریب و زیباست و فاقد روح وادراك نیست و میان حیات اجسام جامدی که بنظر ما بدون روح و احساس و درحقیقت (چنانکه جلال الدین محمد گفت) سمیع و بعیر و خوشند و حیات نباتات و حیوان وانسان موئی پیش فاصله نیست که تصور آدمی میتواند از آن حجاب بسیار نازك در گذرد و عالمی پر از عظمت و کبریائی را که مشاهده میکند بوسیله ادبیات در نظر دیگر ان مجسم نماید .

وردزورث میگفت برای اینگونه شعر باید موضوعاتی که در حیات روزانه پیش میآید انتخاب کرد واشخاص و وقایعی را بیان نمود که همه روزدر هر دهکده ای با آن مصادف میشویم و باجزئی توجهی آنها را میشناسیم . پس آنگاه باید باین گونه موضوعات فریبائی و لذت و تازگی بخشید و طوری آنها را بقوالب الفاظ در آورد که روح خواننده را بگشاید و فکر آدمی را از آداب و رسوم آزادی بخشیده بدلفریبی و شگفتی این جهان معمولی ملهم و شاعر نماید .

اما این کیفیات و موضوعات تازه را باید باچه زبانی بیان کرد؟ وردزورث میگفت کلمات وجملی که دراینگونه اشعاربکار میرود باید کلمات وعباراتی باشد که مردم عادی و معمولی در مقاولات روزانه خویش استعمال میکنند و آنگاه که شاعر به توصیف و تجسم آنها میپردازد نباید لغات و تعبیراتی که با اینسادگی ناسازگارباشد بکاربرد. وردزورث معتقد نبود که هرگفتار معمولی شایسته شعر است یا استعداد تحریك و طغیان

احساسات مارا دارد . بلکه میگفت زبان حقیقی مردم بدان شرط که ازهرگونه تعبیر عامیانه و نادرست مصفاگشته باشد و آنچه شنیدنش طبعاً نفرت میآورد در آن نباشد شایسته شعر است . کلمات این زبان را بحساب وردزورث باید با دقت انتخاب کرد و آنهائی را برگزید که مردم هنگامی که از تأثرات لبریزند آنرا بکار میبرند .

دشواری دوم یعنی پیدا کردن حدفاصل بین شعر و نشر را این شاعر عملا حل کرده است ، بدین کیفیت که در غالب اشعار خویش از سبك های بسیار عالی و کلمات سخته که دراختیار داشت چشم میپوشد واز تعبیرات دارج و کلمات رسوا و پست که در سخن فرومایگان یافت میشود نیز اجتناب میکند و کلماتیرا در شعر خویش میگنجاند که اگر استعمال شود چندان شاعرانه جلوه نکند و بذهن غریب نیاید . بعبارت ساده تر در طرز استعمال کلمات مانند افصح المتکلمین سعدی شیر ازی است که اگر بحر و آهنگ در اشعارش نبود هربیتش بهترین سرمشق نشر فصیح و روان میگشت .

اما نظر وردزورث نیز بسیار جنبه افراط داشت و خود وی نیز اغلب دراشعار خویش از اصلی که مقرر ساخته بود چندان پیروی نمیکرد وهرجا ضرورت اقتضا مینمود از استعمال کلماتی که ویژهٔ ادبیات است و درجهان اعتیادی مورد استعمال ندارد خودداری نداشت . با وصف این همه ، قانون وی تاکنون بقدرت خویش باقی مانده و سنت انتقادی امروز هر طرز بیانی که منظور گوینده را بطور کا مل انجام دهد جایز میشمارد. یعنی سبكهای گوناگون در نظر ناقدان امروز همه پسندیده است بدان شرط که افکار را از یکسوی بواقعی بیان کند واز سوی دیگر

بی زحمت تکلف و تعقید در ذهن خواننده آن افکار را مجسم نماید.

اصل دیگر که پساز آشوب و طغیان فکری قرن نوزدهم ثابت و پای برجا مانده این است که شعر باید حتماً با قوانین منطق موافق باشد و عقل سلیم آنرا بپذیرد . البته لازم نیست شعر ازلحاظ فلسفی و علمی درست و خالی از خطا و زلت باشد بلکه شرط اصلی آنست که از جنبهٔ فنی و هنری نقصی نداشته باشد ، یعنی طرح و نقشه ریزی و بنای هر منظومهای باید از روی مهارت و استادی بعمل آید و کلمه یا عبارت یا مطلبی بدون تناسب در آن یافت نشود .

در قرن نوزدهم فکر بشر بتشخیص وامتیاز بین آزمایشهای کمی (یامادی و بیرونی) و کیفی (یا نفسی ودرونی) (۱) همت گماشت ، یعنی گفتند گاهی بشر بمشاهده و بیان آنچه درجلو چشم وی میآید میپردازد و در

۱ – کلمهای که در اینجا کمی یا مادی ترجمه شده است همان کلمه Objective و آنچه به کیفی یا نفسی تعبیر شده کلمه Sobjective فرنگی است. دشواری ترجمه این گونه کلمات بر دانشمندان پوشیده نیست و اگر کلمه واحدی در زبان ما برای ادای این مفاهیم یافت نشود دلیل نقص زبان ما نخواهد بود زیرا گویندگان ما این عوالم را بطرز دیگر توجیه و تفسیر کردهاند و اصطلاحات آنها نیز که در نوبه خویش بزبانهای دیگر بآسانی ترجمه نمیشود همین دشواری را بوجود خواهد آورد. نکته دیگر اینست که اگر این تعبیرات نگارنده درست نباشد و مفهوم اصطلاحات فرنگی را نرساند باید درنظر داشت که کلمه بمجرد وضع ، همه آن معانی را که از آنانتظار داریم نمیدهد و در طول کلمه املا زبان در هنگام استعمال آنها را درك میکنند و با آنها افاده مقبود که اهل زبان در هنگام استعمال آنها را درك میکنند و با آنها افاده مقبود هزاران تعبیر دیگر در آغاز استعمال باندازهٔ امروز از حیث معنی روشن نبوده هزاران تعبیر دیگر در آغاز استعمال باندازهٔ امروز از حیث معنی روشن نبوده است. اما شاید توضیح مفصلی که در متن داده شده ضعف تعبیر را جبران کرده و مطلب مبهم نمانده باشد.

مواد و طرز ترکیب و آب ورنگ وسایر خصوصیات موجود در جلوههای مادی جهان دقت میکند و گاهی از تجسم مواد در گذشته میخواهد آنحالی را که بوی در مشاهدهٔ چیزی رخ داده است سان کند . بعبارت دیگر گاهیبشر متوجه جهان خارجاست وگاهی در روح و فکر خویش غرق شده در پی آن است که تأترات این روح را درقالبالفاظ بیاورد وسر دلخویش رابرای دیگر آن بیان کند . مثلا گوینده ای بغروب آفتاب مینگرد : امتز اجرنگهای گوناگون حاشیه افق، سرخی لطیف و درخشنده ای کهاز یکسوی ابرها را آتش میزند واز سوی دیگر طارم نیلی را ملون کرده قمه درختان و گونه گلها وسطح صیقلی آب را لعلفام میسازد ، آن محو شدن تدریجی اشیاء و مناظر که آرام آرام در پردهٔ تاریک شب مستور میشود و آن سکوت و خاموشی که ملازم غروب است فکر وی را مسحور میسازد وبیاختیار خامه بردست میگیر د و مانند نقاشی زبر دست این منظره را بر صفحه رقممیز ند تا ماکه درآن عالم نبوده ایم آن منظره را دربر ابر دیدگان خویش مجسم ببینیم . گوینده ای دیگر برهمین منظره مینگرد و مشاهده زوال روز احساسات وافکاری را در ذهن وی بجنبش در میآورد: بیاد دلبند میافتد، بختام عمر ویا بناپایداری عشق ، بزوال امیدها وآرزوها یا به پیروزی شرکه مظهرش تاریکی است بر خیر که روشنی محض است و بهزاران فکر دیگر توجه میکند که جهانها از عالم واقع يعني ازآنچه در كنار افق ديده دور است.

پس گویندهٔ نخست بجنبهٔ کمی یامادی غروب وسخن گستر دوم بجنبهٔ کیفی و معنوی آن متوجه است و بین این دو تفاوت وامتیازی بسیار فاحش است . زیرا و قایع هولناك و اسف انگیزی که در منظومهای مندرج است ارتباط مستقیم باما که خوانندهٔ

اشعاریم ندارد و تنها از نظر انقلاب و هیجانی که درما تولید میکند مایه اشتغال خاطر ماست و ما از این هیجانات لذت میبریم. از این روی تأثرات و هیجاناتی که نتیجهٔ مطالعهٔ ما در افکار شاعر نسبت به مرگ ، فنا و اضمحلال ، عظمت و کبریائی و عالم امکان و ابدیت مطلق درما تولید میشود دارای نیروی بزرگتری است . این نیرو که مارا مبهوت و متعجب میسازد و در عواطف ما انقلابی شگرف بوجود میآورد همان است که آن را متعالی نام نهاده اند و علامت مشخصه آن همان ابهام و غیرقابل فهم بودن آنست .

این فکرتازه که درادبیات باختر درقرن نوزدهم پیداشده ، ثمر و نتیجهٔ رستاخیز رومانتیسم است که بافکار درونی شاعر بیشاز مشهودات وی اهمیت میداد و آنانقلاباتی راکه درخاطر وی از مشاهده منظرهای بوجود میآمداز شرح و توصیف مناظر گرانبهاتر میشناخت ومعنی را از ماده برتر میشمرد .

شاگردان این مکتب میگفتند چون جان کلام همان احساسات درون است واین احساسات بتصدیق ضمنی ما درك کردنی ووصف ناشدنی است پستاریکی وابهام فکر شرط مهم شعرمتعالی است زیرا این ابهامروح شاعررا ازقید مادیات و حقایق مشهود آزاد ساخته فکروی را در جولان آزاد وبلامانع میگذارد.

در نتیجهٔ این طرز فکر شعرای این دوره برتری مسافت یعنی مشاهده دورادور مناظر را بر بعداز قرب یعنی دیدار اشیاء از نزدیك ترجیح

داده گفتند وقتی آدمی از دور منظرهای را مینگرد یکنوع فریبائی وسحرانگیزی در آن مشاهده میکند که درك آن از نزدیك امکان پذیر نیست . زیر ا در دوری احساسات و خاطرات آدمی نحریك میشود و مرغ تیزپوی اندیشه مجال پرواز پیدا میكند و هرچه منظره تاریكتر و مبهم تر باشد براین گشادگی اندیشه خواهد افزود تا آنجا كه بخاطر آوردن یك منظره زیبای بهاری و شعر سرائیدن از روی آن خاطرات از مشاهدهٔ یك بامداد اردیبه شتی و و صف مشهودات دلفریب تراست . زیرا در خاطرات حقایق مادی و محسوس را پرده ای تاریك فرا گرفته و اگر از آنسوی این پرده جلوه ای در خاطر آید بسیار فرح انگیز و بكمال لطف مزین است .

اگر بخواهیم برای این نوع فکر درادبیات ایران نمونهای پیدا کنیم باید بتراوش فکرعرفای مجذوب ایرانی مراجعه نمائیم که هجران را بر وصال ترجیح میدادند و میگفتند در وصال یکنوع تلخی واندوهی مستتراست زیرا درپی آن هجران میآید ولی درهجر و دوری از دلبند هزاران امید خفته است ، چرا که متعاقب هر فراقی زمان وصال است و روح آدمی باامید آن روز مسرت می یابد وطربناکی میگیرد ، چنانکه آن استاد افسونکار فارسی گفت :

## مکنید دردمندان گله از شب جدائی که مناین صباحروشن زشب سیاه دارم

امتیاز بین شعر کمی و مادی و کیفی و نفسی را بدین نهج تفسیر کردند که گفتند اشعار کمی ومادی زیبائی و جمال را وصف میکند واشعار کیفی یك حال و تأثر باطنی را آشكارمی سازد که نمیتوان آنرا زیبا گفت بلکه باید با کلمهای دیگر یعنی با آنچه از متعالی یا والا یا فاخر مفهوم میشود آنرا توصیف کرد واین علو از زیبائی برتر است.

این فکرتازه رابورك(۱) انگلیسی نخستین بار در فن سخنسنجی وارد کرد و در

بورك انگليسي

رسالهای که تحت عنوان «بررسی فلسفی دراصل عقایدما دربارهٔ زیب و متعالی» (۲) نگاشت مطلب را چنانک شایسته است موشکافی نمود.

بورك میگوید در سنت انتقادی ارسطو یاروش سخن سنجی لانگینوس دلیلی قاطع یافت نمیشود که بموجب آن بگوئیم شعر تنها از آن نظر ساخته میشود که زیباست ، یعنی تنها وظیفهای که بشعر متوجه است این است که زیبا باشد ، بلکه از نتیجهٔ تحقیقات این دو مکتب عقیده ای کلی میتوان بدست آورد و آن عقیده کلی این است که استادان هردو مکتب میگویند هرگاه شعر بانجام دادن وظیفهای که بآن محول شده توفیق یافت آنرا از کارهای زیبا باید شناخت . ولی آیا درشعر کیفیتی جززیبائی یافت نمیشود ؟ آیا انقلابات درون و عواطف آدمی از زیبائی مهمتر نیست ؟

سخن بورك بطور ساده اینست که زیبائی ممکن است سلسله جنبان عواطف واحساسات آدمی باشد ولی همینکه این عواطف طغیان کرد خود یك کیفیت معنوی جداگانه میشود که از زیبائی و آنچه زیبائی توانائی طغیان آنرا دارد برتر و عالیتراست.

بعقیده بورك این كیفیت متعالی درما ایجاد هول و دهشت میكند واین هول و دهشت در آنچه آنرا متعالی مینامد اصل مسلم و تردید ناپذیری است كه گاه آناً درنهاد انسانی رخ میدهد و

<sup>1-</sup> Edmund Burke

<sup>7.</sup> A Phiosophical Inquiry Into the Origin of our Ideas of the-Sublime and the Beautiful.

گاه بتدریج شراش وجود مارا فرا میگیرد. دهشتی که بدین کبنیت در باطن انسانی پدید میآید بابهت وابهام همراه است و عظمت شعر نیز بسته بهمان ابهام وناآشکاری فکری است که در آن جایگزین گشته است.

پس هرفکری که پاك و آشکار و واضح باشد آن فکررا نمیتوان فکربزرگ شناخت زیرا لازمهٔ فکر بزرگ یا متعالی همان است که آسان آسان بحساب اندیشه درنیاید . از اینروی زشتی نیز مانند زیبائی ازلحاظ آن کیفیت وصف ناشدنی که ممکن است در آن باشد میتواند موضوع شعر متعالی باشد .

شك نیست كه دراین سخن یكئوع مسامحهای مندرجاست. زیرا دانشمند انگلیسی دائرهٔ زیبائی را بسیار تنگ ساخته و دامنه اطلاق آنرا محدود كرده كلمهٔ جمال را باطنازی ، نرمی ولطافت وحتی باخردی مترادف شناخته است .

بهرصورت طرز استدلال وی این است که میگوید: عمل و جنبش آزادانه احساسات وعواطف بنفسه و بدون دستیاری عامل دیگری مسرتبخش ودلپذیراست وهرچهاین احساسات شدیدتر وپر هیجان بر باشد این مسرت و دلپذیری بزرگتراست. در تأثراتی که از حوادث هولناك و غمانگیز در ذهن آدمی ایجاد میشود بشرطآنکه مستقیماً بما مربوط نباشد و نتیجهٔ آن دامنگیر شخص مانشود نیزاین دلپذیری موجوداست و در شعر مخصوصاً این شخص مانشود نیزاین دلپذیری موجوداست و در شعر مخصوصاً این نکته بیشتر آشکار میشود.

کانت (۱) دانشمند بزرگ آلمانی در کتاب معروف خود «انتقاد قضاوت » (۲) با عقیدهٔ بورك انگلیسی موافق است و درقضاوت کلی بشری از نظر

علم الجمال كيفيت زيبا و متعالى را دو كيفيت مشخص و متمايز ميشناسد . اما ميگويد علت آنكه بشر از شعر يا جلوه متعالى محظوظ ميشود اين است كه ذهن آدمى از زير بارسنگين عظمت طبيعت كه همواره بوى محشور است رهائى مييابد و همه نيروى معنوى او براى درك اين مناظر متعالى حاضر ميشود واين تمركز نيروى معنوى ماية آن ميشود كه بشر درخود يكنوع برترى برجهان طبيعت احساس ميكند و علت انبساط خاطر ما در خواندن شعر يا در مشاهده هر جلوه متعالى همين نكته است .

پس بحساب کانت تنها دلیل آنکه ما اشعار غمانگیز و سوك آور را با توجه کامل مطالعه میکنیم واز خواندن شرح وقایع هولانگیز و دهشت آور یکنوع گشادگیخاطر درما تولید میشود وبا آنکه هول و دهشت در عالم طبیعت مایهٔ کسالت و اندوه روحانی است مطالعه جلوه های این کیفیت در ادبیات موجب سرور وانبساط فکری مامیشود ، همین است که بعالمی وارد می شویم که ناموس طبیعت را بر آن تسلطی نیست و قانون وشریعتی دیگر بر آن حکمروائی میکند وساکنان آن از قیدبندگی در بر ابر طبیعت آز ادند .

عقیده ای که لسینگ (۱) آلمانی در مقالهٔ نسینگ آلمانی در مقالهٔ خویش موسوم به لااو کون (۲) درباب

کیفیت زیبا و متعالی ابراز میکند با عقیدهٔ بورك و کانت از یك ریشه واصل است ولی بطرز دیگر بیان شده و آن را وسیلهٔ مقایسه بین ادبیات و نقاشی قرار میدهد .

لسینگ میگوید کمال مطلوب ما درنقاشی وادبیات یکسان نیست زیرا کمال مطلوب نقاشی زیبائی واز آن ادبیات زباندار

بودن شعر وتوانائي شاعر در افادهٔ مقصود است وچون زشتي نيز مانند زیبائی زباندار است ونیت شاعر را دردهن ما روشنمیتواند كرد پس زشتي و كراهت نيز ميتواند موضوع ادبيات واقع شود. اما درنقاشي برعكس هدفهمان زيبائي يعني كمال خلقت اشكال و اجسام مرئى است واين زيبائي اكربانيت بافادة مقصودىبر صفحه مرتسم گردد ونیروی تبیین مقاصد باطنی نقاش را داشته باشداز كمال خويش خواهد كاست . وي ميگويد آنچه شاعري مانند وبير ژيل در هنگام بيان شرح واقعهٔ مرگ لااو كون از نوكخامه بر صفحه میآورد برای نقاش یا مجسمه ساز تعهد آن غیر ممکن است زیرا نقاش کارشاینست که این واقعه را شکلی مرئی و مشهود بدهد و بانقلابات درون قاتل ومقتول توجهی نداشته باشد. یس تفاوت قطعی بین شعر و نقاشی دراینست که موضوع و احدى را بدو طرز مختلف بما نشان ميدهند و علت اين اختلاف هم همان تفاوتی است که میان اسباب کار شاعر و نقاش موجود است: نقاش بااسباب کار خویش همت بر این میگمارد که اشاء و وقایعی را بحالتیکه دریك لمحه واحد از زمان داشتهاند مجسم کند ولی شاعر باید وقایع واعمال را بطوری که در زمان های متوالى جلوه داشتهاند مجسم نمايد . يعنى كار شاعر باجهان گذرنده و کار نقاش باعالم ثابت وساکن است. لسینگ در توضیح این بیان بقول سیمونیدس (۱) دانشمند یونانی اشاره میکند که گفت: «نقاشی شعر صامت و شعر تصویری گویا وزبانداراست». نتيجهٔ عقيدهٔ لسينگ اين است كه نقاش هر گز نبايد از وظيفه خویش خارج شده و بکاری دست زند که مخصوص ادبیات است وشاعر نیز بهیچوجه نباید بآنچه مربوطبنقاشی است دست درازی

<sup>1 -</sup> Simonides

کند واگر چنین بشود ساختهٔ دست آنها از حالت کمال دور خواهد بود . این بیان لسینگ که خود باهمیت و درجهٔ تأثیر آن آگاهی نداشت و تا امروز بقوت خویش باقی است مورد گفتگوی بسیار واقع گشته و حق این است که هنوز این سخن پرمغز و معنی از ابهام و پیچیدگی رهائی نیافته و راه را در سنجش آثار ادبی کاملا نگشاده است . زیرا وقتی میگویند فلان تصویر داستانی را بیان میکند و باما حرف میزند. آیامیتوان گفت که نقاش باشاعر درمقام رقابت بر آمده است ؟ از طرف دیگر آیاشاعر هیچگاه توانسته است موضوعی را بارنگ و تناسب جسمی چنانکه نقاش جلوه میدهد در نظر ما مجسم کند؟ و از همین روی آیا میتوان گفت که وقتی شاعر بتوصیف جزئیات منظره ای میپردازد از میتوان گفت که وقتی شاعر بتوصیف جزئیات منظره ای میپردازد از وظیفهٔ خویش تجاوز کرده و و ارد قلم و نقاش گشته است ؟

بااینکهاین پرسشها هنوزچنانکهسزاواراست پاسخی نیافته و حل ناشده برجای مانده انصاف اینست که بحث لسینگ تا درجهای حدود عمل شعر و نقاشی را تعیین کرده ویین آنها مرزی قطعی گذاشته است و اینقدر ثابت است که درجه توانائی هریك از هنر های زیبامتناسب با بنیه و نیروی اسباب کارآن هنر است و قوانینی که فراخور توانائی این اسباب کارها برای شعر و نقاشی و مجسمه سازی و دیگر هنرهای ظریف و ضع شود کلیت و قطعیت خواهد داشت.

بزرگترین خدمتی که دبستان رمانتیسم بفن سخنسنجی کرده است آن است که بناقدان آزادی تعبیر و تشریح بخشیده و مباحث فنرا از تقید بقوانین جامد و غیرقابل انعطاف کلاسیك هاآزاد ساخته است. از طرف دیگرقوانینی را که بکنه و چگونگی وسیلهٔ کارشعر مربوط است ولسینگ در رسالهٔ خویش چنانکه

گفتیم آنها را اصول مسلم فن سخن سنجی میشناسد آزادی عمل داده است . این قوانین البته مانع قضاوت سخن سنجان در کیفیت شعر نمیشود و راستی آنست که این مکتب نو همه کسرا مختار ساخته است که در کیفیت شعر هر گونه ذوق آنها اقتضا کند بی منت پیروی از آداب و سنن قضاوت کنند و قطعه ای را از لحاظ تأثیری که در روان آدمی میکند بمقام سنجش در آورند .

اما این آزادی بیخطر وعیب هم نیست زیرا سخن سنجان و شعر شناسان را باستبداد رأی وخودسری راهبر میشود و یکنوع آشوب ادبی که مایهٔ گمراهی تازه کاران سخن پژوه است ایجاد میکند.

طرز موازنهٔ بین این آزادی فکری و آن اطاعت و توجهی را که ناگزیر باید بمبادی مانزونی ایتالیائی دردیباچهٔ فن شود مانزونی (۱) ایتالیائی دردیباچهٔ

منظومهٔ خویش موسوم به «کنت دی کارمگنولا (۲) » بدست داده است . وی میگوید : در محتویات هر منظومه اصول و مبادی مسلمی که از روی آن بتوان بانتقاد آن پر داخت مندرج است و هر کس که آرزومند سنجش بهای ادبی آن منظومه باشد میتواند آن اصول را از مندرجات منظومه بیرون کشیده و ملاك عمل قرار دهد .

برای بدست آوردن این اصول سخن سنج باید پاسخ سه یرسش ذیل را ازمطالعهٔ هر اثری پیدا کند.

اول ـ غرض گوینده از انشاد اثر ادبی چه بوده است ؟ دوم ـ آیا این غرض منطبق برموازین عقلی ومنطقی است؟ سوم \_ آیا شاعر و نویسنده بانجام دادن این منظور توفیق بافته است ؟

بعبارت ساده تر مانزونی میگوید اساس سخن سنجی اینست که منظور گوینده را معین کنیم و دربهای ادبی آن قضاوت نمائیم و در طرز عمل وی بانتقاد پردازیم.

چنانکه مشاهده میشود کلام استادانهٔ مانزونی مباحث پیچیده في سخي سنجي را روشن ساخته واز تعاليم ارسطو و هراس و دستور لانگینوس خلاصهای که باید همواره راهنمای سخن سنجان هوشمند باشد بدست داده است .

> ماتيوارنولد انگلیسی

در یایان قرن نوزدهم ماتیوارنولد (۱) انگلیسی که هم شاعری بلند پایه وهم استاد ادبیات و سخن سنجی در دانشگاه های

انگلستان بود افکار قرون واعصار گوناگون و نظر دانشمندان ارویارا درسخنرانیهای خویش خلاصه کرد و در مقالات انتقادی مخصوصاً مقالهای که تحت عنوان «وظیفه سخنسنجی» (۲) انتشار داد حق کلامرا بواقعی ادا فرمود وسرمشقی درسخن سنجی بدست داد که تاامروز بقوت واعتبار خودباقی و مورد تصدیق ناقدان بصير است .

ارنولد میگوید: شك نیست كه نیروی خلاق بشراز نیروی انتقادی وی گر انمایه تر و والاتراست اما نمیتوان انکار کردکه بشر این نیروی خلاق را تنها برای ایجاد ادبیات بکار نمیبرد زیرا اگر چنین بود سعادت معنوی که در اثر این نیروی خلقوایجاد بدست میآید جز برای معدودی از گویندگان بزرگ امکانپذیر نبود وحال آیکه بشراین نیروی مبدع را در علوم و فنون و در کسب رفاه مادی وحتی در سنجش و تطبیق آثار نیزبکار میبرد و درهمه حال به نتایجی که مایه سعادت اوست میرسد. نکتهٔدیگر اینکه نیروی خلاق بشر درهمه ادوار واعصار حیات بایجاد آثار خالد ادبی تو آنائی ندارد و گاهی اتفاق میافتد که اگر در دورهای نیروی خلاق بکار خلق وایجاد پردازد وقت واستعداد را ضایع کرده است. برعکس اگرهمهٔ استعداد خودرا صرف آن کند که زمانه را برای پذیرفتن آثار جاودانی ادبی ساز گار سازد ویا آنکه راه را برای آنها که هنوز نیروی ادبی آنها برشد کامل نرسیده است هموار کند خدمتی مفیدتر و ثمر بخش تر بجهان بشریت کرده است.

محیط و نیروی خلاق

وی میگوید نیروی خلاق بشر بدون اسباب کار توانائی هنرنمائی ندارد و این اسباب کار همان افکار و اندیشه هائی است که در

محیطی که گوینده در آن نشو و نمامیکند در جریان و فعال است. یعنی افکار یکه در تمادی قرون گردآمده و در کتب یا روایات مستور مانده و سیلهٔ هنر نمائی گوینده نیست ، بلکه شاعر با آن افکار و اندیشه هائی سرو کار دارد که در زمان خودش و در محیط وی در جنبش و آزمایشند ، زیرا وظیفه نوابغ ادب کشف و تجزیه افکار کهنه و تازه که ویژهٔ فیلسوفان است نیست و وظیفه آنها اینست که افکار زنده و موجودرا در معرض نمایش در آورند و هنرشان دراین است که مزاج ادبی و فلسفی محیط ذوق آنها را بهیجان میآورد تا آن افکار رادر پیرایه ای جالب نظر و بشکلی زیبا و دلپذیر در آورند . اگر این محیط فکری وجود نداشته و جریان افکار متوقف و راکد باشد نابغه ادب مجال و آزادی جریان افکار متوقف و راکد باشد نابغه ادب مجال و آزادی هنر نمائی ندارد . از همین جهت میبینیم که تاریخ بشر بندرت

دورههای مجد و شکوه ادبی دارد و هر عصری شاهکار خالد ادبی بیرون نمیدهد، زیرا ایجاد شاهکار ادبی نیاز منددو نیروی متمایز است که یکی نیروی خلاق نابغه ادب و دیگری نیروی فکری محیط باشد و نیروی فکری محیط در اختیار شاعر آن و نویسندگان بزرگ نیست .

نیروی فکری محیط ونیروی انتقادی بشر

اما نیروی فکری محیط با نیروی انتقادی بشرسازگارتروبآنمطیعتراست زیرا وظیفه نیروی انتقادی چیزی جز این نیست که در

همه رشتههای علمی و فلسفی و تاریخی از کنه قضایا وافکارآگاه شود واین آگاهی را تحت نظم و قانونی درآورد که هرچند حقیقت قطعی نداشته باشد از آن پراکندگی و آشفتگی که ملازم افکار متموج در محیط است بمناسبت نظم و ترتیبی که دارد آزاد وبا حقیقت نزدیکتر باشد و همت براین بگمارد که آنچه ازاین افکار بهتر وبر گزیده تر است برجای بماند واز تأثیر اندیشههای فرومایه و ناپسند که درهر محلی موجوداست بکاهد . همینکه این ترتیب بوجود آمد فکرهای منقح و پاك باردیگر بهمت ناقد در اجتماع رخنه میکند واذهان را بجنبش و هیجان میآورد و ذوق نوابغ ازاین هیجان متأثر گشته آثار خالدوجاودانی پدید میآید ونهال معرفت شکوفه میکند و میوه های آبدار بوجود خواهد

درشعر وادبیات نیز همین کیفیت موجود است زیرا همه میدانند که شاعر پیشاز آنکه دراشعار خویش از جهان وجود و آفاق وانفس سخنی بگوید خود باید واردزندگانی و کشاکش آن باشد واز جریان افکار و آرمانها و بیم وامید مردم استحضار کامل داشته باشد . اما چون اوضاع حیات دراین عصر بسیار پیچیده

وافکار و تمایلات و اغراض بشرگوناگون است پساگر سخن گستری را آرزوی آن باشد که در این زمان شاهکارهای ادبی بوجود آورد وی را نیروی انتقادی عظیم ضرور است تا از این گرداب هراس انگیز کشتی فکر خویش را بسلامت بدر برد و خود و خوانندگان را که با وی همسفرند غرق نسازد . سرعظمت و نبوغ گوته (۱) آلمانی نیز همین است که وارد جریان زندگانی بود و از خوشیها و گزندهای آن آگاهی فراوان داشت .

نکتهٔ دیگر اینست که تجربه و آزمایشی که سخن گستر باید از حیات داشته باشد با خواندن کتب فراوان بدست نمیآید و آنان که درکنجی نشسته در بروی مردم میبندند و بمطالعه کتب میپردازند واز جهان پرجوش و خروش خبری نمیشوند وبا محیط سازگار نیستند توانائی آشکار ساختن راز زنه گانی را مییردازند واز جهان پرجوش وخروش خبری نمیشنوند و با ندارند و آثارشان طبعاً از نعمت کمال بهر دمند نمیتواند بود بر عکس آنان که در گیرودار حادثاتند و سخنی که میگویند از جهاندیدگی آنها حکایت میکند در خلق وابداع آثار جاودانی قادر ترند . چنانکه سفکل یونانی کتب بسیار برای مطالعه نداشت زیرا درزمان وی عدهٔ کتب موجود انگشت شمار بود . شکسییر انگلیسی رانیز ناقدان زمان طعنه میزدند که زبان لاتین نمیداند واز یونانی نیز بیخبر است (شمس تبریزی را نیز مریدان جلال الدين محمد ناسر ا گفتندكه با آنكه نه خط دارد و نه سواد مقتدای مسلمانان را گمراه ساخته است) اما این بزرگان درمیان افكار محيط خويش نشو ونما ميكردند واز چشمه فياض عقايد و آراء سیراب گشته توش و توان میگرفتند وقریحهٔ خلاق آنها

<sup>1-</sup> Goethe

پرورش مییافت و در فضای مساعد ورزش میکرد و بهمین دلیل هنگام ابداع و خلق توانا و گرانمایه بودند زیرا وسائل هیجان ذوق ازهرجهت برای آنها فراهم بود واگر بمطالعه کتب می پرداختند از آن روی بودکه آنها را در آزمایشهای عملی دستیار باشد.

شك نیست که گاهی آدمی از مطالعه فراوان ممکن است برای خویش جهانی از خرد و ذوق فراهم ساخته و در آن نشوونما کند و بکار بپر دازد . اما اینجهان غیر واقع را فایده ای جزاین نیست که اگر عده ساکنان آن زیاد شود تکیه گاه جهان زندگانی گشته بآن بیرو و لطف ذوق و استعداد هنر نمائی بخشد .

انتقاد حقیقی وبی شائبه اغراض درنظر ارنولد چیزی جز اشتغال غریزه کنجکاو آدمی بکشف آنچه در عالم حقایق وافکار نیك وسودمند است نیست و کارش آنست که دانش واندیشهٔ بشر را که هریك نسبت بسر حد کمال که غایت منظور است درفواصل ومسافاتی دور ونزدیك واقع شده اند بدون توجه بسایر اعمال و مشاغل انسانی از سیاست و اعتیادات زمان سنجیده ارج وبهای هریك را مشخص نماید . اما این هنر مانند سایر هنرهای هریك را مشخص نماید . اما این هنر نیز مانند سایر هنرهای از آن پیروی بشود تا ثمر آن در آینده بدست آید وجامعه از آن ناپذیر برای آن وضع گردد وباهمه سختی که در آن قوانین باشد از آن پیروی بشود تا ثمر آن در آینده بدست آید وجامعه از آن بهرهمندگردد . مفاد این قانون را میتوان در تحت کلمه «بیغرضی» بهرهمندگردد . بدین کیفیت که ناقد باید خود از خلق و ابداع پر هیز کند و همد توجهش بطرز اجرای قانون انتقاد و سنجش آثار دیگران از نظر درجه اطاعت آنان باین قوانین باشد و هرگز دیگران از نظر درجه اطاعت آنان باین قوانین باشد و هرگز دیگران از نظر درجه اطاعت آنان باین قوانین باشد و هرگز خودرا تحت تأثیر عوامل خارجی از حب و بغض شخصی یا

افکاری که دراجتماع باقتضای زمان در جریان ودر حیات همه افراد مؤثر است قرار ندهد و وظیفه وی جزآن نباشد که آنچه درجهان فکر کهاز آلایش تعصب بری است نیك و پسندیده است بر گزیند و منتخبات خویش را بدیگران بشناساند تاجریانی از عقاید درست و تازه در کشور پدیدآید. ناقدان باید این مهم را باصداقت و امانت محض و با کمال بر دباری انجام دهند و همه مسائلی را که مربوط بطرز انطباق این منتخبات فکری با عالم عمل یابه نتایج مادی آن است بیکسو نهند. اگر چنین نباشد انتقاد خود مولدمفاسدی میشود و بجای فایده ضرر بسیار خواهد رساند.

اگر انتقاد بامشاجره ویا نزاع لفظی جمع آید خدمتی شایسته انجام نتواند داد وهر گز از حب ذات اشخاص که مایهٔ تباهی فکری و موجب تأخیر آنان در وصول بذروه کمال است جلوگیری نمیتواند کرد و هیچگاه توفیق نخواهد یافت که آدمی را بدرك زیبائی و تناسب قطعی اشیاء وافکار راهبر شود ، زیرا انتقادات مشاجره انگیز ذهن کسان را کورمیکند تاهر نقصی را که دارند کمال دانسته واز دارائی خویش در برابر حمله ناقدان پر خاشجوی دفاع کنند و این موجب فساد فکر است .

ارنولد تصدیق میکند که تبری ناقدان از توجه بجهان عمل و پرهیز از خلق وابداع مایهٔ کندی پیشرفت و عدم اشتهار آثار آثان میشود ولی میگوید این ذلت مستعار خود مایهٔ فخرومباهات است زیرا تودهٔ مردم هرگز شیفتهٔ کشف حقایق وراز وجود نیستند وافکار نارسا و نیم کامل آنها را راضی میسازد و جهان عمل واقدام نیز همواره از همین افکار نیم کامل کسب نیر ومیکند. پس هرکس همه همت واستعداد خویش را بکشف حقایق بگمارد

وازجهان عمل دوري گزيند ناگزير گمنامخواهدماند واجتماع را باوی شناسائی نیست و شهرتش تنها در حوزه دانشمندانی مانند خوداوست که عدد آنهابسیار محدوداست . اما بشهادت تاریخ كيتي بشرهمه ترقيات روحاني ومعنوى خويش رابهمين دسته حدود مديون استكه سود مادى وشهرت اجتماعي نخواستند ودرفلاكت و عسرت روز گار برده صحبت خردمندان حقیقت شناس رابر دراهم معدود مرجح شناختند . ازاین گذشته تزاحم و کشاکش زندگانی مادی درهر مزاج نیرومندی خواه ناخواه تأثیر میکند و در هر کشوری که این گیرودار بیشتر است این تأثیر نیز سنگین تر وعلاج ناپذیر تر خواهد بود . اما اگر ناقد باید دراین جهان پر آشوب بمردم خدمتی عملی بکند راهی برای ویمتصور نیست جز آنکه زیر نفوذ مردمیکه اهل عملند در نیاید و باصمیمیت کامل بکار خویش بپردازد تا روزیبرسدکه جهان کوشش و تلاس بصميميت عقيدةوي اذعان كند وسوءتفاهم از ميانبر خيز د، زیرا بقول گوته آلمانی «کارکردن آسان است ولی فکرکردن بسیار دشوار است » وچون گاهیاین دشواری آدمیرا اغوا میکند که بتن آسائی پرداخته از این خدمت دشوار بگذرد پساین كارتنها از پهلوانان گرانمايه كه باين وسوسهها فريفته نميشوند و بمقابله ميير دازند ساخته است .

> **قو**انین سنجش در نظر ارنولد

در نظر ارنولد ناقد، بطور کلی باید تابع ششاصل مسلم باشد: نخست آنکه از جهان عمل و آرزوهای آن آسوده ودارای

استقلال باشد.

دوم آنکه از کوشش و تلاش جهان عمل و عالم مادی اگر موجب محدود ساختن جهان فکر و انذیشه باشد رضایت خاطر

ییدا نکند .

سوم آنک از شتابزدگی پرهیز کند و نتیجهٔ عملی و اهمیت آنی فکر یا نظری وی را نفریبد وبی اندیشه فراوان حکم قضا برسخن یا نظری جاری نسازد.

چهارم آنکه توانائی صبر و قابلیت انعطاف داشته باشد و در تعلق خاطر و قطع علاقه از افکار و نظرات گوناگون نیرومند و هشیار باشد .

ینجم آنکه آنقدر جوانمرد و کریم الطبع باشد که بمطالعه وستایش افکاری که جهان حقایق نیاز مند آن است و عالم مادی آنرا بدو زیان آور تشخیص میدهد رغبت نماید .

ششم آنکه آنقدر توانا وبزرگ باشد که اگر در نیروهائی که مایهٔ آسایش و سود جهان مادی است زیان های معنوی مشاهده کند بعیب جوئی آن برخیزد و واهمه در ذهن وی راه نباید.

ارنولد میگوید وقتی این اصول ثمر کامل میدهد که ناقد از نظر حب وبغض نسبت بکسان یا نسبت بجهان عمل واقدام آزادباشد و منظورش آن نباشد کهبرای غلبه بر عقیده یا نظری مخصوص نظر وفرض مخالف آن را بوجود آورد و بدینوسیله از درجهٔ تأثیر فکر نخستین بکاهد.

اگر این شرایط جمع آید میتوان گنجینه عقاید ملل واقوام را با افکار تازه که صحت واعتبار آن ها نمیزان خرد سنجیده شده است آکنده ساخت و در آن صورت هرناقدی نه تنها بگوهر های گرانبهائی که در کشور خویش یافت میشود توجه خواهد کرد بلکه از سیل های افکاری که در کشور های دیگر جاری است آنچه را سودمند می بیند خواهد گرفت و از جریان عقاید و

اندیشههای جهان بیخبر نخواهد ماند.

شك نیست كه وظیفه ناقد قضاوت درخوب وبد افكار و اندیشههاست ، اما آن قضاوتی كه ذهن بمدد دانشموجود و مكتسب بعمل میآورد و بخاطر رعایت انصاف از فراگرفتن آزمایشهای تازه نمیهراسد بسیار گرانبهاست . پسبرناقداست كه همواره تشنه افكارودانش تازه باشد وذوق صافیخویش را ازاین منهل گوارا سیراب سازد. اگر ناقددرموضوعاتی بسنجش بپردازد كه سخن درباب آن بسیار گفته آمده و حقایق مربوط بآن برهمه معلوم باشد دستور مسلم این است كه حقایق را همواره دربرابر دیدگان باطن خویش داشته از كلیات و آنچه با حقایق معلوم ارتباط ندارد پرهیز كند و هر آن خامهٔ وی سر كشی كرد و از این مسلمیات دورافتاد بخطای فكر خویش ملهم گردد .

گاهی اشتغال دائم وانحصاری بسنجش و قضاوت در آثار دیگران درنهاد آدمی ایجاد نومیدی میکند وازاینکه از مسرات نیروی خلاق و مبدع برخوردار نیست خاطرش گرفته میشود و میپندارد که خود زنده و فعال نیست و تنها تماشاگر نشاط حیات دیگران است. اما ارنولد میگوید این شادمانی روحانی را از ناقد نگرفتهاند واگر در کارخویش صمیمی وباهیجانباشد وهردم همت بافزایش گنجینهٔ معلومات خویش بگمارد لذت حیات معنوی را درك تواند نمود ، زیرا مرد دانشمند با وجدان مسرت حاصل از تحقیق وبررسی را برآن شادمانی روحانی حاصل از خلق وابداع آثار ضعیف وبیرمق که نقص بدنی دارند برتر میشمارد و آنگهی دربعضی از ادوار حیات فکری بشرخلق وابداع شاهکار خالد ادبی امکان پذیر نیست .

پایان مقال ارنولد اینست که: «اگر درك دورهٔ مجد و

عظمت ادبیات نصیب ما نیست و تقدیر چنین رفته است که دربیابان غیر مزروع و بی شمری روزگار بریم بازهمان اشتیاقی که بوصول و درك چنین دوره ای داشته ایم و آن تعظیم وستایشی که از دور باین زمین موعود کرده ایم خود مایهٔ تسلیت خاطر وموجب سربلندی ماست ، زیرا همینکه چندین تیر و دی ماه و اردیبه شت برجهان گذشت و بهار ادب خاك و خشت مارا نواخت گلهای نوشکفته و عطر آگین از ما بی نیاز نمی مانند و این خاك مایهٔ قوت نهال و شادابی از هار بوستان ادب خواهد بود .

تاریخ عقاید باختریان درسخن سنجی باگفتار ماتیوارند انگلیسی پایان می پذیرد وقرن بیستم باهمه تنوع ورنگارنگی که بعلوم وفنونداده استسخنی که بتوان آن را اصل مسلم در این فن شناخت و مورد قبول سخن سنجان باشد بجهان ادبیات موهبت نکرده است زیرا با آنکددانشمندان امر و زشعر و فوق ادب دوست انسانی را از لحاظ رو انشناسی یاعلم الجمال مورد مطالعه قرارداده و فریبائی و دل انگیزی شعر را باصول و مبادی مسلم علمی اندازه گرفته اند و مردم سخن گستر که ذوق انتقادی فطری دارند نیز هریك نکته بدیع و نغز بگفتار پیشینیان افزوده اند باز از نظر سخن سنجی محض اصلی که دانش پژوهان تازه کار رابکار آید و درهنگام سنجش ادبیات برای آنان سرمشق باشد بدست نداده اند و سخن ماتیو آرنولد و سه قاعده و دستوری که مانزونی ایتالیائی و ضع کرد بقدرت و اعتبار خویش باقی است .

شك نيست كه تجزيه و تحليل شعر ومسئله التذاذ از آثار ادبى نيز مورد بحث و مداقه دانشمندان روانشناس واقع شده است ولى اين تحقيقات علمى هنوز كليت وقطعيت لازم پيدا نكرده است.

اینك باید دید ادبیات فارسی از این قواعد و دستورها چه بهرهای میتواند برد و درسنجش آثار ادبی با اسلوب و روش باختریان برای ماکه شعر سعدی و حافظ و فردوسی در عروق وشرائین ماگار بادهٔ مردافکن میکند چه سودی متضمن است ؟

قدر مسلم این است که سنجش زیبائی های ادبی با انگاره های تازه وبديعلذت وفريبندگي مخصوص دارد وبسياري از رموزدلبري وافسونگری استادان سخن در آنگاه که بچشم دیگر در آثار آنها بنگریم پدیدار میشود ومکتب ادبیات از پیروی راه و رسم نو داراتر و غنی تر میگردد و همانطور که اگر جواهر شناسان گونا کون برای یافتن بهای دری یکدانه گرد آیند و هریك یه شیوهای خاص آن گوهر گرانبها را قیمت کنند از ارزش آن نخواهند كاست بلكه جوش و خروش خريداران و گوهرشناسان بربهای آن در آبدار خواهدافزود، در آثار خالد ادبیات فارسی و گفتار سخن گستران عالیقدر این مرز و بوم نیز ه چه ژرفتر دقت شود و با محکی تازه زر ناب اشعار آنانرا آزمایش کنند تمام عیاری و کمال ذوقی آنان مسلمتر خواهد گشت. راستی این است که حق مقام استادان سخن فارسی هنور چنانکه باید ادا نشده و ذمهٔ سخنشناسان ودوستداران ادب بری نگشته است، زیرا تقلیدی که از دیرباز به پیروی ار راه و رسم تذكره نويسان روزگاركهن درايران وجود داشته تعهد اينمهم را مانع آمده است و هنگام آنست که این دین بزرگ که بر گردن حوشهچینان خرمن دوق استادان سخن مانده است پر داخته گر دد و توجه بآثار آنان با اسلوب و روشی که جهان باختر پذیرفته است یکی از عملی ترین وسائل رفع این نقیصه تواند بود.

نکتهٔ دیگر آینست که ادبیات فارسی خواه ناخواه در مسیر فکری و ادبی جهان درآمده و همه روز آثاری تازه مانند درام در استان بسبك باختریان که در ایران ما سابقه نداشته است پدید میآید تانیاز مندی های ذوقی مردم کشور را که قسمتی بوسیل سینما و نمایش و بخشی بوسیلهٔ ترجمه آثار بیگانگان برآورده

میشود مرتفع کند. تشخیص خوب و بد این کارهای نو جز با دستورهای مسلمی که جهان باختر پذیرفته و بکار انداخته است امکان پذیر نیست آشوب و بی نظمی و عنان گسیختگی وسر کشی ادبی را مانع گردد و ذوق مبدع را از ناهمواریهائی که در راههای ناآشنا در پیشدارد آگاه سازد و در وصول بسرمنزل مقصود راهبر باشد. از این دو نظر توجه به اصول مسلم سخن شناسان باختر ضرورت پیدا میکند.

اما بیان قوانین و اصول با انطباق آن با آثار ادبی دووظیفه متمایز و مشخص است و هیچ شك نیست که تعهد وظیفه دوم از بر آوردن مهم نخستین دشوارتر است، زیرا کاری است که عمری وقت میبرد و نیازمند مطالعه و تحقیق و کنجکاوی بسیار است. تعهد این مهم دوم هم از حوصلهٔ این کتاب بیرون است و هم نگارنده را چنین منظوری در خاطر نبوده است و آنگهی همان اصول و قوانین مسلم نیز در هنگام عمل دشواریهای نویسن بوجود میآورد که رفع آن بآسانی متصور نیست و بی تحقیق و بررسی کامل نمیتوان سر این رشته هزاران گره خورده را بدست آورد.

مثلا اگرقوانین سه گانه مانزونی ایتالیائی را ملاك عمل قرار دهیم باشكال فراوان این مهم بر میخوریم . قانون اول مانزونی این است كه باید فهمید گوینده در انشاد شعر چه منظوری داشته است. این پرسش را از كه باید كرد؟ آیا پاسخ خود شاعر كه این منظور یا سبب نظم كتاب را در دیباچه بیان میكند و معلوم است كه باقتضای زمان ساخته است حجت و دلیل قاطع تواند بود؟ آیا فردوسی كه می فرماید شاهنامه را برای سلطان محمود غزنوی پرداخته یا میگویند متن پهلوی خداینامه سلطان محمود غزنوی پرداخته یا میگویند متن پهلوی خداینامه

را ترجمه میفرموده است، در هنگامی که جنگ رستم و سهرای یا رفتن بهرام بخانهٔ گوهر فروش یا نامه رستم هرمز را که در شب جنگ قادسیه به برادرش نگاشته برشته نظم درمیآ ورده است باین منظور توجه داشته یا آتشی دیگر در دل وی زبانه میکشیده است؟ آیاسعدی که از یکسویبوستان را بنام ابوبکربن سعد زنگی مزین میسازد و از سوی دیگر در دل دارد که از مصر و دیگر نقاط جهان برای دوستان قند مکرر آورد این دومنظور متضاد را چگونه بایکدیگر وفق میدهد و بفرض آنکه توافق باین دو مقصود امکان پذیر باشد در آن هنگام که بیتی مانند:

شبی یاد دارم که چشمم نخفت شنیدم که پروانه با شمع گفت از نوك خامهوی برصفحه فرو میچکد آن دومنظور تاکجا در خاطر وی مانده است واین ابیات بلند و دلنشین که از دل بیرون آمده و بردل می نشیند و گواه عاشقی راستیناست باآن نیتها تا چه پایه سازگار است ؟ یا استاد مسعود سعد سلمان که در اشعار سوزناك خویش کراراً شعر سرائی را تنها وسیله اشتغال خاطر از نائبات بی امان دانسته ومیفرماید:

گردون بدرد و رنج مرا کشته بود اگر

پیوند عمر من نشدی نظم جان فرای تاکجا سخن بحقیقت میگوید و آیا شعر که مایه گشایش خاطر شنوندگان است برای گوینده نیز موجب طرب وشادمانی است وبازی باقوافی و کلمات نیز رفع اندوه میکند و مورث تسلیت روحانی است یاباید گفتهٔ لسان الغیب شیر ازی را پذیرفت که میفر ماید:

کی شعر تر انگیزد خاطر که حزین باشد یك نکته دراین معنی گفتیم و همین باشد قانون دوم و سوم مانزونی نیز از اصل نخست وی کمتر مورد اشکال نبست زیرا سخنوی اینست که باید دید آیا بیان گوینده باموازین عقلی و منطقی برابر است و آیا بتعهد منظور خویش توفیق یافته است یانه ؟ اماباید دید کدام موازین منطقی را باید ملاك تحقیق قرارداد ؟ آیا میزان عقلی امروز که روز گار هزاران چرخ خورده و عقاید نو پدید آمده و مبنای فلسفه نیز تغییر یافته است باید اساس سنجش باشد یا آنچه را که در زمان گوینده و درمحیط نشو و نمای فکری وی مسلمیت داشته است باید شالدهٔ بررسی قرارداد ؟

خلاصه در قطعیت و کلیت دستور مانزونی تردیدی نیست ولی عملی کردن این دستورها دشوار است وازاین روی سخن سخن سخن سنجان را همتی گران ضروراست تااین خدمت بسیار پربهارا چنانکه سزاوار است تعهد کنند وراد رابرای آیندگان دانش پژوه هموار سازند .

از همین نویسنده: بسرمایه کتابخانه ابن سینا ادبیات توصیفی ایران منتشر شده