

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

## Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





Нациное Слово Кн. 10. 1904г.



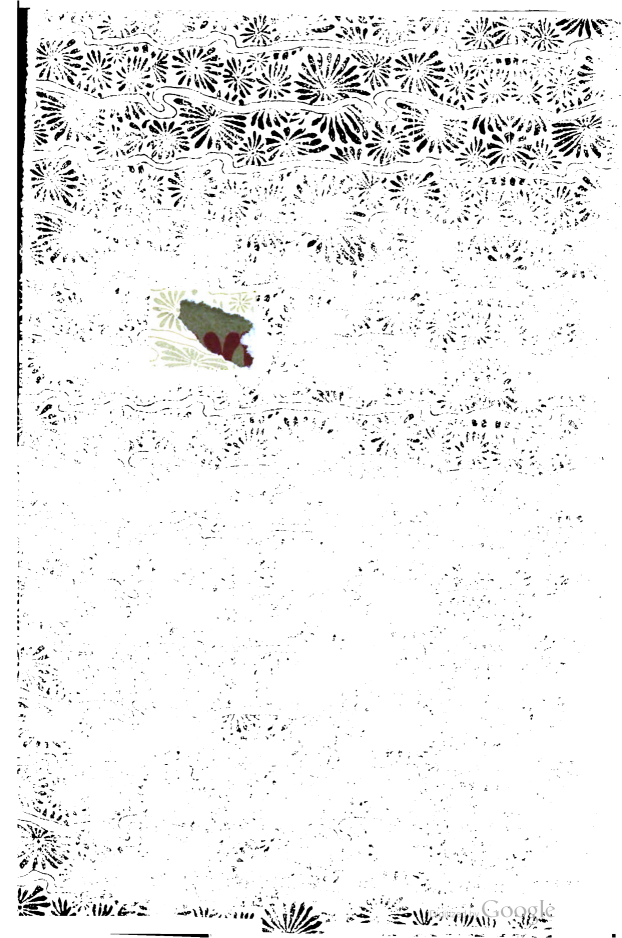
PSlay

481

# HARVARD COLLEGE LIBRARY

и продуктивного и продуктивно

500







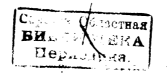


Книга Х.

1904 г.

Въ 1905 году въ «Научномъ Словѣ» будетъ отдѣльными главами печататься новая книга профессора И. И. Мечникова, составляющая продолженіе и комментарій къ его «Этюдамъ о природѣ человѣка». Первая глава называется «Естественная смерть въ животномъ мірѣ».

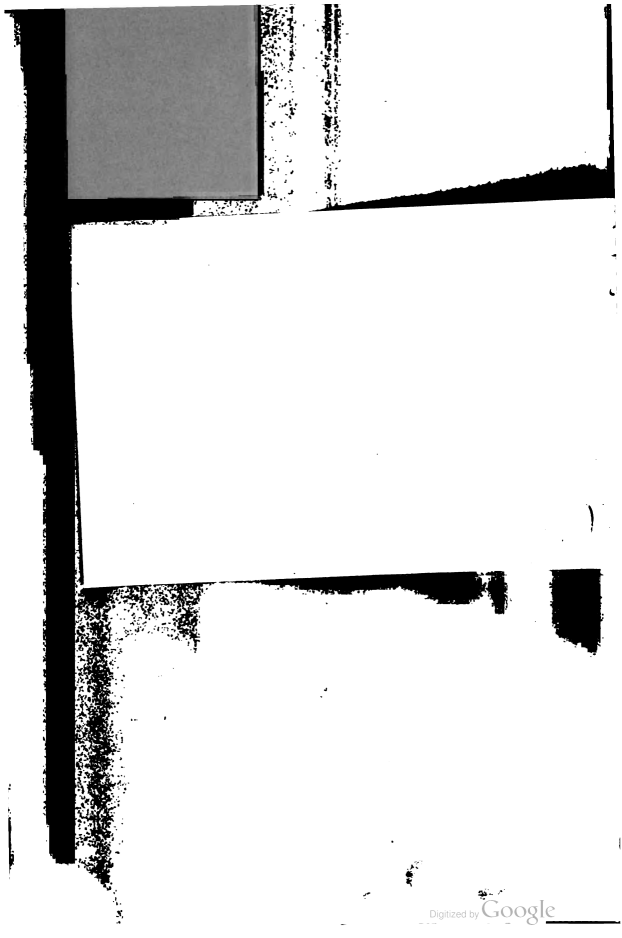




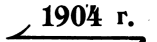


# Москва.



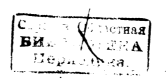






# Ваучное Слово.







# Мосқва.



Dear 481.18 (1904, 200-10)

Дозволено цензурою. Москва, 1 декабря 1904 г.

88437 СУДАРСТВЕНН Kepr. CCR. HM. D. J. Stat. Saturde C. C.







# СОДЕРЖАНІЕ.

•

| C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | mp. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| I. НАУКА И ИСТИНА. Проф. Д. А. Гольдганиера. (Окончаніе.).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5   |
| И. НЕДОРАЗУМЪНІЯ ВЪ ПОНИМАНІИ ПРИРОДЫ. Проф. Н. А.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| Умова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 21  |
| III. ЭТЮДЫ ПО ИСТОРІИ ГРЕЧЕСКОЙ РЕЛИГІИ. Проф. кн. С. Н.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| Трубецкого. (Окончание.).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 31  |
| IV. КАТОЛИЧЕСКІЙ УНИВЕРСИТЕТЪ ВЪ ЛУВЕНВ. Привдод.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| С. А. Котляревскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 47  |
| V. В. С. ПЕЧЕРИНЪ. М. О. Гершензона. (Окончанie.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 63  |
| VI. ДВА ПРАВОВЫХЪ ИДЕАЛА. Проф. П. И. Новгородцева                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 112 |
| VII. ХРОНИКА НАУКИ, ИСКУССТВА И ЛИТЕРАТУРЫ. ("Излученіе<br>въ солнечной системъ". А. І. Бачинсиаго.—"Свётящіяся растенія".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
| Г. Э. Риттера.— "Къ шестидесятилётію кончины Крылова". Ю. А.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 128 |
| VIII. ЛИТЕРАТУРНОЕ ОБОЗРЪНІЕ. М. О. Гершензона                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 136 |
| IX. ОБЗОРЪ ТЕАТРА. М. О. Гершензона                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 145 |
| <ul> <li>Х. БИБЛЮГРАФІЯ. (Куно Франке: "Исторія нѣмецкой литературы".</li> <li>Ю. А. Веселовскаго.—Н. Энгельгардтъ: "Очеркъ исторіи русской цензуры".</li> <li>Проф. Овсянико-Куликовскій: "Этюды о творчествѣ Тургенева".</li> <li>В. В. Налаша. — Ц. Балталонъ: "Пособія для литературныхъ бесѣдъ". Ю. А. Веселовскаго.—"Труды Юридическаго Общества при Харьковскомъ университетѣ".—А.Я. Шпаковъ: "Государство и церковь". С. А. Шумакова.).</li> </ul> | 149 |
| XI. ЗАСЪДАНІЯ УЧЕНЫХЪ ОБЩЕСТВЪ ПРИ МОСКОВСКОМЪ УНИ-<br>ВЕРСИТЕТЪ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 158 |

ХИ. ОБЪЯВЛЕНІЕ.

•



Digitized by Google

. . 

• • • • • • •

• • • ·

.

## Наука и истина.

(Oкончанie) 1).

Можно сказать про эеиръ и молекулы, что они раздѣлили между собою власть надъ физическими явленіями; но съ точки зрѣнія единства природы, очевидно, должно существовать между ними и связующее звено. Такое звено, или по крайней мъръ намекъ на него, мы и имѣемъ на самомъ дѣлѣ-это теорія вихрейатомовъ, созданная В. Томсономъ ранѣе, чѣмъ выяснилась окончательно роль эеира въ электромагнитныхъ явленіяхъ. Идеальная несжимаемая жидкость, относящаяся къ дъйствительнымъ жидкостямъ (съ которыми мы обычно имвемъ дело), «какъ кругъ Эвклида къ нашимъ реальнымъ кругамъ», и вихри въ этой жидкостивоть основание теоріи, въ которой нѣть ничего произвольнаго, нѣтъ ничего, кромѣ матеріи и ся движенія. Здѣсь не мѣсто излагать эту замѣчательную теорію, гдѣ молекулы и атомы не вещество, а состояніе вещества, гдѣ всѣ силы оказываются кажущимся явленіемъ, простымъ слёдствіемъ движенія, а вся такъ называемая потенціальная энергія (напр. энергія тёла, поднятаго надъ землей, энергія наэлектризованнаго тёла и т. п.), является энергіей движенія. Мы не сомнѣваемся, что эта теорія — теорія будущаго, и только математическія трудности служать пока преградой для ея развитія, но если эта трудность и велика, то и «слава ее преодолѣть будетъ единственная».

Математическія трудности задержали, какъ извѣстно, и развитіе кинетической теоріи тѣлъ въ широкомъ смыслѣ этого слова: въ этомъ обстоятельствѣ мы видимъ одинъ изъ поводовъ происшедшей не такъ давно реакціи противъ всего направленія классической физики, выразившейся особенно рѣзко въ такъ называемомъ энерлетизмъ.

Дёло въ томъ, что, какъ будто предвидя будущія затрудненія,

<sup>1</sup>) "Научное Слово" 1904, IX.

съ которыми встрѣтится человѣчество на пути изученія свойствъ эеира и молекулъ, нѣкоторые геніальные умы заранѣе озаботились созданіемъ новаго могучаго орудія изслѣдованія, независимо отъ строенія и свойствъ матеріи. Этотъ новый методъ дали такъ называемые два закона<sup>1</sup>) термодинамики (механической теоріи теплоты).

Правда, вскорѣ обнаружилось, что второй законъ имѣетъ совсѣмъ особое положеніе среди другихъ законовъ природы; было доказано, что это, такъ сказать, законъ кажущійся, своего рода теорема теоріи вѣроятностей, т.-е. истина статистическаго характера, являющаяся для насъ истиной постольку, поскольку не достаточно тонки наши органы чувствъ и орудія изслѣдованія. Въ природѣ этотъ законъ весьма тѣсно связанъ съ такими скрытыми движеніями, которыя неправильны (irregular по Максвеллю) или нестройны (ungeordnet по Гельмгольтцу) въ отличіе отъ правильныхъ или стройныхъ движеній, какія мы имѣемъ, напримѣръ, въ волнѣ и т. п. Величина, играющая главную роль въ аналитическомъ выраженіи второго закона термодинамики, — энтропія — это именно мѣра нестройности, безпорядочности движеній. Такимъ образомъ, по существу дѣла, смыслъ второго закона—молекулярный.

Тѣмъ не менѣе, съ одной стороны, это не сразу стало ясно, съ другой — несомнѣнная возможность приложенія закона къ цѣлому ряду самыхъ разнообразныхъ явленій безъ необходимости имѣть при этомъ спеціальныя молекулярно-эевпрныя представленія — все это вмѣстѣ взятое въ связи съ удивительнымъ успѣхомъ такого рода приложенія и привело энергетиковъ къ смѣшенію метода изученія природы съ ея цѣлью.

Это «декадентское», по выраженію покойнаго А. Г. Стольтова, направленіе повторяеть ошибку, въ которой когда-то упрекали атомистовъ; какъ тѣ за атомами, такъ энергетики за символомъ «энергіи» не хотятъ видѣть реальной природы. Энергетики отказываются отъ молекулъ, эеира, матеріи и механики не только какъ отъ фактовъ, но не желаютъ пользоваться ими и какъ методомъ. Все естествознаніе энергетиковъ — это естественная исторія энергіи, при чемъ энергія перестаетъ быть механическимъ представленіемъ, подобно скорости, ускоренію, силѣ и др., а становится какимъ-то туманнымъ метафизическимъ понятіемъ.

Сила есть понятіе производное отъ массы, длины и времени,

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Первый законэ. Теплота есть видъ энергія и какъ энергія подчинена закону сохраненія энергія. Второй законэ. Хотя превращенія разныхъ видовъ энергія въ теплоту и обратно происходять въ эквивалентныхъ количествахъ, но теплота можетъ быть превращена въ механическую работу только одновременно съ переходомъ ся съ болѣе теплаго тѣла на болѣе холодное, и то не полностью.

точно такъ же и энергія. Само собой понятно, что нѣтъ необходимости все сводить къ массѣ, длинѣ и времени. Любыя три механическія понятія можно взять за исходныя; тогда масса, длина и время явятся производными. Но, конечно, ничего новаго по существу этимъ путемъ мы не получимъ; правда, въ нѣкоторыхъ случаяхъ это можетъ помочь намъ подмѣтить соотношенія, которыя въ такихъ «координатахъ» выражаются просто, а въ другихъ—сложно, не это успѣхъ второстепеннаго характера. Мы имѣемъ аналогію сказанному въ термодинамикѣ: состояніе тѣла обычно опредѣляется его объемомъ, давленіемъ и температурой. Тогда энергія и энтропія тѣла будуть извѣстны, если дана связь между объемомъ, давленіемъ и температурой—так. наз. уравненіе состоянія тѣла (напр., законъ Маріотта— Гей-Люссака (Gay-Lussac), у газовъ).

Но можно, какъ это предложилъ Гиббсъ (Gibbs), характеризовать состояніе тѣла именно энергіей, энтропіей и, напр., объемомъ. Въ нѣкоторыхъ случаяхъ это выгодно, но, наобороть, тамъ, гдѣ соотношеніе между объемомъ, давленіемъ и температурой просто, тамъ то же соотношеніе въ новыхъ координатахъ сложно (напр., тотъ же законъ Маріотта).

Противъ энергетизма, какъ метода, трудно что - либо возразить, кромѣ того, что ни второй законъ термодинамики, ни аналогичные принципы механики—наименьшаго дѣйствія и Гамильтона (Hamilton)—не приложимы ко всѣмъ явленіямъ природы. Но любопытнѣе всего то, что термодинамика дала больше всего результатовъ въ рукахъ тѣхъ, кто не былъ энергетикомъ въ собственномъ смыслѣ этого слова и кто вовсе не отказывался отъ молекулярныхъ представленій, — въ рукахъ Гельмгольтца, Гиббса, Планка (Planck) и др.

Энергетизмъ, какъ и аналитическое направленіе, о которомъ была ръчь выше, дълаетъ изъ человъка простую счетную машину. Но Максвелль върно сказалъ: «Человъческій умъ бываетъ ръдко удовлетворенъ и навърно никогда не упражняетъ свои высшія способности, исполняя трудъ счетной машины. Человъкъ науки, будетъ ли онъ математикомъ или изслъдователемъ физическихъ явленій, стремится пріобръсти и развить ясныя идеи о вещахъ, съ которыми онъ имъетъ дъло. Съ этой цълью онъ охотно принимается за длинныя вычисленія и становится на время счетной машиной, но только если онъ можетъ этимъ по крайней мъръ сдълать свои идеи яснѣе».

Такимъ образомъ, не въ метафизическихъ тонкостяхъ крайняго энергетизма, не въ пользованіи дифференціальными уравненіями безъ вывода ихъ, а въ качествѣ рецептовъ, какъ это однажды предложилъ Гертцъ, не въ каталогахъ фактовъ и законовъ лежитъ залогъ будущаго прогресса физики и съ нею всего естествознанія. Существованіе эеира, существованіе молекуль и ихъ движенія для насъ, несмотря на весь безотрадный скептицизмъ послѣднихъ лѣтъ, есть несомнѣнное слѣдствіе законовъ механики. Ну что же, скажутъ намъ, пусть такъ; по вѣдь и вѣрность законовъ механики не неоспорима.

Конечно, эти законы, какъ и геометрическія аксіомы, не апріорны, какъ бы ни стояли за эту апріорность метафизики; если мы что-либо знаемъ, то знаемъ благодаря опыту и наблюденію. Поэтому «могло бы казаться, быть можеть, очень дерзкимъ, что мы, будучи столь ограничены въ кругу нашихъ наблюденій-пространственно, — нашимъ положеніемъ на маленькой земль — лишь пылинкь нашего млечнаго пути, --- во времени, --- продолжительностью краткой исторіи человѣка, — что мы все же рѣшаемся прилагать ко всему протяжению неизмѣримаго пространства и времени отъ вѣчности къ ввчности законы, которые мы вычитали изъ небольшой области доступныхъ намъ фактовъ. Но все наше мышленіе и всѣ наши дѣйствія, какъ въ величайшемъ, такъ и въ ничтожнѣйшемъ, основаны на довъріи къ неизмънной закономърности природы, и это довъріе до сихъ поръ оправдывалось тёмъ сильнёе, чёмъ глубже мы вникали въ связь явленій». Это сказалъ Гельмгольтцъ болѣе 30 лѣтъ тому назадъ. Какъ измѣнилось все естествознаніе за истекшія три десятильтія, мы хорошо знаемь; всё вновь открытые факты только подтвердили ту нашу въру, о которой говориль великій естествоиспытатель; остались живы, выросли и принесли плодъ лишь тъ теоріи и идеи, которыя подошли подъ эту въру. Нарушалась ли гдё-либо эта закономерность въ природе? Мы знаемъ, что неть.

Вообразимъ себѣ человѣка, не имѣющаго представленія о томъ, какъ выточить шаръ; въ механической мастерской ему указываютъ на токарный станокъ и инструменты и говорять, что въ этомъ все нужное для выполненія работы. Нашъ экспериментаторъ пробуетъ точить, но, конечно, у него ничего не выходитъ. Какимъ наивнымъ мы бы его сочли, если бы онъ на основаніи своего неудачнаго опыта рѣшилъ, что его обманули, что шары никогда не вытачиваются, а всегда, напр., отливаются. Между тѣмъ въ этомъ родѣ поступаютъ тѣ, кто пытается отвергнуть законы механики безъ достаточнаго къ тому основанія.

У насъ нѣтъ простой механической схемы для явленій электромагнитизма—сложныхъ моделей и механизмовъ сколько угодно; мы не знаемъ свойствъ эеира, его структуры; мы не знаемъ, что такое атомы и молекулы. Насъ поражаетъ аналогія электромагнитныхъ явленій съ нѣкоторыми движеніями въ жидкостяхъ (гидродинамическими явленіями), но случайная ли это аналогія, или она обусловлена существомъ дѣла, мы не знаемъ, ибо здѣсь наши обычныя орудія изслѣдованія оказываются черезчуръ слабыми. Но вся гидродинамика — твореніе нашихъ дней: Гельмсольтцъ и Стоксъ (Stokes), Кельвинъ и Бельтрами (Beltrami) — это наши современники; все ученіе объ электричествѣ и свѣтѣ дѣло нашего времени, нашего вѣка. Все это ново, все это юно. Между тѣмъ мы оказываемся столь избалованными прогрессомъ знанія, что всякое встрѣченное затрудненіе, всякая остановка въ развитіи нашихъ теорій, созданныхъ едва ли не вчера, — все это возбуждаетъ въ насъ отчаяніе своего рода, вызываетъ не стремленіе усовершенствовать наши методы обработки научныхъ данныхъ, нашу «счетную машину», а сомнѣніе въ незыблемости тѣхъ законовъ, которые еще никогда намъ не измѣняли!

При разработкѣ теоріи электромагнитныхъ и свѣтовыхъ явленій въ *движущихся средахъ* приходится рѣшать вопросъ о томъ, какая связь между молекулами и эеиромъ, какъ отражается движеніе молекулъ на движеніи эеира, и мы не имѣемъ пока достаточно опытнаго матеріала, чтобы на основаніи его сдѣлать какія-либо опредѣленныя заключенія. Съ другой стороны, и математическая разработка теоріи съ принятіемъ въ расчеть отдѣльно явленій въ молекулахъ и въ эеирѣ представляетъ крайне большія затрудненія. Естественно поэтому, что Максвелль и Гертцъ остановились на простѣйшемъ, провизорномъ предположеніи, что движущееся тѣло увлекаетъ съ собой эеиръ полностью. Однако оказалось, что такое предположеніе не объясняетъ нѣкоторыхъ явленій въ движущихся средахъ.

Правда, и дисперсія свѣта Максвелль-Гертцовскими уравненіями не объясняется; поэтому, казалось, естественно было бы думать, что такъ же, какъ для объясненія дисперсіи пришлось первоначальныя уравненія обобщить, слѣдуеть сдѣлать то же, а если будеть нужно, то и исправить, и для явленій въ движущихся средахъ. Однако, въ 90-хъ годахъ прошлаго вѣка новое теченіе въ физикѣ уже было настолько сильно, что вмѣсто такого исправленія и обобщенія имѣющихся уже уравненій, очень выдающійся голландскій физикъ, уже упомянутый выше, Лорентцъ, выступилъ со своей теоріей, въ которой эеиръ принимается не участвующима вовсе въ движеніи обычныхъ тѣлъ, такъ что въ интересующей насъ области явленій оказывается не соблюденнымъ третій законъ движенія Ньютона: по Лорентцу есть дѣйствіе, но нѣтъ противодѣйствія.

И, что любопытнѣе всего, эта жертва законами механики оказалась недостигающей цѣли: и для теоріи неподвижнаго эеира нашлись явленія, съ которыми и она справиться не могла. Автору пришлось прибѣгнуть къ допущенію, что размпъры твлз зависята ота движенія; это явленіе однако до сихъ поръ несмотря на самые тщательные опыты, съ разныхъ сторонъ, съ очень большими средствами, непосредственно обнаружить не удалось, и мы врядъ ли ошибемся, если скажемъ, что въ настоящее время (1904 г.) уже не такъ много сторонниковъ признанія возможности нарушенія законовъ механики, какъ это было нѣсколько лѣтъ тому назадъ.

Конечно, мы далеки отъ мысли приписывать эмпирическимъ законамъ абсолютное значеніе. Какъ въ геометріи мы не въ состояніи пока опытно рѣшить вопросъ, дѣйствительно ли наше пространство есть пространство Эвклида, а не Римана (Riemann) или Лобачевскаго<sup>1</sup>), какъ въ астрономіи мы пока не можемъ сказать, дъйствительно ли законъ всемірнаго тяготенія имееть абсолютное значеніе или мы знаемъ его лишь приблизительно; такъ, конечно, и въ механикѣ возможно, что наши законы, данные великимъ Ньютономъ, суть лишь первое приближение къ истинѣ. Въ этомъ смыслѣ эволюція этихъ законовъ и возможна, и желательна, и когда она станеть совершившимся фактомъ, это будеть великое открытіе человическаго генія. Но нужно слишкомъ много данныхъ, чтобы обусловить такую эволюцію, и врядъ ли эти данныя накопятся скоро. если только накопятся когда-либо. Намъ представляется болѣе правдоподобной эволюція нашей механики въ иномъ направленіи. Механика Ньютона не въ достаточной мѣрѣ опредѣляеть понятіе массы, инерціи. Не невозможно, что ближайшее изученіе свойствъ зопра и его движеній дасть намъ что-либо въ родѣ кинематическаго опредѣленія массы, такъ что инерціей окажется просто видимое проявленіе связи тьла съ эеиромъ<sup>2</sup>).

Но теорія Лорентца все же замѣчательна во многихъ отношеніяхъ. Съ одной стороны, она даетъ очень простое механическое объяснепіе цѣлому ряду свойствъ тѣлъ, являясь своеобразной молскулярной теоріей электричества, магнитизма и свѣта; съ другой стороны, она намѣчаетъ возможностъ сведенія молекулярныхъ силъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ пространствѣ Эвклида (плоскомъ) всѣ треугольники имѣютъ одну и ту же сумму угловъ (два прямыхъ); въ пространствѣ Римана (сферическомъ) сумма угловъ въ треугольникахъ съ большей площадью больше, а въ пространствѣ Лобачевскаго (псевдосферическомъ) наоборотъ сумма угловъ у треугольниковъ съ бо́льшей площадью меньше.

<sup>2)</sup> Интересующіеся вопросомъ объ оптическихъ явленіяхъ въ движущихся средахъ и вообще объ земрѣ найдутъ нѣкоторыя подробности въ статьѣ "Эемръ" въ Энц. словарѣ Брокгауза и Ефрона.

и силъ всемірпаго тяготѣнія къ силамъ притяженія между наэлектризованными тѣльцами, т.-е., иначе говоря, дѣлаетъ всѣ эти силы кажущимися, вытекающими изъ нѣкоторыхъ движеній эеира.

Идея о существованіи связи между электричествомъ и тяготѣніемъ, электричествомъ и молекулярными силами — силами химизма, никогда не покидала Фарадея. «Всѣ факты, — писалъ онъ, — показываютъ намъ, что электрическій токъ только иная форма силъ химическаго сродства... другими словами, что силы, именуемыя химическимъ сродствомъ и электричествомъ, однѣ и тѣ же». Фарадею же, какъ извѣстно, принадлежитъ открытіе такъ называемыхъ *iоновъ* электрохимін, этихъ отдѣльныхъ индивидуумовъ съ неизмѣнными электрическими зарядами. Эта электризація iоновъ явилась указаніемъ еще на одно общее свойство матеріи, помимо всемірнаго тяготѣнія.

Представленіе объ іонахъ въ связи съ основаніями кинетической теоріи газовъ легли въ основу *теоріи растворовз*— этой одной изъ паиболѣе разработанныхъ главъ физической химіи.

Почти параллельно съ этимъ Круксъ (Crookes) пытался ввести идею іоновъ въ теорію разрѣженныхъ газовъ, именно для объясненія явленій электрическаго разряда въ нихъ, подъ именемъ четвертаго, лучистаго состоянія вещества. Но иден эти въ то время (70-ые годы XIX вѣка) частью были не вѣрны, главное же преждевременны. Только въ срединѣ 90-хъ годовъ опыты Ленарда (Lenard) показали, что такъ долго остававшіеся таинственными такъ называемые катодные лучи представляютъ собой ничто иное какъ потокъ наэлектризованныхъ тѣлецъ, похожихъ на іоны химіи и Крукса.

Цёлый рядъ самыхъ разпообразныхъ свойствъ этихъ лучей, проявляющійся то въ ихъ тепловомъ, то въ электризующемъ дѣйствін, то въ отклоненіи лучей подъ вліяніемъ магнитовъ и т. п. — все это дало возможность не только опредёлить скорость полета этихъ частицъ, но и найти отношеніе ихъ электрическаго заряда къ ихъ массѣ и притомъ самыми разнообразными и пезависимыми одинъ отъ другого способами. Оказалось, что скорость полета въ разныхъ условіяхъ опыта разная, колеблясь въ предѣлахъ отъ <sup>1</sup>/зе до <sup>1</sup>/з *скорости свъта*, но что отношеніе заряда къ массѣ во много соть разъ болье, чѣмъ подобное отношеніе для химическихъ іоновъ водорода. Съ другой стороны, пепосредственное измѣреніе зарядовъ показало, что они тожественны съ зарядами химическихъ іоновъ, т.-е., иначе говоря, что масса этихъ тѣлецъ, названныхъ электронами, во много сотенъ разъ менѣе массы атома водорода.

Д. Д. Томсону (J. J. Thomson) вслѣдъ затѣмъ удалось сдѣлать шагъ далѣе: разряжающее дѣйствіе ультрафіолетовыхъ лучей па заряженныя электричествомъ тѣла (такъ назыв. актиноэлектрическія явленія), равно какъ и явленія распыленія угольковъ въ электрическихъ лампахъ накаливанія—все это оказалось слѣдствіемъ движенія отрицательно наэлектризованныхъ тѣлецъ, тожественныхъ съ электронами. Послѣдніе стали играть крайне важную роль въ физикѣ; они сдѣлали понятнымъ, почему газы подъ дѣйствіемъ нѣкоторыхъ недавно открытыхъ таинственныхъ «лучей» — урана, радія и др., становятся проводниками электричества; оказалось, что эти «лучи» по преимуществу эманаціи все тѣхъ же электроновъ, и въ то самое время, когда гремѣла критика молекулярныхъ представленій, опыты обнаружили молекулярность тѣлъ совсѣмъ съ новой стороны.

Электроны воскресили старую мечту алхимиковь о превращеніи твль одно въ другое, о сложности нашихъ химическихъ элементовъ. И, что страннѣе всего, намъ какъ разъ недоставало такихъ мельчайшихъ тѣлецъ. «Наша первая любовь», — по выраженію лорда Кельвина, — электростатика — первоначально имѣла дѣло именно съ мельчайшими частицами обычной матеріи; лишь позже съ неохотой пришлось отъ нихъ отказаться, замѣнить ихъ символомъ «электрическая масса». Молекулярно-вихревая теорія Максвелля требовала присутствія особыхъ тѣлецъ — кромѣ вихрей, — которыхъ движеніе давало бы то, что мы зовемъ электрическимъ токомъ, и опытъ далъ намъ эти тѣльца въ видѣ электрическимъ послѣдніе являются какъ бы основаніемъ того моста, который мы стремились перекинуть между молекулами, эеиромъ и электричествомъ.

Ранѣе чѣмъ были добыты всѣ эти опытные результаты первостепенной важности, Лорентцъ положилъ существованіе подобныхъ наэлектризованныхъ іоновъ въ основаніе новой теоріи свѣта и электромагнитизма. Мы упоминали выше о недостаткахъ этой теоріи: но у нея гораздо болѣе достоинствъ. Теорія является во многихъ отношеніяхъ дополненіемъ къ теоріи Максвелля — Гертца и связующимъ звеномъ между электромагнитными и свѣтовыми явленіями и иными областями физики. Здѣсь не мѣсто входить въ изложеніе этой замѣчательной теоріи: достаточно сказать, что согласно ей электромагнитныя, т.-е. свѣтовыя, волны въ эеирѣ вызываются колебательнымъ движеніемъ электроновъ, тогда какъ ихъ поступательное движеніе есть электрическій токъ, и т. д.

Открывается надежда создать теорію лучеиспусканія газовъ, которой у нась пока нёть, объяснить законы распредёленія цвётныхъ линій въ снектрахъ элементовъ. Въ такой системъ движущихся наэлектризованныхъ тёлецъ всё силы имѣють электромагнитный характеръ. Въ извъстномъ смыслъ теорія является возвратомъ къ старымъ представленіямъ: покоящіяся частицы подчиняются закону Кулона, движущіяся нёкоторому болёв общему, въ родё старыхъ законовъ Вебера, Клаузіуса (Clausius) и др.

Теорія праздновала свою побѣду въ открытомъ Зееманомъ (Zeeman) вліяніи намагниченія на лучеиспусканіе газовъ—явленіи, которое сразу вытекало изъ теоріи, по крайней мѣрѣ въ своихъ общихъ чертахъ. Однако это обстоятельство мало доказательно само по себѣ. Упомянутое явленіе еще лучше и полнѣе описывается общей электромагнитной теоріей свѣта при помощи связи между лучеиспускательной и лучепоглощательной способностью тѣлъ (т. наз. законъ Кирхгоффа), не прибѣгая къ теоріи лучеиспусканія. Подъ такое описаніе подойдетъ много молекулярныхъ гипотезъ разнаго рода.

Какъ бы то ни было, теорія Лорентца заслуживаеть полнаго вниманія. Не даромъ появилось и появляется до сихъ поръ много опытныхъ и теоретическихъ работъ, такъ или иначе затрагивающихъ связанные съ теоріей и съ электронами вопросы. Іоны или электроны вводятъ понятіе о нестройныхъ движеніяхъ туда, гдѣ мы ихъ не подозрѣвали; они дѣлаютъ намъ понятной возможность распространенія второго закона термодинамики на волны, еще не поглощенныя тѣломъ, энергія которыхъ еще не превратилась въ молекулярное движеніе, называемое нами *теплото*й въ тѣлѣ. Въ науку начинаетъ входить понятіе о температурѣ лучей (Планкъ), и новыя открытія ведутъ такимъ образомъ къ новому шагу на пути утвержденія и разъясненія ранѣе установленныхъ истинъ объ зеирѣ, съ одной стороны, и о молекулахъ и атомахъ—съ другой.

Мы, повидимому, наканунѣ великихъ открытій; но и эти новые, неожиданно явившіеся факты все-таки не потрясаютъ основъ нашей классической механической схемы, не вызываютъ сомнѣній въ общихъ законахъ механики. Послѣдніе и электроны могутъ не только вполнѣ мирно ужиться вмѣстѣ, но этотъ симбіозъ влечетъ за собой наступленіе давно ожидаемаго поглощенія химіи физикой и механикой.

Вопросъ объ электронахъ имѣетъ еще и иной интересъ.

Именно къ этимъ частицамъ, меньшимъ атома, примкнули поиытки созданія того, что можетъ быть названо электромагнитнымъ основаніемъ механики и физики, —попытки, такъ сказать, электрологизировать эти науки.

Какъ мы видѣли, до сихъ поръ неудалось создать настоящей механической теоріи свѣта; зато блестящимъ успѣхомъ отмѣчена созданная Максвеллемъ электромагнитная теорія свѣта.

Это дало поводъ утверждать, что и вообще наши стремленія къ механическому объясненію явленій напрасны. Стали говорить,

что наши механическіе идеалы создались потому, что механика раньше всего достигла совершенства; что переходъ отъ механической схемы для явленій свѣта къ электромагнитной есть знаменіе начинающейся электрологизаціи и всей механики; что въ будущемъ мы настолько свыкнемся съ электромагнитными символами, что сведемъ на электромагнитныя явленія всю механику и физику. И, какъ бы въ подтвержденіе справедливости этой точки зрѣпія, явилось данное Кауфманномъ (W. Kaufmann) и Абрагамомъ (M. Abraham) доказательство, что массы электроновъ—въ предѣлахъ ошибокъ наблюденія—цѣликомъ обусловлены ихъ электрическими свойствами. Что же это значить?

Какъ извѣстно, если мы желаемъ сообщить скорость V телу массы М. мы должны на это затратить работу Е, равную такъ называемой кинетической энерги или живой силь тыла, именно Е = <sup>1</sup>/<sub>2</sub> MV<sup>2</sup>. Это соотношеніе могло бы служить для опредѣленія массы тьла. Но пусть теперь наше твло наэлектризовано и мы сообщили ему затёмь ту же энергію Е, заставляя его этимь двигаться снова прямолинейно и равномѣрно. Наэлектризованное тѣло при своемъ движении представляеть собою электрический токъ; на создание такового надо затратить работу; поэтому на сообщение скорости нойдеть не вся энергія Е, а лишь ея часть, скорость станеть меньше, не V, a v, и намъ будетъ казаться, что тѣло имѣетъ массу не M, а бо́льшую M+m, такъ что теперь $E = \frac{1}{2} (M+m) v^2$ . Здѣсь т и будеть кажущейся массой электромагнитнаго происхожденія. п вышеупомянутые изслъдованія Кауфманна и Абрагама обнаружили, что въ предблахъ ошибокъ наблюдений у электроновъ М = 0, т.-е. вся ихъ масса имбеть электромагнитное происхождение.

Если этоть результать неоспоримъ, онъ, конечно, имѣеть весьма и весьма важное значеніе, обнаруживая крайне тѣсную связь между инерціей тѣль и ихъ электрическими свойствами. Тогда естественно ожидать, что, быть можеть, и всякая иная масса — тоже электрическаго происхожденія, и это будеть большимъ шагомъ впередъ на пути изысканія отвѣта на вопросъ, что такое инерція и масса. Но мы считаемъ большимъ увлеченіемъ, когда отсюда заключають о необходимости пренебречь старой механической схемой.

Вѣдь если мы предполагаемъ, что электромагнитныя количества разнаго рода суть функціи массъ, скоростей и т. д. нѣкоторыхъ точекъ, то, конечно, и масса, напр., будетъ функціей разнаго рода электромагнитныхъ величинъ. Здѣсь вѣдь опять простое преобравованіе координатъ, которое само по себѣ ничего новаго дать не можетъ. Разбираемыя изслѣдованія важны поэтому главнымъ образомъ тѣмъ, что они обнаруживаютъ сравнительную простоту искомой функція, а вовсе не тѣмъ, что они будто бы «объясняютъ» что такое масса. Какое же это объясненіе, когда вмѣсто непонятнаго символа масса мы введемъ еще менѣе понятный—электричество. И какимъ образомъ для человѣчества съ его человѣческими органами чувствъ электричество можетъ быть понятнѣе движенія?

Конечно, было бы очень важно, если бы удалось всё физическія явленія описать при помощи небольшого числа электромагнитныхъ векторовъ, какъ это сдёлапо уже для явленій свёта: такая электрологизація физики — и если угодно, и механпки — и возможна, и желательна. Но она не можетъ исключить вопроса о томъ, какія именно движенія и какихъ именно массъ мы воспринимаемъ какъ электромагнитныя явленія, потому что эти движенія и эти массы существуютъ и рапо или поздно онѣ должны быть открыты и изучены. Но возможно ли это?

Этоть вопрось тесно связань съ другимъ: существуеть ли вообще научная истина, или же ся практически нъть, если она, какъ утверждають нѣкоторые, на осповании такъ называемой теоремы Пуанкарэ, многозначна. Но что же такое научная истина? Конечно, это не тѣ формулы и соотношенія, называемыя законами явленій, соотношенія между непосредственно доступными опыту количествами, добытыя эмпирически и служащія рецептомъ, по которому протекають явленія. Научной истиной мы считаемь то, что кроется подъ этими формулами и соотношеніями, т.-е. истинный механизмъ явленій природы; научная истина-это эеиръ, это молекулы и атомы, скрытыя оть насъ массы и ихъ движенія; научная истина-это отвёты на наши вопросы: что это такое, ночему это такъ; и если мы тесно связали научную истину въ физикеи естествознании вообще --- съ вопросомъ о механической схемѣ, то причина этого очевидна: только механическая схема объщаеть дать отвѣты на поставленные вопросы.

Теорема Пуанкарэ, по мнѣнію нѣкоторыхъ, доказываеть, что отвѣта въ сущности нѣтъ, что онъ неопредѣленъ.

Теорема Пуанкарэ состоить воть въ чемъ. Пусть мы имѣемъ нѣкоторую механическую систему, т.-е. рядъ матеріальныхъ точекъ, имѣющихъ движеніе. Состояніе такой системы доступно непосредственному опыту при помощи наблюденія и измѣренія нѣкотораго числа физическихъ количествъ (напр., количества электричества и т. п.). Тогда, нользуясь основными принципами механики—закономъ сохраненія энергіи и др.—мы не можемъ, зная эти физическія количества, опредѣлить массы и скорости точекъ единственнымз образомъ, такъ какъ уравненій оказывается менѣе, чѣмъ неизвѣстныхъ величинъ. Поэтому возможенъ рядъ совершенно равноправныхъ механическихъ системъ съ совершенно различными структурами и движеніями, но всѣ онѣ будутъ давать одни и тѣ же доступныя опыту явленія; истинный механизмъ остается поэтому неизвѣстенъ,—иначе говоря, научная истина многозначна, стало быть къ ней не стоитъ стремиться.

Никто не будеть спорить, что теорема Пуанкарэ сама по себѣ вѣрна, но, конечно, лишь ез тюхз границахз, ез которыхз она еысказана. Послѣдователи Пуанкарэ однако дають этой теоремѣ нерѣдко расширительное, если можно такъ выразиться, толкованіе, которое не имѣетъ основаній.

Прежде всего эта теорема основана на условіи, что число доступныхъ опыту измѣримыхъ величинъ мало сравнительно съ числомъ точекъ системы, принимающихъ участіе въ движеніи. Но это условіе соблюдается только тогда, когда мы имѣемъ дѣло съ узкимъ классомъ болѣе или менѣе однородныхъ между собой явленій. Мы имѣемъ, напр., одинъ или нѣсколько электрическихъ токовъ; опыту доступны ихъ силы и направленія, т.-е. небольшое число величинъ, а точекъ, движенія которыхъ мы ищемъ, будетъ множество. То же будетъ при разсмотрѣніи вообще электромагнитныхъ явленій, вообще свѣтовыхъ явленій, даже электромагнитныхъ и свѣтовыхъ явленій вмѣстѣ, такъ какъ свѣтъ есть электромагнитное явленіе.

Но, по мърѣ того какъ доступная опыту область явленій расширяется, число доступныхъ опыту физическихъ количествъ растеть, а движущіяся точки все тѣ же. Поэтому не только, напр., для всей природы, для всей физики, но и для достаточно широкой группы неоднородныхъ явленій какъ всякій элементь объема среды характеризуется неизвѣстной намъ массой и скоростью, такъ онъ же характеризуется рядомъ доступныхъ опыту физическихъ количествъ (напр., сила тока, количество электричества, температура, энергія, энтропія и т. д., и т. д.) и число какъ данныхъ, такъ и неизвѣстныхъ, въ этомъ случаѣ становится неопредѣленно большимъ, а стало быть, и теорема Пуанкарэ не приложима вообще.

Кромѣ того, теорема Пуанкарэ пользуется небольшимъ числомъ " основныхъ механическихъ принциповъ; но явленія природы управляются не только ими. Ища объясненія совокупности явленій, мы должны принять въ расчетъ, напр., и второй законъ термодинамики и многое другое, а всякое такое условіе есть новое ограниченіе эмногозначности рѣшенія задачи. Въ природѣ все какъ-нибудь да міногозначности рѣшенія задачи. Въ природѣ все какъ-нибудь да теорема Пуанкарэ не лишаеть насъ возможности когда-либо узнать это устройство.

Въдь узнали же мы, что свъть есть волны, и врядъ ли ктонибудь, ссылаясь на теорему Пуанкарэ, ръшится утверждать, что свътъ—не волны (де Геенъ), и такихъ примъровъ можно привести много.

Какъ примъръ равноправности двухъ механическихъ объясненій, Паункарэ приводитъ извъстныя опредъленія положенія «свътового вектора» Френелемъ и Нейманномъ (Neumann). По Френелю свътовое колебаніе стояло перпендикулярно къ плоскости поляризаціи<sup>1</sup>); по Нейманну—лежало въ этой плоскости. Долго искали «experimentum crucis» для рътенія этого спора и не нашли.

Мы должны сказать, что ни теорія Френеля, ни теорія Нейманна не были вовсе механическимъ объясненіемъ, хотя на это и претендовали и многими считались таковыми. Какъ уже сказано выше, первымъ механическимъ объяснениемъ свъта была теорія Грина; теоріи же Френеля и Нейманна были не болбе какъ математическимъ описаніемъ явленій. То, что эти ученые называли колебаніемъ эеира, было просто «свѣтовымъ векторомъ», нѣкоторымъ физическимъ количествомъ, опредѣленнымъ образомъ связаннымъ съ энергіей волны (яркостью свѣта). На это количество a priori налагались определенныя свойства такъ, чтобы изъ нихъ вытекали данныя опыта. Дёло замаскировывалось лишь тёмъ, что упомянутыя свойства налагались не прямо, а являлись слёдствіемъ нёкоторыхъ гипотезъ, которыя по существу дѣла были и не нужны и не върны. Къ тому же типу принадлежала и знаменитая теорія Макъ-Куллаха (Mac-Cullagh), давшая уравненія света, тожественныя съ уравненіями Максвелля, но давшая ихъ въ сущности безъ вывола.

Изъ сказаннаго ясно, что изъ всёхъ этихъ теорій данныя опыта должны были вытекать одинаково хорошо; такъ и было, и опыть не могъ рёшить, чей взглядъ правильнёе, но опять-таки не потому, что истина научная многозначна или ея нётъ, а потому, что оба математическихъ описанія Френеля и Нейманна относились не къ одному и тому же, а къ разнымъ векторамъ, вза-

<sup>1</sup>) Лучъ обыкновеннаго свёта при отражении отъ стекла подъ опредёленных угломъ около 56<sup>0</sup> (т. н. уголъ поляризаціи) пріобрётаеть особыя свойства, благодаря чему и называется плоско или прямолинейно поляризованнымъ. Плоскость отраженія есть плоскость поляризаціи. При новомъ отражении въ этой плоскости подъ тёмъ же угломъ не замѣчается ничего особеннаго, но въ вныхъ плоскостяхъ отраженный лучъ имѣетъ ослабленную яркость; въ плоскости же перпендикулярной къ плоскости поляризаціи отражения вовсе иётъ. Поляризованный свётъ получается такъ же и при предомлении при соблюдении извѣстныхъ условій.

> ГОСУДАРСТВГЫЛЛЯ В И В И В И В И В И В И В И В И В КАКСТАЯ Б И Б И В И В И В В А Кирг. ССРан. В. Г. ЧЕРНЫШЕВСКОГО

2

имно перпендикулярнымъ и неразрывно между собою связаннымъ. Дъйствительно, мы знаемъ теперь, что свътовая волна есть одновременно явленіе и электрическое, и магнитное.

Оптическія явленія сами по себѣ и не могуть намъ сказать, созпадаеть ли плоскость поляризаціи съ электрическимъ векторомъ или же съ магнитнымъ, и тоть experimentum crucis, котораго тщетно искали въ оптикѣ, явился самъ собой, когда были получены настоящія электромагнитныя волны. Тогда и оказалось, что плоскость поляризаціи есть плоскость магнитнаго вектора, т.-е. согласно съ мнѣніемъ Нейманна, и перпендикулярна къ электрическому вектору, т.-е. согласно съ Френелемъ. Два описанія одного и того же явленія, когда они одинаково хорошо проникають вглубь явленій, указывають такимъ образомъ на двойственный характеръ самаго явленія; но нужно именно, чтобы описанія проникали вглубь достаточно хорошо.

Пуанкарэ приводить и другой примёрь: для явленій электростатики безразлично, будемъ ли мы разсматривать два вида электричества, или только одинъ. Но мы знаемъ, что это не безразлично для другихъ электрическихъ явленій. Изъ этихъ примёровъ видно, что совсёмъ напрасно послёдователи французскаго ученаго придаютъ его теоремё такой широкій смыслъ, какого авторъ не имёлъ вовсе въ виду.

Такимъ образомъ теорема Пуанкарэ есть лишь математическое выраженіе того положенія, которое было высказано выше простыми словами: пока мы беремъ за исходный пунктъ въ теоріи упругости—давленіе; въ теоріи теплопроводности—потокъ теплоты; въ теоріи электромагнитизма — количество электричества, количество магнитизма, силу электрическаго тока; въ явленіяхъ свёта, такъ наз. «свѣтовой векторъ», — механическій смыслъ этихъ нонятій намъ не доступенъ; мы можемъ по этому поводу фантазировать какъ угодно, въ извѣстныхъ, конечно, предѣлахъ; отъ этого сущность дѣла не измѣнится, и, пожалуй, можно согласиться съ Пуанкарэ, что такое безцѣльное фантазированіе не интересно.

Но совсѣмъ иное дѣло, когда, охватывая взоромъ болѣе широкую совокупность явленій, мы ищемъ отвѣта на вопросы: и что такое давленіе, и что такое теплота, и что электричество, и что свѣтъ. Здѣсь никто не можетъ доказать, что эти отвѣты намъ не доступны и ихъ поэтому не слѣдуетъ добиваться. Совсѣмъ наоборотъ: все наше знаніе эмпирическаго характера; съ этимъ согласны и аналисты (Пуанкарэ) и синтетисты (лордъ Кельвинъ). Но въ такомъ случаѣ, очевидно, лишь опытъ можетъ рѣшить вопросы, связанные съ эеирно-молекулярными представленіями классической физики: отвергая эенръ и молекулы, мы тѣмъ самымъ закрываемъ себѣ громадное поле опытныхъ изслѣдованій и именно то поле, на которомъ въ теченіе XIX вѣка было сдѣлано наибольшее число открытій первостепенной важности, съ какой бы точки зрѣнія мы ни взглянули на эти открытія.

Требованія, предъявленныя къ наукѣ къ концу прошлаго вѣка, были, какъ извѣстно, очень велики; отъ нея ждали не только отвѣтовъ, но и скорыхъ отвѣтовъ на всѣ вопросы, мучающіе мыслящее человѣчество. Этихъ вопросовъ наука не рѣшила; даже болѣе того. эбщее ея теченіе, смѣна взглядовъ и теорій давали понять, что именно здѣсь скораго-то рѣшенія и ждать нельзя. И вотъ сначала дю Буа Реймонъ выступаетъ съ своимъ знаменитымъ «ignorabimus»; позже позитивно-аналитическое направленіе пытается повести физику на путь, указанный ей уже давно О. Контомъ, парируя этимъ обвиненіе науки въ банкротствѣ; наконецъ, идеалисты разныхъ оттѣнковъ стремятся свести науку съ ея пьедестала, отвести ей узкую область интересовъ, заключить ее въ тѣсныя границы.

Но мы знаемъ теперь, что дю Буа Реймонъ ошибался, что его «вѣчныя міровыя загадки» загадки лишь потому, что въ нихъ или вовсе нѣтъ содержанія, или онѣ основаны на неясныхъ и противорѣчивыхъ понятіяхъ, или же на произвольныхъ допущеніяхъ и т. п. (О. Wiener).

Что касается позитивизма, то «къ счастію физика не шла, не должна идти и не пойдетъ по пути, указанному Контомъ. Все великое, что было создано ея мастерами, все то, что, исходя изъ физики, сдѣлалось могучимъ рычагомъ, двинувшимъ культуру, что обогатило человѣчество неоцѣненными орудіями борьбы за существованіе и средствами прогресса, — все это достигнуто путями, прямо противоположными тому, по которому совѣтуетъ идти позитивная философія. И если Контъ (и его послѣдователи нашего времени) «говоритъ, что гипотезы не должны касаться способа возникновенія явленій, то ему отвѣчаетъ физика, что только именно этого рода гипотезы ведутъ къ познанію истины, что только благодаря имъ физика заняла то высокое положеніе *надз* всѣмп науками о природѣ, заставляющее обращаться за ея совѣтами астрономію и химію, технику и медицину, біологическія наукп и экспериментальную психологію» (О. Д. Хвольсонъ).

А при такихъ условіяхъ кто можетъ взять на себя смѣлость ставить рамки научной истинѣ? Почему въ самомъ дѣлѣ наука не

2\*

можеть стать въ мысляхъ и судьбахъ человъчества «единственной, все опредъляющей силой»? Почему не наукъ подлежитъ ръшение всъхъ вопросовъ, волнующихъ человъка, и устранение всъхъ бъдствий, его гнетущихъ? Пусть до сихъ поръ рушились попытки предъявлять къ научнымъ выводамъ достаточно широкие запросы; развъ это обязательно и для всъхъ будущихъ попытокъ? Если Герону не пришла въ голову мысль построить желъзную дорогу, значило ли это, что ея никогда не построятъ; если тысячелътія люди върили въ неподвижность земли, значило ли это, что Коперника никогда не будетъ?!..

Научное міровоззрѣніе представляется многимъ почему-то безотраднымъ и нечальнымъ, какъ будто наука дѣйствительно уже сказала свое послѣднее слово, какъ будто предъ ней уже нѣтъ будущности. Но кто же доказалъ, что методы исканія истины, такъ блестяще оправдавшіе себя въ естествознаніи, не окажутся столь же блестящимъ и мощнымъ орудіемъ въ рукахъ человѣка и тогда, когда онъ приступитъ съ ними къ рѣшенію вопросовъ, касающихся нашихъ высшихъ потребностей и надеждъ?! Или намъ страшна научная истина и мы стремимся закрыть отъ нея глаза, предпочитая «насъ возвышающій обманъ»?

Но вѣдь не можемъ же мы забыть, что только благодаря успѣхамъ чистаго знанія, только благодаря безкорыстному стремленію къ научной истинѣ, запечатлѣнному кровью «мучениковъ науки», человѣчеству удалось освободиться отъ величайшаго зла на землѣ рабства, въ самомъ широкомъ смыслѣ этого слова. Съ рабствомъ, этой смертью духа, какъ и со смертью тѣла, какъ и вообще съ страданіемъ, мирились всѣ философія міра; не мирится съ ними только научная философія. И можно только удивляться, какъ еще находятся люди, которые успѣхи знанія видятъ только въ фабрикахъ и желѣзныхъ дорогахъ, телеграфахъ и телефонахъ, а не въ томъ, въ чемъ они выразились наиболѣе рѣзко—въ развитіи любви къ страждущему человѣчеству.

Д. Гольдганиеръ.

# Недоразумѣнія въ пониманіи природы.

"Не двѣ ли птицы цвнятся единымъ ассаріемъ; и ни одна изъ нихъ не падетъ на землю безъ Отца вашего".

Mame. X, 29.

"Разумъ, которому въ данное мгновеніе бы-ли бы извѣстны всё силы природы и относительное расположение составляющихъ ее вешей, достаточно мощный, чтобы подвергнуть ихъ анализу, могъ бы обнять одною формулою движенія величайшихъ твлъ вселенной и мельчайшаго атома; внчто не осталось бы ему нензвѣстнымъ, будущее и прошедшее были бы ему открыты". Лапласъ.

Мыслители разныхъ временъ усматривали въ перемънахъ нашего міра, не только крупныхъ, но и самыхъ ничтожныхъ, дъйствіе одной общей причины, связующей ихъ въ единое цѣлое. Это выражають и выписанные въ заголовкѣ два эпиграфа, взятые изъ эпохъ, отдѣленныхъ одна отъ другой почти двумя тысячами лѣть. Въ обоихъ высказывается мысль, что перемъны, происходящія въ мірѣ, не случайны. Первый утверждаеть, что теченіе событій опредѣляется причиной лежащей внё міра, къ которой, какъ къ источнику всего совершающагося, стекаются нити, движущія явленія. Второй — что теченіе событій въ будущемъ, настоящемъ и ближайшемъ прошломъ вполнѣ опредѣлено тѣмъ распорядкомъ, который существовалъ въ прошломъ болѣе далекомъ.

Если причина всего происходящаго лежить въ безпредѣльнодалекомъ прошломъ, то для насъ, практически, она тоже лежить внѣ міра.

Общая формула вселенной, опредѣляющая событія въ ней происходящія по нѣкоторому предшествовавшему состоянію, установившемуся внѣ нашего вліянія, участія и разумѣнія, имѣеть для насъ такое же значение, какъ верховная, непостижимая воля.

Но и верховная, сознающая себя воля, представляеть собою разумъ вполнѣ мощный, чтобы подвергнуть анализу событія, имѣющія послёдовать изъ произвольно устанавливаемаго ею порядка вещей, а потому такая воля способна создать формулу міра. Такой волё нёть поэтому никакого повода для непрерывнаго вмёшательства, а достаточно было установить теченіе событій въ какое-то отдаленное время.

Такимъ образомъ оказывается, что переходя къ первоисточнику существующаго распорядка вещей и явленій, два совершенно противуположныхъ теченія — одно, признающее верховную внѣміровую волю, другое, считающее ее излишней гипотезой — приходять, по существу, къ одному и тому же началу, въ которомъ исчезаютъ различія обоихъ нанравленій мысли.

Такимъ образомъ, голое мнѣніе о причинной связи всѣхъ явленій и неизмѣняемости ихъ теченія не можетъ дать намъ никакихъ основъ для практической дѣятельности, а приводитъ лишь къ безсодержательному заключенію о подѣйствовавшей однажды въ далекомъ и неизвѣстномъ прошломъ непостижимой причинѣ. Иными словами, мы должны разсматривать окружающій насъ міръ какъ самостоятельно существующій и развивающійся.

Такъ какъ мы принадлежимъ къ числу дѣятельныхъ силъ природы и не знаемъ того мѣста, которое отведено намъ въ общей формулѣ міра, то на насъ ложится забота о возможно большемъ развитіи нашихъ дѣятельныхъ способностей, т.-е. о возможно большемъ вмѣшательствѣ въ дѣла природы. Для насъ выдвигается поэтому вопросъ, «что мы можемъ и чего не можемъ», не тревожась тѣмъ, рѣшена ли въ ноложительномъ или въ отрицательномъ смыслѣ судьба такого вмѣшательства.

Предстоящая намъ задача требуеть отъ насъ разумѣнія вещей и перемѣнъ, существующихъ и происходящихъ въ мірѣ. Правильное пониманіе явленій и свойствъ природы можетъ дать намъ схемы и для законовъ, управляющихъ развитіемъ личности и человѣческихъ обществъ, и предотвратить неудачное примѣненіе результатовъ и методовъ естествознанія въ области философіи и наукъ соціальныхъ.

Прежде всего наше вниманіе долженъ остановить на себѣ вопросъ о положеніи живого въ мірѣ. Ни одна вещь не находится по отношенію къ природѣ въ такомъ подчиненномъ состояніи, какъ живое.

Природа вынуждаетта къ жизни все живое, отъ человѣка до итицы, сто́ящей полъ-ассарія и еще ниже. Она предусмотрительно обезпечиваетъ свои принудительныя мѣры тѣмъ, что устраиваетъ живое по типу механизма, нѣкоторая часть котораго автоматически понуждается къ непрерывной дѣятельности. Живое это часы съ очень короткой пружиной, требующіе непрерывнаго завода; механизмъ, по существу устроенный въ расчетѣ на постороннюю помощь, заботу, понужденіе. Предоставленный самому себѣ, онъ не только не можетъ исполнять тѣхъ функцій, для которыхъ устроенъ, но тотчасъ же начинаетъ разрушаться.

Для понужденія къ жизни природа пользуется двумя средствами: непосредственнымъ воздёйствіемъ той среды, въ которую погружено живое, и сигналами, тревожащими его отовсюду. Матеріями для построенія живого могутъ служить только тѣ, которыя способны дѣйствовать одна на другую.

Въ такихъ матеріяхъ должны происходить перемѣны, дѣлающіяся источниками сигналовъ. Среди этихъ матерій должны быть поэтому такія, которыя способны распространять и передавать сигналы, иными словами должны существовать матеріи - передатчики. Бевъ всего этого жизнь невозможна.

Можно подраздѣлять живое по объему той природы, которая участвуеть въ велѣніи жить данному живому.

Въ простѣйшей и элементарной формѣ живое само служило бы для себя передатчикомъ. Мы можемъ представить себѣ тѣло, увлекаемое какимъ-нибудь потокомъ и случайно прикасающееся своею поверхностью къ различнымъ вещамъ, которыя служатъ для него раздражителями. Или живое, неизмѣнно прикрѣпленное къ одному и тому же мѣсту, снабжено придатками, которые, качаемые въ разныя стороны потокомъ, получаютъ воздѣйствіе при непосредственномъ соприкосновеніи съ вещами. Мы могли бы представить себѣ и болѣе совершенные организмы, напримѣръ, движущіяся или ползающія тѣла, ощупывающія свой путь, прикасаясь къ окружающимъ предметамъ своими же членами, напоминая слѣпыхъ, съ палками въ рукахъ бродящихъ по землѣ.

Чёмъ болёе живое удаляется отъ этого типа слёпого, чёмъ большее число побудителей необходимо для его жизни, чёмъ болёе, само по себѣ, оно непригодно къ исключительно автоматическому существованію, тёмъ, говоримъ мы, совершеннѣе его устройство. Мы побуждаемся къ жизни воздухомъ, окисляющимъ нашу кровь; звуками, которые мы способны воспринимать и которые передаются намъ изъ близкихъ и отдаленныхъ мѣстъ твердыми, жидкими и гавообразными тѣлами. Способность къ воспріятію свѣтовыхъ ощущеній открываетъ пути для побужденій къ жизни, идущихъ отъ отдаленнѣйшихъ частей вселенной. Понятно, что должны существовать предѣлы для разнообразія различныхъ родовъ чувствованій; иными словами, не всѣ посылаемыя намъ природою возбужденія должны доходить до нашего сознанія: наши чувства должны быть ограничены въ цѣляхъ самой жизни. Излишнее изобиліе въ этомъ отношеніи можеть быть пагубно для самой жизни. Действительно, сама природа снабжаетъ уже насъ органами, дающими намъ возможность прекращать извѣстнаго рода ощущенія; вѣко даетъ намъ средство устранять дъйствіе свъта. Но для звуковъ мы не имъемъ органа, который подобно вѣку давалъ бы намъ возможность закрывать наружное ухо; это понятно, такъ какъ звуковая сигнализащя посылается намъ изъ нашей ближайшей обстановки и она имъетъ для насъ большую важность благодаря тому, что ея передатчики чрезвычайно разнообразны. Если бы всё сигналы природы оказывали на насъ воздѣйствіе и воспринимались нами, то, внѣ сомнѣнія, они не могли бы служить къ развитію нашего интеллекта или сознанія, такъ какъ въ результатѣ очень быстро, послѣ начала процесса жизни, наступило бы переутомление индивидуума. Поэтому - то предълы ощущаемыхъ колебаній матеріи, т.-е. звуковъ и эеира, ограничены. Наибольшее количество сигналовъ несется темными лучами, для воспріятія которыхъ въ отдѣльности природа не одарила насъ спеціальными органами. Для нихъ и многаго другого, намъ неизвъстнаго, существуеть одно общее неопределенное ощущение, которое частью чувствуется нами какъ тепло и холодъ, а по существу представляеть своего рода сумерки, среди которыхъ мы не отличаемъ отдёльныхъ контуровъ, тотъ фонъ, тотъ климатъ, въ которомъ мы живемъ и раздраженія котораго въ большинствѣ случаевъ или отсутствують или не доходять до нашего сознанія. Но и данная намъ защита отъ внѣшнихъ вліяній оказывается недостаточною, и мы принимаемъ для той же цъли рядъ искусственныхъ мъръ. На почвъ этой защиты выростаеть солидарность живого, эта основа этики, осуществление которой, также какъ и все наше духовное развитие, были бы невозможны безъ существованія матерій - передатчиковъ. Безъ нихъ не была бы возможною рѣчь и тѣ образы и символы, которые составляють наше духовное содержание.

Такимъ образомъ, та жизнь, которая развертывается въ природѣ, та единственно намъ извѣстная жизнь, не есть нѣчто самостоятельно существующее: скорѣе — это ткань, которая непрерывно выбрасывается изъ станка природы. Этотъ станокъ движется неисчислимымъ количествомъ дѣятелей, и начало ткани не совпадаетъ съ моментомъ появленія на свѣтъ личности; эта ткань тянется изъ далекихъ, неизвѣстныхъ намъ временъ; ея узоры изъ простыхъ и элементарныхъ становятся сложнѣе и сложнѣе. Но для этой сложности имѣется предѣлъ: увеличиваясь безгранично, она превратила бы узоръ снова въ простое однообразное полотно. Итакъ, другой выводъ, который мы дѣлаемъ, это тотъ, что для возможности жизни чувствованія живого должны быть ограничены. Человѣкъ восполняетъ эту ограниченность, создавая орудія—научные инструменты, которые въ связи съ научными методами, даютъ способы, по желанію, воспринимать, доводить до нашего сознанія неощутимые непосредственно сигналы, словомъ познавать природу.

Итакъ, природа делаетъ жизнь. Отсюда следуетъ, что жизнь, сама по себъ, есть такое же отвлечение, какое мы дълаемъ, когда исходя изъ реальныхъ тёлъ, создаемъ геометрические образы и науку-геометрію. Процессъ такого геометрическаго отвлеченія рельефно выряжается и въ нашей рѣчи, напримѣръ-словами «безплотный духъ». Представленіе, выростающее уже на почвѣ такого отвлеченія, есть ходячее представленіе о безсмертія. Это есть жизнь, продолжительность которой измъряется безпредъльнымъ числомъ оборотовъ земли вокругъ солнца. Представление о такомъ астрономическомъ безсмертіи есть единственное, доступное человѣческому разуму и, переносимое на жизнь, оторванную отъ свойствъ міра, но темъ не менее сохраняющее понятіе о времени, содержить въ себѣ внутреннее, неустранимое противорѣчіе. Такое безсмертіе можеть принадлежать лишь природь, а жизни лишь постольку, поскольку она является однимъ изъ непрекращающихся процессовъ этой природы.

Реальности соотвѣтствують слова извѣстнаго физіолога Мах Verworn'a: «Ощущенія, мысли и чувства живуть долѣе. Они переживають преходящую индивидуальность въ другихъ индивидумахъ... Они передаются отъ индивидуума къ индивидууму, отъ поколѣнія къ поколѣнію, отъ націи къ націи... Они созидають исторію человѣческаго духа».

Станокъ жизни далеко еще не достигъ желаемаго совершенства, а работающіе на немъ ткачи — желаемаго искусства: ткань рвется то здёсь, то тамъ, и живое уничтожаетъ живое. Жизнь индивидуума имѣетъ смыслъ лишь постольку, поскольку она способствуетъ крѣпости и красотѣ этой ткани.

Духовная жизнь человѣчества протекаеть въ совершенно иномъ мірѣ, чѣмъ тотъ, который поддерживаетъ и побуждаетъ ее. Этотъ міръ богаче, разнообразнѣе, роскошнѣе. Въ одномъ изъ этихъ міровъ мы имѣемъ движенія эеира болѣе или менѣе быстрыя, но однообразныя, въ другомъ мы имѣемъ краски. Въ одномъ—несущіяся болѣе или менѣе быстрыя колебанія воздушныхъ частицъ, въ другомъ—чудный міръ звуковъ и т. д. Ощущенія, мысли и чувствованія живого — это тотъ нарядъ, который фабрикуетъ для себя и въ который одѣвается природа. Исторія развитія органовъ чувствъ есть въ своемъ родѣ исторія одѣяній природы.

Живое отличается отъ другихъ вещей тѣмъ, что все его суще-

ствованіе состоить въ выполненіи обрядностей. Обрядъ неизвѣстенъ ни воздуху, ни морю, ни камню! Возьмемъ человѣка. Когда онъ просыпается, чувствуетъ холодъ, собирается на работу, работаетъ, отдыхаетъ, онъ неизмѣнно стремится совершить или совершаетъ нѣкоторый обрядъ. Невозможность совершенія обряда влечетъ за собою угнетеніе, страданіе. Съ расширеніемъ умственнаго кругозора человѣка, съ повышеніемъ его этическаго чувства, вырабатываются новыя потребности, которыя не могутъ оставаться въ потенціальномъ состояніи. Они требуютъ совершенія и новыхъ обрядовъ. Сюда относятся обряды служенія высшимъ задачамъ развитія человѣческаго духа и служенія истинѣ. Такіе обряды не могутъ быть совершаемы человѣкомъ только въ храминѣ сердца своего, они должны быть совершаемы на людяхъ, быть обрядами общественными.

Изъ потребности совершенія обрядовъ вытекаетъ и вившательство человѣка въ дѣла міра. Съ этою цѣлью онъ пополняетъ искусственно запасъ техъ органовъ, который ему данъ природой. И самый инструменть оказывается тымь болье совершеннымь въ техническомъ отношении, чѣмъ ближе его отправление стоитъ по своему характеру къ отправлению органа естественнаго. Мы съ удивленіемъ остановились на извъстіи, что люди переговариваются другъ съ другомъ черезъ океанъ, не пользуясь подводнымъ кабелемъ. Но если мы вдумаемся въ это открытіе, намъ долженъ показаться страннымъ какъ разъ противоположный способъ переговоровъ, именно при помощи телеграфной проволоки. Въ самомъ дёлѣ, что мы дблаемъ въ нашихъ ежедневныхъ сношеніяхъ съ людьми? Развѣ перекликаніе животныхъ, наша рѣчь, не представляютъ того же, что и телеграфія или телефонія безъ провода? Разница лишь въ томъ, что въ одномъ случав естественнымъ органомъ мы посылаемъ волны звуковыя, въ другомъ, искуственнымъ – электромагнитныя. Телеграфія по проводу напоминаеть намъ дерганье сосёда за рукавъ; телеграфія безъ проводовъ представляетъ изобрѣтеніе, приближающее насъ къ естественной, наиболье совершенной формъ передачи мыслей.

Въ вопросѣ о совершеніи обрядовъ общественныхъ мы встрѣчаемся съ другимъ, съ вопросомъ о характерѣ законовъ историческихъ, соціальныхъ и т. д.; насколько эти законы незыблемы, неизмѣняемы? При его рѣшеніи часто впадаютъ въ очень крупное недоразумѣніе, заключающееся въ перенесеніи на явленія исторіи человѣчества неправильно понятой неизмѣняемости законовъ природы.

Въ исторіи человѣчества чувствуется перебой двухъ теченій: грубаго или тонкаго насилія, съ одной стороны, свободнаго изслѣдованія, науки—съ другой. Чѣмъ болѣе развивается послѣднее, тѣмъ больнѣе отзываются, тѣмъ большее духовное и нравственное недомоганіе вызываютъ перебои перваго, и это понятно. Жизнь мысли и чувствованій, также какъ физическая, съ развитіемъ представляетъ все болѣе и болѣе уязвимыхъ сторонъ, нуждающихся въ защитѣ и охраненіи. Если въ древнемъ Римѣ существовалъ императоръ, который высказывалъ сожалѣніе, что человѣчество не имѣетъ одной головы, чтобы снести ее съ плечъ взмахомъ меча, то онъ выражалъ несбыточное желаніе. Духовное же развитіе людей ведетъ къ тому, что во многихъ отношеніяхъ нація начинаетъ пести на своихъ плечахъ одну голову, и совершеніе надъ нею операціи лишенія зрѣнія, слуха и рѣчи не представляется уже дѣломъ несбыточнымъ.

Сократить и искоренить звѣриные пріемы исторіи и политической жизни—воть что составляеть высокую этическую задачу грядущихъ поколѣній.

Осуществленіе этой задачи находится въ тѣсной связи съ вопросомъ о томъ, возможно ли успѣшное вмѣшательство человѣческаго разума въ ходъ историческихъ событій или же теченіе послѣднихъ является результатомъ пепреоборимыхъ стихійныхъ причинъ? Ясное представленіе о стихійности, которое можетъ быть извлечено изъ анализа процессовъ неорганизованной природы, можетъ дать въ этомъ отношеніи полезныя указанія. Уже блестящіе успѣхи современной техники обнаруживаютъ гибкость и податливость природы цѣлесообразнымъ дѣйствіямъ человѣка. Научное знаніе, сокращая пространство, время, уничтожая своими откровеніями одну за другую тѣ кости, за обладаніе которыми борются и отдѣльныя лица и цѣлыя паціи, постененно расчищаетъ дорогу принципамъ этики. Торжество этики, какъ силы соціальной, неразрывно связано съ успѣхами и побѣдами естествознанія.

Не одна ли это мечта? Возможны ли такія поб'єды?

Природа всегда представлялась намъ чѣмъ-то мощнымъ, непоколебимымъ въ своихъ законахъ и теченіяхъ, а потому мы отвѣтимъ на нашъ вопросъ, если докажемъ, что человѣкъ можетъ быть хозяиномъ природы.

Въ природъ двъ вещи принципіально пе представляются неизмъняемыми: это законы распорядка явленій и послъдовательность процессовъ природы. Въ очень многихъ случаяхъ распорядокъ вещей въ природъ можетъ быть представленъ такой сокращенной схемой: поставьте на опрокинутую шарообразную чашу небольшой шарикъ; онъ можетъ скатиться въ любую сторону и, смотря по направленію, которому онъ послъдуетъ, шаръ можетъ произвести самые разнообразные эффекты. Чтобы сообщить ему одно изъ множества возможныхъ для него движеній, не требуется особыхъ усилій. Всѣ распорядки вещей, устроенные по такой схемѣ, измѣняемы.

Далье говорять, что законы природы могуть быть изображены строгими математическими формулами. И такой способъ выраженія приводить лицо, мало посвященное въ тайны математики, въ священный ужасъ передъ несокрушимостью природы. Но математикъ знаетъ, что формула не всегда имбетъ одно рѣшеніе. Напротивъ того, большинство математическихъ формулъ допускаютъ много и даже множество рѣшеній. Кривая линія, дающая множество вѣтвей, тоже имъетъ свою формулу. Какое изъ этихъ ръшений получитъ свое осуществленіе, зависить уже не оть формулы, не оть явленія, ею управляемаго, а отъ совершенно побочныхъ, постороннихъ, случайныхъ обстоятельствъ, и всѣ явленія, подчиненныя такимъ формуламъ, измѣняемы внѣшними, часто ничтожными причинами. Значитъ и здѣсь человѣкъ можетъ быть хозяиномъ. Этотъ случай особенно поучителенъ для твхъ, которые строятъ теоріи общественныхъ и историческихъ явлений, принимая за образецъ ученія естествознанія. Соціальныя явленія настолько сложны, что законамь, ими управляющимъ, какъ разъ соотвѣтствуютъ математическія формулы со множествомъ рѣшеній.

Въ очень немногихъ областяхъ природы мы встръчаемся съ явленіями, которыя имъютъ только одну характеристику. Въ больпинствъ случаевъ мы имъемъ нъсколько характеристикъ, совокупность которыхъ опредъляетъ явленіе, при чемъ каждая характеристика, взятая въ отдъльности, не подчинена никакому закону: закону подчиняется только ихъ совокупность, почему всъ характеристики, кромъ одной, произвольны, случайны; а эта одна является уже слъдствіемъ этихъ случайностей.

Такимъ образомъ большинство явленій природы зависить оть цѣлаго ряда случайностей, что даетъ возможность человѣку вмѣшиваться въ ходъ явленій. Эта случайность настолько широка, что человѣкъ можетъ пользоваться ею для самыхъ разнообразныхъ, даже діаметрально противоположныхъ цѣлей. Человѣкъ принципіально можетъ изъ даннаго ряда характеристикъ явленія выбрать тѣ, которыя ему интересны, и подчинить ихъ желаемымъ задачамъ; законъ явленія съ математическою строгостью выведетъ уже ту сторону явленія, которая человѣку не интересна. Осуществленіе такого образа дѣйствій не встрѣчаетъ принципіальныхъ затрудненій; единственныя, могущія встрѣтиться трудности, это—техническія.

Остановимся на конкретномъ примъръ. Представимъ себъ опредъленную массу какого-нибудь газа, напримъръ, воздуха. Ея состояніе опредвляется въ данный моментъ ся объемомъ, упругостью и температурой или энергіей нестройныхъ, хаотическихъ движеній газовыхъ молекулъ. Эти три характеристики состоянія газа связаны между собою одною только зависимостью, представляющею законъ, данный Шарлемъ в Бойлемъ для газоваго состоянія. Законъ этотъ никогда, ни при какихъ условіяхъ не можеть быть нарушенъ, пока газъ остается газомъ. Но это значить только, что мы не можемъ произвольно измѣнять всѣ три характеристики газоваго состоянія, а только двѣ, любыя. И этого совершенно достаточно для нашихъ цёлей. Положимъ, я интересуюсь произвести въ газъ такой процессь, при которомъ онъ переходилъ бы отъ одного состоянія къ другому, сохраняя опредѣленную, неизмѣнную температуру. Окажется, что для осуществленія такого процесса мнѣ нужно измѣнять объемъ и давление такъ, чтобы ихъ произведение равнялось постоянной величинѣ, напримѣръ, 100. Тогда всѣ числа  $\frac{1}{100}$ ,  $\frac{2}{100}$ .... 1, 10, 20,.... 100, 1000 и пр. могуть представлять объемы, а соотвѣтственныя числа 10000, 5000, ... 100, 10, 5, 1,  $\frac{1}{10}$  и пр. будуть представлять давленія. Въ любой моменть этоть процессь я могу прервать и начать другой, напримъръ, такой, при которомъ давленіе или упругость газа остаются неизмёнными и т. д.; варіацій можеть быть безчисленное множество, но каждый разъ, задавшись характеромъ процесса, величины, опредѣляющія этотъ процессъ, должны измѣняться по нѣкоторому опредѣленному закону. Такимъ образомъ, отдъльные процессы въ природъ слъдують опредъленнымъ неизмъняемымъ законамъ; но это не значить, что твла, принимающія въ нихъ участіе, не могутъ участвовать въ другомъ, совершенно иномъ процессь; законъ закрѣпленъ за процессомъ, но за нимъ не закрѣпощены участвующія въ немъ твла. Смѣна одного процесса другимъ можетъ встрѣтить лишь техническія, а не принципіальныя трудности. При осуществленіи желательнаго процесса мы должны считаться и съ неизмѣняемыми свойствами тѣлъ. Если я имѣю дѣло съ газомъ, то, зная, что онъ состоить изъ хаотически, съ большими скоростями движущихся частицъ, я долженъ заключить его въ такую оболочку, черезъ поры которой эти частицы не могуть пролетать. Если я хочу, чтобы газъ не мѣнялъ своей температуры во время налагаемаго на него процесса, я долженъ, такъ какъ газъ есть дурной проводникъ тепла, помѣщать его въ длинныя и узкія трубки, а эти трубки въ потокъ воды постоянной температуры и т. д. Въ этомъ счетв съ неизмѣняемыми свойствами твлъ я тоже могу встрътиться съ техническими трудностями.

Утвержденіе, что причина влечеть за собою опредѣленное дѣй-

ствіе, совершенно не состоятельно. Очень мало существуеть такихъ дъйствій, которыя могуть быть вызваны одинокими причинами. Общее правило то, что для одного дъйствія требуется много причинъ. Силы вли причины, производящія явленіе, не могуть быть разсматриваемы какъ шашки, которыя ставятся одна подлѣ другой. Если бы это было такъ, то, приставляя новую шашку, мы измѣнили бы явленіе и могли бы сказать, что произведенное измѣненіе есть результать новой, введенной причины. Но это не такъ: если *a, b, c* суть причины, вызывающія данное явленіе, то введеніе новой причины *d* обусловливаеть и новыя дѣйствія прежнихъ причинъ. Такимъ образомъ новое явленіе есть результать дѣйствія не одной новой причины *d*, а новаго комплекса причинъ *a, b, c, d*. Итакъ, утвержденіе, что причина эквивалентна дѣйствію, справедливо только въ томъ случаѣ, если мы придадимъ болѣе широкій смыслъ понятію причинности.

Всё сдёланныя нами заключенія еще съ большимъ правомъ прилагаются къ несравненно болёе сложнымъ процессамъ исторической и общественной жизни. Наибольшее стихійное затрудненіе какъ въ случаё природы, такъ и человёческаго общества, представляетъ масса, т.-е. чрезмёрно большое число индивидуумовъ, участвующихъ въ процессё. И если въ случаё неорганнзованной природы мы часто остаемся безсильными побороть массу, то въ мірё человёческомъ мы имёемъ для той же цёли никогда не измёняющую намъ силу—просвёщеніе.

Н. Умовъ.

# Этюды по исторіи греческой религіи.

(Окончаніе) 1).

### VII.

Согласно преданіямъ<sup>2</sup>), Миносъ былъ первымъ изъ грековъ, основавшимъ талассократію, --- морское владычество на эгейскомъ морѣ. Его царство простиралось не только на большую часть острова Крита, но и на Киклады, вплоть до береговъ Азіи, такъ что море къ сѣверу отъ Крита называлось Миносовымъ моремъ, а тѣ острова, откуда онъ изгналъ карійцевъ и гдѣ онъ сажалъ князьями своихъ сыновей, назывались миноидами. Съ континентальными карійцами онъ былъ въ дружбѣ, набиралъ изъ нихъ наемниковъ и при ихъ помощи велъ успѣшную борьбу съ морскими разбойниками, --- островными карійцами или лелегами. При этомъ онъ колонизовалъ многія Киклады и некоторыя местности въ Малой Азіи. Насколько вторны эти преданія, мы не знаемъ, по во всякомъ случав они чрезвычайно правдоподобны. Кносское царство, несомнѣнно, существовало, вело широкую морскую торговлю отъ Троады до береговъ Сиріи и Египта и обладало могущественнымъ вліяніемъ, простиравшимся на Грецію и острова. Далье, это обширное морское владычество, вмѣсть съ торговлей Крита, предполагаетъ прежде всего укрощение разбоевъ со стороны островитянъ, — замирение моря и усмиреніе пиратовъ, болѣе опасныхъ для древнихъ моряковъ, чѣмъ самыя бури и противные вѣтры. Съ развитіемъ торговли и морского владычества, съ покороніемъ островитянъ связывается колонизація, и весьма возможно, что Критъ, какъ передовая держава микенскаго вѣка, игралъ въ колонизаціонномъ движеніи значительную роль.

По преданію, Миносъ подчинилъ себѣ большую часть Крита,

<sup>1) &</sup>quot;Научное Слово". 1904, ІХ.

<sup>2)</sup> См. статью Helbig'a Minos въ словарѣ Рошера, гдѣ указаны тексты.

который до грековъ былъ весь занятъ варварами (Her. I, 173); и вотъ въ эпоху его владычества рядъ племенъ выселяется въ Азію не только съ острововъ, откуда онъ ихъ изгналъ, но и изъ самаго Крита — отчасти карійцы, затѣмъ термилы или трамилы, которые поселились въ Ликіи подъ предводительствомъ Сарпедона, брата Миноса<sup>1</sup>). Упоминается еще эмиграція какихъ-то радамановъ, эпонима которыхъ вѣроятно слѣдуетъ видѣть въ другомъ братѣ Миноса, Радамантѣ; этого соправителя своего, который также пользовался славой мудраго законодателя, Миносъ сослалъ будто бы въ отдаленнѣйшія мѣста своего царства (Diod. V, 84). Укажемъ, наконецъ, на филистимлянъ, которые до сихъ поръ считаются выходцами изъ Крита и которые появляются въ Египтѣ и Палестинѣ въ поздне-микенскія времена, при Рамсесѣ III, хотя, можетъ быть, тотъ Кафторъ, изъ котораго они себя производили, слишкомъ рѣшительно отожествляется съ Критомъ<sup>3</sup>).

Во всякомъ случаѣ эмиграція изъ Крита и Кикладскихъ острововъ въ эпоху основанія, процвѣтанія и усиленія Кносскаго царства, которое естественно предполагаеть завоеванія, не представляеть ничего невѣроятнаго. Возможно и то, что до «Миносова» царства существовали и другія, съ которыми оно вступило въ борьбу. По преданію, Миносъ основалъ множество городовъ на своемъ островѣ, при чемъ главнѣйшими изъ нихъ были: Кидонія, Кноссъ и Фэсть (Diod. V, 18, Str. X, 4, 8): раскопки показали, что два послѣдніе были дѣйствительно царскими резиденціями, при чемъ и здѣсь и тамъ, подъ развалинами колоссальныхъ микенскихъ дворцовъ обнаружены остатки другихъ болѣе древнихъ разрушенныхъ дворцовъ съ утварью «ранне-миносоваго», т.-е. соб. домикенскаго, камареса. Но и помимо этихъ столицъ эпосъ помнитъ о «сотнѣ» городовъ Крита, и мы сейчасъ по надписямъ или монетамъ знаемъ около 50 изъ нихъ<sup>\*</sup>).

Какъ лицо полумионческое, представляющее Кносское царство, Миносъ оставилъ двойственный образъ въ греческихъ преданіяхъ. Съ одной сороны, онъ— «царственнъйшій изъ царей», мудрый пра-

8) Busolt I, 338 c.r.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Свидътельство Геродота (I 173, VII 94) подтверждается ликійскими надписями, гдъ встръчается форма trmmli, см. Hall, 87.

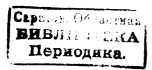
<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Фуртвенглеръ (l. с. 66) настолько увёренъ въ этомъ тожествё, что въ самомъ Голіаев видитъ греческаго воина въ мёдныхъ доспёхахъ микенскаго вёка! Ср. Hall, въ его статъё The peoples of the sea въ Ann. of br. Sch. VIII, Guthe въ Herzog Real Enc. X (3 Aufl.). Kaphtor, а также статън о библейскомъ Кафторъ и филистимлямахъ въ превосходной англійской Enciklop. Biblica. (G. F. Moore). Было даже высказано смёлое, хотя и недоказанное предположеніе, что финикійскій алфавитъ развился изъ линейнаго письма, вынесеннаго филистимлянами изъ Крита.

витель, основатель городовъ, создавшій прочный государственный порядокъ и давшій своимъ подданнымъ законы, — представленіе, которое такъ сильно укоренилось въ памяти потомковъ, что критскіе доряне, впослёдствіи переселившіеся съ материка, видѣли въ немъ своего законодателя, хотя на дѣлѣ они сами принесли на островъ своего законодателя, хотя на дѣлѣ они сами принесли на островъ своей древній обычай. Легендарная мудрость Миноса естественно дѣлала его «страшнымъ» его врагамъ (Od. XI, 320—1, 574); и вотъ въ изображеніи аттическихъ лѣтописцевъ и поэтовъ Миносъ, въ качествѣ противника Өесея, изображается жестокимъ, несправедливымъ тираномъ—противорѣчіе, которое легко объясняется.

Сказанія о морскихъ экспедиціяхъ Миноса весьма разнообразны. Въ Аттикѣ существовало преданіе о томъ, что онъ покорилъ Абины и взималъ съ нихъ страшную дань, требуя присылки дѣтей въ жертву Минотавру. Далье, онъ завоевалъ Мегару. Мало того: онъ предпринялъ экспедицію въ Сицилію, гдъ былъ убить; чтобы отомстить за его смерть, критяне снарядили цѣлую армаду, при чемъ на возвратномъ пути основали Гирію въ Италіи (Herod. VII, 69 сл.). Городъ Миноса тоже былъ будто бы основанъ спутниками Миноса, которые воздвигли ему гробницу, любонытное описание которой даеть Діодорь (IV, 79): она состояла изъ двухъ частей: закрытаго помѣщенія, въ которомъ хранились кости Миноса, и открытой, представлявшей святилище Афродиты 1). Какъ ни страннымъ можетъ это показаться, преданія о раннихъ сношеніяхъ Крита съ Сициліей въ микенскій періодъ, повидимому, также заключають историческое зерно и подтверждаются раскопками, обнаружившими въ древнихъ могильникахъ Сициліи микенскія вазы и мѣстныя имитаціи микенскихъ вазъ. Мало того: сообщенія между Сициліей и Греціей восходять, быть можеть, и къ до-микенскимъ временамъ <sup>2</sup>).

Не забудемъ, что мы имѣемъ дѣло не съ фактами, а съ легендами, хотя и съ такими, въ которыхъ сохранились историческія преданія, неожиданно обнаружившіяся благодаря поразительнымъ археологическимъ открытіямъ. Равнымъ образомъ заслуживаютъ вниманія и сказанія о преемникахъ Миноса, другихъ критскихъ князьямъ, или о древнихъ выходцахъ изъ Крита, основывающихъ колоніи, города или заносящихъ религіозныя установленія и культы въ различныя части Греціи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Hall, Civilis. 218, 259, n Busolt, 336, 4 cz.



032696

<sup>1)</sup> Ср. Reichel, Vorhelenische Culte, объясняеть одно волотое украшеніе, найденное въ третьей могилё Микенскаго Акрополя, какъ воспроизведеніе такого памятника. Къ сожалёнію, онъ упускаеть изъ вида описаніе могилы Миноса у Діодора, подтверждающее его догадку. Во всякомъ случаё мы знаемъ о культё нагой богини съ голубями, встрёчающейся въ микенскихъ могилахъ.

Мы уже говорили объ этой особенности: ни одно изъ микенскихъ государствъ не оставило столь многочисленныхъ и значительныхъ слёдовъ въ религіозной области, какъ именно Критъ, который связанъ интимными связями родства съ важнъйшими центрами греческаго культа — каковы Дельфы, Елевсинъ, отчасти Олимпія<sup>1</sup>). Помимо культа критскаго Зевса, который такъ ярко отразился еще въ теогоническихъ сказаніяхъ (напр., у Гесіода, отчасти у Гомера), главнъйшіе культы Аполлона въ Азіи, Милеть, Колофонъ, Кларосъ, согласно преданіямъ происходять изъ Крита, точно такъ же какъ самый важный изъ культовъ Аполлона — дельфійскій культь (Hom. hymn Apoll. Pyth. 216 сл.). Изъ Крита же происходить и культь Деметры Елевсиніи: въ Крить таинства ея-ть же, что въ Елевсинь, --- совершались открыто и были издревле доступны всъмъ, какъ публичный культъ (Diod. V, 77, 3); оттуда, а не изъ Елевсина, культь ея быль перенесень въ Пелопоннессь, какъ это показываеть тщательное разсмотрёніе всёхъ данныхъ о ея тамошнихъ святилищахъ: культь Деметры быль общераспространеннымъ и, по всей въроятности, двигался съ съвера на югъ; культъ Д. Елевсиніи, напротивъ того, первоначаллно двигался изъ Крита на северъ 2). Чтобы не быть слишкомъ спеціальнымъ, мы упускаемъ здёсь множество мелкихъ данныхъ, которыя въ своей совокупности указывають, что вліяніе Крита въ религіозной области было весьма разнообразно и значительно. При этомъ оно сказывалось не столько, какъ введение новыхъ божествъ-туземные боги Крита, по крайней мъръ подъ туземными названіями, не обладали большею склонностью къ миграціи: вліяніе Крита сказывалось всего болье въ введеніи новыхъ культовъ старыхъ греческихъ боговъ, напр., Аполлона, Деметры, даже Зевса. Эти культы критскаго происхожденія, сохранявшіе своеобразныя архаическія черты, всего ярче свидьтельствують о греческой національности критскаго царства, хотя, какъ уже сказано, смѣшеніе національностей, которому неизбѣжно соотвѣтствовалъ и религіозный синкретизиъ, совершалось здѣсь въ большихъ размърахъ, чъмъ гдъ-либо.

Въ болѣе позднюю микенскую эпоху, когда гегемонія перешла къ аргивскимъ князьямъ (XIII или XII в.?), Критъ все-таки остается однимъ изъ главныхъ культурныхъ и политическихъ центровъ Греціи, и его «сто городовъ» все еще подвластны кносскимъ князьямъ, Идоменею и Меріону, которые, послѣ Агамемнона и Нестора при-

<sup>1)</sup> Ср. Robert въ Ath. Mitth. XVIII (1893), 40, о древнемъ вліянін Крита въ Олимпін. Ср. также Farnel, The cults of the greek states, о культе Эйлееійн и Сосиполиса въ Олимпін.

<sup>2)</sup> Cp. прекрасную статью Kern'a Demeter y Pauly-Wissowa IV, 2.

вели подъ Трою наибольшее количество кораблей. Въ Иліадъ указывается близкая родственная связь между аргивскими и критскими князьями (III, 230 сл.): Эропе, мать Менелая и Агамемнона, является внучкою Миноса.

Къ концу микенскаго періода значеніе Крита быстро падаеть. Его «сто городовъ» приходять въ упадокъ, раздираемые междуусобіями. На островахъ вновь усиливаются карійцы, частью вытъсняя критянъ<sup>1</sup>); къ этому времени въроятно относится и усиленіе финикійской торговли. Затъмъ Критъ занимается дорянами, а іонійская колонизація, занимая Киклады, вновь оттъснила въ Азію карійцевъ.

Критяне остаются и впослёдствія отважными моряками, но изъ прежнихъ властителей Эгейскаго моря сами дёлаются пиратами. Примёсь дорійской крови не остановила ихъ упадка, а скорёе способствовала одичанію критянъ. Славные дни, когда они царствовали надъ моремъ и облагали авинянъ страшною данью, прошли навсегда. Критяне пріобрёли традиціонную репутацію «вёчныхъ лгуновъ» (dei фезота!) и лёнивыхъ обжоръ. Ихъ цивилизація отцвёла ранёе, чёмъ наступили «историческія» времена Греціи.

#### VIII.

Какъ уже сказано, изъ Крита гегемонія перешла къ аргивскимъ князьямъ. Но микенская культура не ограничивалась ею; она процвѣтала въ Лаконіи, Боотіи, царствѣ минійцевъ, въ Аттикѣ, Фтіотидѣ и даже далекой Троадѣ. Къ исходу микенской эпохи относится нашествіе на Египеть частью черезъ Сирію, частью моремъ, соединенныхъ эгейскихъ племенъ, имена которыхъ сохранились въ памятникахъ Рамсеса III, нанесшаго имъ поражение. Мы уже говорили о племенахъ, воевавшихъ съ нимъ. Сперва то были ахейцы, turusha (тирсены?), shaka-rusha (сагалассійцы изъ Писидіи?), shardina (?), затъмъ черезъ три года — другія народности, въ именахъ которыхъ видятъ филистимлянъ (pulesatha), тевкровъ (?) и данайцевъ (?). Описание ихъ опустопительнаго нашествія даеть картину переселенія народовь, которое совершается оть Киликіи черезъ Сирію частью сухимъ путемъ, частью моремъ на судахъ, сопровождавшихъ повозки переселенцевъ. Мы уже видели, что въ этомъ движении усматривають лишь волну болев обширнаго движения,

<sup>1)</sup> Diod. V, 84 сл.: разумѣется и здѣсь мы имѣемъ дѣло лишь съ еозможностыю, хотя и весьма вѣроятною, въ зпоху смутъ и борьбы, связанною съ переселеніемъ дорянъ. Іонійская колонизація во всякомъ случаѣ вытѣсняетъ карійцевъ съ острововъ.

охватившаго народности средиземно-морского бассейна и отразившагося и въ Греціи въ переселеніи стверныхъ племенъ.

Паденіе микенской культуры пріурочивають къ этому переселенію, хотя, очевидно, упадокъ микенскихъ государствъ былъ вызванъ внутренними причинами, подготовившими путь дорійскому завоеванію. Микенскій стиль въ искусствѣ могь удержаться нѣкоторое время и послѣ дорійскаго завоеванія, но мало-по-малу онъ исчезаеть, уступая мѣсто такъ называемому геометрическому орнаменту или «дипилону». Наступаетъ новая пора «греческго средневѣковья», которая характеризуется глубокимъ и продолжительнымъ упадкомъ культуры, искусства, техники. Прежніе дворцы предаются огню и разрушению, обращаются въ груды развалинъ; новыхъ дворцовъ болёе не строять, бёдныя жилища теснятся около ихъ развалинъ или надъ ними, и въ позднѣйшее время остатки грандіозныхъ сооруженій микенскаго вѣка возбуждають изумленіе потомковъ, которые видять въ нихъ дёло исполинскихъ, не человёческихъ рукъ. Съ дворцами падаютъ и крупные политические союзы микенскаго вѣка и его общирная торговля. Художественная промышленность, работавшая для широкаго экспорта, прекращается; фабрики закрываются, всюду появляются мёстныя издёлія новаго типа. Цёлыя отрасли художественной промышленности вымирають. Въ Микенахъ была найдена разрушенная мастерская геммъ съ начатыми работами, запасомъ камней для рёзьбы. Глиптика временно умираетъ, чтобы возродиться впослёдствій подъ воздёйствіемъ тёхъ же восточныхъ вліяній. Техническія пріобрѣтенія теряются, и вѣка спустя глиптика, живопись и пластика должны начинать сначала. Общирныя торговыя сношенія тёхъ временъ, когда Греція снабжала вазами Троаду и Египеть, прекращаются витсть съ морскимъ владычествомъ. Тутъ-то повидимому начинается хозяйничание островитянъ и финикійцевь на Эгейскомъ морѣ. «Геометрическій» стиль, такъ далеко отстоящій отъ микенскаго въ художественномъ отношенія, служить знаменіемъ времени. Онъ до такой степени законченъ и послѣдователенъ, что никоимъ образомъ не можетъ разсматриваться какъ продуктъ распаденія микенскаго искусства. Онъ несравненно ближе къ искусству до-микенскихъ временъ, которое, по мѣткому сравненію Фуртвенглера, составляло какъ бы загрунтовку роскошной блещущей красками картины микенскаго искусства; теперь, когда эти краски были смыты, многое старое выступило изъ-подъ нихъ. Не слёдуетъ думать, что «геометрический стиль» былъ принесенъ съверными племенами въ готовомъ видъ: его развитие произошло въ течение долгаго времени на новыхъ мѣстахъ и при томъ въ такихъ, которыя не были заняты дорянами (напр., въ Аттикъ). Но

все же онъ знаменуеть собою не только конецъ микенскаго искусства, но и глубокій упадокъ искусства, глубокое измѣненіе вкуса. Общій упадокъ культуры, послѣдовавшій за разрушеніемъ микенскихъ царствъ, сказывается во всемъ. Постепенное возрожденіе начинается на Востокѣ, гдѣ хранились завѣты прежней культуры. Малоазіатскіе греки, золійцы и іонійцы, т.-е. сѣверные и главнымъ образомъ средне-греческіе колонисты, становятся во главѣ культурнаго движенія. Какъ основательно показали Э. Мейеръ п Бузольтъ, первая великая эпоха греческой колонизаціи относится къ микенскому вѣку, и греки микенскаго вѣка являются предками золійцевъ и іонійцевъ.

#### IX.

Какъ ни скудны эти указанія, — многія изъ нихъ нуждаются еще въ тщательной критической разработкѣ и провѣркѣ, — они имѣютъ существенное методическое значеніе для изслѣдованія вопроса о генезисѣ или ранней исторіи греческой религіи, поскольку она доступна нашему изученію.

Прежде всего значение ихъ отрицательное: однихъ вышеприведенныхъ данныхъ совершенно достаточно для ниспроверженія всёхъ неисторических теорій или гипотезъ о происхожденіи греческой религи. Натуралистическая, анимистическая, лингвистическая или всякая иная гипотеза, не считающаяся съ исторіей, обличаются во всей своей несостоятельности при одномъ взглядь уже на тотъ приблизительный и неизбѣжно-неполный разрѣзъ историческихъ и этнографическихъ напластованій, составившихъ Грецію, какой мы можемъ представить себѣ въ настоящее время<sup>2</sup>). Одна мысль о сложномъ историческомъ процессѣ, пережитомъ греками и столь недостаточно еще намъ известномъ, точно такъ же, какъ и сознание сложности элементовъ греческой цивилизации, заставить насъ навсегда отказаться отъ подобныхъ простыхъ теорій, покоящихся не на историческихъ основахъ, а на отвлеченныхъ, апріорныхъ построеніяхъ. Этимологическая игра съ именами боговъ, которая до сихъ поръ еще имъетъ сторонниковъ, должна потерять всякое научное значение; этимологическия объяснения, почти всегда шаткія и спорныя, даже тамъ, гдѣ они лингвистически безупречны, могуть играть лишь второстепенную и подчиненную роль.

<sup>1)</sup> Cp. Busolt, I 214 # 278 cz.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Точнѣе было бы говорить не о разрѣзѣ, а скорѣе о рядѣ разрѣзовъ, различныхъ по мѣстностямъ, напр., въ Критѣ или нѣкоторыхъ островахъ, въ Осссалін, Аркадін, Аттикѣ и т. д.

Съ другой стороны, сообщенія и факты, заставляющіе насъ признать сложность элементовъ матеріальной и духовной культуры грековъ, всего менѣе могуть оправдывать одностороннее или произвольное допущение тьхъ или другихъ восточныхъ вліяній на основания частныхъ аналогий, произвольнаго объяснения миеовъ и легендъ, безъ критическаго изученія исторіи легендъ, поскольку она можеть быть нами прослѣжена. Въ каждомъ данномъ случаѣ требуется общее ознакомление съ археологическими данными: такъ, наприм., по вопросу о вліяніи финикійцевь на остров' Крить, Киеерь, Өасось, Родось, въ Бротіи или Истыв нельзя отправляться оть какого-нибудь отдёльнаго факта или показанія, какъ бы убёдительно оно ни казалось, безъ сопоставленія съ другими фактами, позволяющими намъ понять данное явление въ правильной исторической перспективь. Конечно, при отрывочности и огромныхъ пробѣлахъ нашихъ археологическихъ знаній, мы не можемъ обойтись безъ предположений; но и здёсь мы должны строго отличать достовърное отъ въроятнаго, дъйствительное отъ возможнаго и производить самую тщательную расцёнку вёроятій. Безпритязательное ідnoramus часто безконечно болве приближаеть насъ къ истинному историческому пониманію, нежели самыя смѣлыя гипотезы; хотя намъ приходится признавать наше невѣдѣніе слишкомъ часто, но пока мы не сознавали его, мы не предчувствовали того дѣйствительнаго и чрезвычайно сложнаго историческаго процесса, который здѣсь совершался.

Данныя археологіи имѣють однако не одно отрицательное значеніе, расчищая путь научному историческому изученію греческой религіи; они имѣють и положительное значеніе, не столько оттого, что они представляють новый матеріаль, сколько потому, что помогають установлять историческую перспективу при изученіи извѣстнаго уже матеріала. Съ своей стороны, разумѣется, и этоть матеріалъ, изучаемый такимъ образомъ, существенно пополняеть собою данныя археологіи и проливаеть свѣть на раннее прошлое Греціи.

Мы не будемъ останавливаться на исторіи отдѣльныхъ боговъ и культовъ, хотя именно на нихъ можно конкретно уяснить себѣ особенности совершавшагося процесса. Мы ограничимся здѣсь лишь указаніемъ нѣкоторыхъ общихъ важнѣйшихъ результатовъ, выясняющихся для исторіи греческой религіи въ ея цѣломъ изъ археологическихъ открытій и критическаго изученія ранней греческой исторіи.

Греческая религія, или совокупность греческихъ культовъ, сложилась, повидимому, во общихо чертахо еще до переселенія дорянь. По крайней муру, иначе мы не видимъ возможности объяснить тоть уже упомянутый нами факть, что дорійское завоеваніе оставило въ сохранности всѣ мѣстные культы покоренныхъ государствъ и не принесло съ собою ни одного новаго спеціально-дорійскаго божества <sup>1</sup>). Великіе боги, какъ Зевсъ, Аполлонъ, Аеина, были, очевидно, чтимы дорянами и ранье переселенія. Но, переселяясь въ Пелопоннесъ или Крить, или Родосъ, они усвоивали всѣ мѣстные культы, все равно греческаго, фригійскаго, оракійскаго или малоазіатскаго происхожденія. Видимое исключеніе представляеть культь Аполлона Карнейоса, который быль общимъ всёмъ дорянамъ Пелопоннеса: во время мъсяца, ему посвященнаго, между дорянами царствовало священное перемиріе. Но это исключеніе только кажущееся: Аполлонъ былъ богомъ всёхъ грековъ, а Карнейосъ былъ мюстныма пастушескимъ божествомъ въ Пелопоннесв, которое отожествилось съ Аполлономъ<sup>2</sup>). До переселенія доряне едва ли знали такого бога: культь Аполлона Карнейоса быль союзнымъ культомъ пелопоннесскихъ дорянъ, а не культомъ какого - то новаго бога, принесеннаго дорянами съ съвера.

Какъ мы уже сказали ранѣе, и другіе греческіе колонисты поступали приблизительно такъ же, усвоивая мѣстные культы на островахъ и въ Малой Азіи. Но, во-первыхъ, они приносили съ собою своихъ боговъ, а во-вторыхъ, эллинизировали мѣстные культы, чего дорянамъ не приходилось дѣлать въ Пелопоннесѣ; эллинизація чужеземныхъ боговъ однако въ большей части случаевъ бывала болѣе или менѣе поверхностной, не касалась многихъ особенностей культа, даже въ тѣхъ случаяхъ, гдѣ мѣстное божество отожествлялось съ какимъ-либо греческимъ божествомъ; укажемъ для примѣра на знаменитую Артемиду Эфесскую, подъ греческимъ именемъ которой скрывалась типичная малоазіатская богиня, или возьмемъ отдѣльныхъ азіатскихъ Зевсовъ и Аполлоновъ<sup>3</sup>). Естественно, что, 63 общемз, чѣмъ позже усвоивается чужеземный мѣстный культь, тѣмъ легче сохраняются его индивидуальныя мѣстныя особенности, и это по двумъ причинамъ, во-первыхъ, потому, что національныя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Е. Meyer, Gesch. d. Alterthums II § 174 и 183. Ср. однако блестящую, хотя и не убёдительную попытку Виламовица (Herakles 1895) доказать, что Гераклъ есть дорійское божество.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Pauly-Wissowa, Apollon (Wernicke) H cr. Karneios y Pomepa (S. Wide).

<sup>8)</sup> P.-Wis., Apollon 7, 60 cz.

религіозныя формы дёлаются все болёе и болёе устойчивыми, а во-вторыхъ, потому, что процессъ ассимиляціи чужихъ культовъ совершается довольно медленно, въ особенности на чужбинё, гдё поселенцы заинтересованы въ томъ, чтобы пріобрёсть благоволеніе именно мюстнаю божества, и постольку сами поддерживаютъ мёстныя особенности культа. Строго говоря, ассимиляція можетъ быть полною только тамъ, гдё забывается чуждое происхожденіе, а съ нимъ вмёстё теряютъ смыслъ и мёстныя отличительныя особенности. Это могло случиться и, повидимому, случалось въ континентальной Греціи, отчасти и на островахъ съ мёстными культами туземнаго происхожденія, заимствованными ахейцами или первыми греческими поселенцами отъ «пеласгическихъ», «малоазіатскихъ» или арійскихъ племенъ, ранёе ихъ населявшихъ Грецію.

Этимъ объясняется множество мъстныхъ боговъ и множество своеобразныхъ мъстныхъ культовъ. Отсюда же и объясняется тотъ отмѣченный уже нами факть, что греки знали нѣсколько различныхъ Зевсовъ, Артемидъ, Аполлоновъ. Если они впослёдствіи отожествляли съ Зевсомъ египетскаго бога Амона (въ качествѣ верховнаго бога), это никого не могло ввести въ заблуждение относительно дъйствительнаго различія этихъ боговъ; если дорійцы отожествляли карійскаго горнаго бога Атабирія съ Зевсомъ, исконное различие таки-опять сознается, хотя уже не такъ отчетливовъ Атабиріи хотѣли долго видѣть финикійское божество <sup>1</sup>). Но уже относительно критскаго Зевса, несмотря на то, что едва ли не всѣ ученые видять въ немъ особое божество, отличное отъ Олимпійскаго или Додонскаго Зевса, сами греки утратили ясное сознание такого исконнаго различія: они видёли въ немъ Зевса, сына Кроноса и Реи (они разсказывали обработанную критскую легенду о его рожденін), а не особое божество, отличное отъ олимпійскаго громовержца. Если же отъ острововъ мы обратимся къ континентальной Греціи и разсмотримъ всѣ ея различные культы Зевса, то туть не только у древнихъ, но даже у многихъ современныхъ ученыхъ мы не всегда найдемъ сознание того, что въ нѣкоторыхъ изъ этихъ культовъ мы въ сущности имбемъ дбло съ божествами различнаго происхожденія. А между тѣмъ это едва ли подлежить сомнѣнію, и сами греки, какъ это видно изъ приведеннаго нами примѣра Ксенофонта<sup>2</sup>), нерѣдко смутно чувствовали такое различіе. Возьмемъ Зевса Додонскаго или «пеласгическаго», культь котораго связывался съ культомъ священнаго источника и священнаго

2) См. первая статья въ "Науч. Словъ".

40

<sup>1)</sup> Cp. Beloch l. c.

дуба<sup>1</sup>); или культь Зевса Ликейоса въ Аркадія, связанный съ переживаніями дикихъ варварскихъ обрядовъ и каннибализма; или культь различныхъ подземныхъ хтоническикъ Зевсовъ, чтимыхъ въ различныхъ мѣстностяхъ, --- ясно, что мы имѣемъ дѣло не съ простыми различіями ритуала, а съ различными богами. Если за исконное представление о Зевсь не безъ основанія считается образъ свътлаго небеснаго отца, царя боговъ, громовержца, посылающаго дождь матери-земль, то откуда могло явиться представление о подземномъ хтоническомъ Зевсѣ, наприм., Зевсѣ Мейлихійскомъ, Трофоніи, Евбулеѣ? Первоначальное представление о Зевсь мы находимъ и въ позднъйшия времена: оно увѣковѣчено Гомеромъ и Фидіемъ, оно получило впослёдствін философское развитіе; какимъ же образомъ мы находимъ на ряду съ нимъ совершенно иныя представленія, настолько отличныя отъ него, что Ксенофонтъ, наприм., принималъ, повидимому, Зевса Мейлихійскаго за особаго бога? Какъ объяснить странные и притомъ разнообразные обряды, указывающіе на глубокую древность въ нѣкоторыхъ культахъ Зевса, наприм., въ культѣ Зевса Додонскаго, или Зевса Ликейскаго въ Аркадіи, Лафистія въ Фтіотидѣ, или въ «буфоніи», «убійствѣ» Зевсова быка въ честь авинскаго Зевса Поліевса, — чтобы не упоминать о другихъ?

Намъ представляется очевиднымъ, что культы эти имѣютъ различное и притомъ сложное происхождение: національный греческій культь Зевса, верховнаго бога, сливался съ отдѣльными туземными культами не-греческаго происхожденія. Въ однихъ случаяхъ Зевсъ вытъснялъ какое-нибудь мъстное божество и занималъ его мъсто, усвоивая нёкоторыя формы его культа, какъ это было съ Ягве въ Ханаанѣ по отношенію къ мѣстнымъ вааламъ. Въ другихъ случаяхъ Зевсь отожествлялся съ верховнымъ богомъ данной мѣстности: въ третьихъ заимствоваль изъ другихъ культовъ тѣ или другія формы, обряды, таинства. Ограничимся хотя бы вышеуказанными примерами. «Додонскій богь, — говорить Кернь, — есть старинный мѣстный богъ, который былъ чтимъ при источникѣ въ дубовомъ лѣсу. Онъ быль главнымь богомь местности и въ этомь качестве удостоился быть возведеннымъ въ особую форму общегреческаго Зевса, когда этоть богь началь свое завоевательное шествіе по Греція». Въ культь Зевса Ликейоса мы также имъемъ несомнънное соединение культа Зевса съ болёе раннимъ культомъ Ликаона или Ликейоса,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Кегп въ Pauly-Wissowa Real-Enc. V, 1, 1261: въ древнѣйшее время въ Додовѣ былъ, повидимому, чтимъ богъ священнаго источника, который лишь впослѣдствін былъ отожествленъ съ общегреческимъ Зевсомъ, ибо въ культѣ Додонскій Зевсъ постоянно носитъ прозвище найос, отъ на:ш-теку (отсюда наяды).

который имѣетъ до-эллинское происхожденіе<sup>1</sup>). Равнымъ образомъ въ культѣ Зевса Лафистія, связаннаго съ именемъ Асамаса, мы имѣемъ старинный обрядъ асамановъ, полуварварскихъ выходцевъ изъ Эпира (Strabo VII, 321, 326; X, 449), а въ культѣ Зевса Поліевса—мистическій обрядъ пріобщенія божественному быку, занесенный въ Асины изъ Крита.

Такимъ образомъ объясняются многіе Зевсы, стоящіе за единымъ Зевсомъ, многіе Аполлоны<sup>2</sup>), Артемиды, Афродиты, Гермесы, стоящіе за Аполлономъ, Артемидой, Афродитой, а равнымъ образомъ и многія другія мѣстныя божества. Необычайно пестрый и сложный пантеонъ греческой религи совершенно не объяснимъ изъ одного источника, изъ одного самостоятельнаго и чисто-греческаго корня. Если этимологія можеть привести насъ къ какому-либо общему выводу, то развѣ къ тому, который сдѣлалъ еще Буттманъ въ началѣ прошлаго вѣка, — что большинство именъ греческихъ боговъ не объяснимы изъ извѣстнаго намъ греческаго языка<sup>3</sup>), какъ бы ни были остроумны попытки въ этомъ направлении. Но греческая религія въ еще большей мёрь, чёмъ греческій языкъ, свидьтельствуеть о сложности этнографическихъ и культурныхъ элементовъ, послужившихъ образованію греческаго народа. Върованія исконно-греческія и вѣрованія оракійско-фригійскаго происхожденія, върованія и культы «малоазіатскихъ» или «пеласгическихъ племенъ», составлявшихъ первоначальное население бассейна Эгейскаго моря, наконець египетскія и семитскія вліянія, — всѣ эти элементы участвовали въ образовании сложнаго целаго греческой религии, допускавшей до конца столь значительныя местныя разнообразія. Если въ прежнее время нѣкоторыя изъ этихъ различій въ религіозной области пытались объяснить различіями греческихъ племенъ, то теперь все болѣе и болѣе выясняется, что наиболѣе зна-

<sup>2</sup>) Наприм., культъ А. Карнейоса или А. Амеклейскаго, связанный съ культомъ Якенеа.

<sup>3</sup>) Какъ мы уже видёли, и самое безупречное съ этимологической точки зрёнія объясненіе можеть быть фактически невёрнымъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Drexler ст. Lykaon въ слов. Рошера (II, 2, 2172). Исходя наъ преданія о педастическомъ происхожденія древне-аркадскихъ селеній, основанныхъ якобы ликаонидами, Дрекслеръ думаетъ, что самое имя Ликаона имѣетъ пеластическое происхожденіе и сближаетъ его съ этрусскимъ Lucumo – царь (Serv. ad Verg. Aen. II 278, VIII 478); въ такомъ случав Ликаонъ "смиъ Пеласта" (еще у Гезіода frgm. 68 Kinkel), старый "царъ" или царь боговъ, чтимый на "царской горв", былъ отчасти отожествленъ греческими поселенцами съ ихъ Зевсомъ, отчасти замѣненъ имъ подъ именемъ Зевса Ликейскаго. Оставляя подъ вопросомъ этрусскую этимологію, вѣрность этого объясненія можетъ быть доказана подробнымъ разсмотрѣніемъ самаго культа и связанныхъ съ нимъ преданій. Ср. Immerwabr Kulte u. Mythen Arkadiens I, 1 сл., Е. Meyer, Forschungen I, 56 и Wide, Lakon. Kubte, 12.

чительныя изъ исторически-извѣстныхъ намъ племенныхъ дѣленій греческаго народа стали складываться лишь въ микенскую эпоху, и что отличительныя особенности греческихъ діалектовъ развиваются сравнительно поздно. Обособленіе отдѣльныхъ государствъ и племенъ становится все болѣе и болѣе рѣзкимъ лишь въ послѣ-микенскій періодъ; этого мало: еще въ VII вѣкѣ, напримѣръ, самая Спарта не была тѣмъ обособленнымъ и замкнутымъ государствомъ, какимъ мы ее знаемъ въ V вѣкѣ.

Итакъ, новѣйшія изслѣдованія прошлаго Греціи объясняють намъ необычайную сложность и пестроту върований и культовъ. необычайное множество божествъ и мъстныхъ демоновъ, входившихъ въ составъ греческаго политеизма. Эти же изслѣдованія помогають намъ рѣшить и другую проблему этого политеизма-объяснить то относительное единство религи, которое мы находимъ при всемъ множествѣ и разнообразіи мѣстныхъ культовъ и божествъ. Чёмъ болёе знакомимся мы съ этимъ множествомъ, тёмъ болѣе настоятельно ставится намъ вопросъ: что же служило объединенію религіозныхъ представленій и какимъ образомъ надъ обширнымъ пандемоніумомз греческихъ культовъ возвысилась опредёленная (хотя и далеко не строго опредёленная) аристократія боговъ, сложились общегреческие культы? Въ историческия времена мы можемъ указать на опредбленные политические и религиозные факторы — союзы, амфиктіоніи, игры, дельфійскій оракуль, наконець искусство и эпосъ; но все это факторы сравнительно поздніе и нисколько не объясняющіе того относительнаго религіознаго единства греческаго народа, о которомъ свидътельствуетъ уже самый эпосъ.

Правда, мы отмѣтили уже, что боги Гомера являются внѣ культа и въ своей совокупности не соотвётствують никакой опредёленной совокупности культовъ какого-либо изъ греческихъ государствъ. И тѣмъ не менѣе его Зевсъ, Аполлонъ, Гера, Аеина, Посидонъ, Афродита суть боги всёхъ грековъ, которые узнавали въ нихъ своихъ боговъ. Несомнѣнно, самый эпосъ или, точнѣе, многовѣковая дѣятельность аэдовъ, созидавшихъ эпосъ, сильно способствовала объединенію представленій о богахъ: классическіе образы эпоса лежать въ основания послёдующихъ изображений не только поэзіи, но и пластики — самъ Фидій вдохновлялся Гомеромъ. Но вёдь эти боги не были продуктомъ безпочвенной фантазіи или простыми поэтическими фикціями; эпось служиль поэтическимь выраженіемъ національнаго самосознанія, идеальнаго единства грековъ. Не даромъ надъ созиданіемъ эпоса трудились въ теченіе вѣковъ сперва золійскіе, а затёмъ іонійскіе певцы, соединяя въ немъ образы, снесенные со всёхъ концовъ Эллады – Ахилла, Өетиду, Аргонавтовъ, Кентавровъ и Лапитовъ изъ Өессаліи, Өесея изъ Аттики и Арголиды, Трофонія, Эдипа, Зева и Амфіона изъ Бэотіи, Агамемнона, Менелая, Елену, Діоскуровъ, Одиссея изъ Пелопоннеса, Идоменея и Меріона изъ Крита. Въ позднѣйшія времена, когда Греція дробилась на множество народностей, въ эпоху обособленія государствъ, мѣстныхъ обычаевъ, мѣстныхъ культовъ, мѣстныхъ говоровъ, такой эпосъ не могъ бы зародиться. Онъ сложился въ эпоху, когда государственныя и племенныя перегородки еще не отвердѣли и не нарушали духовнаго единства. И мы знаемъ, что это единство имѣло и реальную почву, что нѣкогда въ до-гомеровскія времена стверо-восточная, центральная и южная Греція говорила однимъ нарѣчіемъ, что самыя специфическія отличительныя особенности золійскаго и іонійскаго нарѣчій развились лишь съ теченіемъ времени, и, по всей въроятности, отличіе дорійскаго или свверо-западнаго нарвчія оть древне-еессалійскаго (впослѣдствія эолійскаго) тоже не было первоначально столь значительно, какъ впослѣдствіи.

Но если Греція микенскаго періода не знала того дробленія, которое господствуеть и постепенно усиливается въ ней въ послѣдующія времена, если культура ея древности и «средновѣковья» представляется болѣе единообразною, чѣмъ впослѣдствіи, то все же нельзя объяснять это единообразие культуры, претворившей въ себя столько разнородныхъ элементовъ, изъ одного этнографическаго единства грековъ. И равнымъ образомъ изъ единства греческаго народа нельзя объяснить относительное единообразіе религіозныхъ вѣрованій и представленій, имѣвшихъ, какъ мы видѣли, самое различное происхождение: греческий пантеонъ не былъ продуктомъ исключительно національнаго развитія, свободнымъ отъ инородныхъ вліяній. Чтобы объяснить себѣ относительное единообразіе религіи при необычайной сложности и разнородности ея элементовъ, точно такъ же, какъ и для того, чтобы понять единообразіе культуры микенскаго вѣка, мы должны допустить существованіе сильной государственной власти, могущественную политическую и культурную инемонію. Такой гегемоніей обладаля нікогда кносскіе князья, затёмъ она перешла къ другимъ государствамъ микенскаго вѣка, къ минійскимъ и аргивскимъ князьямъ. Точно опредёлить роль отдёльныхъ государствъ микенскаго вёка въ ихъ послѣдовательномъ развитіи и взаимномъ соперничествѣ мы здѣсь не беремся <sup>1</sup>). Но существование въ до-гомеровския времена могу-

<sup>1)</sup> Ср. Gruppe I, 378, который между гегемоніей Крита и аргивскихъ князей помащаетъ еще гогемонію восточ. Бротін и Евбен, затамъ Орхомена (минійцевъ), за-

щественной государственной власти, а можеть быть, ряда послёдовательныхъ политическихъ гегемоній, представлялось въ высшей степени въроятнымъ и правдоподобнымъ еще до послъднихъ открытій на островѣ Критѣ. Однѣ раскопки въ Микенахъ могли показать, что цари, жившіе тамъ и похороненные въ тамошнихъ гробницахъ, обладали такимъ могуществомъ, котораго не знала позднѣйшая Греція и которое могло сравниться скорѣе съ могуществомъ восточныхъ владыкъ. Одна «сокровищница атридовъ», которую не даромъ сравниваютъ съ египетскими пирамидами <sup>1</sup>), служить тому достаточнымь доказательствомь. Еще болье убъдительны новъйшія открытія въ Крить, раскопки древнихъ дворцовъ въ Фэсть и Кноссь, которыя показали богатство и могущество царства Миносова; позднъйшіе миеы и преданія давали лишь смутное и блёдное представление объ этомъ могуществе, о которомъ столь внушительно свидѣтельствують раскопки, раскрывая намъ прошлое Греціи въ совершенно новомъ и неожиданномъ свѣтѣ.

Эти открытія объясняють намъ и общій ходъ развитія греческой религіи. Историческія аналогіи, точно такъ же, какъ и простое разсуждение, убъждають насъ въ томъ, что ни одна религиозная община не можеть начинать съ сложной политеистической системы. Начальной ступенью въры въ боговъ является «немногобожіе», олиготеизма, если можно такъ выразиться: религіозная. община естественно начинаеть съ того, что сосредоточиваеть свою въру на одномъ изъ многихъ или на нъсколькихъ, сравнительно немногихъ божествахъ. Сложныя политенстическія системы, особливо тѣ, которыя заключають въ себѣ много иноплеменныхъ ассимилированныхъ божествъ, слагаются подъ вліяніемъ политическихъ факторовъ, --- сліянія общинъ и родовъ, образованія государственнаго союза, союзовъ племенъ, федерацій, колонизаціи, завоеваній; о переселеніяхъ мы уже говорили. Такія системы прямо предполагають сложное историческое и государственное развитіе, какого до послёднихъ открытій мы все-таки не могли знать въ древней Грепіи.

Правда, въ ней никогда не было ни одной единообразной системы культовъ; но даже и то относительное единство, котороепозволяетъ намъ говорить о греческомъ политеизмѣ какъ о «гре-

тёмъ локрійцевъ и ю. еессалійцевъ. Всё эти гегемоніи непосредственно слёдують другъ за другомъ. Древняя сёверо-восточная Беотія и Евбея испытали сильнёйшеевліяніе Крита; западная Беотія также находилась подъ вліяніемъ Крита, но вмёстё и подъ вліяніемъ своихъ восточныхъ сосёдей. Локрида и южная Сессалія такжеиспытали вліяніе Крита, Евбеи, восточной Беотіи и Орхомена.

<sup>1)</sup> E. Meyer, Gesch. d. Alt. II, 163.

ческой религіа», — единство въ признаніи и почитаніи нѣкоторыхъ общихъ боговъ и культовъ различнаго происхожденія, указываетъ намъ на политическія силы, объединявшія Грецію до переселенія сѣверныхъ племенъ, — силы, несравненно болѣе могущественныя, нежели тѣ, какія изображаетъ Гомеръ или какія мы находимъ въ послѣ-гомеровскія времена. Таковы — морское владычество Крита и послѣдующія царства микенскаго вѣка, объясняющія намъ распространеніе критскихъ, аргивскихъ, минійскихъ и оессалійскихъ культовъ и миоовъ.

Кн. С. Трубецкой.

# Католическій университетъ въ Лувенѣ.

«Свобода преподаванія» — воть лозунгъ современнаго воинствующаго католицизма, который на ряду съ лозунгомъ «свобода ассоціацій» наиболье громко раздается изъ его лагеря. Время, когда къ услугамъ католической церкви по первому ея зову являлась вооруженная рука свётской власти и ея убъжденіе подкрёпляла принужденіемъ, отошло въ область безвозвратнаго прошлаго; и если еще раздается иногда изъ груди прелата церкви вздохъ о той эпохв, когда въ обществе царило нерушимое нравственное единство, когда всё думали одинаково, въ одномъ видёли истину и цёль жизни, то это вздохъ сожалёнія о томъ, чего изменить нельзя. Не здѣсь лежатъ надежды католической церкви. Онѣ лежать въ томъ, чтобы силой свободнаго убъжденія, неотразимостью его для разсудка и чувствъ вывести европейскія общества изъ современной анархии и повести ихъ по пути къ единоспасающей истинѣ. Убѣдить идти къ истинь — но такова задача всякаго преподавателя, и чёмъ больше преподающіе увёрены въ обладаніи этой истиной, темъ более твердую почву чувствують они подъ собой. Убъждение и есть главная форма воздъйствия католической церкви на современное общество.

Но гдѣ оно можеть идти успѣшнѣе, гдѣ можно окружить вѣрующаго болѣе полнымъ, нерушимымъ моральнымъ единствомъ, какъ не въ школѣ? Прежде чѣмъ приготовлять врачеванія для болѣзней вѣка, нужно позаботиться создать организмы, на которые эти болѣзни не будутъ дѣйствовать.

Въ школьномъ вопросѣ католическая церковь стоить на достаточно твердой почвѣ. Она знаеть режимъ привилегій, предоставляющій ей принудительный контроль надъ всѣмъ народнымъ образованіемъ въ странѣ, и режимъ свободной конкуренціи. Почти одновременно введены во Франціи и Бельгіи законы о свободѣ преподаванія (законъ Фаллу 1850 г., бельгійскіе законы 1842 и

1850 г.) и конкордаты, создавшіе для нея монополію въ школѣ (испанскій конкордать 1851 г. и австрійскій—1855 г.). Результаты первой системы оказались несравненно болёе блестящими. Чтобы противодъйствовать вліянію церковной школы, государству здѣсь приходится вступать въ противорѣчіе съ признанными основами общаго права, ограничивать свободу преподаванія для извъстныхъ категорій, чуть не создавать государственную монополію. Церковь выступаеть подъ знаменемъ свободы и несомнѣнно почерпаеть въ этомъ знамени великую общественную силу. Дѣятельность ея здѣсь крайне широка: она охватываеть общее и профессіональное образование, низшую, среднюю и высшую школы. Въ противовёсь свётской коммунальной школё она посылаеть брата или сестру одной изъ своихъ многочисленныхъ обучающихъ конгрегаций. Даже во Франціи «maître laïque» не можеть вытёснить «frères des écoles chrétiennes», дѣятельность которыхъ призналъ и легализировалъ еще Наполеонъ. Государственному французскому лицею церковь съ успъ-

наполеонь. Государственному французскому лицею церковь съ успъхомъ противопоставляетъ вольный колледжъ, пользующійся неизмѣнными симпатіями въ аристократическихъ группахъ и среди высшей буржуазіи.

Менће напряжена конкуренція, которая ведется въ области высшаго образованія. Если главная цённость низшей и средней католической школы признается въ ея воспитывающемъ дёйствіи, то даже въ глазахъ самыхъ недовёрчивыхъ отцовъ семейства задачи университета лежатъ прежде всего въ преподаваніи, а не въ воспитаніи. Если юноша не получилъ необходимой религіозно-нравственной тренировки въ стёнахъ средней школы, онъ едва ли найдетъ ее и въ университеть.

Такова аргументація, раздѣлить которой церковь однако не можеть. Единство католической организаціи является въ ея мысли непрочнымъ, пока оно не основано на фундаментѣ моральнаго единства вѣрующихъ. Разъ въ ихъ душѣ поднялись сомнѣнія, примирима ли путеводная роль церкви съ правами ихъ собственной мысли, въ католическое сознаніе внесенъ разладъ: искушеніе вѣрующаго можеть кончиться пораженіемъ церкви. Du choc des opinions jaillit la vérité—церковь иногда повторяла этотъ афоризмъ, но никогда не была слишкомъ увѣрена въ его истинности. Современная наука въ цѣломъ рядѣ пунктовъ вступаетъ въ рѣшительное противорѣчіе съ католическимъ міросозерцаніемъ. Здѣсь, впрочемъ, важны даже не столько отдѣльныя теоремы и обобщенія, сколько проникающій эту науку критическій духъ. Отвергнуть права науки невозможно: она играетъ слишкомъ великую роль въ жизни современныхъ обществъ; кто хочетъ духовно имъ править, необходимо долженъ считаться и съ ней. Чистый нейтралитеть тоже невозможенъ, да онъ бы представлялся въ достаточной меръ подозрительнымъ: развѣ не тяготѣетъ надъ католической церковью обвиненія, что она много вѣковъ задерживала развитіе научной мысли? И оправдать свое прошлое въ этомъ дёль ей такъ же трудно, какъ оправдать свое участіе въ инквизиціи. Остается третій путь: признать въ извѣстныхъ предѣлахъ права современнаго научнаго мышленія и показать, что противоречія между нимъ и католическимъ міросозерцаніемъ покоятся на недоразумѣніяхъ. Наука имѣетъ свою компетенцію, но она не можеть заполнить всего человѣческаго міросозерцанія: послѣднее не можеть быть завершено безъ религіознаго элемента; но этоть элементь, поскольку онъ долженъ сохранять объективную истинность и незыблемость среди потока измѣнчивыхъ человъческихъ сужденій и настроеній, данъ лишь въ католическомъ вфроучения. Эта точка зрѣнія господствуетъ въ современномъ католическомъ мірѣ: она легла въ основу организаціи высшаго католическаго преподаванія, гдѣ происходить подготовка не только служителей церкви, но и представителей всевозможныхъ жизненныхъ профессій и общественныхъ интересовъ. Съ однимъ учрежденіемъ подобнаго рода, безспорно съ самымъ крупнымъ опытомъ дѣятельности церкви на поприщѣ высшаго образованія, мы и имбемъ познакомить читателя.

Несмотря на свое исключительно благопріятное положеніе между Берлиномъ, Парижемъ и Лондономъ, Брюссель не принадлежить къ числу первоклассныхъ центровъ туристскаго движенія. Между твиъ лишній день, употребленный на остановку здёсь, окупается съ избыткомъ. Передъ туристомъ встаетъ частичка старой Бельгіи; она откроется ему въ величественной и въ то же время обаятельно легкой ратушь, въ тяжелой золоченой рызьбы гильдейскихъ домовъ, въ сокровищахъ фламандской живописи, среди которыхъ блистаетъ до сихъ поръ не поблекшій, полный жизни и мудрости Парацельсъ Рубенса. Не менте найдеть онъ интереса въ новой Бельгіи — въ «народномъ домѣ», центрѣ бельгійскаго рабочаго движенія и кооперативной жизни, въ великолѣпномъ соціологическомъ институть Сольвея и т. п. Если его утомить городъ, онъ можеть съ наслаждениемъ провести нѣсколько часовъ въ неутратившемъ еще первобытной простоты Камбрскомъ лѣсу и даже черезъ него дойти до полей Ватерло, которыя и по сіе время сохраняють какое-то зловѣщее молчаніе и навѣвають чувство одиночества. Но впечатлѣнія туриста останутся несравненно ярче и пол-4

49

нѣе, если онъ можетъ посвятить Бельгіи нѣсколько дней. Тогда онъ успѣетъ побывать п въ кипящемъ жизнью Антверпенѣ, и въ скромномъ провинціально-оживленномъ Гентѣ, и въ застывшемъ Брюгте, живущемъ лишь прошлой жизнью и такъ напоминающемъ маленькіе города Италіи. Если при этомъ у него останется хоть нѣсколько свободныхъ часовъ, онъ долженъ не забыть и Лувена небольшого городка, лежащаго къ востоку отъ Брюсселя приблизительно на разстояніи часа взды.

Почти при входѣ въ городъ ему откроется лувенская ратушасамый идеально-чистый образець фламандской готики: ни одна линія, ни одна черта, несмотря на всю прихотливость, не нарушаеть мотива, и здание встаеть, какъ мажорный аккордъ изъ муниципальной жизни стараго Брабанта. Еще несколько шаговъ, и онъ подходить къ массивнымъ строеніямъ лувенскаго католическаго университета. Въ этой части Лувенъ имветъ такой же «университетский» видъ, какъ Бопнъ и Оксфордъ; то же преобладание на улицахъ учащейся молодежи, физическое развитие и довольство которой всроятно обратить на себя внимание русскихъ путешественниковъ. Но что здѣсь составляеть особенность Лувена-это масса сутановь, изобиліе костюмовъ католическихъ орденовъ различнаго цвѣта и покроя. Стёны университетскихъ зданій украшены множествомъ католическихъ символовъ, но еще больше этихъ символовъ онъ найдеть впутри университетскихъ ствнъ, гдъ они мирно стоять рядомъ съ предметами, которые въ нашемъ представлении неразрывно ассоціпровались съ научной мыслью и научными методами. Химическая лабораторія, осѣненная покровительствомъ Антонія Падуанскаго или святого Сердца-въ этомъ видѣ есть нѣчто неожиданное. Посвтитель будеть принять гостепріимно, и онъ почувствуеть вокругь себя атмосферу странную, но интересную, для болёе отчетливаго опредёленія которой стоить потратить время---и онъ не ошибется; лувенскій университеть объяснить ему не одно его недоумѣніе не только относительно современной жизни Бельгін, но и современной жизни Западной Европы.

Происхожденіе лувенскаго университета относится къ первой половинѣ XV вѣка. Герцогъ Брабантскій Іоаннъ IV, по словамъ источниковъ, обратилъ вниманіе на то, что нидерландское юношество принуждено искать образованія за границей, въ Парижѣ, Болоньѣ, Кельнѣ, такъ какъ на родинѣ у него нѣтъ высшаго учебнаго заведенія. Такое желаніе герцога, можетъ быть, основывалось не только на заботѣ о судьбѣ его подданныхъ: уже въ XIII в. суверены начинають видёть въ университетахъ лучшій памятникъ своей династической славы. Герцогъ Брабантскій обратился къ папѣ Мартину V съ обычной просьбой оказать покровительство устраиваемому учрежденію. При этомъ, по настоянію папы, герцогъ долженъ былъ предоставить университету собственную юрисдикцію и другія стороны автономнаго учрежденія, чему Іоаннъ IV не особенно симпатизировалъ, хотя это и входило въ обычаи эпохи. Не лишены интереса мотивы, по которымъ остановились именно на Лувенѣ: тутъ приняли во вниманіе, если върить источникамъ, и его климатъ, и плодородіе окружающихъ полей, и въ особенности мирный нравъ жителей, представляющій контрастъ съ необузданностью брюссельской молодежи.

Такимъ образомъ, университеть былъ основанъ, и, естественно, его научная жизнь не осталась свободной отъ вліянія со стороны общаго гуманистическаго потока, проходившаго черезъ всю Еврону. Эразмъ писалъ, что Лувенъ по своему научному значенію слѣдуеть непосредственно за Парижемъ; число учащихся въ немъ достигаеть 3000 человѣкъ и постоянно увеличивается. Однако новые пріемы габсбургскаго абсолютизма отразились крайне неблагопріятно на автономной жизни университета; особенно рѣзкія столкновенія происходили у корпораціей съ герцогомъ Альбой, на насилія котораго университетъ принесъ даже формальную жалобу Филиппу II. Испанцы вообще не стѣснялись не только нарушать юридическія привилегіи университета, но и накладывать руку на его доходы; научное же значеніе Лувена было въ значительной степени ослаблено основаніемъ университета въ освобожденномъ Лейденѣ.

Въ ХУП в. совершилось постепенно преобразование университета; онъ теряетъ свою автономію и ставится въ строгое подчиненіе правительственной власти; впрочемъ, эта бюрократизація до извъстной степени смягчалась муниципальными вліяніями, вообще очень сильными въ Бельгія: назначеніе профессоровъ зависить оть лувенскихъ магистратовъ, на которыхъ падала часть издержекъ по университетскому бюджету. Война за испанское наслёдство предаеть Лувенъ вмѣстѣ со всей Бельгіей австрійскому владычеству; новый режимъ еще болёе, чёмъ испанскій, стёсняеть университетскую самостоятельность. Особенную остроту пріобрёль конфликть при Іосифѣ II, который хотѣлъ окончательно преобразовать университеть въ чисто государственное учреждение и вытравить изъ него традиціи провинціализма. Политика Іосифа II привела, какъ извёстно, къ брабантской революціи, въ которой приняла участіе и университетская корпорація. Она имъла удовлетвореніе получить отъ Франца II возвращение стараго положения, бывшаго до Іосифа,

4\*

но это удовлетвореніе не было продолжительно: скоро пришлось встрѣтиться съ болѣе серьезнымъ противникомъ, когда войска республиканской Франціи заняли Бельгію. Ордонансъ 1797 г. закрывалъ университетъ, преподаваніе въ коемъ, какъ было признано, противорѣчило основамъ новой республики. Французское правительство поступало такъ, какъ оно поступало со своими конгрегаціями: доходы университета были конфискованы и употреблены на опредѣленныя общеполезныя цѣли; впослѣдствіи и на Бельгію распространился режимъ государственной монополіи въ учебномъ дѣлѣ, который во Франціи ввелъ Наполеонъ.

«Счастливая перемѣна», которую такъ привѣтствовали бельгійскіе католики, освобожденные отъ наполеоновскаго владычества, отнюдь еще не означала возвращенія стараго права. Вѣнскій конгрессъ соединилъ Бельгію и Голландію; новое правительство при всей своей оффиціальной ненависти къ безбожному французскому вліянію начало управлять совсёмъ въ духѣ наполеоновскаго деспотизма. Декреть 1816 г. учреждаль три государственныхъ университета — въ Лувенъ, Гентъ и Льежъ; все преподавание здъсь происходило подъ строгимъ наблюденіемъ власти. Государственная монополія преподаванія разсматривалась въ Бельгіи католическими элементами въ высшей степени враждебно, для нихъ это было явнымъ нарушеніемъ религіозныхъ правъ: какъ иновѣрное правительство можеть обезпечить воспитание будущихъ поколѣній въ духѣ католической церкви? И здёсь совершается знаменательный повороть: церковь, первоначально требовавшая исключительнаго права руководить всёми школами, постепенно ограничиваеть свои притязанія свободой устраивать школы по усмотрѣнію. Она научается ссылаться не на свои привилегии, а на присущее всёмъ гражданамъ и ихъ соединеніямъ общее право. Такую позицію она заняла особенно послѣ того, какъ правительство закономъ 1825 г. ввело такъ называемые «философскіе колледжи» для подготовки духовенства и, опасаясь ультрамонтанскаго вліянія, безусловно закрыло доступъ въ клиръ ученикамъ иностранныхъ семинарій. Во главѣ движенія, противнаго такимъ притязаніямъ государства, стоялъ Жерлашъ, членъ генеральныхъ штатовъ, который указывалъ на нейтральный въ смыслѣ доктрины и исповЕданія характеръ государства: оно, признавшее равноправность культовъ, не можетъ дѣлать обязательнымъ какое-нибудь ученіе. Эти доказательства стояли въ несомнѣнномъ противорѣчіи съ протестами тѣхъ же самыхъ бельгійскихъ католиковъ противъ религіозной свободы, которую объщала конституція нидерландскаго королевства, но принять ихъ заставляла сила вешей.

Другой важный результать заключался въ сближении католической и либеральной оппозиціи. Ихъ естественно объединяла гегемонія голландскаго правительства; рядомъ съ религіозной противоположностью стояла національная и политическая. Король боялся проявленія ультрамонтанскаго духа и подчиняль школу государственному надзору, но не менье онъ боялся настроеній и идей либеральныхъ и якобинскихъ, тлетворнаго вліянія Франціи: свобода прессы, судъ присяжныхъ, муниципальная самостоятельность -- во всемъ этомъ ему мерещились призраки революціонной Франціи. Въ результать министерскій абсолютизмъ, постоянное управленіе путемъ исключительныхъ законовъ и т. п. Постепенно это давление государственной власти смягчило первоначальное недовъріе либераловъ и католиковъ; обѣимъ сторонамъ казалось, что общее право, обезпеченное отъ узурпации со стороны государства, можетъ быть выставлено въ качествѣ политической платформы: обѣ стороны равнымъ образомъ въ ней заинтересованы. Въ эту эпоху либеральный публицисть Поттеръ горячо убъждалъ своихъ политическихъ единовърцевъ забыть устаръвшіе предразсудки и соединить свои усилія съ католиками. Если во Франціи и прежде въ самой Бельгін либералы не были враждебны государственной системѣ образованія, исключающей частныя школы, такъ какъ такая система спасаеть школу оть худшаго зла-порабощенія ея ультрамонтанствомъ, то теперь они готовы допустить здъсь полную свободу, лишь бы не усиливать государственной власти, болье нетерпимой и деспотичной въ ихъ глазахъ, чёмъ сама церковь. Такъ создался этоть союзь, въ высокой степени облегчившій успѣхъ бельгійской революціи 1830 г.

Цёль сплоченья была достигнута: признано общее право; Pacte fundamental утверждалъ свободу преподаванія. Однако уже во время конгресса чувствовались признаки непрочности союза католической и либеральной оппозиціи, чувствовалось, что на почвѣ формальной свободы начнется ожесточенная борьба за то содержаніе, которое будетъ вложено въ нее.

Церковь не теряла времени, она спѣшила покрыть Бельгію сътью низшихъ и среднихъ школъ. Что касается до высшаго образованія, то здѣсь первоначально имѣлось въ виду лишь создать въ Лувенѣ богословскую академію. Замыслы Вандервельде, еп. гентскаго, шли дальше: онъ велъ агитацію среди бельгійскихъ епископовъ за то, чтобы на ряду съ богословскими факультетами были открыты и другіе, чтобы создалось настоящее universitas studiorum. Мысль была встрѣчена большимъ сочувствіемъ и среди бельгійскаго клира и въ Римѣ, а церковные доходы и притокъ пожертвованій позволили ее осуществить. Въ 1833 г. папа Григорій XVI издалъ указъ объ основаніи католическаго университета въ Лувенѣ. Во главѣ его долженъ былъ стоять «rector magnificus», принадлежавшій къ высшему духовенству: его назначаетъ и увольняетъ корпорація бельгійскихъ епископовъ; профессора точно такъ же назначаются этой корпораціей по представленію ректора. Употреблено было все стараніе поставить новый университетъ въ возможно тѣсную связь съ высшей церковной іерархіей.

Естественно, что атмосфера въ этомъ университетъ ръзко отличалась оть обычной академической; воть какъ ее характеризуеть клерикальный панегиристь лувенскаго университета. «Онъ имъетъ свою собственную физіономію-онъ есть жизненное, сознательное доказательство единства въры и науки. Ректоръ Лафорэ называлъ его школой, которая учить и въръ, и наукъ. «Вполнъ со всъмъпочтеніемъ подчиняемся мы всёмъ предписаніямъ католической церкви; мы знаемъ, что эти предписанія, върное эхо слова Божьяго, суть нерушимое выражение истины. Мы изслёдуемъ, какъ н другія школы, поле знанія свободно и добросовѣстно. Почему католическая въра могла бы служить препятствіемъ къ свободному п полному развитію знанія? Развѣ само знаніе имѣеть какой-нибудь другой предметь, какъ исканіе истины во всѣхъ сторонахъ бытія? Не есть ли наше учреждение самое блистательное доказательство возможности, легкости союза науки и религія? Болѣе тридцати лѣтъ, какъ мы шествуемъ по этому пути». Такъ говорилъ Лафорэ въ 1865 г. «Теперь болѣе шестидесяти пяти лѣтъ, какъ мы шествуемъ по этому пути. Возможность университета, который учить одновременно върить и познавать, доказана теперь на дълъ».

Внѣшнее положеніе въ государствѣ было пріобрѣтено лувенскимъ университетомъ не безъ борьбы. Принципъ свободы преподаванія, параллельное существованіе государственныхъ и частныхъ школъ требовали созданія испытательныхъ комиссій, не состоящихъ изъ профессоровъ государственныхъ школъ, такъ какъ лишь при этомъ условіи можно было разсчитывать на ихъ безпристрастіе, и облеченныхъ правомъ выдавать дипломы. Законъ 1835 г. учреждалъ центральную экзаменаціонную комиссію въ Брюсселѣ изъ 7 членовъ; изъ нихъ 2 выбиралось палатой, 2—сенатомъ, 3—назначалось правительствомъ; вмѣстѣ съ тѣмъ устанавливалось право всѣхъ представляться къ экзаменамъ и получать дипломъ, независимо отъ того, гдѣ и какъ кто учился. Результатъ системы однако былъ признанъ неудовлетворительнымъ: въ 1849 г. создали другую комиссію, въ которую входили поровну представители государственнаго и свободнаго преподаванія. Противъ этого порядка возражала клерикальная цартія: она требовала для своего университета того же права, которое принадлежало государственнымъ университетамъ—права свободно выдавать степени и дипломы. Законъ 1876 г. значительно ихъ удовлетворилъ: отнынѣ академическіе дипломы могли выдаваться университетомъ какъ государственнымъ, такъ и свободнымъ или центральнымъ жюри, засѣдающимъ въ Брюсселѣ; но дипломы получаютъ юридическую силу и открываютъ путь къ государственной службѣ и профессіямъ лишь въ томъ случаѣ, если они разсмотрѣны и утверждены центральной комиссіей.

Великій переломъ 1884 г. въ парламентской жизни Бельгіи далъ преобладаніе католической партіи, которое она сохраняеть до настоящаго времени. Послёдніе слёды государственной монополіи были уничтожены, водворился режимъ «совершенной свободы», т.-е. фактической монополіи церковныхъ школъ. Государство было весьма щедро на всевозможныя субсидіи этимъ школамъ; въ сущности говоря онѣ были ближе ея сердцу, чѣмъ государственныя. Не удивительно, что послѣднія ограниченія, которымъ подлежала выдача дипломовъ и степеней, снимались: отнынѣ даже прикладныя школы, какъ инженерная, состоящія при университетѣ, могли выпускать учениковъ съ такими же правами, какъ и государственныя.

По м'вр'в того, какъ отношенія между либеральной и клерикальной партіями обострялись, лувенскій университеть все болье и болѣе принималъ характеръ не только ученаго учрежденія, но и партійнаго центра. Со времени конгресса либеральной партіи 1846 г. представители ея и католики стояли другъ передъ другомъ, какъ борющіяся силы. Католики тоже начинають организовывать конгрессы: въ Мехельнѣ они имѣли удовлетвореніе видѣть въ своихъ рядахъ вождя французской католической партіи гр. Монталамбера, который настоятельно убѣждалъ ихъ, какъ параллельно идуть интересы свободы и интересы католической церкви. На этомъ же конгрессѣ была признана великая политическая роль, которую можеть сыграть лувенскій университеть. Изъ рядовъ его преподавателей вышли люди, какъ Шолларть, Тониссенъ и Делкуръвидные деятели въ организаціи силъ католической партіи. Плоды ихъ работы католическая Бельгія пожала въ 80-хъ годахъ. Но надо отдать справедливость лувенскому университету: какъ учрежденіе, онъ не вступаль на путь политики воинствующаго клерикализма, дъйствуя лишь медленнымъ закръпленіемъ въ умахъ учащихся католическаго міросозерцанія. Когда поб'єда была выиграна и въ палать депутатовъ очутилось клерикальное большинство, новое правительство не оказалось неблагодарнымъ къ университету.

По внѣшности онъ оставался свободнымъ, но ни для кого не было тайной, что власть всячески поощряла его питомцевъ, что имъ предоставлялись всевозможныя преимущества на жизненномъ общественномъ пути и т. п. Какъ подъ формой свободы въ государстве возрождалась гегемонія церкви, такъ и офиціальный государственный нейтралитетъ превращался въ привилегію. Впрочемъ, католики не выходили здѣсь за предѣлы конституціоннаго права, они выгодно отличались въ этомъ отношеніи отъ своихъ французскихъ собратьевъ съ ихъ любовью къ исключительнымъ законамъ и административному произволу. Это фактически привилегированное положеніе университета достаточно вознаграждало за отсутствіе государственныхъ стипендій (bourses) для его питомцевъ, подобныхъ тѣмъ, которыя существовали въ государственныхъ университетахъ--гентскомъ и льежскомъ.

Съ точки зрѣнія научной постановки преподаванія лувенскій университеть представляеть выдающийся интересь. Прохождение курсовъ пріурочено къ французской системѣ съ ея licence и doctorat, но семинарія занимають мѣсто, подобное тому, какъ въ нѣмецкихъ университетахъ; самыя каеедры многочисленны и разнообразны. При каждомъ факультетъ есть особые спеціальные курсы, образующіе цёльныя группы; сюда входять и чистыя и прикладныя науки. Церковь одинаково заинтересована въ томъ, чтобы отнять у новѣйшаго знанія враждебный католицизму характеръ, и въ томъ, чтобы профессіональная діятельность въ обществі осуществлялась добрыми католиками. Къ юридическому факультету пріурочены школы политическихъ и соціальныхъ наукъ, школа коммерческихъ знаній и спеціальная школа для подготовки нотаріусовъ. При философскомъ выдъляется прежде всего Institut supérieur de philosophie-école de S. Thomas d'Aquin-спеціальная школа для изученія и разработки томистской философіи, основанная по личному плану Льва XIII. Послёдній, какъ известно, въ своей энцикликѣ Acterni patris характеризоваль философію Оомы Аквинтскаго, какъ истинную и католическую par excellence. Во всёхъ католическихъ странахъ сразу схватились за это средство религіознаго возрожденія: думали такимъ образомъ нанести ударъ философскому субъективизму и феноменализму, Юму и Канту. Съ точки зрѣнія върующаго католика эти направления болье гибельны, чъмъ откровенный матеріализмъ: кто сомнѣвается въ реальности внѣшняго міра, можеть ли върнть въ догмать пресуществления? можемъ ли мы искренне признавать твореніе, какъ его признаеть церковь? Школа томистской философіи имветь целый трехлетній курсь. Обязательными и

основными предметами являются различныя части системы «ангелическаго доктора», затёмъ каждый можеть выбрать, какъ дополнительные, предметы, или физико-математическую или соціально-политическую группу. Къ философскому же факультету примыкаеть лучшая въ Бельгіи школа восточныхъ языковъ. Естественный и медицинскій факультеты обставлены весьма богато: образцомъ этихъ учрежденій можетъ служить основанный въ 1899 г. бактеріологическій институть. При факультеть находятся агрономическій институтъ и высшая школа пивоваренія.

Но дѣятельность лувенскаго университета далеко не ограничивается курсами и практическими занятіями. Оживленная жизнь идеть въ многочисленныхъ обществахъ, къ нему примыкающихъ, участіе въ которыхъ принимаютъ и учащіе и учащіеся. Сюда относятся литературное общество, общество фламандской литературы, общество соревнованія (d'émulation), имѣющее цѣлью развить въ учащихъ умѣніе говорить и спорить; юридическія общества, фламандское и валлонское, кружокъ для изученія соціальныхъ и экономическихъ вопросовъ, общества агрономическія (опять фламандское и валлонское) и техническое.

Но съ католической точки зрвнія подготовка чувства и воли есть нѣчто, еще болѣе важное, чѣмъ подготовка ума. Надо воспитывать активную религіозность-не только мистическую впечатлительность въ духѣ настроеній Оомы Кемпійскаго, но и рѣшимость проводить въ окружающую жизнь религіозныя начала. Не случайно самой сильной стороной въ католицизмѣ XIX в. является его соціальный аспекть. Вокругь лувенскаго университета группируется много учрежденій католической пропаганды и общественнаго воздъйствія: конгрегація св. Венсена де-Поля 1), занимающаяся благотворительностью и проповѣдью-многіе студенты работають въ ней; вечерняя школа для взрослыхъ, гдѣ учать студенты; общество св. Оомы Аквинтскаго, предназначенное распространять среди учащейся молодежи христіанскую нравственность и особенно целомудріе; конгрегація св. Дѣвы, заботящаяся особенно объ усердномъ соблюденій обрядовь католической церкви, устраивающая церковныя процессін и т. п. Наконецъ, среди этихъ учрежденій слёдуеть упомянуть общество для подготовки католическихъ миссіонеровъ въ бельгійскомъ Конго. Оно преслѣдуетъ цѣль бороться не только съ язычествомъ, но и съ рабствомъ въ Африкѣ; къ сожалѣнію, свѣдѣнія относительно режима, которому подвергаются туземцы Конго,

<sup>1)</sup> Т.-е. филіальное отдёленіе этой конгрегація, которая распространена по всему католическому міру.

заставляють нёсколько скептически смотрёть на результаты этой стороны его дёятельности.

Какъ совершается это сліяніе католическаго міросозерцанія съ наукой, выработать которое ставить себѣ цѣлью лувенскій университеть? Отвѣть на это мы можемъ отчасти найти въ многочисленныхъ отчетахъ о занятіяхъ въ семинаріяхъ, о засѣданіяхъ университетскихъ обществъ. Такъ, въ отчетѣ за 1901-1902 г. о философскомъ обществѣ мы встрѣчаемъ рефератъ доминиканца Мунинка, которой защищаеть старое доминиканское ученье <sup>1</sup>) объ отношении вторичной причины къ своему действію и о формь связи между Божественной первопричиной и этой вторичной причиной. Реферать характеризуется словами: «double fête de l'ésprit scientifique et philosophique». Другой референть посвятиль свое сообщение защить «конечныхъ причинъ» и «специфическихъ природъ», какъ формъ бытія. Пренія по поводу реферата переносять насъ къ временамъ спора между реалистами и номиналистами; впрочемъ, категоріи томистской философіи остаются для сочленовь общества путеводными руководящими нитями. Однако не надо думать, что ими исчерпывались занятія философскаго общества; мы встрёчаемь здёсь также обсуждение вопросовъ эмпирической психологии, эстетики (напр., интересный реферать о будущемъ бельгійской архитектуры-возможности возрожденія въ ней «ошвальнаго» стиля).

Въ секціи соціальной философіи отчеть сообщаеть о реферать по поводу «философіи радикализма»—естественно, реферать обличительнаго содержанія». «Излагая свой ученый этюдь, нашъ другь нашель достаточно сильныя и суровыя слова, чтобы заклеймить, какъ она этого заслуживаеть, эту утилитарную мораль, столь матеріалистичную и эгоистичную, несмотря на ея теоретическій альтруизмъ. Таковой она является, когда мы посмотримъ на человѣческую судьбу, на цѣль жизни съ христіанской точки зрѣнія. Развѣ мы здѣсь живемъ исключительно для наслажденія, а не для того, чтобы посвятить, отдать себя долгу? Должна ли быть у насъ единственная забота, подобно животнымъ, бѣжать отъ всякой непріятности, тщательно взвѣшивать въ точномъ балансѣ нашего эпикупейскаго самоуслажденія наши ничтожнѣйшія удовольствія, ничтожнѣйшія страданія? Или должны мы съ мужествомъ и достоинствомъ переносить самыя тяжелыя испытанія, благословляя Провидѣніе, со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Монашескіе ордепа, какъ извъстно, отличались не только своими моральными, но и отвлеченно-философскими воззръніями. Доминиканцы всегда держались ближе къ томизму, что отчасти объясняется принадлежностью Оомы къ этому ордену; наоборотъ, среди францисканцевъ пользовалась особымъ сочувствіемъ философія Дунса Скотуса.

здавшее въ его таинственной благости разныя страданія для разныхъ возрастовъ жизни». Реферать аббата Бальтазара о «соціализмѣ въ Австраліи и Новой Зеландіи» (по поводу извѣстной книги Метэна), какъ бы отмѣчаетъ и сопоставляетъ трезвую реалистическую доктрину австралійской рабочей партіи съ необузданными мечтами Вандервельде, Ансееле и другихъ представителей этой столь антипатичной для питомцевъ лувенскаго университета бельгійской партіи. Естественно, что реферать Поля Неута о кризисѣ марксизма доставилъ тоже живое удовольствіе присутствующимъ. «Мы съ радостью услышали, какъ данныя статистики безповоротно доказывають паденіе выводовь т. наз. «научнаго соціализма». Ни желѣзный законъ заработной платы, ни законъ капиталистической концентраціи не могли выдержать провѣрки, которой ихъ подвергло время. Опытъ ихъ разсбялъ, какъ вътеръ разсбиваеть облака, и К. Марксъ-отнынѣ лишь мертвый идолъ, съ котораго спала позолота и который на своемъ мнимомъ тронѣ теривливо ожидаеть забвенія». Жгучій вопрось о соціальныхъ послёдствіяхъ французскаго закона 1901 г. противъ конгрегацій разсматривался аббатомъ Домономъ, который взывалъ къ слушателямъ, могущимъ, по его словамъ, облегчить участь французскихъ изгнанниковъ, переселяющихся въ Бельгію; естественно, референтъ обрисоваль политику французскаго правительства въ самомъ отрицательномъ свъть.

Въ отчетѣ объ историческомъ семинаріи прежде всего останавливаеть большое число работь по исторіи догиъ и ересей. Часто здѣсь историческая критика переходить въ чисто-богословскую, напримѣръ, въ изслѣдованіи о томъ, «не впалъ ли св. Кириллъ, полемизируя съ несторіанами, въ противоположное заблужденіе». Въ семинаріи по средневѣковой исторіи много работь посвящено спору за инвеституру при Геприхѣ V-примѣнительно къ исторіи бельгійскаго епископата. Это-тема, которая даже съ точки зрѣнія послѣдовательно проведеннаго католическаго міросозерцанія отошла вполнѣ въ область исторія; однако и здѣсь вся отвѣтственность за смуты, по мнѣнію референтовъ, должна падать на «императорскую партію». Въ ихъ изложеніи выходить, что вормскій конкордать 1122 г., возстановившій «гармонію священства и имперіи» былъ результатомъ успѣха «православной» партіи. Сурово порицается «схизматическое» льежское духовенство, которое въ своемъ послании выступило противъ папы Пасхалиса, раздувающаго повсюду гражданскую войну. Вообще, мы всюду видимъ у референтовъ стремленіе не только объяснять и изслёдовать, но и оцёнивать. Торжество теократической идеи является для нихъ твмъ зиждущимъ началомъ

западно-европейской исторіи, которое освящаеть ея отдѣльные процессы. Впрочемъ, отчего считать подобное пониманіе болѣе противорѣчащимъ современному научному мышленію, чѣмъ ортодоксальнопротестантское или историко-націоналистическое, въ свѣтѣ которыхъ Григорій VII подлежить столь же суровому осужденію, какъ непокорные нѣмецкіе императоры въ глазахъ послѣдовательнаго католика.

Было бы ошибочно представлять себѣ это высшее католическое преподаваніе въ Лувенѣ, какъ исключительно и грубо тенденціозное. Многія отрасли естествознанія, по отзывамъ людей, относящихся вообще безъ всякихъ симпатій къ католическому университету, поставлены, напротивъ, довольно высоко (повидимому, особенно біологическая группа). И даже въ области наукъ гуманитарно-общественныхъ техническіе пріемы изслѣдованія признаны необходимыми орудіями научной работы, и въ преподаваніи имъ отведено видное мѣсто. Студентъ, захотѣвшій посвятить себя исторической подготовкѣ, унесеть изъ лувенскаго университета цѣнные навыки критики источниковъ, онъ достаточно будетъ вооруженъ, чтобы самому производить научную историческую работу.

Но высшее католическое преподавание береть новые методы, такъ сказать, лишь какъ технические приемы: пользование ими принадлежить лишь низшимъ областямъ человѣческаго мышленія. Это преподавание допускаеть критические приемы, но оно несочувственно относится къ критическому духу, какъ таковому; между темъ, лишь одухотворенные этими послѣдними, частные методы получають свою полную научную ценность. Если, такъ сказать, внёшность научной работы сходна, то внутренніе ся мотивы у послѣдовательнаго католическаго изслёдователя рёзко отличаются оть мотивовъ его свободомыслящаго собрата по области знанія. У перваго нѣть чувства, что научная разработка способна къ безконечному расширенію и углубленію; передъ его умственнымъ взоромъ ея поле всюду разграничено барьерами, и горизонть никогда не теряется изъ глаза. Его понимание науки по существу статическое; нътъ у него и стремленія оцёпить предёлы научной области съ высоты теоретикопознавательнаго принципа. Высшей инстанціей, опреділяющей права познанія, является все та же католическая догма; эта послёдняя вовсе не ставить себѣ границей ту непереходимую демаркаціонную линію, которую критическій анализъ проводить между наукой и религіей.

Такъ, уже въ силу этой догмы вѣрующій католикъ обязанъ отвергнуть кантовское ученье о времени и пространствѣ и эволюціонную теорію. Реставрація Оомы Аквинтскаго и есть попытка философски оправдать эту догму, но такое философское оправдание невольно превращается само въ часть догмы.

Вся сила современной научной работы лежить въ неограниченномъ правѣ свободнаго критическаго изслѣдованія, правѣ не руководиться апріорными принципами тамъ, гдѣ возможно опытное доказательство или умозаключение изъ него, правѣ скептицизма. Такого права безъ оговорокъ не допускаетъ католическое міросозерцаніе, не допущено оно и въ Лувенъ. И это совершенно понятно: такое допущение представляло бы рѣшительную психологическую невозможность. Сознаніе, что обладаешь абсолютной истиной, относительно которой невозможны никакія сомнѣнія, отнимаеть стимулъ постояннаго исканія, и нѣть ничего менье католическаго, чёмъ извёстный афоризмъ Лессинга объ истинё и стремлении къ ней. Воть почему, несмотря на блестящія матеріальныя условія, несмотря на высокое качество преподавания отдёльныхъ отраслей наукъ, лувенскій университеть не разрѣшаеть поставленной ему задачи: онъ не соединяеть католицизма и науки, онъ даеть людямъ, стоящимъ на незыблемо-католической почвѣ, извѣстные научные ресурсы; они представляють въ жизненной борьбѣ полную необходимость. Другой вопросъ: не являются ли и они разлагающимъ моментомъ для цѣльнаго католическаго міросозерцанія? Удержится ли долго барьеръ, отдѣляющій область, предоставленную свободному изслёдованію верующаго и область, гдё господствуеть догматическая обязательность? Этоть барьерь не оставался неподвижнымь, и сама католическая церковь, принимая различныя научныя истины, раньше ею отвергаемыя, допускала молчаливо его перемѣщеніе. Современная наука можеть ли быть мыслима внѣ признанія свободы критическаго изслёдованія? Эти вопросы часто поднимаются для католическаго сознанія, и обыкновенно ближайшимъ рѣшеніемъ бываеть отсрочка всякаго рѣшенія, извѣстное перемиріе науки и церкви. Въ предълахъ естественнаго предвидънія трудно ожидать, что это перемиріе станетъ миромъ, —пока и современная наука, и современная католическая церковь останутся тёмъ, чёмъ онё по существу и духу есть. Ръшение вопроса требуеть не частныхъ уступокъ, а пересмотра устоевъ міросозерцанія.

Іезуитскій колледжъ воспиталъ Вольтера, конгрегаціонная школа—Габріэля Тарда. Сколько «апостатовъ» вышло изъ лувенскаго университета? Ни одна статистика не дастъ намъ отвѣта на этотъ вопросъ. Мы можемъ сказать только одно: общественное мнѣніе католической Бельгіи пока довольно результатами преподаванія въ лувенскомъ университеть: онъ въ ея глазахъ оправдалъ возлагавшіяся на него надежды и сдъланныя затраты. Это сочувствіе даеть всю ту духовную поддержку (не говоря о матеріальной), которая является незамёнимой для «свободной школы» и которая открываеть ей возможность такъ часто побъждать бюрократическую государственную школу. Можно сказать, что лувенскій университеть не заставилъ католиковъ отказаться отъ ихъ лозунга-свободы преподаванія, а напротивъ, утвердилъ его въ ихъ глазахъ, какъ и въ глазахъ ихъ противниковъ утвердилъ ихъ увъренность, что «свобода преподаванія» еще отнюдь не означаеть «свободнаго преподаванія». Трудно однако оспаривать, что безъ перваго почти невозможно второе. Католицизму не разъ, помимо своей воли, въ извёстномъ противоръчіи со своими принципами приходилось защищать начала свободы. Онъ дёлалъ это въ интересахъ полновластія церкви, даже въ цёляхъ подавленія чуждаго ему духовнаго строя, и все - таки его борьба содвиствовала современному отдвленію сферъ церкви и

его борьба содъйствовала современному отдъленію сферъ церкви и государству, отдъленію, которое съ принципіально-католической точки зрѣнія является совершенно неправильнымъ. Нужды нѣть, что начала свободы преподаванія во Франціи и Бельгіи пока пошли только на пользу католицизму, что въ этихъ странахъ «свободная школа» стала синонимомъ школы, которой руководитъ конгрегація. Двусмысленность лозупга не подрываетъ значенія великаго высказаннаго въ немъ принципа, который такъ легко забывается въ пылу современной борьбы воинствующей церкви и «свѣтскаго духа» (esprit laïque).

С. Котляревскій.

Digitized by Google

### В. С. Печеринъ.

(IIpodosscenie) 1).

#### ٧I.

Печеринъ оставилъ Россію въ іюлѣ 1836 г.; отнынѣ наши свъдънія о немъ чрезвычайно скудны. Въ декабръ того же года Чижовъ-одинъ изъ его ближайшихъ друзей по Петербургу-получилъ отъ него письмо изъ Лугано: не открывая своихъ намъреній, Печеринъ «заклиналъ» прислать ему 500, въ крайнемъ случав хоть 200 руб. Вспоминая его рёчи за послёднее время, друзья догадывались, что онъ ръшилъ навсегда покинуть Россію; въ отвѣть на его нисьмо четверо изъ нихъ (Чижовъ, Гебгардть, Полѣновъ и Никитенко) послали ему 400 руб., по 100 руб. съ каждаго, для возвращенія въ Россію<sup>2</sup>) Какъ мы уже знаемъ, онъ не послѣдовалъ зову друзей: въ марть слѣдующаго, 1837-го, года уже изъ Брюсселя онъ пишетъ приведенное выше письмо къ графу Строгонову, гдѣ ясно намекаеть на свое рѣшеніе не возвращаться, и-очевидно, нѣсколько дней спустя-уже категорически сообщаеть объ этомъ Чижову, прибавляя, что не созданъ для того, чтобы учить греческому языку, что чувствуеть въ себѣ призваніе идти за своей звъздой, а эта звъзда ведетъ его въ Парижъ 3). Въ ноябрѣ онъ уже опять былъ въ Швейцаріи, именно въ Цюрихѣ, гдѣ къ новому году долженъ былъ получить гражданство 4). Натурализовавшись здёсь, онъ, можно думать, прожилъ въ Швейцаріи два ближайшихъ года; по крайней мъръ, въ августъ 1839 года Погодинъ, знавшій его въ Москвѣ, напалъ на его слѣдъ въ Бернѣ, гдъ Печеринъ, по его словамъ, незадолго до того содержалъ ка-

<sup>1) &</sup>quot;Научное Слово", 1904 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Инкитенко, Дневникъ 1, стр. 376-377, подъ 23 дек. 1836 г.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid. 386, подъ 3 апрѣля 1837 г.

<sup>4)</sup> Проф. Е. Бобровъ, Литер. и просеми. І, стр. 150 (изъ письма Грановскаго къ В. В. Григорьеву). Здёсь же см. и дальнёйшія указанія.

кую-то библіотечку; Погодинъ искалъ его по всей Европѣ, думая склонить къ возвращенію. Все это время Печеринъ вѣроятно очень бѣдствовалъ. Средствъ у него не было никакихъ; уже въ письмѣ къ Строгонову онъ писалъ, что обрекъ себя на безпріютную жизнь, нерѣдко грозящую голодной смертью; о томъ же свидѣтельствуютъ такіе факты, какъ заемъ у друзей и содержаніе библіотечки въ Бернѣ. Онъ перебивался, повидимому, главнымъ образомъ уроками, и притомъ нищенскими—за полфранка, какъ сообщаетъ Чижовъ<sup>1</sup>), а одно время, въ 1838 или 1839 году, если вѣрить слуху, который передаетъ въ своихъ воспоминаніяхъ Буслаевъ, жилъ учителемъ или гувернеромъ въ какой-то русской или иностранной семьѣ.

15 октября 1840 года по новому стилю, послѣ четырехлѣтняго скитанія по Европѣ, Печеринъ въ Saint-Trond, въ Бельгіи, вступилъ въ монашескій орденъ редемптористовъ, конечно незадолго передъ тѣмъ принявъ католичество.

## VII.

Намъ предстоитъ нелегкая психологическая задача — понять поступокъ Печерина, кажущійся на видъ чудовищнымъ и дикимъ. Какъ, проживъ до 33 лѣтъ въ полномъ равнодушіи ко всякой вѣрѣ, человѣкъ съ европейскимъ образованіемъ, богато одаренный для науки и поэзіи, съ отрочества проникнутый ненавистью ко всякому деспотизму, — какъ могъ онъ, во-первыхъ, съ жаромъ вдругъ предаться церкви и, во-вторыхъ, добровольно наложить на себя ярмо самой страшной тираніи, абсолютнѣе которой не существовало въ его время, — ярмо католическаго монашества? Не только мы, — и современники, знавшіе Печерина лично или по наслышкѣ, какъ Никитенко и Герценъ, были несказанно поражены, узнавъ, что онъ сталъ католическимъ монахомъ.

Изъ этого поступка прежде всего необходимо выдѣлить тотъ моментъ, который по самому существу своему не поддается объясненію: это фактъ пробужденія въ Печеринѣ религіознаго чувства. Искреннее обращеніе невѣрующаго къ вѣрѣ всегда есть тайна и чудо, и часто оно совершается въ душѣ человѣка, какъ чудо же, мгновенно. Такъ было и съ Печеринымъ. Катковъ однажды въ «Московскихъ Вѣдомостяхъ» (1863 г.) къ слову разсказалъ исторію его обращенія, и разсказъ этотъ, судя по совершенной точности остальныхъ свѣдѣній о Печеринѣ, заключающихся въ немъ<sup>2</sup>), за-

<sup>1)</sup> Русск. Стар. 1899 г. XI, стр. 367.

<sup>2)</sup> Напр., о профессорствѣ Печерина, о его дѣятельности въ 60-хъ годахъ и пр.

служиваеть полнаго довфрія. Катковъ передаеть, что обращеніе Печерина произошло въ Брюсселѣ подъ вліяніемъ одного случая, который глубоко его потрясъ. Будучи человѣкомъ безусловно невѣрующимъ, онъ однажды вошелъ въ католическую церковь, чтобы посмѣяться и покощунствовать, и затѣялъ богословскій споръ съ монахомъ-редемптористомъ; но монахъ разбилъ его доводы, поразилъ его несокрушимой твердостью своего убѣжденія и сумѣлъ пробудить въ молодомъ вольнодумцѣ религіозное чувство; результатомъ былъ переходъ Печерина въ католичество и вступленіе его въ орденъ редемптористовъ<sup>1</sup>). Таковъ внѣшній видъ чуда, случившагося съ Печеринымъ, и въ эту тайну мы не должны пытаться проникнуть.

Но если цвётокъ вёры расцвётаеть тайно, то почва, на которой онъ расцвётаеть, доступна изученію. Какъ бы внезапенъ ни былъ переломъ, какой совершился въ Печеринѣ, онъ немыслимъ безъ извёстной психической подготовки: нѣтъ сомнѣнія, что онъ явился лишь заключительнымъ актомъ нѣкотораго постепеннаго перерожденія душевныхъ силъ. Наша обязанность — прослѣдить этотъ процессъ перерожденія, представляющій собою — какъ всякій сложный душевный процесъ — нерасчленимую смѣсь элементовъ безсознательныхъ и сознательныхъ.

Три основныя черты характеризують міровоззрѣніе Печерина въ тоть моменть, когда онъ рѣшиль навсегда оставить Россію, и это суть: во-первыхъ, страстная мечта о возрожденіи человѣчества для новой, свободной, прекрасной жизни и фанатическая ненависть ко всякому деспотизму, какъ главной помѣхѣ къ осуществленію этого идеала; во-вторыхъ, проистекающая отсюда глубокая ненависть къ Россіи, и въ третьихъ, непоколебимая вѣра въ свое высокое предназначеніе, которая при такомъ направленіи ума превращалась въ увѣренность, что ему, Печерину, суждено сыграть руководящую роль въ великой борьбѣ, что именно онъ введетъ народы въ царство свободы и красоты. Всѣ эти три черты явственно выступаютъ уже въ приведенномъ выше письмѣ Печерина къ Строгонову. Еще болѣе ясное выраженіе нашли онѣ въ поэмѣ Печерина «Торжество смерти», написанной вѣроятно въ 1837 году<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Повидимому, на этотъ случай намекаетъ и Огаревъ, говоря объ обращения Печерина: "ентинее чудо столкнуло его живого въ гробъ" (предисловіе къ сборнику русск. запрещенныхъ стихотв., стр. LXXVIII).

<sup>2)</sup> Напечатана въ упомянутомъ выше сборнякѣ Огарева, стр. 308 — 331. Самъ Огаревъ относитъ ее къ 1837 или 1838 г., что вѣроятно и справедливо: указаніе нѣкоторыхъ рукописей, будто поэма написана "для февракьскаго праздника 1834 г.", приходится отвергнуть уже потому, что въ то время, т.-е. въ началѣ заграничной командировки, настроеніе Печерана несомнѣнно не было такимъ, какое проникаетъ

Къ сожалѣнію, мы не имѣемъ возможности ни привести ее здѣсь. ни даже изложить подробно; скажемъ лишь, что эта аллегорическая поэма, обнаруживающая мёстами сильный поэтическій таланть, въ первой части изображаетъ «разрушение древней столицы»---столицы «Поликрата Самосскаго»: мстя за столѣтнія обиды, Немезида велить морскимъ волнамъ затопить твердыню тираніи, и столица исчезаеть подъ водою при хорѣ народовъ, славословящихъ Немезиду; ее привѣтствують между прочимъ и «пять померкшихъ звѣздъ»... Вторая часть представляеть апоееозъ смерти: хоръ юныхъ народовъ поетъ гимнъ ей, какъ богу свободы, движенья, въчнаго преображенья, а на «древнихъ развалинахъ» стоить поэтъ, поющій свою предсмертную пѣснь; онъ поеть о томъ, что «вся жизнь его-одно желанье, несбывшійся надежды сонъ», что въ его груди давно рафеть свилая заря Россіи; его кровь смоеть ся грихи, его смерть — залогъ ся обновленія; онъ умирасть, но въ урочный день, «въ день славы», онъ прольется на Россію благодатной силой...

По этой бѣдной передачѣ читатель, конечно, не сумѣеть оцѣнить того пламеннаго чувства, которымъ проникнута поэма Печерина: жгучую боль за попранныя свободу и достоинство человѣка, сладострастіе мести, упоеніе собственной мукой. Въ итогѣ поэма выражаеть вполнѣ опредѣленную мысль и столь же опредѣленное чувство: Печеринъ твердо вѣрить, что деспотизмъ въ мірѣ долженъ рухнуть и уступить мѣсто свободѣ; Россія осуждена безповоротно; свой долгъ въ отношеніи къ ней поэтъ видить въ томъ, чтобы содѣйствовать торжеству общечеловѣческой идеи: только этимъ путемъ онъ можетъ ускорить и обновленіе своей родины. Какова она сейчасъ — она должна сгинуть вся: вмѣстѣ съ Поликратомъ тонеть, хотя и проклиная его, весь народъ. Воть четверостишіе, подлинникъ котораго, относящійся, безъ сомнѣнія, къ этому же времени, мы нашли среди бумагъ Печерина:

> Какъ сладостно отчизну ненавидъть! И жадно ждать ея уничтоженья! И въ разрушении отчизны видъть Всемірнаго денницу возрожденья!

поэму. Притомъ, въ подстрочномъ примѣчанія къ послѣдней Печеринъ говорить, что приводниую имъ здѣсь легенду о графинѣ Турнъ ему разсказывалъ содержатель гостинницы въ Тешенѣ; но, уѣхавъ изъ Петербурга въ іюлѣ 1833 года, Печеринъ никакъ не могъ совершить поѣздки по Богеміи ранѣе лѣта слѣдующаго или даже 1835 года. Проф. Бобровъ (*Литер. и просеъщ.* IV, стр. 289) справедливо указываеть, что въ основаніи печеринской поэмы лежитъ довольно распространенное въ 30-хъ годахъ предсказаніе, что Петербургъ будетъ когда-инбудь поглощенъ моремъ; укажемъ, что въ томъ же сборникѣ Огарева помѣщено анонимное стихотвореніе на эту тему-"Подводный городъ", стр. 224-226. Въ этихъ словахъ — резюме «Торжества смерти» и цѣлое міровоззрѣніе. Что долженъ былъ пережить человѣкъ, чтобы быть въ состояніи написать такіе страшные четыре стиха! и что должно было пережить поколѣніе, изъ котораго онъ вышелъ! Въ этихъ строкахъ лежитъ ключъ къ пониманію Чаадаева и цѣлой полосы нашего умственнаго развитія.

Тридцать лёть спустя Печеринъ, обманутый кругомъ и уже не монахъ, а просто католическій священникъ, тихо жилъ въ Дублинѣ при больницѣ, утѣшая страждущихъ, напутствуя умирающихъ и наполняя свой досугъ чтеніемъ, изученіемъ арабскаго языка, копированіемъ еврейской Библіи. Тогда снова вернулась къ нему муза, подруга его юношескихъ лѣтъ; въ этихъ немногихъ стихотвореніяхъ онъ говоритъ все только о себѣ — о себѣ и о «незримой красотѣ», служенію которой была посвящена его жизнь, — и въ одномъ изъ нихъ онъ самъ разсказалъ, какіе замыслы одушевляли его въ то время, когда онъ рѣшалъ навсегда разстаться съ Россіей. Это стихотворение озаглавлено: «Иронія судьбы», и пом'вчено: Miltown park, 29-го сентября 1868 г. 1). Онъ говорить здёсь о томъ, что мечты его гордой юности расплылись, какъ дымъ. Можетъ быть, родина чего-то ждала отъ него: въдь надъ его головой сіяла утренняя звѣзда; но его день затмила черная туча. И онъ продолжаеть такъ:

> Чья жъ вина? Вина ль Россін? Кто же станеть мать винить! Не хотълъ я гордой выи Передъ матерью склонить! Нътъ! средь празднаго покоя Я не могъ евнухомъ жить: Мнв хотвлось подъ грозою Новый следъ себе пробить. "Вотъ онъ, рыцарь благородный! Несравненный Донъ-Кихотъ! Онъ поэтъ! онъ вождь народный! Онъ отечество спасеть! "Всв венцы ему готовы И науки, и любви. О гряди жъ! и жизнью новой Ветхій міръ нашъ обнови!"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ 1885 году въ библіотеку моск. университета чрезъ русскаго генер. консула въ Лондонѣ неизвѣстно отъ кого поступило нѣсколько ящиковъ съ книгами В. С. Печерина. Вмѣстѣ съ книгами получена была и папка, въ которой оказалось нѣсколько рукописныхъ, доселѣ не напечатанныхъ стихотвореній Печерина и разныя другія бумаги, е которыхъ рѣчь будетъ ниже. За любезное сообщеніе этихъ цѣнныхъ матеріаловъ приношу глубокую благодарностъ г. библіотекарю моск. университета Д. Д. Языкову.

Мефистофель громкимъ смѣхомъ Оглашаетъ сводъ небесъ: "Рыцарь! върь своимъ доспъхамъ! Время настаеть чудесь! "Видишь? исполинъ ужасный! Оть него избавь ты свъть! Зазвучить изъ усть прекрасныхъ Сладостный теб'в прив'тть. "Узниковъ разбей оковы, Правду всюду воцари, Твердою рукой основы Новыхъ царствій положи! "Ветхая система міра Ужъ отъ дряхлости падеть; Вспрянь, поэть, и твоя лира Новый міръ для насъ найдеть!"

Это — не поэтическая гипербола; мы видёли, то же самое онъ писалъ Строгонову, извёщая его о своемъ рёшеніи остаться за границей: имъ владёетъ слёпое, непоколебимое, фанатическое убъжденіе (онъ не писалъ—какое, но мы знаемъ это), и онъ носитъ въ сердцё глубокое предчувствіе своей великой судьбы; настало время чудесъ, и чудо свершится чрезъ него — тому залогъ сёмена великихъ идей, брошенныя Провидёніемъ въ его душу.

Эти великія идеи дъйствительно были лучезарны и возвышенны. Ихъ исходной точкой была торжественная въра въ человъка, въ его божественную красоту и высокое призвание. Въ мір'я есть одно достойное вниманія, и это человъкъ. Когда Печерину приходится говорить объ археологіи, онъ не въ силахъ сдержать своего лиризма. Открывать въ вещественныхъ остаткахъ древности слѣды древнихъ идейвоть важная задача археологіи, воть благородная цёль, къ которой она стремится. «Мы по какому-то невольному, непобѣдимому влеченію углубляемся въ эти темныя времена отдаленной древности: эти изслѣдованія имѣютъ для насъ особенную прелесть — почему? потому что на каждомъ шагу мы встрѣчаемъ то, что всего болѣе насъ занимаетъ — человѣка. И сіе благородное стремленіе не есть тщеславное себялюбіе, нѣтъ! это нохвальная гордость ума, который жадно ищеть самого себя въ остаткахъ угасшихъ поколѣній и вездѣ, гдѣ только возможно ихъ проявленіе; который хочетъ возсоздать свои собственныя лётописи и доказать, что онъ постоянно пребылъ въренъ себъ самому и божеству, наложившему на него печать своего величія»<sup>1</sup>). Эти слова о божественной печати на чель

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Энциклопедич. сдоварь Плюшара, т. III, Спб. 1835 (ценз. пом. 1 дек. 1835 г.), стр. 251—255, ст. Археологія за подписью: В. С. Печеринъ.

человѣка Печеринъ повторяетъ спустя два года въ письмѣ къ Строгонову. Никакая красота въ мірѣ не можетъ насытить его души, кромѣ красоты человѣка, достойнаго этого имени; когда въ Неаполѣ Солнце, указывая ему на царственную красу волнъ, призываетъ его воспѣть величіе естества, поэтъ отвѣчаетъ:

> Океанъ блеститъ отъ вѣка Тою же красой: Скучно! дай мнѣ человѣка Съ бурною душой <sup>1</sup>)!

На этой почвё сложилась жизненная мечта Печерина: это была мечта объ осуществленіи потенціальной красоты человѣка, о водвореніи на землё царства разума, справедливости, радости и изящества, — та самая мечта о «гармоніи», которая во всё времена жгла сердце художниковъ и учителей человѣчества, то неутолимое «желаніе лучшаго міра», о которомъ, вслѣдъ за Шиллеромъ, пѣлъ Печеринъ уже въ юношескіе годы. Мы видѣли, что изъ этой всеобъемлющей идеи въ умѣ Печерина рано выдѣлилась и стала на первое мѣсто болѣе узкая и болѣе опредѣленная мечта — объ освобожденіи человѣчества отъ деспотизма; но она никогда не застила ему того юношескаго идеала. Выходя на подвигъ, онъ собирался не только разбить оковы узниковъ, но и воцарить всюду правду, и еще много лѣтъ спустя онъ упорно свидѣтельствовалъ: «За небесныя мечтанія я земную жизнь отдалъ...»

## VIΠ.

Съ такими-то мыслями и стремленіями явился Печеринъ въ западную Европу. Мы, post factum, заранѣе видимъ, что онъ былъ вдвойнѣ обреченъ року за свое двойное безуміе: онъ вѣрилъ, что чудо близко и что оно свершится чрезъ него. Можетъ быть, онъ и самъ въ глубинѣ души предвидѣлъ это, и все-таки онъ пошелъ туда, куда посылалъ его «грозный голосъ его Бога», съ полнымъ сознаніемъ отрекшись отъ всего, за что такъ цѣпко держатся люди: отъ обезпеченнаго куска хлѣба, опредѣленнаго общественнаго положенія, родины, родныхъ и друзей. Его отецъ и мать были

Отрыски изъ путешествій доктора Фуссіэнира, Моск. Набл. 1835 г., ч. V, стр. 362. Эта статья, подписанная иниціаломъ П..., несомитино принадлежить перу Печерина: въ нее вставлены два стихотв., несомитино принадлежащія ему, именно 1) пісня о графині Туриъ, перенесенная имъ потомъ въ "Торжество смерти", и 2) "Римскіе вечера на Monte Pincio", подлинную рукопись котораго мы нашли среди бумагь Печерина.

живы (они на много лѣтъ пережили и его переходъ въ католичество), а онъ былъ единственный сынъ.

Онъ кажется намъ безумцемъ со своими двумя върами; но въ ту эпоху на Западѣ было много такихъ, какъ онъ. Это было удивительное время. Раціоналистическая философія XVIII вѣка разрушила всё старыя вёрованія и объявила абсурдомъ всякое метафизическое искание; но потребность обобщающаго принципа не могла быть истреблена въ людяхъ, и когда разсвялся угаръ великой революци, мыслящая часть общества увидёла себя въ пустынё безъ вожатая. Глубокая меланхолія овладёла первыми поколёніями XIX вѣка; они задыхались въ атмосферѣ матеріалистическихъ абстракцій, лишенныхъ объединяющаго начала и отрицавшихъ права сердца: «что дѣлать и что любить среди непостоянства принциповъ»--этоть вопросъ терзалъ лучшіе умы. И вотъ постепенно обнаруживается глубокая реакція противь философіи просвѣшенія-противъ критики въ пользу догмата, противъ сенсуализма въ пользу идеализма: приблизительно съ 1820 года европейскимъ обществомъ овладѣваеть страстная жажда цѣльнаго идеалистическаго міровоззрвнія. А съ этимъ теченіемъ, взаимно оплодотворяя другь друга, слилось другое: обусловленное естественнымъ ходомъ соціальноэкономическаго развитія возникновеніе соціальнаго вопроса. Эти два теченія и опредѣлили характеръ эпохи: она стала эпохою вѣры и утопій. Что для насъ особенно важно отмѣтить, это-ея глубокоидеалистическое направление. То была заря европейскаго соціализма, и здѣсь, въ своей первой стадіи, онъ выступалъ въ неразрывной связи съ высшими проблемами человъческаго духа, - черта, уже совершенно чуждая научно-практическому соціализму Прудона, Лассаля и Маркса. Таковъ былъ духъ времени; вспомнимъ, что въ эту эпоху даже чисто-политическія движенія выступали подъ религіознымъ знаменемъ, — вспомнимъ Маццини и «молодую Италію» съ ихъ лозунгомъ: «Богъ и народъ».

Исторія не знаеть другого періода, когда въ столь короткій промежутокъ времени было бы создано такое большое количество столь универсальныхъ и столь догматическихъ ученій и когда бы эти ученія воспринимались съ большимъ энтузіазмомъ и болѣе слѣпой вѣрою. Оуэномъ въ Англіи и Сенъ-Симономъ во Франціи начинается длинный рядъ великихъ и малыхъ идеологовъ, изъ которыхъ каждый выступалъ съ законченной системой, содержавшей категорическіе отвѣты на всѣ жгучіе вопросы — отъ религіозныхъ до экономическихъ, и всѣ они имѣли задачей исцѣлить язвы человѣчества, всѣ были твердо увѣрены, что наступилъ часъ, когда рай долженъ водвориться на землѣ. И такъ сильны были въ обществѣ потребность вёры и чувство уродливости соціальнаго строя, что, какъ бы наивна ни была утопія — она находила фанатическихъ сторонниковъ, энтузіазмъ которыхъ намъ кажется часто дикимъ и непонятнымъ, какъ бредъ умалишеннаго.

Печеринъ попалъ за границу въ самый разгаръ этой идейной оргіи. Нѣсколько хронологическихъ указаній могуть дать представленіе о характерь пятильтія 1836—1839 гг. Въ 1832 году распалась сенъ-симоновская школа; на смёну ей явился фурьеризмъ; въ 1836 году его апостолъ, Консидеранъ, издалъ свою «Destinée sociale», и въ этомъ же году начала выходить «La Phalange»; въ 1838 году вышелъ «Essai sur l'Egalité» Пьера Леру, въ 1840 году выйдеть книга Кабэ, уже давно проповёдовавшаго свои «икарійскія» идеи. Въ это же самое время энергично возобновляютъ свою дѣятельность коммунисты, широкой пропагандой возбуждающие возстаніе 1839 года, и въ лицѣ Лун Блана впервые формулируетъ свои требованія соціализмъ, вскорѣ находящій себѣ болѣе мощнаго глашатая въ Прудонъ (Qu'est-ce que la Proprieté-1840 г.). Всюдуи не въ одной только Франци-сотни явныхъ и тайныхъ обществъ готовились приступить къ немедленному осуществленію каждое своего евангелія; безчисленные журналы, брошюры, летучіе листки съ пламеннымъ энтузіазмомъ пропагандировали идеи соціальнаго обновленія, и тысячи, можеть быть десятки тысячь людей въ экстазв протягивали руки навстричу восходящему солнцу всемірнаго равенства, свободы, благоденствія. И всё эти реформаторы и ихъ послёдователи были твердо убъждены въ своей трезвости, въ совершенной практичности и осуществимости своихъ утопій: Фурье до самой смерти (1837 г.) ежедневно въ полдень ждалъ въ своей квартиръ милліонера, который далъ бы ему средства для осуществленія его системы; Кабэ ѣдетъ въ Иллинойсъ устраивать икарійскую республику, фурьеристы создають фаланстерь въ Техасв и т. п.

На этомъ фонѣ Печеринъ перестаетъ казаться безумцемъ, какимъ онъ непремѣнно долженъ былъ представляться своимъ русскимъ знакомымъ — Погодину или Никитенкѣ. Здѣсь такихъ, какъ онъ, было много, — вѣрившихъ, что настало время чудесъ.

На первыхъ порахъ это должно было окрылить его. Въ этой атмосферѣ, насыщенной утопическими идеями, его вѣра въ близкое обновленіе жизни должна была превратиться въ увѣренность: то, о чемъ онъ только мечталъ, здѣсь на всѣхъ перекресткахъ провозглашалось умнѣйшими, талантливѣйшими, лучшими людьми, какъ историческій законъ, какъ неизбѣжная, безусловно осуществимая формула, и онъ воочію могъ видѣть, какъ люди переходятъ отъ мечтаній къ дѣлу, въ подробностяхъ обсуждають планъ новой веси и то тамъ, то сямъ подъ руководствомъ все обдумавшихъ зодчихъуже приступаютъ къ ея созиданію.

Естественно, что онъ долженъ былъ примкнуть къ одной изъ группъ, занятыхъ этимъ дѣломъ, ибо какъ иначе могъ онъ надѣяться увидѣть исполненной свою мечту о лучшемъ мірѣ—онъ, бѣдный, одинокій и неизвѣстный? Мы видѣли, «его звѣзда вела его въ Парижъ», въ главную лабораторію утопическихъ плановъ и предпріятій, а И. С. Аксаковъ прямо говоритъ, что по отъѣздѣ за границу Печеринъ вначалѣ «увлекся крайними теоріями европейскихъ революціонеровъ»<sup>1</sup>); но мы должны были бы съ увѣренностью предположить это и безъ прямыхъ свидѣтельствъ.

Къ какой группѣ (или, что вѣроятнѣе, къ какимъ группамъ поперемѣнно) примкнулъ Печеринъ, какую роль игралъ онъ здѣсь и какие горькие уроки вынесъ изъ этого опыта, --- намъ ничего неизвѣстно. Но наиболѣе существенные итоги нетрудно вывести а priori; это-прежде всего разочарованіе въ скорой осуществимости идеала и сознание, что осуществить его твми средствами, къ какимъ прибъгали утописты, невозможно: громада оказывалась слишкомъ косной, чтобы можно было передвинуть ее къ высшей цъли бытія пламенными воззваніями, устройствомъ фаланстера или даже революціей. Сюда присоединялось еще, быть можеть, разочарованіе въ самихъ учителяхъ и апостолахъ обновленія, въ тѣхъ людяхъ, съ которыми онъ думалъ заодно потрудиться во славу своего Бога; ихъ слабость, суетность, склонность къ патетической фразѣ и местничеству должны были глубоко оскорбить его, --- не даромъ онъ подъстарость такъ презиралъ французскій характеръ. Этого мало: обманута была еще другая мечта Печерина, и эта рана жгла, можетъбыть, всего больнье. Онъ явился на Западъ съ непоколебимой върой въ свое исключительное призвание: это она долженъ былъ указать народамъ путь къ всемірному счастію, и его ждала безсмертная слава въ вѣкахъ. Прошли четыре года-что же онъ видѣлъ теперь, оглядываясь на пройденный путь? Онъ не только не обновилъ міра и тёмъ терялъ права на безсмертіе, но онъ видёлъ вокругъ себя немалое число людей, въ такой же мъръ, какъ онъ, считавшихъ себя исключительно избранными на дѣло обновленія жизни, такъ что оказывалось, что одни не желають признать его пророкомъ потому, что равнодушны ко всякимъ вообще великимъ идеямъ, другіе потому, что сами, подобно ему, чувствують въ себѣ сѣмена великихъ идей, сознаютъ себя пророками.

Положительный Чижовъ, посѣтившій Печерина въ монастырѣ

<sup>1)</sup> День 1865 г., № 29.

редемптористовъ въ августѣ 1842 года, такъ съ его словъ, но въ отвратительномъ ироническомъ тонв изображалъ итогъ его, четырехлѣтней заграничной жизни до момента обращенія въ католичество <sup>1</sup>): «Обстоятельства и самолюбіе воспитали въ немъ страсть къ дѣятельности. За нею онъ бросался всюду, и не справляясь съ своими силами, поднимая на плечи тяжести, налагаемыя не убъжденіемъ, а безпредѣльно высокимъ понятіемъ о себѣ и низкимъо людяхъ, онъ падалъ подъ пими на каждомъ шагу. Разумѣется, по общему порядку вещей, везд' виноваты были люди, одни за то, что при его появлении не подняли знамя свободы и не провозгласили его своимъ диктаторомъ, другіе за то, что при первомъ его словѣ не сдѣлали его представителемъ европейской учености и не разослали объявленія по всему міру, какъ о Пикѣ Мирандолійскомъ, а преспокойно заставили учить за <sup>1</sup>/1 франка, и то снисходя къ его бѣдности. Сквернавцы люди цѣнятъ только то, что приносить имъ существенную, правственную или физическую пользу, и не върять на слово».

И воть онъ стоялъ среди чуждой ему жизни, какъ прежде нищій, неизвістный и одинокій, и уже безъ тіхъ надеждъ, которыя одушевляли его въ минуту разставанія съ Россіей. При обычныхъ условіяхъ ему оставался теперь одинъ выходъ: явно или за ширмой науки примириться съ существующимъ строемъ жизни, какъ это сділало большинство его сверстниковъ на Западъ. Но мечта о «новомъ мірів»—мы увидимъ это дальше— продолжала упорно владіть имъ; онъ вынесъ ее невредимой изъ кораблекрушенія всіхъ надеждъ и теперь, какъ раньше, могъ жить только въ непрестанной борьбъ за ея осуществленіе. Всѣ испробованныя оружія оказались непригодными для борьбы; въ эту минуту его окликнула католическая церковь и протянула ему на побъду свое оружіе—кресть.

# IX.

Тридцатые годы были эпохой блестящаго возрожденія католической церкви на Западѣ, внѣшняго и внутренняго. Этому возрожденію способствовали разнообразныя причины, но главною было то настроеніе умовъ, о которомъ мы говорили выше: та самая волна, которая выбросила на поверхность такое большое количество соціальныхъ утопій, подняла на небывалую высоту и старый католицизмъ. Люди алкали вѣры, притомъ такой, которая обѣщала

<sup>1)</sup> Письмо къ Никитенкѣ отъ 29 авг. 1842 г., Русск. Стар. 1899, XI, стр. 367.

бы обновленіе жизни: развѣ не таково ученіе Христа? А вмѣстѣ съ твиъ и самый католицизмъ обновился въ духв времени: съ одной стороны, онъ перешагнулъ пропасть, отдѣлявшую его отъ образованнаго общества, во всеуслышание заявивъ страстный интересъ къ наиболье жизненнымъ вопросамъ, какіе волновали это общество, и взявъ подъ свою защиту многія изъ его наиболѣе прогрессивныхъ требованій; онъ протягивалъ руку наукъ, онъ требовалъ свободы совъсти, слова, ассоціацій и преподаванія, наконецъ въ лицъ Ламеннэ онъ освящалъ соціализмъ, и о чемъ бы онъ ни говориль, его языкь быль свётскій и просвёшенный, чуждый обскурантизма и схоластики. Съ другой стороны, онъ заявлялъ притязание уже не только на руководство одной, специальной областью личной и общественной жизни: онъ властно требоваль подчиненія себѣ всей соціальной жизни съ ея жгучими вопросами и противорѣчіями, потому что только онъ изъ своего незыблемаго, божественнаго принципа въ состоянии ръшить эти вопросы и тъмъ спасти человѣчество отъ конечной гибели.

Именно это притязание, опиравшееся на авторитетъ Христа и на тысячелётнее славное прошлое католицизма, составляло главную силу католической пропаганды; именно оно привело тогда въ церковь столько искреннихъ и образованныхъ людей и собирало сливки парижскаго общества въ двѣ и три тысячи человѣкъ на проповѣди Лакордера, Равиньона и Дюпанлу. Умный и просвещенный наблюдатель, Брольи, такъ объяснялъ поразительный успѣхъ проповѣдей, которыя читаль Лакордерь въ 1835 году въ Nôtre-Dame: «Французы пользовались полною свободой и полнымъ покоемъ, а (между тёмъ) чувствовалась тревога за собственные интересы, воображение было болѣзненно настроено. Благородные инстинкты, стремленія къ бевконечности, отъ которыхъ не можетъ освободиться ни одна человѣческая душа, не знали, на что опереться при разложеніи общественныхъ върований. Именно эти чувства привлекали къ подножію казедры, съ которой говорилъ Лакордеръ, большую часть приходившихъ его слушать и поднимавшихъ на него свои глаза съ смутной надеждой облегчения. Этотъ священникъ былъ сынъ новаго въка, и онъ по общему впечатлѣнію еще любилъ этотъ вѣкъ. Онъ раздѣлялъ иллюзіи времени, пойметь ли онъ его страданія? Сумбеть ли онъ назвать, сумбеть ли онъ излечить неизвъстное зло? Лакордеръ думалъ, что онъ можетъ, и хотълъ сдълать попытку; въ этомъ была сила и привлекательность его проповѣдей. Въ его глазахъ болѣзнь имѣла свое имя и свою причину, которую онъ опредиляль въ двухъ словахъ: старое общество погибло, такъ какъ оно изгнало Бога: новое страдаетъ, такъ какъ Богъ не-

- ---

достаточно вошелъ въ него. Средство одно-ввести Бога въ это новое общество»<sup>1</sup>).

Этоть самый Лакордеръ, ставшій однимъ изъ столповъ правовърнаго католицизма, въ молодости былъ адвокатомъ и держался тогда вполнѣ раціоналистическихъ идей; позднѣе онъ самъ свидьтельствоваль, что быль приведень кь въръ своими общественными убъжденіями: онъ созналъ, что только христіанская религія можеть привести общество къ совершенству. Драгоденное для насъ показаніе: воть мость, которымъ католицизмъ соединялся съ соціальными утопіями эпохи, по которому прошли въ церковь Бюшэ и столько другихъ провозвёстниковъ соціальнаго обновленія. Церковь **у выхода встрёчала каждаго отчаявшагося мечтателя и говорила** ему: твоя мечта о лучшемъ мірь-мое доло; ты убъдился, что человѣческими средствами ее осуществить невозможно, я же обладаю небеснымъ оружіемъ; войди и попробуй! И они входили толпами, такъ что, напримъръ, о сен-симонизмъ Свъчина справедливо могла сказать, что онъ сталъ какъ бы резервуаромъ, откуда Господь беретъ своихъ избранниковъ.

Чтобы представить наглядную картину того душевнаго процесса, который превращалъ утописта въ вѣрующаго католика, я разскажу вкратцѣ исторію обращенія основателя духовнаго ордена ресуррекціонистовъ, Богдана Яньскаго<sup>2</sup>).

На два года старше Печерина, питомецъ варшавскаго университета, онъ въ 1827 году, подобно Печерину, былъ посланъ за границу для приготовленія къ университетской каеедрѣ. Въ Парижѣ онъ познакомился съ сен-симонизмомъ, отдался ему со страстью и быстро занялъ видное мѣсто въ сен-симонистской іерархіи, такъ что въ 1830 году былъ отправленъ съ важнымъ порученіемъ въ Англію—для переговоровъ съ Р. Оуэпомъ. Онъ былъ въ это время человѣкомъ безусловно невѣрующимъ.

Въ Лондонѣ созрѣло въ немъ рѣшеніе отдать свою жизнь дѣлу обновленія міра. «Миръ прошлому, — писалъ онъ въ дневникѣ, покидаю васъ навсегда, мои прежнія мечты, кумиры моей минувшей молодости. Не для меня ученые титулы п слава на родинѣ, не для меня веселье въ кругу гулякъ, поцѣлуй блудницы, свѣтскія забавы, приманки роскоши. Мертвые храмы людей уже слишкомъ тѣсны для меня. Хочу жить въ сеятилищѣ великаго Бога, и въ

<sup>1)</sup> Цитир. по: С. А. Котляревский, Ламения. М. 1904, стр. 364.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Его біографія и общирныя выдержки изъ дневника и писемъ—въ *Historya* sgromadzenia Zmartwychwstania Pánskiego Павла Смоликовскаго, т. І, Краковъ, 1892. Года два назадъ краткую біографію Яньскаго далъ проф. А. А. Кочубинскій въ своихъ матеріалахъ для біографіи Гоголя въ *Висти. Евр.* 

него, въ этотъ всеобъемлющій храмъ, я долженъ призвать все человѣчество». Онъ съ юныхъ лѣтъ считалъ себя избранникомъ и твердо вѣрилъ въ свою исключительную миссію и свое могущественное вліяніе на людей.

Тотчась затьмъ его мысль принимаеть следующее направление (передаю приблизительно слова его дневника): я ношу въ себъ великое единство, полное познание котораго осчастливить родъ человѣческій; человѣчество страдаеть, оно ждеть оть меня спасенія, значить всѣ мои помыслы должны быть обращены на это дѣло, я долженъ быть силенъ и полонъ энергіи. Откуда же во мнѣ эти припадки слабости и апатіи, это мятеніе духа и разладъ между дѣломъ и сознаніемъ? Развѣ недостаточно простого обращенія мыслью къ моему Богу, Богу будущаго, одного воспоминанія о моей миссіи, чтобы успоконть мой духъ, упорядочить и осмыслить мою жизнь? Мой первый долгъ-внести единство и гармонію въ мою ежедневную жизнь, такъ, чтобы каждое мое чувство, каждая мысль и поступокъ являлись точной манифестаціей моего органическаго чувства. Я долженъ искоренить всѣ злыя наклонности и предразсудки, порожденные во мнѣ моимъ прошлымъ, долженъ страшиться мыслей и действій, не проникнутыхъ моей верою, долженъ быть въ каждую минуту весь живой, весь религіозный.

Но какъ трудна была эта задача! Яньскій дёлаетъ героическія усилія, многократно заранѣе опредѣляетъ свое поведеніе на нѣсколько дней впередъ, и каждый разъ потомъ съ отчаяніемъ убѣждается, что уже въ тотъ самый день суетностью, равнодушіемъ или какимъ-нибудь другимъ «антирелигіознымъ» актомъ погрѣшилъ противъ своего Бога. Эта безпрестанная смѣна подъемовъ и паденій, экстаза и безнадежности изнуряетъ его до крайней степени.

Въ такомъ состояніи онъ въ началѣ 1831 года возвращается въ Парижъ, въ сен-симонистскую «фамилію». Съ братьями сенсимонистами онъ не говоритъ о своихъ мукахъ: «Неслыханныя страданія! и ни передъ кѣмъ я не могу открыть своего сердца!» Въ это время разыгривалось польское возстаніе, и его печальный исходъ вызвалъ переворотъ въ Яньскомъ: онъ упрекаетъ себя за равнодушіе къ родинѣ и рѣшаетъ обратиться къ дѣятельности между поляками-эмигрантами. Всѣ его помыслы по-прежнему принадлежатъ человѣчеству, которое ему предназначено ввести въ храмъ великаго Бога, но онъ рѣшаетъ, что, дѣйствуя на родной почвѣ, среди поляковъ, онъ быстрѣе приблизится къ цѣли. А на первомъ планѣ—все та же мысль о собственномъ исправленіи, о полномъ сліяніи со своимъ Богомъ.

Онъ выходить изъ сен-симонистской фамиліи, гдѣ какъ разъ

Digitized by Google

въ это время совершался знаменитый расколь; свое состояніе въ этоть періодъ онъ опредѣляетъ словами: безсиліе, граничащее съ моральной смертью. «Расколъ между вождями сен-симонизма, пишетъ онъ въ концѣ 1832 г., — окончательно показалъ мнѣ всю суетность моихъ убѣжденій и вмѣстѣ повертъ меня въ неописуемую слабость и апатію. Мнѣ казалось, что всякая увѣренность, всякая сила, всякая воля совершенно отняты у меня. Уже годъ, какъ я пересталъ быть сен-симонистомъ, а я еще едва могу собрать мысли и найти въ себѣ достаточно силъ, чтобы имѣть отвагу жить снова».

Онъ давно былъ близокъ съ Мицкевичемъ, вмѣстѣ съ которымъ издавалъ Пилигрима, и чрезъ него съ Монталамберомъ и Лакордеромъ; подъ ихъ вліяніемъ онъ начинаетъ теперь склоняться къ католицизму, читаетъ Ламеннэ, Жербэ, Рорбашера и мечтаетъ о какомъ-то новомъ христіанствѣ, о сліяніи стараго католицизма съ соціальной утопіей. Онъ созналъ, что только любовь можетъ обновить міръ: любовь не заблуждается; любовь живетъ вѣрой и свободой, а человѣкъ— любовью къ Богу и ближнему; надъ вѣрой и свободой не властны никакія превратности. Въ августѣ 1832 года онъ пишетъ въ дневникѣ: «Много въ умѣ доводовъ за обращеніе къ католицизму; съ его развитіемъ придетъ свобода. Долгія размышленія и колебанія. Возвращаюсь мыслью къ моей теоріи, родственной идеямъ отчасти Ламеннэ, отчасти Бюшэ, отчасти Леру. Почему же не оставляетъ меня смятеніе? Потому что я не знаю, что долженъ дѣлать, что нѣть».

Еще цълыхъ два года продолжались эти колебанія; онъ то снова поддавался вліянію прежнихъ единомышленниковъ, то готовъ былъ сдаться на увѣщанія Мицкевича, но убѣжденія не было. Такъ какъ онъ не былъ замѣшанъ въ возстании, то правительство продолжало звать его въ Варшаву, предлагая ему выгодныя мѣста; но онъ рѣшилъ не возвращаться въ Польшу, пока она не будетъ свободна. Все время онъ терпълъ крайнюю нужду, живя уроками языковъ, которые зналъ хорошо. Мысль о собственномъ несовершенствѣ по-прежнему терзала его больше всего, и постепенно для него выясняется основная причина его безсилія. Въ февраль 1834 г. онъ пишетъ: «Почему моя жизнь до сихъ поръ представляетъ собою рядъ заблужденій, преступленій и слабостей, приводящихъ къ немощи и ничтожеству? Потому что не было отреченія отъ себя ради стремленія къ правдѣ, къ благу другихъ и совершенству. Это пришло мнѣ на мысль вчера, при чтеніи Сень-Мартена. Благодареніе Богу, благодарепіе честному Сенъ-Мартену. Я всегда имѣлъ въ виду мнѣніе людей, собственную славу и возвышеніе между ними, словомъ — собственную утѣху. Вотъ два года, какъ я ношусь

съ мыслью написать что-нибудь полезное для моихъ соотечественниковъ. Ахъ, чувствую великую потребность въ апостольствѣ истины. Тщетные замыслы! Безумный, я хотёль изъ себя породить нѣчто доброе, когда нѣтъ ничего добраго во мнѣ. Боже, дай мнѣ любви и силы, чтобы мнѣ расчесться съ моей совѣстью, искоренить въ себѣ зло и оживить добро, дай мнѣ ощущать Тебя во мнѣ». Опъ благодаритъ Бога за мысль, осѣнившую его теперь, что любовь къ ближнему безъ любви къ Богу тщетна и опасна, ибо можеть приводить ко злу; онъ созналь, что всѣ средства, основанныя на разумѣ, безсильны обновить міръ: спасти Польшу, спасти человѣчество возможно только чрезъ религію, чрезъ духовное очищение и исправление жизни любовью; и онъ ставить себъ цѣлью-сперва въ себѣ самомъ убить ветхаго человѣка, искоренить духъ гордыни и телесности и къ тому же всёми силами склонять людей. А того и другого всего легче было достигнуть чрезъ церковь: 11 января 1835 года Яньскій подъ вліяніемъ настойчивыхъ увѣщаній Мицкевича въ первый разъ пріобщился св. Таинъ.

Яньскій быль только однимь изъ многихь. Ту же эволюцію продѣлалъ его ближайшій потомъ сотрудникъ по католической пропагандъ среди польской эмиграции, Петръ Семененко. Послъ участія въ возстанія 1830 года онъ во Франція примкнулъ къ крайней польской революціонной партіи, писаль зажигательныя «карбонарскія» статьи и во французскихъ радикальныхъ органахъ и преслѣдуемый французской полиціей, терпя крайнюю нужду, два года скитался изъ дома въ домъ. Его неукротимая страстность и большое вліяніе, которое онъ успѣлъ пріобрѣсти, навлекли на него непріязнь и зависть со стороны товарищей-поляковъ; все это вмёстѣ сломило гордый умъ, и въ томъ же 1835 году Яньскому удалось склонить его къ обращенію. Въ открытомъ письмѣ, съ которымъ Семененко послѣ первой исповѣди обратился къ товарищамъ, онъ писалъ: «Друзья мои, особенно тѣ, съ которыми я шелъ рука объ руку, върьте мне, нътъ свъта на пути, вами избранномъ! Вы ищете человъческаго счастія, какъ же вы сможете нащупать его во тымъ? Придите, придите къ источнику свъта: онъ силенъ и васъ всёхъ просвётить; придите къ источнику любви-онъ обиленъ и насытитъ васъ всѣхъ» <sup>1</sup>). Таковъ былъ и Іосифъ Губе, сверстникъ Яньскаго, профессоръ римскаго права въ варшавскомъ университеть, также переброшенный возстаниемъ во Францію; и онъ былъ равнодушенъ къ дъламъ въры, и онъ увъровалъ въ 1836 году, послё того какъ однажды, войдя случайно въ церковь, услышалъ

1) Ibid., стр. 65.

слова проповѣдника: «Что пользы тебѣ пріобрѣсти весь міръ, если погубишь душу свою?»<sup>1</sup>) Число такихъ примѣровъ легко было бы умножить, но, думается, довольно и этихъ.

X.

Подобно Яньскому, Семененкъ и Губе, и нашъ Печеринъ предался церкви пе потому, чтобы охладълъ къ своей мечтъ о возрожденіи человъчества, но именно въ надеждъ здисъ найти върныя средства для достиженія этой цъли. Что такова была мысль Печерина, этому порукой его собственное признаніе. Вотъ стихотвореніе «Мечта юноши», написанное имъ въ Дублинъ 10 октября 1864 года и сохранившееся въ рукописи среди его бумагъ:

> Снова слышу—голось милый Пъснь знакомую поетъ, И, какъ Лазарь, изъ могилы Тънь минувшаго встаетъ. Прояснися, прояснися, Сумракъ раннихъ дътскихъ дней, Изъ-за тучи улыбнися, Солнце юности моей. Послъ долгихъ треволненій

Вижу снова брегъ родной, И толпа святыхъ видъній Вновь мелькаетъ предо мной <sup>2</sup>).

Чудная звъзда свътила Миъ сквозь утренній туманъ; Смъло я поднялъ вътрило И пустился въ океанъ.

Солнце въ море погружалось, Вслѣдъ за солнцемъ я летѣлъ: Тамъ надеждъ моихъ, казалось, Былъ таннственный предѣлъ.

"Западъ! западъ величавый! Западъ золотомъ горитъ! Тамъ вёнки віются славы! Доблесть, правда тамъ блестить!

1) Ibid., crp. 107.

<sup>2</sup>) Въ черновой рукописи:

И встаютъ святыя тени, И манятъ меня рукой.

За этой строфой въ черновой рук. слёдовало:

Ахъ! не воскреснть былого! Мать моя во гроб'в спитъ; Но вокругь чела святого Лучъ безсмертія горитъ. "Мракъ и свътъ, какъ исполины, Тамъ ведутъ кровавый бой: Дремлютъ и твои судьбины Въ этой битвъ роковой.

"Въ бронть въры, воинъ смълый, Адамантовымъ щитомъ Отразишъ ты вражъи стрълы, Слова поразишъ мечомъ.

"Вотъ блеститъ хоругвь свободы— И князья бѣгутъ, бѣгутъ; И при звукъ трубъ народы Пѣснь побѣдную поютъ. "Пали древнія оковы!

Кончилась навъкъ война! Узами любви Христовой Заковались племена!

"Нынѣ правдой озарится Нашъ Ерусалимъ святой, Вѣчнымъ бракомъ съсдинится Небо съ новою землей. "Духовъ тьмы исчезнетъ сила И взойдетъ на небеса Трисіянное свѣтило— Доблесть, истина, краса!"

Воть о чемъ мечталъ онъ: стать въ ряды воиновъ Христа; и развѣ его идеалъ не былъ тотъ же, который выраженъ въ Евангеліи? А церковь представилась ему воинствомъ, ратующимъ за осуществленіе этого идеала; быть можеть, она представлялась ему теперь, послѣ его печальнаго опыта въ революціонныхъ кружкахъ и послѣ наблюденій надъ политическимъ бытомъ родины, да и всей Европы, даже вообще единственной въ мірть могучей организаціей духовныхъ силъ противъ столькихъ организованныхъ твердынъ матеріальной силы. И такой естественно могла казаться ему въ особенности католическая церковь съ ея властною требовательностью въ отношеніи свѣтской власти и съ безусловной законченностью ея догматовъ.

А главный соблазнъ заключался въ броню вёры, въ ея адамантовома щитъ. Показанія Богдана Яньскаго драгоцѣнны для насъ тѣмъ, что они вскрывають внутреннюю, интимную сторону этого душевнаго процесса. Здѣсь повторялась старая исторія: идеалъ, имѣющій своимъ объектомъ міръ, обязываетъ лично, притомъ въ точной мѣрѣ своей возвышепности, и отъ этого кредитора человѣку некуда бѣжать. Эти люди, твердо вѣрившіе, что въ ихъ сознаніи зачато будущее человѣчества, сами были дѣтьми прошлаго, косность котораго они были не властны вытравить изъ своихъ

нервъ и мускуловъ. Наступала минута, когда этотъ разладъ доходиль до сознанія, когда человѣкъ долженъ былъ спросить себя: я владёю едино-спасающей истиной, отчего же нёть во мнё покоя и радости? И этотъ вопросъ естественно связывался съ ничтожностью достигнутыхъ вовнѣ результатовъ. Тогда начинался тотъ мучительный и глубоко-обидный самоанализъ, типическій образчикъ котораго мы видёли у Яньскаго. Стремленіе доставить торжество своей идев, страстная жажда душевнаго покоя и необходимость сдёлать самого себя достойнымъ уваженія въ собственныхъ глазахъ-все это сбивалось въ одинъ клубокъ и все въ концѣ концовъ заострялось въ одно чувство-въ потребность самоочищенія: убить въ себѣ ветхаго человѣка, достигнуть того, чтобы каждое свое чувство, каждая мысль и действіе были, какъ выражался Яньскій, точной манифестаціей моей в'яры. А это значило отречься отъ своей воли; надо было поставить себя въ такое положение, гдъ бы собственная личность была безвозвратно закръпощена единой идев, надо было смириться передъ послёдней до полнаго самозабвенія, до уничиженія. Теперь главнымъ грѣхомъ представлялась та своекорыстная гордыня въ стремленіи къ истинѣ, которая донынѣ являлась основнымъ стимуломъ; я старался воздвигнуть храмъ не ради Бога, а ради славы моего имени, и я смѣлъ думать, что достаточно силенъ для этого, вотъ мой тяжкій грѣхъ и причина моей неудачи.

Такъ думалъ Яньскій — такъ думалъ и Печеринъ. На увѣщанія друзей расторгнуть цѣпи, которыми опуталъ его хитрый католицизмъ, онъ отвѣчалъ: «Я принесъ въ жертву Богу самое дорогое свое сокровище — волю»<sup>1</sup>); когда Чижовъ посѣтилъ его въ монастырѣ, онъ упрекалъ его и другихъ своихъ товарищей за то, что они потворствовали его самолюбію, внушая ему слишкомъ высокое мнѣніе о его дарованіяхъ<sup>3</sup>). Тотъ же Чижовъ, навѣстивъ Печерина въ монастырѣ черезъ годъ, такъ спустя два дня описывалъ его положеніе въ письмѣ къ Никитенкѣ, прибавляя, что все это ему разсказывалъ самъ Печеринъ, разумѣется въ другомъ освѣщеніи<sup>3</sup>): «Монахи поняли его превосходно; они говорятъ ему: не думай найти здѣсь отдыхъ; каждая минута наша посвящена на служеніе Богу; онъ предписываетъ намъ пути дѣятельности, и каждый шагъ нашъ есть шагъ человѣчества. — Ему только того и надобно. Но, говорятъ они, испыталъ ли ты себя, достанетъ ли у тебя силъ

\*) Pyc. Cmap. 1899, XI, стр. 367.

6

<sup>1)</sup> И. С. Аксаковъ-День 1865 г. № 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ письма Чижова къ Никитенкѣ, Никит. I, стр. 422 (8 окт. 1841 г.).

исполнить высокое назначеніе. И воть пища самолюбію и надменности. Испытай себя, тебѣ годъ на иснытаніе. Оно состоить въ безусловной покорности души и тѣла; каждую недѣлю долженъ ты отдавать отчеть и въ твоихъ дѣйствіяхъ, и въ твоихъ помышлеціяхъ; всегда неожиданно одинъ изъ братіи имѣетъ право спросить тебя о твоихъ мысляхъ и чувствахъ. Къ этому присоедините строгое веденіе и наблюденіе въ пищѣ, питіи и всѣхъ мелочахъ жизни. Конечно, уму его дано обширное поприще науки, именно его лингвистикѣ; лишь только онъ вздумаетъ зайти далѣе, монахъ улыбнется и говоритъ, этого мы не ожидаемъ, нѣтъ, для нашего высокаго назначенія мало дѣтскихъ силъ человѣческихъ. Чувствамъ дана полная свобода. Волъ ни одного шагу, ни полшагу, а онз только того и желалз».

Да, онъ нашелъ здѣсь, чего искалъ; а искалъ онъ не новой правды, а только новой и, какъ ему казалось, наиболѣе дѣйствительной формы служенія своему старому идеалу, и эта форма заключалась въ самоотреченіи. Онъ возложилъ на свои плечи тяжелый кресть католическаго монашества и пошелъ, въ надеждѣ, что этимъ крестомъ ему будетъ всего легче поражать духовъ тьмы. Оправдалась ли жертва? или самое бремя оказалось такъ тяжко, что на несеніе его ушли всѣ силы и уже ничего не осталось на борьбу?

#### XI.

Очевидно, что простой переходъ въ католичество не имѣлъ бы смысла для Печерина: подобно Яньскому и другимъ искреннимъ и страстнымъ мечтателямъ, онъ долженъ былъ сразу стать въ ряды активнаго воинства Христова, т.-е. той группы вѣрующихъ, гдѣ служеніе Богу въ обоихъ смыслахъ—личной чистоты и воздѣйствія на міръ—являлось исключительнымъ занятіемъ человѣка и вмѣстѣ дѣломъ организаціи. Онъ и сталъ монахомъ ордена проповѣдниковъ.

Орденъ редемптористовъ или лигворійцевъ (Congregatio sanctissimi nostri Redemptoris, т. е. конгрегація Искупителя), куда вступилъ Печеринъ, былъ основанъ въ 1732 г. Альфонсомъ де Лигвори, жизнь котораго историки католической церкви характеризують тремя чертами: чрезвычайной строгостью личнаго аскетизма, пламеннымъ усердіемъ къ просвѣщенію свѣтомъ Евангелія низшихъ слоевъ населенія и усердной пропагандой догматовъ непорочнаго зачатія и папской непогрѣшимости <sup>1</sup>). Эти же три черты характеризують и

<sup>1)</sup> См., напр., ст. Zöckler'a въ Realencykl. f. prot. Theologie und Kirche Herzog'a, 3 изд. 1902, Heft 107—108.

основанный имъ орденъ, цёлью котораго является прежде всего систематическое миссіонерство на мѣстѣ; по безусловной ортодоксальности онъ не уступаеть іезуитскому ордену, а по суровости аскетическаго режима далеко превосходить его. Въ первоначальномъ лигворіанскомъ уставѣ самообузданіе и «мортификація» были доведены до крайнихъ предѣловъ: монахамъ предписывалось спать на солом'в, питаться лишь черствымъ хлѣбомъ, плодами и сильно наперченной похлебкой и вкушать пищу кольнопреклоненно, трижды въ день совершать богослужение, ночью покидать ложе для молитвы, трижды въ недълю бичевать себя и проповъдовать только среди б'вдн'в й шаго люда и подонковъ общества; поздн'ве эти предписанія, правда, были смягчены, но незначительно. По уставу, по формъ одежды и ультра-ортодоксальному характеру этоть донынѣ процвѣтающій ордень 1) настолько сходень сь іезуитскимь, что ихъ многократно смѣшиваютъ; подобно іезуитамъ, редемптористь, сверхъ трехъ обычныхъ монашескихъ обътовъ - бъдности, цъломудрія и послушанія-даеть еще и четвертый, въ силу котораго онъ можеть принять какое-либо духовное званіе внѣ ордена или вовсе выступить изъ ордена не иначе, какъ съ разрѣшенія папы. Но по направленію своей дѣятельности оба ордена значительно разнятся между собою: въ то время какъ внимание језуитовъ направлено преимущественно на высокую постановку научно-и учебно-богословскаго дѣла и на пропаганду среди наиболѣе вліятельныхъ слоевъ общества, дѣятельность редемптористовъ носить рѣзко выраженный практический и демократический характеръ. Враждебные редемптористамъ протестантские богословы донынь цитирують замьчание одного современника св. Альфонса де Лигвори: «другія миссіонерства осаждають, онъ береть штурмомъ»; это достаточно опредѣляеть характеръ редемптористской проповѣди, разсчитанной на чувство, стремящейся убѣдить не доводами и цитатами, а гипнозомъ страстнаго убъжденія, которое одушевляеть самого проповѣдника. Что Печеринъ вступилъ именно въ этотъ, а не въ другой какой-нибудь монашескій ордень, это могло быть до извѣстной степени случайностью; но несомнённо, что условія, которыя онъ встрётилъ здёсь, какъ нельзя болѣе соотвѣтствовали его требованіямъ.

И онъ надолго нашелъ здѣсь миръ и удовлетвореніе. Всѣ, кто въ это время зналъ его или могъ слышать о немъ — Чижовъ, Катковъ, Аксаковъ, — свидѣтельствуютъ, что онъ съ жаромъ отдался своему новому призванію; а въ 1842 году Чижовъ нашелъ, что онъ очень и очепь доволенъ своимъ положеніемъ. Но тотъ же Чи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Онъ насчитываетъ сейчасъ до 150 монастырей во всёхъ частяхъ свёта, ibid. 501. 6\*

жовъ съ негодованіемъ отзывался о нравственномъ упадкѣ, въ которомъ засталъ Печерина: «онъ принялъ не только идеи своегозванія, но и всѣ предразсудки его»<sup>1</sup>); Печеринъ «не христіански» говорилъ, когда разговоръ касался образованности Россіи и формъправославной вѣры, хотя и сходился съ Чижовымъ въ религіозныхъ понятіяхъ<sup>2</sup>).

Надевь рясу 15 октября 1840 года въ монастыре Saint-Trond, Печеринъ здѣсь же прошелъ монашескій искусъ и здѣсь же годъ спустя, 26 сентября 1841 г., принялъ пострижение; на слёдующий день онъ прибылъ въ редемптористскій монастырь въ Wittem (Голландія)<sup>8</sup>)--зачѣмъ, мы не знаемъ. Отсюда опять спустя годъ, 16 октября 1842 года, онъ отправился въ Льежъ для полученія богословской подготовки (pour faire ses études dogmatiques), и здѣсь же 10 сентября 1843 года быль рукоположень во священники тирскимъ архіепископомъ монсиньоромъ д'Аржанто. Спустя два дня, 12 сентября, онъ прибылъ обратно въ Виттемъ, гдѣ провелъ затёмъ опять ровно годъ, состоя преподавателемъ въ миссіонерской школѣ монастыря. Точная хронологическая правильность всѣхъ этихъ передвижений заставляетъ думать, что всё они предписывались уставомъ ордена, составляя въ совокупности миссіонерскій стажъ. Теперь стажъ былъ, очевидно, конченъ; отнынѣ начинается регулярная дѣятельность Печерина, какъ проповѣдника. 10 сентября 1844 года онъ отправился въ Брюгге, гдъ въ то время существовалъ небольшой редемптористский hospice, отсюда спустя нѣкоторое время-въ Falmouth, въ Англів, и въ 1848 году, по упразднени здёшняго монастыря, — во вновь основанный редемптористскій монастырь въ Clapham въ Лондонь 4). Здесь-то, въ Клапамь, и виделся съ нимъ Герценъ, оставившій подробный разсказъ объ этомъ свиданіи. Печервиъ тогда едва перешагнулъ за половину своей жизни. Ему суждена была долгая, слишкомъ долгая жизнь.

# XII.

Печеринъ пробылъ редемптористомъ почти 23 года. Какъ онъ жилъ все это время? Вотъ неизмѣнное распредѣленіе дня, существовавшее уже тогда и существующее донынѣ во всѣхъ редемп-

- <sup>2</sup>) Pyc. Cmap. 1899, XI, 368.
- \*) А не "св. Вита", какъ ошибочно сказано у Никит., ibid.

<sup>1) 1841</sup> г., Никитенко, І, 422.

<sup>4)</sup> Этн свёдёнія съ чрезвычайной любезностью сообщены намъ настоятелемъ редемитористскаго монастыря въ Виттемё, R. P. J. L. Jansen'омъ.

тористскихъ монастыряхъ<sup>1</sup>). Въ 4<sup>1</sup>/<sub>в</sub> часа утра встать; въ 5 получасовое размышление о религиозныхъ истинахъ; въ 51/2 месса и вслёдь за нею молебствіе; потомъ богословскія занятія или работа въ церкви по удовлетворенію нуждъ вѣрующихъ (исповъдь и пр.); въ 11 час. нъсколько разъ въ недълю совмъстное обсуждение «научныхъ» вопросовъ (догма, Св. Писание, мораль); въ 11°/4 час. литанія въ честь Пресвятой Дівы и затімъ получасовая провърка своей совъсти; въ 12 объдъ, сопровождаемый душеполезнымъ чтеніемъ; съ 12<sup>1</sup>/2 до 1<sup>1</sup>/2 рекреація, когда всѣ монахи собираются выёстё; съ 11/2 час. богословскія занятія, молитва или работа въ церкви, смотря по обстоятельствамъ; въ 3 час. духовное чтеніе или собесёдованіе; въ 31/2 получасовое размышленіе о христіанскихъ добродѣтеляхъ, затѣмъ служба въ ораторін (псалмы и антифоны); около 7 час. получасовое размышленіе о страстяхъ Господнихъ; въ 7<sup>1</sup>/2 час. ужинъ, сопровождаемый чтеніемъ; каждый въ отдѣльности читаеть про себя такъ называемый розарій (четки) Дѣвы Маріи (Отче нашъ-5 разъ, Аve Maria-50 разъ), послѣ чего нѣсколько минуть проводить передъ Св. Дарами; въ 9 час. вечерняя молитва, въ 91/2 час. сонъ. Сюда надо прибавить многократные посты и обязательные дни уединения.

Таковъ былъ образъ жизни Печерина въ тв дни, которые онъ проводиль въ монастырь. Но такихъ, сравнительно досужныхъ дней у редемптористскаго монаха не много; его главное назначение, то, что въ первой линіи требуется отъ него уставомъ, — миссіонерство, и оно наполняеть его жизнь неустанной и чрезвычайно напряженной работой. Дёло религіозной пропаганды ведется редемптористами по своеобразной системѣ, во всѣхъ подробностяхъ установленной самимъ основателемъ ордена. Такъ какъ ихъ обязанность-просв'ящать св'ятомъ Евангелія преимущественно б'ядн'яйшую и наиболье невъжественную часть населенія, то для «миссій» выбираются обыкновенно глухія деревни или рабочіе кварталы въ большихъ городахъ. Въ избранное место вдругъ является несколько редемптористовъ, которые, съ разрѣшенія мѣстнаго духовенства, открывають въ мъстной церкви серію проповёдей. Миссія, продолжающаяся очень короткое время, ведется по строго обдуманному плану, напоминающему планъ военной кампании<sup>2</sup>). Весь рядъ проповѣдей представляеть собою одно цѣлое, послѣдовательно раз-

<sup>1)</sup> По сообщению J. L. Jansen'a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. *R. P. Desurmont* (редемптористь), Le R. P. Joseph Passerat et sous sa conduite les Rédemptoristes pendant les guerres de l'Empire, Paris, 1893, гл. V, стр. 64—85.

вертывающееся, какъ фронтъ атакующаго войска. Проповѣдникъ говорить о грѣхѣ, о смерти, о страшномъ судѣ, объ адѣ, о вѣчности, затёмъ переходить къ вопросамъ нравственности и особенно останавливается на тъхъ гръхахъ, которые Альфонсъ де-Лигворн назваль четырьмя воротами ада: на сребролюбій, безвёрій, злобъ и разврать; послъднія двъ проповъди посвящаются Пресвятой Дъвъ и значенію молитвы. Во всёхъ этихъ проповёдяхъ редемптористь долженъ избѣгать всякихъ богословскихъ мудрствованій и всякаго слова, превышающаго понимание простолюдина: онъ долженъ давать чистое евангельское ученіе, планъ его рѣчи долженъ быть несложенъ, фразы коротки и легко усвояемы памятью, языкъ прость, силенъ и полонъ огня. Онъ долженъ обращаться къ чувству слушателей и главнымъ образомъ играть на двухъ наиболѣе чувствительныхъ струнахъ человѣческаго сердца-надеждѣ и страхѣ: надо непрерывно, говорилъ св. Альфонсъ, перебрасывать грѣшную душу изъ страха въ надежду и обратно. Мало того: для вящаго дъйствія на воображеніе массы пропов'єдь редемпториста сопровождается театральными эффектами, предназначенными внезапно вызывать у присутствующихъ общий крикъ ужаса или слезы раскаянія. Проповѣдникъ вдругъ среди проповѣди велитъ молящимся пасть на колѣни и просить прощенія у Христа, или заставляеть ихъ пасть къ ногамъ Дѣвы Маріи, или увлекаетъ ихъ въ крестный ходъ, или прерываеть проповёдь призывомъ къ общей молитвё. И такъ изо дня въ день пламенной проповёдью и потрясающими сценами онъ постепенно доводить паству до раскаянія.

Но одной проповѣдью дѣло не ограничивается. Ежедневно въ опредѣленный часъ совершается служба, во время которой народъ молится весь громогласно. Эта молитва должна увлечь равнодушныхъ такъ, чтобы ничьи уста не оставались безмолвными. Вместе съ тёмъ миссіонеры открывають въ церкви на эти дни своего рода курсъ катехизиса, по чрезвычайной удобопонятности доступный и грубъйшимъ умамъ. Здёсь первое мёсто занимаеть разъяснение важности исповѣди, потому что прямая и главнѣйшая цѣль миссія заключается въ томъ, чтобы довести возможно большее число грѣшниковъ до исповѣди. Выслушиваніемъ многочисленныхъ исповёдей и увёнчивается дёло миссіи; способъ обращенія миссіонера съ кающимся грѣшникомъ также во всѣхъ подробностяхъ установленъ св. Альфонсомъ: неумолимо стращать и во-время обнадеживать — таковы главные пріемы этой «духовной хирургіи». Миссія заканчивается несколькным длями, посвящаемыми созерцанію; въ это время миссіонеры разъясняють народу значеніе безгласной молитвы, внёдряють въ него любовь къ Христу и учать его созерцанію. Если удастся, они стараются организовать на мѣстѣ благочестивое сообщество вѣрующихъ. Наконецъ, для закрѣпленія благихъ результатовъ миссіи на слѣдующій годъ послѣ нея въ то же мѣсто обязательно присылается, хотя уже въ меньшемъ числѣ и на болѣе короткій срокъ, нѣсколько миссіонеровъ, которые снова проповѣдуютъ и исповѣдуютъ кающихся; послѣ этого миссія считается законченной.

Этой діятельности Печеринъ отдалъ около двадцати літъ жизни. Главной ареною его миссіонерства были, какъ уже сказано, Англія и Ирландія. Онъ работалъ сначала на самомъ югь Англіи, въ Девонширѣ, затѣмъ въ Лондонѣ; отсюда онъ въ 1851 году вмѣстѣ съ нѣсколькими другими монахами былъ посланъ въ Лимерикъ на первую редемптористскую миссію въ Ирландіи (она была проведена въ церкви св. Іоанна). Судя по его письмамъ къ Герцену 1853 г., онъ въ ближайшіе годы еще не разъ іздилъ въ Ирландію; изъ тѣхъ же писемъ видно, что весною 1853 года онъ между прочимъ провелъ миссію на о. Гернсеѣ. Наконецъ, около 1854 года онъ совсѣмъ перебрался въ Лимерикъ, въ первую редемптористскую обитель въ Ирландіи — монастырь Mount St. Alphonsus.

Отцы-редемптористы изъ Виттема, Клапама и Лимерика, которымъ мы обязаны этими свъдъніями, единогласно признають Печерина однимъ изъ замѣчательнѣйшихъ своихъ дѣятелей какъ по святости жизни, такъ и по блестящему ораторскому дарованію. Въ виду строгости ихъ устава, особенно въ то время, онъ долженъ былъ, говорять они, мыслить и жить какъ добрый католикъ и съ желаніемъ совершенствоваться въ практикѣ добродѣтелей и въ соблюденіи обътовъ бъдности, цъломудрія и послушанія, иначе онъ не быль бы допущень къ принятію монашескаго сана, темъ меньше — къ миссіонерской дѣятельности. По ихъ словамъ, въ 50 и 60-хъ годахъ онъ считался величайшимъ ирландскимъ проповъдникомъ и донынѣ еще его помнять и духовенство, и народъ ирландскій; его имя было извѣстно во всей странѣ; онъ любилъ ирландцевъ, и ирландцы отвѣчали ему любовью. Слѣдуетъ прибавить, что нѣсколько его проповѣдей сохранилось, попавъ со столбцовъ газеть въ сборникъ проповъдей The catholic pulpit; къ сожальнію, намъ не удалось достать этой книги. Это были проповѣди, произнесенныя имъ въ Лондонѣ: 1) о ненависти, 2) о Рождественскомъ постѣ, 3) о смертномъ грѣхѣ и 4) въ день св. Патрика (1849 г.). «Впрочемъ, — пишетъ настоятель St. Alphonsus въ Лимерикъ, --- онъ были въ общемъ весьма неточно записаны необразованными репортерами и совсёмъ не походили на живую рёчь. Вдобавокъ я часто слышалъ, что поразительное дъйствіе его словъ можно было приписать больше святости его жизни, нежели его краснорёчію».

Его жизнь въ Англіи и Ирландіи была, конечно, бъдна событіями: «она вся прошла въ неустанномъ трудѣ на церковной каеедрѣ и въ исповѣдальнѣ». Только однажды ея мирный ходъ былъ рѣзко нарушенъ: въ 1855 году онъ былъ обвиненъ въ сожжении на площади протестантской библія въ Кингстоунь, въ Ирландія; возможно, что это быль одинь изь техъ театральныхъ эффектовь, какихъ полна каждая редемптористская миссія. Печеринъ былъ оправданъ. «Гордый британскій судья, --говорить Герценъ, -- взявъ въ разсчетъ безумный поступокъ и то, что виноватый — русскій, а Англія съ Россіей въ войнѣ, ограничился отеческимъ наставленіемъ вести себя впредь на улицахъ благопристойно». Это показаніе, кажется, не совсёмъ вёрно; въ письмё оть 8 января 1857 года Печеринъ писалъ своей матери въ Одессу, что его процессъ кончился годъ тому назадъ весьма благополучно: присяжные оправдали его и народъ проводилъ до дому. Отчетъ объ этомъ дѣлѣ, по его словамъ, былъ тогла же напечатанъ особой книгой по-англійски <sup>1</sup>).

Таково было католическое служение Печерина. Его переписка съ Герценомъ вскрываетъ передъ нами другую сторону его міровоззрѣнія.

## XIII.

Герценъ видѣлся съ Печеринымъ только разъ, въ апрѣлѣ 1853 года. Въ Москвѣ они не знали другъ друга, но Герценъ много слышалъ о Печеринѣ отъ Рѣдкина, Крюкова, Грановскаго, зналъ его «Торжество смерти», зналъ и содержаніе его письма къ Строгонову; теперь, случайно узнавъ, что Печеринъ въ Лондонѣ, Герценъ отправился къ нему въ редемптористскій монастырь въ Клапамѣ. Передъ нимъ былъ невысокаго роста пожилой священникъ въ граненой шапкѣ и въ сутанѣ; его лицо было старо, старше лѣтъ; въ его рѣчи и движеніяхъ былъ тотъ искусственный покой, «которымъ особенно монахи, какъ сулемой, заморяютъ цѣлыя стороны сердца и ума». Разговоръ шелъ сначала по-французски, потомъ по-русски. Онъ былъ невначителенъ; Печеринъ спрашивалъ объ общихъ знакомыхъ, Герценъ разсказалъ ему о смерти и похоронахъ Крюкова, объ успѣхахъ Грановскаго. Заговоривъ о Москвѣ, Печеринъ сказалъ, что съ содроганіемъ вспоминаетъ то время, когда

Hoge Google

<sup>1)</sup> Рукописное письмо къ Печерину его племянника, Пояркова, отъ 30 октября 1865 года.

покинулъ Россію; особенно тяжела въ ней, прибавилъ онъ, судьба меньшинства, получившаго образованіе. Онъ съ теплымъ участіемъ отозвался о добротѣ и наивности русскихъ крестьянъ; онъ часто вспоминаетъ ихъ, глядя на ирландскихъ мужиковъ: у нихъ много общаго въ характерѣ. Предъ разставаніемъ Герценъ попросилъ у Печерина копію его «Торжества смерти» для напечатанія въ «Полярной Звѣздѣ», но Печеринъ только удивился, какъ можетъ его интересовать такое ничтожное, ребяческое произведеніе, и уклонился отъ разговора, сказавъ, что смотритъ на эти стихи съ такимъ чувствомъ, съ какимъ выздоровѣвшій вспоминаетъ свой бредъ въ жару.

Гораздо содержательнъе, нежели этотъ разговоръ, была переписка, завязавшаяся между Герценомъ и Печеринымъ вслёдъ за ихъ свиданіемъ: она равно характерна для обоихъ. Дня три спустя Печеринъ написалъ Герцену небольшую записку, гдъ говорилъ о своемъ искреннемъ сочувствіи слову свободы — свободы для его несчастной родины, о своемъ несогласіи съ его, Герцена, программой (Герценъ оставилъ ему объявление вольной русской типографіи) и о любви католическаго священника, обнимающей всѣ партіи и всё мнёнія. По его просьбё Герценъ доставилъ ему двё свои книги, въ томъ числѣ, вѣроятно, свою брошюру о развитіи революціонныхъ идей въ Россіи, и черезъ нѣсколько дней, прочитавъ ихъ, Печеринъ отвѣчалъ ему пространнымъ письмомъ. Вы и ваши друзья, писаль онь, всв надежды возлагаете, кажется, на философію и изящную словесность; неужели же вы думаете, что этими средствами можеть быть обновлено общество? Исторія противорѣчить такому мнѣнію. Она учить нась, что основою государствь всегда была одна религія и что философія и словесность расцивтають какъ разъ въ періоды упадка, и каждый разъ, когда философія бралась за пересозданіе общества, она неизбѣжно приводила къ жестокому деспотизму, какъ у Фридриха II, Екатерины, Іосифа II. Опираясь на собственныя слова Герцена, Печеринъ спрашиваеть: вы сами говорите, что вы Онѣгины, что ваша основа--отрицание и сомнѣние; можно ли перестраивать общественный порядокъ на такихъ основаніяхъ? Онъ кончаетъ письмо увѣреніемъ, что пишеть все это не для спора: онъ считалъ своимъ долгомъ высказать свою мысль, потому что иногда умнѣйшіе и благороднъйшіе люди, не замъчая того, ошибаются въ самой основъ.

Въ своемъ отвѣтномъ письмѣ Герценъ разъяснилъ Печерину, что освободительную роль онъ приписываетъ не философіи и литературѣ, а наукѣ: единственная причина пауперизма и рабства— . невѣжество, и только наука можетъ дать массанъ вайбъ, и кровъ;

«не пропагандой, а химіей, механикой, технологіей, желѣзными дорогами она можеть поправить мозгъ, который вѣками сжимали физически и нравственно». На это Печеринъ отвѣтилъ письмомъ, страстность котораго очень далека оть того клерикальнаго нокоя, какой Герценъ увидѣлъ въ чертахъ лица Печерина. Предполагая въ своемъ собесёдникѣ антипода, Герценъ выразилъ свою мысль съ умышленной рёзкостью, довелъ ее до крайности, которой въ дъйствительности былъ чуждъ и тогда; разумъется, и въ 1853 году онъ ждалъ спасенія не оть одной химіи и желѣзныхъ дорогъ, а шестнадцать лёть спустя онъ самъ во всеуслышание заявить, что міру нужна прежде всего пронов'єдь — пропов'єдь неустанная, равно обращенная къ хозяину и къ работнику. Но передъ Печеринымъ были строки, не допускавшія двухъ толкованій; здѣсь шла рѣчь объ основъ всъхъ убъжденій-о выборъ между духомъ и матеріей, между землею и небомъ, —и Печеринъ почувствовалъ себя глубоко задѣтымъ. Привожу почти полностью его письмо, такъ какъ сочиненія Герцена, гдѣ оно напечатано, едва ли доступны многимъ изъ моихъ читателей<sup>1</sup>). «Признаюсь вамъ откровенно, ваше послѣднее письмо навело на меня ужасъ, и ужасъ очень эгоистический, признаюсь и въ этомъ. Что будеть съ нами, когда ваше образование одержить побъду? Для вась наука-все, альфа и омега. Не та обширная наука, которая обнимаеть всё способности человёка, видимое и невидимое, наука-такъ, какъ ее понималъ міръ до сихъ поръ; но наука ограниченная, узкая, наука матеріальная, которая разбираеть и разсѣкаеть вещество и ничего не знаеть, кромѣ него. Химія, механика, технологія, паръ, электричество, великая наука пить и всть, поклонение личности, какъ бы сказалъ Мишель Шевалье. Если эта наука восторжествуеть, горе намъ! Во времена гоненій римскихъ императоровъ христіане имѣли по крайней мѣрѣ возможность бъгства въ степи Египта, мечъ тирановъ останавливался у этого непереходимаго для нихъ предъла. А куда бъжать оть тиранства вашей матеріальной цивилизаціи? Она сглаживаеть горы, вырываеть каналы, прокладываеть желёзныя дороги, посылаетъ пароходы, журналы ея проникають до раскаленныхъ пустынь Африки, до непроходимыхъ лъсовъ Америки. Какъ нъкогда христіанъ влекли на амфитеатры, чтобъ ихъ отдать на посмѣяніе толпы, жадной до зрѣлищъ, такъ повлекуть теперь насъ, людей молчанія и молитвы, на публичныя торжища и тамъ спросять: «Зачъмъ вы бъжите отъ нашего общества? Вы должны участвовать въ на-

igitized by Google\_\_\_

<sup>1)</sup> Какъ и предшествующія два письма, оно было написано по-французски и сообщено Герценомъ въ переводѣ. Соч. А. И. Герцена, т. IX, стр. 267 и сл.

шей матеріальной жизни, въ нашей торговль, въ нашей удивительной индустрія. Идите витійствовать на площади, идите проповѣдывать политическую экономію, обсуживать паденіе и возвышеніе курса, идите работать на наши фабрики, направлять паръ и электричество. Илите предсудательствовать на нашихъ пирахъ, рай здѣсь на землѣ, -- будемъ ѣсть и пить, вѣдь мы завтра умремъ!» Воть что меня приводить въ ужасъ, ибо гдѣ же найти убѣжище оть тиранства матеріи, которая больше и больше овладѣваеть всёмъ... Стоило ли покидать Россію изъ-за умственнаго каприза? Россія именно начала съ науки такъ, какъ вы ее понимаете, она продолжаеть наукой. Она въ рукахъ своихъ держитъ гигантскій рычагъ матеріальной мощи, она призываеть всѣ таланты на служеніе себь и на пиръ своего матеріальнаго благосостоянія, она сделается самая образованная страна въ міре. Провиденіе ей дало въ удѣлъ матеріальный міръ, она сдѣлаетъ рай изъ него для своихъ избранныхъ. Она понимаетъ цивилизацію именно такъ, какъ вы ее понимаете. Матеріальная наука составляла всегда ея силу. Но мы, вѣрующіе въ безсмертную душу и въ будущій міръ, какое намъ дъло въ этой цивилизаціи настоящей минуты? Россія никогда не будеть меня имъть своимъ подданнымъ».

Оленя ранили стрѣлой! Голый матеріализмъ, исповѣданіе кототораго Печеринъ увидълъ въ словахъ Герцена, заставилъ и его довести свою мысль до крайности; въ своей апологіи духа онъ совершенно игнорируеть матеріальную сторону жизни и, значить, страданія массъ, отстаивая интересы исключительно небольшой горсти людей, склонныхъ къ созерцанію, —и въ этомъ смысль Герценъ справедливо отвѣчалъ ему потомъ, что если шумъ рынка мѣшаеть, то не рынокъ надо уничтожить, а самому отойти. Но суть дёла была для Печерина, конечно, не въ этомъ: его ужаснула матеріальность самаго идеала. Ему, утописту по натурѣ, выросшему на Шиллерь и вскормленному утопическимъ соціализмомъ Сенъ-Симона и Фурье, возложившему на себя тяжелый кресть Бога любви, Бога духа, — ужасъ и отвращение внушала эта программа новаго соціализма, умалчивавшая о душѣ и ставившая себѣ цѣлью только общую сытость. Это ли тоть «лучшій мірь», образь котораго неизгладимо былъ напечатлёнъ въ его душё? и ради этого стоило ли бы жить и отдавать свою жизнь на службу человфчеству?

Эти письма, я сказалъ, равно характерны и для Герцена, и для Печерина. Въ половинѣ 30-хъ годовъ Герценъ отшатнулся бы отъ той программы, которую намѣтилъ теперь въ своемъ письмѣ, и въ основѣ безусловно согласился бы съ Печеринымъ; но съ тѣхъ поръ онъ, въ ногу съ вѣкомъ, далеко ушелъ отъ тѣхъ мыслей, Печеринъ же, уйдя изъ жизни, остался тѣмъ, чѣмъ былъ тогда: римская сутана консервировала въ немъ утопическій идеализмъ 30-хъ годовъ. Онъ замуровалъ себя въ католичество и уцѣлѣлъ, но уцѣлѣлъ какъ окаменѣлость; въ этомъ было его несчастіе и въ этомъ его красота, потому что прекраснѣе той мечты, которой онъ былъ вѣренъ, человѣчество не знаетъ.

Характерно и то, что его взглядъ на Россію остался тотъ же, какой былъ общъ всёмъ нашимъ идеалистамъ въ 30-хъ годахъ; такъ и Станкевичъ полагалъ, что въ русскомъ народѣ практическій элементъ преобладаетъ надъ прочими и что человѣческая сторона «заснула въ немъ подъ звукъ валдайскаго колокольчика, подъ говоръ ярмарокъ». Къ 1853 году, послѣ славянофильской пропаганды и огромныхъ успѣховъ въ изученіи народа, какіе были сдѣланы за это время, взглядъ русской интеллигенціи на народъ успѣлъ радикально измѣниться; но до Печерина уже ничто не проникло сквозь стѣны монастыря, — онъ остался при старомъ убѣжденіи.

XIV.

Я не знаю, что удивительнъе въ жизни Печерина: его переходъ въ католичество и пострижение въ 1840 году, или тотъ новый переломъ, который совершился въ немъ двадцать лътъ спустя и о которомъ мнъ предстоитъ теперь разсказать.

Этоть переломъ несомнѣненъ, но о причинахъ его мы ничего не знаемъ. Въ отрывкѣ изъ своихъ воспоминаній (о баронессѣ Розенкампфъ), писанномъ въ 1869 году, упомянувъ о томъ, какъ въ 1830 году его разбудилъ отъ дремоты громъ іюльской революціи, онъ продолжаетъ: «Съ тѣхъ поръ я уже болѣе не засыпалъ... Ахъ, иптъ! виноватъ, пръшный человъкъ! Я проспалъ двадцать лучшихъ лютъ моей жизни (1840—1860). Да что же тутъ удивительнаго! Вѣдь это не рѣдкая вещь на святой Руси. Сколько у насъ найдется людей, которые или проспали всю жизнь, или проиграли ее въ карты! Я и то, и другое сдълалъ: и проспалъ, и проигрался впухъ».

Въ этомъ недвусмысленномъ признаніи—такая пучина душевной муки, не бурной, а разсудительной и тѣмъ болѣе глубокой, столько горькаго раскаянья и безнадежности, что, читая, сжимается сердце. Въ 1860—61 гг., когда совершился въ немъ этотъ переворотъ, Печеринъ уже шестой или седьмой годъ мирно жилъ въ редемптористскомъ монастырѣ въ Лимерикѣ; позади были 20 лѣтъ суровой, замкнутой жизни, гдѣ каждый день былъ расписанъ по получасамъ на дѣла благочестія, гдѣ личная воля должна была каждый день сызнова умирать? (mourir tous les jours à la volonté ргорге, требовалъ уставъ), двадцать лѣтъ святости и неустанной проповѣди евангельскаго слова среди униженныхъ и несчастныхъ,--проповёди, по всёмъ признакамъ, вёнчавшейся блестящимъ внёшнимъ успѣхомъ. Если это было долгій сонъ, — что же теперь разбудило Печерина? Или онъ убѣдился, такъ поздно, что одного слова не довольно, чтобы обновить міръ? или увидѣлъ, что новые пути къ обновленію, найденные съ тѣхъ поръ, какъ онъ удалился изъ жизни, успѣшнѣе ведуть къ цѣли, и горько пожалѣлъ о богатыхъ силахъ своей молодости, растраченныхъ безплодно въ погонъ за химерой? Во всякомъ случаѣ мы можемъ сказать одно: самое его пробуждение свидѣтельствуеть о томъ, что подъ сутаной и клобукомъ въ немъ не умеръ живой духъ и не погасла мечта о лучшемъ мірѣ. Не житейскихъ утѣхъ взалкала его душа; напротивъ, конецъ своей жизни онъ проведеть еще въ большемъ удалении отъ міра, еще въ большемъ смиреніи и безмолвіи. Снова поднимать нить мірского дёла тамъ, гдё онъ оборвалъ ее, было поздно,--оставалось признать себя заживо мертвымъ, совсѣмъ уйти отъ людей и терпѣливо ждать конца.

Прежде всего, разъ ошибка была сознана, надо было покончить съ безплоднымъ прошлымъ. Печеринъ, повидимому, не сразу рѣшился на это: только 5 октября 1863 года онъ выступилъ изъ ордена редемптористовъ. Въ этомъ орденѣ нелегко получить диспенсь; принимая монашество, редемптористь, сверхъ трехъ обычныхъ монашескихъ обѣтовъ, даетъ четвертый, въ силу котораго онъ обязывается оставаться въ орденѣ до гроба подъ страхомъ анаеемы; единственный случай, когда разрѣшается просить объ увольнения, — явная воля на то Бога (manifestation authentique des volontés de Dieu)<sup>1</sup>). Печеринъ мотивировалъ свою просьбу желаніемъ удалиться отъ внѣшнихъ дѣлъ и всецѣло цосвятить себя созерцательной жизни въ качествѣ трапписта. Какъ видно, отцы ордена очень дорожили имъ, потому что, по словамъ лимерикскаго настоятеля, они приложили всъ усилія, чтобы удержать его оть этого поступка, доказывая ему, что его стремление уединиться есть ничто иное, какъ искушение.

Выйдя изъ лигворіанскаго ордена, онъ дъйствительно вступилъ въ орденъ траппистовъ (въ монастырь Mount Mellaray въ Ирландіи), посвященный исключительно созерцанію и аскезъ, одинъ изъ суровъйшихъ въ католичествъ. «Многіе думали тогда, — пишетъ отецъ редемптористъ O'Laverty изъ Лимерика, — что онъ сдълалъ этимъ

<sup>1)</sup> Desurmont, цит. соч., стр. 84.

большую ошибку и что его истипнымъ призваніемъ было проповѣдничество и миссіонерство. То, что многіе думали тогда, оказалось справедливымъ. Слабое здоровье дѣлало его непригоднымъ для суровой, трудной жизни трапписта, ему очень скоро сказали, что у него нѣтъ призванія къ ней. По нашимъ правиламъ тѣ, кто оставляетъ насъ, не принимаются обратно; но въ виду изъ ряда вонъ выходящей чистоты его жизни (his extraordinary virtue) былъ возбужденъ вопросъ объ исключеніи въ его пользу. Какимъ-то образомъ эти переговоры не привели ни къ чему, и онъ удалился въ частную жизнь», т.-е. снялъ монашескую одежду и остался просто священникомъ. Разумѣется, дѣло надо понять такъ, что онъ самъ пе пожелалъ вернуться въ орденъ редемптористовъ, несмотря на увѣщанія своихъ бывшихъ начальниковъ.

Теперь онъ имѣлъ досугъ—впервые послѣ многихъ лѣтъ. Опять, какъ четверть вѣка назадъ, онъ былъ одинокъ въ пустынѣ чуждаго ему міра, старый, надломленный, съ страшнымъ сознаніемъ роковой ошибки и съ единой надеждой на избавительницу-смерть впереди. И тутъ, какъ видно, вполнѣ ожила его душа и, содрогаясь, подвела итогъ проигранной жизни. Измученное сердце жаждало участія, а кругомъ—все чужое, ни одной родной души.

Въ самомъ концѣ августа 1865 года И. С. Аксаковъ, тогда редакторъ «Дня», неожиданно получилъ въ Москвѣ письмо изъ Дублина съ приложеніемъ длиннаго стихотворенія и визитной карточки: Rev-d Vladimir Petcherine. Въ этихъ стихахъ Печерипъ разсказывалъ потрясающую исторію своей жизни. Вотъ они.

> Non! sa chaleur n'est pas toute glacée! De souvenir je le sens tressaillir...

Demoutier.

Не погибъ я средь крушенья, Не пришелъ еще мой часъ! И средь бурнаго волненья Мой свътильникъ не погасъ! И подъ часъ, какъ молньи, блещутъ Мысли юности моей, И въ груди моей трепещутъ Вдохновенья прежнихъ дней. Чудится: плывутъ въ зеиръ Звуки пъсней удалыхъ, И волшебница на лиръ Мнъ поетъ о снахъ златыхъ.

Рано, рано съ утренней зарею Вышелъ я изъ хижины родной, И зеленый лѣсъ передо мною Расцвѣталъ весеннею красой.

Дикіе цвѣты благоухали Въ пышномъ лонъ зелени густой... На соснъ, соснъ высокой Птичка дивная сидить, И ея живое око Прямо въ небеса глядитъ. Встрепенулась и запъла, И весь лѣсъ безмолвенъ сталъ; Птичка пъла, пъла, пъла, А я слушаль и молчаль. Заливалась, разливалась, Будто соловей, она, И мнѣ пѣснь ея казалась Грустью тайною полна. Райская быле то птица И о рать пъснь вела, И туда меня пъвица И манила, и звала: "Вѣчнымъ солнцемъ тамъ сіяетъ Правды незакатный свъть! Тамъ любовь не умираетъ И разлуки вовсе нътъ! "О, духъ, жаждою томимый, Тамъ тебя блаженство ждетъ! Тамъ струей неутомимой Истины потокъ течетъ. "Тамъ подъ небомъ вѣчно чистымъ Будешь птичкою парить, Какъ пчела, изъ розъ душистыхъ Сладкій медъ ты будешь пить! "Что тебѣ страна родная Межъ тумановъ и снъговъ? Тамъ-свобода золотая, Жизнь эеирная духовъ!" 1). Птичка пъла, пъла, пъла, А я слушалъ-и мечталъ! Быстро жизнь моя летъла; Дни прошли-и я не зналъ. И красуется, какъ прежде, въ пышной Зелени густой, могучій лісь; Но пъвицы дивной ужъ не слышно И навѣки слѣдъ ея исчезъ. 1) Въ сохранившемся подлинникъ эта строфа имъетъ такой видъ: Что тебѣ твой край родниый Средь зимы и средь цвпей? Тамъ свобода! тамъ любниый Дітскій сонъ души твоей!

На вѣтвяхъ алмазами сверкали

Капли крупныя росы ночной,

Время хладною рукой сорвало Юности вѣнокъ съ главы моей: Все померкло—сердце перестало Вѣритъ сладкимъ пѣснямъ вешнихъ дней...

Безпріютнымъ сиротою Я у хижины родной Постучался въ дверь клюкою— Мић отвѣтилъ гласъ чужой:

"Кто ты, странникъ? изъ какого края? Гдѣ твой Богъ? и гдѣ твоя семья?.. Или, можетъ быть, судьбина злая На изгнанье обрекла тебя?

"Есть народная святыня! Есть завѣтный кровъ родной! И семейство, какъ твердыня, Насъ хранитъ въ годинѣ злой.

"Неужель на бѣломъ свѣтѣ Некому тебя обнять, Пріютить, пригрѣть на сердцѣ И тебѣ "люблю" сказать?"

#### Странникъ.

Ахъ! повърь: и мнъ не чужды были Ласки матери родной!

И друзья мнѣ счастіе сулили, И звѣзда свѣтила предо мной!

Но я слышалъ гласъ Красы незримой; Этотъ гласъ меня очаровалъ:

Я отца, и мать, и край родимый— Все на жертву Ей отдалъ!

Гдѣ ты? гдѣ, Краса небесная! Гдѣ? въ какой странъ тебя найду! За горами ль за высокими? За морями ль за широкими? Всюду за тобой пойду!

Предо мной вездѣ Она мелькала И манила за собой;

- Я за ней—Она вдругь исчезала, Будто призракъ въ тьмѣ ночной.
- И теперь бездомнымъ сиротою По міру одинъ брожу, Сладкаго вездѣ ищу покою— И нигдѣ не нахожу.

Въ письмѣ, сопровождавшемъ это стихотвореніе, Печеринъ писалъ И. С. Аксакову: «Милостивый государь! Благородный духъ Вашего журнала давно привлекаетъ мое вниманіе, хотя, къ сожалѣнію, я не всегда имѣю случай читать его. Сверхъ того, тамъ часто встрѣчается дорогое для меня имя Ө. В. Ч(иж)ова. Неизоѣжная судьбина—ineluctabile fatum—отдѣляетъ меня отъ родины, но прилагаемое стихотвореніе покажетъ вамъ, что я не забылъ ни русскаго языка, ни русскихъ думъ. Я самъ не могу себѣ объяснить, для чего я посылаю вамъ эти стихи. Это какое-то темное чувство или просто желаніе переслать на родину хоть одинъ мимолетный, умирающій звукъ. Примите увѣреніе, и пр.».

Аксаковъ немедленно напечаталъ и это письмо, и стихотвореніе<sup>1</sup>), предпославъ имъ горячо написанную передовую статью. «Мы не знаемъ, — писалъ онъ, — найдется ли въ Россіи человѣкъ, которому глубокая скорбь этихъ искреннихъ, сердечныхъ, ароматическихъ стиховъ не выворотила бы всего сердца! Это братъ нашъ скорбитъ и страдаетъ, это родная намъ душа бьется, какъ птица въ клѣткѣ, изнываетъ, гибнетъ и стонетъ! Онъ нашъ, нашъ, нашъ — даже подъ латинскихъ фрокомъ! — онъ имѣетъ полное право на наше участіе и состраданіе! Неужели нѣтъ для него возврата? Ужели поздно, поздно?.. Русь проститъ заблужденія, которыхъ поводъ такъ чистъ и возвышенъ, она оцѣнитъ страстную, безкорыстную жажду истины, она съ любовью раскроетъ и приметъ въ объятія своего заблудшаго сына!»

## XV.

Проснулось ли въ Печеринѣ неистребимое влеченіе сына къ родинѣ-матери, или, можетъ быть, освобожденіе крестьянъ и все вообще «дней Александровыхъ прекрасное начало» заставили его измѣнить свое мнѣніе о Россіи, — во всякомъ случаѣ переломъ, совершившійся въ Печеринѣ около 1861 года, духовно вернулъ его Россіи. Это сказалось уже до его выступленія изъ ордена: приблизительно съ половины 1862 года начинается въ «Колоколѣ» длинный рядъ отмѣтокъ о пожертвованіи В. Печеринымъ то 1, то 2 фунт. стерл. въ «Общій фондъ», на поддержку нуждающихся русскихъ эмигрантовъ. Но особенно рѣзко обнаруживается этотъ поворотъ въ немъ съ той минуты, когда онъ покидаетъ монашество. Въ октябрѣ 1864 года написалъ онъ то стихотвореніе, приведенное выше, гдѣ мы читаемъ такія ясныя строки:

### Послё долгихъ треволненій Вижу снова брегъ родной;

годъ спустя, въ августъ 1865 года, онъ присылаетъ И. С. Аксакову стихотворение для напечатания въ «Днъ», и спустя три не-

7

<sup>1) &</sup>quot;День", 1865 г., № 29, отъ 2 сентября.

дёли впервые послё многихъ-многихъ лётъ пишетъ письмо старому другу Никитенкѣ, повергая его тѣмъ въ радостное удивленіе; наконецъ, вѣроятно, въ этомъ же году начинается его переписка съ его племянникомъ, Поярковымъ, жившимъ въ Одессѣ. Мы увидимъ дальше, что съ этихъ поръ сношенія съ Россіей становятся для Печерина какъ бы главнымъ жизненнымъ интересомъ. Онъ былъ, разумѣется, далекъ отъ мысли о возвращеніи въ Россію—что онъ могъ бы тамъ дѣлать?—да онъ и вообще уже не думалъ объ остальныхъ своихъ дняхъ. Но въ безсонной работѣ сознанія, снова и снова разбиравшаго роковую ошибку его жизни, эта ошибка неизмѣнно связывалась съ мыслью о Россіи; то стихотвореніе 1868 г., «Иронія судьбы», отрывокъ изъ котораго приведенъ выше, начинается такъ:

> Не сбылися предсказанья Лжепророковъ и друзей; Расплылись, какъ дымъ, мечтанья Гордой юности моей. Можетъ быть, чего-то ждала Русь святая отъ меня: Надъ главой моей сіяла Въстница златого дня. Но денницы блескъ летучій Всъмъ надеждамъ измънилъ; Мракъ внезапный. черной тучи Свътлый день мой затемнилъ.

Чья жъ вина? вина ль Россіи? Кто же станетъ мать винить!

ИТ. Д.

Въ библіотекѣ московскаго университета хранится старая кожаная папка съ бумагами Печерина, присланная сюда вѣроятно послѣ его смерти. Здѣсь—рукописные подлинники нѣсколькихъ его стихотвореній, какъ юношескихъ, 30-хъ годовъ, такъ и позднѣйшихъ, 1864—76 гг.; послѣднія большею частью приведены нами въ этой статьѣ. Кромѣ того, здѣсь находится 23 письма къ Печерину его племянника С. Ө. Пояркова и 9—Никитенка. Эти письма любопытны какъ біографическими подробностями, содержащимися въ нихъ, такъ и указаніями на то, чѣмъ интересовался Печеринъ въ послѣдній періодъ его жизни—въ 60 и 70-хъ годахъ.

Письма Пояркова обнимають время съ апрѣля 1865 г. по іюнь 1873 г., когда, вѣроятно, Поярковъ умеръ. Первыя письма полны подробностей о здоровьи отца Печерина, жившаго въ Одессѣ, гдѣ жилъ въ это время и Поярковъ. Матери Печерина, очевидно, уже не было въ живыхъ; но она была жива еще въ январѣ 1857 г. Старикъ имѣлъ въ Одессѣ собственный домъ, очень ветхій, гдѣ жиль уже лёть 30; нашь Печеринь, оказывается, также бываль въ Одессѣ. У старика одна нога была контужена, и онъ почти не двигался; изръдка онъ приписываеть двъ-три строки въ письмъ Пояркова, въ родѣ слѣдующихъ: «Милей другъ Валодя я боленъ нагою мались за меня богу даю тебе мое благославление атецъ твой Сергъй Печеринъ». При немъ находился старый слуга Никифоръ, безъ сомнѣнія крѣпостной, въ студенческіе годы жившій при молодомъ Печеринѣ въ Петербургѣ; послѣ смерти старика, случившейся 18 августа 1866 года, Поярковъ помъстилъ Никифора въ городскую богадѣльню. Мы узнаемъ также, что Печеринъ хорошо зналъ Кіевъ и Подольскую губернію; Поярковъ, можетъ быть по его просьбѣ, сообщаетъ ему о судьбѣ различныхъ его родственниковъ за истекшую четверть вѣка и пр. Вообще эти письма до нѣкоторой степени проливають свёть на семейную обстановку Печерина; такъ, прося его о присылкѣ автобіографическихъ свѣдѣній, Поярковъ прибавляетъ: «Всъ усилія мои пополнить скудныя мои свъдънія о Вашемъ прошломъ словесными бесёдами съ дёдушкою (т.-е. отцомъ Печерина) не привели ни къ какому результату, какъ какъ старикъ не только не зналъ, но и не подозрѣвалъ значенія и сущности той среды, въ которую Вы были поставлены воспитаніемъ и выборъ которой, сколько можно догадываться, шелъ вразръзъ намъреніямъ Вашего батюшки». Въ другой разъ онъ пишетъ (въ іюлѣ 1867 г.): «Я медлилъ отвѣтомъ на послѣднее Ваше письмо... Я и теперь затрудняюсь отвѣчать на Ваше письмо, потому что вполнѣ понимаю, какія тяжелыя чувства бужу въ Вашемъ воспоминаніи о дётской обстановкі. Мні тімь трудніе взяться за это, потому что придется сознаться, что и конецъ быль продолжениемъ начала. Чтобы слова мои не показались неправдою, прилагаю при семъ случайно уцѣлѣвшую у меня изъ груды подобныхъ записокъ послёднихъ годовъ. Я вполнё понималъ главную причину оставленія Вами Россіи. Картина обстановки Вашей въ домашнемъ быту такъ наглядна, что не только Вы бы не примирились съ нею до сихъ поръ, но даже для насъ было болѣе нежели тяжело, -- для насъ, гдѣ въ большей части окружающее того же колорита».

Поярковъ часто и подробно сообщаеть Печерину о ходѣ земской, судебной и другихъ реформъ; впрочемъ, какъ видно изъ писемъ, Печеринъ въ это время постоянно читалъ русскія газеты. Повидимому, въ своихъ письмахъ къ Пояркову онъ говорилъ о «демократическомъ» назначеніи Россіи, потому что Поярковъ, поклонникъ Каткова, отвѣчаетъ ему: «Демократическое назначеніе нашей родины прививается что-то очень плохо... Нѣтъ, не наша задача осуществить демократизмъ» и т. д. Печеринъ также, очевид-

99

7\*

но, спрашиваль, дёйствительно ли, какъ можно судить по газетамъ, соціализмъ въ послёднее время сдёлалъ большіе успёхи въ Россіи. Какъ онъ вообще смотрёлъ на политическій режимъ Россіи и на производимыя въ ней реформы, показывають слёдующія строки изъ письма Пояркова къ нему отъ 18 марта 1870 года: «Сравнивая строй управленія Англіи съ нашимъ, Вы останавливаетесь на мысли, что могутъ ли всё реформы наши достигать желаемаго результата при измёнчивости нашихъ законоположеній...» Эту самую мысль Печеринъ мимоходомъ выразилъ въ отрывкё изъ своихъ воспоминаній, напечатанномъ въ 1870 г. въ «Русскомъ Архивё»: перечисляя науки, необходимыя для русскаго народа, онъ доходить до юриспруденціи, но останавливается: «Ну, тутъ, кажется, надо еще немножко подождать, когда у насъ будуть законы, а то изъ чего же тутъ хлопотать? Какое тутъ законовёдёніе, когда вы не увёрены, что вчерашній законъ не будетъ завтра же отмёненъ?..»

Наконецъ, изъ писемъ Пояркова мы узнаемъ, что Печеринъ въ эти годы писаль свою автобіографію. Толчкомъ къ этому послужило напечатание въ 1865 году въ аксаковскомъ «Днѣ» приведеннаго выше стихотворенія. По словамъ Пояркова, оно произвело глубокое впечатлѣніе на его одесскихъ знакомыхъ; въ обществѣ заговорили о Печеринь: «Онъ нашъ; отдайте намъ его. Онъ нашъ потому, что не измѣнилъ служенію мысли даже въ то время, когда свободно бродилъ только звѣрь, а человѣкъ ходилъ пугливо... Онъ-та самая краса, которой онъ самъ такъ тщетно искалъ, но внутреннему голосу которой такъ искренно служилъ». Отъ Пояркова требовали подробностей о жизни Печерина, и воть онъ ръшился обратиться къ послёднему съ просьбою — въ письмахъ частями разсказать ему свою біографію, которую Поярковъ намёренъ былъ затемъ напечатать: «Только такимъ путемъ, —писалъ онъ. —я могу удовлетворить общему желанію и только этимъ путемъ до Васъ дойдуть въ печати всё отклики сочувствія къ Вамъ русскихъ».

Печеринъ не заставилъ себя долго просить: въ концѣ октября Поярковъ уже благодаритъ его за присылку перваго автобіографическаго письма и стихотвореній; затѣмъ послѣдовала, очевидно, цѣлая серія такихъ писемъ, хотя и съ большими промежутками. За два года (къ половинѣ 1867 г.) Печеринъ довелъ разсказъ до своего отъѣзда изъ Россіи; продолжалъ ли онъ свои записки и дальше, по письмамъ Пояркова нельзя установить. Съ своей стороны, Поярковъ усердно собиралъ все, что имѣло отношеніе къ жизни Печерина: забралъ къ себѣ всѣ его письма къ родителямъ, разыскалъ у старика юношескія письма В. С. и изъ письма отъ 23 марта 1836 г. узналъ, въ какихъ томахъ «Московскаго Наблюдателя» и Плюшаровскаго Словаря были напечатаны его произведенія, разспрашивалъ Никифора объ ихъ петербургскомъ житьё и съ его помощью разыскалъ идиллію Печерина «Руеь» безъ обозначенія года (она неизвёстна намъ), наконецъ нашелъ его портреть масляными красками, неизвёстно когда присланный. «За неимѣніемъ портрета моей матери,—пишетъ онъ,—Вашъ портретъ, напоминая мнѣ Васъ, напоминаетъ мпѣ и ту, которая учила меня любить Васъ и благоговѣть передъ Вашимъ именемъ. Она говорила мнѣ: естъ въ пашемъ родѣ и почетные, и достаточные, но только одинъ свѣтильникъ».

Осенью 1867 г. Печеринъ прислалъ Пояркову рекомендательныя письма къ старымъ своимъ друзьямъ. Никитенкѣ и  $\Theta$ . В. Чижову; съ первымъ Поярковъ виделся въ декабрѣ этого года, со вторымъ, въ Москвѣ, — лѣтомъ слѣдующаго. О Чижовѣ онъ писалъ Печерину: «Онъ полонъ самыхъ задушевныхъ воспоминаній о Васъ... Онъ самъ хотълъ писать къ Вамъ и увърить Васъ, что въ Москвѣ есть кружокъ, помнящій Васъ и любящій Васъ». Чижовъ просилъ Пояркова въ следующій пріездъ привезти имеющіеся у него матеріалы для біографіи Печерина; писалъ ли онъ объ этомъ и самому Печерину, мы не знаемъ, но въ ноябрѣ 1870 г. Поярковъ сообщаетъ Печерину, что согласно его, Печерина, письму, отправилъ Чижову эти матеріалы: «Ө. В. Чижовъ просилъ меня прислать ему не только тѣ письма, которыя Вы назначили (вѣроятно автобіографическія), но все, что только я имѣлъ, обѣщая въ цёлости и сохранности возвратить ихъ мнѣ, какъ принадлежность моего семейства. Поэтому я привель въ порядокъ, подшилъ и отправилъ ему все, что имѣлъ, и обѣщалъ ему сообщать также и послёдующія Ваши письма». Дёло въ томъ, что Чижовъ, очевидно, брался напечатать автобіографію Печерина въ какомъ-либо изъ русскихъ журналовъ. Попытки къ этому делались, повидимому, уже и раньше; по крайней муру, еще весною 1866 года Поярковъ, говоря въ письмѣ къ Печерину о положеніи печати въ Россіи, прибавлялъ: «Петербургскія редакціи затруднились даже напечатать Ваши воспоминанія», и дальше въ томъ же письмѣ сообщаль, что «Современникь» и «Отечеств. Записки» охотно берутся напечатать статью изъ его, Печерина, сочиненій. Старанія Пояркова, какъ видно, оказались безуспѣшными, и теперь за дѣло взялся Чижовъ. Дъйствительно, въ 1870 году онъ напечаталъ въ «Русскомъ Архивѣ» тѣ воспоминанія Печерина о баронессѣ Розенкампфъ, которыя мы выше не разъ цитировали. Это, повидимому, порадовало Печерина: онъ захотълъ увидъть въ русской печати и остальныя свои записки. Въ апреле 1872 г. Поярковъ сообщаетъ ему

содержаніе письма Чижова: въ этомъ году едва ли удастся осуществить печатаніе, по цензурнымъ причинамъ; а въ августѣ того же года пишетъ: «Предположенія Ваши о печати, по моему мнѣнію, очень осуществимы, и я сообщилъ ихъ Өедору Васильевичу». На этомъ, повидимому, дѣло и остановилось; только еще въ томъ же «Русскомъ Архивѣ» за 1871 годъ появилось частное письмо Печерина о классицизмѣ, вѣроятно къ Чижову; мы вернемся къ нему ниже<sup>1</sup>).

Подъ 28 сентября 1865 года Никитенко отметилъ въ своемъ «Дневникв»: «Получилъ премилое письмо изъ Дублина отъ Печерина»<sup>2</sup>); 14 октября онъ отвѣчалъ ему: «Послѣ болѣе четверти стодътія я встречаюсь съ вами лицомъ къ лицу въ заочной бесёдё, безцённый Владиміръ Сергёевичъ. Я праздную въ моемъ сердив это святое возрождение нашей дружбы», и т. д. Сохранившіяся письма Никитенка къ Печерину обрываются на 1869 годъ. Изъ нихъ видно, что Печеринъ сообщалъ Никитенкѣ о своихъ лингвистическихъ изслѣдованіяхъ, вѣроятно, по арабскому языку. «Въ послъднемъ письмъ вашемъ, --пишетъ Никитенко, -- вы сказали о вашихъ изученіяхъ и трудѣ, который долженъ быть плодомъ ихъ. Боже мой! думалъ я и думаю, что если бы возникшее изъ этихъ великихъ и общирныхъ изучений было явлено свъту на русскомъ языкъ и внесено было въ сокровищницу русской небогатой еще науки!» Печеринъ въ это время обучалъ русскому языку Аткинсона, будущаго переводчика русскихъ классиковъ; онъ спрашиваетъ у Никитенка совѣтовъ насчетъ учебниковъ русской грамматики и исторіи русской литературы, сообщаеть ему отзывы англичань о русской литературь, между прочимь о Крыловь. Его письма и разсказы Пояркова удостовѣряють Никитенка, что Печеринъ при всѣхъ треволненіяхъ и превратностяхъ жизни «сохранился въ своемъ типѣ», и, вспоминая давно минувшіе годы, онъ говорить о немъ и о себ'я: «Примѣненіе къ Донъ-Кихоту не къ вамъ однимъ отосится. Развѣ и я не былъ такимъ же Донъ-Кихотомъ? Вы были весь пылъ и рѣшимость; я былъ сдержаннѣе и, если можно такъ выразиться, скептичнѣе вась». Уже вскорѣ послѣ возобновленія переписки Пе-

2) Никитенко, III, стр. 48.

102

<sup>1)</sup> Чижовъ, какъ видно, не вернулъ Пояркову, умершему въ 1873 году, печеринскихъ бумагъ, и онѣ находятся, вѣроятно, среди Переписки Чижова, переданной въ 1878 году его душеприказчикомъ, С. И. Мамонтовымъ, на храненіе въ Румянцевскій музей съ разрѣшеніемъ вскрыть не ранѣе 40 лѣтъ со дня смерти Чижова (ум. 14 ноября 1877 г.). Обильный матеріалъ для біографіи Печерина находится также, несомнѣнно, въ Днескикъ Чижова (19 книгъ и тетрадей), поступившемъ тогда же въ музей на тѣхъ же условіяхъ.

черинъ прислалъ Никитенкъ свой портретъ, и Никитенко писалъ въ своемъ «Дневникѣ» 1 ноября 1865 г.: «Письмо и фотографическая карточка отъ Печерина изъ Дублина. Сколько воспоминаній соединяется съ этимъ милымъ лицомъ, которое, судя по портрету. мало измѣнилось! Та же мягкость въ чертахъ, то же добродушіе, то же умное, оригинальное выражение во всемъ складѣ лица. А въ письмѣ его сколько наблюдательности, ума и знанія, пріобрѣтеннаго наукою и опытомъ! О Россіи онъ говорить съ любовью, хотя не видно, чтобы онъ желаль возвратиться въ нее»<sup>1</sup>). А что переживаль въ эти годы Печеринъ, показывають слѣдующія строки изъ письма къ нему Никитенка, писанныя четыре года спустя; «Грустно было мнѣ читать тѣ строки вашего второго письма, гдѣ вы съ такою трогательною прелестью говорите о вашемъ печальномъ одиночествѣ. Кромѣ богатствъ ума, знанія, идей, вамъ природа дала еще другое великое богатство — богатство благороднаго, любящаго сердца, и я понимаю, какъ должно быть для васъ тяжело оставаться одинокимъ посреди всей этой роскоши и блеска».

#### XVI.

Въ одномъ изъ этихъ писемъ Никитенко говоритъ о себъ, что единственное, что уцълъло въ злополучномъ крушении его надеждъ и стремлений, это — нъкоторое мужество, «готовое между прочимъ безъ ропота пожать то, что посъялъ».

Этимъ мужествомъ вполнѣ обладалъ Печеринъ. Тотчасъ по оставленіи ордена траппистовъ, ставъ свѣтскимъ католическимъ священникомъ, онъ взялъ мѣсто капеллана при одной изъ большихъ дублинскихъ больницъ — Mater misericordiae. Здѣсъ прожилъ онъ до послѣдняго дня, утѣшая больныхъ евангельскимъ словомъ, въ кроткомъ самоотреченіи и съ яснымъ сознаніемъ міра и самого себя. Каково было это сознаніе, показываютъ слѣдующіе его стихи, написанные, несомнѣнно, въ началѣ 70-хъ годовъ<sup>2</sup>):

> Прочь, о демонъ лучезарный, Демонъ счастья и любви! Искуситель-міръ коварный, Вспять страдальца не зови! Хитрая сирена-младость, Давнихъ пъсень мнъ не пой! Кровныхъ узъ святая сладость, Мнъ не внятенъ голосъ твой!

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ibid. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Они были напечатаны Н. С. Тихонравовымъ въ Рус. Стар. за 1875 г.

За небесныя мечтанія Я земную жизнь отдаль, И тяжелый кресть изгнанія Добровольно я подъялъ. Подъ вѣнкомъ моимъ терновымъ. Въ потѣ блѣднаго лица Подвигъ трудный и суровый Совершу я до конца. И, какъ жертву примиренья, Я принесть себя готовъ На алтарь Твой всесожженья, О прев'ячная любовь! Жизни бурной треволненья Претерпѣвъ, о мой челнокъ! Въ пристани уединенья Пріютися одинокъ! Слышь! отъ всѣхъ концовъ вселенной Голосъ тайный вопіёть: "Все земное – прахъ! все – тлънно! "Все, вакъ дымъ, какъ твнь, пройдеть!" Этоть вопль, повсюду слышный, Къ намъ изъ рода въ родъ гремить: Соломонъ въ чертогахъ пышныхъ "Суета суетъ!" гласитъ. Карлъ, властитель величавый, Блескомъ царскаго вѣнца Утомленъ, отъ шума славы Скрылся въ кельъ чернеца. Тяжкую сложивъ порфиру, Саванъ смерти онъ надълъ, -Взглядъ прощальный бросивъ міру, Заживо себя отпълъ.

Я упоминалъ уже, что библіотека Печерина была въ половинѣ 80-хъ годовъ подарена, вѣроятно имъ самимъ, московскому университету. Она не велика въ ней всего 183 названія. Просматривая ся каталогъ, нельзя догадаться, что она принадлежала католическому монаху: это небольшая, но хорошо подобранная библіотека русскаго ученаго-лингвиста, человѣка просвѣщеннаго, интересующагося современной умственной жизнью Европы и освободительнымъ движеніемъ въ Россіи, любящаго позвію. Сочиненій, касающихся католическаго богословія или католической церкви, здѣсь всего 4—5. Наибольшее число книгъ относится къ области языковѣдѣнія и классической литературы; первое мѣсто по количеству занимаютъ грамматики, хрестоматіи и словари персидскаго, санскритскаго, индусскаго, сирійскаго, еврейскаго, бенгальскаго и особенно арабскаго языка, которымъ, очевидно, всего больше занимался Печеринъ въ 60-хъ годахъ: среди этихъ книгъ находятся двъ каллиграфически написанныя имъ самимъ арабскія рукописипереводъ евангелія отъ Матеея на 190 страницахъ, и другая подъ заглавіемъ: Ногае Arabicae, 1862 — 63, Dublini, на 115 листахъ. Второе по количеству мѣсто принадлежить многочисленнымъ изданіямъ греческихъ и римскихъ классиковъ, и здѣсь любопытно отмѣтить, что какъ разъ въ 60-е и 70-е годы Печеринъ пріобрѣтаетъ новыя, полныя изданія ихъ. Третье мёсто занимають русскія книги, исключительно (если не считать посмертнаго изданія сочиненій Пушкина) 1860-80 годовъ. Это по преимуществу заграничныя изданія; если возможно, что Герценъ и послѣ 1853 года продолжалъ присылать Печерину свои изданія, то «Записки» П. Долгорукова 1863 г., его же брюссельскій «Листокъ» 1862 г., «Впередъ» за 1876 г. и пр. Печеринъ выписывалъ, конечно, самъ. Мы находимъ здѣсь сочиненія Лермонтова, Достоевскаго, Писемскаго, «Войну и миръ», «Дымъ» Тургенева, пѣсни Рыбникова и пр., отдѣльные №№ «Рус. Арх.», «Вѣстн. Евр.» и «Отеч. Зап.» 1869-82 гг., даже Евангеліе по-русски именно 1862 г. и Библію того же года. Затьмъ надо поставить небольшое собрание европейскихъ поэтовъ: Гейне, Шиллера, Гете, Тассо, Аріосто, Данте, Камоэнса и пр., всѣ въ подлинникахъ, и небольшую же группу книгъ, особенно характерную для умонастроенія Печерина въ послѣдній періодъ его жизни: Бюхнеръ, Фейербахъ, Ренанъ и Штраусъ 1861—1876 гг.

У насъ такъ мало свѣдѣній, по которымъ мы могли бы судить о міровоззрѣніи Печерина въ эти годы, что мы не должны пренебрегать и такими сухими статистическими данными. Мы уподобляемся пушкинской Татьянѣ въ кабинетѣ Онѣгина — послѣдуемъ же и дальше ся примѣру: какъ Онѣгинъ и Печеринъ имѣли привычку читать съ карандашомъ въ рукѣ, и «вездѣ его душа

> Себя невольно выражаеть То краткимъ словомъ, то крестомъ, То вопросительнымъ крючкомъ.

Вотъ сборникъ посмертныхъ статей Герцена 1870 г. Печеринъ подчеркиваетъ слова Герцена о Чичеринѣ: «онъ считалъ правительство гораздо выше общества и его стремленій», и на полѣ своимъ красивымъ, четкимъ почеркомъ приписываетъ: «А можетъ быть и правда». Противъ разсказа о революціонной дѣятельности Бакунина въ 40-хъ годахъ, гдѣ Герценъ называетъ его одною изъ тѣхъ личностей, «мимо которыхъ не проходитъ ни современный міръ, ни исторія», Печеринъ, подчеркнувъ эти слова, пишетъ сбоку: «А много ли объ немъ останется въ исторія?» Въ четвертой части «Былого и Думъ» 1866 г. онъ подчеркиваетъ слова Герцена (по поводу вліянія Мацини на итальянскій народь): «Не разумъ, не логика ведетъ народы, а въра любовь и ненависть», и делаеть къ этимъ словамъ выноску: «Не чистымъ разумомъ живутъ народы, а святыми преданіями, баснями-зачёмъ же вы это забываете, Герценъ?» Онъ подчеркиваетъ у Гейне (1869) стихъ: Меіnem eignen Stern vertrauend-онъ самъ такъ додго върилъ въ свою звѣзду! Противъ словъ: eine welterlösende Idee онъ саркастически ставить два восклицательныхъ знака, онъ отмѣчаетъ слова: Denn nicht der Muth, sondern die Geduld regiert die Welt, и подчеркиваеть стихи: Suchte ich die Zeit zu tödten mit Gedanken. Въ «Кто виноватъ» онъ отмѣчаетъ слова Дмитрія Яковлевича (ч. II, гл. 4), сказанныя точно о немъ: «Просто сердцу и уму противно согласиться въ возможности того, чтобъ прекрасныя силы и стремленія давались людямъ для того, чтобы онв разъвдали ихъ собственную грудь», какъ и аналогичныя двѣ строки нѣсколько выше.

Но всего характерние ть отмытки, которыя дають понятие о томъ, какъ онъ теперь относился къ революціонному періоду своей жизни, къ тѣмъ годамъ, когда «его звѣзда вела его въ Парижъ». Онъ съ явнымъ сочувствіемъ читалъ у Герцена ѣдкую характеристику «хористовъ революция», революціонной толпы, усваивающей лишь риторическую сторону движенія, людей «съ огромными притязаніями, но безъ выдержки и силы на трудъ»: эти слова онъ подчеркнулъ, какъ въ другомъ мѣстѣ подчеркнулъ слова: «желаніе сильныхъ страстей, громкихъ дёлъ», и въ «Кто виноватъ» 1859 г. слова: «Нельзя, да и не нужно всёмъ выступать на первый планъ», и ниже: «Наша жажда видныхъ и громкихъ общественныхъ положеній показываеть великое несовершеннольтіе наше». Очевидно, оть тёхъ лёть онъ сохраниль глубокое отвращение къ французамь: онъ подчеркиваетъ всѣ строки, гдѣ Герценъ бичуетъ фразерство францувовъ, ихъ пустоту и любовь къ эффектамъ. Въ томъ мѣстѣ «Посмертн. статей», гдѣ Герценъ разсказываеть о своемъ свидании съ Ледрю-Ролленомъ, увѣрявшимъ его, что Парижъ совершенно готовъ и революція уже все равно что сдѣлана — la révolution est faite: c'est clair comme bonjour, Печерия́ъ противъ этихъ словъ приписаль: «о, шарлатань!» Онъ отмѣчаетъ сбоку всю длинную тираду Герцена о національномъ характерѣ французовъ въ Alpendrücken (X, 83) и внутри ея подчеркиваеть: «они идуть оть словь къ словамъ», «громадныя стремленія безъ возможныхъ средствъ и ясныхъ цѣлей», «напыщенная и дутая риторика»; въ 37-й гл. «Былого и Думъ» онъ отчеркиваетъ такую же характеристику французовъ-революціонеровъ: «Ломанье, хвастовство и привычка къ фразѣ до такой степени проникли въ кровь и плоть ихъ, что люди гибли, платили жизнію изъ-за актерства, и жертва ихъ все-таки была ложев». Въ одной книгѣ, изданной въ 1871 г., онъ къ слову приписалъ на полѣ: «Deutsche Wissenschaft und deutsche Waffen haben Gott sei Dank Frankreich gedemüthigt!»

Чрезвычайно любопытны, какъ и легко себѣ представить, помѣтки Печерина на его экземплярѣ «Kraft und Stoff» Бюхнера (14-е изд., 1876 г.). Уже подъ первымъ предисловіемъ онъ написалъ:

> Mit Worten lässt sich herrlich streiten, Mit Worten ein System bereiten, An Worte lässt sich trefflich glauben, Vom Worte darf man kein jota rauben.

Однако онъ читалъ эту книгу очень внимательно, многое подчеркивалъ и часто дѣлалъ въ ней помѣтки на поляхъ. Тамъ, гдѣ Бюхнерь говорить о мозгь, какъ «мъстопребывании души», онъ приписалъ: «Wo ist die Seele meiner Uhr?» Гдѣ идеть рѣчь о невозможности, съ естественно-научной точки зрвнія, личнаго безсмертія, онъ зам'язаеть: «Contradictio in terminis. Was persönlich ist, ist notwendigerweise beschränkt in Raum und Zeit»; противъ словъ Бюхнера о томъ, что во время сна душа человѣка въ подлинномъ смыслѣ слова уничтожается, онъ пишеть на поль: «aber die Träume?»; въ другихъ мѣстахъ онъ ограничивается ироническимъ parla come un dio или Kauderwelsch, и т. п. Но, быть можеть, всего характернье пом'тки Печерина на поляхъ дневника, веденнаго во время Ватиканскаго собора 1870 года знаменитымъ богословомъ Фридрихомъ, ярымъ противникомъ куріи и папскихъ притязаній. Надо помнить, что догматы, провозглашенные на этомъ соборѣ (непогрѣшимости папы и непорочнаго зачатія), были впервые и съ большой силою выставлены какъ разъ основателемъ того ордена, къ которому столько лёть принадлежаль Печеринь, и внесены имъ, какъ мы видёли, въ уставъ ордена. Помътки Печерина на дневникъ Фридриха дышать горячей ненавистью ко всему папскому режиму, отвращеніемъ къ своекорыстію куріи и къ лживости, раболѣпію, невѣжеству съёхавшихся въ Римъ прелатовъ; онъ съ явнымъ сочувствіемъ отмѣчаеть всѣ такія наблюденія Фридриха, всѣ его доводы противъ провозглашенія тіхъ догматовь, и испещряеть поля книги восклицаніями въ род'ь: «ловушка!», «quid est veritas?», «le fanatique!!», «propos de vieille femme», «sic volo, sic jubeo» (объ авторитетѣ папы), и т. п. По поводу словъ Пія IX: «Le tradizione son io», онъ пиmerь: «L'état c'est moi! et après—1789 et 1792»; по поводу словъ Фридриха, что католическая церковь оскудёла сильными характерами, онъ замѣчаетъ: «Zeichen des Verfalls»; когда рѣчь заходитъ о богословскихъ семинаріяхъ, онъ заявляетъ: «il est temps d'en finir avec la théologie»; vпоминается ли въ тексть папа Гонорій II, онъ характеризуеть его словами: «der alte Narr!» Въ одномъ мѣстѣ Фридрихъ приводитъ длинную цитату изъ одного итальянскаго богословскаго трактата, ратовавшаго за признание папской непогръшимости, и всю ее Печеринъ комментируетъ помѣтками въ родѣ: «stupid child», «rhetoric!», «che rivoluzioni ha impedito il papa?» (авторъ доказываль, что усиление авторитета папы дасть послёднему возможность еще успѣшнѣе, чѣмъ донынѣ, предупреждать револющи). Одинъ нѣмецкій епископъ, принадлежавшій къ оппозиціи, предвидя свое неизбѣжное отлученіе, сокрушался только о томъ, что будеть съ его діоцезой, — Печеринъ замѣчаетъ: «qu'elle aille au diable!» Тамъ, гдѣ Фридрихъ говорить, что, можеть быть, нигдѣ въ христіанскомъ мірѣ чувство права и справедливости не развито меньше, чѣмъ въ Римѣ и папской области, Печеринъ пишеть на полѣ: «verissime!»<sup>1</sup>) ит.д.,ит.д.

Просматривая всё эти помётки, несомнённо принадлежащія рукѣ Печерина (его почеркъ легко узнать среди многихъ), конечно никто не сказалъ бы, что ихъ писалъ убъжденный католическій священникъ; онѣ заставляють думать, что и въ началѣ своего монашества Печеринъ вовсе не усвоилъ «всѣхъ предразсудковъ своего званія», какъ утверждалъ Чижовъ. И здѣсь, и въ составѣ своей библіотеки, и въ своихъ письмахъ къ Герцену, и въ приведенныхъ выше стихотвореніяхъ онъ является просто широко - просвѣщеннымъ человѣкомъ и идеалистомъ чистой воды. Можно удивляться тому, что 23 года католической жизни и монашеской практики не искалёчили его души и точно безъ слёда прошли надъ нею. Но онъ и вообще представляетъ собою рѣдкій образецъ неизмѣнчивости характера — не только въ основѣ, въ своемъ упорномъ до конца исканіи «красы небесной», но и въ мелочахъ: его послёднія стихотворенія, на разстояніи 30-40 лёть, написаны тёмъ же размёромъ, какимъ онъ въ юности переводилъ шиллеровское «Желаніе лучшаго міра», и въ нихъ, уже старикомъ, онъ безпрестанно возвращается мыслью къ той звѣздѣ, о которой онъ когда-то писалъ Строгонову и Чижову.

Выше уже было упомянуто письмо Печерина 1871 года о классическомъ образования. Умное, полное изящнаго остроумія, паписанное тѣмъ блестящимъ литературнымъ языкомъ, которымъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Надо замѣтить, что, по сообщенію procuratore римскаго отдѣла ордена редемптористовъ, Печеринъ однажды короткое время быль въ Римѣ.

Печеринъ мастерски владѣлъ и спустя 35 лѣтъ послѣ оставленія Россіи, оно любопытно, какъ свидътельство перемъны, происшедшей во взглядахъ Печерина. Если Герценъ въ 1869 году не написаль бы тёхъ своихъ строкъ о единоспасающей силё технологіи и химіи, если подъ конецъ жизни онъ возлагаль всѣ свон надежды на «проповѣдь», то Печеринъ, наоборотъ, кончилъ примиреніемъ съ духомъ вѣка, признаніемъ цѣнности матеріальнаго прогресса. «Ты очень мѣтко назвалъ себя аскетомъ труда, — пишеть онь: --- въ этихъ словахъ заключается вся суть современнаго міра, да этных же разрѣшается вопросъ между классиками и реалистами. Отъ классицизма все какъ-то пахнеть монастыремъ, аушною кельею, книжнымъ ученьемъ, словопреніемъ, а отъ реализма вѣетъ свѣжій, утренній вѣтерокъ пробуждающейся новой жизни». Теперь онъ иначе смотрѣлъ и на Россію: онъ оставался при старомъ убѣжденіи о практичности русскаго народа, по уже не осуждаль ея. Въ своихъ воспоминаніяхъ о баронессѣ Розенкампфъ. писанныхъ въ 1869 году, онъ спрашиваетъ себя, почему русскимъ не дается наука, и отвѣчаеть: потому, что правительство въ своихъ просвѣтительныхъ начинаніяхъ идеть наперекоръ народному духу: «Для русскаго свѣжаго, практическаго народа надо бы преподавание ограничить предметами первой необходимости, практически-полезными для государственной жизни, напр., восточными языками, науками физико-математическими, медициною... Россія вмѣстѣ съ Соединенными Штатами начинаетъ новый циклъ въ исторіи; такъ изъ чего же ей съ особеннымъ терцѣніемъ и любовью рыться въ какихъ-нибудь греческихъ, римскихъ, вавилонскихъ или ниневійскихъ развалинахъ! Она, пожалуй, сама сумбеть подготовить матеріалы для будущихъ археологовъ и филологовъ». Въ письмъ о классицизмѣ онъ возвращается къ этому замѣчанію и картинно изображаеть, какъ некій будущій филологь обезсмертить себя, поставить то вытесто е въ древней рукописи Пушкина: Vir doctissimus et illustrissimus N. N., verum reipublicae litterarum decus, eo quo pollet ingenii acumine, pro e, quod librariorum incuria irrepserat, nunc demum, Minerva afflante, n feliciter restituit. Vide Annot. ad Puchkinii Opera omnia. Editio nova et acuta, e Codice Mosquiensi vetustissimo adornata, notis variarum et indice copiosissimo instructa. Lipsiae. Apud Teufesdreckium. A. D. 2871.

Характерны еще въ устахъ католическаго священника слѣдующія строки о мнимой полезности классическаго образованія въ борьбѣ съ нигилизмомъ: указавъ на Германію, гдѣ всего больше изучали классиковъ и гдѣ все-таки явились и Штраусъ, и Фейербахъ, Печеринъ говоритъ: «Все это сущій вздоръ! Вы напрасно хлопочете, господа: ходъ ума человѣческаго затормозить нельзя. Еще прежде васъ римская церковь попыталась было пріостановить круговращеніе земли, объявивши его опаснымъ для вѣры и добрыхъ нравовъ; но на зло имъ земля все-таки вращается на своей оси... Ерриг si muove!»<sup>1</sup>)

### XVII.

А годы шли, настала старость: Печеринъ приближался къ семидесяти годамъ. Все дальше уходила земная жизнь и одна за другою обрывались послѣднія нити, связывавшія его съ міромъ: умеръ отецъ, прекратилась переписка съ Никитенкой, умеръ и Поярковъ. Только съ Чижовымъ Печеринъ, повидимому, поддерживалъ еще дѣятельную переписку. Среди его бумагъ сохранилось стихотвореніе, написанное 4 мая 1875 года: оно поразитъ читателя. Эти строки писалъ человѣкъ, отрѣшившійся отъ всего земного, точно плоть его сдѣлалась эеирной, поднявшійся до крайней грани, гдѣ уже нѣтъ ни раскаянія, ни желанія, ни страха, почти безплотный духъ, легкій, свѣтлый и радостный.

#### Чижову.

Легкое поднявъ вѣтрило, Въ утломъ челновъ одинъ Я плыву, о другь мой милый, Вдоль таинственныхъ пучинъ. Волны плещуть предо мною, Солнце надъ главой блеститъ, И, качаемый волною, Быстро мой челнокъ летить. Въ отуманенное море Бросилъ я свою ладью, На привольи, на просторъ Беззаботно я пою: Eh! vogue ma nacelle! O doux zéphyr, sois moi fidèle! Espérance! Confiance!-Le refrain Du pélerin.

Наконецъ, въ ноябрѣ 1877 года умеръ и Чижовъ; въ кожаной папкѣ Печерина лежитъ его послѣднее письмо къ Чижову отъ 23 января н. ст. 1878 г. съ почтовой помѣткою о возвра-

<sup>1)</sup> Цитирую по Матеріалама проф. Боброва, т. І, стр. 170.

щеніи въ Дублинъ за смертью адресата. «Наконецъ всякому терпѣнію есть конецъ, —пишетъ Печеринъ. — Скажи, ради Бога, что сталось съ тобою, любезный Чижовъ. Твое послѣднее письмо лежитъ у меня на столѣ. Оно отъ 10-го октября, а теперь по-вашему 11-е января, стало быть цѣлыхъ три мѣсяца. Ты никогда не оставлялъ меня такъ долго безъ отзыва. Что же это значить? Если ты такъ сильно боленъ, что писать не можешь, то ты могъ бы увѣдомитъ меня черезъ какое-нибудь третье лицо. Не забудь, что ты единственная и послѣдняя нить, связывающая меня съ Россіею, —если она порвется, то все прощай. Въ крайнемъ недоумѣніи, не зная ни какъ, ни что, я больше писать не могу и съ нетерпѣніемъ буду ожидать отвѣта. Твой В. Печеринъ».

Это — послѣднее, что мы знаемъ изъ жизни Печерина. Онъ умеръ въ госпиталѣ Mater misericordiae 5—17 апрѣля 1885 года, семидесяти восьми лѣтъ отъ роду <sup>1</sup>).

Когда-нибудь, несомнѣнно, будетъ написана полная его біографія по-русски, потому что память о немъ не можетъ умереть; мнѣ же было радостью вглядываться въ его свѣтлый образъ и разсказывать о небесной мечтѣ, за которую онъ отдалъ свою земную жизнь.

М. Гершензонъ.

<sup>1)</sup> Эта статья была уже окончена, когда мы получили отъ голландскихъ и ирландскихъ редемптористовъ точную дату дня рожденія Печерина: онъ роднися 15іюня 1807 года, по однимъ свёдёніямъ-въ Кіевё, по хронякё Mount St. Alphonsusвъ Одессѣ. Пользуюсь случаемъ сообщить здѣсь и другія поправки къ первой части біографія П.-., Лингвистъ", о которомъ говоритъ Никитенко и котораго я тамъ отождествляль съ Печеринымъ, повидимому-не Печеринъ, какъ показываетъ запись у Никитенка подъ 19 іюня 1845 г. Далее, воть дополнительныя свёдёнія о службё П. въ московскомъ университетѣ. Въ "Отчетѣ" этого университета за 1835 г. сказано: "И. д. э.-о. проф. В. Печеринъ (преподаетъ греч. словесность и древности) рязанской губ., изъ дворянъ, 28 лътъ, исправляетъ должность съ 7 авг. 1835 г.; жалованья 2000 руб. (ассигн.)". Въ "Отчетв" за 1836 г. сказано: "Г. Печеринъ студентамъ 2 в 3 курсовъ. по 3 часа въ недѣлю, объясняль происхождение и духъ поэмъ Гомера. и читаль съ комментаріями Одиссею"-а въ выноскі въ этимъ строкамъ прибавлено: "Г. Печеринъ началъ преподавание съ Января 1836 г. студентамъ 2 и 3 курса, и по окончании академическаго года уволенъ былъ съ Высочайшаго соизволения за границу въ Берлинъ на 4 мъсяца, но до сего времени въ университеть не явился, о чемъ донесено высшему начальству". Жалованье въ этомъ отчета показано 3500 р. и 400 квартирныхъ денегъ.

# Два правовыхъ идеала<sup>1</sup>).

Счастіе и міръ, равенство и братство, свободная личность и свободное общество—не объ этомъ ли думаемъ мы обыкновенно, когда произносимъ эти слова: правовой идеалъ? Не объ этомъ ли издавна думали и мечтали всѣ, которые обращали свой взоръ къ тому, чего нѣть еще въ жизни, но что должно быть въ ней?

Когда, утомленные тяжелыми условіями общественной жизни, утомленные зрѣлищемъ раздора, несправедливости и вражды, мы обращаемся мыслью къ лучшимъ чаяніямъ нашего духа, передъ нами рисуются свѣтлые образы общественной гармоніи, согласія и мира. И каждый разъ эти свѣтлыя мечты, подобно крыльямъ, поднимаютъ духъ нашъ надъ несовершенной дѣйствительностью и заставляютъ смотрѣть впередъ, идти навстрѣчу новымъ и лучшимъ формамъ жизни.

Но какъ идти и къ чему стремиться? Лишь только мы начинаемъ думать объ этомъ, какъ передъ нами встають различные пути и задачи. Какъ разгадать этотъ сфинксъ, который представляетъ будущее, какъ найти путь, который велъ бы несомнѣнно къ цѣли? Какъ разрѣшить сложную проблему соглашенія общественныхъ противорѣчій и примирить постоянную борьбу интересовъ, стремленій и страстей? Сколь бы ни были однако различны и противоположны тв многочисленные отвѣты, которые даются на этотъ вопросъ, мнѣ кажется, всѣ ихъ можно подвести подъ два опредѣленныхъ типа. Въ соотвътствіи съ этимъ мы можемъ намътить два основныхъ способа созидать проекты лучшаго будущаго. Первый типъ, первый способъ основанъ на предположении, что желанная гармонія душъ и полная солидарность стремленій можеть быть достигнута. въ небольшихъ и замкнутыхъ союзахъ, которые ставятъ своею цёлью идеаль счастливаго устроенія немногихь. Достигнуть этой цвли-устроить счастіе немногихъ-кажется не только болве доступнымъ, но и единственно возможнымъ. И вотъ тѣ, которые такъ

1) Публичная лекція, читанная въ Москві 6 ноября. Печатается съ дополненіями.

Digitized by Google

думають, мечтають о небольшихъ и интимныхъ союзахъ, о тёсныхъ и солидарныхъ братствахъ, о счастливыхъ колоніяхъ и замкнутыхъ государствахъ, которые строго поддерживаютъ установленную гармонію, и, оградивъ себя отъ всякихъ внёшнихъ и чуждыхъ вліяній, остаются вёрными своему первоначальному духу.

Совершенно иныя основанія имъеть другой способь идеальныхъ построеній. Не близкая гармонія достигнутаго блаженства немноиихъ, а отдаленный и трудный идеаль нравственнаго объединенія вспьхъ является его цёлью. Союзъ всемірнаго гражданства на почвѣ всеобщаго права—такъ опредѣляетъ Кантъ основныя черты этого правового идеала. Пока это общечеловѣческое и всемірное объединеніе не будетъ достигнуто, всякое состояніе мира и права можетъ считаться лишь временнымъ, а не постояннымъ и прочнымъ.

Мы высказываемъ эту идею и тотчасъ же чувствуемъ, сколь абстрактной, утопической и далекой можетъ она показаться съ перваго раза. Позвольте же мнѣ разъяснить вамъ, что, напротивъ, она вполнѣ конкретна, въ высшей степени практична и чрезвычайно близка къ самымъ насущнымъ нашимъ задачамъ и нуждамъ, что какъ разъ, наоборотъ, мысль о возможности счастливаго и прочнаго устроенія немногихъ есть не болѣе какъ утопія, которая при извѣстныхъ обстоятельствахъ можетъ служить скорѣе препятствіемъ къ разрѣшенію соціальнаго вопроса, чѣмъ путемъ къ нему. Для того, чтобы въ этомъ убѣдиться, войдемъ въ болѣе подробное обсужденіе двухъ намѣченныхъ правовыхъ идеаловъ.

I.

Идеалъ счастливаго устроенія немногихъ! Какъ часто останавливаются на этомъ тѣ, которые приходятъ въ отчаяніе оть общаго хода человѣческой жизни, отъ необъятнаго моря человѣческихъ оѣдствій и несовершенствъ. Предполагаютъ возможнымъ: если уже нельзя передѣлать и спасти всѣхъ, такъ спасти хоть нѣкоторыхъ, хоть немногихъ. Не такъ давно въ поэтической формѣ эта мысль была выражена въ одномъ англійскомъ романѣ. Героиня—женщина съ страстнымъ и горячимъ желаніемъ найти выходъ изъ общественныхъ бѣдствій,—послѣ опытовъ и исканій на этомъ пути приходитъ къ заключенію, что нельзя облагодѣтельствовать и устроить всѣхъ предъ нами неисчерпаемое море, цѣлый потопъ страданій и бѣдствій, которыхъ нѣтъ возможности залѣчить и утѣшить. Но если это невозможно, заключаетъ она, пусть хоть кто-нибудь будетъ счастливъ, пусть хоть гдѣ-нибудь расцвѣтаютъ цвѣты, царитъ красота и идетъ прекрасная человѣческая жизнь! Это выводъ не но-

8

вый-за много вѣковъ до насъ онъ былъ классически намѣченъ Платономъ и послѣ того не разъ повторенъ и въ теоретическихъ построеніяхъ, и въ практическихъ попыткахъ. Сущность этихъ построеній и попытокъ я могъ бы выразить такъ: предполагается возможнымъ разрѣшить соціальный вопросъ, создавъ для этого особую подходящую обстановку. Не въ существующемъ обществѣ, какъ оно есть, не среди его грѣховь и соблазновь, а уйдя отъ него и замкнувшись, создавъ свою особую гармоничную жизнь, — вотъ какъ предполагается осуществить идеаль совершеннаго общества. Большей частью для этой цёли предполагается какой-либо лучшій край, какой-либо чудесный и отдаленный островъ, избирается мѣсто особенно благопріятное за тридевять земель оть окружающихъ несовершенствъ, — новая земля для новыхъ людей! Какъ часто, начиная съ Платона, мечтали о такихъ счастливыхъ островахъ и колоніяхъ прекрасныхъ душъ, о замкнутыхъ государствахъ; и не только мечтали, но пытались осуществить на практикѣ: стоить лишь вспомнить проекть блаженной Икаріи, опыты учрежденія фаланстерь, братство сенсимонистовъ. Иногда съ этимъ сочетается мысль объ опрощения жизни, о бъгствъ отъ культуры, о приближении къ естественному быту, и тогда возникають проекты и опыты робинвонадъ, въ родѣ нашихъ земледѣльческихъ колоній въ духѣ Толстого.

Разрѣшеніе соціальнаго вопроса кажется туть легкимъ и простымъ: вмѣсто того чтобы дожидаться, пока разовьются массы, пока просвѣщеніе проникнеть повсюду, пока измѣнятся всѣ люди, взять немногихъ счастливыхъ избранниковъ судьбы и примѣромъ ихъ образцовой жизни показать, чего люди могутъ достигнуть, если они захотятъ слѣдовать опредѣленному плану жизни.

Нельзя не сказать, что такіе планы блаженнаго существованія отвѣчаютъ нѣкоторой глубокой потребности человѣческой природы: человѣку хочется хотя бы въ мысли и въ мечтѣ имѣть конкретный образъ достигнутаго блаженства и спокойной гармоніи душъ. Хочется имѣть гдѣ-нибудь хотя бы уголокъ счастія, хочется опредѣленной картины будущаго, тихой пристани жизненныхъ исканій и странствій. Всѣ эти желанія и представленія вытекаютъ изъ глубоко-коренящейся въ человѣческой природѣ потребности счастія. Жизнь человѣческая по существу есть трагизмъ, вѣчная борьба духа съ самимъ собою, какъ говорилъ Гегель; а душѣ нашей присуща склонность къ идилліямъ, къ моментамъ спокойствія и остановки въ жизненной борьбѣ. И невольно хочется задержать эти прекрасные моменты отдыха и счастія, сдѣлать ихъ длительнымъ состояніемъ, общимъ правиломъ, постояннымъ закономъ жизни, личной и общественной. Но возможно ли это? Коварный и проницательный спутникъ Фауста не былъ ли правъ, когда предупреждалъ его подумать прежде, чёмъ сказать преходящему мгновенію:

## Прекрасно ты! Остановись!

Мы обдумываемъ эти идеалы счастливыхъ колоній и приходимъ къ заключенію, что всѣ подобныя попытки осуществить острова счастія среди моря человѣческихъ невзгодъ не болѣе, какъ утопіи. Это-утопіи уединеннаго блаженства, не осуществимыя на практикѣ и нежелательныя въ принципѣ. Роковой недостатокъ всѣхъ такихъ проектовъ, если ихъ проводить послѣдовательно и до конца, этозамкнутость, исключительность жизни. Для того, чтобы устроиться хорошо и счастливо не въ примъръ другимъ, надо отдѣлиться отъ этихъ другихъ и замкнуться въ себъ, надо создать свою особую и самобытную жизнь; иначе и въ этотъ счастливый уголокъ земли вторгнутся несовершенства міра, людскіе недостатки; иначе чужія бѣдствія сольются съ этимъ счастіемъ и затуманять ясные горизонты счастливой земли. И совершенно послѣдовательно авторы подобныхъ проектовъ проповѣдуютъ полное обособленіе отъ прочаго міра. Тогда спасеніе будеть достигнуто, и счастіе станеть прочнымъ. Подобно Платону и Фихте, они дають проекты уединенныхъ колоній и замкнутыхъ государствъ, разобщенныхъ съ прочимъ міромъ и пытающихся именно на почвѣ этой замкнутости и разобщенности устроить свой счастливый быть.

Но тщетная мечта! Каждый разъ, убъгая отъ міра, несуть его съ собою и въ себѣ. Или же онъ приходитъ, наплываетъ на этихъ немногихъ счастливцевъ, чтобы смѣшать и спутать ихъ планы и предположенія. Какъ часто дълались практическія попытки осуществить такіе планы; достаточно вспомнить, что однихъ опытовъ учрежденія фаланстерь по плану Фурье и его учениковь было около сорока, и каждый разъ всѣ подобныя начинанія кончались однимъ и тѣмъ же: внутренними разногласіями и распаденіемъ этихъ первоначально дружныхъ обществъ и братствъ. Очевидно, уйти на прекрасный островъ, создать уединенную колонію прекрасныхъ душъ, это — химера, которая самымъ замысломъ своимъ осуждена на безплодность. Дёло въ томъ, что не только должно, но и можно спасти только всёхъ. Только тоть идеальный типъ общественнаго устройства можеть считаться окончательнымъ и предѣльнымъ, который хочетъ дать выходъ и надежду всѣмъ труждающимся и обремененнымъ, и только на этой основѣ можно строить свой общественный идеаль.

Мы сослались на практику жизни, которая столько разъ безжалостно разрушала самые прекрасные планы счастливаго устроенія

8\*

немногихъ. Но практика жизни сама по себѣ не доказательство. Часто она идетъ наперекоръ нашимъ нравственнымъ идеаламъ, и тѣмъ не менѣе мы утверждаемъ ихъ самобытную силу, вопреки всякимъ практическимъ доводамъ и указаніямъ. Для того, чтобы обнаружить дѣйствительную несостоятельность какихъ-либо идеальныхъ построеній, надо войти въ ихъ принципіальное обсужденіе, и тогда самый ихъ практическій неуспѣхъ станетъ для насъ яснымъ и понятнымъ.

Я думаю, намъ удастся уяснить себѣ полную невозможность утопій гармонической жизни, если мы обратимъ вниманіе на то, что проекты этого рода, вмѣстѣ съ обѣщанной ими гармоніей, несутъ съ собою духъ принудительнаго сектантства и упорнаго консерватизма. Ставя цѣлью своей осуществить нѣкоторый разсудочнозадуманный и логически-стройный планъ, эти проекты требують отъ человѣческой природы болѣе, чѣмъ она можетъ дать: они требуютъ такой стройности, такой согласованности общественной жизни, при которой живая человѣческая личность приносится въ жертву абстрактному плану.

Въ самомъ дѣлѣ, какъ ни заманчиво звучитъ это обѣщаніе провести гармонизацію жизни, осуществить хотя бы въ маломъ размъръ солидарность и дружескую близость людей, мы не должны забывать, что никогда это не можеть быть достигнуто безъ ущерба для самаго дорогого изъ общественныхъ благъ, какимъ является свобода. Что иное можеть означать осуществленная гармонія и неизмённая солидарность душъ, какъ не тягостное насиліе надъ человѣческой свободой? Одно изъ двухъ: или гармонія, или свобода; или принудительный режимъ полнаго согласія, въ которомъ противоръчія и различія стерты и уничтожены, въ которомъ неожиданныя осложненія первоначальнаго плана заранье преграждены; или свободный путь для широкаго проявленія всякихъ новыхъ возможностей и творческихъ силъ, свободная почва для всякихъ противорѣчій и конфликтовъ, на которыхъ зрѣетъ и растетъ человъческая личность. Въ какихъ бы яркихъ краскахъ ни рисовали намъ прекрасную гармонію идеальнаго общества, мы твердо знаемъ одно: въ своемъ осуществлении гармонія эта неизбѣжно превратится въ принудительную задержку личнаго развитія, въ вынужденный режимъ внѣшняго согласія. Иначе не можетъ быть тамъ, гдѣ исчезаеть внутреннее единство душъ; а оно непремѣнно исчезаеть, если только отдёльныя лица развиваются и растуть, если они идуть самобытными и оригинальными путями, прокладывають новые пути. Въ этомъ-жизнь, въ этомъ-законъ жизни. Въ свободномъ движени, въ разнообрази человъческихъ силъ проявляется животворящій духъ исторіи, духъ развитія и прогресса. И все это хотять замѣнить принудительной гармоніей, вынужденной вѣрностью установленному плану! Герценъ очень мѣтко отозвался въ свое время о планахъ фурьеристовъ: «Въ широкомъ, свѣтломъ фаланстерѣ ихъ тѣсновато: это устройство одной стороны жизни, другимъ неловко». Но не то же ли слѣдуетъ сказать о всѣхъ союзахъ подобнаго рода, все равно будетъ ли это небольшая колонія въ 5040 гражданъ, какъ проектировалъ Платонъ, или цѣлое замкнутое государство, образъ котораго пытался начертать Фихте?

Но, быть можеть, ни одинъ изъ авторовъ подобныхъ построеній не чувствоваль въ такой мере, какъ Платонъ, всей шаткости того основанія, на которомъ онъ строилъ <sup>1</sup>). Онъ не видѣлъ другого выхода для ришенія соціальнаго вопроса; онь думаль, что единственная возможность правильной жизни открывается лишь для избранныхъ счастливцевъ, надлежащимъ образомъ воспитанныхъ и приспособленныхъ къ солидарной жизни въ обществъ. Но висств съ твмъ онъ ясно сознавалъ, что, какъ ни удаляй людей отъ соблазновъ міра и отъ тлетворныхъ внѣшнихъ вліяній, все же остаются опасности внутреннія, которыя постоянно грозять установленной гармоніи жизни — измѣняющіяся воззрѣнія новыхъ поколѣній, нылкія стремленія молодежи, протесты массь и, наконець, неподатливость человѣческой природы вообще, которую трудно удержать въ строго опредъленныхъ рамкахъ. Все это — неизбъжныя помъхи для общаго согласія и единства. И что же дѣлаеть Платонъ? Установивъ для гражданъ своего проектируемаго государства подробнъйшіе законы, предусмотръвъ каждый шагъ ихъ жизни, онъ предлагаеть организовать систему постоянныхъ увѣщаній и убѣжденій общества въ истинѣ основь того государственнаго строя, который онъ хочеть осуществить. Онъ предлагаетъ составить хоры, которые будуть пѣть на разные лады гражданамъ, что добродѣтель и счастье неразлучны, что гражданинъ долженъ стремиться къ общему и не уклоняться отъ предначертаннаго пути. Пѣснопѣнія и славословія добродѣтели вѣчно раздаются въ этомъ обществѣ, даже старики участвують въ этой задачѣ увѣщаній, какъ разсказчики поучительныхъ сагь. Все это имъетъ цълью внушить гражданамъ върность опредёленному духу, какъ бы загипнотизировать ихъ въ известномъ направлении и такимъ образомъ подчинить ихъ волю общему объединяющему всёхъ режиму. Мы стараемся представить себѣ общественный быть, осуществленный по этому плану, и не можемъ не придти къ заключенію, что гармонія туть, можеть быть,

<sup>1)</sup> Я нивю здёсь въ виду его позднёйшій діалогь "Законы".

и достигнута, но зато жизнь исчезла: она смѣнилась какимъ-то заколдованнымъ сномъ спящаго царства, какимъ-то гипнозомъ добродѣтели — безразличіемъ замолкшихъ страстей и угасшихъ стремленій.

Таковъ результатъ, къ которому послѣдовательная и прозорливая мысль Платона привела его общественный идеаль. Не менте любопытно средство Фихте, который, подобно Платону, не останавливался передъ тёмъ, чтобы доводить исходное начало до его логическаго конца. Средство, надо сказать, ужасное, и я заранъе спѣшу напомнить, что это было не болѣе какъ временное затменіе великаго ума. Достаточно извѣстно, что по всему облику своей горячей и страстной натуры знаменитый философъ быль вмёстё съ тымъ и однимъ изъ величайшихъ проповъдниковъ и пророковъ свободы. Проектъ, о которомъ я здѣсь говорю, былъ лишь мимолетнымъ увлеченіемъ этой вѣчно кипѣвшей мысли. Задумавъ начертать идеаль гармоническаго общества, въ которомъ всѣ элементы должны пребывать въ полномъ и неизмѣнномъ равновѣсіи, Фихте встрёчается съ вопросомъ: какъ устранить опасность нарушеній этого равновѣсія, какъ предотвратить непредусмотрѣнное проявленіе свободы, и, не колеблясь, онъ отвѣчаетъ на это системой широко организованнаго и бдительнаго полицейскаго надзора.

Каждый долженъ быть увѣренъ, что малѣйшее нарушеніе права будетъ непремѣнно наказано, и для этого слѣдуетъ учредить зоркій и неусыпный контроль государства надъ жизнью гражданъ. Полиція должна знать во всякую минуту дня и ночи, гдѣ находится и что дѣлаетъ каждый гражданинъ. Для облегченія ея задачи всѣ должны имѣть съ собою свои паспорты, по которымъ ихъ можно узнать. Главный источникъ зла въ современныхъ намъ обществахъ, говоритъ Фихте, заключается въ безпорядкѣ и въ невозможности установить настоящій порядокъ; въ обществѣ идеальномъ, напротивъ, все должно подчиняться порядку, все должно ходить по стрункѣ. Поэтому здѣсь нарушеніе права почти немыслимо. Государство устраняеть отъ гражданъ всѣ неудобства и обезпечиваетъ каждому полученіе всѣхъ жизненныхъ благъ, на которыя онъ можетъ имѣть право, какъ человѣкъ <sup>1</sup>).

Эти выводы теоретической мысли знаменательны и важны. Въ свътъ логической послъдовательности многое становится яснымъ: разоблачаются обманчивые призраки, раскрываются ложные миражи. Выводы Платона и Фихте лучше всякихъ практическихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Цитирую по изложенію Чичерина, Исторія политическихъ ученій. Часть 3. Москва, 1874 г., стр. 434.

опытовъ убѣждають насъ, что есть только два средства сохранить первоначальную гармонію общественнаго устройства: или гипнотическій сонъ мысли и чувства, или неусыпный полицейскій надзоръ надъ свободной жизнью. И не трудно предвидьть, что на практикѣ придется скорѣе прибѣгнуть къ внѣшнимъ средствамъ полицейскаго принужденія, чѣмъ къ трудной системѣ нравственныхъ увѣщаній. Убѣдить всѣхъ быть вѣрными данному порядку, убѣдить ихъ не думать о другомъ, не искать новаго—для этого нужны сверхчеловѣческія усилія и способности. Лишь на время, подъ вліяніемъ порыва и воодушевленія, какая-нибудь группа лицъ можетъ увлечься планомъ предлагаемой жизни; но на временномъ порывѣ нельзя основать прочнаго устройства. Прошелъ первый энтузіазмъ, настунило охлажденіе, и все идетъ вразбродъ: это вѣчная исторія всѣхъ опытовъ подобнаго рода.

Самое страшное для этихъ опытовъ и проектовъ, что они не могуть отвѣтить на вопрось: осуществивь извѣстное равновѣсіе общественныхъ силъ, какъ быть далѣе, какъ итти впередъ, какъ удовлетворить потребности прогресса? Ужели есть возможность предположить, что всё будуть двигаться вмёстё, нога въ ногу, не забѣгая другъ передъ другомъ, подобно солдатамъ въ военномъ строю? Но авторы утопій гармоническаго блаженства обыкновенно полагають, что они открывають такой прекрасный быть, который можеть держаться вѣчно. Передовыя по замыслу, эти утопіи оказываются въ высшей степени консервативными по существу: онъ утверждаются на неподвижной основѣ. Бурный и широко разливающийся потокъ дъйствительной жизни общества онъ стремятся вдвинуть въ узкіе берега жизни придуманной и отвлеченной, поставить на пути плотины и преграды, остановить и успокоить то, что по существу предназначено къ вѣчному теченію и постоянному безпокойству.

И еще одно внутреннее противорѣчіе мы должны отмѣтить въ этихъ проектахъ. Если иногда они строятся и на демократической основѣ, по существу они являются аристократическими: къ лучшему жребію призываются здѣсь лишь немногіе; они выдѣляются, приподнимаются надъ остальнымъ человѣчествомъ; имъ достается въ удѣлъ счастливая доля и праведная жизнь; а остальные какъ хотятъ. Принципъ, на которомъ созидается здѣсь общеніе, самъ собою приводитъ къ духу аристократическаго сектантства, внушаетъ лицамъ, въ него входящимъ, мысль объ особомъ избранничествѣ, отдѣляетъ ихъ отъ другихъ, образуетъ особый сектантскій режимъ суроваго единомыслія, нетерпимость внутри и нетерпимость во внѣ. Этотъ духъ аристократическаго сектантства есть новое осужденіе подобныхъ плановъ. Здёсь устраняется свободное и широкое отношеніе къ остальному міру, устраняется необходимое взаимодёйствіе съ нимъ. Но всякое обособленное и обособляющееся существованіе обречено на то, что скоро изживетъ свой внутренній духъ и подвергнется опасности застоя.

Какой же выводъ сдѣлаемъ мы изъ всего этого? Не тотъ ли. что всякая попытка решить соціальный вопросъ на почве незыблемой гармоніи интересовь и силь есть не болье, какъ мечта, которая не только не ведеть къ цили, а, напротивъ, уводить отъ нея? Это-прямая ошибка расчета, которая, къ сожальнію, не всегда остается только теоретическимъ недоразумѣніемъ, но не рѣдко создаеть и практическія затрудненія. Сколь часто приходится считаться съ этимъ старымъ предразсудкомъ, будто каждый новый тагъ исторіи, каждая новая форма учрежденій и быта лишь тогда были бы желательны, если бы отъ нихъ можно было ждать всеобщаго удоволетворенія! Въ этомъ предразсудкѣ мы встрѣчаемъ ту же старую мысль о гармоніи, которая будто бы и можеть, и должна достигаться каждой правильной формой быта. А между тёмъ каждый новый шагь исторіи, каждый новый успёхь правовыхъ формъ приносить съ собою новыя затрудненія и новые конфликты. и политикъ оцѣниваетъ прогрессъ въ правѣ не съ точки зрѣнія гармоніи, а съ точки зрѣнія свободы.

Мы подошли здѣсь къ тому разрѣшительному слову, къ тому лозунгу, который лежитъ въ основѣ второго изъ намѣченныхъ нами идеаловъ. Въ самомъ началѣ мы замѣтили, что опредѣляющую цѣль свою этотъ идеалъ относитъ въ безконечную даль. Посмотримъ же теперь, не представляетъ ли эта отдаленная цѣль, при ближайшемъ разсмотрѣніи, самую насущную и практическую нашу потребность? Ставитъ цѣль далеко впереди себя, въ безконечной перспективѣ движенія и прогресса, не окажется ли болѣе вѣрнымъ и практическимъ, чѣмъ искать ея вблизи, въ непосредственномъ удовлетвореніи элементарныхъ чувствъ и привычныхъ стремленій?

### П.

Каждый правовой идеаль, который строится въ предположени близкой гармоніи общественной жизни, обыкновенно отличается большой заботливостью въ разъясненіи всёхъ подробностей и даже мелочей предполагаемаго строя. Для того чтобы сладить и сплотить воедино разрозненныя силы и создать изъ нихъ прочную и внутреннюю гармонію, очевидно, слёдуетъ предусмотрёть каждую подробность и предупредить каждую опасность. Надо дать картину ясную и наглядную, чтобы убѣдить сомнѣвающихся, что такая гармонія вполнѣ возможна и осуществима.

Совершенно иной характеръ имѣютъ построенія другого рода, примѣръ которыхъ столь же отчетливо намѣченъ Кантомъ, сколько образецъ первыхъ классически предуказанъ Платономъ.

Прежде всего, вмъсто подробной картины, которая могла бы успоконтельно действовать на воображение, какъ ясный образъ достигнутаго блаженства, мы находимъ здёсь лишь самыя скудныя и отвлеченныя черты. Это-дей-три идеи о братстви народовъ, о всемірно-гражданскомъ союзѣ, о необходимости всеобщаго права, и за всёмі этимъ лишь одно общее указаніе, выраженное съ тёмъ спокойнымъ философскимъ сознаніемъ, которое дается углубленнымъ проникновеніемъ въ смыслъ вещей: только такое состояніе общества можно признать истинно-правомърнымъ, которое покоится на всеобщемъ признания права; всякое другое состояние будетъ лишь временно-правомърнымъ. Вотъ и все болъе существенное въ этомъ идеаль; далье следують второстепенныя и менье важныя черты. Но въ томъ немногомъ, что дають эти абстрактныя идеи, содержится гораздо болёе, чёмъ въ иныхъ конкретныхъ планахъ и подробнъйшихъ разъясненіяхъ. Здъсь нъть картины законченнаго счастья, нёть осуществленной гармоніи душь, но зато даны вѣчныя предуказанія, намічающія путь для безконечныхъ стремленій. Это-идеаль не только демократический, но и вселенский, -- идеаль общечеловѣческаго объединенія и всемірнаго равенства и граждан-CTB8.

Съ перваго раза этотъ идеалъ кажется такимъ далекимъ и непосильнымъ для человѣчества, привыкшаго ко всякимъ перегородкамъ и границамъ, сословнымъ, національнымъ, государственнымъ. Вмѣсто того, чтобы увлекать насъ заманчивой картиной достигнутаго и яснаго счастья немногихъ, онъ скорѣе отпугиваетъ какимъто безбрежнымъ, ускользающимъ отъ взоровъ и неяснымъ призракомъ нравственнаго объединенія всѣхъ.

Но мы начинаемъ обдумывать смыслъ этого идеала, который показался намъ безплотнымъ призракомъ, и убѣждаемся, что эта абстракція полна жизни, что туть открываются проспекты въ необозримую даль. Есть такія абстракціи, которыя представляють собою крылатыя идеи, вдохновенныя мечты, которыя по своему содержанію суть задачи огромной, вѣчной важности и безконечнаго значенія;—только по виду представляются онѣ абстрактными, а на самомъ дѣлѣ являются самыми конкретными и практическими требованіями жизпп.

Въ самомъ дѣлѣ, если мы сравнимъ абстрактныя указанія Канта

съ конкретными образами хотя бы Платона, мы поймемъ, почему эти абстракци такъ устойчивы, такъ прочны, такъ жизненны, а тв конкретные образы, напротивъ, такъ случайны, педолговвчны и въ сущности отвлеченны. Чёмъ заполняются всё подобныя конкретныя картины будущаго? Случайными желаніями и предположеніями ихъ авторовъ, отраженіемъ нуждъ ихъ эпохи. Продолживъ однъ линіи жизни, совершенно измънивъ другія, присоединивъ къ нимъ третія, предполагаютъ создать живую картину будущаго. Но такое произвольное начертание грядущей судьбы общества, какъ бы ни было оно подчасъ художественно и конкретно, въ сущности остается совершенно абстрактнымъ и, такъ сказать, геометрическимъ. Личная мысль — самая геніальная, самая просв'єщенная — не въ силахъ предугадать конкретныхъ картинъ будущаго. То будущее, которое наступаеть на смёну знакомыхъ намъ образовъ и понятій, создается собирательной мыслыю, коллективной работой массъ, тымъ загадочнымъ и сложнымъ творчествомъ жизни, въ которомъ сознательное перемѣшивается съ безсознательнымъ, должное и желательное съ возможнымъ и неизбѣжнымъ, предвидѣнное и привычное съ совершенно неожиданнымъ и необычнымъ.

Но если грядущее такъ неясно, если судьбы наши, судьбы нашего общества, судьбы всего человичества не въ нашей власти, одно зависить вполнѣ отъ насъ — это быть ясными въ нашемъ внутреннемъ мірѣ, въ нашихъ принципахъ, въ нашихъ представленіяхъ о должномъ. «Провидѣніе, ---говорить Лор. Штейнъ, ----скрыло будущее отъ взоровъ человѣка; масса другъ друга захватывающихъ обстоятельствъ, отъ которыхъ зависить конечный результать, необозримы и неисчислимы. Но оно вложило въ грудь человъка чувство правды и обязанности, которое должно руководить насъ во тьмѣ, закрывающей будущее». Это сказано въ духѣ Канта, въ полномъ соотвѣтствія съ его способомъ представлять себѣ будущее. Не внёшнія подробности, не случайныя и временныя предположенія, подсказанныя затрудненіями и нуждами эпохи, а в'вчные завёты духа, почерпнутые изъ самой глубины его внутренняго существа, даеть намъ Кантъ. Онъ не говоритъ ничего относительно программы какого-либо даннаго текущаго дня, но зато его программа есть пророческое слово, которому суждено имѣть значеніе для каждаго дня, для каждаго покольнія и для каждой эпохи. И въ самомъ дѣлѣ, когда устарѣютъ завѣты вселенской правды, всеобщаго господства права, всеобщаго равенства и свободы? Этотв путеводныя указанія, которыя, подобно звѣздамъ небеснымъ, способны вѣчно освѣщать нашъ путь, какъ бы долго мы ни шли, какъ бы близки ни были къ желанной цёли. Для всеобщаго уравненія и освобожденія всегда останется мѣсто; всегда останутся поводы для расширенія и дальнѣйшаго утвержденія справедливости и права. Цѣль относится туть, правда, въ безконечную даль; но зато она постоянно стоить передъ нами; она не обманеть насъ, на нее можно положиться, какъ бы ни были измѣнчивы временныя историческія условія. Она не льстить нашимъ мечтамъ о близкомъ достиженіи всеобщаго благоденствія, она не обѣщаеть скораго счастья, тихой пристани, близкаго берега; надо разстаться съ нѣкоторыми привычными склонностями и надеждами, чтобы въ нее повѣрить. Но кто въ нее повѣрилъ, тотъ имѣетъ предъ собою не обманчивый миражъ, а дѣйствительную путеводную звѣзду.

Надо ли разъяснять, что идеаль новаго времени и новаго государства въ своей глубочайшей основѣ покоится именно на этомъ стремлении къ всемірному равенству и гражданству. Тогда какъ идеалъ греческаго государства есть автаркія, самоудовлетвореніе и замкнутость небольшого союза, который все имветь въ себв и не нуждается въ сношеніяхъ съ другими, новое время представляеть, напротивь, побѣду международнаго общенія надъ началомъ государственной и національной исключительности. Мы еще страшно далеки оть конечной цёли, но жизнь идеть къ тому; тысячи связей скрѣпляють союзъ народовъ, подготовляютъ тріумфъ всемірнаго гражданства. Уже наступаеть время, когда зарождается сознание, что всякий соціальный вопросъ есть въ то же время вопросъ международный. Наступаеть время, когда крепнеть убъждение, что выходъ изъ вражды общественных классовъ, изъ соціальныхъ противорѣчій можеть быть найдень не на почве обособленія отдельныхъ государствъ и обществъ, а на основѣ ихъ сближенія, на основѣ стремленія ихъ къ тому всемірному гражданскому общенію, въ которомъ Канть полагаль конечную цёль развитія права. Быть можеть, въ нашу эпоху народы переживають послёдніе симптомы обособленія, въ видѣ этихъ неожиданныхъ взрывовъ имперіализма, милитаризма, протекціонизма, которые тревожать современную мысль. Быть можеть, всѣ эти явленія, выражаясь языкомъ Гегеля, уже питають въ нѣдрахъ своихъ свое противоположное. Но если они и не послёдній разъ становятся на дорогѣ истинному прогрессу, все равно: будущее принадлежить не имъ. Наблюдая развитіе современнаго международнаго права, которое по своей неорганизованности, по отсутствію вь немъ признаннаго и властнаго авторитета называють иногда анархическимъ правомъ, нельзя не придти къ заключенію, которое такъ хорошо формулировано однимъ изъ самыхъ видныхъ современныхъ юристовъ: «Точно предусмотрѣть будущее не дано человѣку. Но если мы вспомнимъ огромные успѣхи этого анархи-

ческаго права въ новъйшее время, позволительно думать, что развитіе его стремится къ той цёли, на которую указывалъ Кантъ,--къ достижению единаго правотворящаго гражданскаго общества. Цъль эта безконечно отдаленна и никогда, быть можетъ, полностью недостижима, но, какъ говорить Канть, она представляетъ величайтую задачу, къ разрѣшенію которой человѣчество призвано самой природой». Такъ говорить не мечтатель, не утописть, а трезвый наблюдатель и замѣчательный знатокъ дѣйствительности, нѣмецкій юристь Іеллинекъ. И въ самомъ дѣлѣ, возможно ли сомнѣваться въ томъ, что «разумная цёль человёчества не можеть заключаться въ безконечномъ порождении борющихся, враждующихъ государствъ, чудовищныхъ левіафановъ, соперничающихъ въ величинѣ и разрушительной силь и пожирающихъ другъ друга» 1)? Натъ, задача общественной организации будущаго не въ этомъ, а въ томъ, чтобы «объять все человѣчество и осуществить царство разума, мира и свободы».

Сдѣлаемъ теперь еще одинъ, заключительный, шагъ, чтобы раскрыть за этими стремленіями новаго времени ихъ основное движущее начало. На чемъ въ концѣ-концовъ основано наше убѣжденіе, что единое правотворящее граждапское общество есть конечный идеалъ исторіи? Отвѣтъ на это мы почерпаемъ въ томъ принципѣ, который является основнымъ началомъ для морально-философскихъ построеній—въ принципѣ личности. Что полнѣе и глубже удовлетворяетъ нравственное сознаніе личности: образъ небольшого самодовлѣющаго союза или идеалъ вселенскаго всемірно-гражданскаго равенства и братства? Въ разрѣшеніи этого вопроса едва ли можно встрѣтить затрудненіе.

Правда, съ перваго взгляда можетъ казаться, что именно небольшіе, болѣе тѣсные, болѣе интимные союзы лицъ лучше удовлетворяютъ свойственную человѣку потребность общенія. Они, конечно, важны и дороги для человѣка: своя семья, свой кругъ, свой народъ, все это близкое и родное намъ, должно сохраниться, но не въ исключительности и обособленіи отъ прочаго міра, а въ органической и неразрывной связи съ нимъ на почвѣ общаго равенства и свободы. Стоитъ допустить исключительность и обособленіе, какъ принципъ; стоитъ устранить общую органическую связь отдѣльныхъ союзовъ, устранить болѣе общіе объемлющіе союзы, чтобы сейчасъ же придти къ невозможнымъ результатамъ. Гдѣ границы, гдѣ перегородки, тамъ нетерпимость и замкнутость. А замкнутость, это значитъ эгоизмъ, — семейный, классовый, націо-

- 1) Слова кн. С. Н. Трубецкого, Ученіе о Логосѣ. М. 1900. Стр. 6.

нальный. И выходъ можетъ быть только одинъ: органическая связь отдёльныхъ союзовъ между собою и съ цёлымъ, признаніе въ качествё основы для всёхъ болёе широкаго общенія, которое всё ихъ включаетъ въ себё.

Но допустимъ, въ самомъ дёлё, что нормальнымъ типомъ общенія явился бы свободный союзь лиць, не признающихь надъ собою никакого высшаго союза и не знающихъ другого закона, кромѣ полной гармоніи интересовъ, кромѣ общаго сходства правовъ и вкусовъ. Надъ входомъ въ это общение, быть можетъ, будеть написано великое слово: свобода; но на самомъ дѣлѣ принципомъ его жизни будуть исключительность и нетерпимость. Всякій уклоняющійся, всякій иначе мысящій, всякій иначе живущій уже нарушаеть общее согласіе, общую гармонію, и принципъ: кто не съ нами, тотъ противъ насъ, можетъ получить здѣсь самое послѣдовательное, самое жестокое толкованіе. Недопущеніе и отлученіе оть общества, суровое различеніе нашихъ и не-нашихъ, новыя границы, новыя стѣны между отдѣльными группами,--стѣны, еще болье глухія, еще болье устойчивыя, — воть послыдствія такихъ интимныхъ круговъ, понимающихъ общеніе, какъ сектантское согласіе, и соціальное единство, какъ полную гармонію душъ. Нѣтъ, не въ этихъ сектантскихъ общинахъ, не въ этихъ интимныхъ кружкахъ должны мы видъть предъльную цъль сощальнаго прогресса и вообще не въ какихъ-либо замкнутыхъ и обособленныхъ союзахъ, а только въ союзѣ общечеловѣческой солидарности, въ которомъ безъ стёсненій и препятствій происходить свободное движеніе силь, въ которомъ союзы болье тесные, какъ звенья общей цёпи, переплетены и связаны между собою и образують одно живое солидарное целое. Кто не нашелъ себе места въ одномъ кругу, болёе тёсномъ, болёе интимномъ, тотъ живеть и дышитъ интересами болье широкими, тотъ правноправный и признанный членъ всемірнаго гражданства. Великій политикъ древняго міра Аристотель думаль, согласно воззрѣніямь своего времени, что человѣкь находить наиполнъйшее удовлетворение въ государствъ, какъ въ союзѣ совершеннѣйшемъ для жизни совершенной, какъ онъ выражался. Въ самомъ дѣлѣ, что лежало для грека внѣ предѣловъ его государства — міръ варваровъ, міръ, лишенный просвѣщенія и прекрасной гражданственности, мірь чуждый, неинтересный и ненужный съ эллинской точки зрѣнія. Современный взглядъ основанъ какъ разъ на другомъ началѣ-въ самомъ основани нашей цивилизаціи лежить великій христіанскій завѣть: нѣсть эллинъ, ни іудей, варваръ и скиеъ, рабъ и свободь. И въ наши дни это не только идеальное начало; это — сама жизнь въ ея глубочайшемъ

органическомъ проявленіи. Современный человѣкъ живетъ столько же своимъ, народнымъ, сколько и чужимъ, общечеловѣческимъ, или чтобы лучше выразить эту мысль: общечеловѣческое стало для него такимъ же дорогимъ и своимъ, какъ то, что по рожденію своему онъ считаетъ своимъ и близкимъ. Искусство, наука, философія, вѣра, все высшее, все идеальное, все наиболѣе нами цѣнимое создается и существуетъ одинаково для всѣхъ; оно образуетъ тотъ общій воздухъ, которымъ всѣ мы дышимъ; великія истины облетаютъ весь міръ, великая правда покоряетъ всѣ сердца. Истина только и можетъ бытъ вселенской, сверхнаціональной. Одно солнце свѣтитъ надъ всѣми, и одна правда освѣщаетъ путь для человѣческихъ помысловъ и стремленій.

Мы пришли здёсь, наконецъ, къ тому заключительному результату, который даеть высшую санкцію идеалу нравственнаго объединенія всѣхъ. Эта санкція есть вѣра въ общечеловѣческую истину и вселенскую правду. Если мы настаиваемъ на томъ, что этотъ отдаленный идеаль есть истинное руководящее начало для каждаго общества и для каждой эпохи, то именно потому, что мы вёримъ въ единство человѣчества, въ единство общечеловѣческой истины. Кто стоить на точкѣ зрѣнія относительности всѣхъ нравственныхъ началь, у того нѣть почвы для безусловнаго общечеловѣческаго идеала. И, напротивъ, кто нашелъ твердыя основанія для такого безусловнаго идеала, для того цёль, лежащая впереди, ясна. Для того ясно, что все соотвётствующее этому идеалу, все, что расширяеть и освобождаеть жизнь даннаго общества, даннаго народа, правильно и вѣрно; а все, что обособляеть данный народъ отъ другихъ, что отдаляетъ его отъ великой цъли всемірнаго общечеловѣческаго гражданства, то неправильно и ложно. Въ этой идеѣ общечеловѣческой солидарности мы имѣемъ надежный признакъ для того, чтобы отличать должное и недолжное въ стремленіяхъ любого покольнія и любой эпохи.

Далекій и невѣдомый путь раскрывается человѣчеству впереди... Что ждеть его на этомъ пути? куда придеть оно въ своихъ исканіяхъ? Кто скажеть, кто рѣшится сказать? Каждый новый шагъ въ будущее есть шагъ въ неизвѣстность; за первыми проблесками наступающаго дня открывается необозримая даль вѣковъ, слѣды которой теряются въ безконечности. Знаемъ ли мы, что ждеть насъ, что ждеть нашъ народъ, что ждеть человѣчество? Почему же не оскудѣваютъ ряды борцовъ за лучшее будущее, почему такъ смѣло и прямо смотрятъ они впередъ, почему не ослабѣваетъ ихъ мужество и не меркнетъ взоръ? Не потому, что они знаютъ все, что будетъ, а потому, что они хотятъ того, что должсно быть, и умѣють хотѣть. Великій дарь— умѣть хотѣть! Этоть дарь человѣкъ почерпаеть изъ глубины своего существа, какъ высшее внушеніе нравственнаго долга. И счастливъ тотъ, кто можетъ повторить объ этомъ внушенія знаменитыя слова: «Я не могу его искать и какъ бы только предполагать, какъ нѣчто, скрытое во мракѣ или лежащее въ безпредѣльности; я вижу его предъ собою и соединяю непосредственно съ сознаніемъ своего существованія»<sup>1</sup>).

Да, будущее невѣдомо и темно; но цѣль, открывающаяся для нравственныхъ усилій, ясна и опредбленна. И если кто хочеть запугать людей этой темнотою будущаго, если кто хочеть видѣть впереди одни опасности и страхи, это значить онъ угасилъ тотъ единственный свёть, который дань человёку-свёть разума и нравственнаго сознанія. Надо върить въ чудесный край добра и правды, надо върить въ «праведную землю» нравственнаго идеала для того, чтобы совершать путь свой по этой несовершенной земль. У кого нѣть иной вѣры, какъ только въ грѣхи и несовершенства людей, для того некуда идти, для того вся жизнь человѣческая есть страшная, непроглядная тьма. Невольно припоминается мнъ здъсь скандинавская легенда, которая такъ хорошо извъстна русскому читателю въ передачѣ Тургенева: царь сидить со своими воинами въ темномъ и длинномъ сарав вокругъ огня. Дело происходить ночью, зимой. Вдругъ небольшая птичка влетаеть въ раскрытыя двери и вылетаеть въ другія. Царь замѣчаеть, что эта птичка-какъ человѣкъ въ мірѣ: прилетѣла изъ темноты и улетѣла въ темноту, и не долго побыла въ теплѣ и свѣть... «Царь, --- возражаетъ самый старый изъ воиновъ, —птичка и во тьмѣ не пропадетъ и гнѣздо свое сыщеть...» Такова легенда. Старый воинъ своими простыми, но мудрыми словами учить насъ, что инстинкть движенія и жизни есть лучшее руководство для того, чтобы върно пробивать путь въ невёдомой и страшной темноть. Для того, чтобы не была она страшна, эта темнота, у человѣка есть одно вѣрное средство-озарить ее внутреннимъ свѣтомъ твердаго убѣжденія и при этомъ свъть итти впередъ, куда повелъваетъ долгъ.

П. Новгородцевъ.

<sup>1)</sup> Канть. "Критика практическаго разума".

# Хроника науки, искусства и литературы.

Излученіе въ солнечной системѣ. На происходившемъ 23 августа собраніи Британской Асоціаціи извѣстный физикъ, проф. Пойнтингъ, произнесъ рѣчь, которую приводимъ въ сокращеніи.

Солнце непрерывно излучаеть во всё стороны движущійся съ скоростью свѣта потокъ энергіи. Мы называемъ эту энергію то свѣтомъ, то тепломъ; ею поддерживаются всё проявленія жизни на нашей планетѣ, и она является первоисточникомъ всей нашей энергіи. Извѣстно, что этотъ безпрерывный потокъ энергіи состоитъ въ волнообразномъ движеніи. Если мы пропустимъ пучокъ солнечнаго свѣта или—все равно пучокъ свѣта вольтовой дуги черезъ призму, то онъ разложится на спектральные цвѣта, отличающіеся другь отъ друга длиной волны, при

чемъ наибольшую длину волны (примѣрно 1/12000 сантиметра) имѣетъ

красный свътъ, а наименьшую (примърно  $\frac{1}{26000}$  сантиметра) — фіолетовый.

Но видимый спектръ представляетъ лишь одну долю лучистаго потока-долю, дъйствующую на органъ зрънія. За фіолетовымъ свътомъ находятся еще болѣе короткія волны, дѣйствующія на фотографическую пластинку или на флуоресцирующій экранъ и проникающія сквозь нвкоторыя твла, не прозрачныя для обыкновеннаго свъта. Также за краснымъ свътомъ находятся болъе длинныя волны, проявляющіяся тепловыми действіями. Ихъ можно легко "отсвять" отъ видимыхъ лучей, пропуская пучокъ свъта сквозь тонкую пластинку изъ вулканита. Кусочекъ фосфора, помъщенный въ фокусъ этихъ невидимыхъ лучей, вдругъ загорается; термометръ быстро повышается. Волны, наблюденныя и изученныя до сихъ поръ, составляють около девяти октавъ, простираясь отъ длинныхъ волнъ (длина-немногимъ менѣе  $\frac{1}{100}$  сантиметра), изучаемыхъ проф. Рубенсомъ, до короткихъ волнъ, найденныхъ Шуманомъ въ излучения водорода подъ дъйствіемъ электрическаго разряда 1 (длина волны — примърно - 1 сантиметра). Нътъ никакого сомнънія, что этоть рядъ можеть быть еще продолженъ въ объ стороны.

Лучистая энергія представляеть смѣсь волнъ различныхъ длинъ (или нѣкоторыхъ или всѣхъ); но глазъ изъ этихъ девяти или болѣе октавъ воспринимаетъ лишь одну съ небольшимъ.

Эти излученія испускаются не только раскаленными тѣлами, какъ солнце, электрическая дуга или пламя. Всё тѣла излучають энергію все равно, теплы ли они или холодны. Эта энергія течеть со скоростью свѣта, отражаясь, разсѣваясь и поглощаясь при встрѣчѣ съ препятствіями. И хотя иныя радіаціи не ощущаются нашимъ глазомъ, все же онѣ чрезвычайно важны—потому, что онѣ снабжаютъ насъ тепломъ, и если бы онѣ прекратились, намъ пришлось бы погибнуть отъ холода.

Когда температура какого-либо тѣла повышается, количество испускаемыхъ имъ излученій возрастаетъ. Въ то же время мѣняется ихъ качество. Надо думать, что поверхность тѣлъ постоянно испускаеть волны всякой длины—отъ самыхъ длинныхъ до самыхъ короткихъ; но холодными тѣлами испускаются въ замѣтной степени только длинныя волны. По мѣрѣ нагрѣванія тѣла интенсивность всѣхъ испускаемыхъ волнъ возрастаетъ; но интенсивность сравнительно короткихъ волнъ растетъ быстрѣе и наконецъ достигаетъ такой величины, что онѣ вызываютъ въ насъ зрительное ощущеніе; тогда мы говоримъ, что тѣло накалено докрасна или добѣла.

Количество излученія зависить отъ природы поверхности источника излученій: при той же самой температурѣ однѣ поверхности излучають больше, чѣмъ другія. Болѣе всего излучаеть такая поверхность, которая, будучи холодной, является совершенно черной. Чернота ея означаеть, что она сполна поглощаеть всѣ падающіе на нее лучи; будучи натрѣтой, эта поверхность посылаеть лучи всѣхъ сортовъ, и при данной температурѣ всякій сорть лучей бываеть представленъ въ полномъ размѣрѣ. Иными словами, при данной температурѣ ни одна поверхность не испускаетъ болѣе интенсивныхъ волнъ данной длины, чѣмъ поверхность абсолютно черная.

Одинъ очень простой опыть обнаруживаеть, что черная поверхность есть наилучшій источникъ излученій, то есть, что въ нагрѣтомъ состояніи она издаетъ больше энергіи, нежели какая бы то ни было поверхность, не поглощающая сполна падающихъ на нее лучей, а отчасти отражающая ихъ. Если нагрѣть докрасна платиновый листокъ съ нѣсколькими черными мѣтками, то оказывается, что эти мѣтки (черныя въ холодномъ состоянін) свѣтятся ярче, чѣмъ окружающія ихъ части металла; слѣдовательно, онѣ испускаютъ больше видимыхъ лучей въ сравненіи съ окружающимъ металломъ.

Уже давно производились опыты съ цёлью узнать, въ какомъ соотношении находится излучение совершенно чернаго тёла<sup>1</sup>), то-есть количество испускаемой имъ энерги, съ его температурой. Но только 25 лёть тому назадъ найденъ былъ австрійскимъ физикомъ Стефаномъ законъ, находящійся въ удовлетворительномъ согласіи съ опытомъ. Законъ этотъ гласитъ, что количество излучаемой энерги пропорціонально четвертой степени температуры, считаемой отъ абсолютнаго нуля, то есть отъ температуры минусъ 273° по скалѣ Цельсія. Приводимая ниже табличка, основанная частью на экспериментальныхъ данныхъ, полученныхъ Курльбаумомъ, показываетъ, сколько энергіи испускаетъ въ секунду

<sup>1)</sup> Такъ какъ "совершенно черное" тъло при достаточно высокой температуръ является нанболъе яркимъ, то проф. Пойнтингъ предлагаетъ замънить это название другамъ: "совершенный источникъ излучения" или "совершенный лучеиспускатель".

каждый квадратный сантиметръ поверхности "абсолютно чернаго тъла" или "совершеннаго лучеиспускателя".

| Абсолютная температура.                  | (чис | <b></b> | Количество калорій<br>р граммъ воды, нагръваемой<br>на 10) въ секунду. |          |  |  |  |  |
|------------------------------------------|------|---------|------------------------------------------------------------------------|----------|--|--|--|--|
| 0                                        |      |         |                                                                        | 0        |  |  |  |  |
| 100 (температура кипѣніяжидкаго воздуха  | ι).  |         |                                                                        | 0.000127 |  |  |  |  |
| 300° (температура на земной поверхности) | ý.   |         |                                                                        | 0.0103   |  |  |  |  |
| 1000 (красное каленіе)                   | • •  | •       |                                                                        | 1.27     |  |  |  |  |
| 3000 (электрическая дуга).               | • •  | •       |                                                                        | 103      |  |  |  |  |
| 6000°                                    |      | •       |                                                                        | 1650     |  |  |  |  |
| 6250 <sup>°</sup>                        | • •  | • •     | •                                                                      | 1930     |  |  |  |  |

Для иллюстрація значенія закона Стефана высчитаемъ, какова должна быть температура солнца въ предположенія, что солнце является совершеннымъ лучеиспускателемъ, то-есть что его поверхность въ холодномъ состоянія была бы совершенно черной.

Мы можемъ приблизительно оцёнить количество энергіи, излучаемой солнцемъ, перехватывая пучокъ солнечнаго свёта, измёряя приносимое имъ тепло и затёмъ высчитывая, какую долю полнаго солнечнаго излученія представляеть этотъ пучокъ.Этотъ расчеть впервые произвелъ Пульс; въ его приборё солнечные лучи падали на сосудъ съ водой, и оцёнка солнечной энергіи производилась на основаніи повышенія температуры воды. Опыты этого рода сопряжены съ значительными трудностями, изъ коихъ главную составляетъ оцёнка той доли энергіи, которая задерживается атмосферой. Поэтому мы до сихъ поръ не можемъ указать точной величины солнечнаго излученія и даже не знаемъ, остается ли оно постояннымъ или мёняется. Впрочемъ, опыты проф. Ланглея дёлаютъ послёднее гораздо болѣе вёроятнымъ.

Какъ бы то ни было, не будетъ далеко отъ истины принять, что потокъ солнечныхъ лучей, падающихъ отвъсно на площадку въ 1 кв. сантиметръ, расположенную на границѣ земной атмосферы, нагръетъ въ теченіе секунды 1 граммъ воды на  $\frac{1^{\circ}}{24}$ Ц., то есть дастъ  $\frac{1}{24}$  калоріи въ

секунду.

Но поверхность сферы, имѣющей центромъ солнце, а радіусомъ разстояніе отъ солнца до земли, въ 46000 разъ превышаетъ поверхность солнца. Поэтому энергія съ 1 кв. сант. поверхности солнца распредѣляется на 46000 кв. сантиметровъ поверхности земли. Слѣдовательно, эта энергія равна $\frac{1}{24} \times 46000$ , или 1920 калорій въ секунду. Но изъ предыдущей таблицы видно, что черная поверхность при 6250° абсолютной скалы (или круглымъ числомъ при 6000° Ц.) даетъ 1930 калорій въ секунду. Такимъ образомъ температура излучающей поверхности солнца составляетъ 6000°—предполагая, что солнце есть абсолютно

черное твло, а это, ввроятно, не далеко отъ истины.

Сдѣлаемъ еще другое примѣненіе закона Стефана. Вообразимъ маленькое черное шарообразное тѣло, являющееся хорошимъ проводникомъ тепла и помѣщенное на полномъ солнечномъ свѣтѣ, на такомъ же разстояніи отъ солнца, какъ земля. Пусть его наибольшее сѣченіе имѣетъ площадь въ 1 кв. сант., такъ что это тѣло

получаеть ежесекундно  $\frac{1}{24}$  калоріи.

Оно нагрѣется до такой температуры, при которой расходъ тепла будетъ равенъ приходу; и такъ какъ разибры его малы, то теплота въ немъ будетъ быстро перемѣщаться, вслѣдствіе чего его температура будетъ повсюду приблизительно одинакова. Поверхность шара, имѣющаго наибольшее сѣченіе въ 1 кв. сант., равняется 4 кв. сант., такъ

что разсматриваемое нами тѣло должно сжесекундно отдавать  $\frac{1}{06} = 0.0104$ 

калоріи съ каждаго кв. сантиметра своей поверхности. Изъ предыдущей таблицы видно, что это очень близко соотвътствуетъ температуръ въ 300° абсолютной скалы, то-есть 27° Цельсія или 21<sup>1</sup>/<sub>2</sub>° Реомюра.

Слѣдуетъ замѣтить, что это примѣнимо только къ небольшому шарообразному тѣлу. Плоская пластинка, перпендикулярная къ лучамъ солнца, была бы примѣрно на 60° Ц. теплѣе; будучи поставлена косо, она имѣла бы температуру значительно низшую.

Посмотримъ, какую температуру имѣлъ бы тотъ же черный шарикъ на другихъ разстояніяхъ отъ солнца. Такъ какъ количество получаемой (а слѣдовательно и отдаваемой вслѣдствіе излученія) теплоты измѣняется обратно пропорціонально квадрату разстоянія, то—на основаніи закона Стефана — температура будетъ измѣняться обратно пропорціонально квадратному корню изъ разстоянія.

Слѣдующая таблица указываетъ температуру маленькаго чернаго тѣла на разныхъ разстояніяхъ отъ солнца:

| Разстояніе отъ центра солнца. Температура по | Цельсію.                   |
|----------------------------------------------|----------------------------|
| 800000 версть 1200 (точка плавленія чуг      | уна).                      |
| 23 милліоновъ миль                           | ня свинца).<br>Ня свинца). |
| На разстояни Венеры                          | ипћнія спирта).            |
| На разстояния Земли 270 (температура теплаго | ) лѣтняго дня).            |
| На разстоянія Марса                          |                            |

Отсюда между прочимъ видно, что температура на разстояни земли замѣчательно близка къ средней температурѣ земной поверхности, обычно оцѣниваемой около 16° Ц. или 13° Р. Едва ли это совпаденіе представляеть простую случайность. Количество тепла, получаемое земной поверхностью изнутри земли, ничтожно въ сравнении съ количествомъ, получаемымъ отъ солнца; поэтому можно сказать, что земля излучаетъ столько тепла, сколько она получаеть отъ солнца. Конечно, земля слишкомъ велика, чтобы проводимость ся могла играть значительную роль въ уравнении температуры различныхъ странъ; но вращение земли вокругъ оси обезпечиваетъ приблизительное равенство температуръ на одной и той же широть, а движенія атмосферы стремятся уравнять температуры на различныхъ широтахъ. На этомъ основани мы должны ожидать, что истинная температура земли въ сравнении съ температурой нашего маленькаго чернаго шарика будетъ лишь немногимъ ниже (потому что земля отражаеть нѣкоторую долю солнечныхъ лучей); и дѣйствительно, она оказыватся примѣрно на 10° ниже<sup>1</sup>).

9\*

<sup>1)</sup> Первыя соображенія этого рода относительно температуры земли принадлежать проф. Вину.

Слёдующая табличка даеть среднія температуры поверхностей первыхъ четырехъ планетъ, предполагая, что онё находятся въ подобныхъ землё условіяхъ.

| Меркурі | Ä | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | 1960 | Ц. |
|---------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|------|----|
| Венера  | • | • | ٠ | • | ٠ | ٠ | • | ٠ | • | • | • | • | ٠ | 790  | æ  |
| Земля.  | • | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | 170  | "  |
| Марсъ   | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • |      | 77 |

Всего интереснѣе случай Марса. Какъ извѣстно, день на Марсѣ почти такъ же продолжителенъ, какъ и у насъ; наклонъ его оси къ эклиптикѣ лишь немного превышаетъ нашъ, и у него есть родъ атмосферы. Поэтому, крайне маловѣроятно, чтобы его средняя температура значительно разнилась отъ—35° Ц. Его атмосфера быть можетъ менѣе плотна, такъ что температура дня на немъ выше; но зато температура ночи будетъ ниже. Даже наивысшая экваторіальная температура его не можетъ значительно превышать среднюю. При нѣкоторыхъ допущеніяхъ проф. Пойнтингъ находитъ, что она будетъ на 20° ниже нуля. Поэтому трудно повѣрить, чтобы дѣйствительно полярные льды Марса таяли лѣтомъ, наполняя водой рѣки или каналы.

Оть теплового дъйствія лучей перейдемъ къ зависящему отъ нихъ давленію.

Слишкомъ тридцать лёть тому назадъ Клеркъ Максуелъ вывелъ изъ своей электромагнитной теоріи свъта, что всякое излученіе, подобное свъту, должно давить на поверхность, на которую оно падаетъ. Поэтому должно существовать также давленіе на всякую поверхность, отражающую свътъ или испускающую его; въ каждомъ случав оно численно равно количеству энергіи въ кубическомъ сантиметръ потока. Существованіе "свътового давленія" доказано на опытъ нъсколько лътъ тому назадъ Лебедевымъ в независимо отъ него Никольсомъ и Хёломъ: въ этихъ опытахъ пучокъ свъта падаетъ на дискъ, подвъшенный въ пустотъ. Дискъ испытывалъ отталкиваніе, которое было нэмъряемо и оказалось по величинъ соотвътствующимъ требованіямъ Максуеловой теоріи. Послъ того Никольсъ и Хёлъ повторили опытъ съ большей точностью, и теперь уже нътъ никакого сомнънія, что давленіе дъйствительно существуеть въ размърахъ, указанныхъ Максуеломъ.

Такимъ образомъ лучистая энергія солнца производитъ давленіе на всё небесныя тёла, на которыя она падаетъ. Такъ какъ потокъ энергіи "разжижается" по м'ёр'ё своего расширенія, по закону обратной пропорціональности квадратамъ разстояній, то давленіе на данную площадь убываетъ согласно тому же закону. Мы знаемъ энергію кубическаго сантиметра солнечнаго свёта на разстояніи земли, такъ какъ, двигаясь

со скоростью свѣта, она доставляеть  $\frac{1}{24}$  калоріи въ секунду. Отсюда

не трудно высчитать, что давленіе солнечнаго свѣта на всю землю составляеть 70000 тоннъ, т.-е. бездѣлицу въ сравненіи съ тѣми тремя милліонами билліоновъ тоннъ, которые выражають притяженіе земли солнцемъ.

Однако есть достопримѣчательное различіе между лучистымъ давленіемъ и Ньютоніанскимъ притяженіемъ. Именно, первое дѣйствуетъ на поверхность тѣла и является пропорціональнымъ ей, тогда какъ второе проникаетъ сквозь поверхность, вліяя на каждую частичку вещества во всемъ объемъ тъла.

Положимъ, что мы могли бы раздѣлить землю на восемь равныхъ шаровъ. Каждый изъ нихъ имѣлъ бы діаметръ вдвое меньшій земного діаметра и поверхность, равную четвертой части поверхности земли. Всѣ восемь шаровъ имѣли бы вдвое большую поверхность, чѣмъ поверхность земли, и полное лучистое давленіе удвоилось бы, между тѣмъ какъ полное Ньютоніанское притяженіе оставалось бы прежнимъ.

Если бы процессъ дѣленія неопредѣленно продолжался, то очевидно, что наконецъ мы пришли бы къ шарамъ столь малыхъ размѣровъ и со столь значительной полной поверхностью, что притяженіе было бы уравновѣшено лучистымъ давленіемъ. Легко высчитать, что это случилось бы, если бы земля была раздроблена на шарики съ діаметромъ

въ 1 сант. Иными словами, такой шарикъ, имѣющій ту же плотность,

что и земля, не притягивается и не отталкивается солнцемъ. Такое равновъсіе будетъ имъть мъсто на всъхъ разстояніяхъ, ибо оба дъйствія одинаково мъняются съ разстояніемъ. При дальнъйшемъ дъленіи отталкивательное дъйствіе взяло бы верхъ надъ притяженіемъ, и частицы уже отталкивались бы отъ солнца<sup>1</sup>).

Эти соображенія могуть быть примѣнены къ теоріи кометныхъ хвостовъ. Мы можемъ считать, что ядро кометы состоить изъ мелкихъ метеоритовъ. Съ приближеніемъ къ солнцу они нагрѣваются: происходятъ взрывы; образуется тонкая пыль. Если эта пыль достаточно тонка, лучистое давленіе можетъ взять верхъ надъ притяженіемъ и погнать эту пыль прочь отъ солнца: въ хвостахъ кометъ мы имѣемъ не что иное, какъ огромныя струи такой пыли.

Представимъ себѣ далѣе прежній нашъ черный шарикъ, имѣющій 1 кв. сант. въ наибольшемъ сѣчсніи и слѣд. 1.13 сант. въ діаметрѣ. Пусть плотность его равняется плотности земли. Притяженіе его солнцемъ превыситъ въ 42000 разъ лучистое давленіе. Но разсмотримъ, какую роль будетъ играть измѣненіе размѣровъ излучающаго тѣла. Пусть діаметръ солнца уменьшится вдвое. Тогда масса его уменьшится въ 8 разъ, поверхность въ 4 раза. Такимъ образомъ притяженіе уменьшится до  $\frac{1}{8}$  прежняго значенія, а лучистое давленіе—до  $\frac{1}{4}$  прежней ве-

личины; поэтому первое будеть теперь превышать второе только въ 21000 разъ. Если еще уменьшимъ вдвое діаметръ, отношеніе притяженія къ отталкиванію будетъ 10500 и т. д. Если бы діаметръ солнца сталъ въ 42000 разъ менѣе дѣйствительнаго, слѣдовательно, былъ бы равенъ приблизительно 30 верстамъ, то притяженіе было бы равно отталкиванію. Иными словами, солнце, столь же горячее, какъ наше, но имѣющее діаметръ въ 30 верстъ, отталкивало бы тѣ тѣла, діаметръ которыхъ менѣе сантиметра, и притягивало бы тѣ, діаметръ которыхъ больше сантиметра.

Но существование солнца столь малыхъ размъровъ съ температурой

<sup>1)</sup> Надо однакожъ сказать, что законъ отталкиванія при очень тонкомъ дробленіи уже не имѣлъ бы мѣста: вслёдствіе дифракціи отталкиваніе было бы нѣсколько менѣе, чѣмъ вычислено выше.

въ 6000° было бы немыслимо. Поэтому допустимъ, что температура его въ 20 разъ менѣе, т.-е. равна 300° абсолютной скалы (приблизительно--температура земли). Тогда излучение уменьшилось бы въ 204=160000 разъ, и для равновѣсія между притяженіемъ и отталкиваніемъ было бы нужно, чтобы діаметръ уменьшился еще въ 160000 разъ, слъд., составляль бы вмъсто 30 версть только 20 сантиметровъ. Подобнымъ путемъ не трудно разсчитать, что два равные шара, имъющіе плотность и температуру земли, не притягивали бы и не отталкивали бы другъ друга, если бы діаметръ ихъ былъ около 6.8 сантиметровъ (размѣры небольшого мяча).

Эти соображенія могуть быть примінены къ собраніямъ небольшихъ метеоритовъ. Находясь на такомъ же разстояніи отъ солнца, какъ земля, они могуть (при условіи соотвѣтствующихъ размѣровъ) не обнаруживать стремленія къ сближенію; при меньшихъ размърахъ они могуть даже отталкивать другь друга.

Наконецъ, можно указать еще одно слъдствіе лучистаго давленія. Выше было указано, что давленію подвергается также самый источникъ излученія. Представимъ себѣ излучающій шаръ, движущійся въ пространствв. Въ такомъ случав онъ будетъ несколько сгущать излучаемую имъ энергію съ той стороны, куда онъ движется, и разрѣжать ее съ противоположной стороны: поэтому и давленіе на него спереди будеть нъсколько больше, чъмъ сзади. Эта разница будетъ тъмъ значительные, чымъ болые скорость и чымъ выше температура движущагося тьла. Результатомъ этого является сила, стремящаяся уменьшить скорость твла. Вычисленіе показываеть, чго земля въ своемъ движеніи по орбить подвергается такому сопротивлению, которое равно въсу 1 пуда съ небольшимъ. Это, конечно, всличина ничтожная, и замътные результаты такого сопротивленія получились бы развѣ въ томъ случаѣ, если бы жизнь земли при нынъшней ся температуръ продолжалась сотни билліоновъ лѣть. Но и здѣсь имѣють большое значеніе размѣры тѣла. Съ уменьшениемъ его діаметра увеличивается въ томъ же отношении сопротивляющаяся сила; и если бы земля имъла размъры оръха, то дъйствіе этой силы сказалось бы уже въ 100000 лъть. Если бы она уменьшилась до разм'вровъ тонкой пылинки съ діаметромъ въ  $\frac{1}{1000}$  сант.,

то дъйствіе обнаружилось бы уже въ 100 лътъ.

Вообразимъ пылевую частицу, отдъляющуюся отъ земли и начинающую самостоятельное обращение вокругъ солнца. Она будетъ нагръваться солнцемъ и будетъ излучать во всъ стороны. Въ своемъ движенія она будеть испытывать дівствіе силы, сопротивляющейся этому движенію и стремящейся замедлить его. Эффектъ этого сопротивленія скажется въ томъ, что солнце получитъ возможность притянуть частицу ближе къ себъ, н это паденіе ся будетъ сопровождаться ускореніемъ ея движенія. Ускореніе движенія поведетъ къ увеличенію сопротивленія; въ то же время приближеніе къ солнцу вызоветь повышеніе температуры, усиление излучения, а слъдовательно новое увеличение сопротивленія. Поэтому частица будеть все скорѣе и скорѣе двигаться по спиралевидной орбить, пока, наконець, не упадеть на солнце. Маленькіе метеориты, величиною въ ор'яхъ, удаленные отъ солнца на разстояніе, равное радіусу земной орбиты, упадають на солнце, въроятно, въ теченіе нѣсколькихъ милліоновъ лѣтъ; тонкія пылинки—въ нѣсколько тысячъ лѣтъ.

Такимъ образомъ солнце вѣчно очищаетъ отъ пыли окружающее его пространство: болѣе мелкія частицы оно отталкиваетъ вдаль; болѣе крупныя притягиваетъ къ себѣ. Очень возможио, что нагляднымъ результатомъ этого притяженія является зодіакальный свѣтъ, —то огромное пылеобразное кольцо, которое простирается отъ солнца далеко за предѣлы земной орбиты и которое является самымъ огромнымъ и самымъ таинственнымъ членомъ солнечной системы.

А. Бачинскій.

Свѣтящіяся растенія. Способность нѣкоторыхъ растеній издавать свой собственный свъть неоднократно привлекала внимание ученыхъ. Разрозненныя свёдёнія о свётящихся растеніяхь, подвергнутыя тщательной критикъ и дополненныя многими новыми изслъдованіями, собраны въ недавно появившейся книгъ пражскаго ботаника Молиша "Leuchtendo Pflanzen". Сначала онъ разбираетъ вопросъ о свъчения водорослей. Оказывается, что только некоторыя морскія перидинен отличаются этимъ свойствомъ. Затъмъ онъ издагаетъ свои собственныя изслёдованія, проливающія новый свёть на фосфоресценцію гнилого дерева. Это явление зависить оть присутствія въ гниломъ деревѣ нѣкоторыхъ грибовъ со свътящимся мицеліемъ (грибницей). Одинъ изъ нихъ-нашъ извъстный съъдобный опеновъ; грибница его начинаетъ свѣтиться, какъ только достигнетъ нѣкотораго развитія. Шляпки же его не свётятся. Интересно замётить, что Молишу удалось культивировать опенокъ на хлюбъ и довести его до полнаго созръванія. Прежнія попытки приводили лишь къ развитію одной грибницы безъ плодовыхъ твлъ. Молишу удалось найти условія, при которыхъ опеновъ прекрасно развивается на хлебе; свечение его при этомъ продолжается цълыми мъсяцами. Но опенокъ не единственный грибъ, вызывающий свъченіе дерева. Удалось выдълить изъ древесины и коры разныхъ деревьевъ еще другой грибъ, грибница котораго при культуръ въ большихъ сосудахъ свътилась около 11/, лътъ.

Новыя интересныя данныя сообщаются о свъченіи гнилыхъ листьевъ. Это явленіе было извъстно до сихъ поръ лишь для тропическихъ растеній; однако внимательныя наблюденія приводятъ автора къ тому выводу, что въ любомъ дубовомъ или буковомъ лѣсу множество опавшихъ листьевъ издаютъ свѣтъ. Причиной его также являются грибы.

Глава о свѣтящихся бактеріяхъ содержитъ также рядъ новыхъ данныхъ. Во-первыхъ, доказывается широкое распространеніе интенсивно свѣтящейся Bacterium phosphoreum (или Micrococcus phosphoreus Cohn). Она встрѣчается на мясѣ, въ погребахъ, на бойняхъ, въ мясныхъ лавкахъ, вообще вездѣ, гдѣ хранится мясо или дичь. Стоитъ только взять кусочекъ мяса, положить его въ стерилизованную чашечку и облить 3% растворомъ поваренной соли, и черезъ нѣсколько дней на мясѣ появятся свѣтящеся островки колоній В. phosphoreum. Отсюда ихъ уже легко выдѣлить въ чистой культурѣ. Свѣченіе ихъ особенно сильно при низкихъ температурахъ (5°—20° С.). Оно отличается значительнымъ постоянствомъ, и Молишу удалось устроить дампу съ такимъ "живымъ" свѣтомъ, культивируя этихъ бактерій на внутренней поверхности большой конической колбы. Лампа эта дъйствуеть 2—3 недъли; свътъ ея достаточенъ для различения дълений термометра, циферблата часовъ и крупной печати. Пользуясь имъ, можно дълать фотографические снимки.

На морскихъ рыбахъ авторомъ книги найдено 4 повыхъ вида свѣтящихся бактерій. Одинъ изъ нихъ (В. lucifer) испускаетъ настолько сильный свѣтъ, что въ спектрѣ его удалось отличигь присутствіе зеленаго, синяго и фіолетоваго цвѣтовъ. Для другихъ бактерій и грибовъ спектральный анализъ не далъ столь ясныхъ результатовъ.

Въ другихъ главахъ (о свъченія, какъ результать инфекція, объ общей физіологія процессовъ свъченія) Молишъ опирается главнымъ образомъ на работы своихъ предшественниковъ. Наконецъ, въ заключительной главъ онъ разсматриваетъ критически свъдънія, сообщаемыя нъкоторыми авторами о свъченія высшихъ растеній. По мнънію Молиша, явленіе это представляетъ собой чисто физическій процессъ электрическаго разряда, наблюдаемый и на мертвыхъ объектахъ (огни св. Эльма). Справедливость своего взгляда авторъ старается доказать опытами съ электризаціей живого растенія.

Къ сожалѣнію, изслѣдованія Молиша не выясняють самаго важнаго вопроса, а именно вопроса о причинѣ свѣченія бактерій и грибовъ. Авторъ только высказываетъ предположеніе о томъ, что это свѣченіе зависитъ отъ особаго вещества (фотогена), которое свѣтится въ присутствіи воды и свободнаго кислорода. Но, конечно, это предположеніе удастся доказать лишь послѣ того, какъ гипотетическій "фотогенъ" будетъ выдѣленъ изъ живой клѣтки.

Г. Риттеръ.

Къ шестидесятилѣтію кончины Крылова. Въ ноябрѣ исполнилось шестьдесять лёть со дня кончины И. А. Крылова. Въ текущемъ же году вышель первый томъ собранія его сочиненій съ обстоятельной біографіей знаменитаго "діздущки", написанной В. В. Каллашемь <sup>1</sup>). Въ этомъ издании еще не появились басни - то, на чемъ зиждется неумирающая популярность Крылова. Другія его произведенія имѣють одинъ лишь историческій интересь; самая личность ихъ автора тоже привлекаеть къ себѣ не сочувственные, а только внимательные и удивленные взоры, и грузная масса равнодушія, которую представлялъ собою лънивый и сонный старикъ, никогда не будетъ обвѣяна въ потомствѣ дыханіемъ любви. Но басни его, басни, эта быль, одинаково затвсрженная дъдами и внуками, расцвътившая собою нашъ обыденный разговоръ, — вотъ что сдѣлалось любимымъ достояніемъ русскаго общества. Въ проказливой мъткости своего стильнаго языка, въ художественной оболочкѣ свосй лукавой фабулы и характеристики онѣ живутъ-искристыя, свѣжія, звонкія-какъ живеть сама жизнь, сама житейская мудрость.

Но житейская мудрость не есть самое высокое и цённое въ мірё. То, что проникнуто ею, стелется по землё и не служитъ идеальнымъ запросамъ духа. Крыловъ разлилъ по своимъ произведеніямъ большой и богатый жизненный опытъ, и если послушаться его басенъ, принять ихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Полное собраніе сочиненій И. А. Крылова. СПБ. 1904. Томъ І. Книгонздательское товарищество "Просвѣщеніе".

мораль, то можно хорошо приспособить себя къ дъйствительности. Неэтому учать великіе учители. И этому учить вообще не приходится, такъ какъ на приспособление къ жизни сами собою, безъ чужого поощренія, направляются заботы каждаго. Отсюда басня поневоль мелка. Да и потому, что она толкусть о животныхъ, о растеніяхъ, о низшихъ формахъ существованія, она не можеть вмъстить въ себя человъческой многосторонности и тонкости. Міръ людей и міръ животныхъ несовмѣстимы. Широкіе и крупные штрихи, которыми пользуется басия, не соотвътствують разнообразной игръ человъческой физіономіи въ ся наиболье интересныхъ и глубокихъ переживаніяхъ. Басня скользить по поверхности. Баснописецъ не возвышается надъ другими; то, что онъ почерпаеть изъ окружающаго, вполнѣ обыкновенно, и его устами говоритъ средній человѣкъ. Въ этомъ его характерный признакъ, даже, если хотите, -- его сила и власть надъ умами, надъ средними умами. Баснописецъ говоритъ исключительно о томъ, что безспорно, --- по крайней мъръ, въ житейскомъ смыслъ А безспорно все слишкомъ общее, не индивидуализованное, все чуждое оттънковъ. Потому и сюжетъ басни всегда имъетъ характеръ общедоступный. Бродячій, онъ принадлежитъ всъмъ; характерно, что на басню не существуетъ права собственности. Баснописецъ не видитъ въ жизни ничего сложнаго; она рисуется ему въ общихъ и немногихъ очертаніяхъ, и для него жизненные дарчики открываются просто, между тёмъ какъ на самомъ дълѣ здёсь бывають именно загадочныя и запутанныя сплетенія. Если жизнь проста и не нужны для нея мудрецы механики, то средній человъкъ, а вслёдъ за нимъ и баснописецъ, его патронъ, его рапсодъ, не можетъ не относиться въ наукъ и философія съ большою долей недовърія. Онъ представляются ему въ свътв педантическомъ и смъшномъ. Здравый смыслъсамый надежный руководитель, высшій трибуналь, который разрѣшаеть всё загадки бытія. Слёдуйте ему, какъ это делалъ огородникъ, —и вамъ будеть хорошо и выгодно; философъ же останется безъ огурцовъ, - а хуже такой участи вичего не можеть в вообразить себъ поклонникъ здравой разсудительности. Онъ признаетъ умѣренную пользу и скромную цвну просвъщенія, но пучина знаній для него страшна, и дерзкій умъ отважнаго водолаза находить себь погибельный и поучительный конець. Уже съ юныхъ дней надо следить за темъ, чтобы не напитаться ученьемъ вреднымъ. Червонецъ души теряетъ свой блескъ и ценность отъ чрезмѣрной культуры; о многихъ приходится даже такъ сказать: "они же грамоть, къ несчастью, знали". Несчастье знанія расшатываеть привычные устои жизни. Мысль, предоставленная самой себъ, способна зажочь пожаръ, въ которомъ погибнутъ и ея зачинатель, и его послъдовали. Поэтому не снимайте узды съ ретиваго коня; упоенный свободой, онъ сбросить съдока и убъется самъ, -- "какъ ни приманчива свобода, но для народа не меньше гибельна она, когда разумная ей мъра не дана". Воть почему сочинитель, это — супостать, худшій разбойника; онъ вселяеть безвѣріе, отравляеть умъ и сердце дѣтей и, что для обывателя особенно страшно, осмѣиваетъ супружество, начальства, власти. Онъ величаетъ безвърье просвъщениемъ, и ссли теперь цълая страна полна убійствами и грабежами, то этому виною не кто другой, какъ именно сочинитель. Вольтеру въ аду придегся горше, чѣмъ разбойнику. Всякій порывъ, всякое стремленіе и сомнѣніе, всякое странствіе духа противны

умъренному и спокойному человъку, осъдлому жителю жизни. Не спъшите въ даль, вспомните судьбу бъднаго голубка, который покинулъ родную землю и родного брата, — живите дома. И дома будьте домовиты, хозяйственны, заботливы, не отдавайтесь легкомысленно пъснямъ: иначе васъ покараетъ и осмъетъ жестокая добродътель муравья.

Міровоззрѣніе средняго человѣка въ сущности окрашено несимпатичной краской житейскаго пессимизма, — ее же принимаеть и баснописецъ. Идите по жизни съ оглядкой, съ опаской, не довѣряйте людямъ. Берегитесь друга: онъ или хитеръ или глупъ, онъ или лиса или медвѣдь. И человѣческая дружба вообще устойчива только до первой кости, какъ вѣчный миръ заключается до первой ссоры. Когда васъ хвалятъ, то это корыстно, какъ взаимныя похвалы кукушки и пѣтуха, какъ лесть коварной лисицы; если вы повѣрите чужому одобренію, вы потеряете свой кусокъ хлѣба, свой кусокъ сыру. Не даромъ лучшій и наиболѣе художественный образъ, какой создалъ Крыловъ въ галлереѣ своихъ людей-животныхъ, это – лиса. Не вѣрьте, чтобы она когда-нибудь отрѣшилась отъ своей хитрости; дайте вору хоть милліонъ, онъ воровать не перестанетъ. Да и вообще печальна наша дѣйствительность, гдѣ приходится терпѣть обиды отъ осла и гдѣ паукъ норовить заткать солнце орлу.

Слишкомъ хорошее знаніе жизни съ ся опасностями, которыя требують быть на сторожѣ, не исключаеть, впрочемъ, критическаго отношенія къ тому, что въ ней сильно, властно и богато, не исключаеть искренняго и смѣлаго демократизма. Всѣ эти воеводы и судьи, умные умомъ своихъ секретарей, всѣ эти "осиновые чурбаны" въ роли царей, аристократы-гуси и волки, пасущіе овецъ,—никто изъ нихъ не ускользаетъ отъ насмѣшки баснописца. И онъ видитъ и цѣнитъ не только нарядные листы, но слышитъ и голосъ корней, подземную работу скромныхъ и темныхъ кормильцевъ.

И все же Загоръцкій поступиль бы напрасно, если бы, назначенный цензоромъ, онъ, согласно своему объщанію, налегь на басни, "смерть свою". "Насмѣшки вѣчныя надъ львами, надъ орлами" въ сущности не страшны. Сатирикъ самъ никогда не бываетъ чуждъ предмету своей сатиры. А сатирикъ-баснописецъ особенно добродушенъ, и ужъ ни въ какомъ случаѣ онъ не радикаленъ, не опасенъ. Басни могъ бы писать и Молчалинъ. Ихъ пишетъ человѣкъ спокойный. Трудно представить себѣ баснописца не старикомъ; самъ Крыловъ выступилъ въ этой роли уже на пятомъ десяткѣ. Басни пишетъ человѣкъ довольный и примиренный. И удовлетворенность баснописца не есть то высшее просвѣтленное благоволеніе къ жизни, та гетевская мудрость, которая побуждаетъ житъ съ міромъ въ мирѣ, принять и благословить его: нѣтъ, баснописецъ доволенъ потому, что онъ не требователенъ. Зато онъ и самъ не удовлетворяетъ чужимъ требованіямъ, когда они идутъ за предѣлы неподражаемой формы и сверкающаго юмора.

Ю. А.

# Литературное обозрѣніе.

"Я люблю слушать, когда въ театръ музыканты настраивають скрипки и трубы. Ухо ловить множество отдёльныхъ върныхъ ноть, порою услышишь красивую фразу... и ужасно хочется скорѣе услышать, что именно будутъ играть музыканты". Эти слова Максима Горькаго г. Ръдько остроумно поставилъ эпиграфомъ къ своей статьт "Диссонансы настроенія", напечатанной въ октябрьской книге Русск. Бог. Речь идетъ о двойственности настроенія русской интеллигенців. Авторъ исходить взъ того наблюденія, что властителями думъ современнаго нашего общества являются въ равной мъръ три художника, безконечно далекіе другъ отъ друга по своему взгляду на жизнь: Чеховъ, не върящій въ нее, видящій въ ней только пошлость, глупость, звърство и страданія, Максимъ Горькій, воспівающій радость бытія и творческую мощь человіка, и Л. Андреевь, пъведъ мистическаго ужаса жизни и отчаянія за человъка. И выяснивъ эти основныя черты ихъ творчества, авторъ съ грустнымъ недоумѣнісмъ спрашиваеть: "Кто же изъ этихъ разныхъ писателей ближе отвъчаетъ читательскому настроенію? И что же въ концъ-концовъ будуть играть музыканты?"

Этимъ вопросомъ и кончается статья: авторъ не пытается отвъчать на него. Да и какой возможенъ отвъть, разъ вопросъ такъ поставленъ? Тутъ остается либо безпомощно развести руками, либо огуломъ признать публику несовершеннолътней, готовой рукоплескать безъ разбора всякому писателю, если только онъ талантливо пишеть. Возможно, что именно на эту послъднюю мысль авторъ желалъ навести читателя своимъ сопоставленіемъ, не ръшившись изъ въжливости произнести ее вслухъ; возможно, что своей статьею онъ хотълъ сказать: вы, безпрестанно твердящіе о необходимости обновить жизнь, есть ли у васъ самихъ ясное отношеніе въ жизни? Чтобы обновлять жизнь, надо прежде всего върить въ нее и въ себя—вы же върите съ Горькимъ и не върите съ Чеховымъ и Андреевымъ.

Если бы дёло обстояло такъ, какъ утверждаетъ г. Рёдько, его выводъ, его удивленіе были бы совершенно законны. Но этого нётъ: онъ просто, какъ это часто бываетъ, вывелъ вёрное заключеніе изъ трехъ невёрныхъ посылокъ. Досадно видёть, какъ въ тысячный разъ повторяется здёсь это грубое непониманіе Чехова, это упорное нежеланіе признать въ немъ что-либо иное, чёмъ искусство бытописанія, это неумёнье отличить его самого отъ его дёйствующихъ лицъ. Неужели нужно еще и теперь доказывать, что не Чеховъ "не вёритъ въ жизнь", а его печальные герои, и что читателей привлекала къ нему именно его глубокая въра въ потенціальную красоту жизни и человъка? Люди, томившіеся въ сумеркахъ, полюбили его не за искусство, съ которымъ онъ изображалъ эти сумерки, а за то, что онъ весь былъ страстная тоска по яркому солнцу, по голубому небу, или, върнъе, за то, что онъ сумълъ выразить эту тоску, жившую въ нихъ самихъ. И оттого между нимъ и Горькимъ нътъ той пропасти, которую видитъ г. Ръдько: они оба, хотя на разныхъ языкахъ, говорили больному поколѣнію о лучшемъ, что жило въ немъ, -о его тоскъ по здоровью и силъ, они оба въ магическомъ зеркалѣ показали Иванову его образъ, какимъ онъ долженъ былъ бы быть, —образъ человъка, выпрямленнаго, по выраженію Г. Успенскаго, во весь человѣческій рость, съ тою только разницею, что Чеховъ говорилъ о высшей духовной красоть человъка, тогда какъ Горькій рисовалъ идеалъ безконечно болъе грубый, идеалъ кръпкихъ мышцъ и цъльныхъ чувствъ. Увлечение Горькимъ было и естественно, и благотворно, но если ужъ говорить о незрълости нашего общества, то, на нашъ взглядъ, она выразилась всего болье въ томъ, что Горькій сумълъ на время затмить Чехова. Правда, это продолжалось недолго: стихійная, полуживотная мощь Челкаша и Мальвы только на минуту опьянила молодежь. Творчество Горькаго было спасительно, какъ крутая реакція противъ рефлексіи и нытья, какъ сильный толчокъ, пробуждающій отъ дремоты; но его положительное содержание было слишкомъ примитивно, оно не могло удовлетворить проснувшагося, и послъ первой минуты опьяненія русское общество неизбѣжно должно было вернуться къ Чехову, который звалъ его не назадъ, къ первобытной цъльности (въ этомъ смыслъ проповъдь Горькаго по существу своему реакціонна), а впередъ, къ истинно-человѣчному, къ идеалу сознательной гармоніи духа и жизни. Г. Різдько со своимъ формальнымъ пониманіемъ жизни, какъ чего-то внв насъ лежащаго, къ чему личность относится, какъ сапожникъ къ требующему починки башмаку, не замѣтилъ ни этого сходства между обоими художниками, ни этого различія; онъ не понимаетъ, что, читая Чехова и читая Горькаго, читатель одинаково былъ увлеченъ одной думой – о томъ, что онъ есть и, главное, что онъ не есть и чъмъ долженъ былъ бы быть. Чрезъ обонхъ, какъ чрезъ два оптическихъ стекла, онъ жадно вглядывался въ собственную душу, и это же самое заставило его полюбить г. Леонида Андреева, который сумълъ показать ему въ его душъ еще невъдомыя ему бездны. Смѣшно говорить о пессимизмѣ г. Андреева. Пессимистическаго искусства (понимая пессимизмъ въ философскомъ смыслѣ) вообще нътъ и не можетъ быть. О пессимизмъ въ искусствъ можетъ говорить только тоть, кто подъ жизнью разумъетъ единственно эмпирическую дъйствительность; но кто преодольль этоть грубый взглядь, для кого каждое явление есть дишь моментъ въ безконечномъ процессъ совершенствованія и наличная дъйствительность неотдълима отъ идеальной жизни, какъ движеніе неотдѣлимо отъ своей цѣли, тотъ знаетъ, что искусство есть высшее утверждение жизни, на какое способенъ человъкъ. Пусть всъ фигуры на картинъ темны, пусть нъть на ней источника свъта, свъть есть, только его источникъ за предълами картины, и чъмъ фигуры темнѣе, тѣмъ отдаленнѣе источникъ свѣта отъ того мѣста, гдѣ происходить действіе картины. Сказать о г. Андрееве, какъ это делаеть г. Рёдько, что онъ вёрить только въ "стёну", окружающую

прокаженныхъ несокрушимой стѣной, все равно, что сказать о живописцѣ, изобразившемъ на картинѣ темную шахту, что онъ не знаеть о существованія солнца.

Какія все это элементарныя истины, и какъ прискорбно, что ихъ приходится повторять снова и снова! Въ послъдней книжкъ "Въстника знанія" г. П. М. Пильскій предъявиль нашей критикъ рядь тяжелыхъ обвиненій, и съ нимъ приходится во многомъ согласиться. Онъ говоритъ о томъ, что она близорука и деспотична, что ея публицистический аршинъ въ приложении къ искусству невъренъ и коротокъ, и что пора положить конець этому "идейному крепостничеству". Да оно и падаетъ само собою: въ послѣдніе годы не разъ отмѣчалось, какъ тотъ или иной писатель достигь популярности помимо или даже наперекоръ критикъ, и сами художники, какъ справедливо замъчаетъ г. Пильскій, давно уже перестали смотръть на критику, какъ на учителя. Указывая на новыя въянія въ литературъ, разрушающія старую эстетику, авторъ справедливо требуетъ для нихъ полнаго простора: "Нельзя отлить разъ навсегда формы и для встхъ отпустить одну и ту же политуру; безполезно и невозможно наставлять доктринерскимъ тономъ: "пишите такъ; изображайте этакъ; оттуда-то берите темы; въ такомъ-то освъщении разрабатывайте ихъ..." Жизнь бъжить, и надо стеречь этоть нервный, трепетный бъгъ. А насъ тоненькими-тоненькими, ръжущими тьло веревочками привязывають къ старымъ разваливающимся тачкамъ и, грозя пальцемъ, говорять: "смотрите же, безъ тачекъ ни на шагъ!" И отъ этого происходитъ то, что въ хорошемъ журналѣ начинаютъ находить себѣ пріють не таланть, а послушаніе, пе собственная, настоящая физіономія, а вытянутое отраженіе въ зеркаль чужой критической воли, - рабъ и послушникъ чужой указки".

Да, тяжелый грѣхъ лежить на нашей критикѣ; будущій историкъ покажеть, какъ глубоко она извратила вкусъ публики и какъ многократно заставляла самихъ художниковъ Уклоняться отъ прямого пути, --но онъ же разскажеть и ся исторію. Honny soit qui mal y pense! Мы не призваны судить прошлаго, мы должны только понять его, и историкъ разскажетъ нашимъ потомкамъ, какъ случилось, что въ великой борьб'в за свободу подъ знамя возстанія были призваны вс'ї духовныя проявленія русскаго общества, не исключая и поэзіи и критики, и какъ это было въ ту пору неизбѣжно. Эта пора теперь, повидимому, прошла: молодое художество явно выходить изъ-подъ публицистической ферулы и возвращается къ истинной задачѣ искусства-къ интуитивному постиженію жизни въ ея глубочайшихъ основахъ. И совершенно правъ г. Пильскій, когда говорить, что это новое искусство требуеть новой вритики, которая была бы не деспотическимъ педагогомъ, а "психологическимъ комментаріемъ души писателя, толмачомъ его образнаго языка линій в красокъ". Мы считаемъ неотьемлемой заслугой А. Л. Волынскаго, что онъ первый въ наше время пробилъ брешь въ твердынѣ догматической критики; его бунть противъ нея былъ благотворенъ, несмотря даже на то, что въ сущности онъ и самъ не открывалъ искусству полнаго простора, а только хотълъ замънить публицистический догмать инымъ, мистическимъ, и несмотря на вопіющую несправедливость, съ какою онъ судилъ нашу старую публицистическую критику, не желая или не умъя понять ся роковыхъ судебъ.

Но, пожалуй, и его не приходится винить за это: человѣку, выросшему въ догматезмѣ, трудно стать свободнымъ. — его всегда тянетъ замънить старый догматъ другимъ. Любопытно видъть, какъ въ этотъ грѣхъ впалъ и г. Пильскій, такъ горячо и убъжденно требующій для художника полной свободы. Во второй части своей статьи онъ разбираеть нёсколько разсказовъ, помёщенныхъ въ послёднихъ книжкахъ нашихъ толстыхъ журналовъ. Между прочимъ, онъ останавливается на прекрасномъ разсказъ г. Первухина "Свисташкино счастье" (Міръ Божій, сент.). Сюжетъ разсказа можно передать въ двухъ словахъ: Свисташкалакей столичной гостиницы, уже немолодой и развращенный до мозга костей; онъ знаетъ случаи, когда люди его положенія ловкостью въ подлыхъ услугахъ гостямъ достигали вершины счастья — капитала, позволявшаго имъ пріобрѣсти собственную гостиницу, и мысль о такомъ счастьъ, о своемъ "отелъ", владъетъ имъ неотступно. Онъ женился недавно, съъздивъ въ деревню, на миловидной и ангельски-кроткой дъвушкъ-обаятельный образъ, превосходно удавшійся художнику. И вотъ однажды гость, молодой кутящій графъ, увидъвъ въ коридоръ пришедшую къ мужу Марусю, въ пьяномъ видъ предлагаетъ Свисташкъ тысячу рублей, если онъ приведетъ къ нему жену. Мысль объ этой огромной суммъ уязвила Свисташку; два дня онъ боролся съ собою и, наконецъ, ръшился. А графъ тъмъ временемъ прокучивалъ послъднія привезенныя деньги, какъ онъ и обыкновенно время отъ времени натажаетъ въ столицу изъ своего имѣнія только на короткій срокъ- "освѣжиться", —и когда Свисташка, наконецъ, привелъ обезсилъвшую отъ безмолвныхъ мукъ и рыданій Марусю, пьяный графъ встрѣтилъ его заявленіемъ, что онъ опоздалъ и что денсгъ нѣтъ-всѣ забрала француженка. Конецъ разсказа производить потрясающее впечатлѣніе.

Спустившись со своею дрожащею спутницей съ лъстницы, Свисташка у подъвзда гостиницы остановился, держа за руку Марусю. Потомъ потянулъ ее въ сторону. Маруся не сопротивлялась. Сдълавъ шаговъ десять отъ подътэда, Свисташка взялъ правую руку Маруси своею лъвою рукой и грубо повернулъ женщину къ себъ лицомъ.

- Ну?-сказалъ онъ какъ будто спокойнымъ голосомъ.

Марусъ показалось, что онъ радъ, и она улыбнулась слабою, робкою, дътскою улыбкою.

- Богъ спасъ, Евсташа!-пролепетала она.

— Богъ спасъ? Отъ тысячи? Отъ своего счастья? Отъ своего отеля? Да? Богъ спасъ?

Маруся, все такъ же робко, по-дътски улыбаясь, кивнула головою и сказала:

- Пойдемте домой, Евстафій Ильнчъ! Пойдемте, милый, голубчикъ...

Въ этотъ моментъ Свисташка взмахнулъ кулакомъ и опустилъ его на лицо жены. Что-то хрястнуло подъ ударомъ кулака, что-то охнуло... Маруся подалась назадъ и стала падать, какъ-то присъдая, словно не ръшаясь, навзничь или на грудь упасть. Кулакъ Свисташки еще разъ мелькнулъ въ воздухъ и ударилъ по головъ женщины. Сзади кто-то закричалъ, и еще, и еще...

И вотъ по поводу этого окончанія г. Пильскій упрекаетъ автора въ недостаткѣ смѣлости, заставившемъ его слишкомъ поздно привести Марусю къ графу: "Не надо быть особеннымъ любителемъ мелодрамы или поклонникомъ жестокости въ талантѣ, — говоритъ онъ, — чтобы отъ души пожалѣть загубленную картину невольнаго принужденнаго паденія женщины, брошенной любимымъ человѣкомъ въ оплаченныя объятія чужого. Туть всё условія для автора, чтобы обнаружить размахъ, вскрыть трагическія бездны, показать потрясающую борьбу чистоты сь грязью жизни". Что это, какъ не новая критическая ферула? Не говоря уже о томъ, что мы рѣшительно отказываемся понять, почему паденіе Маруси было бы при данныхъ въ разсказѣ условіяхъ правдоподобнѣе ея избавленія или почему оно было бы художественнѣе этого трогательнаго "Богъ спасъ, Евсташа!", сказаннаго съ робкой улыбкой; но куда-же дѣвалось благоговѣйное уваженіе къ свободѣ художника, которое г. Пильскій такъ краснорѣчиво проповѣдуетъ въ теоретической части своей статьи, зачѣмъ и онъ приковываетъ художника къ новой тачкѣ, пусть даже къ тачкѣ трагической красоты? Г. Первухинъ не написалъ паденія Маруси; мы не нмѣемъ права заподозрѣть его въ неискренности ради приличія или прекраснодушія; значитъ, такова была его художественная концепція, и напиши онъ иначе, такъ, какъ хотѣлось бы г. Пильскому, онъ навѣрное написалъ бы дурно, фальшиво.

И вторично г. Пильскій на протяженіи немногихъ страницъ впадаєть въ тотъ же гръхъ при разборъ "Дневника Олёны". Этотъ разсказъ (Правда, авг.), на который, въроятно, обратили внимание многие читатели, принадлежитъ къ лучшему, что за послѣдніе годы появлялось въ нашей беллетристикв. Нельзя достаточно надивиться поразительному искусству, съ какимъ анонимный авторъ шутя преодолъваетъ величайшія трудности психологіи и языка (разсказъ ведется отъ лица простой деревенской бабы), и высокой художественности цёльнаго, какъ слитокъ золота, разсказа. Между прочимъ Олёна разсказываетъ здѣсь своему другу, докторшѣ, для которой и предназначается ея дневникъ, какъ надъ ней, опоивъ ее водкою, совершилъ насиліе дядя Данила; она говорить и но договариваеть, и обрываеть на томъ, какъ Данила настигъ ее, когда она, убъгая отъ него, упала въ яму, и какъ онъ взялъ се на руки, а у нея уже и крику не было, "только въ головъ звонъ, какъ въ колокола". И слъдующая ся запись въ дневникъ: "Какъ вы велёли, я ничего никому не говорила. Скажу только попу на духу, потому что томно миѣ очень". Г. Пильскій опять недоволенъ: не показавъ читателю первыхъ минутъ тоски, боли и стыда, авторъ де "не далъ главнаго, серьезнаго, важнаго"; если бъ онъ не выбралъ формы дневника, ему не пришлось бы такимъ образомъ "затушевать бездну". И дались г. Пильскому эти трагическія бездны! А главное, зачёмъ онъ свое пристрастіе къ нимъ навязываетъ художникамъ?

Г. Пильскій назваль свою статью: "Новыя вѣянія". Они есть, эти новыя вѣянія, и ихъ не побѣднть ни замалчиваніемъ, ни глумленіемъ. Пусть они выступають на первыхъ порахъ съ юношеской рѣзкостью и нетерпимостью, пора же понять, что не все въ нихъ мода и озорство. Въ прошлый разъ я коснулся нашего декадентства; какъ бы ни смотрѣть на него съ чисто-этической и съ общественной точки зрѣнія, можно ли отрицать, что въ немъ слышится искренній крикъ душевной боли и что мы имѣемъ здѣсь дѣло съ симптоматическимъ явленісмъ? Одно изъ двухъ: или передъ нами начало органическаго и нормальнаго измѣненія общественнаго духа, или же это—симптомъ, хотя бы и слабый, какого-то пока тайнаго недуга. Въ обоихъ случаяхъ явленіе заслуживаетъ внимательнаго изслѣдованія, которое неминуемо должно пролить свѣтъ на процессы, совершающіеся въ нѣдрахъ общественнаго самосознанія. Въ нашей почвѣ образовалась трещина, небольшая, но растущая; что это? возникнеть ли новый материкъ или оторвется небольшой островокъ? Дѣло критики — добросовѣстно и съ уваженіемъ къ чужой мысли изучить новое движепіе и объяснить его обществу. Но какъ далека отъ этого наша журнальная критика! Всякій разъ, когда мы встрѣчаемъ такія недостойныя нападки, полныя злости, глумленія и, главное, невѣжества, намъ вспоминаются мѣткія слова одного изъ нашихъ декадентовъ: "они неправы, потому что они злѣе насъ".

И не одна критика: такихъ натздовъ не чуждаются по временамъ и художники. Въ ноябрьской книгь Русской Мысли напечатана новая пьеса г. Боборыкина, комедія въ 4-хъ дъйствіяхъ подъ названіемъ: "Упразднители", идущая сейчасъ на сценъ Московскаго Малаго театра. Если бы не эти два обстоятельства, --- что она напечатана на страницахъ довольно распространеннаго журнала и что въ теченіе сезона ее пересмотрить нѣсколько тысячъ зрителей, —о ней не стоило бы и упоминать. Не то, чтобы она была совсѣмъ лишена художественности; напротивъ, характеры двухъ главныхъ дъйствующихъ лицъ-Зъватова и Анны Неуталовой-въ общемъ даже недурно выдержаны. Но отношение автора къ жизни, къ людямъ и мыслямъ запечатлъно такимъ безнадежнымъ легкомыслісмъ, такимъ, я сказалъ бы, бездушісмъ, что по истинѣ становится "страшно за человъка". Извъстна спеціальность г. Боборыкина-уловлять новые моменты; каковы бы они ни были, они всъ для него-не больше, какъ сюжеты для романовъ или комедій. О внутреннемъ отношении художника къ предмету его изображенія, о любви или ненависти здъсь нътъ и ръчи, пътъ ни пониманія новой мысли, ни даже желанія се понять. Каждое новое умственное движение для г. Боборыкина-ничто иное, какъ курьсзъ, "послѣдній крикъ" моды (такъ и назвалъ онъ свой разсказъ на модную тему объ идеализмь, напечатанный исдавно въ Русск. Впд.). И такъ изъ года въ годъ, опошливая все свѣжее и молодое, засоряетъ онъ умъ русской публики и развращаеть ся совъсть своими безчисленными произведеніями; и такъ испорченъ вкусъ этой публики, что это преступное легкомысліе можеть процвітать и давать успіхъ въ странь, породившей "Авторскую исповедь" Гоголя и "Исповедь" Толстого.

На этотъ разъ г. Боборыкинъ избралъ сюжетомъ тоже одинъ изъ "послѣднихъ криковъ" — т. наз. ницшеанство, т.-е. то самое стремленіе къ безусловной свободъ личности, о которомъ мы говорили прошлый разъ. "Упразднители" — это прежде всего люди, сознательно отвергающіе буржуазную мораль; такихъ въ пьесѣ съ полдюжины, и, Боже мой, до чего они карикатурны, до чего убоги ихъ мысли, желанія и поступки! Ницшеанство въ нихъ, разумѣется, — либо юродство, какъ въ Дрыгинѣ, либо озорство, какъ въ Максинъ, Чуркинъ и пр., либо ширма для мошенническихъ продълокъ, какъ у Присягина; а если Зъватовъ и долженъ быть представителемъ принципіальнаго ницшеанства, то его философія не идеть дальше рацей о томъ, что "все-сутолока, миражъ, глупый самообманъ". "Съ кого они портреты пишутъ"? гдѣ, въ какой московской "меблировкъ" (по терминологіи г. Боборыкина) случалось ему видъть такихъ людей? Ихъ нътъ и они невозможны; все это придумано и сочинено съ использованиемъ пъсколькихъ върныхъ наблюдений, зачерпнутыхъ на самой поверхности теченія. Выдумано и все остальноеэтоть графъ Перемышевъ, не устающий повторять: "чъмъ хуже, тъмъ

Digitized by Google

лучше", этотъ молодой плутъ Каркудиновъ, ненавидящій мужика и радвющій объ интересахъ четвертаго сословія, и вся убогая фабула ньесы, и все отношение этихъ карикатурныхъ куколъ къ "интригѣ". Не поймешь, зачъмъ такъ распинается Анна, зачъмъ Зъватовъ соглашается принять ся помощь, а потомъ приходитъ ругать се за это "непрошенное вмешательство въ его судьбу", и т. д., и т. д. Упразднителямъ противопоставлены "трудъ, служение обществу и народу" главнымъ образомъ въ лицъ земскаго дъятеля Солодова, и столько благородства въ этомъ нестерпимо-корректномъ господинъ, такой преизбытокъ убъжденности и всяческихъ гражданскихъ добродътелей, что такъ и кажется: уйдеть со сцены-и непремънно напьется мертвецки, чтобы хоть на часъ избавиться отъ корректности. Рядомъ съ нимъ — его поклонница Анна, тоже граждански-добродътельная на помъщичій манеръ, и на подмогу имъ даны еще два "положительныхъ типа": идеальная женщина-врачъ и земскій докторъ. Пьеса кончается, разум'вется, торжествомъ гражданскихъ добродътелей и законнымъ бракомъ Солодова и Анны, и если ее передъ опущениемъ занавъса еще тревожитъ опасение за судьбу этихъ добродътелей въ виду многочисленности и дерзости упразднителей, то онъ, вставъ въ позу, изъявляетъ готовность принять ихъ удары на свою грудь: "Я не боюсь ихъ! Пусть приходять! Пусть кричать: "все на смарку!" и т. д. Такова пьеса, которую счелъ возможнымъ включить въ свой репертуаръ Малый театръ и которая находитъ зрителей.

### Обзоръ театра.

"Ивановъ" на сценъ Художественнаго театра. Постановка "Иванова" — одна изъ лучшихъ въ Художественномъ театръ, можетъ быть нанлучшая. Реализмъ, выдержанный въ мельчайшихъ подробностяхъ, и ни слъда искусственности, преднамъренности и того подчеркиванія, которое такъ раздражало въ "Трехъ сестрахъ" и еще въ "Вишневомъ садъ". На всемъ колоритъ чеховской мягкости: настроеніе, которымъ насыщена пьеса, нашло себъ полное пластическое воплощеніе на сценъ.

И эта цёльность впечатлёнія достигнута прежде всего игрою артистовъ, заслуживающей всякой похвалы. Не говорю уже о жизненности позъ и жестовъ, рёчей и молчанія: есть нёчто болёе трудное, что здёсь было достигнуто, — именно, вёрность дистанцій, въ какихъ отстоять другъ отъ друга фигуры на сценической картинѣ, умѣнье занять и сохранять, не выдвигаясь впередъ, то самое мѣсто въ общей перспективѣ пьесы, которое указалъ авторъ дѣйствующему лицу. Это въ частностяхъ почти неуловимо и правилъ на это нѣтъ, но ничто не способствуетъ въ большей степени усвоенію зрителемъ истиннаго смысла пьесы; и въ "Ивановѣ" это самоотреченіе артистовъ, не имѣющее инчего общаго съ обезличеніемъ персонажей, было доведено до совершенства. И еще надо сказать спасибо артистамъ за то, что они, сколько можно, смягчили шаржъ, котораго довольно много въ "Ивановѣ", какъ и во всѣхъ чеховскихъ пьесахъ.

Старый барскій домъ съ облупленными колоннами, полная нівги іюль-

10

ская ночь и яркій свёть мёсяца, изъ оконъ несутся мягкіе, полные звуки рояля и віолончели: "Уймитесь, волненія страсти"; отчего же встить здесь такъ больно и такъ трудно? Вотъ изъ-за угла снова показались Ивановъ и докторъ, которому онъ, прохаживаясь, чтобы не слышала жена, разсказываеть свою исторію; вамъ хочется заткнуть уши, чтобы не слышать этого нуднаго голоса, этой мучительной и безнадежной исповъди. Зачъмъ скрывать? Всякая болъзнь уродлива, а Ивановъ тяжело боленъ, со всёми признаками хроническаго недуга: его эгоизмъ, его вѣчное сосредоточеніе на мысли о своей бользни внушають отвращение. Таково начало перваго действія. Теперь вспомните ту сцену въ концѣ третьяго дѣйствія, когда Ивановъ такъ безжалостно топчеть ногами кроткую умирающую женщину, отдавшую ему все, когда онъ бросаеть ей въ лицо грубое оскорбление и смертный приговоръ: чудное дъло! вы уже давно начали примиряться съ нимъ, и какъ разъ въ эту минуту вы окончательно прощаете ему все и проникаетесь къ нему глубокимъ сочувствіемъ. Тамъ вы смотръли на него глазами доктора Львова, здѣсь-глазами Чехова.

А докторъ Львовъ до конца не мѣняетъ своего взгляда, н, вѣроятно, даже самоубійство Иванова представляется ему естественнымъ результатомъ его разоблаченія. Львовъ по исполненію не удался Чехову: это сворѣе ходячая схема, чѣмъ живой человѣкъ; но по замыслу онъ кажется мнъ однимъ изъ оригинальнъйшихъ созданій покойнаго художника, —притомъ однимъ изъ твхъ, которыя больше всего даютъ возможность заглянуть въ его собственную душу. Львовъ дъйствительно честенъ; больше того, онъ-идеалисть, способный многимъ пожертвовать ради своихъ убъжденій; но въ его убъжденіяхъ нѣтъ ничего, кромѣ голой логики добродьтелей, кромъ того правосудія, о которомъ сказано: summum jus-summa injuria. Это страшно-скудная, "бездарная" натура, лишенная всякаго органа для пониманія великой сложности и ирраціональности человъческаго духа; онъ ничего не прощаетъ людямъ, потому что ничего не понимаетъ въ нихъ, потому что у него нътъ другого мърила для ихъ оцѣнки, кромѣ его правственно-логическаго аршина. И когда онъ этимъ прямолинейнымъ аршиномъ измъряеть сложную и запутанную психику Иванова, вы содрогаетесь отъ ужаса предъ его слвпой жестокостью и всей душой протестуете за право Иванова, за ваше собственное право быть понятымъ человъчески, во всей совосупности вашего существа и вашего прошлаго.

Этому пониманію учить нась Чеховь, и образь Львова только усиливаеть выразительность урока. Львовь—прямая противоположность Чехову вь его оцьнкь человьческихъ дълъ; для Чехова, съ его глубокой психологической прозорливостью, съ его любовной бережливостью въ отношеніи къ нъжнымъ корневымъ нитямъ и росткамъ человъческаго духа, нътъ зрълища болье тяжелаго, какъ эта безжалостная прямолинейность Львовыхъ, и, я думаю, изображать Львова для него было мучительно. Львовъ—такой же зритель развертывающейся въ пьесъ трагедіи Иванова, какъ и мы; предъ его глазами проходять тъ самыя событія и та самая психологія, на которыя мы смотримъ здъсь сквозь художественную призму, — и вотъ подъ конецъ онъ произноситъ Иванову смертный приговоръ, намъ же и въ голову не приходитъ мысль о какомъ-либо приговоръ и мы не только прощаемъ Иванову то, чего онъ самъ не можетъ себѣ простить, —мы горячо беремъ его сторону противъ тѣхъ ентиния силъ, которыя загубили его недюжинную личность.

Я намъренно подчеркиваю витимихъ, потому что такова, несомитино, мысль Чехова. Г. Булгаковъ въ своей недавней лекціи о Чеховъ какъ мыслитель (Новый путь, окт.) пытается формулировать отвыть Чехова на вопросъ, преслѣдовавшій его на протяженіи всего его творчества: "Отчего такъ велика сила обыденщины, сила пошлости? отчего человъка такъ легко одолѣваютъ мертвящая повседневность, будни духа?"-и приходить въ такому выводу: "Насколько мы находимъ у Чехова-не отвъть на этотъ безотвътный вопросъ, а данныя для такого отвъта, причину падоній и безсилія челов'вческой личности далеко не всегда можно искать въ неодолимости тёхъ внёшнихъ силь, съ которыми приходится бороться-быть разбитымъ и даже исковерканнымъ неодолимой силой послѣ борьбы съ ней прекрасно и достойно героя, но-увы!--ее приходится видіть во внутренней слабости человізческой личности, въ слабости или безсилін голоса добра въ человѣческой душѣ, какъ бы въ ея прирожденной слипоть и духовной поврежденности". При такомъ ограничительномъ "не всегда" съ этой формулировкой еще можно было бы согласиться, но дальше г. Булгаковь уже совстмъ игнорируеть "витшнія силы" и провозглашаеть Чехова чистымъ пъвцомъ общечеловъческой скорби — именно скорби о безкрылости человъка, о его неспособности подняться надъ землею. Но въдь это невърно. Г. Булгаковъ впалъ въ ошибку, противоположную той, въ какую впадало большинство писавшихъ о Чеховѣ: они игнорировали общечеловѣческую сторону его творчества, г. Булгаковъ — бытовую. Сравнивая Чехова съ Байрономъ въ ихъ міровой скорби, г. Булгаковъ упускаетъ изъ виду одно существенное различіе между ними-что Байрона занимаеть всегда только отдёльная личность, микрокосмъ человѣческаго духа, и потому онъ своихъ героевь охотнѣе всего изображаеть внѣ ихъ земной обстановки, какъ Манфреда, или по крайней мъръ на почвъ, чуждой ихъ прошлому, какъ Донъ-Жуана. Чеховъ же ни одного образа не нарисовалъ безъ бытового фона и ни объ одномъ изъ главныхъ своихъ персонажей не упустилъ разсказать, какъ дошелъ онъ до жизни такой.

Можно ли сказать объ Ивановъ, что его несчастіе и уродство-въ "слабости горѣнія его сердца къ добру"? Конечно, нѣтъ: голосъ добра ему и-теперь такъ же внятенъ, какъ пять лётъ назадъ, обыденщина его не засосала, онъ не опошлился; но въ немъ не осталось силъ слвдовать голосу добра, въ немъ больна воля. Іонычъ, Лебедевъ-тв опошлились, Ивановъ только надорвался (онъ и разсказываеть, какъ слу-чилось, что у него "треснула спина", какъ у того рабочаго, который взвалилъ себѣ на спину два мѣшка ржи); сопоставьте Іоныча съ Ивановымъ: Іонычъ уцѣлѣлъ, потому что приспособился въ средѣ, Ивановъ гибнеть, потому что внутренно остался върень голосу добра. Значить, чеховский вопросъ долженъ быть формулированъ иначе: не почему слабъ человѣкъ (этотъ вопросъ охватывалъ бы только Іонычей и Лебедевыхъ), а почему дурна и всемогуща жизнь какь она есть, почему она слабыхъ растливаеть, а непокорныхъ сламываеть, какъ сломала она Иванова. А эготъ вопросъ ссть вопросъ не о личности въ ней самой, какъ у Байрона, а объ условіяхъ ся роста и увяданія-и онъ не менѣе общечеловъченъ, чъмъ та міровая скорбь, которую приписываетъ Чехову

10\*

г. Булгаковъ, потому что, разумъется, смътно было бы думать, что Чеховъ хочетъ выставить дядю Ваню или Иванова спеціальнымъ продуктомъ именно русскаго быта и именно 80-хъ годовъ: онъ изображаетъ въчныя трагедіи духа въ ихъ конкретныхъ, мъстно и временно, воплощеніяхъ.

Но вернемся къ постановкъ "Иванова". Иванова играетъ г. Качаловъ. Роль эта необычайно трудна: артистъ долженъ изобразить не только настоящаго, надломленнаго Иванова, но и того, который "въровалъ не такъ, какъ всѣ, женился не такъ, какъ всѣ, горячился, рисковалъ", словомъ-,былъ счастливъ и страдалъ, какъ никто во всемъ увздъ"; зритель долженъ, видя его больнымъ, върить, что въ здоровомъ состоянія онъ былъ способенъ сдвигать горы, хотя бы только в увздныя. Г. Качаловъ вполнъ достигаетъ этого, особенно въ послъдней сцень, передъ самоубійствомъ: ръшеніе покончить съ собою вернуло ему былую твердость, и онъ стоить среди этихъ встревоженныхъ людей спокойно и сильио; въ эту минуту вы вбрите г. Качалову, что здоровый Ивановъ былъ смълый и свободный человъкъ. Да и на всемъ его обликъ съ начала до конца лежитъ печать благородства; онъ во всякую минуту двумя головами выше встахъ окружающихъ. Не менте трудна, уже посвоей схематичности, роль доктора Львова; г. Москвинъ задумалъ интересный типъ и превосходно выдерживаеть его, но намъ кажется, что Львовъ долженъ быть менъе сустливъ, не дергаться въ такой степени. Выше всякой похвалы г. Станиславский въ роли графа Шабельскаго; въ немъ все-совершенство, отъ чудеснаго грима и барски-картаваго р до глубокой серьезности какъ въ смѣшномъ, такъ и въ трогательномъ: яркій, вполнъ живой образъ, надолго остающійся въ памяти. Анна Петровна и у Чехова вышла блёдною; нёкоторая жесткость, вообще свойственная умной игрѣ г-жи Книпперъ, на этотъ разъ особенно вредитъ ей, такъ что, несмотря на великое страдание Анны, зритель уноситъ изъ театра гораздо меньше состраданія съ нею, чёмъ, напримёръ, съ Шабельскимъ. Очень хороша г-жа Тарина-Саша со своей дъвической угловатостью и горячей искренностью, такъ прекрасно вырастающая въ послѣдней сценѣ; превосходны всѣ безъ исключенія второстепенныя дѣйствующія лица, и вообще весь спектакль доставляеть большое эстетическое наслажление.

#### М. Гершензонъ.

# Библіографія.

Куно Франке. Исторія нёмецкой литературы въ связи съ развитіемъ общественныхъ силъ (съ V вёка до настонщаго времени). Переводъ съ англійскаго П. Батина. Книгоиздательство М. В. Пирожкова. Спб. 1904. Цёна 3 руб.

Трудъ Куно Франке, первое изданіе котораго вышло въ свѣтъ нѣсколько льть тому назадъ въ Америкъ, подъ заглавіемъ "Social forces in German Literature", безспорно, принадлежить къ числу капитальныхъ изслъдований, посвященныхъ нъмецкой словесности. Начавъ съ эпохи великаго переселенія народовъ, авторъ доходить до Гауптиана и Зудермана и даеть на протяжении своего труда немало яркихъ и талантливыхъ характеристикъ отдельныхъ эпохъ и литературныхъ теченій. Его основная точка зрвнія отнюдь не отличается шаблонностью, и, несмотря на то, что онъ излагаетъ давно знакомые, съ разныхъ сторонъ освещенные его предшественниками факты, его книга не является только лишнимъ повтореніемъ чего-то хорошо извъстнаго, даже нъсколько избитаго, не подходить къ типу бледныхъ, ординарныхъ, хотя подчасъ тоже весьма обстоятельныхъ трудовъ по исторія нівмецкой словесности, въ родів "Die deutsche Nationallitteratur des 19 ten Jahrhunderts" Фридриха Кирхнера и другихъ полобныхъ сочинений, періодически появляющихся на германской книжном рынкв. Противъ его основной идеи можно возражать, во многихъ случаяхъ его можно упрекнуть въ односторонности и преувеличеніяхъ, - мы сейчасъ это увидимъ на отдельныхъ прим'врахъ, — но нельзя отрицать, что у него есть свой взглядъ на историческія судьбы нъмецкой литературы и вполнъ искреннее желаніе нарисовать стройную, законченную картину ея постепеннаго развитія.

Уже самое заглавіе перваго изданія книги Франке-, Общественныя силы въ нъмецкой литературъ" — даетъ понятіе о его взглядъ на исторію словесности. о той мъркъ, которую онъ будеть прилагать къ отдъльнымъ произведениямъ или школамъ. Въ предисловіи къ книге еще более выясняется точка зренія автора, заявляющаго здёсь, что всё его предыдущія занятія "естественно заставляли его обращать внимание скорве на содержание, чтямъ на форму литературныхъ про-изведений, и видъть въ нихъ прежде всего проявление тъхъ или другихъ народныхъ силъ, разсматривать ихъ главнымъ образомъ, какъ продуктъ національной культуры". По мнёнію Франке, давно уже чувствовалась потребность въ книгь, которая, "основываясь на самостоятельномъ изучении источниковъ, давала бы ясное представление о всъхъ великихъ умственныхъ движенияхъ въ Германии, поскольку они проявлянись въ ся литературъ, выясняла бы взаниную связь между этими умственными движеніями и общественно-подитическими условіями жизни народныхъ массъ, откуда онв исходили или на которыя воздвиствовали". Франко задался цвлью написать именно подобную книгу, имвлъ въ виду "представить анализъ твхъ соціальныхъ, религіозныхъ и моральныхъ силъ, которыми обусло-вливалось развитіе германской литературы въ ся цёломъ" (стр. 2). Авторъ связы-ваетъ развитіе не только германской, но и вообще всякой литературы, съ вёч-ною борьбою или столкновеніемъ двухъ противоположныхъ стремленій: къ личной свободв и къ коллективной сплоченности. "Первое ведетъ къ наблюдению и воспроизведенію всего выдающагося, оригинальнаго, индивидуальнаго, короче-къ реалистическому направленію. Второе-къ наблюденію и воспроизведенію всего возвышеннаго и прекраснаго, многозначительнаго и универсальнаго, короче-къ идеализму".

Стремленіе автора сблизить исторію литературы съ исторіей, установить тесную связь между словесностью и жизнью, опредълить вліяніе соціальныхъ и политическихъ факторовъ и той среды, съ которою приходится имъть дело писателю, само по себѣ, конечно, вполнѣ основательно и заслуживаеть несомнѣннаго сочувствія. Тѣ труды историко-литературнаго и критическаго содержанія, которые анализирують дарование и творчество литератора вна связи съ извъстною обстановкою или эпохою, производять въ наши дни довольно странное впечат-ление. Таковъ былъ, напр., этюдъ Зиромскаго, "Lamartine poète lyrique", гдъ совершенно игнорировался исторический фонъ дъятельности Ламартина и по большей части говорилось только о его "paysage intérieur". Но, возставая противъ подобной односторонности, легко впасть въ противоноложную крайность. Ото-двигать на второй планъ самый процессъ художественнаго творчества, вдохновеніе, фантазію, равнодушно относиться къ требованіямъ эстетики, придавать формъ, слогу только самое ничтожное значеніе, не значить ли это — быть въ своемъ родъ столь же одностороннимъ, какъ и тъ критики, которые хотятъ оторвать литературу отъ жизни или ставятъ красоты стиля выше всего остального?.. Помимо того, настанвая на зависимости историческаго развитія литературы отъ борьбы между стремленіями къ личной свободь и коллективной сплоченности, авторъ, естественно, долженъ классифицировать всъ литературныя явленія, руководясь этимъ общимъ взглядомъ, иногда насильственно включая ихъ въ ту или другую рубрику и поневоле оставляя безъ особаго вниманія все, что некстати нарушало бы гарионію набрасываемой имъ картины... Результатомъ этого являются отдельныя ошибки, натяжки, образцы произвольныхъ сужденій и явнаго неуменія или нежеланія опредёлить, въ чемъ состоить истинное значеніе тёхъ или другихъ художественныхъ произведений...

Вотъ нѣсколько примѣровъ, взятыхъ изъ новаго періода исторіи нѣмецкой интературы. Въ Гердерѣ авторъ видитъ "перваго крупнаго представителя коллективнзма". Гетевскій "Вильгельмъ Мейстеръ" интересуетъ его главнымъ образомъ потому, что тамъ отразиласъ "мирная революція": переходъ отъ классоваго госиодства стараго наслѣдственнаго дворянства къ свободѣ новѣйшей интеллектуальной аристократіи (стр. 363). "Фаустъ" привлекаетъ его не столько, какъ высокопоэтическое произведеніе, сколько какъ "полное воплощеніе новѣйшаго представленія о личности въ ея связи съ окружающими общественными условіями" (стр. 370). Вторая частъ "Фауста", по опредѣленію Франке,—"прославленіе личнаго развитія, санкціонированнаго преданюстью коллективнымъ задачамъ (стр. 550). Все это, конечно, вполнѣ вѣрно,—и все же какъ мало все это исчерпываетъ истинную суть дѣла, какимъ холодомъ вѣетъ отъ подобныхъ опредѣленій, нерѣдко оставляющихъ въ тѣни то, что всего ближе и дороже для насъ въ художественномъ произведени…

Касаясь Шиллера, авторь по поводу "Мессинской невѣсты" и "Вильгельма Телля" выступаеть съ довольно странными выходками противъ эстетики и ея требованій: онъ соглашается съ тѣмъ, что съ чисто художественной, эстетической точки зрѣнія многое въ этихъ двухъ пьесахъ должно быть признано не вполнѣ удовдетворительнымъ, ошвбочнымъ, произвольнымъ, но отказывается придавать этому какое-либо значеніе. "Какое дѣло непрелубѣжденной публикѣ", говорить онъ по поводу Мессинской невъстми, що отко, удачно или нѣть подражалъ Шиллеръ въ этой драмѣ софокловскому "Эдипу"? Какое ей дѣло до того, говорять ли и дѣйствують ли главные персонажи втой драмы сообразно ихъ средневѣковой обстановкѣ или же скорѣе на манеръ греческихъ героевъ? хорошо ли было сдѣлать нравственнымъ фономъ этой драмы смѣшеніе различныхъ религіозныхъ вѣрованій?" Подобные риторическіе вопросы (мы выписали только устахъ историка литератиуры...

Нѣкоторыя оцѣнки и характеристики, попадающіяся у Франке, нуждаются въ оговоркахъ или должны быть признаны слишкомъ краткими. Сюда относится, напр., не въ мѣру строгая оцѣнка "Гёпа фонъ Берлихингена" или упоминаніе о "вяломъ сентиментализмѣ" Вертера. Тѣ нѣсколько строкъ, которыя посвящены въ книгѣ Грильпарцеру, едва ли могутъ дать какое-либо понятіе объ авторѣ "Сафо" и "Прародительницы". Въ отдѣлѣ, посвященномъ Гейне, попадаются на ряду съ признавіемъ его таланта, такіе приговоры, которые могли высказываться когда-то, въ пылу полемики, исходя изъ чисто партійной точки зрѣнія, но давно отжили свой вѣкъ... "При всѣхъ своихъ благородныхъ стремленіяхъ и симпатіяхъ, онъ къ концу жизни сдѣдался ренегатомъ въ религіозномъ, политическомъ и даже художественномъ отношени". "Обладая величайшимъ послъ Гете лирическимъ талантомъ, онъ едва ли создалъ хоть одну поэму. которая проникала бы въ глубину природы и человъческой души". "Будетъ ли преувеличеніемъ сказать, что- изъ всъхъ современныхъ ему писателей Гейне представляетъ наиболѣе печальный примъръ интеллектуальной дегенераціи, вызванной политическими принципами эпохи реставраціи" (стр. 537). "Ужъ сколько разъ твердили міру", что все это невърно или неточно, но подобныя сужденія все же продолжаютъ высказываться даже очень компетентными, повидимому, людьми!..

Въ коренной переработкъ нуждается послъдняя часть книги Франке, посвященная новъйшему періоду нъмецкой литературы. Никакого понятія объ этомъ періодъ читатель получить не можеть. Достаточно сказать, что о Ницше и его философіи авторъ говорить на протяженіи какихъ-нибудь 20-ти строкъ, потому что характеристика этой философіи окончательно нарушила бы цъльность картины торжества "коллективизма", которое грезится Франке въ ближайшемъ будущемъ. Туть же на нъсколькихъ страницахъ анализируется пьеса Эриста Вильденбруха "Король Генрихъ", которую авторъ старается представить выдающимся, небывалымъ произведеніемъ... Изъ современнымъ нѣмецкихъ писателей авторъ выбираеть, какъ нанболѣе типичныхъ, всего четырехъ: Зудермана, Гауптмана, Вильденбруха и Гальбе. Произвольность такого выбора сразу бросается въ глаза. О новыхъ теченіяхъ въ области современной нѣмецкой повзіи, столь богахой и разнообразной, о творчествѣ наиболѣе крупныхъ романистовъ — ни слова! При такихъ условіяхъ не можетъ быть и рѣчи о полной и справедливой характеристикѣ... Вообще книгу Франке, какъ она ни любопытва, можно рекомендовать только лицамъ, уже знакомымъ; хоть въ общихъ чертахъ, съ исторіей нѣмецкой литературы, прочитавшимъ нѣкоторыя другія сочиненія по тому же вопросу, способнымъ поэтому разобраться въ оцѣнкахъ и приговорахъ автора и отличить дѣйствительно справедливое и мѣткое—отъ порадоксальнаго и одностороннито.

Ю. Веселовскій.

#### Н. Энгельгардть. Очеркъ неторія русской цензуры въ связи съ развитіенъ печати (1703—1903). Спб. 1904. 2) М. Левке. Очерки по неторія русской дензуры и журналистики XIX столітія. Спб. 1904.

Книга г. Энгельгардта вызвана отпразднованнымъ въ прошломъ году двухсотлътемъ нашей печати. Подобио "Исторіи русской литературы" того же автора, она отличается обиліемъ фактическихъ ошибокъ, противоръчій, непріятною хлесткостью тона и странными полемическими выходками. Первоначальная исторія нашей періодической печати передана съ большими недоразумъніями. Журнатъ нашъ будто бы зародился во второй половинъ XVIII въка, хотя первыя его попытки относятся къ 20 и 30-мъ годамъ этого въка. Сатирическую журнальнстику 60-хъ годовъ "развилъ поопрительный починъ" Екатерины Великой, хотя именно она и тормозила болъв всего развите журнальной сатиры. Дальше оказывается, что она создала первый русскій журналъ. Это-"Всякая Всячина", самый слабый изъ сатирическихъ журналовъ 1769 г. Появленіе цензуры объясняется только слабостью общественной потребности

Появленіе цензуры объясняется только слабостью общественной потребности на книгу, газету и журналь. "Нельзя учредить цензуру сапогь, булокь, панталонь, ибо безъ всего этого публика не можеть обойтись. А безъ газеты, журнала, безъ книги и писателя совершенно легко обходится" (12). Полемика Писарева и Антоновича "скоро достигла лаконической силы заборныхъ надписей по своей выразительности" (20). "Хаосъ и ничтожество прессы 60-хъ годовъ" (ів.). "Въ такихъ органахъ, какъ "Вѣстникъ Европы", "Русское Богатство", "Русская Мысль", царили полное единодуше безсодержательной простраціи и маразма старости" (21—22).

Пускаясь въ краснорвчіе, г. Энгельгардть договаривается до "утренняго тумана, радугою переливающагося, за которымъ, вопреки природъ, восхода солнца не предполагается (21). Слишкомъ часто цитируя стихи, онъ то и дъло ихъ перевираеть ("Дней Александровыхъ счастливое начало", стр. 16)<sup>1</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вообще ему на ссылки не везетъ-и "Сверный Архивъ" онъ упорно называетъ "Русскикъ Архивомъ".

"Очерки" г. Лемке очень содержательны и интересны. Они основаны на внимательномъ изучения богатаго печатнаго матеріала и отличаются живостью изложения. Они посвящены эпохъ обличительнаго жара (1857—1864 гг.), эпохъ цензурнаго террора (1848—1855 гг.), русскому "Bureau de la presse" (1859— 1860 гг.) и Ө. Булгарину.

Г. Лемке приводить много болёе характерныхъ выдержекъ изъ тогдашнихъ журналовъ и газетъ, воспоминаній современниковъ, офиціальныхъ документовъ, воспроизводитъ рядъ тогдашнихъ карикатуръ, что придаетъ особенную цёну его труду.

труду. Изслёдованіе его касается наименёе изученныхъ эпохъ изъ исторіи нашей цензуры и литературы и вносить въ ихъ пониманіе много новаго.

#### В. Каллашъ.

#### Проф. Д. Н. Овсянико-Куликовскій. Этюды о творчеств'я И. С. Тургенева. Изд. 2-ое, исправленное и дополненное. Спб. 1904.

Второе изданіе извѣстной книги проф. Д. Н. Овсянико-Куликовскаго отличается рядомъ небольшихъ поправокъ и дополненій въ текстъ, новымъ введеніемъ и 2 приложеніями.

Во введеніи почтенный авторъ ставить въ тѣсную связь общій пессимизмъ Тургенева и въ частности его скептическое отношеніе къ вопросамъ русской національности съ западничествомъ и отчужденностью отъ народной стихіи, которые были наслѣдственными въ создавшемъ его помѣщичьемъ кругу. Это—черта классовой психологіи, которую г. Овсянико-Куликовскій иллюстрируетъ рядомъ очень удачно подобранныхъ примѣровъ. Въ самой постановкѣ вопроса много свѣжаго и своеобразнаго. Почтенный авторъ на этотъ разъ вышелъ изъ сферы болѣе обычныхъ для него психологическихъ характеристикъ на болѣе устойчивую почву общихъ культурныхъ сближеній и соображеній.

Въ первомъ приложения дано нъсколько напболъе характерныхъ справокъ изъ критической литературы о Тургеневъ; во второчъ-выясняется связь между нравственнымъ и религиознымъ началами въ человъкъ.

#### В. Каллашъ.

#### Пособіе для литературныхъ бестать и письменныхъ работъ. Ц. Балталона; изданіе 5-ое, значительно дополненное. М. 1904. Ц. 70 к.

Предыдущія изданія интересной и полезной книги г. Балталона были въ свое время отмѣчены въ различныхъ органахъ, привѣтствовавшихъ появленіе этого руководства, которымъ могутъ съ одинаковымъ успѣхомъ пользоваться, какъ лица, руководящія литературными бесѣдами для учащихся, такъ и всѣ, кто стремится къ самообразованію и хочеть болѣе осмысленно и вдумчиво отнестись къ творчеству нашихъ лучшихъ писателей. Каждое изданіе "Пособія" пополнялось вопросами и планами для изученія все новыхъ и новыхъ авторовъ и произведеній. Такъ, во второмъ изданіи прибавлены былв: "Портретъ", "Шинель", "Тарасъ Бульба", "Горе отъ ума", "Обломовъ", "Фаустъ", "Тартюфъ", "Донъ-Жуанъ", "Мизантропъ"; въ третьемъ: "Старосвѣтскіе помѣщики", "Преступленіе и наказаніе", нѣкоторыя вещи Короленко, "Коріоланъ"; четвертое изданіе дополнено было вопросами и планами, относящимися къ творчеству Гомера, Софокла, гр. А. Толстого, Чехова, Тургенева. Наконецъ, новѣйшее, пятое, изданіе книги еще значительно расширено и дополнено, причемъ внижаніе автора привлекам

. . . . . . . . . .

Digitized by Google

не только произведенія нашихъ выдающихся поэтовъ, романистовъ и драматур-говъ, но также нёкоторыя критическія статьи Белинскаго, Добролюбова, Писарева. Въ настоящемъ своемъ видъ "Пособіе" г-на Балталона обнимаеть до двухсоть различныхъ литературныхъ произведеній, наравнё со многими критическими оцънками тъхъ вещей, которыя могуть быть прочитаны во время литературныхъ бесвать и нуждаются въ правильномъ освъщении. Не всъ писатели, съ которыми мы здёсь встрёчаемся, имёють, правда, въ настоящую минуту доступъ въ нашу среднюю школу, вся в стваствіе чего иныя части книги могуть пригодиться только лицамъ, стремящимся къ самообразованію и саморазвитію. Иные изъ этихъ писателей, быть можеть, действительно, не вполне подходять къ уровню пониманія учениковъ и ученицъ средней школы; объ отсутствіи другихъ въ гимназической программъ можно, наоборотъ, очень пожалъть, - это относится, напр., къ западно европейскимъ писателямъ, которые, не исключая и классиковъ, все еще проникаю тъ въ ствны нашей школы какъ бы контрабандою, между двломъ, слу-чайно, не занимая особаго мъста, не являясь предметомъ болъе или менте обстоя тельнаго курса... Быть можеть, придеть время, когда "вопросы и планы" г-на Балталона, относящіеся къ Шекспиру, Гете, Мольеру (этоть отділь слідовало бы еще расширить, прибавивь, напр., Данта, Расина, Корнеля, Шиллера, Байрона и нъкот. др.), послужать руководствомъ и для преподавателей гимназій. Въ на-чалъ книги мы находимъ общирную вступительную статью, также значительно дополненную для настоящаго изданія: "О литературныхъ бесёдахъ". Въ этой стать в можно найти немало здравых мыслей, относящихся къ вопросу о преподаванія словесности въ гимназіяхъ и его недостаткахъ, и горячую защиту самой иден внѣшкольныхъ литературныхъ бесѣдъ, которую, начиная съ 1891 года настойчиво пропагандируетъ авторъ, ставящій выше всего заботу о развитіи учащихся и пробужденіи у нихъ живого интереса къ творчеству корифеевъ рус-ской и западно-европейской словесности.

Ю. Воселовскій.

#### Труды юридическаго общества при Инп. Харьковскомъ университетъ. Томъ I. Харьковъ, 1904.

Открывая торжественное засъдание перваго (и-увы!-послъдняго) съъзда русскихъ юристовъ, предсъдатель московскаго юридическаго общества сказалъ: "Общій законъ для воздълыванія науки въ наше время — это общества и съезды". Спеціально же въ правовой сферѣ примѣненіе этой глубокожизненной иден должно быть особенно плодотворно въ виду универсальнаго характера права. Раскрывая основныя начала справедливости въ правовой жизни народа, общества и съёзды юристовъ, несомнённо, являются однимъ изъ двигателей цивилизаціи. Но въ Россіи лишь освободительное движеніе 60-хъ годовъ сдълало возможной союзную научную работу. Основанныя раньше общества не жили, а лишь про-зябали подъ ежеминутной угрозой катастрофъ. Въ частности же юридическія общества въ Россіи стали возможными лишь послѣ изданія судебныхъ уставовъ 20 ноября 1864 года, хотя и въ последующее время эти общества не были засо полоря 1004 100а, хотя и въ последующее время эти сощества не обли за-страхованы отъ катастрофъ въ родъ той, которая, напр., постигла старъйшее и славнъйшее русское юридическое общество московское. Надо принять во вни-маніе и непривычку русскихъ къ коллективной дъятельности и къ непрерывности работы, къ ея преемственности и къ равномърности ея темпа. Такимъ образомъ къ концу XIX в. у насъ было лишь 9 юридическихъ обществъ. Поэтому нельзя не привѣтствовать утвержденія 3 ноября 1900 года устава харьковскаго юридическаго общества, твяъ болве, что оно поставило руководящими принципами своей дъятельности принципы законности, свободы личности и самодъятельности и задалось цёлью выяснять по указаніямъ науки и опыта современныя потребности жизни и средства къ ихъ удовлетворенію. Членовъ-учредителей было 36, а къ 19 марта 1904 г. уже 219, при чемъ въ каждомъ собраніи ихъ участвовало въ среднемъ 25 (отъ 15 до 69). Засёданій было по 1 апрёля 1903 года 20 (съ 30 рёчами и докладами). Образована и комиссія для обсужденія проекта гражданскаго уложенія 1). Правда, уже въ первые года начинаеть сказываться обычный рус-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Протоколъ засъдания 3 февраля 1901 года (142—148) и отчеты о дъятельности за 1901 и 1902 гг. (258—264).

скій индиферентизмъ членовъ къ общественнымъ дъламъ. То и дъло откладываются засъданія (и даже годовыя, 185, 252) за неявкой членовъ (195), а одно не состоялось за неявкой докладчика (187). Не застраховано общество и отъ катастрофъ. Издательская дъятельность его тоже пока очень скромна (двѣ <sup>1</sup>), хотя и очень содержательныхъ, но все же тоненькихъ книжки за четыре года). Но будемъ надъяться, что юное общество благополучно минуетъ всѣ подводные камни и ставетъ крѣпнуть и расти вширь и вглубь.

Переходя же въ частности къ лежащей предъ нами книжкъ его "Трудовъ", замѣтимъ, что самая интересная въ ней статья г. Устинова объ идев національнаго государства (20 — 44), о которой мы уже говорнии въ апръльской книжкъ "Научнаго Слова", и пренія по поводу ея (206 — 217). На стр. 44 — 87 г. Бъло-конскій выступаеть горячимъ защитникомъ мелкой земской единицы. Но въ преніяхъ по поводу его доклада (234-251) ему справедливо указывали, что для благосостояния деревни нужна но мелкая земская единица, а поднятие правового и культурнаго уровня деревни, что несвоевременно поднимать вопросъ о мелкой земской единице, когда у насъ теперь почти ничего не осталось отъ бывшаго самоуправления, и что при современномъ правопорядкъ въ деревнъ всякая мелкая организація исказится и подпадеть подъ вліяніе мъстныхъ административныхъ властей <sup>2</sup>). На стр. 87-111 г. Оршанскій пытается доказать, что наказаніе постепенно умираеть въ объемъ и силъ не вслъдствіе его ложности, а вслъдствіе успъшнаго выполненія имъ его исторической задачи воспитанія народа въ чувствъ законности. Но въ преніяхъ по поводу этого доклада (188-194) г. Оршанскому справедние указали на недостатокъ въ его работв положительнаго изученія предмета, на невърное пониманіе имъ абсолютныхъ теорій и теорій Фейербаха и на невърность его основного вывода. Г. же Миклашевский указаль г. Оршанскому на классовой характеръ института наказанія, являющагося лишь уголовной формой экономическаго властвованія меньшинства надъ большииствомъ (194). Что же касается взглядовъ г. Анцыферова на экономическія ну-жды деревни (1-20, 162-170 и 223-227), то ничего нельзя сказать противъ предлагаемыхъ имъ уменьшенія податнаго бремени и организаціи и развитія мелкаго деревенскаго кредита, какъ задачи земства при помощи государственнаго банка и частныхъ лицъ. Только напрасно онъ мало обратилъ вниманія на недостаточную культурность и самодіятельность нашего населенія. Интересны н характеристики такого достойнаго судебнаго двятеля, талантливаго писателя и первокласснаго оратора, какъ А. Ф. Кони (111—126), и такого блестящаго и многосторонняго профессора, какъ А. Н. Стояновъ (127—140).

Наконецъ, стр. 141—270 заняты протоколами и отчетами общества. Кое-чъмъ изъ нихъ мы уже попользовались выше. Отмътимъ здъсь, кромъ того, какъ наиболъе интересные, и доклады гг. Гредескула о необходимости для современнаго гражданскаго права ограждать интересы всъхъ слабыхъ и безпомощныхъ (145— 147), Левенстима о низкомъ уровнъ развитія инородческаго населенія и о несоотвътствіи существа и формы присяги его воззръвніямъ, какъ причинахъ джесвидътельства въ судахъ на окраинахъ (151— 156), Тютрюмова о кандидатахъ на судебныя должности (171— 177) и Попова объ адвокатуръ, какъ общественномъ служеніи (254—258), и пренія по нимъ.

#### Сергъй Шумаковъ.

#### А. Я. Шпаковъ. Государство н церковь въ ихъ взаниныхъ отношенияхъ въ Московсковъ государствъ отъ флорентийнской уни до учреждения патріаршества. Часть І. Кіевъ, 1904.

Печальны послёдствія системы смёшенія церкви съ государствомъ, зародившейся въ Россіи подъ вліяніемъ византійскаго принципа неразрывнаго единенія вселенской православной церкви и христіанской государственной власти (грамота

<sup>1)</sup> Вторая—"Годичное засъдание 1902 г.", дающая характеристики гг. Ковалевскаго и Чичерина, и докладъ г. Левенстима о ссылкъ въ Сибирь.

<sup>2)</sup> Не можемъ не указать и на странность терминологии г. Бълоконскаго. Такъ, напр., на стр. 85 институтъ земскихъ начальниковъ онъ называетъ "земскимъ институтомъ" (sic).

патріарха Антонія 1389 г.; стр. 165—171) и окончательно укрѣпившейся подъ вліяніемъ нѣмецкихъ территоріальныхъ воззрѣній на церковь <sup>1</sup>).

Не говоря уже о вліянія этой системы въ области государственнаго, гражданскаго и уголовнаго права, самую церковь она сдълала внѣшнимъ учрежденіемъ государства безъ внутренняго содержанія и значенія нравственно-воспитательнаго установленія для народа. Поэтому нѣть нужды говорить о крупномъ не только научномъ, но и общественномъ интересъ исторіи этого процесса и остается только привѣтствовать г. Шпакова, взявшаго одинъ изъ эпизодовъ ся (именно флорентійскую унію и ся послѣдствія) темой для магистерской диссертаціи.

Только до Петра I ни церковь, ни государство не одерживають еще рёшительной побъды надь другой стороной. То московскій государь выступаеть вь почетной и отвѣтственной роли крѣпкаго блюстителя и охранителя православія и государство береть перевѣсь надь церковью и преслѣдуеть религіозное воспитаніе подданныхъ и духовныя цѣли, то духовная власть береть перевѣсь надъ свѣтской и на долгое время опредѣляеть направленіе нашего законодательства<sup>3</sup>). Никоновскій папизмъ быль только послѣдней отцаянной попыткой церкви повернуть побѣду на свою сторону, вызвавшей столь же рѣшительный отпоръ со стороны государства во времена Петра, руководящія борократическія начала перковной политики котораго живуть и въ наши дни. Но г. Шпаковъ, слѣдуя за проф. Владимірскимъ-Будановымъ<sup>3</sup>), считаеть ХІV вѣкъ зпохой равновѣсія церкви и государства, ХV и XVI вв. впохой перевѣса государства надъ церковью, XVII в. эпохой перевѣса церкви надъ государствомъ (V) и такимъ образомъ дѣйствительность приносить въ жертву краснвой скемѣ. Не вѣрно и то, что эпоха Грознаго-кульминаціонный пункть въ процессѣ подчиненія церкви государству (XXXIV). Только въ XVII в. сложидась окончательно традиціонная теорія подчиненія церкви государствомъ, вызвавшая противъ себя протесть со стороны послѣдователей какъ никоновскаго папизма, такъ и теоріи отдѣленія церкви отъ государства. Напрасно также г. Шпаковъ останавливаеть свое вниманіе главнымъ образомъ на внѣшнихъ послѣдствіяхъ процесса націоналязаціи русской церкви, язмѣнившихъ отношенія Москвы къ Константинополю (181, 194, 221), а не на внутреннихъ, измѣнившихъ взаимныя отношенія церкви и государства въ Московской Руси, и, давая липь сводку матеріала, избѣлаеть дѣлать выводы и обобщенія (главный изъ нихъ тоть, что только полное отдѣленіе церкви и государства въ Московской Руси, и мечь и маль и сложым смѣшенія нъъ, какъ вто вино на примѣрахъ Сѣверной Америки и Франція).

Хорошо знакомъ г. Шпаковъ съ источниками и литературой предмета. Не совсёмъ, впрочемъ. Такъ, прежде всего насъ изумило, какъ это г. Шпаковъ рѣшился писать исторію флорентійскаго собора (1—94), не ознакомившись съ подлинникомъ труда Сиропуло (27) и ватиканскими архивами. Затёмъ на стр. 4, упоминая про рецензію на "Обзоръ" проф. Владимірскаго-Буданова въ "Кіевлянинѣ", г. Шпаковъ забываетъ упомянуть про лучшія рецензіи на него въ "Журналѣ М-ва Юстиція" и "Вѣстникѣ Права". На стр. 114 г. Шпаковъ ничего не говорить о новыхъ матеріалахъ для житья Курбскаго въ Литвѣ и на Волыни, даваемыхъ "Книговѣдѣніемъ" за 1894 г. Да и вообще рукописнымъ матеріаломъ г. Шпаковъ очень мало пользовался. Нѣть у него даже ссылокъ на литовскую метрику. Поражаетъ также у г. Шпакова неразборчивость его на авторитеты. Такъ, напримѣръ, на стр. 5 попалъ у него въ таковые Карамзинъ, на стр. 104— 105 и многихъ другихъ г. Иловайскій и это тогда, когда на превосходные "Очерки и 136 и 199). Часто также г. Шпаковъ гръшить слѣпой вѣрой въ слова его учителей (главнымъ образомъ проф. Владимірскаго-Буданова, Голубинскаго и Цавлова) безъ критическаго къ нимъ отношенія.

Но если для спеціалистовъ книга г. Шпакова не даетъ ничего новаго, то для большой публики будетъ далеко не лишнимъ живое и ясное изображеніе имъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Горчаковъ. Церковное право. Спб., 1902. Стр. 350—351. Кстати удивило насъ, что у г. Шпакова только одна ссылка на эту крайне важную для него книгу, да и та не на новое изданіе ся, а на устарілос 1880—1881 гг. (171). См. также стр. 25 въ "Политикі" Чичерина.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сергвевичъ. Русскія юридическія древности. Т. II. Спб., 1900. Стр. 556.

<sup>\*)</sup> Владнијрскій-Будановъ. Обзоръ исторін русскаго права. Кіевъ, 1900. Стр. 169.

процесса націонализація русской церкви, посл'ядовавшей за флорентійской уніей и паденіемъ Константинополя, процесса, прошедшаго въ общемъ очень послёдовательно и твердо, несмотря на робость, нервшительность и осмотрительность московскаго правительства, особенно вначалѣ (202). Въ результатѣ этого про-цесса Москва стала считать себя третьимъ Римомъ и единственной хранитель-ницей вселенскаго христанства (XXII). Вмѣстѣ съ тѣмъ, при поддержкѣ јерусалимскаго патріархата (232), несмотря на противодъйствіе константинопольскаго (236), если не de iure, то de facto русская церковь стала автокефальной (228) и въ то же время более зависимою отъ государства, хотя о последнемъ, повторяемъ, г. Шиаковъ говоритъ очень скомканно и кратко (252-262).

С. Ш.

#### Списокъ книгъ, поступившихъ въ реданцію "Научнаго Слова".

М. Коваленскій. Японія. Изд. журнала "Правда". М. 1904. Ц. 20 к.

Н. Abraham. Сборникъ элементарныхъ опытовъ по физикъ. Перев. съ франц. подъ ред. Б. П. Вейнберга, прив.-доц. Новорос. унив. Часть І. Одесса. 1905. Ц. 1 р. 50 к.

S. A. Arrhenius. Физика неба. Перев. съ нѣм. подъ ред. А. Р. Орбинскаго, прив.-доц. Новорос. унив. Одесса. 1905. Ц. 2 р.

Н. Ронкковъ. Учебникъ всеобщей исторія для среднихъ учебныхъ заведеній и для самообразованія. Спб. 1904. Книгоиздательство М. В. Пирожкова. Ц. 1 р. 10 коп.

Педагогическій музей Кавказскаго учебнаго округа. Систематическій катадогъ. Выпускъ І. Тифлисъ. 1904.

А. Быкова. Разсказы изъ исторія Франціи. Изд. С. Дороватовскаго и А. Ча-

рушникова. Спб. 1903. Ц. 1 р. Государственный строй и политическія партіи въ Зап. Европъ и Сьв.-Аме-рик. Соед. Штатахъ. Томъ II. Изд. Н. Глаголева. Редакція Е. Смирнова. Спб. Ц. 2 р. 25 к.

Новости богословской литературы. Системат. указатель книгъ и журнальн. статей по наукамъ богословск., философск., юридическ., историч., по литературъ и филологіи. Библіограф. журналь, издаваеный библіотекар. Моск. духовн. акад. К. М. Поповымъ. Годъ I (1904). Вып. 1—2. Сергіевъ посадъ. 1904. В. О. Крижъ. Первое домашиее чтеніе сельскаго школьника. Вып. II. М. 1904.

Н. Рихтеръ. Вулканы. Музей прикладныхъ знаній (политехническій). М. 1904. П. Дубницкій. Чамъ вса предметы похожи другь на друга. Музей прикладныхъ знаній (политехническій). М. 1904.

С. К. Начало раскола. Музей прикладныхъ знаній (политехническій). М. 1904.

Труды покойнаго академика-скульптора Сергвя Ивановича Иванова. Альбомъ. Выпускъ первый. Въ 10 фототипіяхъ, исполненныхъ О. Ренаръ. Текстъ съ критикой А. Фета. М. 1904.

К. Ціолковскій. Простое ученіе о воздушномъ кораблѣ и его построеніи. Калуга 1904.

О. Шрейнеръ. Грезы и сновидения. Перев. съ седьмого английск. изд. Ц. В. Изд. 2-ое, С. Дороватовскаго и А. Чарушникова. Спб. 1904. Ц. 40 к. А. Бэнъ. Психодогія. Перев. съ англ. прив.-доц. Казанск. университ. Вл. Н.

Ивановскаго. Томъ II. Изд. магаз. "Книжное дело". 1905.

И. М. Астыревъ. Полное собраніе сочиненій. Въ волостныхъ писаряхъ. Очерки крестьянскаго самоуправленія. Т. І. Изд. третье магаз. "Книжное Дъло". М.

Ц. 1 р. 50 к. С. Мельгуновъ. Изъ исторія студенческихъ обществъ въ русскихъ университетахъ. Изд. журнада "Правда. М. 1904. Ц. 50 к. Я. О. Кузнецовъ. Изъ переписки помъщика съ крестьянами (XVIII в.). Изда-

ніе Владимірск. учен. архивн. комиссіи губ. г. Владиміръ. 1904.

- М. Лахтинъ. Большія операціи въ исторіи хирургій. М. 1901.
   Этюды по исторіи медицины. М. 1902.
   Къ исторіи фармалевтической тераліи въ XVII столѣтіи. М. 1902.
  - Religion und Medicin als Factoren der Evolution. Separatabdruck. aus der Wochenschrift "Das Wissen für Alle".

**И. Лахтинъ.** Какъ распознавались и лечились болезни въ Московск. государствъ. (Изъ журнала "Хирургія"). Заготовка лъкарственныхъ травъ въ XVII в. (Изъ газ. "Прак-

- тич. Врачъ".)
- Къ вопросу о керантинныхъ мъропріятіяхъ въ Россія въ XVII стольтіи. (Изъ "Сибирск. Врач. Въдом.". Красноярскъ. 1903). Публика и медицина. (Изъ газ. "Практич. Врачъ".)
- Вспомогательныя средства преподаванія и изученія исторіи медицины въ Западной Европъ. М. 1903.

Анбулаторные листки (55). Изданіе книжной фирмы "Сязяковъ и К.". О холерѣ. (Составлено по брошюрѣ д-ра С. И. Сычугова.) Листокъ № 12. О-во русск. врачей въ память Н. И. Пирогова. Комис. по распростран. педаго-

гическ. знаній въ народъ.

Н. О. Еленскій. Основныя начала страхованія жизни въ общедоступномъ изложении. Спб. 1904.

В. Богучарскій. Изъ прошлаго русскаго общества. Съ 6 портретами, № 4. Книгоиздательство М. В. Пирожкова. С.-Пб. 1904. Ц. 2 р.

Генри Джоржъ. Избранныя рѣчи и статьи. Перев. съ англійск. С. Д. Нико-лаева. Съ портретомъ Генри Джоржа и его біографіей, составленной перевод-чикомъ. Изданіе "Посредника". М. 1905. Ц. 2 р. 50 к.

А. С. Пругавинъ. Монастырскія тюрьмы въ борьбъ съ сектантствомъ. Съ критическими замъчаніями духовнаго цензора. Изданіе "Посредника". М. 1905. II. 60 K.

Ч. Файфъ. Исторія Европы XIX в. Перев. со втор. англійск. изданія М. В. Лучникой. Подъ ред. проф. И. В. Лучникаго. Изданіе 2-е М. В. Пирожкова. С.-Пб. 1904. Ц. 5 р. 50 к.

**Ө. Зълинский**, проф. С.-Петерб. универ. Изъ жизни идей. Научно-популярныя статьи. С.-Пб. 1905. Ц. 1 р. 25 к.

А. Генкель. Тридцать простёйшихъ опытовъ по физіологіи растеній. Изданіе общеобразоват. курсовъ. С.-Пб. 1904. Ц. 30 к. Бго же. Краткій очеркъ внёшней морфологіи (органографіи) цвётковыхъ

растения. Второе, вновь написанное издание. С.-Пб. 1904. Ц. 30 к.

Проф. И. Г. Оршанский. Спиритизмъ и телепатія. Харковъ. 1904. Рёчь, читанная на торжественномъ актё Харьковск. университета.

К. Каутскій. Изь исторія общественныхъ чтеній. Библіотека "Общественной пользы". С.-Пб. 1905.

Гансъ Корнеліусъ. Введеніе въ философію. Перев. съ нѣм. Г. А Котляра. Подъ ред. и съ предисл. проф. Н. И. Ланге. М. 1905.

Е. Милицына. Разсказы. М. 1905.

29

А. Борисякъ. Курсъ палеонтологии. М. 1905. Издание М. и С. Сабашниковыхъ.

Программы домашнихъ чтеній на 2-й годъ систематическаго курса. Изданіе-3-е, исправленное и дополненное. М. 1904. Комиссія по организацій домашняго чтенія.

Земледѣліе, промышленность и ремесла. Съ англійск. перевелъ А. Н. Коншинъ. Изданіе 2-е "Посредника"

Избранныя мысли Джона Рёскина. Переводъ Л. П. Никифорова. Выпускъ З-й. Изданіе "Посредника"

А. Л. Миропольскій. Відьма. Ліствица. К-во "Грифъ". М. 1905.

И. Штефианъ. Запятая. Синтаксическая сказка. Одесса. 1904.

Гр. Сергви Толстой. О составъ крестьянскаго сословія. Изданіе журнала "Русская Мысль". М. 1904.

П. А. Непрасовъ. Московская философско-математическая школа и ся основатели. М. 1904.

В. С. Лебедевъ. Территорія и населеніе врачебныхъ районовъ Моск. губернін. М. 1904.

Проф. В. А. Косинскій. Къ вопросу о иврахъ къ развитію производительныхъ силъ Россіи. Одесса. 1904.

Ф. Индриксонъ. Нёсколько работь по физикё для учениковъ средней школы. C.-II6. 1905.

Три бесталы о современномъ значения философии. Казань. 1904.

Проф. Ф. Содан. Радіоактивность. Перев. съ англ. Ф. Н. Индриксонъ. С.-Пб. 1905.

С. Конаровъ. Японскіе студенты. Изданіе С. П. Серебровскаго. М. 1905. С. Конаровъ. Лпонские студенты. Издание С. П. Сереоровскато. М. 1905. Карлъ Гарейсъ. Германское торговое право. Выпускъ первый. М. 1893. Вы-пускъ второй. М. 1895. Выпускъ третій и послѣдній. М. 1903. Перев. Н. И. Ржондковский. Подъ ред. А. Г. Гусакова и Н. О. Нерсесова. Кн. О. Трубецкая. Кн. В. А. Черкасский и его участие въ разрѣшения кре-стъянскаго вопроса. Томъ I., кн. 2-я. М. 1904.

К. К. Арсеньевъ. Законодательство о печати. (Великія реформы шестиде-сятыхъ годовъ въ ихъ прошломъ и настоящемъ. І.) С.-Пб. 1905. І. В. Гессенъ. Судебная геформа. (Великія реформы шестидесятыхъ годовъ въ ихъ прошломъ и настоящемъ. П.) С.-Пб. 1905. І. Эструпъ. Изалъдованіе о 1001 ночи. Перев. съ датск. Т. Ланге. М. 1905.

Труды по востоковъдънію. Выпускъ VIII.

Н. А. Гредескулъ. Марксизмъ и идеализмъ. Публичная лекція. Харьковъ. 1905.

А. А. Ивановский. Объ антропологическомъ составѣ населенія Россія. Труды антропологическаго отдѣла. Томъ XXII. М. 1904.

Сводъ свъдъній о финансовыхъ результатахъ и главныхъ оборотахъ по казенной продажь питей за 1903. С.-Пб. 1904.

Caparon Ob.iacreas BRESHOLDERA Периодика.

# Засбланія ученыхъ обществъ при Московскомъ университетъ.

## Императорское Общество любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи.

### Этнографическій отдѣлъ.

30 сентября 1904 г. — сообщенія: Вс. Ө. Миллерз: Неизданныя историческія пісни объ Иван'ї Грозномъ. Н. Н. Соколовз: Изъ пістихъ діалектологическихъ разысканій. Д. Н. Ушаковъ и Д. И. Аракчіевз: Отчеть о літнихъ поіздкахъ. 7 октября — сообщенія: В. И. Ризановъ: Новыя наслоенія въ русской пісні. Доложилъ Н. А. Янчукъ.)

#### Отдѣленіе физическихъ наукъ.

1 октября — сообщенія: *Н. Е. Жуковскій*: Петербургскій конгрессь по на-учному воздухощаванію. *В. Д. Зернов*: Сравненіе метода абсолютнаго опреді-ленія силы звуковыхъ колебаній. *А. Н. Щукарев*; Изслідованіе газообразныхъ жилкихъ системъ.

#### Географическое отдѣленіе.

9 октября-сообщенія: Д. Н. Анучинь: Памяти проф. Ф. Ратцеля. С. Н. Соколово: Повздка въ Повенецкій увздъ, Одонецкой губернін. О. С. Брасильниково: Изъ повздки по Южному Ураду. Яман-тау и Симскія пещеры.

#### Зоологическое отдѣленіе.

10 октября—сообщенія: Е. К. Гиндие: Строеніе хитиннаго скелета у Tineola biseliella. Студ. А. Д. Удальцовь: Naididae Глубокаго озера и его окрестностей.

### 15-го октября годичное засёданіе Императорскаго Общества любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи.

#### Предметы засъданія.

Отчеть о деятельности Общества, его отделовъ, отделений и комиссий за

Огчеть о двятельности Оощества, его отдядении и комиссии за истекшій годь и провозглашеніе имень лиць, избранныхь въ почетные чдены и удостоенныхь присуждення премій и медалей Общества. В. К. Церасский: Памяти Ө. А. Бредихина. Д. Н. Анучинь и Н. Е. Жуков-скій: О научныхъ заслугахъ вице-адмирала С. О. Макарова. П. Н. Лебедевь: Эенръ и матерія. Д. Н. Анучинь и Е. Э. Линева: Фонографъ въ примѣненіи къ этнографіи (фонограммы пѣсенъ и шаманскихъ заклинаній въ Якутской области).

### Императорское Московское Общество испытателей природы.

16 сентября — сообщение А. Сперанскаю: "Ураганъ въ Москвѣ 16 июня сего года".

3 октября--годичное засъдание. Ръчь П. К. Штерибериа: Памяти Ө. А. Бредихина. Сообщение проф. Н. А. Умова: Матерія по современнымъ физическимъ ученіямъ.

## ОТКРЫТА ПОДПИСКА

ΗA

популярно-научный иллюстрированный журналь понулярно-научный иллюстрированный журналь понтактов Слово

издающійся при содействін нёкоторыхъ профессоровъ Московскаго университета. Ближайшее участіе въ редакція журнала принимаютъ: проф. Н. А. Умовъ, проф. В. О. Ключевскій, прив.-доц. М. М. Богословскій, проф. П. И. Новгородцевъ, проф. Л. М. Лонатинъ, проф. кн. С. Н. Трубецкой.

Въ ближайщихъ книгахъ предиоложено напечатать между прочниъ слёдующія статьн: І. ОТДБЛЪ ЕСТЕСТВОЗНАНІЯ: прив.-доц. Н. П. Кастеринъ, "Жадкій козлухъ"; проф. Э. Е. Лейстъ, "Полярныя сіянія и магнитныя восмущенія"; проф. И. И. Мечниковъ, Этюдъ по біологія; проф. Б. К. Млодзѣевскій, "О безконечно малыхъ"; проф. Н. А. Умовъ, "Эволюція атома". П. ОТДБЛЪ ИСТОРИЧЕСКІЙ: А.В. Баулеръ, "О символнамѣ"; академнить Аленсандръ Всееловский, "Петрарка" проф. И. М. Гревсъ, "Очеркъ флорентійской культуры"; проф. В. О. Ключевский, "Очеркъ няъ исторіи Московскаго государства"; Н. В. Сперанскій, "Вѣдымы и вѣдовство"; проф. Д. М. Петрушевский, "Очерки няъ исторіи средневѣковаго общества и государства"; Ш. ОТДѣЛЪ ОБЩЕСТВЕННО-ЮРИДИЧЕСКИЙ: проф. В. М. Хвостовъ, "Женскій вопросъ съ точки зрѣнія нравственной философіи"; "Цроекть новаго гражданскаго уложенія" прив.-доц. Н. В. Давыдовъ, "Женщина передъ уголовнымъ судомъ". IV. ОТДѣЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ: проф. П. И. Новгородцевъ, "О привицитѣ морали".

Въ текств журнала помъщаются чертежи, карты, рисунки, портреты и снимки съ различныхъ произведеній искусства. Журналъ выходить ежемъсячно, за исключеніемъ іюня и іюля, книгами въ размъръ отъ 8 до 10 печатныхъ листовъ.

Подписная цёна за десять инигь: безъ доставки въ Москвё на годъ 5 р. 50 к., на полгода 2 р. 75 к., съ доставкой и пересылкой во всё города Россіи на годъ 6 р., на полгода 3 р.; за границу 8 р. Для учащихся въ высшихъ учебныхъ заведенияхъ годовая цёна уменьшается на 1 руб.

Комилекты 1903 г. разошлясь. Отдёльные №№ (1, 3—10) продаются отдёльно по 60 к. каждый. ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА на 1904 г. Подписка принимается въ Москвё, въ контор'я редакціи (Воздвиженика, Ваганьковскій пер., д. Куманина) и въ контор'я Н. Печковской (Петровскія динія). Гг. иногороднихъ просять обращаться непосредственно въ контору редакція.

Новая кинга: М. М. Мечинковъ-, Этюды о природъ человъка". Съ портретонъавтора и 20 рисувками. Изданіе редакція журнала "Научное Слово". Цъна въ папкъ безъ пересылки 2 р. 50 к. Пря покупкъ въ редакція "Научнаго Слова" учащіеся въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ пользуются скидкой въ 30%, книгопродавцы въ 20%, другія лица въ 10%, а иногородніе не платятъ за пересылку.

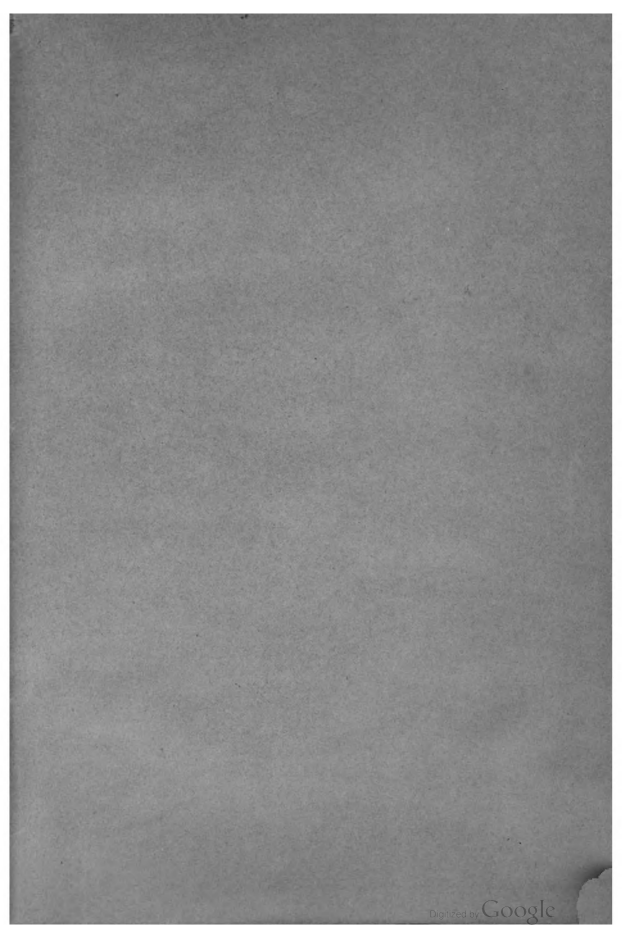
Новая книга: М. М. Певревскій—Очерки по сравнительной исторіи литературы. Выпускь І. Романъ Дидоны и Энея въ "Энендъ" Вергилія и его римскіе подражателя. Изданіе редакц. жури. "Научное Слово". Ц. 60 к., для учащихся въ высшихъ учеби. завед. и книгопродавцевъ, ц. 40 к.

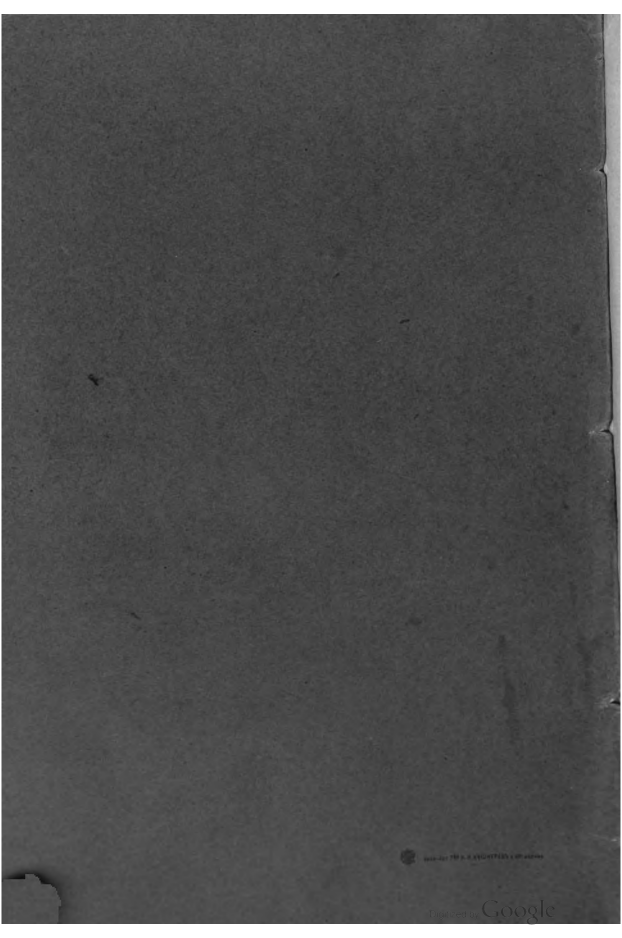


Редакторъ проф. Н. А. Умовъ-



t

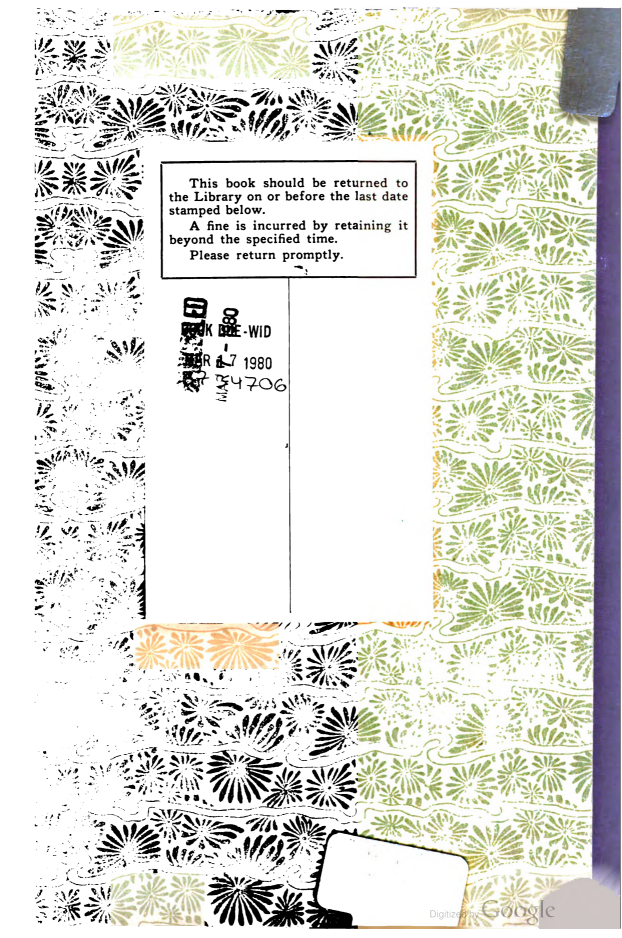


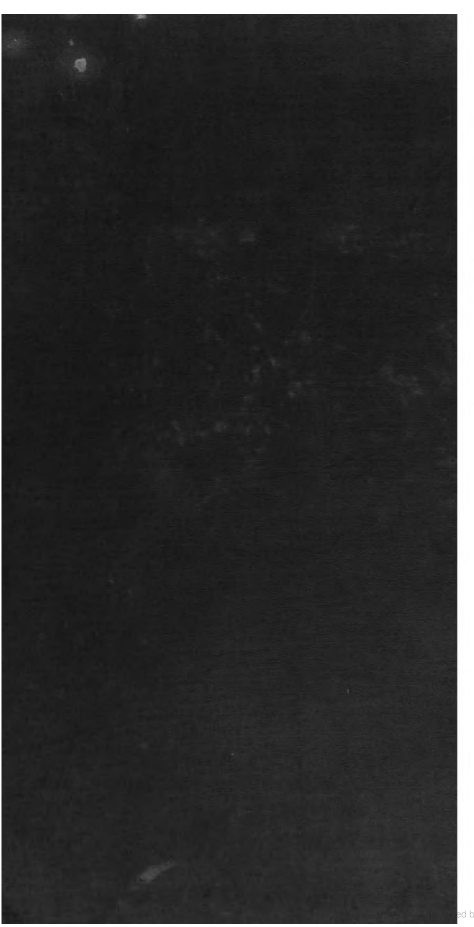


.

Digitized by Google







ed by Google