

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

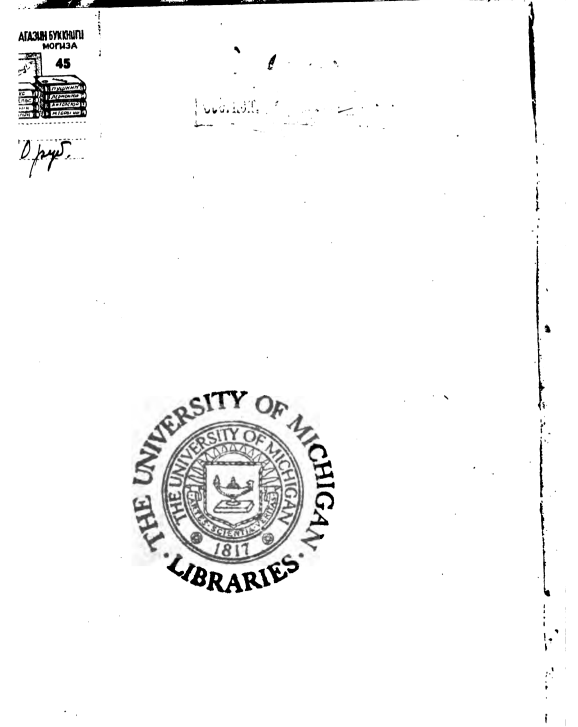
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Millauf.

1050 149 CITIO

Digitized by Google

N 11 /Df

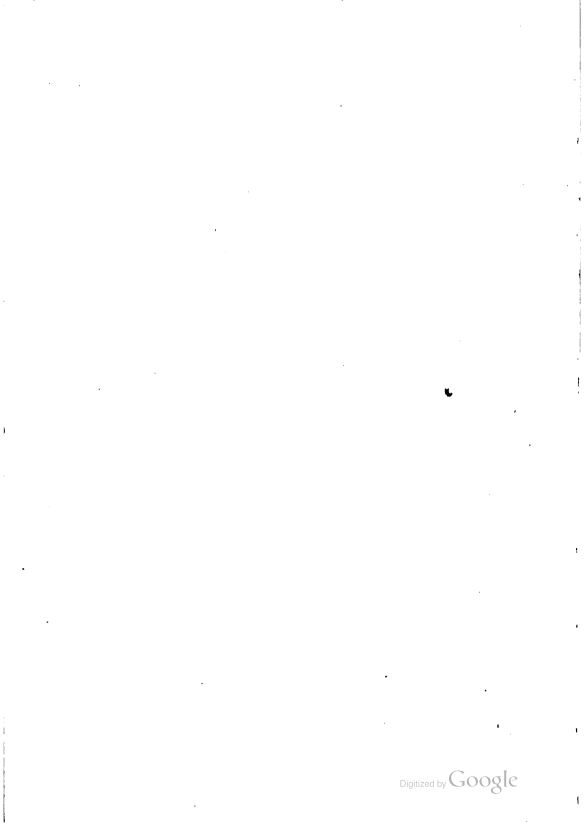




Munut.

IT 1050 IT 149.

Digitized by Goo



N 149-11 ond. 1050

# НАРОДНАЯ РУСЬ.

Digitized by Google

•

Digitized by Google

А. А. Коринфскій. Korinfskii, Apollon Apolicievia



КРУГЛЫИ ГОДЪ СКАЗАНИ, ПОВѢРИИ, ОБЫЧАЕВЪ И ПОСЛОВИЦЪ РУССКАГО НАРОДА.

> Изданіе книгопродавца М. В. КЛЮКИНА. Москва, Моховая, домъ Бенкендорфъ.

1901.



.DK 32 ,K84

Первая женская типографія, Е. К. Гербекъ, 2-я Мѣщанская, д. № 26.

Digitized by Google

105a-212812

Muna your charge purperentrum Tequerment & recordegation Receive lice dea 44 of afteresce, jo yo gobane annearce. ptio redue riceoio upor guera about the Chif success a fordie Apereus Reconst Apiquale Il IN cuquaitbuore lying up? Lu. Runter: Masenwoh Greepeand cuora alyop - 2 jon you any the Symmule for house upe Lanuan un upouceomque to be connectourie a Ruse -Lobard cyryreocyl " 19937. 543

Посвящается

Алексью Сергњевичу Ермолову.

45. Me Runne puflubacar descence a no-Matherend, Augusky weise Ropephenesune in howents puttinged upolgunde apre-Theper unereques, yo Thesegro doop eta Thebapal & genebarry a see Now her of they are any a of payments

Digitized by Google

"Слово сказаній живыхъ, Мощное, вѣчное слово— Свѣтлый, кипучій родникъ, Кладезь богатства родного!..."

"....старый таинственный сказъ, Словно странникъ съ клюкою, въ народѣ-Ходитъ-бродитъ, пророча порой..."

»..... Нѣтъ ему ни въ чемъ цомѣхъ! Это—славный русскій витязь, Богатырь послѣдній—Смѣхъ..."



### ПРЕДИСЛОВІЕ.

Настоящая книга — плодъ болёе чёмъ двадцатилётнихъ наблюденій надъ современнымъ бытомъ крестьянина - великоросса, дополненныхъ сравнительнымъ изученіемъ всёхъ ранёе появившихся въ печати матеріаловъ по русской и славянской этнограоіи.

Самостоятельныя наблюденія сосредоточиваются преимущественно на нижегородско-самарскомъ Поволжьё (губерніяхъ Нижегородской, Казанской, Симбирской, Самарской). Волгу я изъёздилъ вдоль и поперекъ, на берегахъ ея провелъ дётство, юность и раннюю молодость, поставившія меня лицомъ къ лицу съ народной жизнью, обвёявшей меня неотразимымъ дуновеніемъ самобытной поэзіи яркихъ преданій прошлаго.

Съ юношескихъ лѣтъ стали наполняться. одна за другою мои записныя тетради—то пословицами, поговорками и ходячими народными словами, то обрывками деревенскихъ пѣсенъ, то содержаніемъ подслушанныхъ сказокъ.

Digitized by Google

Часть этихъ тетрадей, къ сожалёнію, утратилась безслёдно; уцёлёвшія послужили мнё поводомъ къ написанію—во "Всемірной Иллюстраціи", "Нивё", "Сёверё" и другихъ журналахъ—первыхъ (если и вошедшихъ въ настоящую книгу, то только въ качествё матеріала) бёглыхъ замётокъ о русскихъ простонародныхъ суевёрныхъ обычаяхъ, связанныхъ съ различными праздниками и временами года.

Семь лътъ тому назадъ у меня явилась мысль объ изучении исторіи русскаго народов'ядьнія — съ цёлью болёе подробной разработки накопившагося въ тетрадяхъ и въ памяти матеріала. Близкому ознакомленію съ богатой литературой этого вопроса, начиная съ древнихъ первоисточниковъ и кончая новъйшими изслъдованіями, я въ немалой степени обязанъ предупредительной любезности, встръченной мною со стороны завъдующаго Русскимъ Отдъленіемъ Императорской Публичной Библіотеки-Владиміра Петровича Ламбина. Достойная всякаго уваженія личность этого человъка хорошо извъстна всёмъ работникамъ пера, которымъ приходилось за послѣднее десятилѣтіе пользоваться сокровищами, собранными въ нашемъ государственномъ книгохранилищѣ.

Въ концъ 1895 года былъ напечатанъ въ фельетонъ "Правительственнаго Въстника" первый мой очеркъ, посвященный бытописанію народной Руси; въ 1896-мъ за нимъ послъдовало нъсколько новыхъ, а съ конца 1897-го по настоящее время они стали появляться періодически, постепенно слагаясь въ нѣчто цѣльное; къ 1899-му году созрѣлъ уже и общій планъ всего труда.

Безчисленныя перепечатки, которыми встрѣчала столичная и провинціальная ежедневная печать каждый, появлявшійся безъ всякой подписи, очеркъ, и переводы нѣкоторыхъ изъ нихъ на оранцузскій и нѣмецкій языкъ—служили для меня достаточнымъ побужденіемъ къ писанію дальнѣйшихъ, —причемъ зарождалась уже и мысль о приведеніи всего этого матеріала въ извѣстный порядокъ и объ изданіи книги.

Вниманіе, совершенно неожиданно оказанное этнографическимъ фельетонамъ "Правительственнаго Вѣстника" Ея Императорскимъ Высочествомъ Великой Княгинею Милицей Николаевною, пожелавшей узнать имя автора и запросившей особымъ отношеніемъ, чрезъ адъютанта Его Императорскаго Высочества Великаго Князя Петра Николаевича, барона Стааль, редакцію газеты, "будуть-ли эти фельетоны изданы отдёльной книжкой", укрёпила меня въ этой мысли, которая, однако, была еще далека отъ осуществленія. Письма, полученныя отъ Министра Земледълія и Государственныхъ Имуществъ А. С. Ермолова, оказавшагося постояннымъ читателемъ этихъ очерковъ-фельстоновъ и выразившаго желание лично посъ ихъ авторомъ, явились высокой знакомиться наградою за мой безымянный трудъ. Ободряемый

— IX —

добрыми совътами и благими пожеланіями столь освъдомленнаго читателя—я и приступилъ къ изданію этой книги.

Болѣе полугода потребовалось на систематическую обработку напечатанныхъ фельетоновъ, на дополненіе ихъ новыми очерками, также появившимися въ "Правительственномъ Вѣстникѣ", благодаря исключительно сочувственному отношенію главнаго редактора— Константина Константиновича Случевскаго, отведшаго на столбцахъ газеты широкое поле замысламъ автора.

Чъмъ жива народная Русь-въ смыслъ ея самобытности? На чемъ зиждятся незыблемые устои ея въковъчныхъ связей съ древними, обожествлявшими природу, пращурами? Какими пережитками проявляется въ современной жизни русскаго крестьянина неумирающая старина стародавняя? Гдъ искать источниковъ того неизсякаемаго кладезя жизни, какимъ является могучее русское слово-запечатлѣнное въ сказаніяхъ, пёсняхъ, пословицахъ и окруженныхъ ими обычаяхъ? Чёмъ крёпка безконечная преемственность духа поколѣній народа-богатыря? Что́ тепло жизни народа-пахаря? Что даетъ свътъ и темнитъ-туманитъ и охватываетъ холодомъ эту подвижническую-трудовую жизнь, идущую своими заповъдными путями-дорогами?

Вотъ семь вопросовъ, на которые я—по мъръ силъ —пытался отвътить въ этой своей книгъ. Внъшній міръ, обступающій суевърную душу русскаго крестьянина, и внутреннее бытіе этой дѣтски-пытливой, умудренной многовѣковымъ жизненнымъ опытомъ, стихійной души, вотъ что желалъя отразить съ большей или меньшей полнотою на предлагаемыхъ вниманію читателей страницахъ.

Приблизился-ли я хоть сколько-нибудь къ задуманной цёли—судить не мнё, а моимъ будущимъ читателямъ и критикамъ, за каждое существенное указаніе со стороны которыхъ я буду искренне признателенъ.

Если только суждено увидёть свётъ, слёдующимъ изданіямъ этой кииги, являющейся—вмёстё съ "Бывальщинами"—завётнымъ трудомъ всей моей жизни, то я не премину воспользоваться всёми такими указаніями, чтобы устранить, по мёрё возможности, тё ошибки и неточности, которыя, несомнённо, могутъ встрётиться здёсь, и пополнить допущенные теперь пробёлы.

Жизнь русскаго пахаря красна праздниками: къ нимъ пріурочено и огромное большинство простонародныхъ сказаній, повърій и обычаевъ. Потомуто въ основу своихъ очерковъ я и положилъ эти "красные" дни, отведя мъсяцеслову ("круглому году") народной Руси чуть-ли не двъ трети своей работы. На общіе вопросы жизни, отразившіеся въ сказаніяхъ русскаго народа, пришлась остальная треть (первые семь и десять послъднихъ очерковъ.)

– XI –

Перечитавъ отпечатанные листы своей "Народной Руси", я считаю особенно пріятнымъ долгомъ посвятить эту книгу глубокопочитаемому Алексёю Сергевенчу. Безъ его нравственной поддержки, безъ его драгоцённыхъ для меня писемъ, она если-бы и увидёла свётъ, то-въ лучшемъ случаё-только въ отдаленномъ будущемъ.

XII --

Аполлонг Коринфскій.

9 декабря 1900 г., С.-Петербургъ.



Ι.

## Мать-Сыра-Вемля.

Ничего нѣтъ для человѣка въ жизни святѣе материнскаго чувства. Сынъ родной земли—живущій-кормящійся ея щедротами, русскій народъ-пахарь, дышащій однимъ дыханіемъ съ прпродою, исполненъ къ Матери-Сырой-Землѣ истинно сыновней любви и почтительности. Какъ пережившія не одинъ, не два вѣка сказанія, такъ и чуть не вчера молвившіяся-сказавшіяся красныя слова, облетающія изъ конца въ конецъ неоглядный просторъ народной Руси, въ одинъ голосъ подтверждаютъ это, ни на пядь не расходясь съ бытомъ-укладомъ позднихъ потомковъ могучаго богатыря Земли Русской Микулы-свѣтъ-Селяниновича, крестьянствовавшаго на Святой Руси въ старь стародавнюю.

Ветхозавѣтное слово, повѣствующее о созданіи человѣка "отъ персти земныя", не могло не придтись по мысли, не могло не прирости къ суевѣрному сердцу славянина-язычника, крестившагося въ волнахъ Днѣпра-Словутича при Владимірѣ Красномъ-Солнышкѣ, князѣ стольнокіевскомъ. Въ стихійной народной душѣ еще и до нашихъ дней не умираетъ живучее сознаніе вѣковѣчной связи съ обожествлявшейся супругою пра̀бога Сварога, праматерью человѣчества, за которую слыла обнимаемая небомъ земля, сливающаяся съ нимъ въ единомъ плодотворящемъ таинствѣ.

"Отъ земли взятъ, землей кормлюсь, въ землю пойду!" говоритъ хлъборобъ деревень русскихъ, примъняя запавшія въ сердце слова Священнаго Писанія къ своему житейскому обиходу. "Кормилицей" — зоветъ онъ землю, сторицей возвращающую ему засъянное въ добрый часъ зерно, "матушкой

1

А. А. Коринфскій.

ролимою" величаеть. А это-слово великое въ неумытныхъпрямодушныхъ устахъ его. "Добра мать до своихъ дътей, а земля-до всёхъ людей!", "Мать-Сыра-Земля всёхъ кормить. встать, встать одтваеть, встать своимъ тепломъ пригръваеть!", "Поклонись матушкв-землицв, наградить тебя сторицей!", "Какъ ни добёръ кто, а все не добръй Матери-Сырой-Земли: всякъ пріючаетъ семью до гробовой доски. а земля пріютить и мертваго!"-приговариваеть народная молвь, подслушанная своими пытливыми калитами собирателями. "Всякому человъку-и доброму, и худому-земля дасть пріють!", "Умру-похоронять, поверхъ земли не положать!". "Въкъ живешь-маешься, бездомникомъ скитаешься; умрешь – свой домъ въ сырой землъ найдешь!", -добавляетъ къ этой молви свои подсказанныя горемычной жизнью поговорки бъднота-голь, живущая (по ея смъшливому прибаутку) "противъ неба, на земль, въ непокрытой улиць". Недаромъ выплывають изъ глубины моря народнаго и такія слова, какъ: "Нужна рыбъ вода, птицъ вольная ширь поднебесная, а человъку-нъть ничего нужнъе, какъ Мать Сыра-Земля, умреть, и то въ нее уйдеть!", "Кому земля-мать родная. комуродимая матушка, а кому и мачиха; да все, какъ время придеть, и пасынка къ сырой груди прижметъ, не оттолкнетъ, не погубить - къ себъ возьметъ, на въчные въки приголубитъ!", "Корми-какъ земля кормитъ; учи-какъ земля учитъ; люби-какъ земля любитъ!".

Не мало ходитъ по-людямъ въ деревенской-посельской Руси всякихъ пословицъ, поговорокъ, присловій и прибаутковъ о томъ, какъ и чёмъ питаетъ своего пахаря земля-кормилица. Все это красное богатство слова сводится къ дёйственной вёрё сердца народнаго, въ которой отразилась простодушная мудрость многовёкового опыта трудовой жизни подъ властью земли.

Великую честь воздаеть своей въковъчной заботницъ, своей доброй кормилицъ посельщина-деревеньщина, вотъ уже не одно тысячелътіе припадающая къ ея могучей груди. "Свять Духъ живеть на землъ!"—говорить она, именуя святою и свою родную землю, именуючи – приговариваеть: "На родной землъ хоть умри. да съ нея не сходи!", "На какой землъ родился—тамъ и Богу молись!" Съ благоговъніемъ смотритъ русскій пахарь на землю, молвитъ о ней только одну правду-истину, да и никому не совътуетъ обмалвливаться передъ ней облыжнымъ словомъ. "Не моги солгать, —-земля слышитъ!", "На землъ – правдой живи, тогда земля будетъ и твоимъ дътямъ кормилицей!", "Въ землъ дъды прадъды лежатъ, изъ

- 2 --

земли всякое слово слышать!" — говорится еще и теперь во многихъ уголкахъ свътлорусскаго простора.

Терпѣлива Мать-Сыра-Земля: кого-чего она—могучан—на своей груди не держить! Но есть на бѣломъ Божьемъ свѣтѣ и такіе грѣхи тяжкіе, которыхъ, по народному слову, и она, терпѣливая, не снесетъ: "Грѣхъ—грѣху рознь съ другимъ и сквозь землю провалишься!" Всѣмъ открываетъ любве обильная кормилица хлѣбороба-пахаря свои материнскія объятія, когда пробьетъ часъ смерти человѣческой. Но темная сила, бродящая по́-свѣту на пагубу роду людскому, соблазняетъ иныхъ людей и на такія черныя дѣла, что умретъ человѣкъ его даже и земля не приметъ послѣ смерти. Къ нимъ причисляетъ народное суевѣріе тѣхъ, кто, по его словамъ, спознаётся съ нечистой силою, продавая ей душу христіанскую —на всякое лихо другимъ людямъ. Твердо вѣритъ въ это держащійся за землю православный людъ.

Охватить, обступить отовсюду иного человъка горе, не даеть ему-горемыкъ-ни сна, ни отдыха, ни пути, ни прохола:смвется-потвшается злосчастие надъ его убожествомъ.заслоняеть отъ истомленныхъ выплаканныхъ глазъ бъдняка свътъ солнечный... Некуда дъться пасынку жизни отъ своего годя горькаго! И вотъ — потерявъ всякую надежду на счастливый исходъ жизни-борьбы – обращается онъ къ послъднему своему прибъжищу. "Разступись ты, Мать-Сыра-Земля", вырывается у него изъ глубины души тяжкій стонъ: . Разступись, родимая, открой мнъ двери царскія во твои-ли палаты въковъчныя!" Объ этихъ "палатахъ" ходить на Святой Руси такой красный сказъ. что и просторны-то онъ (всъхъ людей пріютять), и богаты де (весь бѣлый свѣтъ укупятъ), и всё-то въ нихъ-и богатые, и бъдные-за одними столами сидять: пьють, вдять, прохлаждаются, хлебосольными хозяевами не нахвалятся...

Добрый частоколъ можно было-бы нагородить: вокругъ да около житья-бытья крестьянскаго изъ однихъ такихъ присловій о землѣ, какъ то-и-дѣло повторяющіяся въ деревенскомъ обиходѣ: "Не роди Мать-Сыра-Земля!" (вмѣсто—"Не дай Богъ!"), "Сквозь землю бы провалился (отъ стыда)!", "Земли подъ собой не взвидѣлъ (отъ радости, а также—отъ страха)!"... "Какъ это его еще земля носить?"--говорится объ явно недобросовѣстномъ человѣкѣ, "Какъ подъ землю провалился!" о пропавшемъ безслѣдно, "Хоть изъ-подъ сырой земли достань, а вынь да положь!", "Отъ меня и сквозь землю не уйдешь!", "Легче въ землю лечь (чѣмъ это видѣть)!" и т. под. "Не тужи по землѣ", —утѣшаютъ бобыля смѣшливые краснословы, за

крылатымъ словцомъ не дазящіе въ карманъ, походя его налету подхватывающие: "Сажонку вдоль, полсажонки поперекъ. и будеть съ насъ!" (о могилъ). Записаны кладоискателями живого великорусскаго языка и такія слова, связанныя съ землею, какъ: "Выросло дерево отъ земли до неба. На томъ деревъ двънадцать сучковъ; на каждомъ сучкъ по четыре кошеля, въ каждомъ кошелъ по семи яицъ, а седьмое-красное!" Заганётъ мужикъ такую загадку да самъ-простота-тутъ-же и разга-"Дерево-годъ, сучки – мъсяцы, кошели - недъли, лываетъ: семь яицъ-семь дней. седьмой день-красёнъ-праздничекъ. воскресеньице!". Повторяетъ народная Русь и такія загадки о земль. какъ: "Меня бьютъ, колотятъ, ворочаютъ и рѣжутъ; я все терплю и встыть добромъ плачу!" (въ Псковск. губ.), "Что на свътъ сытнъй всего?" (въ Самарск. губ.), "Аще, аще, что ни есть въ свътъ слаще?" (тамъ-же).

Земля—общая родина счастливыхъ и несчастныхъ, богатыхъ и бѣдныхъ. "Не по́-небу и богачъ ступаетъ, не подъ землей живетъ и нищій-убогій!"—гласитъ убѣленное сѣдинами пережитыхъ вѣковъ простонародное слово. "Сверху небо, снизу—земля, а съ боковъ ничего нѣтъ. Хорошъ бѣлый свѣтъ: хоть жарко, да вѣтеркомъ обдуваетъ!"—приговариваетъ, прибаутки ладитъ словоохотливая деревня: "Небо въ туманѣ—и земля въ обманѣ, и пусто въ карманѣ!", "Солнышковёдрышко красной дѣвицей по синю небу ходитъ, а все на землю глазъ наводитъ!", "На что̀ далеко съ земли до̀ неба, а какъ стукнетъ въ небѣ громъ—и у насъ слышно!"

Въ могучей семьъ древнерусскихъ былинныхъ богатырей есть двое, всъ подвиги которыхъ непосредственно связаны съ землею, въковъчной кормилицею народа-пахаря. Это—Святогоръ, старъйшій изо всей дружины богатырской, да Микула Селяниновичъ—богатырь-оратай.

О первомъ изъ нихъ дошло до нашихъ дней нъсколько былинъ, каждая изъ которыхъ выставляетъ его представителемъ чудовищно могучей стихійной силы, не имъющей прямого примъненія, ищущей и не находящей его во всемъ окружающемъ—ни среди природы, ни среди населяющихъ послъднюю существъ. Это—мученикъ своей собственной силы. Грузно богатырю отъ нея что отъ тяжкаго бремени. Бродитъ у могучаго силушка по жилочкамъ, жжетъ огнемъ, горячитъ жаркимъ полымемъ бурливую кровь, просится на волю вольную; и нъту ей—неуёмной—пути-выхода изъ тъла богатырскаго. Заключена она въ немъ—что въ душной темницъ, за семью дверями дубовыми, за семью желъзными засовами...И хотълъ-бы Святогоръ-богатырь свою полонянку на волюшку

Digitized by Google

выпустить, да не можеть; и охота ему поработать ей дать, да не надъ чъмъ: не съ къмъ старшому изъ богатырей русскихъ помъряться побрататися силой-моченькой. Всъ богатыри — побратимы, всё несуть верой-правдою службу ролинь: одному ему нечьмь порадьть Земль Русской! Тяжко могучему, обила горькая береть его за серше. А силы-все прибываеть день ото-дня, все могутнъеть она-что ни часъ прошель на бъломъ свътв... Да и не одному Святогору не въ моготу тяжко отъ своей силы становится, – грузно отъ Святогоровой и самой Матери-Сырой-Землъ. "По моей ли да по силъ богатырской кабы державу мнь найти, всю землю подняльбы!"-молвилъ богатырь, похваляючись. Облетъла похвальба словомъ крылатымъ всю Святую Русь- отъ-моря до-моря... Повхаль на матеромъ конъ Святогоръ, вдетъ не на прогулкупотздочку богатырскую, не съ лихимъ ворогомъ на ратный бой снарядился: выёхалъ-ёдеть тягу-державу земную искать. "... Вдетъ шагомъ Святогоръ-богатырь, ростомъ выше дерева стоячаго, головою - въ небо упирается. Блетъ - самъ подремываеть, сидючи"... Мать-Сыра-Земля подъ копытами богатырскаго матерого коня дрожмя-дрожить; держить путь онъ къ горамъ высокимъ каменнымъ, къ ущельямъ да разсълинамъ,дорога тамъ върнъй-надежнъе!.. И все грузнъй ему отъ силушки: храпитъ подъ богатыремъ добрый конь, того и смотри-наземь замертво грянется... Долго-ли, коротко-ли тхалъ Святогоръ, довхалъ богатырь до горы невиданной: крутая гора-что ствна, кругомъ-падь бездонная... Оглядълся старшой надъ богатырями русскими, видитъ: передъ нимъ брошена на горъ перемётная сумка малая. "А и не въ ней-ли тяга-держава земная лежить?"--смъется сердце богатырское. Ухмыльнулся Святогоръ въ густую, что дремучій лёсъ, бороду, -слёзъ съ коня, спёшился, бьетъ поклонъ Матери-Сырой-Землъ, хочетъ сумку поднять. Диво дивное, чудо чудное: не поднять богатырю малой сумки перемётной. Какъ ни бился, такъ и не могъ онъ оторвать сумку малую, --а и грузно-же было богатырю оть своей силушки!.. Да еще тяжелве было отъ нея самой земль: гдъ стоялъ, тамъ вмъстъ съ сумкой Святогоръ и въ землю "угрязъ". Насмъялась судьба надъ его похвальбой смълою... И разошлась Святогорова мочьсилушка отъ той-ли каменной горы по всей землъ православной; и бродить она подъ каждой пядью земной вплоть до нашихъ дней, появляючись на бълый Божій свътъ ненадолговъ стихійной силь народной, порождающей людей богатырски мощнаго духа.

Другая былина отправляетъ Святогора искать той-же тяги

земной-въ поле чистое, въ степь широкую... И видитъ богатырь впереци себя прохожаго съ малою сумочкой переметною... "Вдетъ рысью, —все прохожій идеть передомъ; во всю прыть не можеть онъ догнать прохожаго". Окликаетъ его Святогоръ богатырскимъ зычнымъ годосомъ... Остановился прохожій — "съ плечъ на землю бросалъ сумочку"... Бдетъ къ нему могучій. навзжаетъ на эту сумочку, своей плеточкой сумочку пощупываеть - какъ урослая, та сумочка не тронется"... "Перстомъ съ коня потрогивалъ. съ коня рукой потягивалъ, -- не сворохнется та сумка, не шевельнется"... Слъзъ богатырь съ коня, объими руками за сумку взялся, во всю силу богатырскую натужился, --съ натуги кровь изъ глазъ пошла. "А поднялъ сумку онъ всего на волось, по кольна самъ во сыру землю угрязъ!" Прохожій то быль не простой подорожный человѣкъ, а богатырь-оратай Микула Селяниновичъ; а въ сумкъ-то и несъ пахарь-оратающко тягу земную... Освалая сила богатыряземледѣльца оказалась куда могутнѣе кочевой - Святогоровой, хоть и не было отъ нея грузно ни самому Микуль, ни матери его Сырой-Земль ..

Недаромъ русскій народъ изстари въковъ слыль народомъпахаремъ, — самымъ могущественнымъ изъ созданныхъ его въковыми сказаніями богатырей и является оратай Микула Се ляниновичъ: волей-неволею уступаетъ ему по силъ даже самъ Святогоръ. Представитель върной народу земли-кормилицы. можеть быть, и не зналь пословицы — "Держись за землю. трава-обманетъ!", но оправдываетъ ее всъми своими мужицкими подвигами. Подвизается Микула во чистомъ полъ, свою соловенькую лошадку-знай понукиваеть, съ края въ край бороздочку отваливаетъ, корни сохой выворачиваетъ- крестьянствуеть, приготовляя, съ Божьей помочью, распаханнуюзасъянную ниву-новь новымъ поколъніямъ народа-землепашца, всъ свои надежды-чаянія возлагающаго на поливаемую трудовымъ потомъ землю. Въ могучемъ своей простотою богатырѣ-оратаѣ народная Русь воплотила саму-себя. Поэзія крестьянскаго труда, съ незапамятныхъ поръ питающаго население необъятной страны, - вся на-лицо въ былинъ о Микулъ Селяниновичъ. Съ непокрытой головою, съ разстегнутымъ воротомъ-съ душой на-распашку, въ самодъльныхъ лаптяхъ видънъ этотъ могучій сынъ могучаго народа посреди безграничнаго простора полей, убъгающихъ въ неоглядную даль, увлекающихъ за собою взоры... Вътеръ, свободно гуляя по широкому полю, налетаетъ на него, треплетъ густыя пряди русыхъ кудрей добра-молодца, обвъваетъ холод-

комъ его открытую, пышащую зноемъ, могучую грудь. Налетай сама буря грозная, -- не только не свалить съ кръпкихъ ногъ, а даже и не покачнуть, ей богатыря Микулу. Въра въ свое въчное, въ свое святое, призвание-въ сердцѣ его: сила, несокрушимая сила-въ мускулистыхъ-желѣзныхъ рукахъ пахаря. Нътъ у Микулы ни меча булатнаго. нътъ ни лука скоростръльнаго у Селяниновича, ни остраго копья мудзамецкаго: силенъ онъ самъ собой да своею, сохой крестьянскою... "А у пахаря сошка кленовенька, сошники во той сошкъ булатные. захлеснуты гужочки шелковеньки. а кобылка во сошкъ соловенька"... Такими словами любовно говорить былина о немь, повъствуя о встръчъ его съ мудоъйшимъ изъ богатырей – Вольгою-свътъ-Святославичемъ. потхавшимъ съ хороброй дружиною "по селамъ городамъ за получкою, съ мужиковъ выбирать Дани выходы"... Зоветъ Вольга Микулу тхать съ собой во товарищахъ. Потхалъ Селяниновичь. Много-ли, мало-ли отъбхали, -- вспомнилъ онъ, что "не ладно въ бороздочкъ свою сошку оставилъ неубранну"... Посылаеть Вольга, по Микулиной просьбъ, десять молодцевъ - сошку съ земельки повыдернуть, съ сошничковъ землю повытряхнуть. бросить сошку за ракитовъ кустъ". Не только эти, а и другіе, десять, а и вся дружинушка Вольги, не могли сдёлать этого, -- словно вросла соха въ землю, точно не земля, а жельзо, на нивъ у Микулы: "только сошку за Обжи вокругь вертять, а не могуть съ земли сошку выдернуть"... Пришлось самому богатырю-оратаюшкъ вернуться на полосу недопаханную: "одной ручкой бросиль онь сошку за ракитовъ кустъ"... Держитъ къ нему слово, спрашиваетъ пахаря вздивовавшійся Вольга: "А и какъ тя, мужикъ, звать по имени, —величать тебя какъ по изотчеству?" Богатырь отвѣчаетъ Святославичу со всей свойственною народной ръчи картинностью: "А я ржи напашу, во скирды сложу, домой выволоку, дома вымолочу да и пива сварю, мужиковъ сзову; и начнутъ мужики тутъ покликивать: Пой, Микула-свътъ, ты Микулушка, свътъ Микулушка да Селяниновичъ!" По той былинъ, гдъ крестьянствующій богатырь встръчается со Святогоромъ, онъ, на такой-же вопросъ со стороны послъдняго, отвъчаетъ болъе коротко: "Я-Микула, мужикъ я Селяниновичъ! Я-Микула, меня любитъ Мать-Сыра-Земля!" Въ этихъ словахъ еще ярче встаеть изъ-за темной дали въковъ свътлый образъ могучаго оратая Земли Русской.

Въ извъстномъ народномъ стихъ о "Голубиной Книгъ", еще и теперь распъваемомъ убогими пъвцами каликами перехо-

жими, собраны-по мнѣнію Безсонова 1)- правила и рѣшенія на всѣ важнъйшія стороны древнихъ воззрѣній". Въ этомъ стихѣ, отразившемъ въ своемъ словесномъ зеркалѣ завѣтные взгляды родной старины чуть-ли не на всё существующее въ мірѣ, задается, между прочимъ, вопросъ: "Которая земля всъмъ землямъ мати?"- "Свято Русь-земля всъмъ землямъ мати!" — слёдуетъ отвётъ. — "Почему-же Свято-Русь-зем-ля всёмъ землямъ мати?" — не удовлетворяется полученнымъ отвътомъ пытливый духъ спрашивающаго. ..... А въ ней много люду христіанскаго, оны въруютъ въру крещоную. крешоную. богомольную, самому Христу, Царю небесному, Его Матери Владычиць, Владычиць Богородиць; на ней строять церкви апостольскія, богомольныя, преосвященныя, оны молятся Богу распятому..." -слъдуетъ пояснение. Отъ ръчи о томъ, какая земля "всъмъ землямъ мати", вопрошающій переходитъза доброй дюжиною попутныхъ вопросовъ - къ такому: "На чемъ-же у насъ основалася Мати Сыра-Земля?"-...Основалася на трехъ на рыбинахъ", --не скупится на слова простодушная народная мудрость:

> "На трехъ рыбинахъ на китёнышахъ, На китахъ-рыбахъ вся сыра-земля стоитъ, Основана и утве́рждена, И содержитца вся подселенная..."

Отвътъ доходитъ до самой, что называется, подноготной мірозданія: "Стоитъ Китъ-рыба не своро́хнетца, — когда-жъ Китъ-рыба потронетца, потронетца—восколыхнетца, тогда бълый свътъ нашъ покончитца: ахъ, Китъ-рыбина разыгрантца, все синё море восколыхнитца, сыра мать-земля вся вздрого́нитца, увесь міръ-народъ пріужаснитца; тады буде время опослѣдняя"...

- 8 -

<sup>1)</sup> Петръ Алексѣевичъ Безсоновъ, язвѣстный изслѣдователь русскаго народнаго творчества, происходилъ изъ духовнаго званія, родился въ 1828-мъ году, образованіе получилъ на историко-филологическомъ факультетѣ московскаго университета (окончилъ курсъ въ 1851 г.), выпустившаго изъ своихъ стѣнъ замѣчательнѣйшихъ русскихъ народовѣдовъ. Сначала онъ служилъ въ коммиссіи печатанія государственныхъ граматъ и договоровъ, затѣмъ завѣдываль виленскитъ музеемъ и публичной библіотекою и былъ директоромъ виленской классической гимназіи, съ 1867-го по 1879-й годъ состоялъ библіотекаремъ московскаго университета, съ 1879-го по день смерти (22-е февраля 1898 года) занималъ каведру славянской филологіи въ харьковскомъ университетѣ. Онъ обогатилъ русскую науку трудами своими—"Болгарскія пѣсни", "Калѣки перехожіе", "Сборникъ дѣтскихъ народныхъ пѣсенъ", и "Бѣлорусскія пѣсни". Кромѣ того, изданы подъ его редакціей пѣсенныя собранія П. В. Кирѣевскаго и П. Н. Рыбникова.

Наиболве вврное объяснение этому отвѣту даетъ А. Н. Аванасьевъ <sup>2</sup>). "Земля покоится на водъ, якоже на блюдъ, простерта силою всеблагаго Бога", - приводить онъ слова олного изъ забытыхъ памятниковъ народной старины. Эта "вода"-небесный воздушный океань, въ которомъ тучи-водохданительницы представляются какими-то громаднъйшими рыбами. "Китъ-рыба – всъмъ рыбамъ мати!" – гласитъ "Голубиная Книга". А потому-то тучи-рыбы переименовались въ китовъ, принявшихъ – по волъ воображения не вилывавшаго этихъ "рыбъ" пахаря—на свои спины "всю подселенную, всю подсолнечну". Иные утверждають, - говорить пытливый изслёдователь поэтическихъ воззрёний славянъ на природу. --что изстари подпорою земли служили четыре кита, но одинъ изъ нихъ умеръ. Когда же перемрутъ и остальные три, въ то время наступить кончина міра. Землетрясеніе-въ глазахъ пахаря, задумывающагося надъ основами мірозданія-не что иное, какъ отголосокъ шума, произволимаго китами, поворачивающимися съ бока на бокъ. По увърению памятливыхъ. особенно ревниво оберегающихъ дъдовския предания, сказателей, встарину было даже не три-четыре, а семь, китовъ, подставлявшихъ свои спины для земли. Когда отяжелъла она отъ незамолимыхъ грёховъ человёческихъ, ушли четыре ки-та "въ пучину эеіопскую". Во дни Ноя всё киты покинули свое мъсто, отчего, --говорятъ дошедшіе до высотъ простонароднаго умозрѣнія свѣдущіе люди. -- и произошелъ всемірный потопъ.

По другимъ – родственнымъ съ индійскими – сказаніямъ, земля стоитъ не на китахъ, а на слонахъ. Ихъ тоже было въ древнія времена больше, а не три, какъ теперь, да состарились они – повымерли. "До сихъ поръ Мать-Сыра-Земля изрыгаетъ ихъ кости!" – говорятъ въ народъ по тъмъ мъстамъ, гдъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Александръ Николаевичъ А о а н а с ь е в ъ-лязвъстный изслъдователь памятниковъ русскаго простонароднаго творчества, родился 11-го іюля 1826 г. въ гор. Богучаръ, Воронежской губернія, по образованію—питомецъ московскаго университета (выпуска 1848 г.). Еще будучи студентомъ, онъ началъ помъщать въ различныхъ изданіяхъ статьи по народовъдънію (въ "Современникъ", "Отечеств. Запискахъ", "Архивъ истор.-юридич. свъдъній о Россіи", "Временникъ общ. истор. и древн. рос.", "Извъстіяхъ Академіи Наукъ по отдъленію русскаго языка и словесности" и друг.). Съ 1849-го по 1862-й годъ онъ служилъ въ московскомъ главномъ архивъ Министерства Иностранныхъ Дѣлъ. Три тома "Поэтическихъ возаръпій славянъ на природу", изданные въ 1866—1869-хъ годахъ, являются нанболѣе, крупнымъ вкладомъ, сдѣданнымъ А. Н. Аванасьевымъ въ сокровищиницу русской науки. "Коюмъ этого замѣчательнают труда, имъ изданы "Русскія народныя легенды" (М., 1860 г.), "Народныя русскія сказки" (1-е изд. выходило выпусками; 2-е изд.—4 т. т.— М. 1873 г.; 3-е изд.—2 т. т.—М. 1897 г.) Скончался, онъ въ Москвъ 23-го сентября 1871 года.

находять кости допотопнаго мамонта. Есть и такое представленіе объ устояхъ земли, что держится-де она не на китахъ и не на слонахъ, а на громадныхъ столбахъ. "Пошатнется который-нибудь изъ столбовъ, вотъ и трясение земли!"-думаетъ убъжденный въ этомъ людъ. Въ отреченной (апокрифической) рукописи "Свитокъ божественныхъ книгъ" сказано, **YTO** Творецъ основалъ хрустальное небо на семидесяти тьмахъ тысячъ желѣзныхъ столбовъ. "Да вижю, гдѣ прилежитъ небо къ земли, якожъ глаголютъ книгы, яко на столпъхъ желъзныхъ стоитъ небо"...-читается въ сказании о Макарів Римскомъ. Въ простонародныхъ заговорахъ то и-дѣло встрѣчаются такія выраженія, какъ: "Есть окіянъ-море жельзное, на томъ, моръ есть столбъ мъдный...", или: "На моръ-окіянъ, посередь свъта бълаго стоитъ мъдный столбъ отъ земли до неба, отъ востока до запада..." и т. п. По свидътельству митрополита московскаго Иннокентія<sup>3</sup>), просвътителя алеутовъ, у этихъ инородцевъ также существуетъ повърье, что міръ держится на одномъ огромномъ столбъ. Но въ народной Руси эти послёднія сказанія распространены несравненно меньше, чёмъ особенно пришедшееся ей по мысли первое-о китахъ.

Дошля до нашихъ дней, въ различныхъ спискахъ, сербскоболгарская рукопись XV-го въка, въ которой находится неопровержимое подтверждение того, что всъмъ славянскимъ

Digitized by Google

<sup>3)</sup> Иннокентій, митрополить московскій, въ мірѣ Ивань Евсевіевичь Поповъ (по данной ректоромъ семинаріи фамиліи-Вспіаминовъ),--одинъ изъ замѣчательнѣйшихъ русскихъ јерарховъ, родился въ с. Ангинскомъ Пркутской губернія, 27 августа 1797 г., въ семь бъднаго пономаря. По образованію онъпитомецъ иркутской духовной семинаріи. Служеніе Церкви началось для него въ 1817-мъ году, когда онъ былъ посвященъ въ діаконы, а затъмъ, черезъ годъво священники. Въ 1823-мъ году о. І. Веніаминовъ, по вызову Св. Сунода, отправился на островъ Уналашку на подвигъ просвъщенія христіанской върою алеутовъ. Апостольское служение его увънчалось успъхомъ: не только алеуты, но и сосѣди ихъ-колоши (обитатели острова Ситха)-приняли святое крещеніе. Въ 1839-мъ году просвѣтитель ихъ подалъ въ Петербургѣ просьбу въ Св. Сунодъ о разръшения напечатать переведенныя имъ на алеутский языкъ священныя книги; въ 1840-мъ году онъ постригся въ монахи и принялъ санъ архимандрита, 15-го декабря того-же года, по желанію императора Николая Павловича, былъ посвященъ во епископы новооткрытой алеутской епархіи, въ 1850-мъ былъ возведенъ въ санъ архіепископа якутскаго, послѣ чего перевелъ Св. Писаніе на якутскій языкъ. Въ 1857 мъ г. архіепископъ Иннокентій былъ вызванъ въ столицу для присутствованія въ Св. Сунодѣ; затѣмъ, вернувшись въ Сибирь, онъ продолжалъ свой архипастырский подвигъ на Амуръ (въ 1862-мъ году переселился въ г. Благовъщенскъ). 1867 й годъ, годъ кончины митрополита Филарета, ознаменовался для апостола алеутовъ, колошей и якутовъ назначеніемъ его митрополитомъ московскимъ. Пробывъ двѣнадцать лѣтъ въ этомъ санѣ, престарѣлый іерархъ скопчался 31 го марта 1879 года, оставивъ по себѣ неизгладимую вѣками память въ лѣтописяхъ Православной Церкви и всюду, гдъ пришлось ему трудиться на благо послъдней.

народамъ родственны приблизительно одни и тѣ-же древнія сказанія о міросозиданіи. "Да скажи ми: що дрьжитъ землю?" задается вопросъ въ этой рукописи. "Вода висока!"—слѣдуетъ за нимъ отвѣтъ. "Да що дрьжитъ воду?"—"Камень плосень вельми!"—"Да що дрьжитъ камевь?"—"Каменъ дрьжитъ 4 китове златы!"—"Да що дрьжитъ китове златы?"—"Рѣка огнънная!"--"Да що дрьжитъ того огня?"– "Други огнь, еже есть по́жечь, того огня 2 части!"—"Да що дрьжитъ того огня?"—"Дубь желѣзны, еже есть прьвопосаждень, отвъсего же кореніе на силе божіей стоить!" И дубъ, и огненная рѣка, и камень, все это является древнѣйшимъ олицетвореніемъ громоносныхъ тучъ небесныхъ.

Сохранившіеся памятники отреченной народной письменности отводять не мало мъста особо важному въ глазахъ пытливаго русскаго народа вопросу о томъ: на чемъ держится Мать-Сыра-Земля. Въ "Бесъдъ трехъ святителей" говорится, напримъръ, что земля плыветъ на волнахъ необъятно-великаго моря и основана на трехъ большихъ да на тридцати малыхъ китахъ. Малые киты прикрываютъ "тридцать оконецъ морскихъ". Вокругъ всего моря великаго - "желъзное столпіе" поставлено. "Емлють ть киты десятую часть райскаго благоуханія, и отъ того сыти бывають"... По иному. занесенному въ "Соловецкій сборникъ", разносказу этой "Бесъды": "въ огненномъ моръ живетъ великорыбіе – огнеродный китъ-змбй Елеафамъ. на коемъ земля основана. Изъ устъ его исходять громы пламеннаго огня, яко стрёлено дёло: изъ ноздрей его исходить духъ. яко вътръ бурный, воздымающий огнь геенскій"... Когда "восколеблется кить змвй", тогда и настанетъ свътопреставление... Всемірный потопъ, по старинному сказанію о Меводів Патарскомъ 4), произошель оть того, что повельль Господь отойти тридцати малымъ китамъ отъ своихъ мъстъ, и-,пойде вода вь си оконцы на землю иже оступиша киты"... Отреченная письменность является, по мнѣнію Аеанасьева, Буслаева 5) и другихъ

5) Оедоръ Ивановичъ Б у с л а е в ъ—академикъ, много поработавшій по изслѣдованію древнерусскаго и византійскаго искусствъ, а также древнерусской ппсьменности, родился 13-го апрѣля 1818 года въ гор. Керенскѣ, Пензенской гу-

<sup>4)</sup> Меводій II атарскій – епископъ-священномученикъ, пострадавшій за въру Христову въ IV-мъ въкъ до Р.Х. (въ 312 г.) – одинъ изъ борцовъ христіанства противъ ересей и языческихъ философовъ III-го въка, оставившій пѣлый рядъ сочиненій. Изъ нихъ найболѣе извъстны: "О свободѣ воли, противъ валентиніанъ", "О жизни и дъятельности разумной", "О воскресеніи", "Пиръ десяти дъвъ", "Противъ Порфирія", "О сотворенномъ". Въ 1877-мъ году вышла въ Петербургѣ книга Ягна, въ цереводъ проф. Е. И. Ловягина - "Св. Меводій, епископъ и мученикъ, полное собраніе его сочиненій".

знатоковъ ея, прямымъ отраженіемъ простонародныхъ изустныхъ сказаній, а отнюдь не этимъ послъднимъ дала пищу книга. Родственная связь изустныхъ сказаній у всъхъ, даже и поставленныхъ въ самыя разнородныя условія исторической жизни народовъ, свидътельствуетъ о томъ-же, о чемъ говорятъ и научныя изслъдованія: объ одномъ мъстъ ихъ первобытной жизни. Такъ, напримъръ, преданіе о китахъ, поддерживающихъ землю, существуетъ даже у японцевъ: "Опять ворочается китъ подъ нашей землею!"--говорятъ они, когда---въ недобрый часъ---случается землетрясеніе.

По всёмъ уголкамъ свётлорусскаго простора ходить, опираясь на слабъющую память вымирающихъ пъвцовъ-сказателей, духовный стихъ, именующийся то "Списками Ерусалимскими", то "Свиткомъ ("Листомъ") Ерусалимскимъ", то "Спискомъ ерусалимскаго знаменія", то "Сказаніемъ ("Притчею") о Свиткъ". Вымрутъ сказатели, перелетающие-что птицы Божіи-изъ конца въ конецъ Земли Русской, но будуть живы ихъ сказанія, сбереженныя оть напрасной смерти въ сокровищницахъ собирателей словеснаго богатства на-роднаго. "Свитокъ Ерусалимскій", во всѣхъ своихъ разносказахъ-разнопъвахъ, приходится сродни "Голубиной Книгъ". Онъ "упалъ во святомъ градъ Ирасулимовъ, въ третимъ году воскресенію Христову. изъ седьмова неба"-въ камнь: "камень ни огнянъ, ни стюденъ, ширины объ аршинъ, тяготы яму несповъдать никому"... Къ этому камню съъхались,--гласить сказаніе, цари, патріархи, игумны, священники и всъ другіе христіане православные. Служились-пълись надъ невъдомымъ камнемъ молебны три дня и три ночи. И распался камень на двъ половины, и выпалъ изъ камня свитокъ, почитаемый во многихъ мъстахъ за "послание Господа Бога нашего Іисуса Христа". Въ этомъ посланіи гръшники и праведники предупреждаются о томъ, что "время Божіе

Digitized by Google

бернія. Окончивъ курсъ московскаго университета (по словесному факультету), онъ былъ назначенъ преподавателемъ русскаго языка въ одну изъ московскихъ гимпазій (въ 1838 г.). Въ "Москвитянинѣ" за 1842-й годъ появились первыя печатныя строки его, въ 1844-мъ вышла книга "О преподаваніи русскаго языка". Съ января 1847-го года О. И. Буслаевъ началъ чтеніе университетскихъ лекцій по русскому языку и словесности. Цълый рядъ дальнѣйшихъ печатныхъ трудовъ упрочилъ за нимъ славу знаменитаго русскаго ученаго. Въ 1861-мъ году онъ получилъ степень доктора русской словесности и былъ назначенъ ординарнымъ профессоромъ. Наиболѣе извѣстны и цѣнны изъ трудовъ его: "Опытъ исторической грамматики русскаго языка", "Историческіе очерки русской народной словесности", "Псторическая христоматія" и "Народная поэзія". Въ "Вѣстникѣ Европы" были напечатаны его интересныя "Воспоминанія". Скончался Ф. И.—чъ 31-го іюля 1897-го года.

приближается, слово Божіе скончивается". Въ цѣломъ рядѣ воззваній къ "чадамъ Божіимъ" указуются наказанія за людское нечестіе. Самою тяжкой карою является безплодіе земней кормилицы живущаго, трудящагося и умирающаго на ли, русскаго пахаря.

> "Чады вы Мои! Да не послушаетя Моей заповѣди Господней И наказанія Моего, — Сотворю вамъ небу мѣднаю, Землю желѣзнаю. Отъ неба мѣднаго росы не воздамъ, Отъ земли желѣзной плода не дарую, Поморю васъ гладомъ на землѣ, Кладецы у васъ пріусохнуть, Истошницы пріускудѣють. Ня будеть на землѣ травы, Ни ва древѣ скоры, Булеть земля яко влова..."

Вдовство-сиротство земли тяжелъй всего для ея дътей, позднихъ потомковъ богатыря-крестьянина. Да и какъ-же не быть этой тяготъ, если въ томъ-же, записанномъ П. И. Якушкинымъ<sup>6</sup>), спискъ "Свитка Ерусалимскаго" прямо говорится, что отъ нея создано тъло человъческое ("очи отъ солнца, разумъ отъ Святаго Духа), и что у всъхъ чадъ Божіихъ:

> "Первая мать—Пресвятая Богородица, Вторая мать—Сыра-Земля..."

Мать-Сыра-Земля представлялась воображенію обожествлявшаго природу славянина-язычника живымъ человѣкоподоб-

6) Павелъ Ивановичъ Я к у ш к и н ъ — извъстный народовъдъ и собиратель памятниковъ изустнаго творчества народной Руси, уроженецъ Орловской губерніи (род. въ 1820 г.), сынъ отставного офицера и матери крестьянки. Образованіе онъ получилъ въ орловской гимназіи и московскомъ университетѣ (по математическому факультету). Съ послъднято курса онъ "ушелъ въ народъ" — пъшкомъ, съ котомкой, за плечами, подъ видомъ мелкаго торгаша-офени, для изучеченія быта съвернаго Поволжья. Съ этихъ поръ вся дальнъйшая, богатая только одними лишеніями, жизнь этого отдавшагося до самозабвенія своему призванію человъка посвящена народу-пъвцу, народу сказателю. Смерть застигая вдохновеннаго народолюбца въ Самаръ, на больничной койкъ, восьмого января 1872 г. Народныя пъсни, собранныя Икушкинымъ, печатались въ "Лѣтописяхъ. Отдъльныя изданія ихъ появились въ 1860 мъ ("Русск. пѣсни, собран. П. И. Якушкинымъ") и 1865 мъ ("Народныя пѣсни изъ собранія П. Якушкина") годахъ. Имъ былъ напечатать цѣлый рядъ любопытныхъ "Путевыхъ писемъ" и разсказовъ ("Великъ Богъ земли русской", "Прежніе рекруть", "Небываљашна" и др.). Собранов сочиенов въ началъ 70-хъ годовъ В. П. Михневичемъ.

нымъ существомъ. Травы, цвъты, кустарники и деревья, поднимавшіяся на ея могучемъ тълъ, казались ему пышными волосами; каменныя скалы принималь онь за кости; цвикіе корни деревьевъ замѣняли жилы; кровью земли была сочившаяся изъ ея нъдръ вода. "Земля сотворена, яко человъкъ", повторяется объ этомъ, въ нъсколько измъненномъ видъ, въ одномъ изъ позднъйшихъ дътописныхъ памятниковъ: "каменіе яко тъло имать, вмъсто костей кореніе имать, вмъсто жиль древеса и травы, вмъсто власовъ быліе, вмъсто крови – воды"... Рождавшая всъ плоды земные богиня плодородія испытывала, по народному слову, не одно счастливое чувство материнства. Мучимая жаждою-она пила струившуюся съ разверзавшихся надъ ся лономъ небесъ дождевую воду, содоогалась отъ испуга при землетрясенияхъ, чуткимъ сномъ засыпала при наступлении зимней стужи, прикрываясь отъ нея лебяжыниъ покровомъ снъговъ; вмъстъ съ приходомъ весны, съ первымъ пригръвомъ зачуявшаго весну солнышка, пробуждалась она-могучая-къ новой плодотворящей жизни, на радость всему живому міру, воскресающему отъ своихъ зимнихъ страховъ при первомъ весеннемъ вздохъ земли. Ходитъ селами-деревнями и въ наши дни цвътистая-красная молва о томъ, что и теперь есть чуткіе къвъщимъ голосамъ природы, достойные ея откровеній люди, слышащіе эти чудодъйные взтохи, съ каждымъ изъ которыхъ врывается въ жаждущую тепла и свъта жизнь вселенной могучая волна творчества.

Противъ благоговъйнаго почитанія Матери-Сырой-Земли, сохранившагося и до нашихъ дней въ видъ яркаго пережитка древнеязыческаго ея обожествленія, возставали еще въ XV-XVI столѣтіяхъ строгіе поборники буквы завѣтовъ Православія, громя въ церковныхъ ствнахъ народное суевъріе. Но ни грозныя обличенія, ни время- со всей его безпощадностьюне искоренили этого преданія далекихъ дней, затонувшихъ во мракъ въковъ, отошедшихъ въ бездонныя глубины прошлаго-стародавняго. Кто не почитаетъ земли-кормилицы, тому она, по словамъ народа-пахаря, не дастъ хлъба-не то что досыта, а и впроголодь. Кто сыновнимъ поклономъ очестливымъ не поклонится Матери-Сырой-Землъ, выходя впервые по веснъ въ зачернъвшееся проталинами поле, --- на гробъ того она наляжеть не пухомъ легкимъ, а тяжелымъ камнемъ. Кто не захватить съ собою въ чужедальній путь горсть родной земли,-тому никогда больше не увидъть родины. Больные, мучимые "лихоманками" - лихими сестрами, выходятъ въ поле чистое, бьютъ поклоны на всъ четыре стороны свъта бълаго, причитаючи: "Прости, сторона, Мать-Сыра-Земля!" Болящіе

"порчею" падають наземь на перекресткахъ дорогъ, прося Мать-Сыру-Землю снять напушенную лихимъ человъкомъ больсть. Чёмъ ушибся, тёмъ и лечись!"-говорить народная Русь. И вотъ-совътуютъ знающіе люди старые выносить тъхъ. кто ушибся-разбился, на то самое мъсто, гдъ приключилась такая бъла, и молить землю о прошении. "Нивка, нивка! Отдай мою силку! Я тебя жала, силу наземь роняла!"-выкликають во многихъ мъстахъ поволжской Руси жницы-бабы, катаясь по земль, вполнь увъренныя, что, припавъ къ ней, вернуть все пролитое трудовымъ потомъ засилье. Земля и сама по себъ почитается въ народъ цълебнымъ средствомъ: ею, смоченною въ слюнъ. — знахари заживляють раны, останавливають кровь, а также прикладывають ее къ больной головъ. "Какъ здорова земля, – говорится при этомъ, – такъ бы и моя голова была здорова!" и т. д. "Мать-Сыра-Земля! Уйми ты всяку гадину нечистую отъ приворота и лихова дъла!"произносится кое-гдъ еще и теперь при первомъ выгонъ скота на весенній подножный кормъ. Встарину при этомъ выливалась наземь кубышка масла — какъ-бы для умилостивленія земли этой жертвою. "Мать Сыра-Земля! Утоли ты всѣ вътры полуденные со напастью, уйми пески сыпучіе со мятелью!"-продолжался послё этого памятуемый мёстами и теперь благоговъйный причетъ-заговоръ

Было время на Руси, когда при тяжбахъ о черезполосныхъ владѣніяхъ—вмѣсто нынѣшней присяги—въ обычаѣ было ходить по межѣ съ кускомъ вырѣзаннаго на спорномъ полѣ дерна на головѣ. Это было равносильно лучшему доказательству законныхъ правъ тяжущагося. Еще въ древнеславянскомъ переводѣ "Слова Григорія Богослова"<sup>7</sup>) — переводѣ, сдѣланномъ въ ХІ-мъ столѣтіи—встрѣчается такая самовольная вставка переводчика: "Овъ же дърьнъ въскроущь на главѣ покладая присягу творить"... Въ писцовыхъ книгахъ Сольвычегодскаго монастыря значится: "И въ томъ имъ данъ судъ, и съ суда учинена вѣра, и отвѣтчикъ Окиноенко далъ истцу Олешкѣ на душу. И Олешка, положа земли себѣ на

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Св. Григорій Богословъ, одинъ изъ отцовъ Церкви, родился въ 328-мъ году въ Каппадокіи, близъ Назіанза. Въ молодости своей онъ обучался свътскимъ наукамъ въ Кесаріи Каппадокійской, Кесаріи Палестинской, Александріи и Абинахъ, гдѣ жилъ вмѣстѣ со св. Василіемъ Великимъ. По возвращеніи на родину, онъ принялъ святое крещеніе и удалился въ пустыню. Въ 379-мъ году былъ онъ вызванъ, будучи уже пресвитеромъ, въ Константинополь для укрѣпленія гонимаго аріанами Православія. Императоръ беодосій назначилъ его епископомъ столицы. Святитель скончался въ 390-мъ году на своей родинѣ. Сочиненія его состоятъ изъ 243 писемъ, 507 пѣснопѣній и 45 рѣчей. Всѣ они переведены на русскій языкъ.

голову, отвелъ той пожнѣ межу<sup>4</sup>... Много можно было-бы найти подобныхъ свидътельствъ о земляной присягъ и въ другихъ историческихъ памятникахъ древней Руси. Въ XVI-мъ въкъ эта присяга была замънена хожденіемъ по спорной межъ съ иконою Богоматери на головъ.

Клятва надъ землею сохранилась въ народъ и до сихъ поръ по захолустнымъ деревнямъ, лежащимъ всторонѣ отъ городовъ. "Пусть прикроетъ меня Мать-Сыра-Земля навъки!"-произносить клянущися, правой рукою осъняясь крестнымъ знаменіемъ, а въ лъвой держа комъ земли. Братающіеся на жизнь и на смерть, давая обоюдныя клятвы въ неразрывной дружбъ. иногда не только мѣняются крестами-тѣльниками, а и вручають другь другу по горсти земли. Эта послёдняя хранится ими потомъ зашитою въ ладонку и носится на шев. – чему придается особое таинственное значение. Старые, истово придерживающіеся дёдовскихъ завётовъ, люди увёряютъ, что, если собирать на семи утреннихъ зорькахъ по горсти земли съ семи могиль завъдомо добрыхъ покойниковъ, --- то эта земля будетъ спасать собравшаго ее отъ всякихъ бълъ-напастей. Другіе знающіе всю подноготную старики дають совѣть беречь съ этой цёлью на божницё, за образомъ Всёхъ Скорбящихъ Радости, щепоть земли, взятую изъ-подъ сохи на первой весенней бороздъ. Въ стародавние годы находились и такие въдунызнахари, что умъли гадать по горсти земли, взятой изъ-подъ лъвой ноги желающаго узнать свою судьбу. "Вынуть слъдъ" у человъка считается повсемъстно еще и теперь самымъ недобрымъ умысломъ. Нашептать, умъючи, надъ этимъ вынутымъ слёдомъ – значить, по старинному повёрью, связать волю того, чей слъдъ, и по рукамъ, и по ногамъ. Суевърная деревня боится этого пуще огня. "Матушка-кормилица, сыраземля родимая!"-отчитывается она отъ такой напасти: "Укрой меня, раба Божія (имя рекъ), отъ призора лютаго, отъ всякаго лиха нечаяннаго. Защити меня отъ глаза недобраго, отъ языка злобнаго, отъ навъта бъсовскаго. Слово мое кръпко, какъ желѣзо. Семью печатями оно къ тебъ, кормилица Мать-Сыра-Земля, припечатано-на многіе дни, на долгіе годы, на всее-ли на жизнь въковъчную!.."

Какъ и въ съдыя, затерявшіяся въ позабытомъ быломъ, времена, готова припасть къ могучей земной груди народная Русь съ голосистымъ причетомъ въ-родъ древняго:

> "Гой, земля еси сырая, Земля матерая, Матерь намъ еси родная! Всъхъ еси насъ породила,

> > Digitized by Google

- 16 -

Воспоила, воскормила И угодьемъ надълила; Ради насъ, своихъ дътей, Зелій еси народила И злакъ всякой напоила"...

Мать-Сыра-Земля ростить-питаеть хлёбъ насущный на благо народное; унимаеть она "вътры полунощные со тучами", удерживаеть "морозы со мятелями", "поглощаеть нечистыя силы въ бездны кипучія". До скончанія въковъ останется она все тою-же матерью для живущаго на ней и ею народа, своимъ внукамъ - правнукамъ заповъдывающаго одну великую нерушимую заповъдь: о неизмънномъ и неуклонномъ сыновнемъ почитаніи ея.

И кръпко держится народная Русь этой священной для нея заповъди, глубоко запавшей въ ея стихійное сердце, открытое всему доброму и свътлому—несмотря на свою кажущуюся темноту. Свътитъ въ его потёмкахъ Тихій Свътъ беззавътной любви и "неумытной" правды, которыхъ не укупить ни за какія сокровища.

Чёмъ ближе къ землё-кормилицё, чёмъ тёснёе жмется къ ея груди сынъ деревни и полей, —тёмъ ярче расцвётаютъ въ его жизни эти неоцёнимые цвёты сердца. Благословеніе Божіе осёняетъ незримыми крылами трудовой подвигъ земледёльца — по преданію, идущему изъ далёкой дали вёковъ къ рубежу нашихъ дней. И не отходитъ это благословеніе, —гласитъ родная старина стародавняя, — отъ вёрныхъ завётамъ праведнаго труда ни на шагъ во всей ихъ жизни.

О какомъ бы сказаніи ни вспомнить, какое бы слово крылатое о кормилицё народа-пахаря ни услышать, на какой бы связанный съ Матерью-Сырой-Землею обычай сёдой старины ни натолкнуться, —всё они могуть служить подтвержденіемъ выраженному народомъ-сказателемъ въ яркихъ своей образностью словахъ записанн аго П. В. Кирёевскимъ<sup>8</sup>) стариннаго стиха духовнаго:

А. А. Корнифскій.

<sup>8)</sup> Петръ Васильевичъ Киръевскій, извъстный собиратель русскихъ простонародныхъ иъсенъ и духовныхъ стиховъ, родился 11-го февраля 1808 года въ Москвъ, происходилъ изъ старинной тульской дворянской семьи и приходится роднымъ братомъ Ивану Вас. Киръевскому, одному изъ основателей славянофильства. Образованіе онъ получилъ домашнее, а затъмъ слушалъ частныя лекціи профессоровъ московскаго университета. Съ первымъ печатнымъ словомъ И. В-чъ появился на страницахъ погодинскаго "Москвитянина", въ 1845-мъ году. Писалъ онъ очень немного, но заслуги его передъ рус-

"Человѣкъ на земли живеть— Какъ трава растетъ; Да и умъ человѣчь— Ави цвѣтъ цвѣтетъ"...

Какъ травъ-муравъ не вырости безъ горсти земли, какъ не красоваться цвътку на камнъ-такъ и русскому народу не крестьянствовать на бъломъ свътъ безъ родимой земли-корми лицы. Какъ безъ пахаря-хозяина и добрая земля горькая сирота, —такъ и онъ безъ земли-что безъ живой души въ своемъ богатырскомъ тълъ.

скою научной литературою громадны. Съ 1830-го года онъ подготовлялъ печатаніе своего собранія пъсенъ, но этому замъчательному труду суждено было появиться лишь только послъ смерти своего неутомимаго собирателя, умершаго 25-го октября 1856-го года.

Digitized by Google



П.

## Хлѣбъ насущный.

"Хлѣбъ—даръ Божій", – говоритъ русскій народъ и относится съ вполнѣ понятнымъ благоговѣніемъ къ этому спасающему его отъ голодной смерти дару, составляющему почти единственное его богатство. Немалымъ грѣхомъ считается въ народной Руси уронить на полъ и не поднять хотя-бы одну крошку хлѣба; еще большій – растоптать эту крошку ногами. Благоговѣйное чувство удваивается въ этомъ случаѣ и сознаніемъ того тяжкаго, страднаго труда, какимъ добываетъ народъ-пахарь каждую малую крошку, а также и воспоминаніями о тѣхъ тревогахъ-заботахъ, съ которыми неразлучно ожиданіе урожая.

Въковъчна дума крестьянина о хлъбъ. Думами объ урожаъ окружены всё наши сельскіе праздники. Въ большинствъ простонародныхъ примътъ, повърій. обычаевъ и сказаній слышится явственный отголосокъ этихъ чуткихъ заповъдныхъ думъ, пускающихъ ростки еще до засъва зерна, колосящихся вмъсть съ первыми выбъгающими на свъть Божій изъ сердца Матери-Сырой-Земли всходами, зацвътающихъ-при взглядъ на первый выметнувшійся колосъ. Нътъ конца этимъ думкамъ-думушкамъ: что ни день-ростутъ онъ, гонять сонъ оть усталыхъ очей пахаря, приводятъ къ его жесткому изголовью тревогу за тревогою. Этими думами засвяна вся жизнь мужика-деревеньщины-что твое поле чистое. Зоветъ народная пвсня вернуться на бълый свъть весну, -- молитъ-заклинаетъ ее, чтобы пришла она-красная-,со свътлою радостью, съ великою милостью: съ колосомъ тяжелымъ, съ корнемъ глубокимъ, съ хлѣбами обильными". Идетъ пахарь, а дума-впе-

- 19 -

реди него, дорогу хлъборобу торитъ; за одной думкою другія перебъгаютъ тореный путь, самодъльными лаптями проложенный, трудовымъ потомъ политый. Глянетъ пахарь на ясное небо. — въ тотъ-же мигъ закопошится у него на-сердцъ думушка: пошлеть-ли Господь дождичка во-время. Дождь- дождю рознь: одинъ хлъбъ роститъ, а другой хлъбогноемъ прозывается. Кропить дождемъ небо. поитъ – тороватое – жаждущую землю-кормилицу, а у мужика-опять думка; пригръетъ-ли его полосыныку красное солнышко въ пору-благовременье. Набъгуть облака, сгустятся зачернёють тучи, повиснуть наль хлъбородной нивою. - смотритъ честной деревенский людъ, смотрить---крестится, Бога молить: чтобы не разразились тучи градомъ, не выбило-бы хлъбушка богоданнаго на корню. На землѣ пахарь живетъ, землею кормится, съ ея дыханіемъ каждый вздохъ его сливается. Сколько безысходнаго горя горькаго слышится, напримъръ, въ словахъ такой относимой нъкоторыми собирателями къ разряду "плясовыхъ"-пъсни бобыля-бездомника, оторваннаго мачехой-жизнью отъ земли:

> "Полоса-ль моя, полосынька, Полоса-ль моя не пахана, Не пахана, не скорожена. Заросла-ль моя полосынька Частымъ ельничкомъ, Ельничкомъ, березничкомъ, Молодымъ горькимъ осинничкомъ."

Думаетъ-гадаетъ о хлъ́бъ́-урожав народная Русь и весной теплою, и знойнымъ лѣтомъ, и осенью ненастною; нѣтъ ей, кормящейся трудами рукъ своихъ, покою отъ думы и въ зимнюю пору студеную, — когда дремлетъ зябкое зерно въ закованной морозомъ землѣ, принакрытой парчой снѣговъ серебротканною. На-роду написано мужику — и умереть съ этоюже недремлющей думою въ сердцѣ.

Въ стародавніе годы, не озаренные свътомъ въры Христовой, хлъбъ являлся для русскаго народа, да и вообще для всъхъ славянъ-земледъльцевъ, даромъ обожествлявшихся Земли и Неба Эта могущественная чета воздагала на себя заботу о зарожденіи хлъба насущнаго для народа-землепашца, изъ-года-въ-годъ обновляясь въ своемъ плодоносящемъ сліяніи другъ съ другомъ. Обнимая Землю со всъхъ сторонъ, Небо орошаетъ ее животворнымъ дождемъ, пригръваетъ ее лучами солнечными: и отвъчаетъ Мать Сыра-Земля на эти ласки всякими плодами земными. Что ни новая весна то и новое проявление безсмертной любви боговъ-праотцевъ представало пытливому взору пращуровъ народа-пахаря.

Позднъйшія времена славянскаго язычества перенесли понятіе о небъ (Сварогъ) на Святовида (Свътовита), отождествденнаго съ первымъ, но принявшаго въ суевърномъ народномъ представлении болъе опредъленный обликъ. По свидътельству льтописца, въ древней Арконъ<sup>9</sup>) существовалъ главный храмъ этого бога. куда стекались на поклонение паломники изо всёхъ земель славянскихъ. Заёсь стоялъ идолъ Святовида; и быль этоть идоль выше роста человическаго, было у него четыре бородатыхъ головы, обращенныхъ въ четыре стороны свъта бълаго. Въ правой рукъ у него нахо пился турій рогъ съ виномъ. О-бокъ лежало освященное сълдо Святовидово, у пояса висблъ его мечъ-кладенецъ. При храмѣ содержался посвященный богу боговъ славянскихъ бълый конь. Къ Святовиду обращались жрецы съ молитвами о плодородіи; по его турьему рогу было въ обычать гадать объ урожав. Налитое въ рогъ вино являлось олицетвореніемъ плодотворнаго дождя. Сохранились на Руси преданія и о другихъ олицетворителяхъ земного плодородія – о Даждьбогъ милостивомъ да ласковомъ, о Перунъ-объединявшемъ въ себъ милость съ грозной силою, бога-плодоносителя-съ богомъ-громовникомъ. Позднѣе передалъ пахарь-язычникъ первое свойство повелителя громсвъ небесныхъ Свътлояру (онъ же - Ярило и Яръ-Хмѣль).

Озарились тонувшія во тьмѣ дебри языческой Руси лучезарной зарею христіанства; шли годы, изъ годовъ слагались вѣка. И вотъ — потускнѣли облики древнихъ боговъ; перенесло живучее народное суевѣріе пріурочивавшіяся имъ свойства на святыхъ угодниковъ Божіихъ. Зазвучали въ крылатомъ народномъ словѣ нѣкогда чуждыя русскому сердцу, но съ теченіемъ времени сроднившіяся съ нимъ, какъ-бы приросшія къ нему, имена новыхъ, болѣе надежныхъ, заступниковъ народа-земледѣльца, отовсюду охваченнаго грозными объятіями природы: Илья-пророкъ, Никола-милостивый, Петръ и Павелъ, Власій и другія. Исчезла съ теченіемъ времени, изгладилась въ народѣ даже самая память о древнеязыческихъ, вызванныхъ изъ окружающей природы. богахъ.

Не самъ русскій народъ дошелъ до искусства пахать-засввать землю: научили его этому, – если върить его старымъ

Digitized by Google

<sup>9)</sup> А р к о н а – древнеславянскій городъ жрецовъ на островѣ Рюгенѣ на Балтійскомъ морѣ. По свидѣтельству исторіи, датскій король Вальдемаръ I взялъ крѣпость Аркону 15-го іюня 1168 года, сжегъ храмъ Святовида вмѣстѣ съ его идоломъ и увезъ всѣ сокровища этой языческой святыни въ Данію.

сказаніямъ, — небесные покровители. "Ей, въ полѣ, полѣ, въ чистейкомъ полѣ," — поется, напримѣръ, въ одной подслушанной изслѣдователями - собирателями словесной старины малороссійской пѣснѣ: "Тамъ-же ми й оре золотый плужокъ, а за тимъ илужкомъ ходитъ самъ Господь; ему погоняетъ та святый Петро; Матенка Божя сѣмена носитъ, насѣнечько носитъ, пана Бога проситъ: — Зароди, Божейку, яру пшеничейку, яру пшеничейку и ярейке житце! Буде тамъ стебевце саме тростове; будутъ колосойки, якъ былинойки: будутъ копойки, якъ звѣздойки; будутъ стогойки, якъ горойки; сберутся возойки, якъ чорны хмаройки!.."

£.,

Десятки, сотни сказаній ходять по Святой Руси, ходять, клюками о сырую грудь земли опираются, походя—о божественныхъ пахаряхъ рёчь ведуть, цвётами воображенія пріукрашенную. Падаютъ эти яркіе, не блекнущіе отъ дыханія времени цвёты, осыпаются лепестки ихъ на тучную ниву народную, – русскому сердцу о стародавней старинъ живую въсть подаютъ.

Отвела старина матушка "Домовыму" избы дворы крестьянскія; схоронила она отъ смерти неминучей во темнымълъсу во дремучемъ "Лъсовика", лъсного хозяина; пустила, съдая, по лугамъ зеленымъ гулять "Лугового"; живетъ, по суевърному воображенію народа, до сихъ поръ въ каждой ръкв-"Водяной", со всвмъ подвластнымъ ему русальимъ народомъ Что ни шагъ ступитъ мужикъ-простота, --то на въщаго духа натолкнется. Живъ для него и въ каждомъ полъ древній "Полевикъ" ("Полевой"); величаютъ послъдняго во многихъ мъстахъ, кромъ того, и "житнымъ дъдомъ". Идеть пахарь полемъ, на зеленые всходы не налюбуется... "Уроди, Боже, всякаго жита по полному закрому на весь крещоный міръ!"-молитвенно шепчеть онъ; а самъ озирается: не видать-ли гдъ у межи полевого "хозяина". Представление объ этомъ порожденіи "нежити" родственно не только у всёхъ славянскихъ, но и у многихъ другихъ сосъднихъ, народовъ. Полевикъ – житный дёдъ, по народному повёрью, живетъ въ полё только весной да льтомъ во время всхода, роста и созръванія хлъбовъ. Съ началомъ жнитва наступаетъ и для него нелегкое время: приходится старому бъгать отъ остраго серпа да прятаться въ недожатыхъ колосистыхъ волнахъ. Въ послёднемъ дожатомъ снопѣ-послѣдній и пріють его. Потому-то на этоть снопь и смотрять придерживающиеся старыхъ розсказней люди съ особымъ почетомъ: или наряжаютъ его да съ пъснями несутъ въ деревню, или – благословясь – переносятъ въ житницу, гдъ хранять до новаго съва, чтобы, засъявъ вы-

- 22 -

Digitized by Google

трясенныя изъ него зерна, умилостивить покровителя полей, давъ ему возможность возродиться въ новыхъ всходахъ. Не умилостивишь, не постараешься задобрить Полевика, —не мало онъ можетъ "напроказить" въ полв: и всякую истребляющую хлъбъ гадину напустить, и—на лучший конецъ—весь хлъбъ перепутаетъ. Задобренный-же, онъ, —говорятъ упрямые хранители отжившихъ свое время повърий, — станетъ-де всячески оберегать ниву зоркимъ хозяйскимъ глазомъ.

Суевърна душа народа-пахаря; но, и при всемъ завъдомомъ суевьрии, онъ-добрый сынъ матери-Перкви. Во всякомъ важномъ случат жизни привыкъ обращаться онъ съ горячей, изъ глубины сердца идущею, молитвой къ Богу. А что-же для него можеть быть важные всего, связаннаго съ думой заботою о хлъбъ. И приступаетъ онъ къ каждому своему новому труду въ полъ не иначе, какъ съ благословения Божия. Приходить чудодъйница-весна, пробуждается къ новому плодородію Мать-Сыра-Земля... И воть, тянутся отрухрамовъ Божіихъ въ поля по всей Руси великой молебные ходы крестные. "Поднимаются иконы" народомъ и въ засуху-бездождіе, и въ ненастье хлебогнойное. Служатся благодарственные молебны и по окончании полевыхъ работъ, приносится въ церковь для освященія всякая "новина". Дума народа о хлъбъ-этомъ чудесномъ даръ Божіемъ-съ наибольшей яркостью выразилась въ его окрыленномъ образностью, красномъ своей мъткостью словѣ, неисчерпаемыя богатства котораго сохранились въ сказаніяхъ, пословицахъ, поговоркахъ и всякихъ присловьяхъ, записанныхъ пытливыми собирателями неоцѣнимаго словеснаго богатства народнаго.

Хлѣбъ въ деревенскомъ обиходѣ— "всему голова". Впрочемъ, – по словамъ тысячелѣтней простонародной мудрости, онъ вездѣ хорошъ: и у насъ, и за моремъ. Хлѣбъ предметъ первой необходимости для каждаго человѣка. Это понятіе выразилось въ цѣломъ рядѣ такихъ поговорокъ, какъ: "Только ангелы съ неба не просятъ хлѣба!", "Хлѣбъ батюшка, водица – матушка!", "Богъ на стѣнѣ, хлѣбъ на столѣ!", "Дай Богъ покой да хлѣбъ святой!" и т. д. Любовно величаетъ русская народная пѣсня хлѣбъ насущный, припѣваючи:

> "Растворю я квашонку на донышкъ, Я покрою квашонку чернымъ соболемъ, Опояшу квашонку яснымъ золотомъ; Я поставлю квашонку на столбичкъ. Ты взойди, моя квашонка, съ краями ровна, Съ краями ровна и полнымъ-полна!"

> > **—** 23 **—**

Въ одной свадебной пъснъ еще болъе ласковыми словами ублажается коровай хлъба: "Свъти, свъти, мъсяцъ, нашему короваю! Проглянь, проглянь, солнце, нашему короваю! Вы, добрые люди, посмотрите, вы нашего коровая отвъдайте, вы, князь съ княгиней, покушайте!" Другая—такъ и зовется к ор о в а й н о ю: "Коровай катается, коровай валяется, коровай на допату сълъ, коровай на ножки всталъ, коровай гряды досталъ. Ужъ нашъ-то коровай для всей семьи годенъ, для всей семьи—чужой родни: чужому батюшкъ заъсть, чужой матушкъ закушать, молодой княгинъ нашей утричкомъ прикушать; молодому-то князю нашему сыто-насыто наъсться!".

Красно́ говоритъ охочая до крылатаго словца деревня о хлѣбѣ батюшкѣ, послушать любо. "Хлѣбъ за брюхомъ не ходитъ!"—молвитъ народъ, всю жизнь ходящій за хлѣбомъ и около хлѣба. "Ищи—какъ хлѣба ищутъ",—прибавляетъ онъ къ этому слову мѣткое присловье, указывая на трудность добыванія хлѣба. "Какъ хочешь зови—только хлѣбомъ корми!"—вылетаетъ изъ народныхъ устъ окрыленный голосомъ голодной нужды прибаутокъ. "И песъ передъ хлѣбомъ смиряется!", —цѣпляется за него другой, еще болѣе рѣзкій по своей неумытой-неприглаженной правдивости. Но тутъ-же у мужикахлѣбороба готово про-запасъ и третье—веселенькое— словцо. "Что намъ хлѣбъ были бы пироги!", "Гдѣ хозяинъ прошелъ, тамъ и хлѣбъ уродился!"—приговариваетъ онъ.

Народъ не считаетъ деньги за главнаго двигателя жизни. "Не держи денегъ въ узлу, держи хлъбъ въ углу!"- говоритъ его устами житейскій опыть.— "Блъ-бы богачъ деньги, кабы убогій хлѣбомъ не кормилъ!"---дополняетъ онъ высказанную мысль: "И бъду можно съ хлъбомъ съъсть!", "Не дорогъ виноградъ терскій, дорогь хлѣбъ деревенскій: немного укусишь, а полонъ ротъ нажуешь!", "Безъ хлъба-смерть!", "Хлъба ни куска, такъ и въ теремѣ тоска; а хлѣба край, такъ и подъ елью рай!", "Палата бѣла, а безъ хлѣба- бѣда!", Хлъбъ на столь, и столь – престоль; а хлёба ни куска, и столь – доска!", "Безъ хлъба-не крестьянинъ!". Неприхотливъ русский пахарь: "Какъ хлъбъ да квасъ, такъ и все у насъ!".--похваляется онъ: "Хлъбъ да вода-мужицкая вда!", "Хлъбъ (ржаной) – калачу (пшеничному) двдушка!", "Калачъ прівстся, а хлъбъ-никогда!", "Покуда есть хлъбъ да вода-вполбъды мужику лихая бъда!"...

Любить погуторить честной деревенскій людь; никогда онъ не прочь—острымъ словомъ перекинуться. А и мътко-же бываеть объ иную пору это словцо мужицкое: скажеть—какъ пить дастъ, не въ бровь, а въ самый глазъ, попадеть!.. "Роись человъкъ-и краюшка готова!"-гласить оно. "Безъ краюшки-не прожить и съдой старушкъ!", "Люди за хлъбътакъ и я не слъпъ!", "Каковъ ни есть, а хлъбъ хочетъ ъсть!", "Уродъ-уродъ, а хлъбъ въ ротъ несеть!", "Голодной кумъвсе хлъбъ на умъ!" — словно житомъ ниву засъвають, сорять по-людямъ присловьями одни люди добрые. "Не я хлъбъ вмъ. а хлъбъ-меня ъстъ!" – пригорюниваются другіе. "Мужикъ на счастье засъяль хлъбна, а уродилась лебеда!"-махаютъ рукой третьи. Но навстръчу этому слову идетъ уже и новое, хотя и въ стародавнія времена сложившееся въ народной Руси: Это что за бъда, коли во ржахъ лебеда; а вотъ нътъ хуже бъды – какъ ни ржи, ни лебеды! . "Всъмъ сытымъ быть – чистаго хлъба не напастись: проживемъ-не умремъ, коли и съ лебедой пожуемъ!", "Не всъмъ пирогъ съ начинкой, кому-и хлъбенъ съ мякинкой!" Охотники до зелена-вина государева отъ словецъ о хлъбъ не прочь зачастую перейти и къ присловьямъ о "хлѣбной водицѣ". А чѣмъ не красны хотя-бы такіе прибаутки, напримъръ, какъ: "Нътъ питья лучше воды, коли перегонишь ее на хлѣбѣ!", "Хлѣбомъ мы сыты, хлѣбомъ мы и пьяны!", "Полюби Андревну (соху). такъ и хлъбомъ брюхо набьешь, и хлёбеннымъ пойломъ горе зальешь!"

Среди загадокъ русскаго народа встрѣчается не мало говорящихъ о хлѣбѣ. Вотъ нѣкоторыя изъ нихъ, занесенныя собирателями живой старины въ неисчерпаемую сокровищницу великорусскаго языка: "Лежитъ бугоръ между горъ, пришелъ Егоръ, унесъ бугоръ (хлѣбъ въ печи)!", "Рѣжу рѣжу—крови нѣту!", "Что безъ кореньевъ растетъ, безъ костей встаетъ?", "Рѣжутъ меня, вяжутъ меня, бьютъ нещадно, колесуютъ, пройду огонь и воду, конецъ мой— ножъ да зубы!"—говоритъ о себѣ хлѣбъ, питающій своего неустаннаго вѣковѣчнаго работника.

Въ русскомъ народъ, отъ мала до велика, коренится сознаяне того, что Господь повелълъ отъ земли кормиться. Но, по тому-же народному слову, и земля не всякаго человъка захочеть кормить: "Богъ не родитъ, и земля не дастъ; Богъ не дастъ, и земля не родитъ!"—-говорятъ въ крестьянской Руси. Хотя и сложилось въ ней присловье— "Не земля родитъ, а небо!", но съ гораздо большей увъренностью повторяетъ деревеньщина-посельщина такія, какъ: "Земля-мать, подаетъ кладъ!", "Какова земля, таковъ и хлъбъ!", "Добрая земля полная мошна, худая земля— пустая мошна!", "Чего на землю не падетъ, того земля не подыметъ!" и т. д. Сельско-хозяйственный опытъ подсказалъ крестьянину слова: "Добрая земля наземъ разъ путемъ приметъ, да девять лътъ помнитъ!", "Не та земля дорога, гдъ медвъдь живетъ, а гдъ курица скребетъ!", "На доброй землъ съй яровое раньше, на худой позже!".

Изо всёхъ хлѣбовъ ближе, роднъй изо всёхъ для русскаго пахаря рожь. Зоветь онъ "матушкой", "кормилицею" величаетъ, именуетъ ее своимъ "богоданнымъ богачествомъ". Про ржаной черный хлѣбъ у него и своя пъсенная слава сложена:

»
А эту пѣсню мы хлѣбу ноемъ, слава!
Хлѣбу поемъ, хлѣбу честь воздаемъ, слава!
Старымъ людямъ на утѣшеніе, слава!
Добрымъ молодцамъ на услышаніе, слава!"

"Матушка-рожь кормить всёхъ сплошь, а пшеничка-по выбору!" - говорить мужикъ; говоря, простота, приговариваетъ: "Красно поле рожью!", "Не кланяюсь и богачу, коли свою рожь молочу!", "И годъ хорошъ, коли уродилъ рожь!.." По старинной народной примъть, рожь поспъваетъ изъ закрома въ закромъ въ такомъ порядкъ: двъ недъли зеленится, ивъ нелъли колосится, двъ нелъли отпвътаеть, двъ недъли наливаеть, двъ недъли подсыхаеть да двъ недъли хозяину поклоны бьеть, жать себя просить: "Торопись, - говорить, - а то зерно **уплыветъ!**" Она-же, матушка, ведеть къ мужику и такую ръчь: "Съй меня хоть въ золу, да въ пору!", "Съй хоть въ песокъ, да въ свой часокъ!", "Свять-то, съй, да на небо поглядывай, дождичка у Бога моди!" Если съвъ ржи придется во время полуночнаго (сввернаго) вътра, то-по примътъ-рожь выйдетъ кръпче и крупнъе зерномъ. Тороватый на примъты деревенскій людъ говорить, что, если при посввѣ ржи пойдеть дождикъ мелкій, какъ бисеръ, то это Богъ объ урожав ввсть подаеть; а если польеть ливень, то лучше и не продолжать свва, а скорѣе поворачивать оглобли домой, --не то быть худымъ всходамъ. Сложились и у бъдняковъ-бобылей свои бобыльскія слова про рожь кормилицу. "Хороша рожь уродилась, да другимъ пригодилась!", -- говоритъ ихъ устами народная Русь: "Ходи да любуйся на сосъднину рожь!", "Пойду туда, гдъ про меня рожь молотятъ!", "У кого не засъто, тому и тужить объ урожав горя нъту!"... Привыкшіе къ неурожайнымъ годамъ пахари обмолвились про свое житье бытье сърое такимъ краснымъ словцомъ: "У насъ народъ все богатьеть: земли оть съмянь остается!", "Не съй, не тужи, знай-котомку за спиной держи: Богъ подасть, какъ по-міру нужда погонитъ!" Объ озимой ржи ходить въ народъ старая

Digitized by Google

загадка: "Загану я загадку, закину за грядку: въ годъ пущу, а въ другой выпущу!"

"Ржаница" идетъ, по народному слову, "мужику на сыть", а пщеница—"на верхосытку". Пшеница—"ржи богатая сестрица", она не кормитъ, а прикармливаетъ. "Однимъ пшеничнымъ пирогомъ мужикъ сытъ не будетъ, коли ржаного хлъба не добудетъ!", "Пшеничка—привередница: и кормитъ по выбору!", "Пшеница—невъста разборчивая, не ко всякому мужику въ домъ пойдетъ!", "Въ полѣ пшеница годомъ родится, а матушка-рожь—изъ-году-въ-годъ!"...

Пъсни о пшеницъ-въ большинствъ случаевъ – дъвичьи пъсни. Всъ онъ по своему содержанію сбиваются на одну и ту-же.

> "Я у матушки на пшеничникахъ, Я у батюшки на житничкахъ росла, Что бѣла росла, красна выросла..." и т. д.

"Красные дни — съй пшеницу!" — даеть совъть присмотръвшійся за долгіе въка полевой страды къ прихотямъ природы деревенскій людъ. "Съй пшеницу, когда зацвътеть черемуха!", — приговариваеть совътчикъ: "Пшеничный съвъ — полдень!", "Закрасуется нива пшеничнымъ руномъ, какъ посъешь ведренымъ днемъ!"... Съется на Руси пшеница въ средней (мало) и въ южной – больше – полосахъ; вездъ предпочитается яровой (весенній) съвъ, и только въ немногихъ, не боящихся мороза-стужи, мъстахъ высъвають ее на озимь. Въ послъднемъ случаъ зовется пшеница "зяблою" и "ледянкою". Есть разныя пшеницы: русская ("сърая"), египетская ("саидка"), красная, "черноколоска-черногурка", "бълотурка", "кубанка" и другія. Но, — говоритъ народъ: "Какъ пшеницу ни зови, а все рожь-матушка поименитъе будетъ, — даромъ, что всего одно у нея, у кормилицы, имячко!"

Полба съ ячменемъ слывуть въ народной Руси за пшенипыну родню: "Полба — пшеницъ меньшая сестрица, ячмень усатый — полбинъ братъ". По слову крестьянской мудрости: "Полба изъ бъды мужика не выручитъ, а только ъсть пироги выучитъ!", "Полба уродилась — полбъды долой, ржи невпроъдъ бъды и не было!" Ячмень въ нъкоторыхъ мъстностяхъ зовется еще "житаремъ". Это — самый съверный хлъбъ, менъе всъхъ другихъ страшащійся лихихъ угрозъ старика Мороза со всъми его сыновьями — Морозовичами. Примътливые люди торопятся съять ячмень въ тъ дни, когда цвътетъ калинаягода. "Ячмень на свъжемъ навозъ съй въ полнолунье!" приговариваетъ деревенскій людъ. Когда ячмень колосится, соловей замолкаеть, — гласить примъта. Плохъ тоть ячмень родится, который посъянъ при западномъ и югозападномъ вътръ. "Прівлся, какъ сухой ячмень беззубой кобылъ!" — вылетъла на свътлорусскій широкій просторъ смъшливая народная поговорка объ этомъ подспорьъ крестьянскаго хлъба насущнаго. "Спора́ ячменная каша, споръй того ячные (ячменные) блины!" — говорятъ на студеномъ съверъ, но говорятъ только потому, что въ тъхъ мъстахъ греча дикуша совсъмъ не родится.

"Не всѣ мужики – гречкосѣи!" — можно услышать изъ устъ словоохотливой деревни. — "Не всѣ гречкосѣи, да всѣмъ въ охоту грешневая кашка!"... Суровый, закаленный въ горнилѣ непокрытой нужды-невзгоды, крестьянскій опытъ оговариваетъ эту поговорку: "Сѣй рожь, а греча — не пе́ча (не забота)!", "Былъ-бы хлѣбъ, а каша будетъ!", "Безъ каши не помрешь, а безъ хлѣба не проживешь!" Но охочіе до каши хлѣбоѣды не умолкаютъ. "Каша – мать наша!" говорятъ они: "Горе наше—грешневая каша: ѣстъ не хочется, покинуть не можется!" (или "ѣсть не можется, отстать жаль!"), "Грешная каша — матушка наша, а хлѣбецъ ржаной — кормилецъ родной!", "Сладка грешневая каша – что твой липецъ-медъ!", "Безъ грешневой каши мужику ни въ чемъ спорины нѣть!"

Не всякая земля — на гречиху спора... "Не равна гречиха, не равна и земля!" — говоритъ народное слово. "Не върь гречихъ на цвъту, върь въ — закрому!", — приговариваетъ оно, указывая на то, что греча — самый зябкій хлъбъ, почему и съется позднѣе всъхъ другихъ. Ненадеженъ этотъ хлъбъ: "Холь гречиху до посъва да сохни до покоса!". По сельской примѣтѣ: "Гречиха плоха — овсу поростъ!", "Гречиху съй, когда рожь хороша!" (по иному разносказу: "когда трава хороша"). "Съй гречиху или за недѣлю до Акулинъ (смотря по мѣстности и погодѣ), или спустя недѣлю послѣ Акулинъ!" (день св. Акулины-"гречишницы" – 13-е іюня), — приговариваетъ умудренная хозяйственнымъ опытомъ деревня: "Не ровна гречиха, не ровна и земля: въ иную и возъ бросишь, да послѣ зерна не сберешь!", "Осударыня-гречиха ходитъ боярыней, а какъ хватитъ морозу, веди на калѣчій дворъ!"

Встарину бывалъ у благочестивыхъ хозяевъ на Акулинугречишницу кормъ нищей братіи: варилась "мірская каша" для всёхъ живущихъ Христовымъ именемъ на крещономъ міру. Благодарили убогіе гости хлёбосольныхъ хозяевъ особымъ причетомъ. "Спасибо вамъ, хозяинъ съ хозяюшкой, со малыми дётками и со всёмъ честнымъ родомъ—на хлёбъ, на соли, на богатой кашѣ!"—причитали они: "Уроди, Боже, вамъ, православнымъ, гречи безъ счету! Безъ хлъба, да и безъ каши—ни во что и труды наши!"

Гречневая каша съ незапамятной поры стародавней слыветь за любимую тду русскаго народа: не гнушаются ею даже и въ богатыхъ хоромахъ, а не только въ бъдной хатъ. Ходитъ въ народъ о гречихъ старая сказка, повъствующая о томъ, какъ впервые попала греча на Святую Русь. "За синими морями, за крутыми горами жилъ-былъ царь съ ную цвътами слова ръчь и продолжаетъ: .На старость послаль имъ Господь на утвшение единое дътище, дочь красоты несказанныя... Возрадовались царь съ царицею и не знають отъ радости, какое имя дать дочери, какъ ее прикликати: какое имячко ни вспомнится имъ, есть оно и въ другихъ семьяхъ-то у боярской дочери, другое у княжеской, то у посадскаго мужика въ семьъ"... Поръшили царь съ царицею снарядить посла, идти ему всёхъ встрёчныхъ-поперечныхъ опрашивать объ имени, чтобы дать его красавицъ царевнъ. Попалась послу старуха старая: на вопросъ посла отвѣчала съдая, что зовуть ее "Крупеничкою". Не върить бояринъ, никогда не слыхивалъ онъ такого имечка; но, когда стала плясться-божиться старая, взяль въ толкъ посланецъ царскій, что за такимъ то неслыханнымъ именемъ и послали его на поиски. Отпустилъ онъ старуху "во Кіевъ-градъ Богу молиться, а на отпускъ надълялъ золотой казной". Вернулся посолъ къ царю съ царицею, повъдаль имъ обо всемъ, и нарекли они новорожденное свое дътище "Крупеничкою"... Выросла-повыросла царевна, надумали отецъ съ матерью замужъ ее отдавать, послали по всёмъ царствамъ-королевствамъ искать себъ зятя. Вдругъ-ни думано, ни гаданоподымалась орда бесерменская. Не посчастливилось царю въ войнъ съ ордой, положилъ онъ со всъми князьями-боярами на кровавомъ полъ свою голову. Полонила орда все царство, и досталась царевна во полонъ злому татарину. Три года томилась красавица въ тяжкой неволь; на четвертый шлапрошла старуха-старая черезъ Золоту Орду изъ Кіева,увидела полоняночку, увидавъ-пожалела да и оборотила царскую дочь "въ гречневое зернышко"; спрятала его въ свою калиту да и пошла на Святую Русь. Идетъ старая, а царевна ей: "Спасла меня отъ работы великія, отъ неволи тяжкія; сослужи еще службу послъднюю: какъ придешь на Святую Русь, на широки поля привольныя, схорони меня въ землю!" Просьба царевны была исполнена, но-какъ схоронила старуха гречневое зернышко, -, и учало то зернышко

въ ростъ итить, и выросла изъ того зернышка греча, о семидесяги семи зернахъ. Повъяли вътры со всъхъ со четырехъ сторонъ, разнесли тъ семьдесять семь зеренъ на семьдесять семь полей. Съ той поры,—заканчивается сказка.—на Святой Руси расплодилась греча..."

Даетъ мужику подспорье и просо пшенной (бѣлою) кашей. Но эта каша— не чета гречневой, не такъ плотно ложится. По народнымъ присловьямъ: "Пшенная кашка — ребячья!" "Просо рѣденько, такъ и кашица жиденька!", "Просо вѣтру не боится, а морозу кланяется!"

Любимая снъдь деревенскихъ ъдоковъ гречневая каша, но и горохъ недолго застоится перелъ ними на столъ въ чашкъ: "Горохъ да ръпа-мужицкому брюху кръпа!"-говорится въ народъ. Не мало цвътистыхъ присловій сказалось сложилось объ этомъ кудреватомъ растении. "Кабы на горохъ не морозъ, онъ бы и тынъ переросъ!", "Не смъйся, горохъ, не лучше бобовъ: размокнешь, надуешься, лопнешь!", "Нашъ горохъ никому не ворогъ!", "Завидна дъвка въ домъ да горохъ въ поль: кто ни пройдеть, ущипнеть!", "Дъвку въ домъ, да горохъ въ полѣ не уберечь!" Каждое присловье въ свой цвѣтъ окрашено. Есть и такія смёшливыя, какъ: "И за моремъ горохъ не подъ печью свютъ!", "Лежебокъ шиломъ горохъ хлъбаетъ. да и то отряхиваетъ!", "Съ твоимъ умомъ только въ горохѣ сидѣть!" Если хотять сказать о чемъ-нибудь стародавнемъ, то выражаются такъ: "Это было тогда, когда царь Горохъ съ грибами воевалъ!" Ходятъ по свътлорусскому про-стору и такія изреченія: "Къ тебъ слово – что о стъну горохъ!", "Съ нимъ говоритъ – горохъ въ ствну лъпить!" Старые сельскіе хозяева совътують свять горохъ въ первые дни новолунія и не свять- при вътръ съ полуночи. Если при этомъ (сверномъ) вътръ свять, такъ, по увъренію ихъ, будетъ горохъ рёдокъ, при западномъ и юго-западномъ- мелокъ-червивъ.

Загадокъ о горохѣ не мало. Вотъ одна изъ болѣе живучихъ: "Малы малышки катали катышки, сквозъ землю прошли синю матку нашли; синяя, синяя да и вишневая!"... "Хороши пирожки-гороховички, да я не ѣдалъ, а отъ дѣдушки слыхалъ; а дѣдушка видалъ, какъ мужикъ на рынкѣ ѣдалъ!"—посмѣивается деревня, сидя на ржаномъ хлѣбцѣ-батюшкѣ да на холодной-ключевой водицѣ-матушкѣ. "Сѣю, сѣю бѣлъ горохъ: уродися, мой горохъ, и крупенъ, и бѣлъ, и самъ тридесятъ—старымъ бабамъ на потѣху, молодымъ ребятамъ на веселье!" приговариваютъ тороватые краснословы.

Овесъ кормитъ не только лошадь, но и мужика и всю его семью: намолотитъ мужикъ овсеца, свезетъ на базаръ-про-

дасть, привезеть домой денегь на подати, на расходы ломашніе, на хозяйственные. "Не лошадь везеть, овесь вдеть!". "Не гладь лошадь рукой, гладь овсомъ!", "Свномъ лошадь требушину набиваетъ, отъ овса (у ней) рубашка (къ тълу) закладывается!" - замѣчаетъ леревенская забота о лошали. - крестьянской помощниць. Овесъ любить, чтобы его съяли «хоть въ воду, да въ пору». Свять его умудренные годами хозяева совѣтують лишь тогда, когда босая нога на пашнѣ не зябнеть, или-когда березовый листь станеть распускаться (симбирская примъта). Овесъ неприхотлявъ: онъ, по народному слову. и сквозь лапоть проростеть. "На курганъ на варганъ стоитъ курочка съ серьгами", - загадывается загадка объ овсъ. Изъ овса готовятъ бабы-хозяйки лакомыя снъди - толокно да кисель овсяные, напекаютъ иногда и овсяныхъ блиновъ (постныхъ). "Не подбивай клинъ подъ овсяный блинъ: полжарится, самъ свалится!" - говорять охочіе до прибаутковъ люди: "Хорошъ овсяный кисель, ребята вдять да похваливають!", "Толокно-и сладко, и споро, и спорно, и скоро: замѣси да прямо и въ ротъ понеси!"

Изстари славился народъ русскій своимъ хлѣбосольствомъ; славится онъ этимъ неотъемлемымъ качествомъ и въ наши дни: любитъ честны́хъ гостей—и званыхъ, и не́званыхъ—угощать. съ добрыми сосѣдями хлѣбъ-соль водить. "Отъ хлѣбасоли не отказываются!", "Хлѣбъ-соль кушай, а добрыхъ людей слушай!", "Безъ соли, безъ хлѣба— плохая бесѣда!", "Хлѣбъ-соль платежомъ красна!", "Боронись хлѣбомъ-солью!", "Кинь хлѣбъ-соль позади, очутится впереди!" Въ такихъ словахъ и многихъ имъ подобныхъ отражается широкая и глубокая — при всей своей простотъ—душа пахаря-народа. Твердо намятуетъ онъ, что "хлѣбъ хлѣбу—братъ", но знаетъ и завѣтъ дѣдовъ-прадѣдовъ, гласящій, что: "Хорошъ тотъ, кто по̀итъ да кормитъ, а и тотъ не худъ, кто старую хлѣбъ-соль помнитъ".

- 31 --

Digitized by Google



## Ш.

## Небесный міръ.

"Съ той стороны, съ-подъ восточныя, выставала туча темная, грозная; изъ той изъ тучи темныя, грозныя выпадала Книга Голубиная. Ко славному кресту животворящему, ко этой Книгѣ Голубиныя соѣзжалось сорокъ царей и царевичей, собиралось сорокъ королей и королевичей, много бояръ со боярами. Изъ нихъ было пять царей на̀большихъ: былъ Исай царь, Василей царъ, Володуміръ царь Володуміровичъ, былъ премудрой царъ Давыдъ Евсеевичъ"... Такова́ запъвка къ старшему (міровому) стиху духовному, сложившемуся въ стародавніе годы въ сердцѣ народной Руси и — въ десяткахъ разносказовъ — распѣваемому, начиная отъ студенаго архангельскаго поморья и кончая степями южнорусскими. На этомъ стихѣ зиждятся усто̀и вѣковѣчной народной премудрости, отвѣчающей пытливому духу могучаго народа, сложившаго свой сказъ о міросозиданіи.

Упала съ неба, вышла изъ тучи, Книга Голубиная— "Божественная книга Евангельская"... Дивятся всъ собравшіеся "ко кресту животворящему", диву дались всъ "сорокъ царевъ, все царевичей, сорокъ князьевъ все князевичей, сорокъ поповъ, сорокъ дьяконовъ, много народу, людей мелкихъ, христіанъ православныихъ. Никто (изъ нихъ) ко книгъ не приступится, никто къ Божьей не пришатнется"... Много-ли, мало-ли времени прошло-минуло, — въ стихъ сказа нътъ... Но вотъ — разступились собравшіеся, "приходилъ ко книгъ премудрой царь, перемудрой царь Дазыдъ Евсеевичъ, до Божьей до книги онъ доступается, передъ нимъ книга разгибается, все Божественное писаніе объявляется"... Увидълъ это Володуміръ царь, въ которомъ не трудно узнать Владиміра Красно-Солнышко, князя стольнокіевскаго, — подступаеть онъ къ мудръйшему изъ собравшихся, держитъ свою ръчь къ нему:

> "А ты гой еся, царь Давыдъ Евсеевичъ! Ты прочти Книгу Голубиную, Разскажи, сударь, намъ про бѣлый свѣтъ: Отчего у насъ зачался бѣлый свѣтъ, Отчего зачалось солнце красное, Отчего зачалася младъ-свѣтёлъ мѣсяцъ, Отчего зачалася бѣла́ заря, Отчего зачались звѣзды частыя, Отчего зачались вѣтры буйные, Отчего зачались вѣтры буйные, Отчего зачались кости крѣпкія, Отчего взяты тѣлеса наши?"

На этихъ девяти предложенныхъ царь-Володуміромъ вопросахъ-какъ на девяти китахъ-стоятъ-держатся всв основы міра. Но не смутился царь Давыдъ Евсеевичъ, --- на то онъ и былъ не только мудрый, а даже "перемудрый", -- не задумавшись, отвѣтилъ спрашивающему на каждое его слово вопросное. "А ты гой еси, Володуміръ царь, Володуміръ царь Володуміровичь!" — возговориль онь: "Ино эта книга не малая, высока книга сороку сажень, на рукахъ держать-не сдержать будеть, а письма въ книгъ не прочесть будеть, а читать книгу ее не кому. А сама книга разпечаталась, слова Божіи прочиталися. Я скажу, братцы, да по памяти, я по памяти, какъ по грамотв. У насъ бълый свъть взять отъ Господа. Солнце красное оть лица Божія, младъ-свътёлъ мвсецъ отъ грудей его, зори бълыя отъ очей Божіихъ, звъзды частыя-то отъ ризъ Его, вътры буйные отъ Свята-Духа, міръ-народъ Божій отъ Адамія, кости кръпкія взяты отъ камени, твлеса наши отъ сырой земли"... Въ приведенномъ отвътъ явственно слышится отголосокъ народнаго обожествленія видимой природы. И теперь она еще живеть и дышеть каждымъ проявленіемъ своего существованія, обступая призраками древнеязыческихъ-злыхъ и добрыхъ, темныхъ и свътлыхъбожествъ пахаря-хлёбороба, думающаго далеко не объ одномъ только хлъбъ насущномъ. А въ до-христіанскую пору-что ни шагь, то и могущественный духъ возставалъ передъ устремленнымъ въ глубь жизни суевърнымъ взоромъ отдаленнъйшихъ пращуровъ народной Руси нашихъ дней.

Небо является теперь, въ представления народа, престоломъ Божимъ, а земля — подножиемъ ногъ Его. Въ съдыя-же времена,

А. А. Корннфскій.

Digitized by Google

затонувшія въ затуманенной безднё далекихъ вёковъ, и Небо-Сварогъ, и Мать-Сыра-Земля представляли собою великихъ боговъ, съ бытіемъ которыхъ неразрывными узами было связано все существованіе міровъ небеснаго и земного, и отъ воли которыхъ зависѣли жизнь и смерть, счастье и горе человѣка — этой ничтожной песчинки мірозданія, возомнившей себя царемъ природы.

Небо славяно-русскихъ народныхъ сказаний о богахъ-свътлый прабогъ, отецъ и полновластный владыка вселенной; земля-праматерь. Въ этомъ-ихъ великая связь, отъ которой, какъ лучи-отъ солнца, расходятся во всъ стороны свъта бълаго причины встхъ другихъ явленій бытія и небытія. Какъ видимый всъмъ дивный, сверкающий звъздами шатеръ небесный охватываетъ-прикрываетъ своей ризою всё предълы земные. - такъ и древній прабогь народа русскаго обнималь и прикрывалъ собой все существующее въ поднебесномъ міръ. Свътила небесныя-солнце, мъсяцъ и всъ тьмы-темъ неисчислимой розсыпи звёздной - считались его дётьми, созданными имъ отъ своей плоти и крови. Солнце, согръвающее все живое лучами, -- солнце, пріобщающее темную землю къ свъту небесному, пресвътлое солнце-это свътило свътилъзвалось въ языческой Руси Лаждьбогомъ, сыномъ Небу-Сварогу приходилось. "И послъ (Сварога) царствова сынъ его именемъ Солнце, его-же наричають Дажьбогъ... Солнце-царь, сынъ Свароговъ, еже есть Дажьбогъ, бъ бо мужъ силенъ"...говорится объ этомъ въ Ипатьевской <sup>10</sup>) лътописи: Обожествляя пресвътлое солнце, народъ русскій величаеть его самыми ласковыми, самыми очестливыми именами. Оно является въ еговыработанномъ тысячелътіями міровоззръніи добрымъ и многомилостивымъ, праведнымъ и нелицепріятнымъ заботникомъ обо всемъ міръ живыхъ. Ниспосыдая тепло и свътъ, осыпая міръ щедрыми дарами своего непостижимаго для смертныхъ могущества, оплодотворяя не только землю, но и ньдоа земныя, оно является въ то-же самое время и грознымъ судьеюкарателемъ всякой темной силы нечисти и всъхъ ея. пресмыкающихся по земль, слугь, нечестивыхъ приспъшниковъ кривды. Можеть солнце счастливить своими благодъяніями, но въ его непобъдимой власти-и обездолить засухой, неурожаемъ и моровыми повътріями, отъ которыхъ не отчитаться никакими причетами, которыхъ не заклясть никакими заговорамизаклятьями — кромъ обращенныхъ изъ глубины стихійнаго серд-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) И патьевская лётопись—сводъ лётописныхъ списковъ, хранившійся въ костромскомъ Ипатьевскомъ (Ипатскомъ) монастырѣ. Происхожденіеэтого свода относится изслѣдователями къ концу XIV—началу XV вѣка.

ца народнаго все къ нему-же-къ пресвътлому, всеправедному, всемогущему солнцу красному (=прекрасному).

Нътъ для солнца ни богатыхъ, ни бъдныхъ, всъмъ одинаково разливаетъ раздаетъ оно свои дары и кары: проходятъ передъ его свътлыми очами по народному, пережившему въка, слову только праведные и нечестивые. Нътъ для суевърнаго русскаго люда клятвы върнъй-страшнъе клятвеннаго упоминанія имени этого прекраснаго свътила. "Красна-солнышка не взвидать!" осъняясь крестнымъ знаменіемъ, произноситъ клянущійся пахарь, и кръпко правдою слово его. "Ото всъхъ уйдешь кривыми путями-дорогами, только не отъ очей солнечныхъ!", "Никто не найдетъ кривду, а солнышко красное выведетъ и ее на свъжую воду!", "Человъкъ цълый въкъ правды ищеть, да не находитъ, а стоитъ выйти на небо солнышку, только глянетъ, и правда передъ нимъ!" поворитъ русскій народъ.

Изслѣдова́телемъ воззрѣній славянъ на природу-въ первомъ томѣ его замѣчательнаго труда, положительно открывшаго глаза изученію отечественнаго народовъдънія и народопониманія, записанъ любопытный простодушный сказь о каръ Божіей за непочтительность къ солнцу. Это было давно, - гласитъ онъ. – у Бога еще не было солнца на небъ, и люди жили впотёмкахъ. Но вотъ, когда Богъ выпустиль изъ-за пазухи солнце, дались всё диву, смотрять на солнышко и ума не приложатъ... А пуще-бабы! Повынесли онъ ръшота, набирать свъта, чтобы внести въ хаты да тамъ полавай свътить; хаты еще безъ оконъ строились. Поднимутъ ръшето къ солнцу, оно будто и наберется свъта полнымъ-полно, черезъ край льется, а только что въ хату-и нътъ ничего! А Божье солнышко все выше да выше подымается, ужъ припекать стало. Вздуръли бабы, сильно притомились за работой, хоть свъта и не добыли, а тутъ еще сверху жжетъ-и вышло такое окаянство: начали на солние плевать. Богъ прогнъвался и превратилъ нечестивыхъ въ камень...

Воображеніе предковъ народа-пахаря, обожествляя животворное свътило дня, отвело ему и особое жилище, куда оно удалялось на отдыхъ послъ дневныхъ трудовъ. Это жилище было, однако, не на западъ, открывающемъ солнцу объятія передъ наступленіемъ ночи—этой темной стихіи древняго Чернобога, а на востокъ, въ волшебномъ царствъ Бълъбога, олицетворявшаго собою стихію свъта-дня. Тамъ, по народному сказанію, стоялъ дивный дворецъ солнца, весъ построенный изъ чистаго золота, каменьями-самоцвътами разукрашенный. Вокругъ дворца росъ густой садъ, все—яблони съ золо-

- 35 -

тыми яблоками; распѣвали въ этомъ саду жаръ-птяцы. Посрединѣ дворца высился алмазный, покрытый пурпуромъ, престолъ, на которомъ и отдыхало красное солнышко, скрывавшееся отъ темнѣвшей земли. Каждымъ утромъ садилось оно въ свою лучезарную колесницу и выѣзжало – свѣтоносное — на оѣлыхъ, огнедышащихъ, коняхъ на свой небесный, проложенный тысячелѣтіями, путь, неся міру благотворный свѣтъ и свѣтлую радость. На Ивановъ день, когда оно, достигнувъ высшей точки стоянія, поворачиваетъ съ лѣта на̀-зиму, выѣздъ солнца совершался съ особой торжественностью: въ колесницу впрягались не бѣлые кони, а серебряный, золотой да брилліантовый.

У словаковъ 11). западныхъ родичей русскаго народа, сушествуеть слёдующая сказка, изображающая въ лицахъ смёну временъ года – борьбою двухъ враждебныхъ стихій: весенняго освободителя солнца и его зимняго похитчика, -причемъ первый представляется воплошениемъ всего свътлаго-добраго. а послъдній-прообразомъ темнаго зла. Здъсь понятія о богъ-солниъ и богъ-громовникъ сливались воедино, и борьба стихій проявлялась въ гулкомъ грохоть льтней грозы. Выходили, по словамъ сказки, на небесный просторъ два богатыря-соперника, бросались другъ на друга съ мечами-кладенцами... Длилась борьба, раздавался звонъ сшибавшихся другъ съ другомъ мечей, но не гнулась побъда ни на ту, ни на эту сторону. Тогда кидали враги на небесную путину свое оружіе. "Обернемся лучше колёсами да и покатимся съ небесной горы! -- предложилъ богатырь-весна своему ворогу: "Чье колесо будеть разбито-тоть и побъждень будеть!" Согласился богатырь зима... Полетели-покатились съ горъ-горы оба соперника колесами яркими. II воть - налетьло, ударилось колесо-весна объ колесо-зиму, -- налетѣло, раздробило его. Но не сдался противникъ, не сдался-изъ колеса добрымъ молодцемъ перекинулся, -- стоить, а самъ насмъхается: "Не взяладе твоя сила! Не раздробилъ ты меня, а только пальцы на ногахъ придавиль!.. Обернемся-ка, братъ, лучше въ огоньполымя, я-въ бълое, ты-въ красное! Чье пламя осилить.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Словаки—славянскіе обитатели сѣверной Венгріи, составлявшіе одиннадцать вѣковъ тому назадъ ядро Велико-Моравскаго государства, покоренные мадьярами. Съ незапамятныхъ временъ живетъ это племя въ мѣстности, ограниченной съ запада р. Моравою, съ сѣвера—Карпатами, съ юга—р. Дунаемъ, съ юго-востока—рѣками Уяоль, Слапа и Тиса. По общей народной переписи въ 50-хъ годахъ XIX столѣтія, число ихъ достигало 1.630.000 человѣкъ, къ 90-жъ-же оно возрослодо 2.200.000.Около полумилліона ихъ—лютеране, а всъ осгальные —римско-католики; до XIII-го столѣтія всѣ они были сынами Православной Церкви.

тоть надь другимь и верхь взяль!.." И воть – обернулись враги-соперники въ два пламени, и принялись они другъ друга палить, – жгуть-палятъ, осилить одинъ другого не могуть... Шелъ-проходилъ той дорогою прохожій – старый нищій съ длинной съдою бородой. Взмолилось къ убогому бълое пламя: "Старикъ! Принеси воды, залей красное пламя! Я тебъ грошъ дамъ!"--"Не носи ему, принеси мнъ, я тебъ червонецъ подарю, – только залей ты бълое!" – перебило врага красное пламя. Червонецъ – не грошу мъдному чета: и залилъ старикъ пламя похитчика весенняго солнца... На томъ и сказкъ – конецъ. Съ этой сказкою стоитъ въ несомнънной связи соблюдающійся до сихъ поръ на Руси обычай – скатыванія горящаго колеса съ горы въ ночь подъ Ивановъ день (съ 23-го на 24-е іюня).

Не мало пословицъ, поговорокъ и различныхъ присловій пріурочено народной молвью крылатою къ свътилу свътилъ небесныхъ, пригръвающему землю-кормилицу. Представляетъ его народъ, -- даже и отръшившись отъ всякихъ призраковъ языческаго суевбрія, -- живымъ, одушевленнымъ, все живящимъ и все одушевляющимъ. Какъ и человъкъ-ходитъ оно, садится и встаетъ; какъ и человъкъ-оно веселится радуется ("играеть") и слезится-плачетъ (дождь сквозь солнце), отуманивается грусть-тоскою, закрываясь тучами. Зимой, въ морозную пору, станеть ему не въ моготу студено, -- надънеть оно рукавицы да наушники, —знай себъ идеть путемъ-дорогою, съ "пасолнцами", дожными солнцами 1<sup>2</sup>), по бокамъ... "Не пугай, зима, весна придетъ! Не страши, непогода, солнышко ведеть вёдрышко!<sup>4</sup> – говорить народъ-краснословъ, а самъ приговариваетъ: "Взойдетъ красно солнце-прощай, свътелъ мъсяцъ!", "Взойдетъ солнышко и надъ нашими воротами, -нечего ночью грозиться!", "Что мнъ золото-свътило-бы солнышко!", "Безъ милова не прожить, безъ солнышка-не пробыть!" Хотя, по народному слову, солнышко и свътить-сіяеть "на благіе и злые", но изъ тъхъ-же устъ вылетъли на свътлорусский просторъ реченія: "На весь міръ и солнышку не угръть!", "И красное солнышко на всъхъ не угождаетъ!" и т. п.

Являясь олицетвореніемъ правды-истины, солнце представляется стихійной народной душѣ обличителемъ кривды. "У того совѣсть не чиста, кто не взглянетъ прямо въ глаза солнышку!", "Воръ на солнце не взглянетъ, а взглянулъ—такъ и глаза вытекутъ!", "На солнышко, что на смерть, во всѣ

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Ложныя солнца—явленіе солнечнаго отраженія на небѣ. Обыкновенно, ихъ бываетъ два— со свѣтлымъ сіяніемъ наверху ("столбы"), или на свѣтлой раздвоившейся дугѣ ("уши").

глаза нелобрый человъкъ не взглянетъ!"-замъчаетъ посельщина деревеньщина, тороватая на присловья-поговорки всякія. При какихъ только случаяхъ не вспоминается русскому человъку красное солнышко! Если, къ примъру сказать, начинають упрекать кого нибудь въ отсутстви шедрости. -- Не солнышко: встать не обограешь!"-отговаривается онъ: "И на солнцъ не круглый годъ тепло живеть!", "И солнышко зимой не гръеть! Когда-же добрые люди подсмъиваются надъ чьей-либо излишней осторожностью. -- у того срывается въ отповъдь: "И соколъ выше солнца не летаеть!" Скажите-ка краснослову, не боящемуся тягаться съ неравными ему по положению людьми, чтобы онъ остерегался суда, -- онъ, тогои-гляди, отвътитъ, что-де: "Дальше солнца не сошлютъ!"... "Солнышка въ мѣшокъ не" поймаешь!" — махнетъ рукой мужикъ-простота, которому кто-нибудь станеть давать совътъ приняться за неподходящее къ его крестьянскому обиходу абло. "Солнышко – золото, да не про насъ!", "Солнышко съ золотомъ рядомъ садится, ловишь его-въ карманъ наложить норовишь, а все, братецъ ты мой, ни гроша въ мъшкъ не шевелится!" - подсмъивается самъ надъ собою бобыль бездомникъ, горькая головушка.

Не одинъ десятокъ связанныхъ съ солнцемъ примътъ, въ стародавнюю пору подмѣченныхъ зоркимъ глазомъ крестьянствующаго на Святой Руси пахаря, ходить у насъ въ народъ. "Когда солнышко закатилось, новой ковриги не починай: нишета одолфеть!" - говорить выученный въковъчной нуждою хозяйственный опыть. Но это-еще не примъта, а върнъетоже присловье. А воть и самыя настоящія прим'яты другъ дружку погоняють, одна передъ одной торопятся свою ръчь вести, на времена года, на мъсяца да на дни, что на подорожный костыль, опираючись. "Если на Василія теплаго (28-го февраля) солнце въ кругахъ-жди, православный людъ, большого урожая!"-гласить одна изъ нихъ "На Спиридона солноворота (12-го декабря) медвёдь въ берлогё поворачивается на другой бокъ", - перебиваетъ ее другая, дополняя самоё-себя: "Послъ солноворота прибудетъ дня хоть на воробыный скокъ!". "Отколъ вътеръ на солноворотъ, оттолъ будетъ дышать до сорока мучениковъ (9-го марта)!". Насмъну этимъ готовы идти и третья-"Не давай денегь, какъ зайдетъ солнце!", и четвертая--"Какъ солнышко зайдетъ, не заводи ни съ къмъ спора!<sup>4</sup>... Да и не перечесть всъхъ, не пересказать, не переслушать. Простонародныя русскія загадки немало говорять о красномъ солнышкъ. "Сито, вито, кругловито,"-гласить одна изъ нихъ (тульская), - "кто ни взглянетъ, всякъ за-

- 38 --

плачеть!" -- "Не стукнеть, не брякнеть, ко всякому подойдеть!", "Что милъе на свътв?" —спрашивають о немъ новгородские загадчики. "Лётомъ гретъ, зимой холодитъ!" – вторять вологжане-землекопы и прибавляють къ этому: "Что всегла холить. а съ мъста не сходить?" Въ Самарской туберни гуляють по людямь такія загадки: Красно яблочко на синей тарелочкъ катается!" да "Что на свътъ всего ръзвъе?"; въ Рязанской — "Что никогда не стоить?", "Что скорѣе всѣхъ по землѣ ходитъ?", "Что безъ огня горить?", "Что за красная дѣвушка съ неба въ оконце глядить?<sup>4</sup>; въ Симбирской – "Вертится вертушечка, золотая коклюшечка; никто ее не достанетъ: ни царь, ни царица, ни красная дввица!" Про солнечные лучи на архангельскомъ поморьъ сложили такую загадку: "На улиив станушки, въ избъ рукава!". Близъ самарской луки на старой Волгъ-"Барыня на дворъ, рукава-въ избъ!", "Бълая кошка лъзетъ въ окошко!", Изъ воротъ въ ворота лежить щука золота!"; въ новгородской округь - Изъ окна въ окно-золото бревно ("веретено" - по иному, тихвинскому, разносказу)!", на курскомъ рубежъ-"Сърое суконце тянется въ оконце!", у псковичей-, Пръсное молоко на полъ льють.-ни ножомъ, ни зубами соскоблить нельзя!", у ярославцевъ-, Съку, съку, не высъку; рублю, рублю, не вырублю (или "мету, мету, не вымету!"), "Чего ни въ избъ не запрешь, ни въ сундукъ не схоронишь?" и т. д. О солнечномъ восходъ отъ одончанъ, сосъдей чуди бълоглазой, слывущихъ за въдуновъ-знахарей да за памятливыхъ сказателей, пошли по народной Руси гулять такія двъ загадки: "Летить птичкаговорокъ черезъ барский дворокъ, сама себъ говоритъ:-Безъ огня село горитъ!" и "Встану на горку, на маковку, увижу Миколку на заполкв!"

Съ представленіемъ о солнцѣ объединяется у всѣхъ народовъ понятіе о двухъ его сестрахъ — утренней зарѣ (старшей) и вечерней (младшей). У древнихъ славянъ существовала одна солнцева сестра — богиня Дѣва-Зоря, будившая поутру красно-солнышко или встрѣчавшая его передъ отправленіемъ въ путь-дорогу, а ввечеру укладывавшая его спать или провожавшая домой въ его волшебное царство, къ золотому дворцу. "Зарн-зоряница, солнцева сестрица, красная дѣвица!" — величаетъ ее въ своихъ заговорахъ народная Русь, надѣляя ее чудодѣйной силою: разгонять тьму, убивать нечисть и оплодотворятъ сѣмена злаковъ, созданныхъ на потребу человѣческую. Такъ, еще до сихъ поръ существуетъ въ захолустныхъ уголкахъ неоглядной-необъятной родины народа-пахаря обычай выставлять на семь утреннихъ зорь приготовленное для посъва зерно. На зоръкъ спрыскиваютъ ключевой водою больныхъ—для излъченія отъ тяжкихъ недуговъ. По цвъту зорь гадаютъ не только о погодъ, но и о судьбъ: и въ томъ, и въ другомъ случаъ слишкомъ яркій (багряный, кровавый) цвътъ не предвъщаетъ добра. Къ вечерней заръ обращаются въ заговорахъ на унятіе крови. "На моръ-окіянъ", —начинается одинъ изъ нихъ, подслушанный въразныхъ концахъ неоглядной родины русскихъ сказаній, — "сидитъ красная дъвица, заря-зоряница, швея-мастерица. Держитъ швея иглу булатную, вдъваетъ нитку рудожелтую, зашиваетъ раны кровавыя. Нитка оборвись, кровь— запекись!".

"Зарей-красавицею" величаетъ народная Русь каждую изъ солнцевыхъ сестеръ, но тутъ же сама себя оговариваетъ цвътистымъ-что зорька майская-присловьемъ: "Вешній цвътъ духовитъй осенняго, утренняя зорька краше вечерней!" Въ народномъ воображении заря является олицетворениемъ счастья радости. "И на нашей улиць будеть праздникъ, и надъ нашей крышею займется заря!", "Ждеть, не дождется горюша горькая ясной зорьки, счастливыхъ деньковъ!", "Долго-ль до зореньки, --- тосковалъ соловушекъ. Близко-ль до счастьица, -- плакала девица!" -- можно услышать крылатую молвьдеревенскую. Всю жизнь проводить пахарь народъ въ трудъ; въ потъ лица своего онъ-по завъту Божіюсвой черствый хлёбъ ёстъ. Тысячелётнее дитя ирироды, кончаетъ онъ работу на вечерней зарв, подымается съ жесткаго ложа къ новому труду-только успесть зажечь пожаромъ востокъ утренняя заря-зоряница, красная дъвица. Одна заря его въ домъ вгонитъ, другая на поле выгонитъ. И такъ ведется у него изо-дня-въ-день, изъ-года-въ-годъ, изъ-въкавъ-въкъ. "Пыхъ пыхъ по горамъ-не спи по зарямъ!"-приговариваетъ съдая простонародная мудрость. "Зарю проспать - гроша ("рубля" - по позднъйшему разносказу) не достать!" -добавляеть она: "Заря работу родить, работа-деньгу ростить!", "День денежку береть, заря денежку кусть!", "Заря и мужика золотомъ осыплетъ!", "До утренней зари не гляди въ окно; вспыхнетъ заря-вставать пора!".

Связано съ понятіемъ о зарѣ не мало всякихъ примѣтъ на Руси. Тому, кто хочетъ копать колодезь, умудренные долголѣтними наблюденіями добрые люди даютъ совѣтъ—выходить изъ хаты по утреннимъ зорькамъ до семи разъ и присматриваться зоркимъ глазомъ: гдѣ первый паръ (туманъ) ложится. "Выдь на семь зорь, увидишь семь бѣлыхъ озеръ, –на которомъ хочешь, на томъ и колодецъ роешь!"—гласитъ мудрое слово. Числу с е мь придается въ русскомъ народѣ особое таинственное значение. Оно вообще пользуется въ памятникахъ живой народной ръчи большимъ почетомъ. Такъможно встрътить во многомъ множествъ сказаний не только семь зорь, но и семь вътровъ, семь холмовъ, семь русалокъ, семь небесъ, семь въщихъ дъвъ, семь гремячихъ ключей, семь замковъ печатей, семь засововъ, семь башенъ, семь переходовъ и т. д.

Объ утренней заръ, загорающейся надъ грудью Матери-Сырой Земли посль перваго весенняго дождя, дошла до нашихъ дней такая присказка, цвътами слова изукрашенная: "Заря-зоряница, красна-дъвица, по-лъсу ходила, ключи по-теряла, мъсяцъ видълъ, солнце скрало!"... "По заръ зарянской катился шаръ вертлянский, никому его ни обойти, ни объѣхать!"-говоритъ живая великорусская рѣчь про солнце. Съ древне-языческимъ почитаніемъ богини Зори имѣетъ несомнѣнную связь повсемѣстно соблюдающійся на Руси обрядъ оплакивания зари невъстою. Заря то-и-дъло поминается въ обрядовыхъ свадебныхъ пъсняхъ ("Не бъла-заря, въ окошечкъ заря взошла, не свътелъ-то мъсяцъ, дорожку мъсяцъ просвътилъ..." и мног. друг). Заходустными деревнями-селами ходить по-людямь сохранившееся чуть не оть стародавнихъ временъ язычества повърье о томъ, что – если обнести только-что родившагося ребенка семь разъ вокругъ бани. то будуть бѣжать отъ него всякія больсти. "Заря-зарина ("орина" - по иному разносказу), - причитается при этомъ, - заря-скорина, возьми съ раба Божія, младенца (имя рекъ) зыки и рыки дневные и ночные!" Растенію зоря із) (любистокъ, гулявица, сильный-цвётъ) придается суевърными людьми сила приворотнаго зелья.

Не только солнце со своими красавицами-сестрами, но и мѣсяцъ. и звѣзды. были обоготворяемы славяниномъ-язычникомъ. И о нихъ дошло до нашихъ дней многое-множество иреданій, сказаній, повѣрій и присловій. Мѣсяцъ представлялся воображенію древняго народнаго суевѣрія то супругомъ солнца, то его супругою (когда именовался луною). Понятіе объ этомъ неоднократно измѣнялось, шествуя по безконечной путинѣ вѣковъ. По однимъ сказаніямъ, солнце является богиней (царицею) небесныхъ предѣловъ и—при поворотѣ съ зимы на лѣто – наряжаясь въ цвътной праздничный сарафанъ и кокошникъ съ каменьемъ самоцвѣтнымъ, выѣз-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Зоря—ligusticum levisticum, levisticum officinale—высокое многолѣтнее растеніе, разводимое въ садахъ, но нерѣдко истрѣчающееся и въ дикомъ состоянии. Корень зори въ народной медицинѣ примѣняется до сихъ поръ съ самыми разнообразными назначеніями.

жаеть изъ своихъ золотыхъ палатъ навстрёчу супругумѣсяцу. Пляшетъ солнышко, играетъ лучами отъ радости-въ предчувстви желанной встречи, заливаеть всю ширь и даль полнебесную золотыми волнами счастія. Съ первыми заморозками, -- молвить предание, -- солнце разлучается со свътлымъ супругомъмъсяцемъ вплоть до самаго возвращения на бълый свёть весны: мужъ въ одну сторону, жена-въ другую. Не подаетъ ни тотъ, ни другая о себъ въсточки во всю зиму-зимскую. Встрътится Весна-Красна съ Зимой-Мораною. тутъ-и имъ первое свиданье посль долгой разлуки живеть. Собирателемъ сказаній русскаго народа – Сахаровымъ 14) записано повърье о томъ, что принимаются встрътившіеся супруги разсказывать другь другу о своемъ житьъбытъъ въ разлукъ, все-безъ утайки-говорять на радостяхъ. Не диво, что эти розсказни, размодвкой, и на ссору наведуть. Пойдеть такая перепалка-перебранка, что даже земля затрястись можетъ съ перепуга. Горденекъ мъсяцъ, -говорятъ разсказывающие объ этомъ, -отъ него и ссора зачинается. Добрая встрвча солнца съ мвсяцемъ-и дни будуть ясные, худаяна худую погоду наведеть, на туманы да на изморозь плакучую. Весною, при первой грозъ, по старинному сказанію, совершается бракъ солнца съ мъсяцемъ, каждогодно послъ ихъ разлуки обновляясь грознымъ торжествомъ природы.

Звъзды частыя — безчисленное потомство ясноликой обожествленной стародавнею стариной любвеобильной-свътоносной четы, солнцевы да мъсяцевы любимыя дътки.

> "Ясне солнце-то господыня, Ясенъ мъсяцъ-то господарь, Ясни зирки (звъзды)-то ёго дитки..."-

поется въ южнорусской пѣснѣ-колядкѣ. Тамбовскія дѣвушки еще и теперь распѣваютъ старинную пѣсню о перевощикѣ. "Перевощикъ, добрый молодецъ! Перевези меня на свою сторону!"—молитъ-проситъ дѣвица удалого перевощика. "Я перевезу тебя, за себя возьму!" — отвѣчаетъ онъ. "Ты спросилъ-бы меня, чьего я роду, чьего племени?" — отговаривается красавица:

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Иванъ Петровичъ Сахаровъ—одинъ изъ отцовъ современной русской этнографіи—родился въ 1807-мъ году, умеръ въ 1863-мъ. Онъ былъ сынъ тульскаго священника, высшее образованіе получилъ въ московскомъ университетѣ на медицинскомъ факультетѣ, былъ врачомъ московской городской больницы, преподавателемъ палеографіи (исторіи письма по рукописнымъ памятникамъ) въ училищѣ правовѣдѣнія и Александровскомъ лицеѣ и членомъ географическаго и археологическаго обществъ. Изъ его трудовъ самый капитальный—цва тома "Сказаній русскаго народа"; затѣмъ—слѣдуютъ: "Путешествія русскихъ людей", "Пѣсни русскаго народа", "Русскія народныя сказки" и друг.

"Я роду (-то) ни большого, ни малаго: Мила матушка—красна солнушка, А батюшка—свътёлъ-мѣсяцъ, Братцы у меня—часты звѣздушки, А сестрицы—бѣлы зорюшки!"

"Солнце-князь, луна-княгиня", - гласить народная поговорка. По этой послёдней – луна (мёсяцъ) является солнцевой супругою, -- съ чёмъ совершенно сходятся языческія сказанія о свётозарной женё Даждьбога.

Творческому воображению пахаря нашихъ лней небо прелставляется свътлымъ теремомъ Божимъ-со звъздами вмъсто оконъ. Изъ этихъ оконъ смотрятъ на бълый свътъ святые ангелы Господни. Нътъ счета-числа воинству небесному: сколько людей въ міръ-столько и ангеловъ. У каждой живой души - свой ангель-хранитель. Народится человъкъ, и ангела новаго посылаеть Богъ стеречь-беречь его отъ гржха напраснаго-наноснаго, отъ ухищрений нечистой силы діавольской. Прорубить ангель новое окошечко изъ Божьяго терема, сядеть у него да и смотритъ, глазъ не спускаючи съ довъреннаго его попеченію сына земли. "Смотрить ангель, а самъ каждое дъло земное въ книгу небесную записываетъ. А людямъ-то кажется, что это всё звъзды сверкаютъ!"--гласитъ народное слово. Умеръ человъкъ, захлопывается ставнями окно, падаеть и его звъзда съ выси небесной на грудь земную. Кто увидить такую звъзду да успъеть сказать свое пожеланіе, – сбудется, не минуется. Въ русскихъ простонародныхъ сказкахъ и солнце, и мъсяцъ смотрятъ въ небесныя окна. Да и не въ однъхъ сказкахъ, а и въ прибауткахъ разныхъ, и въ причетахъ. "Солнышко-вёдрышко, выгляни въ окошечко! Твои дътки плачутъ, пить-ъсть просятъ! --кличутъ солнцу во время ненастья, затягивающагося не на-день, не на-два, а Богъ въсть – на сколько дней. "Мъсяцъ ты, мъсяцъ, золотые твои рожки! Выглянь въ оконце, подуй на опару!"причитають бабы-хозяйки, приготовляя блинную опару для поминокъ и становясь при этомъ непремънно "супротивъ мъсяца". Кто часто смотритъ на звъздную розсыпь-у того, по старинной примътъ, глаза будутъ зоркіе. Въ заговорахъ можно встратить свидательство объ этомъ. "Господи Боже, благослови принять отъ синя моря силы, отъ сырой землирвзвоты, отъ частыхъ зввздъ – зрвнія, отъ буйна ввтра – храбрости!" — молитъ одинъ изъ нихъ, каждымъ своимъ словомъ проникая въ суевърную душу охваченнаго объятіями природы. съ колыбели до гробовой доски върнаго ей пахаря.

Свътлый спутникъ земли, мъсящъ, слывущій по инымъ мъстамъ народной Руси за "казачье солнышко", обожествлявшійся въ съдую старь временъ. и теперь еще напоминаетъ деревенскому хлёборобу о пережиткахъ поклоненія ему. "Мё-сяцъ, мёсяцъ молодой! Табъ рогъ золотой, табѣ на увеличенье, а мнъ на поброе здоровье!"-причитаютъ смоденския (Краснинскаго у.) крестьянки. становясь передъ молодикомъ"--молодымъ мъсяцемъ. Отъ рожденія молодого мъсяца до полнолуния, по народному повърью, счастливые дни. А какъ пойлетъ-пойлетъ мъсяцъ на ущербъ. —выплыветь и всякое несчастье на бълый свътъ. Если кому посчастливится увильть съ правой стороны отъ себя народившійся мѣсяцъ, ла спохватится увидъвшій показать мъсяцу хоть копъйку мѣдную (не говоря уже о серебряной или золотой монетѣ!)перевода у того деньгамъ не будетъ, "ничего не-виля разбогатьеть!".. Слъва покажется, - надо поклониться мъсяцу въ поясъ. чтобы защитилъ онъ отъ хворобы всякой раба Божія... Всякую работу совътують добрые люди зачинать тогда, когда растетъ-подрастаетъ свътёлъ-мъсяцъ. И скотину-животину лучше колоть въ полнолунье, по увъренію скотоводовъ да мясниковъ, придерживающихся обычаевъ старины: ушербаетъ мъсяцъ-и скотъ худъетъ, съ тъла спадаетъ. На ущербѣ мѣсяца даже сѣять хлѣбъ нехорошо: зерно выйдетъ тошее. Засъянное въ новолунье поле даеть густой-частый. хлъбъ, созръвающій на диво скоро; въ полнолунье посъешь,--тихо станетъ рости хлъбъ, да зато умолотистъ будеть. Хочеть хозяйка, чтобы бълъ-волокнистъ уродился ленъ.свй его, баба, на молодой мъсяцъ! А надо ей собрать побольше съмени льняного. -- жди полнолунья!.. Не начинаютъ строить знающіе всякое слово и словцо люди и новой хаты на лунномъ ущербъ, ни лъса не рубятъ, ни печей не кладутъ: всё это ждеть своего череда вплоть до новаго мъсяца. Только тогда, -- говорятъ старики. -- и можно поручиться за доброе житьё-бытьё въ новомъ домъ. Захочетъ молодой мужикъ выдёлиться изъ большой семьи, свое хозяйство повести наособицу, - тоже, кто поосторожнёе, поджидають новолунья счастливаго, — чтобы множилась "собина" на новомъ мъстъ, а не шелъ старый достатокъ на убыль...

Противъ такого почитанія свътилъ ночи возставали русскіе строгіе блюстители церковныхъ уставовъ еще въ XVII въкъ. Вотъ, напримъръ, любопытный отрывокъ изъ одного такого поученія: "Мнози неразумніи человъцы, опасливымъ своимъ разумомъ въруютъ въ небесное двизаніе, рекше во звъзды и въ мъсяцъ, и разчитаютъ гаданіемъ, потребныхъ ради и миролюбивыхъ дёлъ, роженіе мѣсяцу, рекше—молоду; иніе-жь усмотряютъ полнаго мѣсяца, и въ то время потребнаи своя сотворяютъ; иніи-жь изжидаютъ ветхаго мѣсяца... И мнози неразумніи человѣцы увѣряютъ себѣ тщетною прелестью, понеже бо овіи дворы строятъ въ нароженіе мѣсяца; иніи же храмины созидати начинаютъ въ наполненіе мѣсяца; иніи же въ тажь времена женитвы и посяганія учреждаютъ. И мнози баснословіемъ своимъ по тому-жъ мѣсячному гаданію и земная сѣмена насаждаютъ и многія плоды земныя устрояютъ"...

Зввзды, -- тоже, что и мвсяць, оказывають, по уввреню умудренныхъ жизненнымъ опытомъ домохозяевъ, вліяніе на урожай. Воть нъкоторыя изъ пріурочиваемыхъ къ нимъ примътъ. Ясная звъздная розсыпь въ ночь подъ Рождество, — изобильнаго урожая ягодъ да грибовъ поджидаютъ дъвки красныя. Ярки звъзды во всъ святочныя ночи. -такъ и удожай хлъбовъ будетъ добрый, и пчела – Божья работница – роиться хорошо станеть, и гречиху дикушу свять можно безъ опаски передъ градомъ, и овцы ягниться примутся дружнъе дружнаго. Яркая игра звъздъ передъ яровымъ ствомъ – къ богатой яровинъ. Во многихъ простонародныхъ поговоркахъ звъзды зовутся небеснымъ стадомъ; а пастухомъ у нихъ- мъсяцъ рогатый. "Мъсяцъ, мъсяцъ, серебряные твои рожки, золотыя твои ножки! Паси-береги овенъ моихъ, какъ пасешь-бережешь ярокъ небесныхъ – звъзды частыя!" – можно и теперь еще услышать во многихъ поволжскихъ деревняхъ передъ первымъ выгономъ овецъ на пастбище весеннее, на траву-мураву на зеленую.

Среди пословицъ и всякихъ иныхъ памятниковъ народнаго слова, собранныхъ незабвеннымъ въ лътописяхъ русскаго народовъдънія В. И. Далемъ <sup>13</sup>), встръчается много относя-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Владиміръ Ивановичъ Д а ль-котораго можно съ полной справедливостью назвать кладоискателемъ живого великорусскаго слова, былъ не русскимъ по происхожденію, но болѣе русскимъ по духу, чѣмъ многіе русскіе по крови. Онъ родился 10-го ноября 1801 года въ мѣстечкѣ Луганѣ, Славяносербскаго учѣда, Екатеринославской губерніи, отъ отца-датчанина и матери-подунѣмки-полуфранцуженки. Будущій "Казакъ Луганскій" (псевдонимъ Даля) обучался сперва въ морскомъ кадетскомъ корпусѣ, а затѣмъ-послѣ нѣсколькихъ лѣтъ морской службы-поступилъ на медицинскій факультетъ дерптскаго университета, но курса не окончилъ, а въ 1829-мъ году, вслѣдствіе нужды во врачахъ по случаю русско-турецкой войны, былъ зачисленъ во вторую дѣйствующую армію. Еще съ 1819 года онъ началъ собирать матеріалы по изученію русскаго народнаго языка и быта. Въ 1830-мъ году появился въ "Московскомъ Телеграфѣ" первый печатный опытъ Вл. II-ча, въ 1832-мъ выпла книжка его "Русскія сказки. Первый пятокъ Казака Луганскаго", и съ этой поры онъ всецѣло отдался литературѣ и наукѣ народовѣдѣнія. Переѣзжая изъ одного конца Россіи въ другой — изъ Москвы въ Оренбургъ, изъ Оренбурга-въ Нижній-Повгородъ и

щагося къ свътиламъ темной ночи... Мъсяцъ, по народному представленію, не то что солнце, согръвающее цълый міръ, ростящее хлъбъ въ полъ и всякій плодъ земной; онъ – "свътитъ, да не гръетъ, только напрасно у Бога хлъбушко ъстъ..." Потому-то и приговариваетъ пахарь въ лунную ночь: "Какъ мъсяцъ ни свъти, а все не солнышко!", "Гръло-бъ красное солнышко, а мъсяцъ – какъ себъ знаетъ!", "Свътило-бы солнце, а мъсяцъ – даромъ!"...

Мастерь нашъ русскій народъ примѣнять подсказанныя ему стародавнею стариной поговорки ко всякимъ случайностямъ своей несложной, нехитрой, -- но и при этомъ далеко не всъмъ стоящимъ всторонъ отъ нея понятной, -- жизни. "Какъ молодой мъсяцъ покажется да и спрячется!" – говорятъ, напримъръ, о ръдкомъ гостъ хлъбосольные хозяева. Пропалъ, какъ молодой мъсяцъ!" – приговариваютъ другіе. "Свътилъ-бы мнъ мъсяць, а по частымъ звъздамъ-коломъ бью!"-добавляють они къ сказанному, если имъ отвътятъ, что у нихъ-и такъ гостей много, всёхъ-де и не переугощать!.. "Всю ночь собака продаяла на мѣсяцъ, а мѣсяцъ того и не знаетъ!" – не въ бровь, а прямо въ самый глазъ, попадаеть любящимъ сплетни-пересуды присловье, подслушанное на старой Волгъ (въ Симбирской губернія). Черезчуръ привередливыя красавицы, слишкомъ разборчивыя невъсты получають на свою долю особый, не очень-то приходящійся имъ по нраву, прибаутокъ: "Еще какого жениха захотъла-во лбу мъсяцъ, а въ затылкъ ясны звъзды?".

Простонародныя примъты, на которыя за послъднее время обращають вниманіе и ученые погодовъды, дають не мало совътовъ сельскимъ хозяевамъ. Когда, — гласятъ онъ, — мъсяцъ народится на-полдень (внизъ) рогами, то — если это зимнее время – будетъ до самаго ущерба его стоятъ тепло, а если время лътнее — жара. Смотрятъ у молодого мъсяца на-полночь (вверхъ) рога, — быть зимой холоду, а лътомъ — вътрамъ. Кверху подняты рога, да нижній-то покруче, — такъ первая половина мъсяца будетъ либо морозная (зимой); либо (лътомъ)

т. д., онъ обогатилъ себя неисчерпаемой сокровищницею слова. Въ 1834—1839 годахъ появились: "Были и небылицы", упрочившія его литературную извъстность во времена Бълинскаго. Въ 1846 мъ году вышло собраніе "Сочиненій Казака Луганскаго", въ 1853-мъ "Матросскіе досуги", въ 1861-мъ "Картины русскаго быта" и одновременно---"Полное собраніе сочиненій В. И. Даля", а также-первый выпускъ его безсмертнаго труда, стяжавшаго ему навъки признательность Россіи---"Словаря живаго великорусскаго языка". Это четырехтомное изданіе, на которое Даль затратилъ 47 лѣтъ труда, выходило до 1867 года выпусками. Въ1862-мъ году были изданы собранныя имъ "Пословицы" (до 37.000). Умеръ великій русскій народовѣдъ 22-го сентября 1872 года въ Москвѣ, гдѣ и похороненъ на Ваганьковомъ кладбищѣ.

ей вътеръ покоя не дастъ. А если нижній рогь пологій, переносить мужикъ примъту на вторую половину мъсяца. Крутые мисяцевы дога заставляють ожидать вёдра, пологіе-ненастья непогожаго. Задернуть мъсянъ тусклою лымкой.размокропогодится на дворѣ; а если смотрить онъ во всѣ глаза на православныхъ, -и на мокромъ мъстъ сухо будетъ. Въ синевѣ мѣсяцъ- къ дождю, въ краснѣ-къ вѣтру, съ ушамикъ морозу. Если передъ новолуніемъ выдадутся ненастные деньки. — "Модолой мъсяцъ обмывается!" – говоритъ деревня. Въ Пермской губерніи примѣчають, что, если праздникъ Крещенія Господня придется подъ подный м'всяцъ, то сплошьда-рядомъ бывають по веснъ большія полыя воды. Воронежцы запримѣтили. что-если "обглядится" новый мѣсяцъ въ трое сутокъ, такъ до ущерба вёдро будетъ безъ перемъны, а если съ новолунья три дня дождемъ небо плачется-не установиться красной погодъ вплоть до самаго конца мъсяца.

Любить русскій народъ загадки загадывать. "Загану ка я загадку, перекину черезь грядку!"-приговариваеть онь, увъренный въ томъ. что отъ загадки до разгадки-семь верстъ правды. "Синенька шубёнка покрыла весь міръ!"-загадываеть онъ о небъ. Мъсяцъ представляется ему то "сивенькимъ жерсбчикомъ", глядящимъ черезъ прясло (Калужск. губ.), или "бълоголовой коровой", смотрящей въ подворотню (Псковск. губ.), то медвидемъ, то "лысымъ мериномъ съ билыми глазами" (Симбирск. губ.). Въ симбирскихъ-же деревняхъ повторяють о немъ такую загадку: "Съ вечера сивый жеребецъ въ подворотню глядить, въ полночъ жеребецъ черезъ кроваю бъжить!"; въ самарскихъ – загадываютъ и такъ: "Маленькій, курбатенькій-всему міру свётъ!", "За новымъ за дворомъ стойтъ чашка съ творогомъ!" въ новгородскихъ – "Идетъ лъсомъ – не треснеть, идеть полемъ--не плеснеть!" и т. д. "Надъ бабушкиной избушкой-хлъба краюшка; хочетъ всть старуха, тянется-потянется, а все не достать!"-загадываеть народь о мь. сяцѣ. "Кругло, а не мѣсяцъ; зелено, а не дубрава; съ хвостомъ. а не мышь?" - сыплетъ онъ вопросами, что изъ мѣшка трясетъ, а о разгадкъ спросятъ, ръпа – скажетъ.... По старинному повърью, въ концъ каждаго земного мъсяца Богъ свой небесный мѣсяцъ ножомъ рѣжетъ на звѣзды. "Оттого то все ихъ и больше на небъ!" ---догадывается народная молвь. Ходитъ преданіе, что на лунъ Каинъ-въ наказанье за первую пролитую на землё кровь-вёки вёчные убиваеть Авеля. Смотрять деревенские простецы на мѣсяцъ, а мысли-то у нихъ сами собою такъ и перелетаютъ къ этому преданію. Естьговорятъ-и такой догадливый людъ, что все сбиваются на томъ-кто именно кого убилъ: Каинъ-Авеля, или Авель-Каина. Впрочемъ, это уже относится тоже къ маловъроятнымъ преданіямъ не только смътливой, но и смъшливой, старины-матушки.

Звъздное небо представляется глазамъ зоркаго пахаря "грамоткой", написанной по синему бархату. "Не прочесть этой грамотки, — говоритъ онъ, — ни попамъ, ни дъякамъ, ни умнымъ мужикамъ." А, между тъмъ, для послъднихъ-то, оказывается, эта грамотка является не совсъмъ тайной, — недаромъ они съ поразительной для оторваннаго отъ природы горожанина точностью угадываютъ по расположенію звъздъ время ночи. Ночное звъздное небо – такіе-же безошибочновърные часы для деревенскаго путника, что и крикливый въстникъ полночи пътухъ – на дворъ.

Не всѣ звѣзды для русскаго хлѣбороба одинаковы. Знаетъ онъ, что "звѣзда отъ звѣзды разнствуетъ во славѣ", а потому и различаетъ если не всѣ, то хотя нѣкоторыя изъ жемчужинъ розсыпи звѣздной. Такъ, знаетъ онъ "Вечерницу"—первую вспыхивающую вечеромъ звѣзду, назоветъ и "Денницу"—позднѣе всѣхъ своихъ сестеръ погасающую на небѣ, только-только не встрѣчающуюся съ утреннею ранней зорькою.

На деревенской Руси, среди старожиловъ, всегда были-и теперь есть-свои самобытные звъздочеты, знающіе не только звъзды "блудячую" (планету) да "хвостатую" (комету), появляющуюся, по ихъ словамъ, не то къ войнъ, не то къ голоду, или къ моровому повътрію, либо къ какому-нибудь другому народному бъдствію, а различающіе почти всякое свътило въ звъздномъ царствъ, раскинувшемся по синему небу. Такъ, напримъръ, -- говорятъ они, -- есть на свътъ "Чигирь-звъзда". Это-не что иное, какъ Венера науки о звъздахъ. Чигирьзвъзда предсказываетъ человъку счастье и несчастье. Въ началѣ XIX-го столѣтія ходилъ на Руси въ спискахъ слѣдующій сказъ старинныхъ звъздочетовъ объ этой звъздъ: "Сія бо звъзда едина именемъ Чигирь есть межъ всъми звъздами, десять мёсть во всякомъ мёсяцё имёсть, а по трижды приходить на всякое мъсто коегождо мъсяца. Сіе бо есть великая мудрость. Аще кто добръ гораздъ и разумъетъ мъсячному нарожденію, той видить и кій кругъ въдаеть сія звъзда Чигирь. Аще тхати, или идти куда, или селиться, -- смотри, на которую сторону та звъзда стоить: аще она станетъ противу, и ты противу ея не взди никуды. Во дни первый, одиннадцатый и двадцать первый состоить Чигирь на востоць, и ты храмины не ставь, на дворъ главы своей не голи. Во дни вторый, дванадесятый и двадцать вторый стоить Чигирь межъ востокомъ и полуднемъ, и..... рожденное будеть курчя и безплодно. Во дни третій, тринадцатый и двадцать третій стоить Чигирь на полдни, и ты въ тъ дни въ полдни не купайся, въ баню не ходи: изойдешь лихомъ, или учинится переполохъ". Большая Медвъдица слыветъ въ народной астрономіи за "Сажаръ" (или "Стожаръ") звъзду. По этому созвъздію совътуется охотникамъ выходить смъло на всякаго дикаго звъря, кромъ одного только медвъдя. Плеяды, по народному опредъленію— "Утиное Гнъздо"; Поясъ Оріона — "Кичаги", Арктическій Поясъ – "Желъзное Колесо", Млечный Путь – "Становище". Три звъзды, находящіяся подлъ Млечнаго Пути, зовутся "Дъвичьими Зорями". Падающія звъзды, при видъ которыхъ старые богобоязненные люди причитаютъ свое "Аминь, аминь! Разсыпься!", а молодые произносятъ завътныя желанія, —зовутся "Маньякомъ".

О "Дъвичьихъ Зоряхъ" дошло до нашихъ дней старинное сказаніе. Жили-были, -гласить оно, -на бъломъ свъть три сестры ("родствомъ и дородствомъ-сестра въ сестру"). Жили онъ въ одномъ дому, безъ отца-матери: "сами правили домомъ, сами пахали, сами хлъбъ продавали". Проторяли къ сестрамъ дорожку свахи-сваты, да было имъ всъмъ диво-дивное: "Придуть къ воротамъ, ворота сами растворяются; пойдуть къ избъ-двери сами отойдутъ настежъ; взойдутъ въ избу-въ избъ нътъ ни живого, не мертваго, какъ послъ мора. Постоять, постоять, такъ и пойдуть ни съ чемъ. Выйдуть на улицу, посмотрятъ на окна, а у оконъ сидятъ три сестры вмѣстъ, прядуть одну кудель"... Стали всъ за это считать трехъ сестеръ въдьмами; и надумали бабы-свахи сжить дъвокъ сосвъту. Чего-чего только онъ ни придумывали, лишь-бы загубить ихъ! Поджигали даже то городьбу у нихъ, то избу: и огонь не беретъ... По знахарямъ-въдунамъ хаживали: и тъ ума не приложать, что съ тремя сестрами сдълать! Увидали-подглядъли однажды ночью зоркіе бабын глаза, что летить поднебесьемъ Огненный Змъй прямо къ дому ненавистныхъ имъ трехъ сестеръ: "полеталъ-полеталъ, да и прочь полетълъ: и Змъй ихъ не беретъ!" Но вотъ-мало-ли, много-ли времени прошло: умерли сестры, всъ сразу. Узнали объ этомъ свахибабы, пошли поглядъть на покойницъ, - пошли, а самихъ страхъ беретъ: послали напередъ себя мужиковъ. Пошли, освнясь крестнымъ знаменіемъ, мужики, подошли къ городьбв. -- "городьба разступилась на четыре стороны", подошли къ избъ, – "изба разсыпалась въ мелкія щепки". Сказаніе заканчивается словами: "Тутъ-то мужики догадались, что тъ три сестры были прокляты на-роду. Да и послъ смерти имъ худое

А. А. Корвифскій.

ŝ.

житьё: досталось въкъ горъть зорями. Вотъ ихъ уже немножко осталось: только три пятнышка"...

По дёвичьей примётё, звёзды падають не только къ вётру, какъ говорять старые люди, а и къ дёвичьей судьбё: въ какую сторону о Святкахъ звёзда упадеть, когда на нее смотрить загадывающая дёвушка, — въ той сторонё и "суженый" (женихъ) ся живетъ.

Не мало говорять о звёздахь и сельскія поговорки, каждая изъ которыхъ не мимо молвится. "Не считай звёзды, а гляди подъ ноги: ничего не найдешь, такъ хоть не упадешь!"—замѣчаютъ разсѣянному человѣку—верхогляду, приговаривая: "Жить живи, да рѣшетомъ звѣздъ въ водѣ не лови!", "Часты звѣзды, ярки звѣзды, да разсыпчаты: сладки рѣчи, звонки рѣчи, да обманчивы!" и т. д. Простонародныя загадки говорять о звѣздахъ въ такихъ словахъ, какъ напримѣръ: "Разсыпался горохъ—на тысячи дорогъ!", "Полно корыто огурцовъ намыто!", "Вся дорожка осыпана горошкомъ!", "Поле (небо) не мѣряно, овцы (звѣзды) не считаны, пастухъ (мѣсяцъ) рогатый!".

Нельзя назвать особенно точными "астрономическія" наблюденія, вѣками слагавшіяся въ народной Руси; но всѣ они, но каждая пословица, каждое повѣрье о небесномъ мірѣ, говорять о томъ, что не однимъ только хлѣбомъ насущнымъ живъ нашъ народъ-пахарь, — хотя дума объ этомъ не легко до стающемся всякому трудящемуся человѣку дарѣ Божіемъ и не отходить отъ хлѣбороба до гробовой доски.

- 50 -

Digitized by Google



IV.

## Огонь и вода.

Огонь и вода — двѣ враждебныхъ другъ другу, двѣ непримиримыхъ, хотя иногда и работающихъ одна на другую, стихіи. Русскій народъ, тороватый на красную рѣчь, не прошелъ мимо нихъ со своимъ живымъ, перелетающимъ изъ-вѣка въвѣкъ, словомъ. Есть у него про каждую изъ этихъ стихій наособицу и вмѣстѣ о нихъ обѣихъ свой сказъ, выразившійся во многомъ-множествѣ пестрыхъ пословицъ, загадокъ, повѣрій и преданій, — несмотря на всю враждебность — зачастую объединяющихъ обѣ эти могучихъ стихіи, по волѣ умудрённаго сѣдой стариною народа-сказателя.

Огонь, въ представления язычника древней Руси, являлся сыномъ Неба (Сварога), —почему и величали его въ тѣ, затонувшія во мракѣ вѣковъ, времена "Сварожичемъ", воздавая ему поклоненіе: "... и огневи молятся, зовутъ его Сварожичемъ...", —писалъ объ этомъ нѣкій Христолюбецъ. Позднѣйшее сказаніе, записанное въ "Памятникахъ отреченной литературы" (П,445), гласитъ о томъ, что произошелъ огонь отъ очей Божіихъ. "Како огонь зачася?" – вопрошается въ этомъ сказаніи. — "Архангелъ Михаилъ зазже огонь отъ зеница Господня и снесе на землю!" – дается отвѣтъ. Солнце принималось пращурами народа-пахаря, одухотворявшими всю видимую природу, за всевидящее око Творца. Такимъ образомъ, и по народному міровоззрѣнію, огонь является исходящимъ отъ прекраснаго свѣтила дня.

Вода, — какъ было уже сказано выше (см. гл. 1), — по стародавнему слову русскаго народа, доискивающагося до начала началъ вселенскихъ, представляется кровью земли.

- 51 -

"Огонь нисшель съ небеси", — гласить благочестивая простодушная мудрость. "Воды небесныя поять землю", — продолжаеть она, приговаривая: "Огонь да вода—супостаты!", "Вода—всему господинь; воды и огонь боится!" Даеть мудрый тысячельтній опыть народа добрый совьть пахарю— "держаться за землю", "дружиться съ землей", но при этомъ совъть оговаривается: "Съ огнемъ не шути, съ водой не дружись, вътру не върь!", "Дружись съ землей: оть земли вшелъ, земля кормить, въ землю пойдешь!", "Огонь да вода—нужда да бъда!", "Огонь—царь, водица—царица, земля — матушка, небо – отецъ, вътеръ—господинъ, дождь—кормилецъ, солнце князь, луна—княгиня" и т. д.

По народному представленію, огонь надёленъ необычайной силою-мочью, но вода—сильнёе огня ("земля—сильнёе воды, человёкъ—сильнёе земли"). "Хороши въ батракахъ огонь да вода, а не дай имъ Богъ своимъ умомъ зажить!"—предостерегаетъ позднихъ потомковъ богатыря Микулы Селяниновича съдая старина. "Не топора бойся—огня!"—добавляетъ она: "Съ огнемъ, съ водою не поспоришь!", "Огню да водѣ Богъ волю далъ!", "Ходить у огня—обжечься, у воды—замочиться!", "Воръ воруетъ—хоть стѣны оставитъ, огонь придетъ и стѣны унесетъ!"

По образному русскому выраженію, огонь-, богатырь-воевода", а вода-"сама себъ царь". Забереть силу вода, такъ ее, приговариваеть народная Русь, -, и Бълый Царь не уйметъ"... Отъ огня, по ея крылатому слову, вода ключомъ кипить, а водой и огонь заливають. Вода-еще болёе, чёмъ огонь, опасная для неосторожныхъ людей стихія. "Водою мельница стоить, отъ воды и погибаетъ!", "И тихая вода крутые берега подмываетъ!", – гласятъ старинныя присловья: "Вода сама себя кроеть, а берегь-знай-роеть!", "Всегда жди лихой бъды отъ большой воды!" Объ этомъ же приговариваетъ и такая поговорка, какъ: "Пришла бъда, разлилась вода: переъхать нельзя, а стоять не велять!" Безвыходно-опасное положеніе, въ какое попадаютъ всё не внемлющіе опыту старыхъ, перешедшихъ поле жизни, людей, изображается на простонародномъ языкъ выражениемъ-- "Изъ огня да въ полымя!", или еще болње мъткими: "Изъ огня да въ воду!", "Только и ходу, что изъ воротъ да въ воду!"...

Огонь—огню рознь. Сердце памятливаго къ завѣтамъ стародавней поры народа-сказателя сохранило свои вѣщія преданія не только о небесномъ и земномъ огнѣ, но и о "живомъ" (вытертомъ изъ дерева). Такъ и вода слыветъ, по этимъ преданіямъ, то живою, то мертвою. Небесный огонь (молнія) ниспосылается на землю, ---говоритъ народъ, ---неспроста: имъ караеть нераскаянныхъ гръшниковъ правосудіе Божіе. Гасить пожаръ оть грозы ("Божій огонь") потому-то и считается гръхомъ. Древніе славяне, объединяя въ одну стихію небесный и земной огни, называли ихъ-подобно многимъ другимъ, ведущимъ свое родословное древо отъ одного и того-же арійскаго корня племенамъ- "водорожденными" (сыновьями и внуками воды), ставя ихъ такимъ образомъ въ зависимое отъ нея положение. "Живому" огню придается и теперь особая чудодъйная сила. Въ стародавние годы на Руси, какъ и у другихъ родичей-славянъ, было въ обычав поддерживать на домашнемъ очагъ неугасимое пламя, возженное отъ огня, добытаго изъ сухой сердцевины дерева. Это, по древнему върованію, оберегало домъ отъ всякой бѣды и даже обезпечивало семьъ мирную-счастливую жизнь. Въ глухихъ уголкахъ свътлорусскаго простора и до нашихъ дней еще кое гдъ сохранилось суевърно благоговъйное отношение къ такому, добываемому большаками семьи, огню.

Домашній очагъ считался встарину священнымъ. Въ огнъ, поддерживавшемся на немъ, видъли силу-не только дававшую человъку тепло и пищу, но и отгонявшую отъ жилища всю нечисть, всякую больсть лютую. Очагь быль первымъ жертвенникомъ славянина-язычника; пылающее на немъ дерево-первой жертвою повелителю огней небесныхъ, Перуну-громовнику. Вокругъ очага собирались въ былую пору совъщания родичей. Выселяясь съ дъдовскаго гнъзда, молодые члены рода непремённо брали съ собою къ своему новому очагу горящие уголья со стараго. Только это, по върораннихъ предковъ современнаго пахаря, и могло сованію хранить родственныя связи. Если огонь на чьемъ-нибудь очагѣ погасалъ, это сулило суевѣрному воображенію всякія бѣды и слыло предвъстникомъ вымиранія-угасанія семьи. Даже разсыпавшіяся съ очага дрова не объщали ничего добраго для хозяевъ. Плюнуть на очагь почиталось за великій гръхъ. Если кто-нибудь заливалъ водою чужой очагъ, это было выраженіемъ непримиримой вражды-на жизнь и смерть. Зола, взятая съ домашняго очага въ праздничные дни, служила-въ рукахъ главы семьи-цёлебнымъ средствомъ: ею пользовали отъ самыхъ разнородныхъ болъзней. Отправляясь въ далекій путь, древній славянинъ бралъ съ собою не только горсть родной земли, - какъ это наблюдается въ наши дни, но и щепоть золы съ домашняго очага. Передъ пылающимъ очагомъ произносились заговоры. По колебанию его пламени предсказывалась судьба и угадывался будущій урожай. Гада-

ніе это исчездо изъ народной памяти, но еще до сихъ поръ можно услышать на Руси слова заговора въ-роль: "Ахти, мати бълая печь! Не знаешь ты себъ ни скорби, ни болъзни, ни шипоты, ни ломоты! Такъ и рабъ Божій (имя рекъ) не зналъбы ни хитки, ни притки. ни уроковъ, ни призороковъ".. Еще и теперь на малорусскомъ югъ Росси во многихъ леревняхъ сохранияся обычай давать болящимъ выпить святой воды съ печной золою. Въ Курской губерни, по свидътельству нъсколькихъ изслёдователей народной старины, печь замёняетъ въ заходустныхъ угодкахъ аптеку. Передъ ея раскаленнымъ устьемъ ставятъ страдающихъ нервными бодъзнями (...отъ испуга"); о край печи заставляють тереться шеей больныхъ горломъ: "отъ простуды" больной бросаетъ въ пылающую печь найденный на берегу ръки камень, бросаеть-приговариваеть: "Какъ камень на бережку у ръки былъ сухъ, такъ бы у меня раба Божьяго (имя рекъ) ноги были сухи, не боялись ни стужи, ни морозу, ни мятелицы, и сколь онъ теперь горячъ, такъ будьте и вы, ноги, горячи!" Чтобы предохранить новорожденнаго ребенка отъ "сглазу", кума береть изъ печки уголь и, выйдя на перекрестокъ, перекидываетъ уголь черезъ себя. Въ Орловской губерни подъ защиту очага отдають и домашнихъ животныхъ, прикладывая напримъръ, къ печи только-что появившихся на свъть телять. Еще въ сороковыхъ годахъ, во многихъ коренныхъ великорусскихъ мѣстахъ было въ обычав, возвращаясь съ похоронъ, непремънно дотрогиваться рукою до печи. Это должно было, по мненю придерживавшихся такого обычая. предохранять оть смерти "въ одночасье". Знающіе "всю подноготную" люди совътуютъ предохранять хлъбныя скирды и стога съна отъ мышене чёмъ инымъ, какъ насыпаніемъ подъ нихъ – съ яли четырехъ сторонъ-золы отъ сожженныхъ на домашнемъ очагъ клочковъ съна и хлъбныхъ колосьевъ. Дотошныя бабыхозяйки отъ порыядо времени выгребають изъ печи золу и посыцають ею поль въ курятникъ, думая, что отъ этого куры стануть нестись лучше. Огородники, благословясь, раскидывають ("оть червя") золу по грядкамь, разделаннымъ подъ посадку капустной разсады. Есть мъста, гдъ принято подмѣшивать золы изъ очага въ первыя сѣмена ржи-"для обережи отъ градобоя".

Да и во многомъ-множествъ иныхъ случаевъ житейскаго обихода возлагала простодушная старина надежды на помощь и покровительство своихъ благожелательныхъ-свътлыхъ духовъ, обитавшихъ въ домашнемъ очагъ. Всъ эти умилостивлявшіяся пламенемъ божества объединились впослъдствіи въ од-

Digitized by Google

номъ живучемъ существъ-Ломовомъ (зовущемся также "хозяиномъ" и "дъдушкою домовитымъ"). При этомъ перевоплощенія, вызванномъ рукою всесокрушающаго времени, яркій обликъ могущественнаго духа огня поблъднъль, растерявъ по путинъ въковъ не малую долю своей силы-мощи. Даже самая память о немъ стала смутнымъ преданіемъ полузабытаго прошлаго, заслоненнаго отъ внутренняго міра современнаго пахаря туманной лымкою новыхъ наслоений бытового суевърія. Пожалуй, даже не узнать въ теперешнемъ Домовомъ и отдаленнъйшаго родича божества языческой Руси, – до того расплылись всв его когда то ръзко проступавшія черты при послёдовательномъ многовёковомъ видоизмёнении; до того размѣнялись на мелочи его стихійныя свойства и обязанности. Народъ даже выселилъ его изъ самаго очага, перенеся мъстопребывание стараго въ подпечекъ, -куда и обращаются въ подобающихъ случаяхъ со своими причетами-заклинаніями въдуны-знахари нашихъ дней.

Пытливый изслёдователь воззрёній славянъ на природу вызваль изъ туманнаго мрака забвенія безхитростный образь этого заботливаго хранителя семейнаго очага. Домовой, въ его обрисовкъ, самое старшее и почетное лицо въ семъв домохозяина, къ которой и принадлежитъ по восходящей линіи, какъ праотецъ (дъдъ), положившій основаніе очагу и собранному подъ единый кровъ союзу родичей. Онъ, обыкновенно, носить хозяйскую одежду, но всякій разъ успъваеть положить ее на мъсто, какъ только она понадобится большаку семьи. Онъ видитъ всякую мелочь, неустанно хлопочетъ и заботится, чтобы все было въ порядкъ и наготовъ, - здъсь подсобить работнику, тамъ поправить его промахъ. Его хозяйскому глазу пріятенъ приплодъ всякой домашней животины; онъ не долюбливаеть излишнихъ расходовъ и сердится за нихъ. Если ему житье по душъ придется, то онъ служитъ домочадцамъ и зорко смотритъ за всёмъ домомъ и дворомъ. Онъ сочувствуетъ каждой семейной радости, печалуется о каждомъ семейномъ горъ. Онъ даже предупреждаетъ почтительно относящихся къ нему семьянъ о каждой грозящей имъ откуда бы то ни было опасности.

До сихъ поръ на старой-кондовой Руси соблюдается еще не мало связанныхъ съ почитаніемъ домашняго очага обычаевъ свадебнаго обихода. Въ стародавніе-же годы ни одна невъста не уходила передъ вънчаніемъ изъ родительскаго дома, не простившись съ его огнемъ. Прощаніе сопровождалось особыми обрядами, мало-по-малу исчезавшими изъ житейскаго обихода. При этомъ пълись подружками невъсты и особыя

— 55 —

пъсни-"огнянки"; но и отъ нихъ не дошло до нашихъ дней почти никакого следа. Перелъ домомъ жениха невесту также встръчалъ огонь: выбъгалъ навстръчу дружка съ горящей головнею изъ женихова очага въ рукахъ. "Какъ ты берегла огонь у отца-матери, такъ береги и въ мужниномъ домъ!"-привътствовалъ онъ молодую, троекратно объгая вокругь нея. Только успъвала она вступить въ хату, какъ ее вели къ пылающему очагу и здѣсь осыпали тремя пригоршнями зерна, -въ знакъ того, что она присоединялась къ семьв и въ пожеланіе плодородія въ супружеской жизни. Съ этой минуты новобрачная поступала подъ покровительство свътлаго духа, присутствие котораго въ домашнемъ очагъ оберегало всю семью отъ "напрасной" бѣды. Вечеромъ, послѣ пира стола, молодуха снимала съ себя поясъ и бросала его на печь. Этимъ какъ-бы ввърялась вся брачная жизнь молодыхъ новожоновъ защить домового. У сосъдей великоросса-крестьянина, симбирскихъ чувашей, до сихъ поръ соблюдается перенятый отъ русскихъ старинный, утратившійся въ памяти народной Руси, обычай, состоящий въ томъ, что новобрачная, вступая впервые въ мужнинъ домъ, прежде всего земно кланяется печкъ, а затъмъ уже переходитъ къ выполнению другихъ обрядностей этого самаго торжественнаго для нея въ ея съренькой-будничной жизни дня.

Въ повседневномъ быту современнаго русскаго крестьянина можно насчитать многіе десятки такихъ случаевъ, въ которыхъ онъ, безсознательно пріобщаясь къ суевърію пращуровь, обращается къ заступничеству позабытыхъ покровителей своего домашняго очага. Просматривая изслъдованія нашихъ народовъдовъ, то-и-дъло наталкиваешься на доказательства этого. Такъ, напримъръ, въ Курской губерни еще недавно считали необходимымъ, приводя съ базара купленную корову, накормить ее въ первый разъ на печномъ заслонъ. Во многихъ другихъ, даже и не смежныхъ, губерніяхъ, отправляя кого-нибудь изъ домашнихъ въ путь-дорогу, и теперь еще хозяйки-большухи открывають заслонку и распахивають избную дверь-съ твмъ, чтобы теплое ввяніе очага следовало за путникомъ. оберегая его на чужой сторонкъ и непрестанно напоминая ему о родной семьв, заботящейся-печалующейся объ отсутствующемъ. Есть мъста, гдъ во время первой грозы разводять въ печи огонь, какъ-бы призывая этимъ покровителя земного огня на-помочь противъ огня небеснаго. Это-уже несомнённый пережитокъ древняго умилостивительнаго безкровнаго жертвоприношения Перуну-громовнику. Какъ на одинъ изъ соблюдающихся повсемъстно обычаевъ благочестивой народной старины, можно указать на обыкновеніе креститься при зажиганіи въ хать перваго вечерняго огня. Гасять огонь придерживающеся дедовскихъ заветовъ старые люди тоже съ крестнымъ знаменіемъ. Нъкоторые строгіе блюстители обрядовой стороны жизни принимають за немалый готъхъ погасить огонь безъ наллежащаго благоговънія. Разводя огонь въ печи, бълоруссы соблюдаютъ молчание и остерегаются оглялываться. Если-же не соблюсти, по ихъ словамъ. этого обычая, то не ливо-если въ тотъ-же день случится въ домъ пожаръ. Въ тверской округь записанъ обычай гнать отъ сосъдей какъ можно дальше того домохозяина, у котораго загорится хата: иначе карающій его гнъвъ Божій посльдуеть за нимъ, и пламя охватитъ тоть домъ, куда онъ войдеть, или даже къ которому подойдеть. Черниговцы встарину обносили вокругъ пожарища не только святыя иконы, но и хлъбъ-соль. Нельзя не видъть въ этомъ обычаъ опятьтаки упомянутаго выше пережитка. Въ волынскомъ краю бабы выносять въ подобномъ случав накрытый чистымъ столешникомъ столъ, ставятъ на него святую воду, кладутъ обокъ съ нею хлъбъ-соль и холятъ съ этимъ столомъ вокругъ горящаго дома, - ходючи. сами голосомъ голосять:

> "Ой, ты, огню пожаданый, Изъ неба намъ зосланый! Не расходься ты, якъ дымъ, Бо такъ приказавъ тоби Божій Сынъ!"

Подслушанъ собирателями памятниковъ народнаго слова въ тъхъ-же обильныхъ сказаніями мъстахъ и другой разносказъ этого причета: "Витаю тебе, гостю! Замовляю тебе, гостю! Іорданскою водою заливаю тебъ. гостю! Пришелъ Господь въ міръ—міръ его не познавъ, а святый огонь слугою своимъ назвавъ; Господь на небо вознесся, за Господомъ и слуга святый огонь понесся!"

Суевърная душа обитателя глухихъ-захолустныхъ уголковъ подсказываетъ иногда ему, что въ пожаръ бываетъ виноватъ разгнъванный хозяевами покровитель домашняго очага. Такъ жестоко мститъ онъ, старый, только за самыя тяжкія нанесенныя ему обиды. Во избъжаніе такой бъды, чуть не разоряющей въ конецъ и самаго хозяйственнаго крестьянина, а бъдняка пускающей со всею семьей по-міру, соблюдается у бълоруссовъ особый обычай угощенія Домового, охраняющаго за это не только отъ пожара, но и ото всякой другой Божьей немилости. Въ Симбирской и сосъднихъ съ нею поволжскихъ губерніяхъ повсюду строго соблюдается обыкновеніе обжигать первыя брёвна каждаго новостроящагося дома. Это, по увѣренію плотниковъ, должно предохранять отъ грознаго посѣщенія "краснаго пѣтуха".

Въ стародавние годы справлялся на Руси цълый рядъ особыхъ праздниковъ, связанныхъ съ обожествлениемъ огня и воды. Яркие пережитки ихъ до сихъ поръ почти повсемъстно сохранились въ обычаяхъ, пріурочивающихся къ Семику, ко Всесвятской (Ярилиной) недълъ, къ Ивану-Купалъ, къ Ильину дню и нъкоторымъ другимъ днямъ мъсяцеслова.

Тороватый на красное словно да на присловье крылатое. русскій хлъборобъ-простота сыплеть направо и нальво и на всъ стороны свъта бълаго мъткими пословицами-поговорками объ огнъ и водъ, зачастую примъняя ихъ къ опредъленію всевозможныхъ явленій жизни. "Свну съ огнемъ не улежаться!" говорить онъ о неподходящихъ другъ къ другу мужѣ съ женой, -приговаривая: "Солома, съ огнемъ не дружись!", "Мужикъ-то съ огнемъ, а жена-съ водой!", "Не съ огнемъ къ пожару соваться!" и т. д Неправедно нажитую прибыль зоветь народъ огнемъ, поясняючи при этомъ: "Набиль чужимъ достаткомъ мошну, берегись—обожжешься!", "Краденая день-га—огонь, какъ-разъ съ ней сгоришь!", "У бъднаго отнять огонь въ дому держать!". Приглядывается простодушная мудрость народная къ расточающему свое добро нехозяйственному человѣку, а сама сѣдой головою покачиваеть, глядючи, какъ онъ не къ себѣ въ домъ, а все изъ дому, тащитъ. "Глупому сыну не въ помощь богатство", - говорить она, -"у него все, какъ на огнъ, горитъ, какъ по водъ-плыветъ!". "Моту денегъ подарить-что въ огонь кинуть, что на воду пустить!". Такъ и зоветъ-величаетъ она расточившихъ-промотавшихъ свое добро богатство "прогорълыми". "Какъ огнемъ обхватило!" - замъчаетъ народъ о нагрянувшей на коголибо бъдъ-напасти: "Попалъ промежъ двухъ огней!", "Огонь -не вода, охватитъ-не всплывешь!" О неосмотрительныхъ. семь разъ не примърявъ-хватающихся порой и не за свое дбло, людяхъ также есть свое слово у поселыцины-деревеньщины, отъ поколънія къ покольнію передающей красныя рычи. "Дѣлать, что огонь—такъ и съ дѣломъ-то въ огонь!", "Скоро огонь горить да вода бъжить!", "Не хватай картошку изъ огня-обожжешься, не пей кипятку-обваришься! - наставляеть она торонливый людь. Любить краснословъ-пахарь побалагурить: ради краснаго словца-не щадить онъ порою матери-отца; но правда-истина для него всего дороже. Недаромъ сложилось о ней у его дъдовъ-прадъдовъ такое слово, какъ: "Правда ("праведное" - по иному разносказу) на огнъ

Digitized by Google

не сгорить, на водъ не потонеть". Въ этой поговоркъ слышится явный отголосокъ воспоминания о совершавшихся въ старую старь на Святой Руси, —да и не только на ней, а и въ другихъ земляхъ, — "судахъ Божихъ" (испытанияхъ виновныхъ и правыхъ огнемъ и водою).

"Суды Божіи" велись на Руси съ незапамятныхъ временъ. Еще Перунъ-громовникъ, грозный повелитель огней небесныхъ и дожденосныхъ тучъ, призывался въ свидътели-судьи ихъ. Каратель здой нечисти, переходившей пути-дороги трулу народа-пахаря, онъ являлся и бичомъ людскихъ пороковъ и преступленій. Огню и водъ, этимъ находившимся подъ его властью стихіямъ, придавалась сила обличенія лжи. Потомуто и обращались наши отдаленнъйшіе предки въ затруднительныхъ случаяхъ къ ихъ нелицепріятному посредничеству. Какъ и у другихъ сосъднихъ народовъ-не только славянъ, а и нъмцевъ, - огненное испытание виновности и правоты полсудимыхъ производилось въ древней Руси такимъ образомъ. Обвиняемый долженъ былъ пройти голыми ногами по раскаленному жельзу: народъ върилъ, что въ случав невиновности, всякій человъкъ сдълаетъ это безъ вреда для себя. Судимый водою долженъ былъ или достать камень со дна котла съ кипящей водою, или войти въ ръку въ самомъ широкомъ мъстъ ея и плыть къ другому берегу. Виноватаго должна была утопить, въ послъднемъ случаъ, сама его кривда. Зачастую бывало такъ, что обвиняемые, страшась кары небесной, сознавались въ своихъ провинностяхъ и соглашались лучше нести наказаніе отъ судей земныхъ, чёмъ погибнуть отъ суда Божія. Впослъдствии, съ течениемъ времени, испытание стало производиться более легкимъ способомъ-бросаніемъ на воду жребіевъ, по которымъ и ръшался судъ. Слъды существованія "судовъ Божіихъ" на Руси сохранились какъ въ нъкоторыхъ памятникахъ древнерусской письменности, ("Русская Правда" <sup>16</sup>) и др.), такъ и въ изустномъ народномъ пъсенномъ словъ. занесенномъ на скрижали исторіи литературы "калитами"народовъдами. Въ захолустныхъ уголкахъ съверовосточнаго края и до сихъ поръ еще кое-гдъ прибъгаютъ къ подобію Божьяго суда: заставляють заподозренныхъ въ краже целовать дуло заряженнаго ружья, дають двоимъ тяжущимся заж-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) "Русская Правда"—историческій сборникъ, открытый историкомъ В. Н. Татищевымъ въ 1738-мъ году въ спискѣ Новогородской лѣтописи, писанномъ въ концѣ XV вѣка. Издана она была въ 1767-мъ году и носитъ заглавіе: "Правда Русская, данная въ XI вѣкѣ отъ велпкихъ Князей Ярослава Владиміровича и сына его Изяслава Ярославича". Этотъ памятникъ—важнѣйшій источникъ для изученія древнерусскаго права.

женныя лучины одинаковой величины и слъдять: чья сгорить раньше, тотъ и считается обвиненнымъ. Какихъ-нибудь шестьдесятъ-семьдесятъ лътъ тому назадъ были, по сосъдству съ чувашской или мордовской округою, и такія русскія деревни, гдъ существовалъ обычай бросать въ мельничный прудъ старыхъ бабъ, заподозрънныхъ въ колдовствъ. Если брошенная начинала идти ко дну, это считалось ея оправданіемъ, и ее спъшили спасти, а если не тонула, то признавалась за въдьму—виновницу какой-либо "напущенной" на деревню бъды. "Въдьму-колдунью вода не принимаетъ!"—можно и теперь слышать отголосокъ этого обычая въ народной крылатой молви.

Вознося правду-матушку на недосягаемую для кривды высоту могущества, эта молвь не прочь оговорить самоѐ-себя поговорками въ-родъ: "Правда-то правдой, а и про милость не забудь!", "На правду напирай, да часомъ и помилуй!", "Милость надъ грѣхомъ—что вода надъ огнемъ!". Въ этихъ и имъ подобныхъ словахъ явственно сказалась неисчерпаемая доброта сердца народнаго, и сквозь закорузлую оболочку свою блещущаго чистымъ золотомъ. "Гдѣ огонь—тамъ и дымъ!", "Не бывать дыму безъ огня!"—замѣчаютъ умудренные жизнью старые люди объ идущей про кого-нибудь худой молвѣ-славѣ. "Не огонь желѣзо калитъ, а мѣхъ!"—оговариваютъ они надѣющагося только на одну свою силу неискуснаго работника.

Трудъ упорный, потовой трудъ, всегда поведетъ въ хату достатокъ, если жить съ умомъ да о Богъ не забывать,думаеть народная Русь тысячельтнюю думу. "Гдъ вода была, тамъ и будетъ; куда деньга пошла, тамъ и копится!"поучаеть она только еще выходящихь на поле жизни: "Ручей поить ръчку, ръка поить море, море-окіянъ-море; трудъ копъйку ведеть, копъйка рубль бережеть, не мъняй бережоный рубль - дътей-внуковъ накормишь досыта!". Но не всякій разъ прислушивается къ старой воркотнѣ да на усъ мотаеть молодежь, -- оть нея не диво услыхать въ отвѣтъ и такую отповъдь: "Пора придетъ-вода пойдетъ!", "Что копитьне два въка жить!", "Руки будуть-деньги будуть; всей воды не выпьешь, всей казны въ карманъ не уложишь!". Такіе безпечные вѣтрогоны и слушать даже не станутъ умудренныхъ опытомъ стариковскихъ ръчей, что-де: "Ждать водыне бъда, да пришла-бы вода!".

Любить деревня тёхъ за ухватку, кто на бёломъ свётё живетъ — не тужитъ: знай работаетъ за троихъ и хоть не въ красной одежинё ходитъ, не сладко ёстъ, да не только на судьбу не жалуется, а еще самъ надъ собой смёхи строитъ, прибаутками сердце твшить. "Хльбъ да вода-молодецкая вда!", "Сыть крупицей, пьянъ-водицей!", "Богато живемъсъ плота воду пьемъ!", "Хлъбъ съ водою, да не пирогъ съ лихвою!". "Пей ты водку, а я воду; ты покраснѣешь, а я пьянъ буду!"... Да мало-ли наберется и другихъ такихъ пословипъ-поговорокъ, готовыхъ летать изъ конца въ конецъ по неоглядной родинъ пахаря!.. По чего ни коснись, на всякое дъло у него найлется слово, а то и пълый коробъ... .У князя были. да воду пили!"-ведеть онъ разсказъ про скупыхъ хозяевъ, не тороватыхъ на угощенье. "Хоть на водъ, да на сковородв!"--киваеть онъ въ сторону привычныхъ къ нескромнымъ замашкамь, живущихъ напоказъ. Воду толочь – вода и будеть!"-смъется онъ надъ непонятливыми слушателями, которымъ надо каждое слово разъяснять-разжовывать да въ ротъ класть: "Оть воды навару не будеть, оть безтолочи – толку!". "Спроси его: отчего ты глупь?-У насъ, скажетъ, вода такая!". Не щадитъ народъ ни друга, ни ворога, не помилуетъ на словахъ и самого-себя. "Міръ силенъ—какъ вода, а глупъ что дитя!"-говоритъ онъ о сельскихъ сходкахъ, глѣ крикуны-галманы верхъ привыкли надо встми брать: "Міръ, что вода-пошумить да и разойдется!", "Народъ, какъ вода на начовкахъ, переливается!" и т. д. "Послъ пожара да за водой!"-говорять въ деревнъ о тъхъ, кто ужъ слишкомъ заднимъ умомъ кръпонекъ; "Бросай барышъ съ камнемъ въ воду!" -о дълъ, за которое не стоить и браться; "Вода съ водойне гора съ горой: сольется!" — о задумывающихся надъ однимъ и тъмъ-же, подходящихъ другъ къ другу людяхъ; "По которой ръкъ плыть, ту ему и воду пить!"-о подлаживании къ тому, съ къмъ ведется дъло.

Про оборотистаго мужика, которому все неладное съ рукъ сходить, пущено гулять по народной Руси не мало такихъ крылатыхъ словецъ, какъ: "Ему и бъда, что съ гуся—вода!", "Онъ изъ воды сухой выйдеть!", "Сблудилъ-своровалъ и концы въ воду!", "Его ремесло по водъ пошло, по водъ пошло водой снесло!". Скрытные, не любящіе многословныхъ ръчей люди получили на свою долю такое мъткое опредъленіе: "Нашъ молчанъ воды въ ротъ набралъ!" О тъхъ, кому не слъдъ довъряться, вылетъли изъ устъ народной мудрости слова: "У него правда на водъ вилами писана!", "Ему повърить—что по водъ на камнъ поплыть!", "Слова съ языка—какъ вода съ гуська!" и т. п. "Подъ лежачъ камень и вода не течеть!" говорится о лежебокахъ, дожидающихся, что хлъбъ къ нимъ самъ въ руки придетъ. "Быль—что камень на шев, небылица—проточная водица!", "Былое—травой ноги оплетаетъ, нѐ-

- 61 -

быль — прибылой водой сбътаеть!", Чужую бъду на водъ разведу, а къ своей — ума не приложу!", — кончаетъ питающійся отъ щедроть земли-кормилицы народъ-сказатель, не скупящійся на красныя да на мъткія, не въ бровь, а въ глазъ, попадающія, ръчи. Идеть онъ по путинъ въковъ, засъваетъ молвью словесную ниву; всходятъ ръчи, словами колосятся, присловьями наливаются, — чтобы снова попасть въ кошницу къ новымъ съятелямъ, зазвенъть новыми, вырощенными народной былью, ръчами. Ужъ разъ вылетъла такая ръчь-молвь на вольный просторъ; не попасть ей въ ръку забвенія, не сплыть по водъ безъ слъда, не кануть камнемъ ко-дну — пойдетъ она гулять по Святой Руси, гулять — силы нагуливать, слово словомъ плодить...

Оставили свой слёдь два исконныхъ врага-огонь да водаи въ сокровищницъ русскихъ народныхъ загадокъ. "Что безъ огня горить, безъ крылъ летить, безъ ногъ бѣжить?"-спрашиваетъ загадка. — "Солнце, тучи да ръки быстрыя!" — отвъчаеть разгадка. "Въ водъ я родилась, огнемъ покормилась!" подаеть голось соль-сестра хлъба насущнаго. "Я не самъ по себъ, а сильнъе всего и страшнъе всего, и всъ любятъ меня и всъ губять меня!" — заявляеть тоть богатырь, которымъ "покормилась" дражайшая половина хлъба соли. "Ни въ огнѣ не горю, ни въ водѣ не тону!" - слышится новое слово: ледъ говоритъ. Кончается день, заволакивается небо тьмоюсумракомъ, наступаетъ ночь. Смотритъ народъ, а самъ приговариваетъ: "Безсмертная овечка въ огнъ горитъ!" А огоньужъ тутъ-какъ-тутъ-въ его памяти: "Въ камнъ спалъ, по желъзу всталъ, по дереву пошелъ, какъ соколъ полетвлъ!"-вспоминается пахарю крылатое слово. "Чего изъ избы не вытащишь?", --- спрашивають охотники до загадокь. - "Печку!"--слъдомъ разгадка идетъ. "Чего въ избъ не видно?"-"Тепла". Въ Псковской губерни загадывають про печь по иному: "Стоить баба въ углу, а ротъ на боку!"; въ Новгородской -на свой ладъ: "По сторону бѣлецъ, по другую бѣлецъ, посрединъ чернецъ!"; у вологжанъ-въ томъ-же родъ: "Два бълыша ведутъ черныша!"; "Сидитъ барыня въ амбаръ-не свезешь ее на паръ!" – приговариваютъ симбирские загадчики. О печномъ заслонъ летаютъ по народной Руси свои загадки. "Мать Софья день сохнеть, а ночью издохнеть!" (Псковск. губ.), "Двое парятся, третій толкается; когда открывается, вся сласть подымается!" (Самарск. губ.)-наиболве цвътистыя изъ нихъ. "Мать толста, дочь красна, сынъ храбёръ-въ поднебесье ушелъ!" ("...сынъ кудреватъ-по поднебесью летать!"), загадывають про печной дымъ бабы-олош-

- 62 -

Digitized by Google .

ки съ мужиками-олончанами. Въ Курской губерни ходитъ такая-же загадка, но съ видоизмъненнымъ концомъ: "сынъ голенасть, выгибаться гораздъ"... "Отецъ (огонь) еще не родился, а сынъ (дымъ) ужъ въ лъсъ ходить!" – говорятъ псковичи, добавляя къ этому: "Зыблется, гиблется, а на землю не свалится!", "Кумово мотовило подъ небеса уходило!" По тъмъ мъстамъ, гдъ еще есть черныя-курныя избы, загадываетъ деревенскій людъ-краснословъ про дымъ по другому: "Черна кошка. хмыль въ окошко!" (Симбирск. губ.), "Ходить" Хамъ по лавкъ въ Хаминой рубашкъ. Хамъ, иди вонъ!" (Самарск. губ.) и т. д. "Что кверху корнемъ растетъ?" — загадывается о сажь въ трубъ; "Полна коробушка золотыхъ воробушковъ!" -о печной загнеткъ (или: "Полонъ сусъкъ красныхъ яичекъ!"): "Ниже верху, выше печи, гръеть плечи!"-о полатяхъ: "Уларю я булатомъ по бълокаменнымъ палатамъ, выйлетъ княгиня, сядеть на перину!"---объ огнивъ, кремнъ, искръ и трутв. Про самый огонь говорять и такъ: "Безъ рукъ, безъ ногъ, а на гору ползетъ!", "Красный кочетъ дыру точитъ!". "Дрожитъ свинка, золота щетинка!" О горящей лучинъ-лучинушкъ березовой сложились загадки: "Красный пътушокъ по жердочкъ бъжить!" (Рязанск. губ.), "Бъжитъ кошка по брусочку, кладетъ кошка по кусочку!" (Самарск. губ.), "Бѣлое встъ, черное роняетъ!" (Новгородск. губ.) и т. п. Сввча, по словамъ загадокъ, является "столбомъ", горящимъ безъ углей; свътецъ съ зазженной лучиною представляется "старцемъ", который стоитъ, "тюрю встъ и подъ себя мнетъ." О немъ-же говорится "Стоитъ Ермошка на одной ножкъ, крошитъ крошонки-ни себъ, ни жонкъ!".

Существуетъ на Руси сказание о сотворения земныхъ морей, озеръ и ръкъ. Когда Богъ сотворилъ землю, -- гласитъ оно, -повельлъ Онъ идти ливню-дождю. Полилъ дождь. Воззвалъ Творецъ къ птицамъ, далъ имъ дъло-разносить воду во всъ стороны свъта бълаго. Налетъли птицы-желъзные носы (олицетворение весеннихъ грозъ)-и стали исполнять повелёние Создавшаго ихъ. И наполнились водою всё овраги. всъ котловины, всъ рытвины земли. "Отсюда и всъ воды пошли", —заканчивается сказъ. По иному разносказу, дополняется онъ еще твмъ, какъ одна птичка изо всей птаствы отказалась повиноваться Творцу. "Мив не нужны ни озера, ни ръки. — сказала она. — я и на камушкъ напьюсь!" Воспылаль на птичку малую великимь гневомь Господь и запретилъ ей и всему ея роду-потомству на въки въчные даже и подлетать къ ръкамъ и другимъ вмъстилищамъ водъ земныхъ; вышло ей позволение утолять жажду одной

- 63 -

Digitized by Google

дождевою водой. И летаетъ въ засуху эта птичка съ крикомъ-..Пить-пить!"

Въ духовномъ стихъ о "Голубиной Книгъ" созданіе ръкъ, ручьевъ и родниковъ приписывается "звърю-Индрику", который, двигаясь съ мъста на мъсто въ подземныхъ нъдрахъ, роетъ въ землъ отдушины къ окіянъ-морю. О немъ такъ и сказано тамъ:

> "Куда звърь пройдетъ, Туда ключъ кипитъ!"

Издревле у русскаго народа и у всвхъ его родичей, славянъ, находятся въ большомъ почитании ключи-родники, выбивающіе изъ горныхъ каменныхъ пластовъ. Возникновение ихъ относится къ ударамъ огненныхъ стрълъ Ильи-пророка (молніи), почему и слывуть они гремячими да святыми. Надъ такими родниками-въ обычав устраивать часовни, ставить кресты. Къ нимъ въ праздники, а также во время бездождія, совершаются крестные ходы. Въ Симбирской губерни (въ Карсунскомъ и Симбирскомъ увздахъ) еще недавно-двадцать-тридцать лютъ назадъ-богомольныя старухи-чернички шли въ засушливую весну къ священнику и просили благословить "идти на гремячій". Затъмъ, онъ подходили къ роднику и по близости отъ него привимались копать землю. Если имъ удавалось дорыться до новой водяной "жилы", это считалось за признакъ того, что Богъ смиловался надъ хлъборобами, и скоро пойдетъ дождь. Онъ возвращались домой и шли по селу. сопровождаемыя дробнымъ припъвомъ веселой, припрыгивающей точь-въ точь по воробыному, дътворы:

> "Дождикъ дождикъ, пуще! Дамъ тебъ я гущи! Ужъ ты, дождь—дождемъ; Поливай ведромъ На дъдкину рожь, На бабкину полбу!" и т. д.

Водѣ съ незапамятныхъ временъ придавалась въ народной Руси сила плодородія. Древній славянинъ-язычникъ видѣлъ въ дождѣ источникъ урожаевъ, изливаемый облачною дожденосной дѣвою, вступавшею въ брачный союзъ съ богомъ-громовникомъ. Отъ дождевой воды силу плодородія народъ перенесъ и на рѣки, и на ручьи. Въ нѣкоторыхъ мѣстахъ, еще въ тридцатыхъ годахъ, соблюдался обычай молиться надъ родниками, — хотя-бы тамъ и не было поставлено ни креста, ни часовни. Встарину-же, когда русскіе похищали ("умыкали")

- 64 ·

себѣ невѣсть, достаточно было объѣхать поѣзду трижды вокругь озера, чтобы это считалось равносильнымъ вѣнчанію. И теперь еще въ мѣстахъ, гдѣ древнее суевѣріе держится особенно прочно, женихъ съ невѣстой клянутся надъ колодцами въ будущей вѣрности другъ другу.Противъ такого почитанія воды возставали еще въ ХІІ—ХІІІ столѣтіяхъ наши церковные писатели. "И се слышахомъ,"—писалъ одинъ изъ нихъ, митрополитъ Кирилъ.<sup>17</sup>)— "въ предѣлахъ новгородскихъ невѣсты водятъ къ водѣ и нынѣ не велимъ тому тако быти, или то проклинать повелѣваемъ"... Но сѣдая старина держалась и держится слишкомъ крѣпко своими цѣпкими корнями за жизнь народа-пахаря, —чтобы ее можно было оторвать какими-либо вапретами. Время вѣрнѣе дѣлаетъ свое разрушительно созидательное дѣло...

Вода, какъ и огонь, всегла казалась надъленною пълительной силою. "Вода очищаеть отъ всего нечистаго, огонь пожираетъ всякую нечисть! "--говоритъ простонародная мудрость **устами** старыхъ людей. Отъ какихъ только болѣзней не польвують водою деревенскія лічейки и въ наши дни! И въ этомъ случав водв гремячаго ключа приписывается наибольшее значение. "Помогаетъ", по словамъ знающихъ опытныхъ въдуновъ, и дождевая вода. Даетъ помогу и вода. натаянная изъ снъга, особенно-собраннаго въ мартъ-мъсяцъ. Если беруть для больного воду изъ проточнаго мъста, изъ ръки, то никогда не зачерпнуть противъ теченія. "Матушка-вода!"-гласить наговорное слово: обмываешь ты круты берега, желты пески, бълъ-горючъ камень своей быстриной и золотой струей... Обмой-ка ты съ раба Божія (имя рекъ) всъ хитки, всъ притки, уроки и призоры, скорби и бользни, щипоты и ломоты, злу худобу; понеси-ка ихъ, матушка быстра ръка, своей быстриной-золотой струей во чистое поле, на синее море, за топучія грязи, за зыбучія болота, за сосновый лёсъ, за осиновый тынъ!"

Въщая сила, каковою надълила воду народная старина, заставляетъ прибъгать къ ней съ гаданьями, и до сихъ поръ не утрачивающими смысла въ посельскомъ быту. Гадающіе смотрятъ въ воду, угадывая судьбу по движенію струскъ;

А. А. Корнафскій.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Кирилль-митрополить кіево-владимірскій, бывшій холмскій епископь, избранный въ 1250-мъ году въ главы Русской Церкви послѣ разгрома Кіева татарами. Онъ учредилъ ивсколько новыхъ ецархій: ростовскую, сарскую и др. Въ 1274-мъ году имъ созванъ во Владимірѣ соборъ, на которомъ было постановлено 13 правиль о нерковныхъ дълахъ и объ исправлении духовенства. Онъ скончался въ 1280-мъ году въ Переяславлѣ.

слушають воду, опредѣляя предсказаніе по шуму ея; бросають на воду разные предметы.

Какъ у домашняго очага живетъ Домовой, такъ и въ каждой ръкъ, въ каждомъ озеръ-Водяной. О немъ создано суевърнымъ народнымъ воображеніемъ не мало всякихъ сказаній. по которымъ еще и теперь можно угадать отдаленное происхождение его отъ языческаго Даждьбога. Отъ него зависитъ, по представленію народа. "задерживать дожди". Потому-то и воздаеть ему пахарь-хлёборобъ всяческое почтение. умилостивляя его посильными дарами, величая, какъ и Домового, "дъаушкою". Вода-его нарство, габ онъ властенъ саблать все. что захочеть. Подъ его властью не только рыбы, но и русалки (дъвы подводныя), -- не только все, что живетъ въ водъ. но и все-что къ ней приближается. Всъ, кому приходится жить дарами воды (рыбаки, мельники, лодочники), -- должны быть съ нимъ въ мирѣ. Памятующимъ это онъ оказываетъ всякое покровительство: бережетъ пловцовъ, посылаетъ добрый уловъ, смотрить за неводами, слёдить за уровнемъ воды въ пруду и т. д. Но-- бъда тому. кто затветъ съ нимъ ссору!" - предостерегаютъ старые люди молодежь, все рѣже и рѣже вспоминающую про завѣты сѣдой старины.

66

Digitized by Google



V.

## Сине море.

Хотя русскій народъ въ старину стародавнюю и не быль прирожденнымъ обитателемъ поморья, но какъ съ сампмъ моремъ, такъ и со всёмъ заморскимъ, связано въ его тысячелѣтней памяти не мало всякихъ сказаній, повърій и цвѣтистыхъ ходячихъ словъ, съ незапамятныхъ временъ до сихъ поръ разгуливающихъ "отъ-моря до̀-моря". Теперь, когда народная Русь не только стоитъ твердою богатырской стопою на берегахъ семи морей, но даже омывается двумя океанами,—невольно выплываютъ передъ ея глазами изъ-за темны́мътемной дали минувшихъ вѣковъ затуманенные современнымъ житьемъ-бытьемъ облики былыхъ повѣрій, сбережонныхъ отъ безпощадной руки всесокрушающаго времени въ свѣтлыхъ глубинахъ, чуткаго ко всему родному-завѣтному, памятливаго сердца народнаго.

Было время, когда славянинъ-язычникъ поклонялся всей обступавшей его, видимой его суевѣрнымъ глазамъ, природѣ—какъ единому, примирявшему въ себѣ и доброе, и злое начала, божеству. Шли вѣка, одинъ за другимъ утопавшіе въ неизвѣданной безднѣ славянскаго прошлаго: богъ-природа мало-по-малу разпадался на́-двое— воплощаясь въ Бѣлъбога (олицетвореніе свѣта и добра) и Чернобога (воплощеніе злыхъ темныхъ силъ). Но власть и этихъ могущественныхъ стихій природы была, съ теченіемъ времени, раздѣлена между происшедшимъ отъ каждой изъ нихъ потомствомъ, обожествленнымъ среди преклонявшагося предъ ихъ волею народа. Сначала народилась божественная чета—Небо съ Землею, ставшіе прародителями позднѣйшихъ боговъ; а тамъ—и цѣлая семья ихъ зажила на славянскомъ Олимпѣ. Древнеязыческая Русь передала старшинство въ этой семьѣ сыну пра́бога-неба—Перуну, давъ ему въ могучія руки и молніеносные громы небесные, и дожди облачные, и огни горючіе, и воды земныя. Загремѣла по свѣтлорусскому простору Бѣлъбожичева слава великая, великая слава—нераздѣльная... Но шли-прошли еще годы-вѣка, раздѣлилъ свое царство и единый властитель земли и неба. Остались у Перуна громы да молніи, огнемъ сталъ повелѣвать Сварожичъ, вѣтрами буйными—Стрибогъ; доставались воды Морскому Царю.

Жилъ, по върованію древнихъ пращуровъ пахаря нашихъ дней, обиталь этоть могучій богь сначала не въ пучинь морской, а въ бездонной глубинъ синяго неба, раскидывающагося безпредѣльнымъ воздушнымъ океаномъ надъ Матерью-Сырой-Землею. И самое небо казалось живому народному воображению не чёмь инымъ, какъ океанъ-моремъ, въ волнахъ котораго купались и пресвътлое солнце, и ясныя звъзды, омывался и свътёлъ-мъсяцъ. Мало-по-малу представленіе о небъ-морь было перенесено на заслоняющія его оть глазъ человъческихъ волны дожденосительницъ-тучъ, отовсюду окружившихъ, по волѣ народа-сказателя, небесный островъ "Буянъ". Когда пододвинулась Русь поближе къ заправскому синему морю и даже начала заглядывать за море, сложилось вь ней понятие о морь-океань, на которомъ-де плаваеть стоящая на китахъ земля. Островъ Буянъ перенесся на средину этого безпредъльнаго моря и сталъ жилищемъ солнца съ алыми сестрами-зорями, а когда миновалъ чередъ обожествленію дневного свѣтила, поселились на этомъ островъ всякія дива-дивныя, и до сихъ порь не покидающія его для суевърнаго воображения, придерживающагося заповъданныхъ стариною преданій. Обступають стерегуть его вътры буйные. Живеть на островв и змвя "всемъ змвямъ старшая", и въщій воронъ-, всъмъ чернымъ воронамъ старшій брать" ("Живегь воронъ-Огненнаго Змъя клюетъ!"), и птица-всъмъ птицамъ старшая и большая" (съ жельзнымъ носомъ и когтями мъдными), и пчелиная матка - всъмъ маткамъ старшая". Народное заговорное слово поселяетъ здъсь даже Илью-пророка, принявшаго на себя и власть надъ могучими громами Перуновыми. "На моръ на океанъ, на островв на Буянв", - гласить это посвдввшее слово, - гонить Илья-пророкъ къ колесницъ громъ съ великимъ дождемъ" и т. д. Простонародныя сказки то-и-дъло мъняютъ обитателей этого дивнаго острова. Но самъ-то онъ встаетъ изъ морскихъ волнъ попрежнему увлекающимъ воображение простодуш-

Digitized by Google

наго сказателя мёстомъ всякихъ чудесъ... Морской-же Царь, порастерявъ свою власть на небесномъ морѣ, ушелъ—старый—въ морскую глубь, построилъ тамъ себъ палаты царскія да и живетъ-поживаетъ припѣваючи, по всей своей царской вольности, окруженный веселымъ подводнымъ народомъ: дѣвами-русалками, водяными воеводами да всякими чудищами морскими—"имъ-же нѣсть числа".

Позднъйшія сказанія рисують Морского Царя не только грознымъ властелиномъ, но и отпомъ многочисленной семьи. Только нътъ у нихъ съ водяной царицею – "всъмъ русалкамъ русалкой"---ни единаго сына: однъ дочери родятся-дъвы моря съ рыбыимъ хвостомъ. Изо всѣхъ дочерей у сѣдого повелителя бурь морскихъ-одна дочка любимая: Марья Моревна, морская царевна. У одной только у нея нътъ и хвоста рыбьяго. Ни въ сказкъ сказать, ни перомъ описать ея, царевнину, красоту, -- говорятъ краснословы-сказочники. говорятъ, а сами ее "ненаглядною красой, золотою косой" величають. Живеть она, по ихъ словамъ, въ отцовскомъ дворцѣ, сидитъ въ своемъ терему дѣвичьемъ, изъ косящата окошечка на подводное царство не налюбуется. А въ сердце къ ней нътъ-нътъ да и стукнетъ грусть-тоска, а о чемъ тосканевъдомо, по комъ грусть-незнаемо. Выходитъ подъ такой часъ Марья Моревна-морская царевна, золотая коса, "непокрытая краса", -- выходить изъ терему, садится въ золотой челнокъ, выплываеть на зыбучія волны моря синяго. Плыветь ненаглядная красота, а сама такъ и сіяеть, слёпить лучами солнечными глаза встрёчному-поперечному... А товыйдеть изъ челнока, купаться начнеть. Не дай Богъ доброму молоциу засмотръться на любимое дътише владыки царства подводнаго... Заглядится ненарокомъ, —и свъта бълаго послѣ ни разу не взвидить: нѣтъ и человѣка такого, который бы не ослъпъ отъ такой красоты невиданной!..

Дошла до нашихъ дней сложившаяся на Руси въ стародавніе годы сказка о томъ, какъ полюбилась Марья Моревна, морская царевна, встрѣчному добру-молодцу, молодому королевичу. Увидалъ онъ ее, залюбовался красотой несказанною, да только глазъ-то не проглядѣлъ, а и самъ пришелся красавицѣ по́-сердцу. Засмотрѣлась красота на юнаго королевича, а былъ онъ молодъ, да удалъ: хваталъ ее съ челнока за бѣлыя руки, везъ въ быстроходной ладъѣ по синю́ морю, причалъ держалъ у пристани своего родного города, повелъ морскую царевну въ отцовскія палаты. Какъ увидалъ старый король добычу сыновнюю, — "Не бывать, сынокъ, свадьбѣ твоей! Самъ я—на старости лѣтъ, —говоритъ, —женюсь на Марьѣ

Моревнь!" А морская-то царевна похитръй была. Велъла она добыть живой и мертвой воды; принесли королю воду черные вороны (прообразь темныхъ тучъ)... ,Отруби, -говорить, голову сыну!" Обезглавили молодого королевича: спрыснула его Марья Моревна живою водой: всталь на ръзвы ноги добрый молодецъ, сталъ еще удалъй-красивъе. Захотълъ помолодъть и старый король, велълъ отрубить себъ голову, а потомъ спрыснуть и его живой водою. Отрубить-то отрубили и спрыснуть-спрыснули стараго гръховодника, да только не живой, а мертвою, водой: не подняться съдому завистнику съ сырой земли... Туть ему и конецъ пришелъ. А Марья Моревна смотрить на него, а сама приговариваеть: "Не зариться-бы тебъ, старому, на молодое сыновнее счастьице! Въковать бы тебъ, съдому, въкъ свой въ палатахъ бълокаменныхъ. во той ли во топленой горницъ, на той-ли на печкъ на муравленой!" Схоронилъ королевичъ отца, а самъ съ морской паревною — за почестенъ пиръ, за веселую свадебку... Былъ счастливъ онъ со своею молодой женою не три дня, не три мѣсяца, а безъ трехъ дней три-года... Къ исходу третьяговстосковалась королевичева женушка, всплакалась; всплакавшись-королевича покинула, пошла ко синю морю, отвязала отъ крутого бережка свой золотой челнокъ, съла въ него да и была такова: уплыла въ отцовское царство подводное... Встрътилъ Морской Царь свое потерянное любимое дътище рожоное, --расплясался на радостяхъ; потонуло отъ той пляски много судовъ-кораблей. Былъ между ними и корабль королевичевъ, а на томъ кораблъ-и самъ молодой Марьинъ Моревнинъ мужъ... Было, знать, на-роду ему написано: не сидъть королемъ на сырой землъ, а жить со своей королевною во палатахъ бълокаменныхъ, у того-ли Царя Морского-подводнаго...

Записанъ собирателями родной старины и цёлый рядъ другихъ сказокъ о Морскомъ Царъ и его дочеряхъ, представлявшихся народному воображенію не только красавицами, но и премудрыми. Въ нёкоторыхъ изъ этихъ сказокъ повелитель морей именуется Поддоннымъ Царемъ, въ другихъ зовется Окіянъ-Моремъ, въ иныхъ-же – Чудомъ-Юдомъ. Но во всёхъ разносказахъ одинаковы присущія ему свойства, являющіяся смёшеніемъ алыхъ-разрушительныхъ и добрыхътворческихъ началъ. Въ нёсколькихъ сказателя, его излюбленный сказочный герой – Иванъ-царевичъ.

Бхалъ путемъ-дорогою могучій царь, изъ похода держалъ путь домой, —заводитъ ръчь одна изъ такихъ сказокъ. —День выдал-

ся знойный: такъ и пышетъ съ небесной синевы огнемъ на бълый свътъ красно-солнышко. Блетъ царь, притомился оть тяжкаго зноя, пересохло горло оть жажды. Видить путникъ передъ собою озеро, -- разлилось, что море безбрежное, -слёзъ съ коня, припалъ къ волъ, зачалъ пить воду студеную. Нацился онъ, хотълъ съ земли привстать, на добра-коня състь, не по его хотёнью сдёлалось: ухватиль его за длинную бороду Монской Парь, не пускаеть, держить цъпкой рукою. Взмолился онъ подводному владыкъ, а тотъ ему свое слово молвить: "Обѣшай мнѣ отлать черезъ семь лѣтъ то, чего ты самъ дома не вълаешь!" Поклялся великой клятвою бородатый царь, -отпустиль его повелитель народа поддоннаго. "Смотри, -- говорить -- коли не слержишь клятвы, не быть тебъ живу и семи лней послъ семи лътъ!" Вернулся царь домой, а тамъему навстрѣчу вѣсть идетъ: подарила его царица сыномъ Иванъ-царевичемъ. Не думалъ, не гадалъ онъ, что придется отдавать на погибель желанное, прошоное моленое, дътище. Ни словомъ и во снъ не обмолвился онъ про то своей царицъ, а самъ-что ночка темная осенняя-затуманился. Сталь рости царевичъ, не по днямъ, а по часамъ, рости-что вешній цвътъ красоватися. Не успълъ царь оглянуться, какъ уже и седьмой годъ-на исходъ, а царевичъ выровнялся-что въ двадцать лътъ. Минулъ послъдний день изъ седьмого урочнаго года. — повъдалъ царь свое горе царицъ. Снарядили они царевича, снарядивши-во слезахъ проводили на морской берегъ. – проводивъ, одного у синя-моря покинули. Спрятался Иванъ-царевичъ за ракиты прибережныя, видитъ: прилетъли двънадцать лебедушекъ, прилетъвши-обронили съ себя крыльяперушки, обронивши-обернулись красными дъвицами, обернувшися — принялись плавать-купаться во синёмъ морб... А Иванъ-то царевичъ молодешенекъ, да догадливъ, былъ: распозналъ онъ, что эти двънадцать бълыхъ лебедушекъ, двънадцать красныхъ дёвушекъ-дочери Морского Царя, владыки подводнаго. Приглянулась изъ нихъ ему одна больше всъхъ: подкрался онъ, взялъ съ берегового песка рудожелтаго ея бълыя крылышки лебединыя. Накупались-наплавались красавицы, вышли на-берегъ, нарядились въ свои крылья-перушки, вспорхнули бѣлыми лебедушками, улетѣли въ даль далекую. Не нашла своихъ крылышекъ одна красна-дъвица, осталась на бережку любимая дочь Морского Царя — Василиса Премудрая... Ищетъ-поищетъ, найти не можетъ; увидъла добра-молодца Иванъ-царевича, взмолилась она къ нему, чтобы отдалъ ей бѣлыя крылья лебединыя. "Отдамъ, -говоритъ, только выходи замужъ за меня!" Согласилась царевна: приглянулся

Digitized by Google

онъ и ей-самой... Пошли они въ царство полволное, а тамъ. -- ведеть свою цвѣтистую рѣчь старая сказка. -- какъ и на бъломъ Божьемъ свътъ, свътитъ красно-солнышко, бъгутъ ръчки быстрыя, зеленъють луга шелковые, зеленъючисьтравой-муравою разстилаются, на лугахъ-лазоревы цвёты ивътутъ. за лугами – дремлютъ лъса дремучiе... Пришелъ. Иванъ-царевичъ, разставшись со своею зазнобой царевною, ко дворцу Морского Царя. Встрътилъ тотъ его, сталъ задавать уроки трудные: "Коли сдълаешь, живъ будешь! Не слълаешьголову тебъ съ плечъ!"-говорить. Какъ задалъ царевичу первую задачу Морской Царь. такъ и затуманился добрый молодецъ: чуетъ молодецкое сердце смерть неминучую. .Не горюй, -- говорить ему Василиса Премудрая, -- ложись-спи, къ утоу все готово будеть!" Вздивовался Морской Царь, какъ увидълъ, что все къ сроку сдълано. -- задалъ задачу урочную потоулнъй того...

Помогла царевна своему милому выполнить не одинъ, не два, а цълыхъ двънадцать, подвиговъ. "Выбирай, -- говоритъ. Морской Царь, — въ награду любую изъ двънадцати моихъ дочерей себъ въ жены!" Выбралъ Иванъ-царевичъ прекрасную Василису Премудрую. Пировалъ-плясалъ на свадебномъ пиру весь подводный народъ, а царевичъ умыслилъ со своей молодою женой уйти на бълый свътъ. Задумано-сдълано... Спровъдаль о бъгствъ Морской Царь, ударился въ погоню за бъглецами. Понесся-полетълъ онъ, во гнъвъ своемъ, черной тучею, засверкаль огнемь молній пламеннымь.. Почуялъ Иванъ-царевичъ погоню; обернула Василиса Премудрая его рыбой-окунемъ, а сама разлилась слезами горючимипобъжала по желтому песку, по мелкимъ камушкамъ быстро водною свътлой ръчкою. "Будь-же ты ръчкою цълыхъ три года!"-закляль разгнъванный отепь свое льтише. По другому-же разносказу — такъ и не догналъ Морской Царь бъглецовъ: вышли они изъ подводнаго царства на бълый свътъ, стали во палатахъ царскихъ у Иванъ-царевичева отца въкъ. въковать, наживать малыхъ дътушекъ... А къ Морскому Царю такъ-таки никакой въсточки о томъ и не дошло, словно, дочь любимая съ богоданнымъ зятемъ—оба навъкъ изъ міра живыхъ сгинули...

Русскія простонародныя преданія въщають изъ глубины стародавнихъ лътъ о томъ, что всъ дочери Морского Царя превратились въ большія ръки. Потому-то съ послъдними ц связаны до сихъ поръ во многихъ мъстахъ суевърныя представленія, являющіяся пережиткомъ древняго обожествленія, водъ земныхъ... Оть простонародныхъ сказокъ ближе всего переходъ — къ русскимъ былинамъ, имѣющимъ съ первыми не мало общаго. Во многихъ изъ нихъ можно встрѣтить упоминаніе о синёмъ морѣ, но наиболѣе ярко высказалось народное представленіе о немъ и о властвующихъ надъ нимъ силахъ — въ былинѣ о Садкѣ, богатомъ гостѣ новгородскомъ, передаваемой въ цѣломъ рядѣ разносказовъ. Въ собраніи К. Ө. Калайдовича <sup>18</sup>) ("Древнія россійскія стихотворенія, собранныя Киршею Даниловымъ") приводится едва-ли не самый полный сказъ этой старинной сѣверно-русской былины—подъ заглавіемъ "Садковъ корабль сталъ на морѣ".

> "Какъ по морю, морю синему, Бъгутъ, побъгутъ тридцать кораблей, Тридцать кораблей, единъ Соколъ корабль— Самого Садки, гостя богатаго..."

Такой запъвкою начинается этоть былинный сказъ. А разбогатълъ Садко, по другому разносказу, отъ щедротъ. Морского Царя. Былъ онъ раньше не только не богатъ, а жилъ-чъмъ Богъ пошлетъ; одна была у него утъха- гусли звончаты: хаживаль онъ съ ними на пиры званые, веселиль хлъбосольный народъ. Сидълъ однажды Садко на берегу Ильмень 19)-озера, на бълъ-горючемъ камнъ, силълъ-на гуселькахъ яровчатыхъ поигрывалъ. Долго-ли, коротко-ли забавлялся удалой гусельникъ, вдругъ-, въ озеръ вода всколебалася", всплылъ поверхъ волнъ властитель подводнаго царства поддоннаго. Утвшилъ его Садко, посулилъ старый ему "кладъ изъ Ильмень-озера: три рыбы-золоты перья..." И слово Морского Царя не мимо молвилось; закинуль гусельникъ въ озеро неводъ, дался въ руки объщанный кладъ, закупилъ на него Садко товару видимо-невидимо, сталъ онъ богатымъ гостемъ Господина Великаго Новагорода...

Плывутъ по синю морю тридцать кораблей... "А всъ корабли что соколы летятъ, Соколъ корабль (самого Садки) на моръ

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Константинъ Өедоровичъ Калайдовичъ (род. въ 1792, умеръ въ 1832 г.)—историкъ, открывшій "Сборникъ Святослава 1073 г." и "Небеса и Шестодневъ экзарха Іоанна". Главнѣйшіе труды его: "Русскія достопамятности", "О языкѣ Слова о полку Игоревѣ", "Законы в. к. Іоанна III и судебникъ Іоанна Грознаго", "Древнія россійскія стихотворенія, собранныя Киршею Даниловымъ". По образованію онъ—кандидатъ московскаго университета.

<sup>&</sup>lt;sup>19)</sup> Ильмень озеро въ Новгородской губерніи, лежащсе между Новгородскимъ, Старорусскимъ и Крестецкимъ уъздами, простирающееся на 40 верстъ въ длину и до 32 въ ширину. Изъ него вытекаетъ ръка Волховъ. Береговые ильменские жители сохранили въ своемъ быту множество древнерусскихъ обычаевъ и древнерусский (новгородский) говоръ.

стоитъ..."-не савинуть и съ мъста. сдовно приросъ онъ къ водь... "А ярыжки вы, люди наемные, а наемны люди, подначальные!" - держитъ Садко къ своимъ корабельщикамъ властное слово хозяйское: "А въ мъсто всъ вы собирайтеся. а и ръжьте жеребья вы валжены, а и всякъ-то пиши на имена, и бросайте вы ихъ на сине море!" Сдълали корабельщики каждый по "валженому" жеребью, а самъ богатый гость взялъбросилъ на воду "хмълево перо", кинулъ – приговариваетъ: А ярыжки, люди вы наемные! А слушай ръчи праведныхъ; а бросимъ мы ихъ (жеребья) на сине море. Которые бы по верху плывуть, а и тв бы душеньки правыя; что которые-то во морѣ тонуть, а мы тѣхъ спихнемъ во сине море!.." И воть - воззрились всъ на кинутые въ море жеребьи: "А всъ жеребья по верху плывуть, кабы яры гоголи по заводямь; единъ жеребій во моръ тонетъ, въ моръ тонетъ хмълево перо"... Ливу-дались, вздивовались – не наливуются корабельщики. а Садко-купецъ снова держитъ ръчь къ нимъ, чтобы сдълали они всв по "жеребью ветляному": "... а и которы жеребьи во морѣ тонутъ, а и то душеньки правыя!.." Сказалъ богатый гость; сдълали по его хотвнью, по Садкину вельнью корабельшики... Анъ и тутъ перелъ ними – диво-ливное: "А и Садко покинулъ жеребій булатной, синяго булату въдь заморскаго, въсомъ-то жеребій въ десять пудъ. И всъ жеребы во моръ тонутъ, единъ жеребій по верху плыветъ самого Садки, гостя богатаго"... Туть уже не могь не увидъть руки судьбы и самъ хозяинъ корабельщиковъ; понялъ онъ, сердцемъ-коль не разумомъ-почуялъ: какая вина-за его душой... Вылетвло у него изъ глубины чуткаго сердца окрыленное прозорливостью въщее слово:

> "Я, Садъ-Садко, знаю, въдаю, Бъгаю по морю-двънадцать йътъ, Тому царю заморскому Не платилъ я дани, пошлины, И во то синё море Хвалынское Хлъба съ солью не опускивалъ, По меня, Садку, смерть пришла"...

Велитъ богатый гость принести свою шубу соболью, подать ему звончаты гусли золотострунные да шахматницу дорогую "со золоты тавлеями, со тъми дороги вальящаты"... Нарядился Садко, спустился по серебряной сходнъ на сине море, садится на золотую шахматницу... Ушли-убъжали всъ корабли, улетълъ и его, Садкинъ, Соколъ-корабль; остался онъ одинъ на безбрежномъ морскомъ просторъ. Понесло Садку, новгосине море.

ролскаго гостя богатаго, влоль по морю къ берегу чужелальнему... "Выходилъ Садко на круты береги, пошелъ Садко подль синя моря, нашель, - продолжаеть былина свой сказь. нашель онь избу великую, а избу великую во все дерево, нашель онъ двери и въ избу пошель ... Только-что успълъ распахнуть онъ избную дверь, а оттуда къ нему слово Морского Паря идеть: "А и гой еси ты, купець, богатой гость! А что душа радъла, того Богъ мнъ далъ, и ждалъ Садку двъналиать лътъ, а нынъ Салко головой пришелъ; поиграй. Салко. въ гусли ты звончаты!" Не заставилъ себя много ждать, не вельлъ долго просить новгородский гость, провелъ рукой по золотымъ струнамъ, и сталъ Салко "царя твшити"... Пришлась по сердцу игра гусельная, разскакался - расплясался Морской Царь, сталь угощать Садку питіями хмѣльными. "И развалялся Садко, и пьянъ онъ сталъ, и уснулъ Садко-купецъ, богатой гость; а во сиз пришелъ святитель Николай къ не. му, говорить ему таковы рѣчи: -Гой еси ты, Салко-купецъ. богатой гость! А рви ты свои струны золоты, и бросай ты гусли звончаты, расплясался у тебя Царь Морской, а сине море всколебалося, а и быстры рѣки разливалися, тонятъ много бусы, корабли, топять души напрасныя того народу православнаго!"... Пробудился Садко, послушался святителя, порваль струны гусельныя, бросиль гусли звончаты... Пересталъ плясать Морской Царь, призатихло и море синее, задремали въ своемъ руслъ и ръки быстрыя... Ночь прошла спокойно... Заиграла на небъ зоренька утренняя, взошелъ бълый день, сталъ властитель царства подводнаго уговаривать Садку-жениться на любой изъ триднати дочерей царскихъ. Вспомнилъ богатый гость, что Никола не только вельлъ перестать играть, а и сказаль ему, что станеть Морской Царь уговаривать взять въ жены одну изъ его дочерей, что не надо брать ни хорошую. ни бълую, ни румяную", а взять "дъвушку поваренную, поваренную, что котора хуже всёхъ"... Исполнилъ онъ все по слову угодника Божія... "А и туто Царь Морской положилъ Садку на подклътъ спать, и ложился онъ съ новобрачною; Николай во снъ наказывалъ Садкъ: не обнимай жену, не цёлуй ее... А и туть Садко купецъ, богатой гость, съ молодой женой на подклать спить, свои рученьки ко сердну прижаль... Проснулся Садко, смотрить лежить онь подъ своимъ роднымъ Новгородомъ, "а лъвая нога во Волхъ-ръкъ"... Вскочилъ богатый гость, увидълъ приходъ свой-церковь Николы Можайскаго, перекрестился онъ на свять-Господень кресть... Глядить, а-, по славной матушкъ Волхъ-ръкъ бъгутъ, побъгутъ тридцать кораблей, единъ

корабль самого Садки, гостя богатаго... И встрвчаеть Садко-купецъ, богатой гость, цвловальниковъ любимыихъ. Всв кооабли на пристань стали, сходни метали на крутой берегъ, и вышли цвловальники на крутъ берегъ; и тутъ Садко поклоняется: — Здравствуйте, мои цвловальники любимые и прикащики хорошіе! — И тутъ Садко-купецъ, богатой гость, со всвхъ кораблей въ таможню положилъ казны своей сорокъ. тысячей..." — кончается былинный сказъ. А. Н. Аванасьевъ усматриваетъ въ словахъ "а лъвая нога во Волхъ-ръкъ" то, что нелюбимую дочь Морского Царя — "поваренную дъвушку" — звали "Волхъ (Волховъ)-ръко".

"Алатырь-камень", зачастую упоминаемый въ русскихъ простонародныхъ заговорахъ, всегда представляющійся лежащимъ "на островъ Буянъ, на моръ окіянъ", считается—по слову "Голубиной Книги"—за всъмъ камнямъ отца". "Бълый латырькамень всъмъ камнямъ отецъ,"—гласитъ о немъ съдая мудрость народная, — "почему же ёнъ всъмъ камнямъ отецъ?" задаетъ она вслъдъ за этимъ вопросъ и тутъ-же держитъ свою ръчь отвътную:

> "Съ-подъ камешка, съ-подъ бѣлаго латыря Протекля рѣки, рѣки быстрыя По всей землѣ, по всей вселенную— Всему міру на испѣленіе, Всему міру на пропитаніе..."

"На бѣломъ латырѣ-на камени бесѣдовалъ да опочивъ держалъ самъ Исусъ Христосъ, Царь Небесный, съ двунадесяти со апостоламъ, съ двунадесяти со апостоламъ, съ двунадесяти со учителямъ; утвердилъ онъ вѣру на камени: потому бѣлълатырь-камены каменямъ мати!"—говорится въ другомъ разносказѣ народнаго стиха. Записано и такое слово объ этомъ чудномъ отцѣ-матери всѣхъ камней: "Среди моря синяго лежитъ латырь-камень; идутъ по̀-морю много корабельщиковъ, у того камня останавливаются; они берутъ много съ него снадобья, посылаютъ по всему свѣту бѣлому..." О цѣлебной силѣ камня-"латыря" ходитъ по народной Руси до сихъ поръ не мало и всякихъ другихъ ро̀зсказней...

"Подъ восточной стороной есть окіянъ-синее-море,"—гласитъ заговорное слово: "на томъ окіянѣ на синемъ морѣ лежитъ бѣло-латырь-камень, на томъ бѣло-латырѣ-камнѣ стоитъ святая золотая церковь, во той золотой церкви стоитъ святъ золотъ престолъ, на томъ златѣ престолѣ сидитъ самъ Господь Іисусъ Христосъ, Михаилъ-архангелъ, Гавріилъ-архангелъ..."

II. Н. Рыбниковымъ <sup>10</sup>) записана въ Олонецкой губерни любопытная былина о Васильъ Буслаевичъ, -- разносказъ, не встрвчающійся у другихъ собирателей народной старины. Тъшится новгородский богатырь своею могучей силою, тъшить моченькой и удалую дружинушку... "Дружина моя хоробрая!"-говоритъ Буслаевичъ: "Скачите черезъ бѣлъ-горючъ-камень!" Стали скакать Васильевы дружинники: перескочили разъ и другой перескочили, и третій... Принялся скакать и самъ Васильюшко: "разъ скочилъ и другой скочиль, а на третій говорить дружинь хоробрыя: — я на третій разъ не передомъ, задомъ перескочу!-Скочилъ заломъ черезъ бълъ-горючъ-камень. и задъла ножка правая, и упаль Васильюшко Буслаевичь о жестокъ камень своима плечмы богатырскима... Раскололь онь свою буйну голову и остался лежать туть до-вѣку"... Въ сказочной передачѣ-Васильева смерть пришла не отъ камня-алатыря, а отъ морской пучины, --- причемъ послёдняя является живымъ существомъ... Плылъ Василій-богатырь, по словамъ старой сказки, "черезъ море къ зеленымъ лугамъ". Плыветь Буслаевичъ, видитъ: лежитъ "Морская Пучина-кругомъ глаза..." Не смутился Василій, не робокъ парень былъ: зачалъ онъ вокругъ Морской Пучины похаживать, сафьянъ-сапожкомъ ее попинывать. Посмотръда на богатыря новгородскаго Морская Пучина-кругомъ глаза: "Не пинай меня. -говоритъ. -и самъ тутъ будешь!" Смъшлива была дружина Буслаевичева, зачали дружинники смехи водить -посмеиваться, принялись черезъ Пучину перескакивать: всъ перескочили... Взяло за живое и самого богатыря: прыгнуль Василій, не перескочиль, зальлъ за Морскую Пучину пальнемъ правой ноги... Тутъ ему и смертный часъ пришелъ, смертный часъ, послъдній часъ...

По сводному безсоновскому разносказу стиха о "Голубиной Книгъ", помъщенному во второмъ выпускъ его "Калъкъ перехожихъ", народное окіянъ-море представляется такимъ: "Окіянъ-море морямъ мати: сиредъ моря, сирёдъ Кіяни что выходитъ изъ ней церковь соборная, соборная-богомольная, самого Клима, попа Рымскаго; что во той церкви во соборныя стоитъ гробница на воздухахъ бъла-каменна; въ той гробницъ бъ-

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Павель Николаевичь Р ы б н и к о в ъ-трудолюбивый русскій народовѣдъродился въ 1832-мъ, умеръ въ 1885-мъ году, по образованію-питомецъ московскаго университета (историко-филолог. факультета). Большинство народныхъ пѣсенъ, былинъ и сказаній собраны имъ въ Черниговской и Олонецкой губерніяхъ. Отдѣльное изданіе его матеріаловъ появилось въ 1861-1867 г., а передъ тѣмъ они печатались въ "Олонецк. Губ. Вѣдомостяхъ". Въ 60-хъ г.г. II. Н. Рыбниковъ состоялъ секретаремъ олонецкаго губернаторомъ.

локаменной почивають мощи попа Рымскаго: слава Клементьева: оббинуло то море вокругъ, землю всю, обощло то море околъ всей земли; вокругъ земли, всей подселенныя-всего свъту бвлаго"... Но это еще не самое главное, почему окіянъ-море - "всъмъ морямъ мати". Стихъ прололжаетъ свой сказъ: "Въ"немъ окіянѣ во мори пупъ морской, а уси рѣки уси моря вси хъ Кіяню морю собъгалися, вси хъ Кіяню морю приклонилися, никуды вонъ не выходили: окіянъ-море зголубается, — вси моря ему покланяются... Съ-подъ восточной со сторонушки, какъ изъ славнаго окіянъ моря, выставала изъ моря церковь соборная со двънадцатью со престоламы, святу Климанту<sup>21</sup>), папы Рымскому, святу Петру<sup>22</sup>) Александрій. скому. Во той церкви во соборныя почивають книги самого Христа. Въ этой церкви собиралось много князей и три тримполитора... На церкви главы мраморныя, на главахъ кресты золотые... Изъ той изъ церкви изъ соборной, изъ соборной изъ богомольной, выходила Царица Небесная. Изъ окіяна-моря она умывалася, на соборъ-церковь она Богу молилася..." Такъ объединилъ народъ-сказатель свои повърья, почерпнутыя со дна моря позабытаго язычества, съ приросшимъ къ его чуткому стихійному сердцу евангельскимъ повъствованіемъ, переродившимся въ рядъ неумирающихъ преданій, пріукрашенныхъ неувядаемыми цвътами пъсеннаго слова.

Сине море, разбѣгающееся могучими валами во всѣ стороны свѣта бѣлаго, населено въ суевѣрномъ представленіи безчисленнымъ народомъ русалокъ-водяныхъ дѣвъ, плавающихъ по волнамъ морскимъ. колеблющихъ зыбь водную. Кромѣ русалокъ-красавицъ съ рыбьими хвостами, плаваютъ въ морскихъ глубинахъ, иногда всплывая и наверхъ, проклятыя отцами дочери-утопленницы. Есть тамъ, по словамъ старыхъ людей, довѣдавшихся за свою долгую жизнъ до причины всѣхъ причинъ, и морскіе люди-фараоны ("моряне"), предсказывающіе судьбы міра. Не диво для зоркаго воображенія среди

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Св. Климентъ, отецъ Церкви, римлянинъ по происхождению, обращенный въ христіанство апостоломъ Петромъ, а затъмъ бывшіл сотрудникомъ апостола Павла и (съ 92 года) епископомъ римскимъ. Мученическая кончина его послѣдовала въ Херсонесъ Таврическомъ (около 103 г.), куда онъ былъ сосланъ императоромъ Траяномъ. Мощи его перенесены въ Римъ святыми Кирилломъ и Мееодіемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Св. Петръ Александрійскій—христіанскій писатель и проповѣдникъ, боровшійся съ сектою антитринитаріевъ и доказывавшій Божество Іисуса Христа. Онъ былъ епископомъ въ Александріи во время Діоклетіанова гоненія на христіанъ. Въ 306-мъ году до Р. Хр. имъ былъ созванъ въ Александріи соборъ противъ еретика Мелетія, епископа ликопольскаго, который отказывалъ кающимся падшимъ въ принятіи ихъ въ лоно паствы Христовой. Въ 311-мъ году онъ былъ казненъ язычниками.

видимыхъ и не суевърному глазу рыбъ морскихъ встрътить и рыбъ-оборотней. лязущихъ въ рыбацкія съти на гръхъ-бъду нежданную. Потому-то и принимаются старые морскіе рыбаки тянуть съти-невода не иначе, какъ съ крестнымъ знаменіемъ да съ молитвою. "Молитва и со дна моря подымаетъ!"— говоритъ народная пословица: такъ какъ-же не вспомнить о ней православному люду, промышляющему трудомъ галилейскихъ рыбарей. возвъстившихъ утопавшему въ темныхъ безднахъ язычестваміру благую-свътлую въсть о Распятомъ Учителъ жизни...

Не однъ русалки, морскіе люди да рыбы-оборотни населяють для суевърнаго люда зыбь и глубь морскую. Достаточно вернуться все къ той же "Голубиной Книгъ". чтобы вспомнить какъ и о Китъ-рыбъ, на которой "основана Мати-Сыра-Земля", такъ и о томъ, что "Стратимъ ("Страфиль", "Естрафиль" по инымъ разносказамъ) птица—всъмъ птицамъ мати. "На вопросъ: "почему Стратимъ-птица—всъмъ птицамъ мати?" — слъдуетъ обстоятельный отвътъ:

> "Живеть Стратимъ-птица на окіянъ-морѣ, И дѣтей кормитъ на окіянъ-морѣ; По Божьему все повелѣнію, Стратимъ-птица вострепенется,— Окіявъ-море восколыхнется: Потому Стратимъ-птица—всѣмъ птицамъ матн"...

Отъ птицы – "всъмъ птицамъ мати" – сказътели-пъвцы иереходятъ къ звърю – "всъмъ звърямъ отцу", который обитаетъ, по близости отъ Стратимъ - птицы: "Живетъ Индрикъ-звърь за окіянъ-моремъ, онъ происходитъ всъ горы бълокаменныя, а хвалу произноситъ самому Христу"... – гласитъ о немъ духовный стихъ.

Море является въ народномъ представлении олицетворениемъ всего необъятнаго, необозримаго, неисчерпаемаго: "море бѣдъ", "море хлопотъ", "море напастей", "море радостей", говорится въ живой обыденной рѣчи. "Чернильное море, бумажны берега", — приговариваютъ краснословы о приказной волокитѣ, тянущейся по цѣлымъ годамъ. Не довѣряетъ морю народная молва. "Хорошо море съ берегу!" — замѣчаетъ она: "Тихо море, поколѣ на берегу стопшь!", "Жди горя съ моря, бѣды—отъ воды!", "Хвали море, на полатяхъ лежучи!", "Кто. въ морѣ не бывалъ, тотъ и горя не видалъ" ("Богу не маливался!" — по иному разносказу), "Дальше море — меньше горя!", "Въ морѣ глубины, а въ людяхъ правды, не извѣдаешь!", "Не вѣрь.тишинѣ морской да рѣчи людской!", "Молва.

- 79 -

людская — что волна морская!", "Морскихъ топитъ море, а сухопутныхъ горе!" и т. д., и т. д.Но не на одномъ синемъ моръ бъда живетъ, человъка – сторожитъ. Потому-то и сложились въ народной Руси, обокъ съ только-что приведенными, и такія крылатыя слова, какъ: "По-горе-не за море, не огребешься и дома!", "Не ищи моря, и въ лужъ утонешь!", "Не море топить, а лужа!", "Въ моръ горе, а безъ него двое!". "Отъ горя-хоть въ море!", "Горе-что море: ни переплыть, ни выпить!", "Пришло горе, взволновалось море: люди тонуть и насъ туда-же гонятъ!"... У бывалыхъ людей, сжившихся съ моремъ, сложились свои поговорки красныя объ этой могучей стихи. приковывающей къ себъ взоры. "Былъ и на моръ, быль и за моремъ!"-говорять они о самихъ себъ. "Таланный и въ морѣ свою долю сышеть!" - приговаривають о счастливцахъ. "Море-рыбачье поле!", "Съ Богомъ-хоть за-море!", "Не море топитъ корабли, а вътры!", "Пасть не пасть, да ужъ въ море, а что толку-въ лужу!"-пускають по людямъ свое словцо безпечныя не-горюй-головы: "Море дастъ-что возьмешь!" О хвастливыхъ краснобаяхъ приговариваетъ словоохотливая деревня: "Шиломъ моря не нагръешь!", "Щепкой моря не перегородишь!", "Чашкой синя моря не вычерпаешь, ложкой не выхлебаешь!", "Хвалилась синица сине море зажечь!" О кръпкихъ заднимъ умомъ людяхъ говорятъ: "Умъ за моремъ не купишь, коли своего батька не припасъ ("коли дома нътъ!"-по разносказу, подслушанному В. И. Далемъ)!", "Журавли за море летають, а все одно-курлы!", "Умъ за-моремъ, а смерть за воротомъ!" При слухахъ о дешевизнъ въ какомъ-нибудь дальнемъ мъстъ зачастую оговариваются словами: "За моремъ телушка полушка, да рубль перевозу!", "Купилъ заморскаго товару, да не донесъ до амбару!", "Дешевы въ заморской деревнъ оръхи, да никто домой не принашивалъ!" Умъетъ слово въ-пору молвить русскій простота-мужикъ, объ иной часъ скажетъ-что рублемъ подаритъ. "Вътромъ море колышеть, молвою — народъ!", "По каплъ дождь, а дождь рвки поить: рвками море стоить!", "И быстрой рвкв славадо моря!" Не долюбливаеть народная Русь сидъть у моря да ждать погоды, если только пришлось ей хоть разъ выйти изъподъ власти земли-кормилицы. "Охъ, сине море, унеси ты мое горе!"-приговариваеть она: "Подъ лежачъ камень и вода не течетъ!", "Кто у моря былъ, да за море не заглядывалъвъкъ тому шиломъ воду хлебать!" Море, по народному слову, сравнивается съ матерью, сосущею своихъ дочерей: "Кая мать своихъ дочерей сосеть?" -- спрашиваетъ о немъ старинная загадка, ходящая по-людямъ до сихъ поръ. Изъ связанныхъ съ понятіемъ о морѣ загадокъ особенно изобразительны: "Ни море, ни земля; корабли не плаваютъ, а ходить нельзя!" (болото), "На морѣ на Коробанскомъ много скота тараканскаго, одинъ пастухъ королецкій!" (звѣзды частыя со свѣтлымъ мѣсяцемъ), "Промежъ двухъ морей, по мяснымъ горамъ гнутый мостикъ лежитъ!" (коромысло съ ведрами на плечахъ).

Русская народная пъсня не обходитъ моря молчаніемъ, не оставляетъ синяго безъ своего слова ласковаго. Величаетъ она его "морюшкомъ", "широкимъ раздольицемъ", то-и-дъло возвращаясь къ нему въ своихъ волнами льющихся напъвахъ. "Ахъ, и по морю, ахъ и по морю, ахъ по морю, морю синему, по синему по Хвалынскому!" – звенитъ-разливается она въ хороводномъ кругу, величающемъ "лебедь бълую съ лебедятами со малыми со дътятами":

> "...Плывши, лебедь встрепенулася, Подъ ней вода всколыхнулася; Плывши, лебедь вышаа на-берегъ... Гдѣ ни взялся, гдѣ ни взялся, Гдѣ ни взялся маадъ-ясёнъ-соколъ, — Ушибъ-убилъ, убилъ-ушибъ, Убилъ-ушибъ лебедь бѣлую; Онъ кровь пустилъ по синю морю; Онъ пухъ пустилъ, онъ пухъ пустилъ, Онъ пухъ пустиль по поднебесью, Сорилъ перья по чисту полю"...

Отъ этого хватающаго за сердце напъва неунывающіе пъвуны готовы перейти и къ такой смъщливой, пляшущей словами пъснъ, какъ: "За моремъ синичка не пышно жила, не пышно жила, пиво варивала, солоду купила, хмѣлю взаймы взяла, черный дроздъ пивоваромъ былъ"... Среди свадебныхъ пъсенъ, поющихся на дъвичникъ красными дъвушками-невъстиными подружками, еще не забыта въ народъ старинная: "Поверхъ моря, поверхъ синяго, поверхъ синяго, поверхъ Хвалынскаго, налеглись туманы со морянами, не видно ни лодочки, ни молодчика"... А во сколькихъ другихъ свадебныхъ пъсняхъ слышится упоминаніе о морѣ: "На морѣ селезень косу вьетъ, сърая утушка полощется...", "По морю корабль плыветь, а по круту бережку каретушка...". "Какъ на синемъ на моръ, что-ль на бъломъ каменъ строила Анна душа, строила Ивановна, строила себъ пирокой дворъ"... Но всъ эти пъсни замирають безъ слъда въ душъ слушателя передъ такою "семейной", по опредъленію собирателей пъсеннаго богатства, какъ поющаяся во всёхъ уголкахъ народной Руси:

6

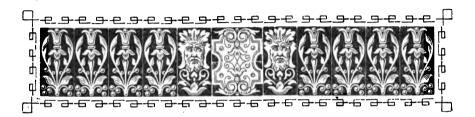
"Ужъ какъ палъ туманъ на синё море, А злодъй-тоска въ ретиво сердце; Не схаживать туману со синя моря, Здодъйкъ кручинъ съ ретива сердца"...

Отразилось море и въ разгульныхъ пѣсняхъ ("Протекало синее море, слеталися птицы стадами" и др.), и въ удалыхъ ("Ужъ какъ по морю, морю синему, по синему по Хвалынскому туда плыветъ соколъ корабль"... и др. ), и въ солдатскихъ – помогающихъ нести русскому воину тяготы службы царской. Есть и въ казацкихъ, ведущихъ рѣчь о царѣ Иванѣ Васильевичѣ, Ермакѣ сынѣ Тимоөеевичѣ, донскомъ, гребенскомъ, яицкомъ и селенгинскомъ казачествѣ, с в о й сказъ о морѣ. И въ каждомъ упоминании объ его широкомъ раздольѣ чуется глубина простодушнаго вдохновенія, льющагося могучимъ разливомъ изъ народнаго сердца.

А и широко-же это сердце, какъ сине море глубокое!..

- 82 -

Digitized by Google



## VI.

## Лѣсъ и степь.

Стихійная душа русскаго народа, — какъ въ зеркалѣ отразившаяся со всёми достоинствами и недостатками въ памятникахъ изустнаго простонароднаго творчества, сохраненныхъ оть забвенія трудами пытливыхъ народовъдовъ собирателей. во всѣ времена и сроки стремилась на просторъ. Тѣсно было ей-могучей-ютиться вѣки-вѣчные въ насиженномъ поколёніями родномъ гнёздё, -- хотя она и была прикована къ нему неразрывными цёпями кровной любви и всегда, куда бы ее ни закинула судьба, возвращалась къ этому "гнѣзду".хотя-бы только мысленно, если нельзя на дель. Широкій размахъ былъ, - какъ и теперь остается, - неизмънно присущъ русской душь. Не вмъстно, было ей прятаться въ норы отъ въяний внъшней жизни, отовсюду наступавшей на нее. Какъ же ей было не рваться на просторъ, когда ее обуревала разитаея по всему народному духу силушка богатыря Святоголра, н нашедшаго на бъломъ свътъ "тяги земной" и "угрязшаго" въ нъдра Матери-Сырой-Земли?.. Самобытная въ каждомъ своемъ проявлении, богатырская душа пахаря и въ исканіи простора оказалась не менье своеобразною. Желанный, онъ являлъ ей себя и въ живыхъ стънахъ деревьевъ-въ лъсу. и на вольномъ воздухъ безлъсной степной равнины, волнующейся, какъ море синее-ковылемъ, травой шелковою. "Степь лъса не хуже!"-говоритъ народная Русь, но тутъ же новымъ крылатымъ словцомъ сама себя оговариваеть: "Лъсъ степи не лучше!" и прибавляетъ къ этимъ двумъ поговоркамъ другія, еще болве красныя: "Въ степи-просторъ,

83 -

J000L

въ лѣсу—угодье!", "Гдѣ угоже, тамъ и просторно!", "Оть простора угодья не искать, отъ угодья—простора!", "На своемъ угодьи—житье просторное!" и т. д. Этими поговоркамиприсловьями поясняется сближеніе степного "простора" съ лѣснымъ "угодьемъ". "Просторно вольному казаку на бѣломъ свѣтѣ жить: былъ-бы лѣсъ-батюшка да степь-матушка!" подговаривается къ нимъ, что присказка къ сказкѣ, реченіе, подслушанное въ жегулевскомъ Поволжьи,—въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ когда то задавала свой грозный пиръ понизовая вольница, оторвавшаяся отъ земли и выливавшая горючую тоску по ней въ своихъ воровскихъ да разбойничьихъ пѣсняхъ. И теперь еще хватаютъ за-сердце, щемятъ ретивое своимъ "удалымъ" напѣвомъ такія пѣсни, какъ:

> "Не шуми ты, мати зеленая дубровушка! Не мъшай-ка ты мнъ, молодцу, думу думати: Какъ поутру мнъ, добру-молодцу, во допросъ быть, Во допросъ быть, передъ судьей стоять, Ахъ, предъ судьей стоять—предъ праведнымъ, Передъ праведнымъ, предъ самимъ царемъ..."

Съ такими словами обращается удалой казакъ "воръ разбойничекъ" къ охранявшей его волю вольную зеленой дубровушкъ. "Еще станетъ меня царь-государь спрашивати,"продолжаетъ свою ръчь удалая пъсня: Ты скажи, скажи, дътинушка, крестьянской сынь, ужъ какъ съ къмъ ты вороваль, съ къмъ разбой держалъ? Еще много-ли съ тобою было товарищей? Я скажу тебъ, надёжа православный царь, всю правду я скажу тебъ, всю истину: что товарищей у меня было четверо, ужъ какъ первой мой товарищъ темная ночь. а второй мой товарищъ-булатный ножъ, а какъ третій товарищъ мой-добрый конь, а четвертой мой товарищъ-тугой лукъ, что разсыльщики мои-калены стрълы. Что возговорить надёжа православный царь: исполать тебъ, дътинушка крестьянской сынъ! Что умълъ ты воровать, умълъ отвътъ держать; я за то тебя, дътинушка, пожалую середи поля хоромами высокими, что двумя-ли столбами съ перекладиной!"... Въ этой пъснъ разбойникъ остается все тъмъ же "крестьянскимъ сыномъ, "что и былъ до своего разбойничества. Слышится въ ея словахъ біеніе все того-же горящаго любовью къ родной земль, хотя и обагреннаго кровью, сердца, звучатъ та-же неизмѣнная преданность царю-государю, та-же въра въ его "правду-праведную".

Въ другихъ, родственныхъ съ этою, пъсняхъ воспъваются

"лъса, лъсочки, лъса темные", въ которыхъ были когда-то разбиты разоренные теперь "станы, станочки, станы теплые". Одна кончается такимъ завътомъ зачуявшаго смертный часъ разбойника: "Вы положите меня, братцы, между трехъ дорогь: между кіевской, московской, славной муромской; въ ногахъто поставьте мнъ моего коня, въ головушки поставьте животворящій кресть, въ руку правую дайте саблю острую. И пойдеть-ли, иль побдеть кто-остановится, моему кресту животворящему онъ помолится, моего коня. моего ворона, испугается, моего-то меча, меча остраго приужахнется..." Одна пъсня-задушевнъе другой, несмотря на то, что пълись-слагались онъ въ станъ разбойничьемъ, вылетали на свътлорусскій просторъ изъ глубины опаленной грозною тоской груди, на которой тяжкимъ бременемъ лежали дъла душегубныя. Вслушиваешься въ такую, напримъръ, пъсню и только диву даешься, какимъ это чудомъ могли уживаться бокъ-о-бокъ звъриная жажда крови и истинно человъческія чувства:

> "Какъ досель, братцы, черезъ темный лѣсъ Не процархиваль туть, братцы, млаль-бѣлой кречеть, Не пролетывалъ тутъ, братцы, ни сизой орелъ; А какъ ныньче у насъ, братцы, черезъ темный лесъ Пролегла, лежитъ дороженька широкая! Что по той-ли по широкой по дороженькъ Протэжалъ-ли младъ-удалъ добрый молодецъ. На зарѣ-то было, братцы, на утренней, На восходъ было, братцы, красна солнышка, На закатѣ было, братцы, свътла мѣсяца; Какъ убитъ, лежитъ удалъ добрый молодецъ, Что головушка у молодца проломана, Ретиво сердце у молодца прострѣлено. Что постелюшка подъ молодцемъ-камышъ-трава, Изголовьецо подъ добрымъ-частъ ракитовъ кустъ. Олвяличко на молодцв-ночка темная, Ночка темная, осенняя-ночка холодная"...

Воспъвая лъса-дубровушки, русская вольная душа не оставила безъ хвалебнаго пъсеннаго слова и степь широкую, гдъ приходилось ей размыкивать свою грусть-тоску. "Ужъ ты, степь моя, степь раздольице", —льется пъсня, — "степь широкая, степь Моздокская! Про тебя-ли, степь, приготовилъ я три подарочка молодецкихъ: первый даръ тебъ удаль смълая, удаль смълая, неуёмная; а другой тебъ мой подарочекъ — руки кръпкія, богатырскія; а ужъ третій-то мой подарочекъ голова буйна разудалая"... и т. д. Прислушиваясь къ словамъ другой пёсни, слышишь, какъ шумитъ ковыль-трава шелко́вая, какъ бёгутъ по ней вётры буйные,—видишь, какъ, припадая грудью къ ней, уноситъ добра-молодца отъ погони ръзвоногій, конь, о которомъ сложилась пословица: "Степного коня не объёздить на кордъ!"

> "Широко ты, степь, пораскинулась, Къ морю Черному понадвинулась"...

— невольно подсказываеть сердце слова народнаго пъвца, льющіяся могучими свободными волнами изъ жаждущей вольнаго простора души.

Но не только притономъ воровъ-разбойниковъ были русскіе лѣса и русскія степи. Сохранилась о нихъ въ народѣ и другая живучая память—объ иныхъ связанныхъ съ ними думахъ, объ иного склада людяхъ, объ иныхъ быляхъ родной, политой трудовымъ потомъ и некупленною кровью земли.

Русскій лѣсъ... Что можеть быть загадочнѣе нашей сѣверной дубровы? Что болѣе подскажеть воображенію углубляющагося въ родную, поросшую быльемъ, быль русскому человѣку? Красота лѣса безконечно разнообразна въ своемъ кажущемся однообразіи. Она вѣеть могучимъ дыханіемъ жизни; она дышетъ ароматомъ дѣвственной свѣжести. Она зоветъ за собою подъ таинственные своды тѣнистыхъ деревьевъ. Она шепчетъ мягкимъ пошептомъ травъ, разстилаетъ подъ ноги путнику пестрые цвѣточные ковры, перекликается звонкимъ щебетомъ птицъ, аукается съ возбужденной памятью гулкими голосами сѣдой старины.

Она близка сердцу русскаго человѣка—эта могучая красота русскаго лѣса, укрывавшаго когда-то въ себѣ не одно звѣрьё да птаство, а и нашихъ пращуровъ-родичей отъ лютаго ворога, съ огнемъ и мечомъ врывавшагося въ родные мирному пахарю предѣлы, уводившаго въ полонъ женъ и дѣтей Русской Земли. Памятны сказанія родного лѣса народухлѣборобу и тѣмъ, что подъ лѣсною гостепріимной сѣнью находила свою "любезную мати пустыню" хоронившаяся отъ неумолимой буквы безпощадныхъ законовъ "міра сего", искавшая единенія съ Небомъ боговдохновенная мечта, исходившая тропами незнаемыми-нетоптаными изъ затаенныхъ нѣдръ бездонно-глубокаго сердца народнаго.

Съверный дремучій лъсъ говоритъ даже своимъ безмолвіемъ, своей неизреченною тишиной, своими тихими шумами.. Онъ словно воскрешаетъ въ русской душъ міросозерцаніе забытыхъ дъдовъ-прадъдовъ, словно подаетъ ей въсть о томъ,

что слёдять за кажлымъ ея вздохомъ изъ мрака безконечности эти переселившиеся въ область невъломаго пранцуры. Подъ свнью лъса какъ-будто пробуждается въ этой душъ вся былая-отжитая жизнь дышавшихъ однимъ дыханіемъ съ матерью-природою предковъ-простыхъ серднемъ людей неустаннаго потового-страднаго труда и непоколебимо-могучей силы воли. Лъсное молчание исполнено шороховъ безвъстныхъ. Оно помогаетъ хоть однимъ глазомъ заглянуть въ великую книгу природы, наглухо закрытую для всёхъ не пытающихся припадать на грудь родной матери-земли. И въковъчная печаль, и тихій свёть радостей, и грозныя вспышки стародавнихъ обидъ, и тайны-несказанныя тайны, --все это слышится внемлется сердцу въ молчания родныхъ лъсовъ. Пробъгаетъ вътеръ по вершинамъ старыхъ богатырей, сосенъ, --- скрипятъкачаются могучія деревья, готовыя помъряться съ грозой-непогодою. Ратуеть съ бурею дремучая лёсная крёпь, щумитъ-многошумная, обступаеть захожаго человъка, перекликается съ нимъ, перебъгаетъ ему дорогу, манитъ въщими голосами подъ свою широковътвистую сънь, навъваетъ на-душу св'ятлыя думы о томъ, что онъ-этотъ челов'якъ-сынъ той-же матери-природы, взростившей на своей груди лъсъ. зовущійся таинственнымъ садомъ Божіимъ. Лѣсъ говоритъ русскому сердцу невпримёръ больше, чёмъ море синее, и этоть говорь откровенные и понятные для насъ-какъ все кровное родное... Не слъдуетъ-ли искать причину этого явленія въ томъ. что русский народъ-пахарь слишкомъ долгое время былъ отръзанъ отъ своихъ теперешнихъ семи морей вражьей силою, слишкомъ долго хоронился въ родныхъ лъсахъ-со своей народной върою въ поруганную пришельцами ворогами государственную самобытность, ревностно оберегая ее отъ всякаго лихого глаза!...

Подъ лѣсными тиховъйными сводами нисходить на уязвленную житейской борьбою душу благодатный, неизреченный покой. Быть можеть, это и есть то самое чувство, которое вызвало у излюбленнаго народомъ-стихопѣвцемъ—покинувшаго отчій домъ и смѣнявшаго царскій тронъ на покой пустынножительства—"младаго царевича Іосафія", умилительныя, западающія въ сокровенную глубину души, слова:

> "Любезная моя мати, Прекрасная мати-пустыня, Пріемли меня во пустыню! Отъ юности прелестныя, Научи меня, мать-пустыня, Какъ Божью волю творити!

> > - 87 -



Укрой меня, мать-пустыня, Отъ темныя ночи! Приведи меня, любезная мати, Во свое во небесное царство!"

"Подъ темными лёсами, подъ ходячими облаками, поль частыми звъздами, подъ краснымъ соднышкомъ", --- такъ опредъляетъ русскій народъ мъстоположеніе своей родной земли. Отъ моря до-моря, черезъ лъса дремучіе, черезъ степи разпольныя, черезъ горы толкучія идуть ея рубежи, опредѣленные-проведенные неисповъдимыми судьбами Божіими. И вотъна этомъ-то неоглялномъ свътлорусскомъ просторъ слагались. шли отъ безбрежнаго океана стародавнихъ временъ къ пологимъ берегамъ нашихъ дней, живучія родныя сказанія съ пестрой свитою-звонкогодосыхъ пословинъ, разолѣтыхъ въ пвётно-платье поговорокъ, окрыленныхъ жизнью присловій. Въ глубинъ этихъ кладезей богатства народной стихійной души таится неизсякаемый ключъ, бьющій живою водой простодушной правды, предъ которою меркнетъ искусственный свъть высокомърной мудрости, пытающейся на нашихъ глазахъ переступить чуть-ли не за предѣлы безпредѣльнаго.

Крылатая народная молвь говорить о лёсё въ самыхъ любовныхъ выраженіяхъ. Лучшимъ украшеніемъ жилого мъста является, по ней, густая зелень деревьевъ. "Лъсъ-къ селу кресть, -- гласить она, -- а безлёсье-неугоже помёстье!" Неначемъ глаза остановить, по выражению русскаго человъка, тамъ, гдъ нътъ "ни прута, ни лъсинки, ни барабанной палки". Тамъ-же, гдъ всюду поднимаются вокругъ жилья зеленыя ствны лесовъ, где все-лесь да лесъ, только въ небо и дыра", - какъ-то самодовольно приговариваетъ посельщина-деревеньщина: "Былъ-бы хлёбъ да мужъ, а къ лёсу привыкнешь!", "Лъса да земли-какъ корову дой!", "Выросъ лъсъ, такъ будетъ и топорище!", "Возлѣ лѣса жить-голоду не видеть!", "Лесная сторона не одного волка, а и мужика, досыта накормить!" и т. д. Недаромъ слыветъ лъсъ въ народной Руси садомъ Божіимъ, насаженнымъ для всъхъ и про всякаго, большого труда стоить внушить живущему подъ лѣсомъ пахарю, что не смѣетъ онъ въ чужой дачѣ срубить ни лѣсинки. "Аль тебѣ въ лѣсу мало?" — того-и-гляди вырвется у него въ отвътъ на увъщанія дышащее раздраженіемъ слово. "Дальше въ лъсъ, больше дровъ!" Попробуйте представить ему то, либо другое возражение, -- сейчасъ-же начнеть онъ сыпать словами-присловьями. "Лъсъ по дереву не тужитъ!" — скажетъ онъ въ свое оправданіе, — "Лѣсъ по лѣсу — что рубль по рублю — не плачетъ!", "Такъ тебѣ и занлакалъ лѣсъ по топорищу!" и т д. Но. какъ бы ни старался подлѣсный житель доказывать свое право на "топорище" въ сосѣдней чащѣ, — сплошь-да рядомъ случается, что оправдываются на немъ-самомъ сложившіяся, вѣроятно, не въ особенно давнія времена поговорки: "Подъ лѣсомъ живу, а печку соломой топлю!", "Лѣсная сторока, на лѣсники безъ дровъ!", "Хороши дрова у сосѣда: отъ его тепла къ намъ паръ идетъ!"

Бываетъ и такъ, что налъ поллъсными жителями, силящими безъ полъна доовъ, подсмъиваются степняки-пшеничники. "Въ лъсу люди лъсъютъ!"-говорятъ они: "Гдъ имъ по людски жить: въ лёсу родились, подъ кустомъ крестились. вокругъ куста вѣнчались, пенькамъ молятся!", "Хорошо люди живуть: мякинный хльбушко за пазухой носять; а хльбца нътъ-коры невпроъдъ!", "На что намъ мякина съ лебедой, когда сосна кругомъ: поскоблилъ и брюхо набито!"... Не остается въ долгу передъ пшеничниками и лъсной народъ. Эвадиво, братцы, - отговаривается онъ, - живуть-же люди на съвть: хльбомъ давятся, а пекуть хльбы на коровьемъ назьмъ (кизякъ)!", или: "Весело.—куда ни глянешь, глаза косять разбъгаются!", "Степовые мужики, лъпите кизяки: зима на носу!", "Степнякъ хитеръ, дровъ нътъ-у коровы тепла выпросить!", "Что пшенишному брюху дрова, быль бы навозь у хлъва!", "Много-ли степному селу и тепла надо: завело село быка, и сыто, и нагрълось!" и т. д.

Ко многому приплетаеть охочій до красныхъ ръчей русскій народъ понятія, связанныя съ зеленой дубровушкою. "Обманеть-въ лъсъ уйдетъ!", или: "Какъ волка ни корми, все въ лѣсъ смотритъ!", - говорится о ненадежномъ человѣкѣ. "Булто на пусты лесы!" – приговаривають положительные люди о любящемъ прилгнуть сбрехнуть краснобав; . Кто въ лёсъ, кто-по дрова; кто два, кто-полтора!"-говорятъ при поднимающейся за бесёдою разноголосиць. "Богь и льсу не сравняль!",-замъчаеть народная молвь, поясняя: "Въ лъсу Богъ лъсу не уровнялъ, въ народствъ – людей!" О попавшихъ въ совершенно невѣдомыя дотолѣ дѣла и растерявшихся принято говорить, что они бродятъ- "какъ въ темномъ лъсу". О бывалыхъ людяхъ сложено свое присловье-"Соколу лъсъ не въ диво!" Сами-же "соколы" не прочь обмолвиться о себъ и такимъ словцомъ, какъ: "Бъда не по лъсу ходитъ, а по людямъ!" Когда, еще не сдълавъ дъла, кто-нибудь начинаетъ судить-рядить о томъ, что должно выйдти изъ этого послёдняго, -- въ обычав говорить: "Медвёдь въ лёсу, а шкура прода-

на (или: "... а на шкуру торгъ идетъ!"). Къ тъмъ. кто не въ мъру остороженъ, подходятъ свои пословицы: "Волковъ бояться-въ лъсъ не ходить!", "Пошло поле въ лъсъ!" и. т. п. Есть люди, что на каждомъ шагу оговариваютъ себя то одной, то другою примътой. Не обощли они своимъ словномъ и лъса темнаго. Такъ, по ихъ повърью, если илти по лъсу да пъть и увидъть ворона, это значитъ – надо ждать встръчи съ волкомъ или (еще того не легче!) съ самимъ "лъснымъ бариномъ"-медвъдемъ. Если худо говорить про кого-нибудь изъ близкихъ, идучи лъсной дорогою, да не сказать-"На сухой ("... на пустой" — по иному разносказу). лъсъ будь помянуто!", -случится съ тъмъ, о комъ велась ръчь, какое ни на есть лихо. О людяхъ, къ которымъ примънима пословица "Глупому сыну не въ помощь богатство!", можно иногда услышать и такой прибаутокъ, какъ: "Догналъ батькину полосу до самаго до лѣсу!", "Все былъ лѣсъ да лѣсъ, оглянулся – опно зальсье!" и т. л.

Отбрасывающія во всё стороны оть себя тёнь лёсныя кущи вёють на захожаго путника чёмъ-то несказа̀ннымъ. Подъ ихъ навёсами чувствуется общеніе съ какимъ-то стоящимъ внё обычнаго теченія жизни міромъ. И весь тайна, весь загадка этотъ міръ для непосвященнаго въ его "святая святыхъ" человёка.

Должно быть, загадочность міра, отдёленнаго отъ человёка темными навёсами зеленокудраго царства, и вызвала то многое-множество загадокъ, что ходятъ по свётлорусскому простору, ведя рёчь обо всемъ связанномъ съ нимъ. Народъ - землепашецъ съ особой внимательностью приглядывается къ жизни лёса, —отъ его зоркихъ глазъ не ускользаетъ ни малёйшихъ подробностей ея: словно онъ сердцемъ чуетъ каждое мимолетное дыханіе творческой силы, создавшей это могучее царство, гдё, —что ни шагъ, то яркое проявленіе ея чудодёйнаго духа.

Выше лѣсу, по словамъ русской загадки, солнышко красное; но этимъ-же свойствомъ надѣляетъ народная Русь и вѣтеръ, который—по ея слову— "выше лѣсу, тоньше во̀лоса." У русскаго человѣка въ душѣ всегда сидитъ художникъ, прислушивающійся къ музыкѣ природы. Не диво поэтому, что любить онъ свои самодѣльные гусли-самогуды да балалайку-веселуху, бряцать по струнамъ которыхъ изстари вѣковъ слылъ великимъ мастеромъ. Рѣчь о послѣдней утѣхѣ-забавѣ связана у него и съ лѣсомъ. "Въ лѣсу выросло, изъ лѣсу вынесли, на рукахъ плачетъ, а по полу скачеть!" говоритъ онъ о ней. Къ балалайкѣ-же относится и такая загадка, какъ: "Въ лѣсу-то тяпъ-тяпъ, дома-то ляпъ-ляпъ; на колѣни возъмешь—заплачеть!". Про гудокъ загадывають на тотъ-же самый ладъ: "Въ лѣсу выросъ, на стѣнѣ вывисъ, на рукахъ плачетъ; кто слушаетъ - скачетъ!" Не сдѣлаешь, однако, ни балалайки, ни гудка, безъ топора; а и топора нѣтъ—безъ топорища. Вотъ и о немъ пустила словоохотливая деревня гулять по-людямъ свою загадку. "Въ лѣсъ идетъ домой глядить; изъ лѣсу идетъ—въ лѣсъ глядитъ!"—гласитъ она, вызывая передъ слушателями живую картину (мужика, идущаго съ топоромъ за́-поясомъ).

Что ни дерево въ лѣсу, то своя краса, своя особая жизнь, свои пріуроченныя къ ней, выхваченныя изъ нея пытливымъ слухомъ народныя поговорки. Но едва-ли не болѣе всего прочаго лѣсного народа зеленаго по́-сердцу простодушному пахарю береза—эта бѣлая, кудрявая красавица.

Не смотря на крупные задатки мечтателя, русскій мужикъ всегда остается себъ-на-умъ, человъкомъ хозяйственнымъ. Зоркій взглядъ его прежде всего приглядывается къ полезности того, что встрвчается ему на пути зрвнія. Такъ и здъсь. "Шелъ я лъсомъ,"-загадываетъ народная Русь загадку о березъ-березынькъ, нашелъ я древо, изъ этого древа выходять четыре дела: первое дело-слепому посвеченье (лучина); второе дъло-нагому потъшенье (въникъ въ банъ на полкъ); третье дъло-скрипячему поможенье (береста, деготь для тельти); четвертое дъло-хворому полегчение (сокъ-березовица)"... По ярославскому разносказу: первое-"отъ темной ночи свътъ," второе- "некопаный колодецъ," третье - "старому здоровье," четвертое - "разбитому связь"; по самарскому: "третье дъльце-ахъ, хорошо!". Псковичи говорять про это дерево въ четырехъ словахъ: "Лътомъ мохнатенька, зимой сучковатенька!", куряне немногимъ больше: "Хоть малая, хоть большая—гдъ стоить, тамъ и шумить!"; казанскіе загадчики ведуть болье сложную-мудреную рычь: "На полѣ на Арскомъ стоятъ столбики бѣлёны, на нихъ шапочки зелены"... Народное пъсенное слово величаетъ березу въ цѣломъ рядѣ пѣсенъ-то грустныхъ-проголосныхъ, то веселыхъ частушекъ. И въ тъхъ, и въ другихъ это любимое дерево великоросса является надъленнымъ ласкательными именами. "То не бълая березынька къ землъ клонится, не бумажные листочки разстилаются"...-выводить одна запъвка. "Кудрявая березынька подъ окошечкомъ, а въ окошечкъ не касаточка, не ласточка-сидить душа красна-дъвица"...сливается съ первой другая пъсня. "Вечо́ръ моя березынька, вечоръ моя кудрявая, кудрявая, зеленая, ахъ мелколистная,

вечоръ моя березынька долго шу́мѣла, долго шумѣла—сердечушку отъ мила-дружка несла вѣсточку, ахъ кудрявая!"... —заливается третья... "Во́ полѣ березынька стояла, во́-полѣ кудрявая шумѣла. Люли-люли, стояла; люли-люли, шумѣла!" звенитъ залихватскій переборъ четвертой. И не будеть конца этимъ пѣснямъ, если приняться перебирать ихъ одну за другой.

На веселый Семикъ — дъвичій праздникъ, на Троицу съ Духовымъ днемъ, слывущіе "Зелеными Святками", поются, въ честь березки особыя пъсни. Эти дни являются настоящимъ праздникомъ въ жизни бълой-кудрявой красавицы лъсного царства. Завиваютъ красны-дъвушки вънки, пускаютъ ихъ на воду, загадываютъ по нимъ о судьбъ да о суженыхъ; носятъ березку, наряженную въ цвъты да въ ленты, по деревнъ; хороводы подъ березками водятъ. И всюду она красуется тогда гдъ на Руси есть живой человъкъ.

народное крылатое слово Не одной березъ-березынькъ честь-честью воздаетъ, не обошло оно и другихъ представителей зеленокудраго царства, --- какъ лиственныхъ, такъ и хвойныхъ. Последние даже ближе-роднее угрюмому русскому свверу. Бродя подъ свнью сосенъ, этихъ стройныхъ красавиць, готовыхъ если не по дородству, то по статности, поспорить не только съ бѣлой березою, а и съ заморскими пальмами, — обмолвился о нихъ подлъсный пахарь цълымъ рядомъ загадокъ. "Что цвътетъ безъ цвъта?"-загадываетъ цвъту, лътомъ плодъ приношу, осенью не увядаю, зимой не умираю!"-поясняетъ другими загадками. "Малъ-маленекъ, сверху-рогатка - присматриваясь къ елкв, думаетъ онъ. "Стоить дряво, висить кудряво, по краямъ мохнато, въ середкъ сладко!", - гласитъ народная молвь о кедръ. "Не бей меня, не ломи меня; лёзь на меня; есть у меня!"-добавляють къ ней сибярики, промышляющие собираниемъ кедровыхъ орѣховъ. Съ этими загадками-въ близкомъ родствъ-свойствъ сказавшіяся о простомъ орѣшникѣ: "Весь мохнатка, въ мох-наткѣ—гладко, въ гладкѣ—сладко!" "Есть на мнѣ, есть во мнъ, нагни меня, бери меня! Достанешь гладко, расколешьсладко!" и т. п.

Осина, трепещущая при одной мысли о своемъ въковъчномъ позоръ осина, заклеймлена въ народной мо́лви проклятіемъ. "Горькая осина—проклята́я Іюдина висѣлица!"—говоритъ деревенскій людъ, вспоминаючи о томъ, что это дерево избралъ предатель Свъта Истины для своей смертной петли. "Какое проклято́е дерево безъ вътра шумитъ?"—загадывается объ осинъ загадка. Въ чернолъсьи сплошь-да рядомъ встрътишь о̀-бокъ съ "Іюдиной висълицей" кудреватую липу, приманивающую пчель-Божьихъ работницъсвоимъ медовымъ цвётомъ, а лёсопромышленника-соблазняющую лыкомъ да лутошками. Пахари-лапотники, глядючи на липу щеголиху, повторяють другь за дружкой: "Шель я по дорожкв, нашель лисять, всв на липкв висять. У нихъ лапы гусины. а сами въ башмакахъ: я ихъ-тыкъ. а они съ липки-шмыгъ!" (лыки), или: "На деревъ-липъ-липъ, а на ногъ скрипъ-скрипъ!" (лапти), "Въ избу-ворономъ, а изъ избы-лебедемъ!", "На Туторевомъ болотъ туторь туторя убиль; кожу сняль—домой взяль, мясо тамь бросиль!" (лутошка) и т. д. О можжевельникъ ходитъ новгородскимъ полюдьемъ такое крылатое слово: "Дерево-елево, три годаягода, на четвертый годъ-въ голову кокъ!", "Ты, рябинушка, ты кудрявая! - поется въ симбирской пъснъ, подслушанной всторонѣ отъ Волги, за Свіягой-рѣкой. "Красненько, кругленько, листочки продолговатеньки!"--обрисовываетъ это деревцо новгородский людъ; Въ лъсу на кусту-говядинка висить!"-говорять самарские луковники, ставропольские огородники. "Подъ ярусомъ-ярусомъ-зипунъ съ краснымъ гарусомъ!"-вторятъ самарской загадкъ пензенские загадчики, словно соперничая съ тъми въ красовитости ръчи. О деревъ вообще-обмолвился-молвить русскій народъ во многомъ-множествь красныхъ-цвътистыхъ ръчей. "Весной веселитъ, лътомъ холодитъ, осенью питаетъ, зимой согръваетъ!"-покрываеть всё эти рёчи воронежское присловье. Листва-главную красу дереву придаетъ. Оттого-то, въроятно, и величаютъ листь "Паномь Пановичемъ" въ русскомъ народъ. "Панъ Пановичь упаль въ колодецъ,"-говорить деревня,--"воды не смутилъ и самъ не потонулъ!" Чернолъсье представляется глазамъ русскаго сказателя зимою \_\_ съ съдой бородой", лътомъ-"въ шубв". У чернаго лъса, по словамъ подлъсныхъ жителей, успъвшихъ за свой въкъ приглядъться къ жизни каждой травки въ лъсной понизи, лътомъ новая борода выростаеть, осенью старая отпадаеть. Всв паны скидавали чапаны, одинъ панъ не скинулъ чапанъ!"-говоритъ охочій до загадокъ-отгадокъ сельскій людъ, разгуливая взглядомъ отъ чернолѣсья къ краснолѣсью.

"Лѣсъ—богатъ, не то что нашъ братъ!" —приговариваетъ питающаяся отъ его щедротъ, перебивающаяся съ хлъба на воду бѣднота. "Онъ, лѣсъ-то, что купецъ пузатый: всякимъ харчомъ, всякимъ товаромъ торгуетъ!" —добавляетъ бывалый человѣкъ, исколесившій лѣсныя просѣки-засѣки изъ конца въ конецъ. "Въ лѣсу—и обжорный рядъ, въ лѣсу—и пушнина, въ лѣсу тебѣ—и курятная лавочка!" — можно услышать въ сѣверныхъ губерніяхъ, гдѣ однимъ хлѣбомъ со своей "неродимой" иолосы не прокормишься, если не пойдешь въ лѣсъ по грибы, ио ягоды, по краснаго звѣря, по рябца-тетерева, — часомъ съ лукошкомъ, а часомъ и съ охотничьимъ припасомъ. О грибахъ, объ ягодахъ сыпать присловьями горазды дѣвки красныя. "Стоитъ горка въ красной ермолкѣ; кто ни пройдетъ всякъ поклонъ отдаетъ!" — ведутъ онѣ рѣчъ про земляникуягоду. Грибъ въ народномъ представлени является то старикомъ въ колпакѣ— "на бору на юру", то "мальчикомъ съ пальчикъ" ("бѣлъ балахонъ, шапка красненькая"). По инымъ мѣстамъ ему (мальчику) имя даютъ: "Стоитъ Антошка на одной ножкѣ; его ищуть, а онъ нишкнетъ!", "Маленькій Тимошка сквозь землю прошелъ, въ колесѣ душу пронесъ, красну шапку нашелъ!"... и т. д.

Есть мъста на Святой Руси, гдъ мужика не пахаремъ, а звъроловомъ, да птицеловомъ, звать было-бы правильнъе: живеть тамъ онъ не сохой-Андреевной, а ружьемъ да силками, -- кормится не полемъ, а лъсомъ. У такого мужика и соха на свой ладъ налажена: "огнемъ пышетъ, полымемъ дышетъ" (ружье). "Летитъ птица орелъ, несетъ въ зубахъ огонь: поперекъ хвоста -человѣчья ("звѣриная" - по иному разносказу) смерть!", "Летить воронъ, посъ окованъ, гдъ чкнетъ, руда пойдеть!", "Черный кочеть, ---рявкнуть хочеть!", "Сухой Мар-тынъ – плюетъ черезъ тынъ!", "Летитъ птица, во рту спица, на носу — смерть!" — перебивають одна другую загадки о ружьв. "Птичка-невеличка, полемъ катится—ничего не боится!", "Летъла тетеря вечеромъ-не теперя, упала въ лебеду и теперь не найду!", "За Костей пошлю гостя, не знай-Костя придеть, а посоль пропадеть!"-говорится о пуль: "Летить птица крылата, безъ глазъ, безъ крылъ, сама свиститъ, сама бьеть!" — о стрълъ, оружи которое въ наши дни отходить въ область преданій вездъ, кромъ только развъ ближнихъ сосъдей крайняго съвера, обитателей тайги-тундры, сибирскихъ инородцевъ.

Въ стародавніе годы лёсъ считался священнымъ мёстомъ у всёхъ славянскихъ народовъ. Быть можетъ, и теперь въ сокровенномъ уголкѣ души суевѣрнаго русскаго человѣка, испытывающаго благоговѣйное смущеніе при входѣ въ лѣсъ, просыпается—еле внятнымъ отголоскомъ— пережитокъ язычества пращуровъ, признававшихъ заповѣдныя лѣсныя мѣста своими храмами.Въ священныхъ рощахъ древнеязыческой Руси, надъ истоками текущихъ водъ, совершались жертвоприношенія воплощеннымъ въ природѣ богамъ. Въ этихъ рошахъ. - полъ страхомъ незамолимаго смертнаго грѣха. - запрешалось охотиться за звърьёмъ и птицей, не позволялось рубить ни одного дерева. Здёсь, подъ вёковой сёнью древесь, благословлялись жрецами брачные союзы. Въ особо отведенныхъ урочищахъ устраивались кладбища, гдъ находили себѣ вѣчный покой завершившіе свой томительный жизненный путь. Еще и до сихъ поръ въ поволжскихъ селахъ встръчаются заброшенныя лъсныя кладбища, говорящия своимъ видомъ о глубокой старинъ происхождения. О свадьбахъ- самокруткахъ ходитъ въ народной Руси выражение: "вънчались вкругъ ракитова куста". Въ Симбирской губерний, верстахъ въ шестидесяти семидесяти отъ губернскаго города. - тамъ. гдъ русскія села какъ-бы вкраплены узоромъ въ сплошныя чувашскія и мордовскія деревни, - еще всего літь двадцать назаль, посреди полей можно было вильть уцъльвшие отъ топора-истребителя и свято охранявшіеся населеніемъ старые одинокіе дубы, позабытыми на поль битвы богатырями возвышавшиеся надъ равниною. Это-заповъдныя деревья, уцълъвшія отъ истребленныхъ священныхъ рощъ (по-чувашски -"кереметь"). Подъ ними, время отъ времени, устраивались. мірскія пирушки: кололся барашекъ, пвнилась по чашкамъпивнушкамъ хмъльная брага, лилось кръпкое зелено-вино. играла-выговаривала самодёльная чувашская балалайка (всэ. чуваши—прирожденные балалаечники), пѣлись пѣсни, перено-сившія ко днямъ позабытой старины. У чувашъ <sup>23</sup>), годъ-отъгода русвющихъ сосвдей великоросса, и у почти совсвмъ обрусъвшей и слившейся съ нимъ-путемъ браковъ-трудолюбивой мордвы <sup>94</sup>) эти дубы и теперь считаются священными. Ихъ обвъшиваютъ жертвенными полотенцами, къ нимъ обра-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Ч у в а ш и — племя тюркскаго происхожденія, еще задолго до татарскаго нашествія поселившееся среди поволжскихъ финновъ и до сихъ поръ сохранившееся въ Казанской, Симбирской, Оренбургской и другихъ сосъднихъ губерніяхъ. Въ 1879-мъ году ихъ насчитывалось болъе полумилліона человѣкъ. Въ настоящее время огромное большинство чувашъ — христіане, и только ближнее сосъдство съ татарами и миссіонерскія стремленія муллъ удерживають нѣкоторую часть ихъ въ магометанствѣ. Встарину всѣ они были язычниками и поклонялись своимъ особымъ богамъ, память о которыхъ еще настолько свѣжа въ этомъ народѣ, что до сихъ поръ существуютъ языческія деревни чувашскія. Языкъ чувашъ близокъ къ древнему хазарскому и языку камскихъ болгаръ, имѣетъ онъ не мало общаго и со старо-турецкимъ. Исторіи этого народа не существуетъ, хотя нѣкоторые ученые и относять его происхожденіе къ буртасамъ, обитавшимъ на берегахъ Оки и Волги въ IX--Х вѣкахъ по Р. Х.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Мордва – восточно-финиское племя, распадающееся на двѣ нѣсколько обособленныхъ народности – эрзю и мокшу, и живущее въ Нижегородской, Симбирской, Пензенской, Тамбовской, Самарской, Уфимской, Оренбургскойи Саратовской губерніяхъ. Численность этого наиболѣе значительнаго изъ.

щаются съ моленіями о дождѣ, передъ ними даютъ обѣты. Если-же гдѣ подъ такимъ деревомъ догадливою благочестивой рукою поставлена часовенка или водруженъ деревянный крестъ да еще бѣжитъ-журчитъ ручеекъ студенецъ, — то къ такому мѣсту принято ходить на богомолье. Чуваши, несмотря на всю свою кажущуюся закорузлость, являются ревностными христіанами и проявляютъ жажду свѣта, выводя изъ своей среды черезъ горнило симбирской центральной чувашской школы, основанной благодаря просвѣтительной дѣятельности Пльминскаго, <sup>23</sup>) выдающихся поборниковъ православія (учителей и священниковъ), идущихъ на служеніе темному родному люду.

восточныхъ финновъ илемени лостигаетъ 1.000 000 человъкъ. Въ настоящее время всѣ они-христіане. Страна "Mordia" впервые упоминается у Константина Багрянароднаго. Дальнъйшая исторія морды связана съ исторіей возникновенія Рязанскаго и Суздальско-Нижегородскаго княжествь, ея ближайшихь сосъдей. Въ древнія времена мордовская страна занимала пространство между Волгой, Окой и Сурою и притоками Мокши: восточные отолвинулась она поль давлениемъ русскихъ, наступавшихъ на нее въ силу необхолимости. Первое столкновение наше съ мордвою было, по свидътельству лътописей, въ 1103-мъ голу. когла муромскій князь Ярославъ Святославичь быль разбить войсками мордовскими. Съ XIII-го вѣка мордва, имѣвшая своихъ князей и свои укрѣпленные города (отъ которыхъ и теперь еще находять въ глуши поволжскихъ лѣсовъ "городища"), начала сдаваться Руси. Нашествіе Батыя коснулось ея гораздо менње, хотя и отдало во власть татарскихъ мурзъ-намъстниковъ часть ея, извъстную подъ именемъ мокши. Эрзя-же оставалась совершенно самостоятельною и боролась противъ русскихъ, призывая "на помощь" себѣ татаръ. Такъ, извъстно пораженіе, нанесенное мордвою войскамъ князя Дмитрія Ивановича московскаго въ 1377-мъ году на ръкъ Пьянъ. Но борьба становилась все непосильнѣе, чѣмъ ближе подвигалось время къ сверженію татарскаго ига. Во времена Грознаго еще были у мордвы свои князья (одинъ изъ нихъ, Еникей, участвовалъ въ походѣ Іоанна IV на Казань). По взятін Казани наступиль конець государственной самобытности мордовскаго племени, окончательно подпавшаго подъ власть русскихъ. Потомство властителей эрзи мордвы (сильнъйшаго ядра племени) еще удерживало за собою княжеские титулы, но это было только тенью прошлаго величія. Въ XVII—XVIII стольтіяхъ мордва была обращена въ христіанство, но еще долго охраняла свою древнюю религію, поклоняясь на лёсныхъ молянахъ своимъ-нынѣ совершенно забытымъ-богамъ. Въ настоящее время мордва-рослый, красивый и сильный народъ. какъ и въ давніе годы занимающійся земледѣліемъ и пчеловодствомъ-предпочтительно передъ всёмъ другимъ. Это-не изъ тёхъ племенъ, которыя обречены на вымирание, --- хотя судьба его--- окончательно слиться съ народомъ русскимъ, къ великорусскому типу котораго онъ близокъ не только по внъшности, но и по внутреннему складу жизни и даже по крови, - если вспомнить, изъ какихъ элементовъ слагался этотъ могучій типъ.

<sup>25</sup>) Николай Ивановичъ И льминскій — выдающійся дѣятель по народному образованію, вдохновенный просвѣтитель инородцевъ Казанской, Уфимской, Оренбургской и Симбирской губерній, основавшій цѣлую сѣть инородческихъ школъ и создавшій своимъ апостольскимъ отношеніемъ къ дѣлу нөразрывныя связи между просвѣтителями и просвѣщаемыми. Среди инородцевъ (крещеныхъ татаръ, киргизовъ, черемисъ и чувашъ) онъ создалъ своей Дубъ издавна считался на славянской землъ священнымъ деревомъ. Лѣтописи свидѣтельствують о томъ, какъ на славянскомъ Западѣ проповѣдниками христіанскаго ученія вырубались заповѣдныя рощи, — чтобы воочію показать безсиліе языческихъ боговъ передъ свѣтоноснымъ могуществомъ единаго Бога. Было это и на Святой Руси — во времена Владиміра Красна-Солнышка и ближайшихъ его преемниковъ на великокняжескомъ столѣ. Но до сихъ поръ напоминаютъ о почитаніи дубовыхъ рощъ разбросанныя по неоглядному свѣтлорусскому простору рощицы-"жальники", превратившіяся въ мѣста отдыха утомленныхъ зноемъ путниковъ.

Дубъ является олицетвореніемъ силы-мощи и въ древности былъ посвященъ могучему Перуну. "На святомъ окіянъморъ,"—гласитъ заговорное народное слово,—"стоитъ сырой дубъ крековистый (кряжистый?). И рубитъ тотъ дубъ старъматёръ мужъ своимъ булатнымъ топоромъ. И какъ съ того сырова дуба щепа летитъ, такожде бы и отъ меня (имя рекъ) валился на сыру землю борецъ-молодецъ по всякой день, по всякой часъ!".

Дошло до нашихъдней славянское преданіе о дубахъ, стоявшихъ будто-бы "еще до сотворенія міра", когда-де не было ни земли, ни неба, а разливался по всей вселенной одинъ "окіянъ-море". Стояли, по словамъ преданія, посреди этого окі-

жизнью и деятельностью поистине перукотворный памятникъ. Онъ родился 23 апръля 1822 г. въ г. Пензъ, въ семъъ мъстнаго священника, воспитывался въ пензенскихъ духовномъ училищъ и ссминарія, высшее образованіе получилъ въ казанской духовной академіи (1842-1846 г. г.), по окончанія курса которой быль назначень преподавателемь въ ней арабскаго и татарскаго языковъ. По личному почину, Н. И. Ильминскій изучиль на месть татарскій разговорный языкъ, для чего несколько леть проветь среди татаръ и даже обошель пѣшкомъ всю казанскую инородческую округу. Въ 1851-мъ году онъ совершилъ, съ цёлью изученія мусульманства, путешествіе въ Турцію и Малую Азію, а затѣмъ цѣлый рядъ лѣтъ посвятилъ трудамъ по переводу священныхъ и богослужебныхъ книгъ на инородческие языки и на исправление прежнихъ, неточныхъ и неудобопонятныхъ, переводовъ. Съ 1858-го по 1861-й годъ онъ служилъ переводчикомъ пограничной коммисси при оренбургскомъ генералъ-губернаторъ; въ 1861 мъ году былъ назначенъ профессоромъ турецко-татарскаго языка въ ка-занскій университетъ, каковымъ и состоялъ до 1872 года, не оставляя прежнихъ, просвътительныхъ заботъ объ инородцахъ. Въ 1864-мъ году была открыта въ Казани первая крещено-татарская школа, подъ главнымъ наблюденіемъ Н. И-ча. А къ 1896-му году число подобныхъ ей возросло въ одной Казанской губерніи до 148. Душою братства св. Гурія, основаннаго въ Казани въ 1867 г., былъ тотъ-же Ильминскій. Въ 1872-мъ году открылась казанская инородческая учительская семинарія, директоромъ которой П. П. состояль до самой своей смерти, послѣдовавшей 27 декабря 1891 года. Въ память апостольскаго служения Н. И. Пльминскаго сооружена-оснященная въ 1895 г. - церковь въ с. Никифоровкѣ Мамадышскаго увзда, Казанской губерния.

яна два дуба, на тѣхъ дубахъ сидѣло два голубя. Спустились эти голуби на морское дно, захватили клювами песку да камешковъ и принесли Творцу міра. Таќъ-де и были созданы и земля, и небо. По другому преданію, существуетъ желѣзный ("прьвопосаждень") дубъ, на которомъ держатся вода, огонь и земля, а корень этого дуба стоитъ "на силѣ Божіей". Ростеть-поднимается этотъ дубъ до самыхъ седьмыхъ небесъ, а коренится въ глубочайшихъ нѣдрахъ подземнаго царства.

Какъ домашний очагъ отлается народнымъ суевъріемъ полъ защиту Домового, поля-подъ покровительство Полевика-"житнаго дъда", воды-Водяного, такъ и надъ темными лъсами властвуетъ Дъсовикъ, а въ широкой степи живетъ Степовой. О послъднемъ все меньше да меньше преданій-сказаній остается въ народной памяти, -- въроятно, потому. что и самому степному простору становится все тесней на беломъ свътъ: распахиваетъ его острый плугъ, и съ каждымъ годомъ быстръе. "Степовой – не Домовой, въ подпечекъ не посадишь!"-говорятъ деревенские краснословы; "Степовому не поклонишься и степь за темень льсь покажется!", "Хорошъ хозяинъ у степи: ни съна не косить, ни пить-ъсть не просить!" Воплощение "степного хозяина" русский народъ видить въ крутящихся вихряхъ. Иногда онъ, по словамъ суевърнаго люда, показывается"; и не къ добру такое появление забываемаго духа степей-родича-властителя "Стрибожьихъ внуковъ" (буйныхъ вътровъ). Вздымаются, бъгутъ по дорогамъ сивые вихри, сталкиваются другь съ дружкой на перекресткахъ. И вотъ-изъ толпы ихъ, въ самой срединѣ-воронкѣ, поднимается и Степовой: сивый, какъ вихрь, высокій старикъ съ длинною пыльной бородою и развъвающеюся во всъ стороны копною волосъ. Покажется, погрозитъ онъ старческою костлявой рукою и скроется. Бъда тому путнику, который, не благословясь, вывдетъ-выйдетъ изъ дому да въ полдень попадеть на перекрестокъ, гдъ крутится пыльная толчея вихрей: "Бывали случаи, что такъ и пропадали люди!"-гласить съдое народное слово. "Въдьмы свадьбу съ въдьмаками правятъ!" – приговариваетъ деревня, смотря на пляску вихрей, столбами проносящихся со степи вдоль по улицамъ, и торопливо загоняетъ ребятишекъ по избамъ.

Обликъ "лёсного хозяина" довольно неопредёлененъ: онъ видоизмёняется — по волё особенностей суевёрія той или другой мёстности. Окруженный своимъ лёснымъ народомъ — лёсными дёвами (русалками), "лёшачихами" и всякой лёсной нежитью, служащей у него — могучаго и грознаго — на побёгушкахъ, онъ живеть въ глухой трущобё, гдё у него стоитъ

аворецъ-хата на курьихъ ножкахъ, вокругъ да около которой виснеть по зеленымъ вътвямъ деревьевъ простоволосое русалье племя. приходящееся кровною родней своимъ сестрамъ-зеленорусымъ красавицамъ полволнаго нарства. Разсылаеть Лёсовикъ подвластныхъ ему лёшихъ съ "поллёшуками", да съ ихъ женками-русалками, во всё стороны лёса темнаго для обережи его предвловъ да на пагубу человъку хищнику, вторгающемуся все смѣлѣе съ каждымъ годомъ въ его владёнья-угодья съ топоромъ и съ ружьемъ. Отгоняютъ они изъ-подъ ружья звёря птицу, "отводять глаза" охотнику и лёсорубу, сбивають съ тропы, заставляють "и въ трехъ соснахъ заблудиться", заводять робкаго человъка на такія заколдованныя тропинки, по которымъ-сколько ни иди-все къ одному и тому-же глухому мъсту выйдешь. Свисть и хохотъ несется по лёсу, — перекличку ведеть лёсная нежить. Если надо, обернется и сама она въ подорожнаго человъка (даже въ знакомаго путнику) и начнетъ водить-кружить неосторожнаго прохожаго. А русалкамъ повърить онъ да пойдетъ къ нимъ на-голосъ, -- поймаютъ, на смерть защекотятъ да и бросять подъ оврагъ гдъ-нибудь. Оттого-то и старается жить съ Лёсовикомъ и съ его лёснымъ народомъ въ добромъ согласіи суевърный людъ: умилостивляетъ ихъ приносами (въшая полотенца по вътвямъ въ трущобахъ-урочищахъ), заклинаетъ заговорнымъ словомъ. И тогда не только не враждуетъ съ человѣкомъ, а оказываетъ ему всякое покровительство, лёсной хозяинъ, всякому звёрю, каждой птицё, каждому гаду, ползающему у древесныхъ корней, указывающій свое мъсто и свою пищу. "Грозенъ лъсовикъ, да и добёръ!"говорить о немъ и его обычаяхъ народная молвь. — совътъ подаеть охотникамъ: оставлять ему на жертву въ чащъ первый уловъ, а лёсорубамъ-дровосъкамъ строго-на-строго наказываеть не зачинать дъла безъ словъ "Чуръ меня!", а бабамъ-дъвкамъ-грибовницамъ да ягодницамъ-задаривать добраго дёдушку" кускомъ хлёба да щепотью соли, а то и лентой алою, до которыхъ старый-большой охотникъ. Но бывають дни передъ началомъ зимы, поздней осенью-когда лучше и не показываться въ лъсъ: хозяннъ его передъ тъмъ. какъ залечь на зимній подневольный покой, никому не даеть пощады. Тогда отъ него ни отчураешься, ни хлъбомъсолью не отдѣлаешься.



### VII.

# Царьнгосударь.

Понятіе о царѣ-государѣ, какъ о самодержавномъ хозяинѣ Земли Русской, выростало постепенно—одновременно съ развитіемъ народнаго самосознанія. Отъ призванныхъ "володѣти и княжити" князей-дружинниковъ, — переживъ князей-ставленниковъ, которымъ нерѣдко приходилось слышать увѣковѣченныя лѣтописью слова: "А мы тебѣ кланяемся, княже, а по твоему не хотимъ!", – оно выросло до представленія о великомъ князѣ – "Божьемъ слугѣ", "стражѣ Земли Русской отъ враговъ ичоплеменныхъ и внутреннихъ". Но нужно было пройти вѣкамъ, чтобы великій, старѣйшій надъ князьями удѣловъ, князь всталъ въ глазахъ народа-пахаря на высоту царя — "государя всея Руси", какимъ является онъ въ палатахъ Москвы Бѣлокаменной на исходѣ XVI-го столѣтія.

Но Забѣлинъ<sup>26</sup>), вполнѣ справедливо замѣчаетъ, что "новый типъ политической власти выросъ на старомъ кореню". Несмотря на разнорѣчіе именованій и рознь обиходовъ княжескаго и царскаго почитанія, народная Русь изстари вѣковъ стояла на служеніи вѣрой и правдою "батюшкѣ-государю" и была связана со своимъ верховнымъ вождемъ неразрывными. узами вѣрноподданнической любви.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Иванъ Егоровичъ Забѣлинъ—замѣчательный русскій историкъ, авторъ "Домашняго быта русскихъ царей и парицъ", "Опытовъ изученія русскихъ древностей", книги "Мининъ и Пожарскій, прямые и кривые въ Смутное Время", очерка "Большой бояринъ въ своемъ вотчинномъ хозяйствъ", двухъ томовъ "Исторіи русской жизни съ древнъйшихъ времень" и другихъ трудовъ. Онъ родился въ 1820-мъ году въ гор. Твери, образованіе получилъ въ москов-

Къ русскому народу, болве чвмъ къ какому-либо другому, примънимо названіе-стихія. Русская стихійная душа представляеть собою столь самобытное и сложное явление, что надо быть кореннымъ русскимъ, родиться проникнутымъ до мозга костей духомъ народности человѣкомъ, чтобы составить болъе или менъе ясное понятие о ней и сколько - нибудь опредвленно разобраться въ народныхъ взглядахъ и понятіяхъ. върованіяхъ, представленіяхъ и чаяніяхъ, - во всемъ живомъ внутреннемъ міръ многомилліонной богатырской семьи. Внъшній обликъ этого загадочнаго на чужой взглядъ великана кръпко-на-кръцко связанъ со всъмъ тъмъ, что составляетъ его сокровенное святая-святыхъ. Слово и дъло въ жизни этого стойкаго въ своихъ убъжденіяхъ, неуклоннаго въ стремленіяхъ, прямого въ проявлении чувствъ народа всегда шли рука-объруку. Слово-языкъ и слово-предание являются на Руси неисчерпаемымъ источникомъ изученія внъшней и внутренней жизни. Богатство языка, —сильнаго своею живой образностью и неподражаемой простотою, мъткаго въ опредъленияхъ и яркаго, какъ ярка русская государственная жизнь, -- богатство русскаго слова неменње самого народа говорить о стихийности.

Твердо обоснованное, вкоренившееся въ неизвъданныя глубины народнаго сердца, понятіе о власти, призванной стать у кормила великой и обильной Русской Земли, также не можеть не быть отнесено къ цъпи стихійныхъ проявленій творческаго духа русскаго народа. Какъ таковое, оно не могло не отразиться съ достаточной ясностью въ языкъ и его драгоцённой сокровищницъ—изустномъ творчествъ, дошедшемъ до нашихъ дней черезъ безконечную путину въковъ въ наиболъе живучихъ образцахъ своихъ: пъсняхъ. сказкахъ, пословицахъ, загадкахъ и поговоркахъ. Русская простонародная мудрость отводитъ въ нихъ далеко не послъднее мъсто многозначительно звучащимъ въ народныхъ устахъ словамъ: "князь", "царъ" и "государь".

скомъ преображенскомъ училищѣ, дальше котораго не могъ пойдти по недостатку средствъ. Въ 1837-мъ году онъ поступилъ въ Оружейную Палату канцелярскимъ служителемъ второго разряда. Первою статьей его было описаніе путешествій русскихъ царей на богомолье въ Троице - Сергіевскую лавру ("Моск. Губ. Вѣд. «1842 г.). Съ 1848-го по 1859-й годъ И. Е. Забълинъ служилъ въ архивѣ дворцовой конторы, затѣмъ перешелъ въ Императорскую археологическую коммиссію, членомъ которой состоялъ до 1876 г. Въ 1879-мъ году онъ былъ избранъ въ предсѣдатели общества исторіи и древностей; 1884-й годъ ознаменовался для него избраніемъ въ члены-корреспонденты Академіи Наукъ, а 1892-й – въ почетные члены ея. Изслѣдованія П. Е. Забѣлина, главнымъ образомъ, относятся къ древнѣйшему періоду кіевской эпохи и московскому періоду русской исторіи.

Съ первымъ изъ названныхъ словъ въ пѣсняхъ и былинахъ, этихъ древнѣйшихъ памятникахъ проявленія духовной жизни народа, связанъ постоянный присловъ "красно-солнышко". Приэтомъ всв свойства прекраснѣйшаго изъ свѣтилъ переносятся и на князя, переливаясь на всв лады воображенія стихійнаго пѣвца-сказателя. Всюду и всегда сопутствуетъ слову князь слово "ласковый". Взять для примъра хотя-бы слѣдующій отрывокъ, неоднократно повторяющійся въ старинныхъ русскихъ былевыхъ пѣсеняхъ:

> "Во стольномъ было городъ во Кіевъ, У ласкова осударь-князя Владиміра. Было пированіе, почестной пиръ, Было столованіе, почестной столъ На многи гости, бояра И на русскіе могучіе богатырн"...

Ласковый осударь-князь этого пъсеннаго сказанія является олицетвореніемъ того, какими всъ вообще князья русскіе представлялись глазамъ жившаго подъ ихъ властной рукою прямодушнаго народа-пахаря.

Льтописный разсказъ, сохранившій княженецкую Русь оть забвенія въ потомствъ, согласуясь съ народомъ, напоминаетъ намъ о столь ласковыхъ ръчахъ древнерусскихъ князей къ людямъ въча, какъ "Братія мои милые!" — Ярослава Мудраго<sup>27</sup>), "Братья володимерцы!" — князь-Юрія<sup>28</sup>), или "Братья, мужи псковичи! Кто старъ — то отецъ, кто младъ — той братъ!" князя Довмонта<sup>29</sup>) псковскаго.

28) Ю рій (Георгій) В с е в олодовичъ, князь владимірскій и суздальскій, сынъкнязя Всеволода Большое Гитздо, родился въ 1189-мъ, умеръвъ 1225-мъ году. На великокняжескій престольонъ вступиль въ 1219-мъ году. Имъ основанъ Нижній-Новгородъ. Въ его дни постигло Русь нашествіе Батыя.

 <sup>20</sup>) До в мон т ъ, въ крещени Тимовей, — князь псковский (конца XIII-го въка), родомъ изъ князей литовскихъ. Онъ увъковъчилъ свое имя въ русской исторіи защитою псковскаго княжества отъ внѣшнихъ враговъ (литовцевъ, ливонскихъ рыцарей и друг.). Въ 1269 мъ году была знаменитая осада Пскова ма-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Я рославъ І-й, Владиміровичъ, сначала князь новгородскій, а затѣмъ, съ 1089 г., великій князь всея Руси. Онъ родился въ 978-мъ году (сынъ Рогнѣды), а умеръ въ 1054-мъ году. Княженіе его ознаменовано цѣлымъ рядомъ войнъ съ непокорными князьями-родичами, но болѣе того—мудрымъ управленіемъ Русью. Онъ покровительствовалъ просвѣщенію, созядалъ храмы (Софійскіе—въ Новгородѣ и Кіевѣ), строилъ новые города (Юрьевъ), составилъ первый сборникъ русскихъ законовъ ("Русская Правда") и, созвавъ соборъ русскихъ епископовъ, учредилъ самостоятельную русскую митрополію (въ 1051 г.). Онъ былъ женатъ на дочери шведскаго короля Эрика и прижилъ съ нею восемь сыновей, которымъ и роздалъ передъ смертью княжеские удѣлы.

Позднѣе—слово "князь" замѣняется въ народной рѣчи, согласно съ послѣдовательнымъ развитіемъ жизни, словами "царь" и "государь", сопровождаемыми тѣми-же самыми уподобленіями, что и прежде. "Государь-батюшка, надёжа православный царь", "бѣлый царь", "красно-солнышко", "царь—ласковый, славный, грозный, великій", —вотъ что повторяетъ въ продолженіе многихъ вѣковъ русскій народъ о своемъ властителѣ. Слово "царь" является въ его устахъ наиболѣе яркимъ воплощеніемъ необычной силы, необычайнаго ума, необыкновенной красоты—тѣлесной и духовной.

Царь-государь, добрый-ласковый властитель народа-пахаря, рисуется въ воображении послъдняго поставленнымъ надо всъми другими царями земными. "Ты еще скажи, суда́рь, повъдай намъ—который царь надъ царями царь?" На этотъ вопросъ народной мудрости еще и теперь по свътлорусскому простору неоглядному разносятъ народные пъвцы – каликииерехожіе свой простодушный отвътъ, вложенный въ въщія уста перемудраго царя "Голубиной Книги":

> "У насъ бълый царь надъ царями царь,— Онъ и въруетъ въру крещоную, Крещоную, богомольную, Онъ во Матерь Божью Богородицу И во Троицу нераздъльную; Онъ стоитъ за домъ Богородицы, Ему орды всъ преклонилися Всъ языцы ему покорилися..."

Царь объединенъ съ народомъ въ памяти послёдняго, какъ Творецъ—съ мірозданіемъ. Это —одна недёлимая стихія, самое существованіе которой неразрывно связано съ объими составными частями ея. Кличъ народа призвалъ князя-царя-государя на Святую Русь; слово народное возвеличало его на свътлорусскомъ просторъ-привольѣ; это-же самое слово говоритъ и объ его самодержавіи, никъмъ и ничъмъ—кромѣ Бога—не ограниченномъ. "Царь земной—подъ Царемъ Небеснымъ ходитъ!" —сказала народная Русь. "Никто противъ Бога, ничто противъ царя!", "Правда Божья, судъ—царевъ!", "Одному Богу государь отвътъ держитъ!", "Царь—отъ Бога при-

Digitized by Google

гистромъ Ливонскаго Ордена, отбитая княземъ Довмонтомъ. Въ 1219-мъ году этотъ подвигъ его повторился; но вскоръ любимъйшій и справедливъйшій изъ князей псковскихъ умеръ. Церковь православная причла его къ лику русскихъ святыхъ.

ставъ!" "Никто-какъ Богъ да государь!" – подтвердилъ народъ въ пѣломъ рядѣ пословицъ, какъ-бы сдѣлавшихся законами его общественной нравственности.

Русь въшее слово истинно-русскихъ людей въ смутную годину миновавшихъ лихолътій и всегда находило живой откликъ въ народъ, сказавшемъ про себя, что онъ-, душой Божій, а твломъ-осударевъ!" И всякій разъ серднемъ слышалъ самодержецъ, что откликъ шелъ къ нему изъ глубины стихійной души могучаго богатыря-народа. "Безъ Бога свътъ не стоить. безъ царя-страна не правится!", "Безъ царя-народъ сирота, земля-вдова!", "Свътится солнышко на небъ, а русскій царь-на земль!"-яснье складывается мысль этого милліонноголоснаго отклика. "Народъ-твло, царь-голова!", -мыслить русскій человѣкъ и, видя въ царѣ олицетвореніе высшей справедливости, заносить на скрижали своей въковъчной мудрости ръзкія слова: "Гдъ царь-тутъ и правда!", "Гдъ царь -тамъ гроза!", "Близъ царя-близт чести!", "Близъ царя - близъ смерти!". Второе и четвертое изръчения должно. несомнённо, отнести къ "ослушникамъ-волкамъ стада государева, царскому добру досадителямъ" – въ одно и то-же время являющимся, въ представлении сказателя пословицъ, ослушинками, волками и досадителями народа.

"Царь-не огонь, да, ходя близъ него, опалишься!"- иносказательно обрисовываеть простодушный краснословь опалу. "Гнъвъ царевъ-посолъ смерти!", "До царя дойти - голову нести (повинную)!", "Царское осужденie-безсудно!"; но- "Ни солнышку всвхъ не угръть, ни царю на всвхъ не угодить!" - смягчаетъ народъ свое понятіе о грозномъ царѣ, представляющемся ему прежле и послъ всего наремъ ласковымъ. милостивымъ и великодушнымъ-при всей своей нелицепріятной справедливости. "Нътъ больше милосердія, чъмъ въ сердцъ царевомъ!", "Кто Богу не гръшенъ, царю не виноватъ?". "До милосерднаго царя и Богъ милостивъ!", "Богъ милостивъ, а царь жалосливь!", "Богь помилуеть, царь-пожалуеть!", "Виноватаго Богъ простить, праваго-царь пожалуеть!"-дополняется одно крылатое слово другимъ. Извъстнъе всъхъ среди нихъ то-и-дъло звучащее на Руси: "За Богомъ молитва, а за царемъ служба, не пропадаеть!"-выражение, вошедшее въ плоть и кровь народа, съ малыхъ лъть воспринимающаго понятіе о томъ, что "жить-царю служить".

Какъ-же и чъмъ служить этому прообразу всего справедливаго, всего могущественнаго, всего милостиваго?— невольно зародился вопросъ въ пытливой душъ народа. "Царю правдалучшій слуга!"— отвѣтиль онъ самъ себѣ и, въ строго послѣдовательной цѣпи своихъ опредѣленій, даетъ подробный перечень всѣхъ родовъ службы вѣрою и правдою. "Царь безъ слугъ—какъ безъ рукъ!" – говоритъ онъ и, умудренный многовѣковымъ опытомъ, заявляетъ: "Холоденъ, голоденъ – царю не слуга!". Въ этой послѣдней поговоркѣ благосостояніе страны какъ-бы связывается съ лучшей службою государю, и такимъ образомъ въ пяти словахъ разрѣшается наиважнѣйшій вопросъ внутренняго уклада государственной жизни.

Высоко, превыше всего и всёхъ, какъ городъ на горё, ставя царя-вёнценосца, народное слово окружаеть его тыномъ приспъшниковъ –ближнихъ людей, совътчиковъ, ни на пядь не отступая въ этомъ случав отъ жизненной правды. Добрыхъ совътчиковъ, доблестныхъ слугъ истины, какими всегла славилась Святая Русь-эта родина богатырей духа, - именуеть крылатое слово "очами" и "ушами" государевыми. Они, по представлению народа, какъ лучи-свътъ и тепло краснаго солнышка, несуть мидость царскую на благо родной земли. Но многовъковой опытъ государственной жизни подсказываеть народной мудрости и другіе вэгляды на окруженный живымъ тыномъ "городъ на горъ". "Царево око видитъ далеко!", но-"Изъ-за тына и царю не видать!", "Царскія милости въ рвшето свются!", "Жалуеть царь, да не жалуетъпсарь!", "До Бога высоко, до царя далеко!". Русскій народъ, однако, сознаёть свою стихійную силу, и это сознаніе является яркимъ лучомъ свъта во мракъ его угрюмыхъ взглядовъ на такихъ приспъшниковъ, которые-"Царю застятъ, народу напастятъ". И вотъ – изъ устъ его вырываются реченія: "Народъ думаеть-царь въдаеть!", "Какъ весь народъ вздохнеть- до царя дойдеть!"....

Могучій вздохъ народа, заслоненнаго приспѣшниками, огородившими тыномъ красно-солнышко Земли Русской, вздохъ богатыря-великана, вылетающій изъ милліона грудей, звучитъ отголоскомъ во многихъ пѣсняхъ, навѣянныхъ, по словамъ баяна-пѣснотворца недавнихъ дней, "съ пожарищъ дымомъкопотью, съ сырыхъ могилъ мятелицей". И чуткое сердце русскаго "бѣлаго царя" неизмѣнно отзывается голосу народнаго горя. "Ясныя очи государевы", тѣ-по именованію народа-"очи соколиныя", увидѣть которыя всегда слыло счастьемъ для каждаго русскаго человѣка, въ силою проникновенія: кто народу и государю другъ, кто-врагъ. Они, эти зоркія очи, снимаютъ тяготы непосильныя, отводятъ отъ народа бѣду наносную. Надѣляя царя всѣмъ, въ чемъ видитъ силу и обаяніе, народъ налагаетъ на него великую отвѣтственность передъ Богомъ. "Народъ согрѣшитъ—царь умолить, а царь согрѣшитъ—народъ не умолить!", "За царское согрѣшеніе Богъ всю землю казнить!", —изрекаетъ онъ со всею своей прямотою и рѣзкостью, не щадя даже того, въ комъ видитъ олицетвореніе высшаго начала на землѣ.

Радость царская-радость всей Земли Русской. печаль государева-горе всего народа, гръхъ царевъ-прегръшение всей Руси. Эти три понятія яркой полосою прошли въ словъпредании русскаго народа. Они-же и въ наши дни волнами всплывають на поверхности могучей своею самобытностью народной стихіи, проходя въ жизнь и духъ народа, какъ тепло солнца и влага дождя-въ корни растений. Въ волъ царя народъ видитъ законъ, въ законахъ-ясно выраженную волю нареву, предъ которою древніе памятники изустной мудрости совътують превлоняться съ благоговъніемъ. Безграничное довърје къ проявленію этой воли, беззавътная преданность и безкорыстное служение тому, кто-въ представлении народной творческой мысли, какъ солнышко красное лучами животворными-пригръваетъ Землю Русскую свътомъ ясныхъ очей своихъ съ высоты святорусскаго трона, -- вотъ три звена, въ одну могучую стихію связующія народную душу съ сердцемъ царевымъ.

Древнія граматы недаромъ именовали русскій народъ царелюбивымъ: онъ относить слово "царь" ко всему наиболве величественному въ природъ, обступающей его со всъхъ сторонъ, — въ природъ, съ которою онъ связанъ, какъ со своимъ надёжею-царемъ, всею своей жизнью. Такъ, напримъръ, огонь и вода – двъ главныя силы могучей природы. Русскій народъ говоритъ: "царь-огонь", "царица-водица"... Могущественнъйшій между птицами орель, по народному крылатому слову-"царь-птица", сильнъйшій между звърями левъ-"царьзвърь", прекраснъйшій представитель цвъточнаго царства розанъ-"царь-цвътъ". Идетъ изъ народныхъ устъ слово и о царь-травъ", и о "царь-землъ", и о "царь-камнъ". Прославленная русскими сказками всямъ красавицамъ красавица слыла "Парь-Дъвицею". Очевидно, это всеобъемлющее слово на такой недосягаемой высоть высокой стоить въ понятіи народа-пахаря, что ярче его нътъ въ народномъ словаръ никакого прислова. Даже лучшая пъсня слыла на Святой Руси "пъсней царскою умильною". А наиболъе долговъчныя изъ этихъ "царскихъ" пъсенъ, былинныя сказанія. заурядъ кончались такой славою государю, какъ:

"Слава Богу на небв, слава! Государю нашему на воей землв, слава! Чтобы нашему государю не сгарвться, слава! Его цевтному платью не изнашиваться, слава! Его добрымъ конямъ не изъвзживаться, слава! Его върнымъ слугамъ не изъвзживаться, слава! Чтобы правда была на Руси, слава! Краше солнца свътла, слава! Чтобы царева золота казна, слава! Выла въкъ полнымъ-полва, слава! Чтобы большимъ-то ръкамъ, слава! Слава неслась до моря, слава! Малымъ ръчкамъ до мельницы, слава!"

Въ стародавнія времена воспъвались народомъ русскимъ царскія милости, славились походы государевы, запечатлъвались въ пъснъ и горе, и радость царскія по поводу того или другого событія. И всегда слышалось въ этихъ пъсняхъ благоговъйное отношеніе къ высокому предмету воспъванія. Какъ трогательно-простодушно хотя-бы слъдующее, сложившееся въ болъе позднюю пору, пъсенное сказаніе:

"Когда свътелъ, радошенъ во Москвъ благовърный царь Алексъй, царь Михайловичъ, народилъ Богъ ему сына царевича Петра Алексъевича, перваго императора по землъ. Всъто русскіе какъ плотнички мастеры, во всю ноченьку не спали, колыбель-люльку дълали они младому царевичу; а и нянюшки, мамушки, сънныя красныя дъвушки во всю ноченьку не спали, шинкарочку вышивали по бълому рытому бархату онъ краснымъ золотомъ; тюрьмы съ покаянными они всъ распущалися; а и погребы царскіе они всъ растворялися. У царя благовърнаго еще пиръ и столъ на радости, а князи сбиралися, бояра съъзжалися и дворяне сходилися, а все народъ Божій на пиру пьютъ, ѣдятъ, прохлаждаются,—во весельи, въ радости не видали, какъ дни прошли для младшаго царевича Петра Алексъевича, перваго императора"...

Русскіе цари всегда являли живой и яркій примъръ истинно-христіанскаго благочестія. Ни одно важное дъло не предпринималось ими безъ испрошенія благословенія Вожія. Каждая мысль вънценосца сливалась съ многомилліонной народною стихіей, могучими волнами подступавшею къ въковымъ ствнамъ Кремля, въ сердцъ котораго—подъ сънью московскихъ святынь—горъло неугасаемой любовью сердце Земли Русской, воплощенное въ ея державномъ хозяинъ. Общеніе съ народомъ, проявлявшееся въ царскихъ — большихъ, малыхъ и тайныхъ—выходахъ, непосредственное участіе государя въ торжественныхъ, освященныхъ преданіемъ обрядахъ (см. ниже)—не только доставляли московскому люду счастіе видѣть пресвѣтлый ликъ самодержца, но и служили поводомъ къ горячему проявленію нерушимаго единенія царя и народа.

Царь и народъ, народъ и царь... Проходили въка, одно другимъ смѣнялись поколѣнія; исчезало, — ровно съ вешней полою водой сплывало. — съ лица народной Руси все временное, преходящее, наносное. Но гдѣ бы, когда бы то ни было, произносились слова "русскій народъ", тамъ всегда подразумѣвался и "русскій царь"; гдѣ заходила рѣчь о "русскомъ царѣ", тамъ неизмѣнно выступалъ и вопросъ о "русскомъ народѣ". Это, дѣйствительно, въ полномъ смыслѣ словъ, двѣ равныя части одной нераздѣльной, могучей своею многовѣковой самобытностью, стихіи.

Digitized by Google

14



#### VIII.

## Январь-мѣсяцъ.

Съ января — "перезимье" идетъ, морозами пугаетъ лютыми, зимнею стужей въсточку о веснъ подаетъ: жива-де свътлая Лада-весна, не властны надъ нею темныя силы, заслоняющія животворный свътъ солнечный отъ Матери-Сырой-Земли, только спить она до поры до времени подъ среброкованною бълоснъжной парчою, притаилась въ трущобахъ непроходимыхъ. Настанетъ ея пора вешняя, —и пробудится-воспрянетъ красная, заиграетъ лучами яркими да жаркими, зажурчитъ ручьями-потоками переливными, зацвътетъ цвътиками духовитыми. Январь — не весна, а зимушка студеная; а и тотъ ей сродни: не то дъдомъ, не то прадъдомъ доводится.

Въ стародавней Руси звался январь-мъсяцъ "просинцемъ", "съченемъ" — прозывался; у поляковъ слылъ онъ за "стычень", у вендовъ <sup>30</sup>) былъ "новолътникомъ", "первникомъ", "зимцемъ" и "прозимцемъ"; чехи со словаками величали его то "леднемъ", то "груднемъ", кроаты <sup>31</sup>) — "малибожнякомъ". Кро-

Digitized by Google

<sup>30)</sup> В е н ды — современные лужичане (лужицкіе сербы), славянское племя, отовсюду окруженное нѣмцами и быстро онѣмечивающееся. Нѣкогда область ихъ простиралась отъ р. Заалы до р. Бобра, продолжалась въ сѣверномъ направленіи до широты Берлина и въ южномъ до Лужицкихъ и Рудныхъ горъ. По послѣднимъ статистическимъ вычисленіямъ, число лужицкихъ сербовъ (вендовъ) простирается до 175.000 человѣкъ.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Кроаты (хорваты)—славянское племя, ближе всёхъ родственное славонцамъ и составляющее вмёстё со Славоніей и прежней кроатско-славонской Военной Границею владёніе Австро-Венгріи, подступающее на югё къ Адріатическому морю. Кроаты поселились въ этой мёстности около 640 г. по Р. Хр. и съ 806 г. подпали подъ власть Франконіи, съ 864-го—Византіи, а съ 1075 г.

мѣ всѣхъ своихъ коренныхъ названій, именовался въ русскомъ народѣ этотъ мѣсяцъ и Василь-мѣсяцемъ—отъ св. Василія Великаго, памятуемаго 1-го января, — и переломомъ зимы. "Еноуаръ мѣсяцъ, рекомый просинецъ", — писали старинные русскіе книжные начотчики; а народъ приговариватъ въ ту пору, какъ и въ наши дни: "Январь—году начало, зимѣ середка!", "Январь два часа дня прибавить!", "Январь на порогѣ—прибыло дня на куриный шагь!", "Январь трещитъ—ледъ на рѣкѣ впросинь красить!", "Январь обатюшкѣ морозы, февралю—мятелица!" и т. д. Въ первыя времена церковнаго лѣтосчисленія былъ на Руси январь-мѣсяцъ одиннадцатымъ по счету (годъ начинался съ марта); позднѣе, — когда новолѣтіе (см. гл. XXXVI) стало справляться въ сентябрьскій Семенъ-день, — пошелъ онъ за пятый; XVIII-й вѣкъ засталъ его, по крутой волѣ Великаго Царя-Работника, первымъ, съ 1700 года, изъ двѣнадцати братьевъ-мѣсяцевъ.

Кончается годъ Васильевымъ вечеромъ ("богатый", "щед-рый" вечеръ, также-"Авсень", "Овсень", "Усень", "Таусень"). Васильсвымъ днемъ начинается. 1-е января-Новый Годъ-слыветь въ народъ за "Василь-день", а по мъсяцеслову Православной Церкви посвящается не только чествованію св. Василія Великаго, архіепископа кесарійскаго, но и празднованію Обрѣзанія Господня. "Свинку да боровка – для Васильева вечерка!" - говорить деревня, приговаривая: "Въ Васильевъ день-свиную голову на столь!" Считается чествуемый въ этотъ день святитель покровителемъ свиноводовъ. "Не чиста животина свинья", - можно услышать въ народъ, ---"да нътъ у Бога ничего нечистаго: свинку-щетинку огонь палитъ, а Василій-зимній освятитъ!" Слыветъ починающій годъ Василій за "зимняго"-въ отличіе отъ Василія-капельника (день 7-го марта), Василія-теплаго, памятуемаго 22-го марта, и Василія Парійскаго.—на котораго (12-го апръля) "весна землю парить". По народной примътъ, звъздистая ночь на Василь-день объщаеть богатый урожай ягодъ. Святи-

- 110 -

образовавшіе самостоятельное королевство, въ 1091-мъ) покоренное Венгріею. 1527-й годъ ознаменовался въ судьбахъ этого народа новою кратковременной самостоятельностью: Фердинандъ I Габсбургскій былъ провозглашенъ королемъ кроатскимъ. Въ 1592-мъ году часть кроатскаго королевства была завоевана турками, а затѣмъ-въ 1699-мъ году-Турція уступила Австрія эту часть въ числѣ другихъ земель по Карловицкому миру. Въ 1809-13 г.г. Кроація была присоединена къ иллирійскимъ провинціямъ, уступленнымъ Наполеону I-му. Съ 1849 по 1868-й годъ она составляла, вмѣстѣ со Славоніей, береговою областью и Фіуме, самостоятельную коронную землю, въ 1868-мъ году вновь соединенную съ Венгріей, а въ 1881-мъ къ послѣдней присоединена и Словацкая погравичная область.

тель Василій Великій-не только покровитель свиноволства. но и хранитель садовъ отъ червя и ото всякой помахи. Потому то и принято у садоводовъ, придерживающихся дъдовскихъ обычаевъ, встряхивать утромъ 1-го января плодовыя деревья. Встряхивають они яблони-груши, а сами приговаривають: "Какъ отряхиваю я, рабъ Божій (имя рекъ), бълъ-пушистъ снъгъ-иней, такъ отряхнетъ червя гада всякаго по веснъ и святой Василій! Слово мое кобпко. Аминь". Хоть, по народному повърью, и спрадывають въльмы мъсянъ, на Васильвечеръ, но никакими хитростями не укоротить дня темной силь лукавой: день ростеть, ночи Богь росту убавляетьчто ни сутки, всё примътнъе. Приходить св. Василій Великій въ народную Русь на восьмой день Святокъ, въ самый разгаръ гаданій святочныхъ. Загадаетъ дъвица красная подъ Василья, - все сбудется, а что сбудется - не минуется!" - говорять въ деревнъ, твердо върящей въ силу гаданія. пріурочиваемаго къ этому в'вщему дню. Многое-множество обычаевъ было связано въ народномъ воображении съ Васильевыми вечерами; не мало дошло ихъ и до нашихъ забывчивыхъ, недовърчиво относящихся ко всему старому, дней. И теперь мъстами, по захолустнымъ уголкамъ Руси великой, отголоскомъ стародавней обрядности-блюдутся такіе обычаи. какъ варка "Васильевой каши", засъвание зерна, или хожденіе по домамъ. Васильева каша варится спозаранокъ, еще до бълой зорьки. Крупу береть большуха баба изъ амбара заполночь; большакъ-хозяинъ приносить въ это-же время воды изъ колодца. И ту, и другую ставять на столъ, а сами всв отходять поодаль. Растопится печь, приспветь пора затирать кашу, семья садится вокругь стола, стоить только одна большуха (старшая въ домъ), - стоитъ, размъшиваетъ, кашу, а сама причетомъ причитаетъ: "Свяли, ростили гречу во все лето, уродилась наша греча и крупна, и румяна; звали позывали нашу гречу во Царь-градъ побывать, на княжой пиръ пировать; повхала греча во Царь-градъ побывать со князьями, со боярами, съ честнымъ овсомъ, золотымъ ячменемъ; ждали гречу, дожидали у каменныихъ вратъ; встръчали гречу князья и бояре, сажали гречу за дубовый столъ пиръ пировать; прівхала наша греча къ намъ гостевать"... Вслъдъ за этимъ причетомъ хозяйка беретъ горщокъ съ кашей, всв встають изъ-за стола: каша водворяется въ печи. Въ ожиданіи гостьи-каши коротаютъ время за играми, за пъснями да за прибаутками всякими. Но воть она и поспъла. Вынимаеть ее большуха изъ печки, а сама опять-съ краснымъ словцомъ своимъ: "Милости просимъ къ намъ во дворъ

со своимъ добромъ!". Всъ принимаются оглядывать горшокъ: полонъ-ли. Холитъ по людямъ повърье, гласящее, что, если полъзетъ вонъ изъ гнъзда Васильева каша-жли бъды всему ному!". Не хорошо также, коли треснеть горшокъ: не обойтись тогда хозяйству безъ немалыхъ прорухъ! Снимуть пънку, и-опять новое предвъщание: красно каша упръетъполная чаша всякаго счастья-талана, бълая-всякое лихо нежланое. Если счастливыя примъты съвлаютъ кашу лочиста. худыя - вмъсть съ горшкомъ въ прорубь бросають. Възастваніи "Василь-зерна" принимають наибольшее участіе ребята малые. Жито-преимущественно яровое -разбрасывается ими по полу избы. Ребята разбрасывають зерна, а большухазнай подбираеть да приговариваеть: "Уроди, Боже, всякаго жита по закрому, да по великому, а и стало-бы жита на весь міръ крещоный!". Чэмъ скорве подберетъ баба, твмъ булущій урожай спорве! Эти зерна бережно хранятся до посвва яровины и подмешиваются въ семена. Въ малорусскомъ краю дътвора на Василь-день передъ объднями бъгаетъ по селу, ходитъ по-подоконью, рукавами трясетъ. зерномъ сорить. При этомъ иногда распъвается и присвоенная обычаю, сложившаяся въ стародавние годы, звучащая простолушной върою. пъсенка:

> "Ходитъ Илья ня Василья, Носитъ тугу житяную. Де замахне—жито росте, Житу пшеницю всяку пашпицю, У полѣ ядро, а въ домѣ добро!".

Въ Рязанской и Костромской губерніяхъ въ 30-хъ-40-хъ годахъ было повсемъстно въ обыча ходить на Васильевъ святъвечеръ по домамъ. Дъвушки красныя да парни молодые обхаживали въ это время окна, выпрашивая пироговъ со свининою. Все выпрошенное собиралось въ лукошко и събдалось на веселой бесвдв всъми собиравшими, подъ пъсни подблюдныя да игры утвшныя. Въ смоленской округв и теперь еще раздаются на Василь-день умильныя, величающія святителя, словеса стиха духовнаго, передаваемаго отъ поколѣнія къ покольнію каликъ-перехожихъ: "Изліяся благодати въ уста твои, очи, ты былъ еси пастырь добрый, Василіе святой отче, научивъ балванцы въровати Богу Тройцы. Когда демонъ за женой въ ладію записаль, тогда святой Василій прочь бъса отогналь. Плачеть-молить Кесарія, върно просить Василія, чтобъ бъса отогналь:-Святителю Василій, отче щедротливый! Молюсь тебъ, пастырь добрый, будь мнъ милостивъ:

записался мужъ мой Ницыпору пекольному своею кровію!-Глагодахъ святой Василій мужу: - Человъче, бойся Бога, согръщилъ еси много, отъ Отца отъ Бога отступилъ. Сына Божія похулиль".... Этогъ-неоконченный-стихъ представляетъ искажонный пересказъ древней повъсти о чулъ Василія Великаго надъ Евладіемъ, совершонномъ по просьбѣ жены послъдняго-Керасіи. Евладій превратился, въ устахъ убогихъ пъвцовъ, во "въ ладію", керасія-жена-въ "Кесарію", Люциферъ-въ "Ницыпора" и т. д. Существуютъ разносказыперепъвы этого стиховнаго сказанія и въ Могилевской губернія, болве законченные. Вотъ заключительная часть одного изъ нихъ, могушая до извъстной степени служить окончаніемъ приведеннаго выше: "Замкнуу святой Василій Евладію въ домъ свой, а самъ пошоу молитися ке свому Богу: – Помилуй мя, Боже отче и всего свъту ты нашъ творче! Ты пощедрай мене и помилуй мене. — Кайся гряхомъ, человъча, и покуты держися. Сотворителю своему со слезами молися, штобъ тебя враги не вловилы и въ огонь въчный не вкинулы: тамъ будешь горъть! Демонъ речитъ Василію:-Не чини намъ пакости, іонъ самъ жа намъ записауся за своею слабостію. Тяперь ты у насъ отбираешь, въ руцы намъ яво не даваешь, мужа нашего!..-Славимъ славы прославляемъ, прочь демоновъ отгоняемъ. Записано забъгаеть, вокругъ церквы оступаеть, въ окно письмо ёнъ бросаеть, на Кесарію наричають, Евладію проклинають, слугу своего. - Согръшиу я (говорить Евладій), отче, предъ тобою, ты змилуйся надо мною, не вдостоинъ быти слугою. Сотворителю мой, избавителю мой!.."

За Васильевымъ- "Селиверстовъ день" (память св. Сильвестра, напы римскаго). По старинному повърью, записанному въ симбирскомъ Заволжьт: Святой Селиверстъ гонитъ лихоманокъ-сестеръ за семьдесять семь верстъ". Не только на землъ зимой студено-морозно, -- гласитъ народная молвь, -но и подъ землею: выгоняетъ морозъ лихихъ сестеръ изъ самаго ада. Бредутъ онъ, отъ села къ селу, – въ избу на даровое тепло просятся, нищими-убогими прикидываются: двънадцать сестеръ- лихорадка, лихоманка, трясуха (трясавица), гнетуха (огневица), кумоха, китюха, желтуха, блёднуха, ломовая, маяльница, знобуха, трепуха, и всъ двънадцать -- "сестры Иродовы". Заберется лихоманка въ избу, "найдетъ виноватаго" и -- давай издъваться надъ нимъ: на смерть затрясеть-зазнобить. Бываеть, что стоить такое лихо за дверью (и тощее оно, -по словамъ бабушекъ-старушекъ, досужихъ повъдушекъ, -и слъпое, и безрукое), -стоитъ, поджидаеть: вто-то выйдеть повиноватье. Только и оберечься можно отъ такихъ гостеекъ незваныхъ-непрошеныхъ, что "четверговой солью", либо золой изъ семи печей да "землянымъ углемъ изъ-подъ чернобыльника". Есть всѣ эти снадобья зазнамыя у ворожеекъ-бабокъ, умѣютъ онѣ "смывать" ими лихоманокъ съ дверной притолоки. Зовутъ радѣльныя-заботливыя о семъѣ хозяйки свѣдущихъ старушекъ о Селиверстовѣ днѣ съ поклонами да съ посулами: только избавь-де отъ напасти! Стараются вѣдуньи, и все-то съ молитвою ко святому гонителю сестеръ Иродовыхъ.

Минуть "Селиверсты", за ними – по тореному слъду "Гордей" идуть въ народную Русь. Къ этому дню безъ гвоздей прибиль, безъ клею приклеиль охочій на красную молвь летучую нароль-пахарь пьлую стаю своихъ словъ крыдатыхъ, въродь: "Гордымъ быть—глупымъ слыть!", "Гордымъ Богъ противится, а смиреннымъ благодать даетъ!", "Въ убогой гордости дьяволу утъха!", "На Гордев-богатев и бъдный чортъ въ аду кипучую смолу возить!", "Во всякой гордости чорту радости!", "Сатана гордился – съ неба свалился! Фараонъ гордился-въ моръ утопился! А мы гордимся-куда годимся?", "Смиреніе—паче гордости!" и т. п. Кромѣ мученика Гордея на 3-е января приходится память пророка Малахіи. По памятуемому знающими всякое слово повёрью, въ Малаховъ день можно отчитать каженника" (каженникъ-испорченный, припадочный). Благочестивая старина совътуетъ молиться за этихъ несчастныхъ святому пророку--- нести Малахіи молебное челобитье"; суевърные люди предпочитають звать къ себъ для этого дъла знахарей. Какъ и чъмъ можетъ исцълить въдунъ-знахарь "порченаго", -- деревня не знаетъ. "На то онъ и знахарь, чтобъ его никто не понялъ!" -говоритъ она, но всё еще въритъ въ силу его заклинаний. "Знахари-то говорять-какъ городъ городять!" - приговариваеть добродушный мужикъ-простота.

"Өеклистовъ день" — 4-е число, память преподобнаго Өеоктиста—славится наиболѣе причудливыми гаданіями святочными. "Святой Өеклисть гадать рѣчистъ", — пріурочена къ этому дню поговорка: "красно гадаетъ — никто по самую смерть не разгадаетъ!" Деревенское суевѣріе совѣтуеть — "на Өеклиста зашивать въ ладанку чертополохъ-траву" и носить ее на шеѣ, у креста — для огражденія отъ всякой "притки-порчи". "Кто хочетъ быть цѣлъ въ дорогѣ", — тотъ тоже запасается этимъ травянымъ зеліемъ. За Өеклистовымъ днемъ — крещенскій сочельникъ, за нимъ — "Водокрещи"-Богоявленіе; и о томъ, и о другомъ — свой особый сказъ (см. гл. IX). Въ седьмой съ восьмымъ дни января-просинца — "отданіе Святокъ", веселыя

головушки послё праздниковъ опохмёль держать: 7-го вёдь тоже празаникъ-соборъ св. Іоанна Крестителя, а неларомъ живеть пословица - "Кто празднику радъ, тотъ до свъту пьянъ!" 8-го января ... Василисы зимнія", "Емельяны-перезимники" (память Емельяна преподобнаго и Василисы-мученицы). Кого треплеть неотвязная застарблая лихоралка, того. по словамъ народныхъ лъчеекъ, можно вылъчить въ этотъ стушка, ископыть, козакъ, семиугодникъ, уразная, лиходъй, Петровъ-крестъ, сердечная); въ Вятской губерни такъ и зовуть эту траву "Василисой". Туляки-дулейды примъчали встарину, что, если "на Амельяна подуеть (вътеръ) съ Кіева". то "быть лёту грозному". По многимъ мёстамъ велся еще въ незавніе годы обычай угощать на Емельяна-Василису кума съ кумой: это, по примътъ, приносить здоровье крестникамъ. Если на Павла Обнорскаго (10-го января) на стоги со скирдами падеть бълъ-пушисть иней-быть, говорить деревня, лъту сырому да мокрому. За этимъ днемъ-два Өеодосія памятуются Православной Церковью: преподобный Өеодосій Великій да Өеодосій Антіохійскій. "Өедосъевы морозы—худосъи: яровымъ съвъ поздній будетъ!", "Өедосъево тепло—на раннюю весну пошло!"-говорять не лазящие въ карманъ за словомъ сельскіе говоруны, до всякой примъты дознавшіеся. 12-го января — Татьянинъ день: "Татьяна-крещенская", по народному слову. "На Татьяну пооглянеть солнышко рано-къ раннему прилету птицъ". Пройдутъ за Татьянами слъдомъ двое сутокъ, а тамъ-и январю переломъ: день св. Павла Өивейскаго (15-е число). Звъздная ночь съ этого дня на слъдующийкъ урожаю льна. 16-го января-Ненилинъ день, (память мученицы Леониллы); а эта святая такъ и слыветь леносъйкою".

На шестнадцатый день января-мѣсяца, кромѣ памяти св. Леониллы, приходится церковный праздникъ поклоненія веригамъ апостола Петра, слывущій въ народной Руси за "Петраполукорма". Къ этому времени студеному выходить, по наблюденіямъ сельско-хозяйственнаго опыта, половина зимняго корма для скота. Съ давнихъ поръ почти повсемѣстно соблюдается обычай осматривать на Петра-полукорма запасы сѣна и соломы. Если осталось больше половины, то примѣта позволяетъ ждать на лѣто обильныхъ кормовъ. Въ нѣкоторыхъ мѣстахъ принято прикидывать на глазъ 16-го января не только корма, но и жито въ амбарахъ. Излишекъ запаса – также сулитъ домовитому мужику доброе-хорошее. Богобоязненные люди привыкли заказывать въ этотъ день молебны апостолу Петру: это, по ихъ словамъ, обезпечиваетъ урожайный годъ. Петръ полукормъ считается въ иныхъ мъстахъ захолустной Руси однимъ изъ покровителей скота, —хотя и не такимъ могучимъ, какъ Егорій (Юрій) съ Власіемъ.

Кормъ для домашней животины, составляющей все богачество крестьянина-землепашиа, великое дъло: о немъ--не меньшая забота у мужика. чёмъ о хлёбѣ насущномъ для семьи. Ллинный рядъ не лишенныхъ живой образности присловій, сложившихся въ народъ, служить явнымъ свидътельствомъ этого. "Либо корму жалъть, либо-лошадь!"-гласить съдая простонародная мудрость: "Безъ хлъбнаго корму лошадь на кнутъ вдеть!". -добавляеть она и продолжаеть: "Не торопи вздой, торопи кормомъ!", "Кормна лошадь-добра, богатъ мужикъуменъ!", "Умѣешь ѣздить, умѣй и кормить!", "Лошадь бѣжить, корова молокомъ поитъ, овечка шерсть бабъ дарить, а всъ думають: спаси Богъ того, кто насъ кормить!", "Есть у лошади кормъ, будетъ и у мужика въ полѣ хлѣбъ!", "Бѣда велика, когда у мужика подводить съ голодухи бока, а нътъ больше бъды, когда и хозяинъ голоденъ, и у скотины безкормица!", "Накорми лошадку—самъ спасибо ей скажешь: сытъ будешь!". "Кого кормишь, возлъ того и самъ, ничего не видя, прикармливаешься!".

О Петръ-полукормъ вспоминаетъ деревня не только въ его святъдень. Еще въ началъ ноября, отбирая ленъ на продажу, приговариваютъ мужики: "Коли есть (во льну) метла да костра, то будеть хлѣба до Петра, а синецъ и звонецъ доведуть хльбу конець!" Глубокій знатокь родной словесной старины, И. П. Сахаровъ, такъ объясняетъ это присловье народное (псковское). "Метла" (метлина) и "костра" (кострика)-какъ предметы малоцённые въ льняной торговлё-не сулять льноводу завиднаго прибытка: на вырученныя за такой ленъ деньги можно прикупить въ нехлъбородный годъ хлѣба такъ немного, что его достанетъ семьѣ только до половины января (до Петра-полукорма). Извъстно, что исковской мужикъ и въ урожайные-то годы сыть не хлъбомъ, а льномъ. Если-же и ленъ уродится синій (синецъ), а не "бѣлъволокнисть", какъ поется въ пъснъ, да еще и "звонецъ" (издающій особый звукъ при трепаніи),-то останется только за котомку взяться да идти по-міру: такой ленъ ничего не объщаетъ кромъ худого торга да безхлъбицы.

За Петромъ-полукормомъ-"Антоны-перезимніе": день преподобнаго Антонія Великаго. Къ этому святому прибъгаетъ деревеньщина-посельщина съ молитвою противъ "Антонова огня", а также и отъ рожи-болъсти. У пинчуковъ-обитателей Пинскаго поболотъя-записанъ любопытный стихъ духов-

Digitized by Google

ный, обращенный къ этому угоднику Божію. "О, свенты Антони", — начинается онъ, — "чыны свою волю, яко можешь!" Затѣмъ, слѣдуетъ отвѣтъ св. Антонія: "Могъ бы я чынити, да не моя воля, Господа Бога!... Ой ишли казаки своявольнички, загнали въ пальцы смоловы спицы, кусонки помяли, ноженьки повяли. Якъ заснувъ я смачно, то всѣмъ людямъ значно. Остроги копайте и мене шукайте, уложите мене въ новую трунку, да везите мене на чужу сторунку, да поставте мене въ церкви на прыстолку: то будутъ до мене люди прыбывати, мушу я имъ ратунку давати, и въ щастю и въ нещастю, всякому трефунку, мушу я имъ каждому давати ратунку, хоть я нехорошы, хоть я неудалы, абы я лежу у небеснуй хвалы..." Стихъ этотъ, въ немалой степени испорченный польскими наслоеніями, всетаки сохранилъ нѣкоторую долю простонародной свѣжести.

Антоніевъ день смъняется "Аоанасіемъ-ломоносомъ": 18-го января-память св. Аванасія и Кирилла, архіеп. александрійскаго. "Идетъ Аванасій-ломоносъ – береги, мужикъ, свой носъ!"--встръчаетъ деревня смъшливымъ прибауткомъ этотъ примътный день. "Абанасьевскіе морозы путокъ шутить не любятъ!"--приговариваютъ охочіе, краснословы особливо изь отправляющихся объ эту пору обозомъ въ путь-дорожку не близкую. "На Аванасія пуще всего носъ береги-не увилишь, какъ отломится!" -- смъются бабы, на ребятишекъ глядючи; а тъмъ и горя мало: знай-вдоль по улицъ бъгаютъ. игры заводять... Гораздо страшнѣе аванасьевскіе морозы для въдьмъ: не любитъ ихъ сестра этого времени, знаетъ, что это за грозный день. На Аванасья-ломоноса знахари въдьмъ со Святой Руси гонятъ, -- гласитъ народное сказанье. Недаромъ говорятъ, что "умѣючи, и вѣдьму бьютъ!" Житья нѣтъ тамъ, куда повадится летать въдьма, — вотъ и приходится кланяться знающему человѣку, просить помочь въ горѣ, вызволить изъ бъды. Всего охотнъе берутся за это дъло знахари въ асанасьевские морозы: во время нихъ, по преданию, "летають въдьмы на шабашъ и тамъ теряють память отъ излишняго веселія". Приглашенный на изгнаніе въдьмы знахарь ночью приходить къ зовущему, -- свъдомы объ его приходъ только большакъ-хозяинъ съ хозяйкою: безъ соблюденія этого условія ничего не выйдеть, по увѣренію знахарей. Въ полночь приступаеть вѣщій гость къ выполненію обряда: начинаетъ заговаривать трубы, — такъ-какъ въдьмы влетаютъ въ жилье только этой дорогою. Подъ "князекъ" забиваеть онъ клинья, разсыпаеть по "загнеткъ" заранъе собранную изъ семи печей золу и послъ этого отправляется къ деревен-

ской околиць. Заъсь онъ тоже сыплеть золу, приговаривая невнятныя слова никъмъ не записаннаго заговора. Разсказывають, что въльма, желая нанести кому-нибуль врелъ, влетаетъ въ трубу; но, какъ только будетъ труба заговорена, то весь домъ и дворъ уже свободны отъ ся проказъ. Знакомые съ преданіями суев'єрной старины люди знають въ точности и путь, избираемый въдьмами въ ихъ полетахъ на шабашъ и съ шабаша. Прежле всего летятъ онъ на-поллень – къ Лысой горъ, а оттуда тянетъ ихъ на закатъ. Западную изгородь сельскую и заговаривають знахари, призванные изгонять въдьмъ. Подлетитъ въдьма, только-что вылетъвшая изъ заговоренной трубы, - сунется къ изгороди, и тутъ ей свободнаго ходу нътъ: или бросится лихая за тридевять земель отъ села. или разобьеть себь голову, -если только ступить голой ногою на разсыпанную золу семипечную. Одаривають знахаря всякимъ добромъ за его мудреную работу.

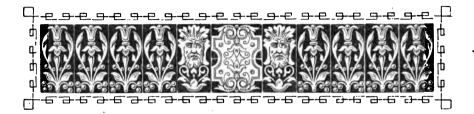
Черезъ сутки послѣ Аеанасія-ломоноса зорко приглядываются къ погодѣ сельскіе погодовѣды: если 20-го января, на Макарія Египетскаго, поднимется мятель, то слѣдуетъ ждать ея и во всю масляную недѣлю. "Помело метлой на Масляницу, пріѣдетъ осударыня Масляница со мятелицей-сестрицею!" говорять они. Ясный. солнечный, Макарьевъ день предвѣщаетъ раннее наступленіе весны. Максимъ-исповѣдникъ (21-е число), ничего не говоря о судьбахъ погоды, переноситъ вѣщее народное воображеніе на вѣковѣчную думу пахаря—на урожай: взойдетъ, затуманившись, свѣтёлъ-мѣсяцъ, изъ-за облачка глянетъ на святорусскую ширь безпредѣльную, доброе будетъ жито въ полномъ закрому; а если не проплыветъ этимъ утромъ ни тѣни облачной по небу, и въ амбарѣ будетъ пусто по осени.

Есть аванасьевскіе морозы; знаеть народь русскій и тимовеевскіе. "Это не диво, что Аванасій-ломонось морозить нось, а ты подожди Тимовея-полузимника (22-е января, день апостола Тимовея): пожди тимовеевскихъ морозцевъ!"—говорять въ деревнѣ. Придеть "полузимникъ", разрубающій студеную зиму пополамъ: "Каковъ на дворѣ морозъ-отъ! Слышь, тимовеевской!"—приговариваютъ мужики, похлопывая рукавицами: "Вотъ они и пришли—полузимники-то!"

Въ январъ подъъдаются до половины не только корма у скотины, а и хлъбъ у мужика: не одни "Петры-полукормы" приходять въ народную Русь, но и "Аксиньи-полухлъбницы" (24-е января, день преподобной Ксеніи). Особливо памятенъ этотъ день тому хозяину, у котораго, по поговоркъ, "хлъбоъдовъ полна изба, а работниковъ самъ-одинъ". Примъта, провъренная многовъковымъ опытомъ, приводитъ пахаря-хлъбороба къ тому заключенію, что — "коли до Аксиньи-полухлъницы жита хватитъ, то до новыхъ новинъ станетъ (останется) половина, а до корма (подножнаго) — треть".

Съ послъдней недълею января-мъсяца (25—31-я числа) не связано въ современной деревнъ особыхъ примътъ и обычаевъ, Исключеніемъ является только двадцать-восьмой, Ефремовъ. день, который посвящался встарину "униманію домового". Для выполненія этого, и теперь еще кое-гдъ памятнаго, обряда приглашались такіе-же знахари-въдуны, какъ на Афанасіяломоноса. И летъли въщими птицами ихъ причеты заговорные навстръчу новому мъсяцу—февралю-бокогръю.





#### IX.

## Крещенскія сказанія.

Шумять веселыя Святки, — отъ самаго дня Рождества Христова до праздника Крещенія Господня играми да плясками. да пъснями на свътлорусскомъ просторъ привольномъ потъшаются, въщими гаданіями честному люду православному тайныя вельнія судебъ открывають. Гудять пиры-бесьдушки затьйныя, зелены́мъ-виномъ поливаются, плещутъ пивомъ, брагою, медами ставлеными. Что ни день на Святкахъ-то свои повърья, что ни часъ-новый сказъ, корнями живучими приросшій къ сердцу народному. Гуляетъ- "святошничаетъ" любящая "веселіе" матушка-Русь; положено дъдами, прадъдами заповъдано гулять-веселиться широкой русской душъ по всему святочному обычаю. И словно воскресаеть на эти дни, сбрасываетъ съ тысячелѣтнихъ плечъ саванъ вѣкового забвенія старина стародавняя. День Крещенія Господня (Богоявленіе) Святки кончаеть, надъ праздничными гулянками кресть ставить, до широкой-разгульной Масляницы съ многошумнымъ весельемъ прощается.

Канунъ Крещенья, какъ и рождественскій, слыветь сочельникомъ и тоже день постный, по уставу Православной Церкви; но одновременно это главный день святочныхъ гаданій. Проводить его русскій народъ не только въ постѣ да молитвѣ, но и въ сыновнемъ общеніи съ неумирающими пережитками язычески-суевѣрнаго былого-минувшаго. Вѣрный христіанскому преданію, держитъ онъ строгій постъ, не принимая никакой пищи вплоть до вечерни, несетъ домой изъ храма Божія освящонную богоявленскую воду и считаетъ ее цѣлебною ото всякихъ болѣстей; памятуя вѣковые обычаи предковъ, отдаетъ онъ-о-бокъ съ этимъ-щедрую дань и своему суевърію.

Вечеръ полъ Крещенье, подавая въсть о близящемся концъ Святокъ, заставляетъ красныхъ дъвушекъ вспоминать обо всёхъ знакомыхъ деревенскому люду гаданьяхъ. Звончёй-голосистве поются на бесвлахъ и пвсни святочныя-полблюдныя. Затъйливъй, сами-собой, становятся и святочныя игры обрядовыя. А старикамъ со старухами, которымъ уже много лътъ назадъ надоскучило и пъть-играть, и рядиться-святошничать, -своя забота объ эту пору. Первве всего-ставятъ они мвломъ на всёхъ дверяхъ, на всёхъ оконныхъ рамахъ знаки креста, чтобы оградить свое жилье отъ посъщения бъсовскаго. Холить-гуляеть въ этоть вечеръ нечистая сила. всякимъ оборотнемъ прикидывается, въ избу попасть норовить на пагубу святошничающему народу православному. И одна защита противъ нея, - гласитъ народное слово, - святой крестъ Госполень, перелъ которымъ распадается во прахъ все могущество лукаваго. Не начертай въ крещенский сочельникъ креста у себя на дверяхъ, позабудь объ этомъ строго соблюдаемомъ на Руси. - не только въ деревенской глуши, но и въ большихъ городахъ, --обычав: быть худу, жди бъды!-по увъренію строгихъ блюстителей прадъдовскихъ преданій.

Лютуеть подъ Крещенье-больше всей другой нечисти пододонной-Огненный Змъй. И наособицу противъ него-то и ограждается теперь русскій мужикъ-простота. Полетить чудище надъ деревней, гдъ ни глянетъ-повсюду кресты бълъются, и останется ему только разсыпаться огненнымъ дождемъ надъ снъгами глубокими, одъвающими Мать-Сыру-Землю. Тульское повёрье въ яркихъ чертахъ выдвигаетъ изъ мглы забываемаго въ городахъ суевърія обликъ этого дътища народнаго воображения. Извъстно всъмъ и каждому на Руси, что такое за диво Огненный Змей. Все знають, зачемь онь и куда летаетъ", -- начинаетъ красноръчивый сказатель свою рвчь о немъ. "Огненный Змъй-не свой братъ; у него нъть пощады: върная смерть отъ одного удара. Да и чего ждать отъ нечистой силы! Казалось-бы, что ему незачемъ летать къ краснымъ дъвицамъ; но поселяне знаютъ, за чъмъ очь летаеть, и говорять, что. если Огненный Змъй полюбить двицу, то ея зазноба неисцълима вовъкъ Такой зазнобы ни отчитать, ни заговорить, ни отпсить никто не берется. Всжой видить, какъ Огненный Змвй летаеть по воздуху и и горить огнемь неугасимымь, а не всякой знаеть, что онъ, какъ скоро спустится въ трубу, то очутится въ избъ молодцомъ несказанной красоты. Не любя, полюбишь, не хваля,

похвалишь, -- говорять старушки, когда завидить дъвица такого молодца. Умбеть оморочить онъ, злодъй, душу красной дъвицы привътами; усладить онъ, губитель, ръчью лебединою молоду молодицу; заиграеть онъ. безжалостный, ретивымъ сердцемъ дъвичьимъ; затомитъ онъ, ненасытный, ненаглялную въ горючихъ объятіяхъ, растопить онъ, варваръ, уста алые на меду на сахарѣ. Отъ его поцѣлуевъ горитъ красна дѣвица румяной зарей; оть его привѣтовъ пвѣтеть красна лѣвина краснымъ солнышкомъ. Безъ Змёя красна девица сидить во тоскъ, во кручинъ; безъ него она не глядить на Божій свъть; безъ него она сушить себя". Цълый рядъ другихъ сказовъ объ этомъ чулишъ можно отыскать въ памятникахъ народнаго слова (см. гл. "Змъй-Горынычъ"). Кромъ начертаний креста. совѣтуютъ знающіе всю подноготную вѣлуны деревенскіе, насыпать на печную загнетку собраннаго въ крещенскій вечеръ снъгу. Послъдній и вообще занимаеть почетное мъсто въ народныхъ крешенскихъ повърьяхъ и обычаяхъ. Собирають его старики въ крещенский сочельникъ за околицею, въ полъ, -- приносять домой, сыплять въ колодецъ. Это делается для того, чтобы вода была въ колодцъ всегда въ изобиліи и никогда не загнивала. бы. По деревенскому повърью, - у тъхъ, кто не позабудетъ этого сделать, хоть все лето не будь капли дожля, а колоденъ будетъ полнымъ-полнехонекъ. Берегутъ натаявшую изъ крещенскаго снъга воду и въ кувшинахъ-на случай бользни: эта вода, -- гласитъ народное слово, -- исцёляетъ онёмёніе въ ногахъ, головокружение и судороги. Старухи думаютъ, кромъ того, что-если спрыснуть снъговою крещенской водою ходстину, то это такъ выбълить ее, какъ не сдълають ни солнце, ни зола. Совътуютъ подбавлять крещенскаго снъгу и въ кормъ лошадямъ, —чтобы не такъ зябки были; даютъ и курамъ, — чтобы занашивались пораньше. Умываются снъговой водою поутру въ день Крещенія красныя дъвушки — чтобы безъ бѣлила бѣлыми быть, безъ румяна-румяными. Примѣчаютъ по крещенскому снъгу и о погодъ, и объ урожат. "Снъгу подъ Крещенье надуетъ-хлъба прибудетъ!"-ведетъ рвчь народная мудрость. "Много снъгу-не мало и хлъба!"приговариваеть она! "Привалить снъгу вплоть къ заборамъплохое льто! Есть промежекъ-урожайное!", "На какомь амбаръ плотнъе снъгъ-цълъе въ томъ и батюшка-хлъбъ!"

По старинной примътъ сельско-хозяйственнаго опыта, если вечеромъ подъ Крещенье яркимъ свътомъ блеститъ на нъбъ звъздная розсыпь алмазная, — хорошо въ этомъ году овцы будутъ ягниться: "Ярки крещенскія звъзды породятъ бзлыя ярки ("ярка" — овечка)!" Если замететъ на Крещенье мятель, — будетъ снѣгомъ снѣжить чуть не до самой Святой. "Коли въ Крещенье собаки много лаютъ, — будетъ вдоволь всякаго звѣря и дичи!", – замѣчаютъ охотники. Коли на воду (на іордань) пойдутъ въ туманъ, хлѣба будетъ невпроѣдъ много!" – говорятъ примѣтливые погодовѣды: "Снѣгъ хлопьями – къ урожаю, ясно – къ недороду!", "Коли прорубъ на іордани полна воды – разливъ великъ будетъ!", "Въ крещенскій полдень синія облака – къ урожайному году!", "На крещенье день теплый – хлѣбъ будетъ темный!".

Крещенскіе морозы слывуть самыми жестокими, и недаромъ: зима собирается объ эту пору со всёми силами. Но, несмотря на стужу, съ древнихъ временъ живетъ въ народѣ обычай купаться въ крещенской проруби-іордани. Купаются и тѣ, кто святошничалъ-рядился о Святкахъ, — чтобы очиститься отъ грѣховной скверны въ освящонной водѣ; купаются и просто — "для здоровья". Послѣднее, однако, далекотаки не всегда оправдывается на дѣлѣ.

"Крещенье-Богоявленье", -говорить народъ и повторяетъ преданіе, идущее отъ дней старины глубокой, связанное сь этими словами. По народной молвь, изстари въковъ свершается въ этотъ день чудо-чудное, диво-дивное: отверзаются надъ іорданью небеса и сходитъ съ нихъ въ воду Истинный Христосъ. Не всъмъ дано видъть это, а только-самымъ благочестивымъ людямъ. Но, если помолится гръшникъ святому небу въ это время, то сбудутся и его желанія. Есть повърье, что, если поставить подъ образами чашу съ водою да "съ върою" посмотръть на нее, -- то вода, сама-собою, всколыхнется въ крещенскій полдень: освнить и освятить ее крещающійся Сынь Божій. Слыветь Крещенье во многихъ мъстахъ и за праздникъ- "Водокрещи". "Отъ Оспожинокъ-до Водокрещей!", -держатъ иногда ряду. "Отъ Водокрещей-до Евдокей живетъ семь недъль съ половиной". Красное словцо народное, встръчая крещенскую стужу, оговариваеть ее словами: "Трещи не трещи, а минутъ и Водокрещи (т.-е. тепло-то всетаки возьметъ свою силу)!" Не забываетъ народъ, что – если пошелъ январь-мѣсяцъ, то и за перезимье переваливаеть уже времято, а перезимье, по его крылатому слову, о веснъ въсть подаетъ.

Среди пъсенныхъ сказаній, составляющихъ богоданное богачество убогихъ пъвцовъ—каликъ-перехожихъ, есть нъсколько пріуроченныхъ къ празднику Крещенія Господня. Нъкоторыя изъ нихъ передаютъ почти совершенно точно содержаніе евангельской повъсти о Богоявленіи; другія являются восторженнымъ славословіемъ Христу; третьи отступаютъ въ окружонную таинственностью область подсказанныхъ пытливымъ выраженіемъ сказочныхъ вымысловъ.

> "На Іордань всѣхъ Спаситель Днесь пріиде Искупитель. Плещетъ пророкъ руками: Веселитесь, Господь съ вами! Отецъ свыше возглашаетъ, Рожденнаго возвѣщаетъ: — Сей есть сынъ мой возлюбленный, Во человѣка облеченный!"

Такою петтистой заптекою начинатся одно изъ нихъ. "Духъ-же свыше, аки птица низлетаетъ голубица. Отцу быти Сына равна изъявляеть и преславна", -продолжается оно, переходя отъ созвучія къ созвучію: - "Тварь бъдная, веселися, яко къ тебъ Спасъ явися. О, Адаме, простри очи, миновались темны ночи. Печали намъ вси престали, а радости быть начали. Слава Богу!-да воскликнемъ и въ Всещедрому приникнемъ. Кто сей стоитъ надъ водами? Восплещите вси руками: Христосъ Спасъ нашъ и Владыка пріиде спасти человъка.--Іоанне, что стоиши и пришедшаго не крестиши? Почто дело продолжаешь, Христа Спаса не крещаеть?-Боюсь азъ и трепещу, --хоть весель и плещу, -огню, свно, прикоснутись! Съ чего тебв ужаснутись? Не бойся. рабъ, и крести Мя, Владыку, прослави Мя!-Христосъ тако возвѣщаетъ, Іоанна утъшаетъ. Мы же къ Спасу крѣпкимъ гласомъ всъ воскликнемъ днешнимъ часомъ: Слава Тебъ, Искупитель, щедрый буди намъ Спаситель!

Другое сказаніе простодушно повѣствуетъ о томъ, какъ "ходила Госпожа Пречистая землею и свѣтомъ", а на рукахъ носила "своего Сына Христа Іисуса". Встрѣчаетъ Богоматерь на пути-дорогѣ "Крестителя-Ивана", — встрѣтила и обращается къ нему со словами: "Ну-ка, Иванъ, кумъ мой, пойдемъ мы на воду Ердана, окрестимъ Христа, моего Сына!" Согласился Иванъ-Креститель и "пришли на воду Ердана. Сталъ Иванъ своего крестника крестити: отъ страха у него выпала книга". Спрашиваетъ—и "пытаетъ" его Госпожа Пречистая о причинѣ страха. "Обезумѣлъ Ерданъ, вода студена, не хочетъ вода принимать въ себя; а весь лѣсъ на траву попадалъ: а взгляни-ка, кума, надъ собою: начетверо небо словно разломилось!" На эти слова Ивана-Крестителя держитъ отвѣтное слово Богоматерь: "А не бойся, Иванъ, кумъ мой, вода ума не теряла, вода, кумъ мой, забрала себѣсилу, ибо отъ Христа она освятится; а лѣсъ-онъ Христу поклонился; а небо-оно не сломилось, ангелы небо растворилипоглядѣть имъ, какъ Христа мы крестимъ"... Послушалъ Креститель, "крестилъ святой Иванъ своего Іисуса-крестника: Иванъ Христа, а Христосъ-Ивана". Вслѣдъ за этими трогательно-простодушными словами идетъ заключеніе, въ которомъ невольно чувствуется позднъйшій разносказъ: "Оттолѣ крещенія настали: все по милости великаго Бога, —да будетъ Онъ намъ всегда въ помощь!"

Родственно съ только-что приведеннымъ сказаніемъ и слѣдующее — несравненно болѣе цвѣтистое по своему пѣсенномукартинному складу, чѣмъ оба предыдущія:

> "Развивался святой лѣсъ зеленый: А то не святой лѣсъ былъ зеленый. Но была то свята церковь Софья, Поють въ ней ангелы шестокрылы: Пришла къ нимъ Марія, Святая Дъва, На рукахъ держитъ Христа Бога истинна. Говорять ей ангелы шестокрылы: "Ради Бога, Марія Святая Д'вва! Ты поди въ тотъ садъ зеленый, Нарви Ты Божьяго Древа, Поди потомъ къ Крестителю-Ивану, Передъ нимъ Ты поклонися. Поцѣлуй Ты черную землю И тогда ему говори Ты: - Будь Мић кумомъ ты, Иванъ-Креститель, Окрести ты Христа Бога истинна!" Ясное небо растворилось, Черная земля затряслася, Какъ крестили Христа Бога истинна"...

Съ праздникомъ Крещенія Господня связано въ народной Руси не мало повърій, относящихся къ судьбъ человъка, Такъ, напримъръ, если кто-нибудь крещенъ въ этотъ отверзающій небеса надъ землею день, то, по слову народной мудрости, быть ему счастливъйшимъ человъкомъ на всю жизнь. Добрымъ предзнаменованіемъ считается также, если устроится въ этотъ денъ рукобитье свадебное: въ миръ да въ согласіи пройдетъ жизнь новобрачной четы. Въ нѣкоторыхъ мъстностяхъ выходятъ вечеромъ въ Крещенье дъвушки окликать суженыхъ. Если попадется навстръчу имъ молодой парень—быть добру, старикъ—надо ждать худа. Да и не перечесть всѣхъ повѣрій, обступающихъ изукрашеннымъ частоколомъ обычаевъ великій праздникъ Божій. Живуче яркое слово-преданіе богатыря-пахаря, не вымирають и простодушныя повёрья его.

Еще въ кониъ первой половины XVII стольтія писаль царь Алексъй Михайловичъ въ своей граматъ государевой шуйскому воеводъ вообще о святочныхъ, а о крещенскихъ наособицу, пирахъ-игрищахъ: "... въдомо намъ учинилося, что на Москвъ, наперелъ сего въ Кремлъ, и въ Китаъ, и въ Бъломъ, и въ Земляномъ городъ, и за городомъ, и по переулкамъ, и въ черныхъ, и въ ямскихъ слободахъ по улидамъ и по переулкамъ, въ навечери Рождества Христова кликали многіе люди Каледу и Усень, а въ навечери Богоявленія Господня кликали Плугу; да въ Москвъ жъ чинится безчинство: многіе люди поють бѣсовскія сквернословныя пѣсни... ...да на Рождество Христово и до Богоявленьева дня собираются на игрища сборища бъсовскія.....игрецы-скоморохи съ домбрами и съ дудами, и съ медвъди ходятъ, и дару Божію хльбу поругаются, всяко животно скотское, и звърино, и птичье пекутъ. И мы указали о томъ учинить на Москвъ и въ городъхъ, и въ уъздъхъ заказъ кръпкой, чтобы нынъ и впредь никакие люди по улицамъ и по переулкамъ, и на дворъхъ въ навечери Рождества Христова и Богоявленья Каледъ и Плугъ и Усеней не кликали и пъсней бъсовскихъ не пъли.... А которые люди нынъ и впредь учнуть Каледу и Плуги, и Усени, и пъть скверныя пъсни, и тъмъ людямъ за такія супротивныя неистовства быти отъ насъ въ великой опалъ и въ жестокомъ наказаньъ. И вельно тотъ нашъ указъ сказывать всякимъ людямъ всёмъ вслухъ, и бирючемъ велёно кликати по многіе дни"... Съ той поры минули долгіе годы, исчезло изъ памяти народной понятіе о "супротивныхъ закону христіанскому" Каледь, Плугь и Усени; но ставшія мертвымъ звукомъ имена ихъ попрежнему слышатся въ пъсняхъ любящаго веселіе, сердцемъ приверженнаго къ стародавней старинѣ народа Эти имена, когда-то вызывавшія недовольство церковныхъ властей, видъвшихъ въ нихъ пережитокъ язычества, въ настоящее время только придають цвътистость пъсенному слову.

День Богоявленія ознаменовывался въ старой Москвъ праздничнымъ царскимъ выходомъ, не имъвшимъ себъ подобнаго по торжественности. Со всей Руси былъ къ этому дню съвздъ бояръ и всякаго чина именитыхъ людей въ Бълокаменную: и былъ этотъ съвздъ ради царскаго лицезрънія, изъ охоты полюбоваться ръдкимъ великолъпіемъ торжества.

Чинъ крещенскаго освященія воды совершался патріархомъ

на Москва-овкъ. Собиралось вокругъ "Іордани" до четырехсотъ тысячъ народа. Парь-государь шествовалъ въ большомъ нарядъ царскомъ сначала въ Успенский соборъ, а оттуда – на освящение воды, среди стоявшаго ствной ратнаго строя стральцовъ, поддерживаемый стольниками изъ ближнихъ людей, оберегаемый "отъ утъснения нижнихъ чиновъ" стрълецкими полковниками въ бархатныхъ и объяринныхъ ферезеяхъ и турскихъ кафтанахъ. Гости, приказные, иныхъ чиновъ люди и многое множество народа окружали шестве вынценоснаго богомольца. Самое дъйство освященія воды совершалось, за малыми исключеніями, такъ-же, какъ и въ наши дни. Но главнымъ отличіемъ являлась обступавшая его картина — съ патріар хомъ и царемъ во главъ. Возвращался крестный холъ по прежнему чину. Царь-государь, отслушавъ въ Успенскомъ соборъ отпускную молитву, шелъ въ свои палаты царскія. А на Москвъ-, по улицамъ, по переулкамъ и во дворѣхъ"-начиналось послёднее празднование Святокъ. Люди почтенные принимались за пиры-бесёды, молодежь — за пёсни-игры утёшныя, а гуляки, памятующие предпочтительно передъ всёмъ инымъ присловье "Чару пити-здраву быти!"- за любимое Русью \_веселіе".

Digitized by Google



# Февраль-бокогръй.

Кончается студеный мѣсяцъ январь-просинецъ, день Никиты-новгородскаго февралю-"бокогрѣю-сѣченю" челомъ бьетъ. А тому—починъ кладутъ на свѣтлорусскомъ неоглядномъ просторѣ Трифоны-перезимники (1-е число) да святъ-великъ праздничекъ Срѣтеніе Господне (2-е февраля)— огороженный въ народной памяти причудливымъ, въ стародавніе годы поставленнымъ вокругъ жизни, тыномъ своеобразныхъ, къ одному ему пріуроченныхъ, повѣрій, сказаній и обычаевъ.

Во дни съдой старины звался февраль, по свидътельству харатейнаго Вологодскаго евангельскаго списка "съченемъ"; западная народная Русь, по свидътельству Полоцкаго списка Евангелія прозывала его въ ту пору "снъженемъ"; у малороссовъ и поляковъ слылъ онъ за "лютаго". Сосъди-родичи русскаго пахаря величали этотъ мъсяцъ — каждый на свой особый ладъ: иллирійскіе славяне <sup>32</sup>) — "вельячею", кроаты — "свъченомъ", венды — "свъчникомъ", "съчаномъ", и "друнникомъ" (вторымъ), сербы — "свъчковніимъ", чехи со словаками — "уноромъ". Въ наши дни деревеньщина-посельщина бережетъ про него с в о е прозвище: "бокогръй — широкія дороги". По народнымъ присловьямъ, подслушанныму въ разныхъ концахъ родины народа-сказателя: "Февраль три часа дня прибавитъ!", "Февраль воду подпуститъ (мартъ – подберетъ)"! Въ февралъ (о Срътеньъ) зима съ весной встрътится впервой!",

X.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Иллирійскіе славяне – позднѣйшіе обитатели древней Иллиріи, находившейся къ западу отъ Өессаліи и Македоніи и къ востоку отъ Италіи и Реціи вплоть до рѣки Истра къ сѣверу. Современные албанцы и далматинцы ведутъ свое происхожденіе отъ нихъ.

"Февраль солнце на лёто поворотить!", "Февраль (Власьевъ день, 11-е число) сшибеть рогь зимё!" и т. д. "Вьюги, мятели подъ февраль полетёли!"—говорять въ народё при послёднихъ январьскихъ заметяхъ,—приговаривая при первой оттепели бокогрёй мёсяца: "Въ февралё отъ воробъя стёна мокра!" Но и февраль февралю не ровёнъ, какъ и годъ году: въ високосные годы, когда въ немъ 29 дней ("Касьяны—именинники"), это--самый тяжелый мёсяцъ, пожалуй даже тяжелё май-мёсяца.

Второй по современному мѣсяцеслову, февраль-мѣсяцъ приходилъ въ древнюю Русь двѣнадцатымъ—послѣднимъ (во времена, когда годъ считался съ марта), а затѣмъ—съ той поры, какъ положено было властями духовными и свѣтскими починать новолѣтіе съ сентябрьскаго Симеона-лѣтопроводца, былъ шестымъ – вплоть до 1700 года.

Придетъ февраль, разсвчетъ, по старинной поговоркъ, зиму пополамъ, а самъ--- медвъдю въ берлогъ бокъ согръетъ", да и не одному медвъдю (пчелиному воеводъ), а "и коровъ, и коню, и съдому старику". Студены срътенскіе морозы, обступающие первый предвесенний праздникъ, но памятуетъ народная Русь, что живуть на бѣломъ свѣтѣ не только они, а и оттепеди, что тоже срътенскими, какъ и морозы,-прозываются. "Что срвтенскій морозъ", —говорить деревня: "пришелъ батюшка-февраль, такъ и мужикъ зиму переросъ!" По крылатому народному слову: "На Срътенье зима весну встръчаеть, заморозить красную хочеть, а сама-лиходъйкасо своего хотънья только пответъ!" Но еще даетъ себя знать и матушка-зима, особливо если она-годомъ, какъ поется въ пъснъ, — "холодна больно была": 4-го февраля—на вторые сутки послѣ Срѣтенія Господня -- проходить по бѣлымъ снѣгамъ пушистымъ Никодай-Студитъ (преподобный Никодай Студійскій); а онъ хоть и не такъ жестокъ, какъ св. Өеодоръ-Студитъ (память—11-го ноября), но всетаки съ достаточной силою честной-людъ деревенский знобить, а у голытьбы бобылей прямо-таки кровь замораживаетъ, если тв-подъ недобрый часъ-въ неурочное время запозднятся въ дорогв. Выходить мужикъ въ этотъ день изъ хаты, рукавицами похлопываеть, похлопываючи — приговариваеть: "А и кусается еще морозъ-отъ; знать, зима засилье береть!"

На пятые февральскіе сутки падаеть память святой мученицы Агаеіи: "поминальницей" зоветь ее народная Русь, поминающая въ этоть-день отошедшихъ въ иной міръ отцовъ-праотцевъ. дѣдовъ-прадѣдовъ.

Въ нъкоторыхъ поволжскихъ губерніяхъ (между прочимъ, въ Нижегородской) существовало, повърье, пріуроченное къ

А. А. Коринфскій.

этому дню и въ то-же самое время связанное отчасти съ праздникомъ Срътенія Господня. Въ этотъ день, по словамъ старожиловь, пробъгаеть по селамъ "Коровья Смерть", встрътившаяся съ Весной-Красною и почуявшая оттепель, которой она. лиходъйка, ждеть – не дождется, заморенная зимней голодовкою. Это существо является въ народномъ воображени въ видъ безобразной старухи, у которой – въ-добавокъ ко всей ея уродливости - "руки съ граблями". По старинному повърью. она никогда сама въ село не приходитъ, а непремѣнно завозится къмъ-либо изъ заъзжихъ, или проъзжихъ, людей. Совершонное осенью "опахиванье" деревни отгоняеть это чудище оть огражленнаго выполнениемъ упомянутой обрязности мъста: и старуха бъгаеть всю зиму по лъснымъ дебрямъ, скитается по болотамъ да по оврагамъ. Но это продолжается только до той поры, покуда февраль не обоговеть солнышкомъ животинв бока. Тогда-то лиходъйка и подбирается къ селамъ, высматриваетъ: нътъ ли гдъ-нибудь отпертаго хлъва. Но хозяйки повсемѣстно строго слѣдять за этимъ, и чудищу не удаются его замыслы. Наиболъе дальновидные и наиболъе кръпко придерживающіеся предписаній суев'єрной старины люди убирають къ 5-му февраля свои хлъвы старыми лаптями, обильно смоченными дегтемъ: отъ такого хлѣва, по существующему повърью. Коровья Смерть бъжитъ безъ оглидки.- не выносить такого гостинца она, не по носу ей дегтярный духъ.

Весеннее опахивание жилыхъ мъстъ, совершающееся ради обережи оть этой лихой нежити пододонной, пріурочивается простонароднымъ суевъріемъ къ 11-му февраля – Власьеву дню (см. гл. XII). Въ этотъ-же самый день суевърію деревенскаго люда предстоить еще другая, и тоже-не малая, забота: защитить хату отъ вторженія "летающей нечистой силы", имъющей, по словамъ свъдущихъ въ этомъ дълъ людей, обыкновение забираться къ православнымъ какъ-разъ черезъ трое сутокъ послъ Срътеньева дня. Вечеромъ 5-го февраля печныя трубы наглухо-накръпко закрываются вьюшками и даже, для большей надежности, замазываются тонкимъ слоемъ глины и окуриваются чертополохомъ. Нечисть вылетаетъ, по народному повърью, въ это время изъ преисподней въ видъ птицъ и "заглядываетъ въ трубы": тамъ, гдъ не позаботятся оградить себя отъ вторжения этихъ незваныхъ гостей, злые духи поселяются до тёхъ поръ. пока ихъ не выкурять съ помощью знахаря. До появленія-же въ хать этого последняго съ его заговорами и причетами, они всегда успѣютъ надълать всевозможныхъ хлопотъ неосмотрительнымъ хозяевамъ. "Бываетъ, – говорятъ въ деревнѣ, – что весь домъвверхъ дномъ перевернутъ, все перебьютъ, переломаютъ, хозяева хоть бъги вонъ!" Достается не только хозяевамъ, но и сосъдямъ и даже случайнымъ прохожимъ, замѣшкавшимся возлѣ такого неблагополучнаго дома. Потому-то даже и не особенно крѣпко придерживающіеся старинныхъ обычаевъ стараются не позабыть объ этомъ, въ виду приписываемой ему важности въ домашнемъ быту. "Черные да лукавые—не то, что мыши: съ ними потруднъе сладить!"—говорятъ знахари, пользующіеся удобнымъ случаемъ получить съ довърчиваго суевърія большее вознагражденіе за свой "трудъ".

6-е февраля – Вуколовъ день. По инымъ уголкамъ Руси великой (между прочимъ, въ заходустьяхъ костромской стороны) прозывается этотъ день "Жуколами". Послъднимъ словомъ одни зовуть телять, появляющихся на свъть въ февраль-бокогрът, другіе-же-телящихся въ этомъ мъсяцъ коровъ. "Придуть Вуколы, перетелятся всв жуколы" повторяють иногда старинную поговорку, подсказанную крестьянину-скотоводу многольтнимъ опытомъ, съ замъчательной точностью опре-дъляющимъ для всякой домашней животины время приплода. На старой Смоленщинъ и въ воронежскомъ краю совътують молиться святому Вуколу для ограждения оть "вукуль" (.вовкулаковъ", перевертышей, перекидышей, оборотней). Старые люди говаривали, что даже одно поминовение имени его при встрѣчѣ съ оборотнемъ заставляетъ того совершенно обезсильть. А недаромъ завъщала помнить съдая народная мудрость, что-де "неспроста и неспуста слово молвится и до вѣку не сломится".

За Вуколомъ – день преподобныхъ Парфентія и Луки элладскаго. Въ этотъ день принято на среднемъ Поволжъв печъ пироги съ лукомъ, о чемъ твердо помнятъ ребята малые – большіе лакомки. Старушки-богомолки напекутъ пирожковъ-луковниковъ да и раздаютъ ихъ нищей братіи – "на счастье". Существуетъ повърье, гласящее, что такая милостыя, поданная съ върой да съ молитвою, сторицею вернется въ руки подавшему ее. "Счастье – одноглазое", – говорятъ въ народъ, – "оно не видитъ, кому дается!" Объ одноглазомъ счастьъ записана С. В. Максимовымъ <sup>33</sup>) любопытная притча. "Не въ которомъ

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Сергѣй Васильевичъ Максимовъ-извѣстный современный писатель, изслѣдователь народнаго быта-родился въ 1831-мъ году въ посадѣ Парфентьевѣ,Кологривскаго уѣзда Костромской губерніи,въ семьѣ уѣзднаго почтмейстера, и первоначальное образованіе получиль въ мъстномъ посадскомъ училищѣ. Впослѣдствіи онть былъ въ костромской гимназіи, московскомъ университетѣ и въ с. петербурской медико-хирургической академіи. Литературная дѣятельность его началась въ 1853-мъ году въ журналѣ "Библіотека для чтенія." Въ 1855-мъ году

царствв, а можеть быть и въ самомъ нашемъ государствв".--говорить истолкователь крылатыхъ словъ, вторя мезен-ла роженое дътище. Окрестила его, помодилась Богу и кръпкимъ запретомъ зачуралась, довольно-таки съ нея одного: вышель паренекъ такой гладкій, какъ наливное яблочко, и такой ласковый, какъ телятко, и такой разумный, какъ самый мудовнший въ сель человъкъ. Полюбила его мать пуше себя: и пъловала миловала его день и ночь, жалъла его всъмъ сердцемъ и не отходила отъ него на малую пяденочку. Когда ужъ подросло это детище, стала она выпускать его въ чистомъ полѣ порѣзвиться и въ лъсу погулять. Въ иное время то дътище домой не вернулось, --- надо искать: видимо дъло--пропало.-Не медвъдь-ли изломаль, не укралъ-ли лъшій?.." Затвиь, разскащикь возвращается къ матери потерявшагося ребенка. "А та женщина называлась Счастьемъ." - ведетъ онъ свою пріукрашенную цвётами народнаго слова рёчь, - и сотворена была, какъ быть живому человъку: все на своемъ мъстъ, и все по людскому. Только въ двухъ мъстахъ была видимая поруха: спина не сгибалась, и былъ у ней одинъ глазъ, да и тотъ сидълъ на самой макушкъ головы, на темени, --- кверху видить, а руками хватаеть зря и что подъ самые персты попадается наудачу..." Обрисовавъ въ такихъ яркихъ чертахъ "Счастье одноглазое", сказатель продолжаетъ свою подсказанную вдумчивой жизнью повъсть: "Съ таковой-то силою пошло то одноглазое Счастье искать пропавшее дътище. Заблудилось-ли оно и съ голоду помердо, или на волновъ набъжало и тъ его сожрали, а можетъ и потонуло, либо иное что съ нимъ прилучилось, - не знать того дъла Счастью; отгадывать ему Богъ разума не далъ-ищи само, какъ ты себъ знаешь. Искать же мудрено и не сподручно: видъть не можно,

онъ предпринялъ, въ цвляхъ изученія народнаго быта, экскурсію "въ народъ" и прошелъ пѣшкомъ Владимірскую, Нижегородскую и Вятскую губернія, результатомъ чего явился цѣлый рядъ разсказовъ, сначала помѣщенныхъ въ различныхъ журналахъ, а затѣмъ вошедшихъ въ книгу "Іѣсная глушь", наданную въ 1871-мъ году. Послѣ пѣшеходнаго странствовавія по названнымъ выше губерніямъ, С. В. Максимову пришлось принять участіе въ организованной морскимъ вѣдомствомъ по мысли Великаго Князя Константина Николаевича, экспедиція на русскій сѣверъ. Онъ посѣтилъ побережье Бѣлаго моря и Ледовитаго океана и написалъ замѣчательную книгу "Годъ на сѣверѣ", выдержавшую до пяти изданій (съ 1859 по 1896-й г.) Въ 1871 г. вышла его книга "Сибирь и каторга", въ 1877-мъ-послѣ поѣздки по порученію Географическаго общества въ сѣверо-западный край--книга "Бродячая Русь Христа-ради". Кромѣ множества другихъ этнографическихъ и беллетристическихъ работъ,ему принадлежатькинги: "На Востокъ, поѣздка на Амуръ", "Разсказы изъ исторіи старообрядцевь", "Крылатыя слова" и "Куль хлѣба и его похожденіи".

развѣ по голосу признавать... Такъ опять-же всѣ ребячьи голоса-на озно. Ознако изетъ себъ зальше: и, можетъ, она прислушивается, можеть ищеть по запаху (бываеть такъ-то у звърья)--я не знаю. Въ одной толпъ потолкается, другую обойдеть мимо. третью околесить, на четвертой - глядь-поглядь - остановилась. Да какъ схватитъ одного такого-то, не совсъмъ ладнаго, да пожалуй и самаго ледящаго, прахового, сплошьи-рядомъ что ни на есть обхватитъ самаго глупаго, который и ленегъ-то считать не умветь. Значитъ, напила мать: оно самое и есть ся любимое и потерянное пътише"... Анъ-на льль оказывается совсьмь не такъ-то легко найти даже и Счастью свою дорогую пропажу, недаромъ оно-одноглазое. "Схватить Счастье его (перваго попавшагося поль-руку)", --повъствуеть притча.---, и начнеть вздымать, чтобы посмотовть въ лицо: оно-ли дополлинно? Вздымаеть полегонечку, нвжненько таково, все выше, да выше, не тодопится. Взлыметь выше головы, взглянетъ съ темени однимъ своимъ глазомъ да и бросить изъ рукъ, не жальючи, прямо о̀ земь: иный изживаетъ, иной зашибается и помираетъ. Нътъ, не оно! И опять идеть искать, и опять хватаеть зря перваго встрвчнаго, какой взаумается, опять вздымаеть его къ небесамъ и опять бросаеть о-земь. И все по земль ходить, и все то самое ищеть. Дътище то сововмъ сгибло со свъта, да материнское сердце не кочеть тому двлу върить. Да и какъ смочь ухитриться и наладиться? Вотъ все такъ и ходить, и хватаеть, и вздымаеть, и бросаеть, и ужъ сколько оно это самое дълаеть, -счету нътъ, а и поискамъ-и конца краю не видать: знать, до самаго свътопреставления такъ-то будетъ!.." Притча кончается словами простонародной мудрости: "Счастье-что трястье: на кого захочеть, на того и напалеть!"

Счастье "со-частье" (доля, пай), по объясненію составителя "Толковаго словаря живого великорусскаго языка". Объ этомъ ходящемъ по бълу-свъту призракъ летаетъ изъ конца въ конецъ народной Руси не мало окрыленныхъ острымъ умомъ простодушнаго мудреца-пахаря словецъ. "Всякому свое счастье, въ чужое не заъдешь!"—говоритъ народъ русскій и приговариваетъ: "У другого такое счастье, что на мосту съ чашкой!" (про нищаго). "Кому счастье, кому счастьице, кому счастьишко, а кому и одно ненастьице!" и т. д. Но, по присловьямъ того-же умудреннаго темными-туманными въками "ненастьица" пахаря: "Счастье—въ насъ самихъ, а не вкругъ да около!", "Домашнее счастье—совъть да любовь!", "Лады въ семьъ—больше и счастья не найти, хоть весь свътъ обойти". Земледъльческій опытъ говоритъ устами крестья-

нина въ поговоркъ: "На счастье ("на-авось"-по другому разносказу) и мужикъ хлъбъ светъ!". Но мужикъ простота и не залумывается надодго надъ сокрушающимъ многодумныя ученыя головы вопросомъ о счастьв. "Дасть Богь здоровья, дастъ и счастья!"-замъчаеть онъ: его, мужицкое, счастье въ трудв. Да и счастье – счастью рознь: "Счастье – мать, счастье - мачиха, счастье бъшеный волкъ!" Есть. однако. и въ деревенскомъ-посельскомъ быту люди, которые все готовы сваливать на счастье да на несчастье Такихъ людейне оберешься вездъ! "Со счастьемъ на кладъ набредешь", -оговариваются они, -, безъ счастья и гриба не найлешь!". "Не родись ни уменъ, на красивъ-родись счастливъ!", "Счастливому и промежъ пальцевъ вязнетъ!". Міръ Божій для нихъ-что темный лъсъ дремучій; если на слово повърить имъ, утверждающимъ, что счастье - "дороже ума", то въ жизни только и можно брести отъ колыбели до могилы что ощупью. Менње надъющиеся на слъпое-или одноглазое-счастье, болье полагающиеся на свой разумъ да на работу посильную люди могуть всегда напомнить имъ о такихъ сдагавшихся долгими въками пословицахъ, какъ, напримъръ: "Счастьечто вешнее ведро (ненадежно)!", "Нынъ про счастье только въ сказкахъ и слыхать!", "Счастье-что палка-о двухъ концахъ!", "Счастье со счастьемъ сойдется, и то безъ ума не разшинётся!", "Счастье съ несчастьемъ повстръчается—ничего не останется!" и т. д. Мъткое слово сказалось молвится въ народъ про счастье, да не только мъткое, а и подъ корень подръзывающее всякое пустословіе. "Первое счастье — коли стыла въ глазахъ нъть!" - обмолвился простодушный стихийный мудрецъ объ ищущихъ "легкаго" счастья. — "Счастье велико, да ума мало!", -- сказалъ онъ о ротозъяхъ-верхоглядахъ. "Дураку-вездѣ счастье!", "У недоумка счастье-ослиное!", "Глупый будеть счастья ждать, а умный Бога объ работв молить!" - и теперь продолжають перелетать реченія стародавней старины народной изъ однихъ устъ въ другія.

Восьмой февральскій день—память святыхъ великомученика Θеодора Стратилата и пророка Захаріи-серповидца. Послѣднему съ особымъ прилежаніемъ молятся бабы—вѣковѣчныя жницы. Въ старые годы было даже во многихъ мѣстахъ въ обычаѣ доставать на Захарьевъ день заткнутые въ переборку сѣней серпы и кропить ихъ крещенскою святой водою съ божницы. Вѣроятно, есть еще и сейчасъ такіе захолустные уголки, гдѣ не всѣми позабыто это благочестивое повѣрье далекихъ дней, нашептанное народу-пахарю тревогою за будущій урожай, съ которымъ связана вся его трудовая жизнь.

"Не обережень во-время кривого серпа—не нажнень въ полѣ и снопа!"-говорять въ народъ. "Сутулъ, горбатъ ("маленькій, горбатенькій"-по иному разносказу)-все поле обскакалъ!"-приговариваетъ о серпъ русская простонародная загалка, "Была молода, не только хлъбъ жевала. а и по сотнъ сноповъ въ день жинада!" - вспоминаютъ порою, глядючи на серпы, отработавшія свою бабью долю старухи старыя. "Одной рукой жни, другою-свй!", -думается старикамъ: "Пашешь—плачешь, жнешь—скачешь!", "Съй хлъбъ, не спи: бу-дешь жать, не станешь дремать!". Но есть и такіе, что жнуть, гав не свяли, собирають-гав не разсыпали.. "Живеть не жнеть, а хлъбъ жуеть да еще деньги считаеть!" — обмолвилось про ихъ родныхъ братцевь крылатое словцо народное. О лежебокахъ-иная ръчь: "Люди жать, а мы-подъ межой отдыхать!". "Съмена съъдимъ, такъ не жать и спины не ломать!". "Чисто мои жницы жнуть-какъ изъ печки подадутъ!" Первыя два реченія можно отнести, однако, и не къ однъмъ только жнущимъ за стојомъ жницамъ: въ нихъ слышатся и голоса нужды-невзгоды, заставляющей обливающагося трудовымъ потомъ мужика иногда и у хлъба сидъть безъ хлъба.

За "серповидцами"-Захарами идуть по народной Руси "Никифоры-Панкраты"—память мученика Никифора и священномученика Панкратія, 9-е февраля. "Не всякъ Панкрать хлъбомъ богать!"—молвить деревня. "Нашъ Панкрать даптями богать!"—можно, и не подслушивая, услышать въ другой. "Хороши Панкратьевы дапти, да и тъ—никифорцы!" въ ладъ приговаривають охочіе до краснаго словца калужане съ туляхами ("никифорцы"—высокіе дапти, безъ оборъ). "Калужанинъ поужинаеть, а тулякъ ляжетъ такъ!", "Тулякъ стальная душа, блоху на цъпь приковаль!", "Калужане—затъйники, козда въ соложономъ тъстъ утопили!"—гласитъ о нихъ-самихъ мътящая не въ бровь, а въ самый глазъ, народная молвь, никогда мимо не модвящаяся.

За Прохоровымъ днемъ, 10-мъ февраля, — Власьевъ, съ его цвътистыми присловъями да живучими обычаями и сказаніями, идущими изъ далекой дали языческаго былого, отъ Велеса — "скотьяго бога". Вылетъло изъ народныхъ устъ свое словцо и о памятуемомъ въ десятый день бокогръй-мъсяца святомъ: "На Прохора и зимушка-зима заохаетъ!", "До Прохора старуха охала — "Охъ студено!", — пришелъ Прохоръ да Власъ: никакъ скоро весна у насъ!", "Прольетъ Власій масла на дорогу — зимъ убирать ноги пора за Прохорами слъдомъ!".

Отдастъ деревеньщина-посельщина свою дань старинѣ, опашется отъ Коровьей Смерти, простится со власьевскими морозами, звъздную "окличку" (см. гл. XII) справить, а тамъвсего сутки до дня святого Феодора-Тирона 84) запечатлъннаго въ народной памяти сложившимися-сказавшимися про него стиховными сказами, поислушанными собидателями словесныхъ сокровищъ по разнымъ сторонамъ свътлорусскаго простора неогляднаго. "Герусалима вышняго гражданинъ", --- величають великомученика убогіе пъвцы-калики-перехожіе: .до града долнаго Өедоръ свять приходить, да отъ лести сохранить христіань. Седмицы первыя постныхъ дней, съть сплете Іуліанъ козней: съ кровію жертвь капищахъбрашна смвси въ торжищахъ лукавый. Извъсти Өеолоръ кознь сию въ градъ сущу архіерею, брашна не покупати, но коливо въ снъдь дати всъмъ върнымъ. Чудеси јерархъ удивися. – Имя рекъ, яви, ми явлейся!" - вопрошаеть онъ. - . Азъ есмь Христовъ мученикъ, посланный вамъ помощникъ Θеодоръ!" – держить отвъть јерарху угодникъ Божій. "гражданинъ lepycaлима вышняго". Приведя эти слова, стихопъвецъ переходитъ къ восхвалению не только самого святого, но и мъста земного его подвига: "Обитель, торжествуй, Хопово, въ тебъ за имя Христово телесная храмина Өеодора-Тирона страдавша! Роде весь христіанскій, воспой во памяти днесь мученической: спасай насъ зла совъта, отъ всякаго навъта, о святе!" Этоть духовный стихъ записанъ въ Сербіи, но до сихъ поръ поется и во многихъ мъстахъ народной Руси. Въ Оренбургской, Уфимской, Рязанской, Московской и Смоленской туберніяхъ расивваются-сказываются свои сказанія стиховныя, посвященныя св. Өеодору-Тирону (Тирянину), сказанія — болёе заміза-тельныя, какъ по своему любопытному содержанію, такъ и по живой образности языка.

Собирателями духовныхъ народныхъ стиховъ записаны шесть старинныхъ сказаній о подвигахъ св. Феодора-Тирона. Всъ они служатъ дополненіемъ одно другому. Въ одномъ изъ нихъ этотъ—по прихоти пъснопъвца-народа – преобразившійся въ богатыря – угодникъ Божій именуется "Тиряниномъ", другое зо-

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Св. Өеодоръ-Тиронъ — великомученикъ (воинъ), пострадавшій при императоръ Максиміанѣ за вѣру во Христа, 17 февраля 806 года въ 10родѣ Амасіи. Въ субботу первой седмицы Великаго Поста воспоминаеть Православная Церковь о чудѣ, совершонномъ этимъ угодникомъ Божіимъ во дни Юліана Отступника. Задумавъ подвергнуть христіанъ осмѣянію черни, послѣдній приказалъ (въ 362-мъ году) антіохійскому епарху тайно осквернять семь дней всѣ припасы, продаваемые на торгу, кровью идольскихъ жертнъ. Св. Өеодоръ, явившись во снѣ архіепископу Евдоксію, открылъ ему этотъ тайный замыселъ и повелѣлъ созвать всѣхъ вѣрующихъ во Христа поутру въ чистый ионе дѣльникъ и запретить имъ покупать въ теченіе недѣли пищевые припасы. на торгу, а питаться всѣ семь дней вареною пшеницей съ медомъ (коляво).

веть его "Тириномъ", третье— "Тыриновымъ", въ четвертомъ онъ является "Хведоромъ Тыряниномъ" и т. д. Наибольшей полнотою и связностью отличается ореди другихъ разносказовъ своихъ сказаніе, подслушанное-перехваченное изъ народныхъ устъ однимъ изъ собирателей памятниковъ народнато слова въ деревнъ Саларевой, Московской губерни.

Переть слушателями этого сказанія возстають три ярко обрисованныхъ облика съдой старивы: царь Констинкинъ Самойловичъ (Костянтинъ Сауйловичъ-по иному разносказу), Өедоръ Тирянинъ- "младъ человъкъ", царское "чадо милое", и матушка этого чада-, Өедориса и-Микитишна". Все сказание съ перваго до послъдняго стиха выдержано въ народномъ духв. "Молился царь Констинкинъ Самойловичъ у честной святой заутрени", начиваеть свою размъренную ръчь безымянный пъснотворецъ-сказатель. Въ рязанскомъ (Раненбургскаго убзда) разносказъ начало гораздо опредвленнъе этого: "Во той земли во турецкія, во святомъ градв ВЪ Ерусалимовъ, жилъ себъ нъкій царь Костянтинъ Сауйловичъ, Молился у честныя заутрени, ходить енъ къ церкви соборныя, въ заутрени раннія, служилъ молебны часные, становилъ сввчи поставныя, молился за домъ Пресвятыя Богородицы"...гласить онъ. "Отъ того царя іюдейскаго, всеа силы жидовскія", -- продолжаеть саларевскій разносказь, -- прилетала калена́ стръла, на стрълъ было подписано:--- Царь Констинкинъ Самойловичъ! Отдай градъ ты охотою; не отдашь градъ охотою, мы возмемъ градъ мы неводю!". Прочиталъ грозную надпись, не смутился духомъ богомольный царь: вышель онъ, по словамъ сказанія, "на крыльцо на паратное", воскликнулъ ("онь скричаль") громкимъ голосомъ: "Вы люди, мои могучіе, всъ гости почетные! Кто постоить за городъ Ерусалимъ и за всю въру за крещоную, за мать Божью Богородицу?" Не отозвался ни одинъ могучій человъкъ, ни одинъ почетный гость на царевъ кличъ: "А старый прячется за малаго, а малаго и давно не видать". Несмотря на это, не остался призывъ "постоять за городъ Ерусалимъ" гласомъ вопіющаго въ пустынѣ: "выходида выступада его чада милая, и младъ человъкъ и Өедоръ Тирининъ, всего отъ роду двънадцать лътъ". Вышелъ отрокъ, къ стыду могучихъ людей-почетныхъ гостей, и держаль рычь къ отцу-государю: "Родимой ты мой батюшка, царь Констинкинъ Самойловичъ! Ужъ и дай миз благословленье, ужъ и дай мнъ коня добраго, ужъ и дай мнъ збрую булатную: повду противъ царя іюдейскаго, противъ силы жидовскія!" Изумился царь, изумившись – говорить сыну: "Ой, чада мое милое, младъ человъкъ и Өедоръ Тирининъ!

Ты на войнахъ ты не бывывалъ, на бойномъ конъ ты не сиживаль, кровавыхъ ранъ не принималь. Не умъешь, чадо мое, на конъ сидъть, не умъешь копьемъ шуръ метать (шурмовать, штурмовать)! На кого ты, чадо, налъешься, на кого и начаешься?" Отвътъ Өедора Тиринина выдаетъ въ немъ духъ истиннаго сына русскаго народа. сложившаго про него свой пъсенный сказъ: "Ты, родимой мой батюшка", - говорить отрокъ. – царь Констинкинъ Самойловичъ! Я надвюся и начаюся на силу я на небесную, на Мать Божью Богородицу!" (По другому разносказу дополняется этоть отвёть словами: ..... на всю силу небесную, на книгу Ивангелья, на ваше великое благославленьица..."). Рязанцы, -хотя и идетъ про нихъ молва, что ови де "мъшкомъ соднышко довили". что они-де "блинами острогъ конопатили", -и по наши дни остаются записными стихопъвцами - сказателями. Продолжаютъ они это сказание кличемъ царя-отца: "Возговоритъ царь Костянтинъ Сауйловичъ: – Князье бояре. люди почестные! Выводите добра коня невзжана, выносите сбрую ратную, копье булатное, книгу Ивангелья!" Въ московскомъ же (саларевскомъ) разносказъ эти слова пропускаются, а ведется ръчь прямо о томъ, что сдълалъ послъ своего отвъта "младъ-человъкъ" Өедоръ Тирининъ "Онъ беретъ коня невзжалаго", – говорится тамъ, -- "онъ беретъ книгу, кресть и Евангеля. онъ повхалъ чистымъ полемъ, возвивается яко соколъ по поднебесью, онъ бился-рубился три дня и три ночи, съ добра коня не слъзаючи п хлъба не скушаючи. и возы не спиваючи: побилъ царя індейскаго, покориль онъ силу жидовскую"... Туть случилось дьло нежданное-негаданное: "Топить кровь жидовская, добру коню по гриву, а добру молодцу по шелковъ поясъ"... Но и это не могло причинить лиха царскому чаду милому: "онъ воткнуль копье во сыру землю, онъ раскрыль книгу Евангеля. во зрыданіяхъ слова не вымолвить, во слезахъ слова не обозрить"... Но вотъ – вылетъло изъ устъ его слово слезное: "Разступися, Мать-Сыра-Земля, на четыре на стороны, прожирай кровь іюдейскую, не давай намъ потопнути во крови во жидовскія!" Совершилось чудо: "по его (Өедора) умоленію, по святому упрошенію, разступилась Мать-Сыра-Земля на четыре на стороны, прожрала кровь іюдейскую"... И вотъ. – продолжаетъ сказание, – онъ повхалъ младъ человъкъ Өедоръ Тирининъ ко двору государеву. Увидалъ его батюшка изъ палатъ изъ бълыхъ каменныхъ: – Вонъ мое ъдетъ дитятко, вонъ вдетъ мое милое! Онъ ни пьянъ, ни хмвленъ, да сидитькачается, подъ нимъ конь-атъ спотыкается; либъ убитый, подстръляный!" Сокрушается царь батюшка, но и его сокруше-

ню-нелалекъ добрый конецъ: "Подъвзжаетъ младъ человъкъ Өелоръ Тирининъ ко двору онъ государеву, стричаетъ его батюшка, а береть его батюшка за руцы за бълыя, за персини цозлаченые, а сажаеть его батюшка за столы за дубовые, скатерти за браныя, а сваво коня добраго привязаль ко столбу точеному, ко кольцу позлаченому; онъ пьетъ и всть. прохлаждается"... Посадивъ побъдителя-покорителя .силы жидовскія" за столы за дубовые, сказатель пёснопёвець ведеть слушателей "ко столбу ко точеному", гдъ стоитъ боевой конь двънадцатилътняго богатыря-отрока. "Его (Өедора) родимая матушка, его милуючи и добра коня жалъючи, отвязала отъ кольца позлаченова, повела на синё-море -- поить, обмыть коль іюдейскую и всее кровь жидовскую"...-продолжаеть сказаніе свою цвътистую, краснымъ словомъ щедро пріукрашенную, ръчь: "А гдъ ни взялся змъй огненный, двънадцати-крылыхъ-хоботовъ, онъ прожралъ коня добраго, полонилъ его (Өедора) матушку и унесь его матушку во печеры во зміиныя. ко двънадцати змъёнышовъ"... Изъ этого видно, что сказаніе какъ-булто начинаеть переходить въ сказку. "А глё не взялись два ангела Божіихъ. рекли челов'вческимъ да и голосомъ:-А младъ человъкъ, Өедоръ Тирининъ! Ты пьешь и вшь. прохлажлаешься, налъ собой бвлы ты не знаешь: твою родимую матушку полониль змъй огненный, пожралъ тваво коня добраго!" Въсть, принесенная ангелами Божими. поразила отрока-богатыря своей неожиданностью, какъ громъ небесный въ ясный день бѣлый. "Онъ что ѣлъ, что во рту было, осталося; что въ рукахъ было, положилося", - ведетъ свою стиховную рѣчь народное сказаніе: "онъ сталъ собиратися, плакаючи и рыдаючи, свою збрую сбираючи; онъ повхалъ лалечими, да во тъ горы во вертецкия, во тъ печеры гранадерскія"... Послъднее слово-явное свидътельство постепеннаго искаженія памятниковъ словесной старивы. "Подходилъ младъ человъкъ Өедоръ Тирининъ ко синему ко моречку: не пройти Өедору, не протхать да и Тиринину"... Но не упалъ духомъ, что ничасъ - могутнъющимъ, младъ человъкъ. Какъ и послѣ побоища жидовскаго, "онъ воткнулъ копье во сыру землю, раскрыль книгу Евангеля. По его умоленію, по святому упрошенію, гдѣ ни взялась Тить-рыба ("Кетръ-рыба"-въ уфимскомъ и оренбургскомъ разносказахъ, "рыба Кить" по звенигородскому и рязанскому), а ложилась поперегъ синяго моря, возвѣщуеть человѣчьимъ голосомъ:-Млалъ человъкъ, Өедоръ да Тирининъ! А иди по мнъ, яко по сырой земль!" Вняль словамъ Тить-рыбы царскій сынъ, идетъ – копьемъ упирается, переходить море синее. Подошедши онъ къ печерамъ зміннымъ, а сосутъ его матушку двъналнати-и-зибеныщовъ за ея груди бълыя. Онъ побилъ-порубилъ всъхъ двъналцать эмбенышовъ, онъ бралъ свою матушку, сажаетъ свою матушку на головку и на темячко, а пошли воврать ко синёму морю: подходить младъ человыкъ къ синему морю, переходить онъ по Титъ-рыбв, яко по сырой земле". Но еще не приныю время успокоиться посль перенесенныхъ тревогъ. не послъдними въ молодой жизни были совершонные подвиги богатырскіе у Өедора Тиринина-чада милато царя Констинкина Самойловича. Увидала его матушка. Өедориса-и-Микитишна",--гласить пъсенный сказь, - "а летить змъй огненный, и летить онъ-возвивается". Ужасъ охватиль сердце богатырской матери сердобольной чадолюбивой: "А чадо мое милое".-восклицаеть она, "мы таперь съ тобой погибнули, мы таперь не воскреснули: что летить змъй огненный, авъналиати-крылыхъ-хоботовъ!" Но не устрашился двенадцати-крылаго змея Өедорь Тирининъ: "онъ натягаетъ тугой лукъ, онъ пущаеть въ змѣя огненнаго, отпоролъ сердце со печеньями. Потопляетъ кровь змъиная. и доброму молодцу по бълу грудь... "Здъсь сказатель-стихопевець, по исконному обычаю стародавнихъ былинъ-сказокъ, вдается въ повторение. И на этотъ разъ снова сталь молить-просить Мать-Сыру-Землю о помощи царский сынъ: воткнулъ онъ копье въ землю, раскрылъ .книгу Евангеля" и воскликнуль: "О, Господи да Спасъ милосливый! Разступися. Мать Сыра-Земля, на четыре на стороны, прожри кровь зміиную, не давай намъ погибнути во крови во зміиныя!" Попрежнему вняла Мать-Сыра-Земля его (Өедора) слезной мольбъ: все совершилось-какъ по писаному. Избъгнувъ бъды-напасти, пошель Өедорь Тирининь путемь дорогою, понесь свою матушку родимую. Идеть несеть, а самъ слово держить къ ней: А родимая моя матушка! Стоить-ли мое хождение противъ тваво и пождения? Стоитъ-ли мое рачение паче тваво хождения?" (Въ звенигородскомъ разносказъ этотъ вопросъ-выкликъ отнесенъ въ самый конецъ сказанія.) Отвечаетъ умиленная подвигами любящаго сына "Өедориса-и-Микитишна": "О, младъ человъкъ да Өедоръ, да Тирининъ! Стоить и перестоити!" Сказаніе близится къ заключительной части своей. Онъ (Өедоръ) подходить ко дворцу государеву", -гласить оно: "Увидель его батюшка изъ палатъ изъ бълыхъ каменныхъ, онъ выходитъ царь Констинкинъ Самойловичъ на крыльцо на паратное, закричаль царь Констинкинь Самойловичь своимь громкимь голосомъ..." А воть и его слова царскія: "Вы, гости мои могучіе. всв люди вы и почетные! Вы пойдите во Божью церковь. эвоните вы въ колокола благовъстные, вы служите вы молебны мъстные (полымайте иконы мъстныя, служите молебны честные"-по инымъ разносказамъ), вонъ идетъ мое дитятко, вонъ идеть мое милое, онъ несеть свою матушку на головкв и на темечкъ!" За этими проникнутыми горячей върою въ Бога и неугасимою любовью къ сыну словами следуетъ отвётная рёчь послёдняго, являющаяся заключительнымъ звеномъ стиховной цепи сказанія: "О, родимый ты мой батюшка, царь Констинкинъ Самойловичъ! Не звоните въ колкола благовъстные, не служите вы модебны мъстные ("Не подымайте иконы мъстныя, не служите молебны честные!"): поимъйте вы. православные, перву недвлю Великаго Поста. Кто поимветъ первую недълю Великаго Поста, того имя будеть написано у самого Господа во животныихъ книгахъ!" ("Кто поимъетъ отца и мать свою мою недблю первыю на первой недблё Поста Великаго, тотъ избавленъ будетъ муки превъчныя, наслъдникъ къ небесному царствію!"-по записанному П. И. Якушкинымъ разносказу.) Саларевскій московскій сказъ кончается словами, собственно говоря, не имъющими непосредственной связи съ предшествующими: "И славенъ, и прославился, и велико имя Господне его!" Въ этихъ словахъ явственно слышится позлнъйшее книжное наслоеніе. Гораздо жизненнъе и визств съ гвиъ ближе къ простодушному народному первоисточнику славословящій конець гжатскаго-смоленскаго разносказа:

> "Поемъ славу Өедору, Его слава вовъкъ не минуется И во въки въковъ, помилуй насъ!"

Запечатлённая народной памятью столь яркимъ отраженіемъ въ пъсенныхъ сказаніяхъ слава св. Өеодора-Тирона близка сердцу народа-пахаря, перенесшаго на этого угодника Божія многія черты излюбленныхъ богатырей своей родной земли-кормилицы.

Вторая половина февраля-бокогрѣя не такъ богата сказаніями повѣрьями столько-же суевѣрной, сколько—словоохотливой, посельщины-деревеньщины. Послѣ Өедорова дня только и останавливается примѣтливый взглядъ народа-сказателя, что на "Тимоөеяхъ-весновѣяхъ" (21-мъ февраля) да на "Прокопѣдорогорушителѣ" (27-мъ днѣ мѣсяца). "Февральскіе Тимоөеи весновѣи: какъ ни мети мятелица—все весной повѣваетъ!", "Прокопъ зимній (память—22-го ноября) дорогу прокопаетъ Прокопъ-перезимній дорогу рушитъ!"—говоритъ деревенскій людъ. Въ обычные годы кончаетъ февральскую пору слывущій "капельникомъ" св. Василій Исповѣдникъ (28-е число), а

- 141 -

въ тяжелые (високосные) исполняютъ его обязанности развеселые для всъхъ "комаринскихъ мужиковъ" народной Руси Касьяны-имянинники—29-е число, день преподобнаго Кассіана Римлянина.

Уйдеть февраль, — конець и необлыжной зимѣ: дальше уже не зима, а позимье ("пролѣтье" — въ иныхъ мѣстахъ). "Позимній мѣсяцъ мартъ — февралю-бокогрѣю младшій братъ-Евдокеинъ-плющихинъ (1-го марта) крестникъ!" — приговаривають чуткіе къ голосамъ старины сельскіе краснословы, провожаючи проложившіе Веснѣ-Красной широкія дороги февральскіе дни перезимніе.

**— 142 —** 

Digitized by Google



#### XI.

## Срѣтенье.

Срѣтенскіе морозы зачастую еще даютъ деревенскому люду довольно ощутительно знать о томъ, что зима не хочетъ сдаваться веснѣ. Но недаромъ слыветь Срѣтеніе (2-е февраля) у посельщины-деревеньщины за послѣднюю встрѣчу зимы съ весною—въ ихъ вѣковѣчной неравной борьбѣ. Въ этотъ день, по народной примѣтѣ, зима даетъ отчаянный бой выѣзжающей на солнечную стезю молодой веснѣ: послѣ Срѣтенья бѣжитъ старая на-утекъ, торопится, избѣгая встрѣтиться даже со взглядомъ свѣтлыхъ-пламенныхъ очей своей забирающей все большую и большую силу соперницы,—чуетъ она, лиходѣйка, что теперь не на ея заваленную начинающими осѣдать снѣговыми сугробами улицу праздникъ идетъ!

> "Пришелъ мѣсяцъ-бокогрѣй, Землю-матушку не грѣлъ--Бокъ коровѣ обогрѣлъ, И коровѣ, и коню, И сѣдому старику Морозу Морозычу... Ты, Морозко, не серчай, Изъ деревни убѣгай---Что за тридевять земель, Да за тридевять земель, Да за тридесять морей! Тамъ твое хозяйство Ждетъ тебя-заброшено, Бѣлымъ снѣгомъ запоро́шено,

> > - 143 -



За ледяными печатями, За семью жельзными замками Ла за семью засовами!"—

поется въ старинной простонародной пъснъ, и теперь еще кое-гдъ распъваемой шумливой деревенскою дътворой въ первые февральские дни.

Съ кануномъ праздника Срътенія Госполня связано въ памяти русскаго простолюдина повърье, ведущее свое начало изстари въковъ и до сихъ поръ сохранившееся во многихъ мъстностяхъ. Въ этотъ день встарину совершалось въ деревняхъ. —а мъстами старый обычай и до сихъ поръ соблюдается. заклинание мышей, которыя къ этому времени, истощивъ всъ свои скудные запасы, подбираются подъ скирды и начинаютъ безпошално, безданно-безпошлинно, пользоваться чужимъ добромъ-кормиться на крестьянскій счеть. Заклинаніе трусливыхъ, но опасныхъ болъе иного храбреца, исконныхъ враговъ пахаря-хлѣбороба сопровождается особой, освященною многовъковой давностью обрядностью. Призывается свъдущій старикъ-знахарь, какіе не перевелись до послёднихъ дней въ деревняхъ. Сначала угощаютъ его честь-честью, по заведенному отцами-дедами, а затемъ приступають къ ограждению скирдъ и стоговъ отъ "мышеяди". Знахарь вынимаетъ изъ средины заклинаемаго по снопу (или по клоку, если дъло идетъ о сънв) со всвхъ четырехъ сторонъ, "съ четырехъ вътровъ", бережно складываетъ все это въ кучу-съ особыми нашептываніями-и несеть въ избу къ пригласившему его домохозяину. Завсь принесенное помъщается въ чисто-на-чисто выметенную, жарко натопленную передъ тёмъ, печь и разжигается накаленною до-красна кочергою. Остающаяся посль сожженныхъ сноповъ, или клочковъ свна, зола тщательно выгребается и переносится на гумно, гдъ и всыпается въ тъ мъста. откуда были вынуты снопы. Домохозяинъ съ жевою сопровождаютъ знахаря на гумно съ хлѣбомъ-солью и новымъ холщевымъ полотенцемъ, которыя и поступаютъ по выполнении обряда въ собственность совершающаго его. А знахарь, всыпавъ золу въ надлежащія мъста, причитаеть: "Какъ жельзо на водѣ тонетъ, такъ и вамъ, гадамъ, сгинутъ въ преисподнюю, въ смолу кипучую, въ адъ кромъшный. Не жить вамъ на бѣломъ свѣтѣ, не видать вамъ травы муровой, не топтать вамъ росы медяной, не ъсть вамъ бълоярой пшеницы, не таскать вамъ золотого ячменя, не грызть вамъ полнотвлой ржи, не точить вамъ пахнучаго съна. Заклинаю васъ, мышей, монмъ кръпкимъ словомъ на въки въковъ. Слово мое ничъмъ же порушится!" Вслёдъ за произнесеніемъ приведеннаго за-

Digitized by Google

говора, имѣющаго, по словамъ суевѣрныхъ стариковъ, устрашающую и даже губительную для мышей силу, знахаря снова угощаютъ въ хатѣ, чѣмъ Богъ послаль, и затѣмъ прощаются съ нимъ, прося не обезсудить "на угощеньи и на отдареньи".

Старые, свъдущіе въ примътахъ, люди увъряютъ, что, если съ вечера въ канунъ Срътенья небо будетъ усвяно звъздами, то и зима еще не скоро "зачнетъ плакать", и что весна зацвътетъ на Руси позднъе обыкновеннаго. Но большинство примътъ о погодъ связано съ самымъ Срътеньевымъ днемъ. Въ "Народномъ дневникъ" Сахарова говорится, напримъръ, что въ Тульской губернии, послъ срътенскихъ морозовъ, не совътують вывзжать въ дальнюю дорогу на саняхъ, не довъряя зимъ. Оттепель, случающаяся на Срътеньевъ день, служить, по мъстному повърью, предвъстницею "худой и гнидой весны". Костромичи-крестьяне не вполнъ соглашаются съ туляками относительно вліянія срвтенской оттепели на предстоящую весну: они говорять, что, если на Срътеньевъ день "отъ воробья ствна мокра", —будетъ только ранняя весна. Рязанцы, увъряющіе, что всегда на Срътенье зима съ лътомъ встръчается", наблюдая идущій на этотъ праздникъ снъгъ, замъчаютъ коротко, но довольно опредъленно: "На Срътенье снъжокъ пригонитъ на весну дожжокъ!" (т.-е.-весна будеть мокрая). Если-же въ этотъ день мететъ снъжная заметь, они прибавляють къ только-что приведенному другое присловье: "Коли на Срътенье мятель дорогу перейметъ, то корма подбереть." (т. е. осень-де будетъ поздняя, и корма для животины не хватить).

Въ Каширскомъ уъздъ, въ тридцатыхъ-сороковыхъ годахъ XIX-го столътія, во многихъ деревенскихъ уголкахъ повторялся слёдующій любопытный разсказь, подтверждавшій, по словамъ разскащиковъ, основательность повърья о томъ, что на Срътенье не слъдуетъ ъздить въ дальній путь. "Жилъ-былъ когда-то", — разсказывали словоохотливые каширцы, — "старикъ съ семьею сытно и богато. Было у него всего много, и во всемъ ему была спорина. Наградилъ его Господь дътками умными и таланливыми. Чего самъ старикъ не додумаетъ, то дътки домыслятъ, а чего дътки не съумъють, то отець научить. Пожениль старикь всвхъ двтей въ одинъ день, а, поженивши, задумалъ напоить, накормить всёхъ сватовъ и сватей, а кормъ для нихъ порядилъ на широкой Масляницъ. Вотъ и вздумалъ старикъ на промыселъ съвздить вдаль за рыбою, заработать копъйку и гостей удоволить. Старикъ все сбирался, ждалъ пути и дороги; глядь-полядь – и Срътенье на дворъ, а тамъ и Масляница на носу.

А. А. Корннфскій.

Digitized by Google

И собрался старикъ всей семьею, опричь бабъ и ребятъ, а на поталь снарядиль семь подволь. Какъ почуяди бабы про наряду за рыбою, такъ и не въсть что вышло. И повоють, и поплачуть бабы вокругь мужей. — не туть то было! Задумали бабы свои хитрости: и сны-то имъ недобрые снились, и тоска-то на нихъ не къ добру напала, и домовой-то ихъ къ худу давиль. Извѣстно-бабье дѣдо: не спорь съ ними! Нѣтътаки, старикъ не слушаеть бабъ. – Повлу-таки, повду за рыбою, накормлю объ Масляницъ сватовъ и сватей. -- говорить онъ имъ. Въдь не что сдълаешь съ мужикомъ: упрямъ живетъ и отродясь не слушаетъ! Какъ на бъду, на самое Срътенье началась оттепель. Взвыли бабы пуще прежняго отъ лихой примъты: – Погляди-ко, родимой, на дворъ! Какая стала оттепель! Въдь морозы-то минули; подуло съ весны! Не бывать добру, не видать мужей!-голосять бабы. Старикъ всетаки думаеть: повду, да повду! Воть и повхаль старикъ за рыбою на семи подводахъ, а на тъхъ подводахъ посажалъ сыновей, да и самъ сълъ. Ждутъ бабы своихъ мужей недълю, а объ нихъ и слуху нъть; ждуть и другую, никто въсти не кажеть. Воть и пестрая недбля наступила, а родимыхъ все нътъ! Подошли и заговъны, а съ ними и слухи пошли: вотъ тамъ-то мужикъ утонуль; а тамъ-то двухъ мужиковъ замертво нашли... Воютъ бабы пуще прежняго. Кому Масляница, а бабамъ Великій Постъ! И прослышали бабы о бъдъ: на Волгв-де ихъ мужья подломались съ подводами. Никто-то не спасся"... Разсказъ кончался не менъе своеобразнымъ выводомъ: "Въстимо дъло, у того и бъда на носу виситъ, кто примѣтъ не чтитъ да не слушаеть старыхъ людей!"

Въ Срвтенье, на склонъ дня, незадолго до сумерекъ деревенская дътвора, съ отзывчивымъ любопытствомъ прислушивающаяся къ повърьямъ старыхъ людей и къ связаннымъ съ ними обычаямъ, собирается гдъ-нибудь на пригоркъ, за околицей, и начинаетъ заклинать солнышко, чтобы оно выглянуло "изъ-за горъ-горы" и показало этимъ, что зима, дъйствительно, встрътилась съ весной. Въ средневолжскихъ губерніяхъ нъсколькими собирателями изустныхъ памятниковъ народнаго пъснотворчества записана слъдующая, пріуроченная къ этому обычаю, въющая духомъ старыхъ сказокъ, дътская пъсенка:

> "Солнышко-вёдрышко, Выгляни, красное, Изъ-за горъ-горы! Выгляни, солнышко, До вешней поры!

> > — 146 —

:

Вилѣло-ль ты, вёдрышко. Красную весну? Встрѣтило-ли, красное, Ты свою сестру? Видъло-ли, солнышко. Старую ягу, Бабу-ля ягу-Вѣдьму зиму? Какъ она. лютая. Отъ весны ущла. Отъ красной бѣгла, Въ мѣшвѣ стужу несла. Холодъ на землю трясла. Сама оступилась, Подъ гору цокатилась. Встрѣтила весну-Солнцеву сестру"...

Если заклинаемое "солнышко-ведрышко", и въ самомъ дълъ, выглянетъ передъ закатомъ "изъ-за горъ-горы", то веселая гурьба ребятъ приноситъ въ деревню въсть объ этомъ, равнозначащую примътъ, что прошли послъдніе морозы. Еслиже красное не обрадуетъ заклинавшей-восхвалявшей его дътворы, — это предвъщаетъ сильные "власьевскіе" (11-го февраля) морозы.

Срътенская оттепель напоминаеть заботливому деревенскому домохозяину о томъ, что время начинать починку лѣтней сбруи. – какъ вздовой, такъ и рабочей-пахотной. Для этой работы существуеть даже особый день, отмвченный въ изустномъ народномъ дневникъ прозвищемъ "Починки" (З-е февраля). Въ этоть день, поднявшись до бълой зари, многіе большаки идуть въ сараи и конюшни-осматривать своихъ лошадей: не напроказилъ-ли чего съ ними Домовой. Существуетъ вомногихъ мъстностяхъ повърье, что-если почему-либо "хозяинъ домовитый" недоволенъ, то онъ можетъ въ ночь со Срвтенья на Починки "завздить коня". Въ предотвращение такой напасти, еще съ вечера совътуютъ суевърные старожиды привязывать лошадямъ кнуть и онучи на шею. Тогда, по словамъ ихъ, Домовой не посмъетъ тронуть лошади, потомучто будеть думать, что на ней сидить хозяинь. Чтобы "задобрить Домового", еще за нъсколько дней до этой опасной ночи хозяйки выставляють послё ужина на загнетокъ горшокъ каши, обкладывая его горячими угольями. По увъренію ихъ, умилостивляемый покровитель домашняго очага вылёзаеть въ полночь изъ-подъ печки и ужинаеть. Встарину для усмиренія Домового призывали къ этому времени знахаря-вѣдуна, который – до пѣнія послѣднихъ пѣтуховъ — рѣзалъ на дворѣ кочета и, выпустивъ кровь на вѣникъ, обметалъ имъ всѣ углы въ хатѣ и на дворѣ. Послѣ этого можно было не бояться Домового. Если же его ни смирить, ни умилостивить, то, - говоритъ народъ, – "изъ добраго онъ обернется въ лихого". А тогда бѣда: "все во дворѣ и въ избѣ пойдетъ на и́зворотъ, спорина пропадаетъ, скотъ худѣетъ и чахнетъ, люди болѣстямъ поддаются" и т. д. Въ Тульской губерніи, въ старые годы, въ день "Починокъ" варилось особое кушанье "саломата", которою и угощалась вся семья по возвращеньи большака съ осмотра сараевъ и конюшенъ. Тамъ и до сихъ поръ уцѣлѣла еще напоминающая про этотъ обычай старая поговорка: "Пріѣхала саломата на дворъ, разчинай починки!"

Встрътитъ деревня Срътеньевъ день, справитъ, Починки", заплатитъ дань обычаямъ пращуровъ, связаннымъ съ залетающею въ трубы нечистью (см. гл. Х), а тамъ и до Власьева дня – рукою подать. А съ этимъ послъднимъ связано у русскаго народа столько разнородныхъ, только ему присущихъ, повърій и обычаевъ, что – если о нихъ вести сказъ, то – наособицу.

- 148 -

Digitized by Google



#### XII.

## Власьевъ день.

Одиннадцатый день февраль мѣсяца, посвященный Православной Церковью чествованію памати св. мученика Власія<sup>35</sup>) окруженъ въ суевѣрномъ представленіи народа причудливой изгородью обрядовъ, обычаевъ и повѣрій, сложившихся въ незапамятные годы и изукрасившихся къ настоящему времени узорчатой пестрядью послѣдовательныхъ вѣковыхъ наслоеній. Съ этимъ днемъ связана у народа память о древнемъ Велесѣ (Волосѣ)—"скотьемъ богѣ", слившаяся съ именемъ воспоминаемаго святаго, совпадающимъ съ прозвищемъ языческаго божества, которому поклонялись отдаленнѣйшіе предки дышавшаго однимъ дыханіемъ съ природою русскаго пахаря.

По свидътельству лътописцевъ и бытописателей народной жизни, Велесъ-Волосъ былъ почитаемъ на Руси дольше всъхъ другихъ языческихъ божествъ, въ особенности—на съверъ. Въ Ростовъ идолъ его не былъ поверженъ до XII-го въка, хотя задолго еще до этого ему не воздавалось уже никакихъ, подобающихъ богу, почестей Ростовское идолище было сокрушено по увъщанію св. Авраамія Ростовскаго. Въ Кіевъ же, одновременно съ крещеніемъ св. Владиміра Красна-Солнышкъ и его дружины, было, по ска-

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>) Священномученикъ Власій — епископъ севастійскій, родомъ изъ армянскаго города Севастіи, подвизавшійся во времена гоненій Діоклетіана и Лицинія. Гоненія заставили его укрыться въ горахъ Аргоса, гдѣ онъ былъ настигнутъ своими преслѣдователями и обезглавленъ за нежеланіе отречься отъ Христа и поклониться языческимъ богамъ (въ 312-мъ г.). Покровителемъ животныхъ св. Власій считается потому, что—ио преданію—благословлялъ и исцѣялъ звѣрей, приходившихъ къ его пустынному убѣжищу.

занію "Макарьевской Великой Минеи рукописной", совершено сокрушение идоловъ Перуна и Велеса ("Волоса, его же именоваху скотья бога, повелъ въ Почайну-ръку врещи"). Ростовские поклонники Велеса обоготворяли въ честь его камень, напоминавшій своимъ видомъ быка съ человѣческимъ ликомъ. Св. Авраамій, сокрушивъ идола, воздвигъ на мъстъ его храмъ во имя св. Власія. Въ Авраамьевскомъ монастыръ, въ числъ мъстно-чтимыхъ святынь, хранился еще въ 30-40-хъ годахъ XIX столътія шестиконечный кресть, въ рукахъ съ которымъ святитель повергъ идола на-земь. Надпись на немъ гласила: "Сей кресть, во градъ Ростовъ въ Авраміевъ монастыръ св. Іоанномъ Богословомъ данъ преподобному Аврамію побъдити ідола Велеса". Въ Переяславлъ-Залъсскомъ такой-же, какъ и въ Ростовъ, идолъ-камень существовалъ,-не вызывая собою, впрочемъ, даже и воспоминаній о древнемъ божествъ, —вплоть до царствованія Василія Ивановича Шуйскаго. Въ Новгородъ долго была особая Волосова улица, на которой, по преданію, стояль встарину идоль Велеса.

Древнеславянскія сказанія о богахъ, называя Велеса пастыремъ небесныхъ стадъ, отождествляютъ его съ мъсяцемъ (небесныя стада — звъздная розсыпь). Загадка "Поле не мъряно, овцы не считаны, пастухъ рогатый" относится непосредственно къ этому отождествленію. Сходя на землю, по върованію нашихъ пращуровъ, Велесъ принималъ видъ быка, хотя бывали случаи, когда онъ, по старинному преданію, странствоваль между въровавшими въ него людьми и въ человъческомъ образъ. Богопочитание Велеса являлось въ древней Руси однимъ изъ наиболѣе важныхъ въ языческомъ обиходѣ: именемъ богапокровителя стадъ клялись наравнъ съ громовержцемъ-Перуномъ. Объ этомъ свидътельствуютъ государственные договоры и льтописныя сказанія. Какъ богъ-пастырь, Велесъ считался и покровителемъ пъснотворчества. Въ "Словъ о полку Игоревъ" 36) баянъ такъ и называется "Велесовымъ внукомъ". Такимъ образомъ, ему на славянскомъ Олимпъ приписывались нъкоторыя свойства Аполлона древней Греціи и нъкоторыя-Пана, своеобразно объединенныя въ нъчто цъльное. Изъ блаженной страны небесныхъ равнинъ, омываемыхъ водами облачнаго моря-окіяна. Велесь наблюдаль недреманнымь окомъ за земными пастбищами, охраняя стада, пасущіяся на

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) "Словоополку Игорев в"—единственный литературный поэтический памятникъ XII-го стольтия. Безвъстный авторъ "Слова" восибваетъ неудачный походъ Игоря Святославича, князя съверскаго, на половцевъ (1188 г.). Этотъ памятникъ найденъ въ концъ XVIII-го въка графомъ Мусинымъ-Иушкинымъ и впервые изданъ имъ въ 1800-мъ году.

послёднихъ, ото всякой бёды - напасти и вызывая этимъ благоговёйное отношеніе къ себё со стороны скотоводовъ, особенно охотно приносившихъ ему жертвы.

Совпаление имени христіанскаго святого съ языческимъ богомъ дало прямой поводъ къ сліянію ихъ обоихъ воедино. Отцы новорожденной русской Церкви не противились этому. виля въ томъ даже нъкоторый залогъ скоръйшаго предания боговъ языческихъ забвенію. Такимъ образомъ. къ св. Власію перешло покровительство стадъ. До сихъ поръ на Руси повсемъстно молятъ св. угодника, - не только въ день, посвященный его памяти, но и во всякое иное время, -- о защить ихъ. Существуютъ даже иконы, на которыхъ онъ изображенъ окруженнымъ коровами и овцами – подобно тому, какъ святые Флоръ и Лавръ пишутся съ лошадьми подлъ себя. Въ коровникахъ и въ хлъвахъ нерълко можно встрътить въ деревенской глуши иконы св. Власія. На крестныхъ ходахъ во время скотскихъ падежей впереди всъхъ другихъ особо чтимыхъ святынь поднимается богоносцами икона этого угодника Божія.

11-го февраля повсемъстно служатся власьевскіе молебны, причемъ во многихъ селахъ сохранился обычай пригонять рогатый скотъ къ церковной оградъ ко времени служенія этихъ молебновъ, чтобы его можно было окропить святой водою. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ приносятъ въ церковь на Власьевъ день свъжее коровье масло и ставятъ/ въ новой посудинъ подъ икону чествуемаго святого. Это масло въ Вологодской, Новгородской и другихъ сосъднихъ губерніяхъ такъ и завется "воложнымъ", "волоснымъ" или "власьевымъ". Оно поступаетъ въ пользу церкви и причта. Отсюда ведется поговорка: "У Власія—и борода въ маслъ". Послъ окропленія святой водою, скотъ гонятъ по дворамъ, причемъ старухи, идя за своими коровами, причитаютъ: "Святой Власій! Будь счастливъ на гладкихъ телушекъ, на толстыхъ бычковъ!

Встарину по всему богатому пастбищами заселью, — а теперь только въ захолустной глуши, — на Власьевъ день устраивались по селамъ скотскіе торіч-базары. Суевърное воображеніе подсказывало какъ продавцамъ, такъ и покупателямъ, что — подъ защитой умилостивленнаго молебствіями покровителя стадъ — всего выгоднѣе совершать куплю-продажу скота. "Власій — не обманетъ, отъ всякой прорухи упасетъ!" — говаривали торгаши, умасливая покупателя, прижимистаго на добытую потовымъ трудомъ деньгу. При сдѣлкахъ клялись-божились на Власьевомъ торгу непремѣнно именемъ этого святого, и такая клятва почиталась за самую крёпкую, — немного выискивалось людей, которые рёшились-бы покривить душою, поклявшись такъ въ этотъ день. Разгнёванный клятвопреступникомъ покровитель, по народному вёрованію, отступается отъ него навсегда, предоставляя всякимъ лихимъ силамъ опутывать того всевозможными навожденіями.

Во многихъ мъстностяхъ, еще на памяти старожиловъ, въ день св. Власія, рано поутру (до объдни), совершался обопахиванія деревни-въ огражденіе оть Коровьей рядъ Ивогда Смерти. это. впрочемъ. производилось поздней осенью; но въ большинствъ случаевъ обрядъ пріурочнвался къ 11-му февраля. Съ самаго Срътенья бродить, по народному повърью, это страшное для скотовода чудище по задворкамъ. Пятаго февраля оно осмъливается даже заглядывать во дворы, и бъда тъмъ дворамъ, гдъ найдется въ эту пору незапертый хлъвъ, да гдъ съ осени не "опахана" деревня Власьевъ день-и такъ грозенъ для чудища болъе всего на свъть; но еще грознъе онъ, если въ этотъ день соберется деревня, по старому обычаю, "унять лихость коровью"! Это унимание производилось по особому, соблюдавшемуся съ незапамятныхъ временъ обряду. Наканунъ съ вечера начинала объгать всъ подоконья старая старуха "повъщалка", созывавбабъ на заранъе условленное дъло. Собиравшіяся шая идти за нею, въ знакъ согласія, умывали руки, вытирая ихъ принесеннымъ повъщалкой полотенцемъ. Мужики-отъ мала до велика-должны были во время совершенія обряда сидѣть по избамъ ("не выходить ради бъды великой"). Наступалъ завѣтный часъ-полночь. Баба повъщалка въ надѣтой поверхъ шубы рубахѣ выходила къ околицѣ и била-колотила въ сковороду. На шумъ собирались одна за другою готовыя уже въ этому женщины-съ ухватами, кочергами, помедами косами, серпами, а тои просто съ увѣсистыми дубинами въ, рукахъ. Скотина давно вся была заперта кръпко-накръпко по хлъвамъ, собаки-на привязи. Къ околицъ притаскивалась соха, въ которую и запрягали повъщалку. Зажигались пучки лучины, и начиналось шествіе вокругь деревни. Послёдняя троекратно опахивалась "межеводной бороздою". Для устрашенія чудища, способнаго, по словамъ свёдущихъ въ подобныхъ дълахъ людей, проглатывать коровъ цълыми десятками сразу, въ это время производился страшный шумъ: кточёмъ и во что гораздъ, - причемъ произносились различныя заклинанія и пѣлись особыя, пріуроченныя къ случаю, пѣсни. Воть одна изъ нихъ: "Отъ окіянъ моря глубокаго, отъ луко-

морья зеленаго выходили дванадесять дъвъ. Шли путемъ, до-рогой немалою, ко крутымъ горамъ высокіимъ, ко тремъ старпамъ старыимъ. Модились, печаловались, просили въ упросъдванадесять дъвъ:-Ой, вы, старцы старые! Ставьте столы бълодубовые, стелите скатерти браныя, точите ножи булатные, зажигайте котлы кипучіе, колите рубите намертво всякъживотъ полнебесной! -- И блали великъ обътъ дваналесять лъвъ: про животь, про смерть, про весь родъ человѣчъ. Въ ту пору старцы старые ставять столы бълодубовые, стелять скатерти браныя, колять-рубять намертво всякъ животъ поднебесной. На крутой горъ высокой кипять котлы кипучіе, во техъ котлахъ кипучихъ горитъ огнемъ негасимыимъ всякъ животъ. поднебесной. Вокругъ котловъ кипучихъ стоятъ старцы старые, поютъ-старцы старые про животъ, про смерть, про весь родъ человъчь. Кладуть старцы старые на животь объть великъ, сулять старцы старые всему міру животы долгіе; какъ на ту-ли злую смерть кладуть старцы старые проклятьице великое. Сулять старцы старые въковъчну жизнь по весь родъ человъчъ..." Допъвъ эту пъсню и совершивъ все, предписанное пережившимъ въка обрядовымъ обычаемъ, всъ расходились по дворамъ, съ кръпкой надеждою на то, что страшное для скотоводовъ чудище не осмъдится переступить за межеволную борозду.

Въ первомъ томъ "Поэтическихъ воззръній славянъ на природу" помъщена, въ качествъ грознаго заклятія на Коровью-Смерть, другая, болъе близко подходящая къ этому случаю, пъсня, которая сохранилась и до сихъ поръ повсюду, гдъ даже никогда уже и не вспоминаютъ про обрядъ опахиванья, въ то время какъ приведенное выше пъсенное заклинаніе давно успъло отойти въ область преданій забытагопрошлаго.

> "Смерть, ты Коровья Смерть! Выходи изъ нашего села, Изъ закутья, изъ двора! Въ нашемъ селѣ Ходитъ Власій святой Со ладономъ, со свѣчой, Со горячей золой, Мы тебя огнемъ сожжемъ, Кочергой загребемъ, Помеломъ заметемъ, И попеломъ забьемъ! Не ходи въ наше село, Чуръ нашихъ коровушекъ,

> > - 153 --

Чуръ нашихъ буренушекъ, Рыжихъ, лысыхъ, Въловымьихъ, Криворогихъ, Однороги-ихъ!"

Если при совершени опахиванья попадалось навстрѣчу какое-нибудь животное (собака, или другое), то на него накидывались всей толпою, гнались за нимъ и старались убить. Повѣрье гласило, что это попалось само чудище, обернувшееся въ животное, чтобы пробраться за деревенскую околицу. Въ старинныхъ сказаніяхъ ведется рѣчь о томъ даже, что совершавшія обрядь не давали пощады и встрѣчному человѣку; но это не подтверждается лѣтописными данными, такъ что вѣрнѣе всего можетъ быть отнесено къ досужимъ измышленіямъ старины, которая сама окрестила сказку прозвищемъ "складки", противоставивъ ей "пѣсню-быль".

<sup>2</sup> Есть въ верхневолжскихъ и сосъднихъ съ ними губерніяхъ деревни, гдъ утромъ на Власьевъ день, съ особыми, къ сожалѣнію—не записанными, причетами завиваютъ изъ соломы "закруту" ("Власію, или – Волоткъ, на бородку"), смазываютъ ее скоромнымъ масломъ и въшаютъ въ коровникъ или въ овечьемъ хлъвъ. Этотъ обычай ведется-соблюдается съ давнихъ поръ, и начало его слъдуетъ искать все въ тъхъ-же върованіяхъ, окружавшихъ нъкогда память Велеса—скотьяго бога, которымъ клялись воины Олега<sup>37</sup>) на царъградскомъ договоръ о дружбъ съ греками-послъ того какъ воинственный князь прибилъ свой щитъ "на вратахъ Цареграда".

Власьевскіе морозы считаются на деревенской Руси послёдними (одни изъ семи крутыхъ утренниковъ). Наблюдающіе

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Олегъ-второй князь русскій, наслѣдовавшій Рюрику (въ 879-мъ г.) въ качествъ старшаго въ родъ и опекуна надъ малолътнимъ сыномъ его, Игоремъ. Новгородскіе преділы показались тісны ему-и онъ, съ сильной дружиною изъ варяговъ, новгородцевъ, мери, веси и кривичей, двинулся въ походъ на другія славянскія земли: прежде всего заняль Смоленскь, за нимъ-Любечъ (городъ сѣверянъ) и Кіевъ, гдѣ въ то время были свои князья Аскольдъ и Диръ. Въ Кіевѣ онъ и остался княжить. Въ 883-мъ году были покорены имъ древляне, за ними-съверяне, радимичи, поляне и другія племена. 20 льть велись эти походы, прославившие смелаго воителя. Наконецъ, во главе несметныхъ дружинъ изо всѣхъ покоренныхъ народовъ (по словамъ лѣтописи-до 80.000 чел. на 2000 ладьяхъ) онъ пошелъ на грековъ (въ 907-мъ г.) и осадилъ Константинополь. Осада кончилась торжествомъ русскаго князя: императоры византійскіе Левъ и Александръ приняли всъ условія, поставленныя ему Олеговыми послами, и князь съ богатыми дарами и договоромъ вернулся въ свой Кіевъ. Современники прозвали его Вѣщимъ, очевидно приписывая его счастливые походы волхвованію. Это прозвище удержалось за нимъ и въ потомствъ. Умеръ Олегь въ 912-мъ году; ему наслѣдовалъ Игорь.

за перемѣнами погоды примѣтливые люди говорять: "Власьевскіе утренники подойдуть-держи ухо востро!", нерѣдко прибавляя къ этому: "Объ ину пору морозъ обожжетъ на Власья до слезъ!" Въ изустномъ народномъ дневникѣ, хранителями котораго являются эти погодовѣды, существуетъ прямое указаніе на то, что "три утренника до Власія да три послѣ Власія, а седьмой на день Власія". Святой покровитель стадъ мѣстами такъ и зовется "Власій—сшиби рогъ съ зимы".

Крестьянская дътвора помнить о Власьевъ днъ по сдобнымъ молочнымъ пышкамъ, которыя пекутся въ этотъ "коровій праздникъ" въ память покровителя стадъ. Хорошая да заботливая, охочая до гостей хозяюшка напечетъ пышекъ всегда столько, что хватить не только всёхъ ребять досыта накормить налакомить, а и нищую братію на паперти одвлить, чтобы та молила угодника Божія, "святого пастыря", о защитв двора подающей "власьеву милостыню" ото всякой напасти. Одну пышку берегуть на божницъ до новаго Власьева дня, такъ какъ это является, по словамъ старыхъ людей, лъкарствомъ отъ скотской болъсти: стоитъ-де только покрошить ея въ мѣсиво, да, съ молитвою ко Власію, дать больной животинъ-все какъ рукой сниметъ! "Не нами заведено, не нами и кончится!" – говоритъ деревня объ этомъ повърьи: – "Старые люди Богу лучше насъ върили, а и тъ намъ заповъдалиблюсти Власьеву пышку на всякую бъду, на всякій, упаси, Господи, случай!"

Сшибеть Власій рогь зимъ, обожжетъ Власьевъ утренникъ зазъвавшагося мужика до слезъ. А тамъ-и "окличка" на дворъ стоитъ, пора окликать звъзды. Мало, гдъ уцълълъ этоть обычай, а тоже велся онъ на Руси съ пращуровыхъ дней. "Окликали звъзды" или на другой день послъ Власія, или черезъ трое сутовъ (15-го февраля). Двлалось это "для плодородія овецъ". Ввечеру, по приглашенію овцевода, выходилъ пастухъ-овчарь за околицу; клали они оба по три низкихъ поклона на всъ четыре стороны свъта бълаго. Пастухъ, истово помолившись святому Власію-"пастырю стадъ небесныхъ и защитнику земныхъ", становился на разбросанную у околицы овечью шерсть и произносиль особую "окличку". Вотъ сохранившаяся у собирателей старины стародавней запись ея: "Засвѣтись, звѣзда ясная, по-подъ небесью на радость міру крещоному! Загорись огнемъ негасимымъ на утвху православнымъ! Ты заглянь, звъзда ясная, на дворъ къ рабу (имя рекъ). Ты освяти, звъзда ясная, огнемъ негасимымъ бълоярыхъ овецъ у раба (имя рекъ). Какъ по-подъ небесью звъздамъ нъсть числа, такъ у раба (имя рекъ) уродилось бы овецъ болъй того!" Вслъдъ за этимъ, хозяинъ, приглашавшій пастуха на окличку, велъ его въ избу, угощалъ чъмъ Богъ послалъ, подносилъ вина, надълялъ—чъмъ ни на есть, чтобы тому не съ пустыми руками за порогъ уйти.

Въ Рязанской, Тульской, Орловской и Владимірской губерніяхъ блюлся встарину по селамъ обычай - выставлять на три утреннихъ зорьки послъ Власьева дня всякія съмена на морозъ. а потомъ подмѣшивать имъ въ мѣру при будущемъ посѣвѣ. Это называлось "дёлать сёменное" и дёлалось—въ належай на обильный урожай. Такимъ образомъ, покровительству св. Власія до нѣкоторой степени поручался не только скоть домашній, а и будущій его кормъ. Радъльныя заботливыя хозяйки, заканчивая ко Власьеву дню пряжу льна и кудели, отбирали лучшій изо всей пряжи мотокъ и выставляли его на первую послѣ Власія утреннюю зорьку на морозъ. Отъ этого,—гласить преданіе, вся пряжа двлается ровнёе, бвлёе, тоньше и добротнёе. "Позорнишь пряжу послё Власія,—будешь съ деньгами на Масляну!"-говорится въ старой поговоркъ деревенской (т. е. выгодно продашь прядево): "Власій уйдеть. масло на дорогу прольетъ"... А широкая Масляница-не заставить себя долго ждать послъ Власьева дня, если не вздумается ей-веселой затыйниць-самой объ иной годъ опередить его.

— 156 —

Digitized by Google



#### XIII.

### Честная госпожа Масляница.

Самымъ веселымъ, или -- върнъе -- разгульнымъ, народнымъ праздникомъ съ незапамятныхъ поръ на Руси слыла Масляница, совпадающая съ такъ называемой "сырною недълею" (или "мясопустомъ") православнаго мъсяцеслова. Сама природа къ этому времени принимается ликовать, какъ-бы предчувствуя приближение Весны-Красной и скорую гибель Моранызимы, внесшей въ ея свътлое царство оцъпенъніе смерти. Соднышко начинаеть пригръвать въ полуденную пору совсъмъ по-весеннему: и оно словно тѣшится-играетъ, заставляя плакать бълые снъга слезами горючими, а зябкій-хотя и привычный къ морозу-людъ деревенскій радоваться, да чествовать госпожу Масляницу-широкую, веселую да затъйливую. И въ наши дни еще говорять въ народъ вмъсто "широкоживешь" — "масляно вшь", а о веселой да привольной жизни отзываются: "не житье, а Масляница"...–"Что выше неба, что have in Hu K. wet шире Масляницы?", "О масляной-недблю пируешь, семь опохмъляещься!", "Пили на Масляницъ. съ похмълья ломало на Радоницу!". Вотъ какими многозначительными поговоркамиприбаутками еще и теперь величаеть деревенская посельская Русь честную госпожу Масляницу-семикову племянницу, тридцати братьевъ сестрицу, сорока бабушекъ внучку, трехматерину дочку. Она до сихъ поръ остается однимъ изъ любимъйшихъ праздниковъ русскаго народа, удалому размаху котораго открывается такой просторъ въ живучихъ обрядахъ и обычаяхъ старины стародавней, связанныхъ съ этою, предшествующей строгому воздержанію, безпутной-, соромной". по словамъ старыхъ людей, недълею.



Не такъ смотрятъ на эту веселуху-забавницу дъвушки красныя съ парнями молодыми. Не видятъ ни тъ, ни другіе въ ней ровно никакого "сорома".

> "Наша Масляница годовая, Наша Масляница годовая, Она гостійка дорогая , Она гостійка дорогая! Она пѣшою не ходить! Она пѣшою на ходить.— Всё на коняхъ разъѣзжаить, Всё на коняхъ разъѣзжаить. Кони-коники вороные, Слуги, слуги всё молодые... Здравотвуй, Масляница!

Такими пѣснями встрѣчаетъ-величаетъ широкую Масляницу надѣющаяся еще успѣть попоститься на своемъ вѣку беззаботная молодежь.

Масляница приходится какъ-разъ на ту пору зимы, когда побъда животворящихъ силъ природы надъ смертоносной мощью мрака и холода становится все ощутительние: стоять оттепели, съ крышъ льетъ капель, день подростаетъ все замътнъе. Во мракъ въковъ этотъ праздникъ и возникъ въ видъ тризны по умершей зимъ-стужъ и радостныхъ игрищъ въ ознаменование воскресенія свъта-тепла весенняго. Убъгало наводившее страхъ на все живое и жаждущее жизни чудище Морана, и бъгство его было равносильно смерти вплоть до новой зимы. Появлялось, словно возрождалось къ новой жизни, свътлое божество весенняго плодородія земли-веселая красавица Лада. И шла красавица, озаряя Русь своимъ разгульнымъ весельемъ, шла-вхала на поиски дремавшаго гдв-нибудь въ глубокихъ снъгахъ. усыпленнаго-зачарованнаго Мораною, своего возлюбленнаго, Леля (божество, связанное благотворной для земли двятельностью съ мъсяцемъ маемъ). Богатое воображение народа окружало красавицу Ладу многочисленными веселыми, добрыми и разгульными спутниками полубожественнаго. полусмертнаго происхожденія, а злую Морану-духами тьмы, холода и всякаго лиха. Шли за въками въка, оставлявшие языческія сказанія о богахъ въ затуманенной новою жизнью дали; и мало-по-малу красавица богиня, въстница весны и любви, Лада превращалась въ Масляницу, объединившую въ себъ нъсколько потерявшее уже первоначальную окраску понятіе о ней и ся спутникахъ. Заклятой врагъ ся, Морана,

также растеряла по многовѣковой путинѣ свою свиту; но сама она осталась до послѣдняго времени во всей своей неприкосновенности.

Языческая тризна по ненавистной зимь-Морань была, вмьств съ твмъ, на Руси и тризною по всвмъ прежде почившимъ". Масляная нелъля связана и теперь, до нъкоторой степени, съ поминовеніемъ по родителямъ. --что особенно ярко выражается въ обычат печь въ это время блины, являющіеся необходимой принадлежностью поминокъ. "Первая оттепельвздохнули родители!"---говаривалъ народъ и приготовлялся ко встръчъ виновницы облегченія ихъ участи, все той-же Лады (Масляницы). Съ приготовленіемъ блиновъ на Масляницъ соединены въ народной Руси до сихъ поръ не изгладившіяся изъ памяти повърья. Такъ, въ нъкоторыхъ мъстностяхъ первый испеченый масляничный блинъ кладутъ на слуховое оконце-.для родителей". Старыя старухи даже такъ и приговариваютъ, соблюдая обычай: "Честные наши родители! Вотъ— для вашей душки блинокъ!" Но еще до этого самая опара блинная затъвается съ выполненіемъ особыхъ завътовъ суевърной старины. "Мъсяцъ, ты мъсяцъ, – причитаютъ съ вечера домовитыя хозяйки-стрянухи, золотые свои рожки! Выглянь въ окошко, подуй на опару!" Кто не забудетъ сказать это, у того, - говорять на деревнь, - и блины выйдуть рыхлые да бълые: не блины, а обътденье! Приготовление первой опары держится стряпухою въ тайнъ отъ домашнихъ: не то-всю недълю не будетъ ей давать покоя тоска-докука.

Въ старые годы встръча Масляницы совершалась весьма торжественно. Начинали-починали ее ребята. Съ первымъ проблескомъ зорьки высыпали они толпою строить снѣжныя горы. Краснѣе всѣхъ изъ нихъ говорившій еще заранѣе выучиваль со словь старой бабки "причеть къ широкой боярынъ":--"Душа-ль ты моя Масляница, перепелиныя косточки, бумажное твое тёльце, сахарныя твои уста, сладкая твоя рвчь! Прівзжай къ намъ въ гости на широкъ дворъ на горахъ покататься, въ блинахъ поваляться, сердцемъ потвшаться. Ужъ ты-ль, моя Масляница, касаточка, ласточка, ты же моя перепелочка! Прітзжай въ тесовой домъ душой поттинться, умомъ повеселиться, ръчью насладиться!.. Вытэжала честная Масляница, широкая боярыня, на семидесяти семи саняхъ козырныхъ, во широкой лодочкъ во великъ городъ пировать, душой потвшиться, умомъ повеселиться, ръчью насладиться. Какъ навстръчу Масляницъ выъзжалъ честной Семикъ на салазочкахъ, въ однѣхъ портяночкахъ, безъ лапотокъ. Прівзжала честная Масляница въ Семику, широкая боярыня, во

дворъ. Ей-то Семикъ бьетъ челомъ, -- бьетъ челомъ, кланяется, зоветь во тесовой теремъ, за дубовый столъ, къ зелену вину!.." Къ концу причета горы были готовы, а кстати-дома и блины начинали плясать въ горшкъ съ опарою, просясь на сковороды, а тамъ-и къ православнымъ въ ротъ. "Прібхала Масляница, прівхала!"-кричали ребята, разбівгаясь по домамъ. Блъ блиновъ вволю людъ честной. А потомъ-съ пъснями, съ пляскою - носили и возили по улицамъ дерево, причудливо изукрашенное бубенцами, колокольчиками да яркими лоскутьями. Послѣ этого возили "Масляницу", почему то изъ красавицыбогини превратившуюся въ наряженнаго бабою мужика, увъшаннаго березовыми вёниками и съ балалайкой въ рукъ. Снаряжался цёлый поёздъ. Впереди него мчались расписныя сани (а въ иныхъ мъстахъ-лодка на полозьяхъ), запряженные "гусемъ" въ 10-20 лошадей: на каждой лошади сидъло по вершнику съ метлой въ рукахъ. Мужикъ-Масляница, кромъ балалайки, держалъ время отъ времени штофъ съ "государевымъ виномъ", помимо него иногда прикладываясь и къ бочонку съ пивомъ, стоявшему подлъ о-бокъ съ "блиннымъ коробомъ". За первыми санями слъдовала вереница другихъ, переполненных нарядными париями, дввицами и ребятами. Стоявшій въ воздухъ перезвонъ бубенцовъ-погремущекъ смъшивался съ задорнымъ треньканьемъ балалаекъ и пъснями. Изо всъхъ домовъ высыпалъ народъ, бѣжавшій слѣдомъ за веселымъ повздомъ. Переднія сани назывались "кораблемъ", — почему въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ изукрашивались воткнутыми метлами съ привязанными къ нимъ полотенцами, долженствовавшими изображать мачты съ парусами. "Встръча" происходила въ понедъльникъ. Вторникъ звался "заигрышами", и въ этотъ день начинали собираться масляничныя игрища, не знавшія, что называется, ни ладу, ни удержу. Улицы оживлялись толпами бродячихъ скомороховъ, въ изобиліи чествуемыхъ за свою потвху веселую блинами масляными со всякимъ припекомъ, съ пивомъ да съ брагой. Недаромъ сложилось присловье старое: "Масляница-блинница-скоморошья радъльница!" За скоморошьей потвхою выходила протореной дорожкою на деревенскую Русь и утвха гуслярная-во образъ и теперь кое-.гдъ пъшешествующихъ старцевъ-гусляровъ, сказателей и пъс-.ноладцевъ. Устраивались-становились повсюду качели ("дввичья потвха"), воздвигались "снъжные городки". Эти городки олицетворяли собою укромный пріють чудища-зимы и въ субботу на масляной недълв разбивались, для чего играющіе раздѣлялись на двъ партіи-осаждаемыхъ и осаждающихъ-и вели войну, кончавшуюся разгромомъ "городка".

Вмѣсто осады послѣдняго, иногда устраивался—въ глупи и до сихъ поръ не вышедшій изъ обычая—кулачный бой, составлявшій съ незапамятныхъ дней одну изъ любимыхъ потѣхъ русскаго народа, создавшаго даже былиннаго воплотителя этой удали—Василья Буслаева. Шли "стѣнка—на стѣнку", доставляя этимъ не мало удовольствія зрителямъ, а самимъ-себѣ причиняя иногда и совсѣмъ невеселыя послѣдствія—въ родѣ переломленныхъ реберъ и выбитыхъ зубовъ. Но все это какъ-то сходило ("что съ гуся—вода") на веселой недѣлѣ, —словно залѣчивалось, подъ звонкія пѣсни, усиленнымъ блинояденіемъ и пивопійствомъ.

Наставала масляная середа. Въ этотъ день людъ честной, послѣ разудалыхъ "за̀игрышей", начиналъ во всю лакомиться масляничными яствами; оттого-то и звалась эта середа "лакомкою". Въ четвергъ повсемѣстно — "запивались блины", шелъ самый широкій разгулъ, — откуда и названіе этого дня: "разгуляй-четвертокъ", или "широкій четвергъ". Пятница слыла, да и теперь слыветъ, подъ именемъ "тещиныхъ вечорокъ"; въ этотъ день полагается зятьямъ навѣщать тещъ; суббота зовется "золовкиными посидѣлками" (невѣстки приглашаютъ къ себѣ золовокъ). Оба эти дня посвящены въ народѣ хожденію по роднѣ. Воскресенье, послѣдній день масляницы, носитъ нѣсколько именъ: "проводы", "прощанье", "цѣловникъ" и "прощоный день"; на него, между прочимъ, въ обычаѣ ѣздить отдаривать кума съ кумой.

Проходилъ "прощоный день" — послѣ него и "честная госпожа" уходила, уносила съ лица Земли Русской до будущаго года и свои перепелиныя косточки, и свое бумажное тѣльце, и саха̀рныя уста, — съ рѣчами сладкими-медовыми. Русая коса, красная краса, со всей ея повадкой повадливою, оставалась только въ воспоминаніи, не выходившемъ изъ головы, однако. у иныхъ весельчаковъ, — какъ видно изъ крылатыхъ присловій простодушной народной мудрости. — вплоть до самой Радоницы. Широкая боярыня давала себя знать предкамъ современнаго русскаго пахаря-деревеньщины! "Масляница объѣдуха, денегъ приберуха", — говаривали они, добавляя въ часъ широкаго размаха веселости: "Хоть себя заложить, да Масляну проводить!" Зазорно хлѣбосольной русской душѣ слышать молвь сосѣдей о томъ, "что была-де у двора Масляна, да въ избу не взошла".

"Мы Масляницу сострёчали, мы Масляницу сострёчали, люли-люли, сострёчали, гоголёкъ, гоголечикъ!" — разливается еще и въ наши дни величающая трехматерину дочку старая пъсня: "На горушки не бывали, сыромъ гору набивали. Наши горушки катливы, наши дёвушки игривы, молодушки веселыя; стары бабушки воркотливы: ены на печки сидять, на насъ воркотять. Вы, бабушки, не ворчите! Дайте Масляницу намъ прогулять, съ ребятами поиграть, съ ребятами, со холостыми, со холостыми не женатыми, люли-люли. не женатыми, — гоголекъ, гоголёчикъ!"

Цёлую недёлю пёла-плясала, ёла-пила, другъ по дружкъ въ гости хаживала крещоная матушка-Русь, съ горъ каталась, въ блинахъ валялась, въ маслъ купалась. Но "не все коту масляница": на восьмой день наступали проводы. На этихъ-послёднихъ сожигалась зима-Морана. За околицы деревень и сель, за городскія заставы вывозили выносили безобразное чучело чудища и, возложивъ на соломенный костеръ. сожигали подъ пъсни молодежи, устраивавшей на мъстъ казни поминальную игрушку. Пиво хмёльное, вино пьяное лились злъсь въ изобили, словно олицетворяя собою всеоживляющий, опьяняющій нёдра земныя, дождь. Были мёстности, гдё сожигалось не чучело, а расписанное изображеніями "темной силы" колесо; въ иныхъ-ставили при пути-дорогѣ шесты съ навязанными на нихъ пучками соломы и поджигали. Предавалась пламени и ледяная гора, заваленная хворостомъ и соломою. Справивъ всъ эти, предписанные суевърной стариною. обряды, народъ расходился по домамъ. Здъсь начиналось "прощанье", повсюду уцвлввшее и до настоящаго времени. Просили прощенья и обоюдно прощали родные, знакомые и всв первые встрвчные. Такимъ образомъ масляничный разгулъ завершался обрядомъ чисто христіанскаго свойства, хотя начало его также коренится въ сокровенныхъ тайникахъ древнеславянскаго язычества. Обрядъ этоть общеизвъстенъ и съ XVII-го столътія измънился очень мало. "Прощоный день" соединялъ въ себъ еще и поминки по родителямъ. Празднованіе Масляницы ("семиковой племянницы"), ведущей за собою Великій Пость, не ограничивалось встарину, однако, только этимъ. Къ разгульному веселью присоединялись, шли рука объ-руку съ нимъ, и дъла милосердія. Такъ, напримъръ, устраивалось о Масляницъ кормление нищихъ и убогихъ.

Триста лётъ тому назадъ въ палатахъ государевыхъ эта, христіанская, сторона праздника выражалась ярче, чёмъ гдёбы то ни было на старой Руси. Въ воскресенье, предшествующее масляной недёлё, послё заутрени, на площади Успенскаго собора совершалось торжественное "дёйство Страшнаго Суда". Воздвигались два "мёста" — государево и патріаршее; противъ послёдняго ставился "рундукъ" — помостъ, обшитый краснымъ сукномъ. На помостѣ помѣщался образъ

#### честная госпожа масляница.

Страшнаго Сула Госполня, большой аналой-съ "паволовою" поть икону Божіей Матери и подъ Евангеліе. Ставился столь иля освящения воды. Следовалъ выходъ госуданя въ Успенскій соборъ; отсюда царь съ патріархомъ шествовали "на дъйство" съ крестнымъ ходомъ, при звонъ всъхъ сорока-сороковъ. На зрълище стекались многія тысячи народа московскаго. Предъ выходомъ на него царь-государь, рано поутру. совершаль другой выходь (малый): обходиль тюрьмы, колодничьи приказы и божедомныя убъжища (богадъльни). - всюду жалуя своей милостью несчастныхъ и обездоленныхъ. Съ половины Масляницы зачинались въ царскихъ покояхъ "прошоные ани": государь объёзжаль не только городскіе, но и подгородніе, монастыри, "прощался" съ братіей, поминаль родителей и жаловаль своихъ богомольцевъ отъ всего усердія. Въ пятницу государь прошался" съ царицею; въ воскресенье лнемъ предъ свътлыя очи" его являлись прошаться патріархъ со всъмъ чиномъ духовнымъ, бояре и служилые люди, а ввечеру совершалось шествіе государево къ патріарху, гдъ-посль торжественнаго обряда – пились "прощальныя чаши". Первый день Великаго Поста у "царя всея Руси" начинался съ милостей: ему обстоятельно докладывалось о колодникахъ. "которые въ какихъ делахъ сидятъ много летъ". А на Руси въ этотъ день затихали послъдние отголоски широкаго русскаго народнаго праздника, въ глухую пору язычества бывшаго неівлей, посвященною красавиць Ладь, любь зазнобушкѣ кудряваго Леля...

И теперь еще справляеть "нъмецкую масляницу" русскій людъ, вдоволь не успъвающій нагуляться за недълю. Такъ говорять въ народѣ объ опохмѣляющихся въ чистый понедъльникъ гулякахъ. "Широка ръка Масляна: затопила и Великій Постъ!" — добавляютъ порою при этомъ, словно въ оправдание запаздывающимъ весельчакамъ. добдающимъ въ первый постный день оставшійся "поганый кусокъ" и "полощущимъ ротъ" недопитымъ виномъ. О такихъ людяхъ сложился въ народъ цълый рядъ различныхъ поговорокъ. Вотъ нъсколько, наиболъе мъткихъ, изъ нихъ: "Звалъ позывалъ честной Семикъ широкую Масляницу къ себъ погулять!", "Боится Масляна горькой ръдьки да пареной ръпы!" "Продлись, наша Масляна, до Воскреснаго дня!" Но и справившіе "прощанье-воскресенье" по всъмъ завътамъ христолюбивыхъ праотцевъ вдятъ въ это время блины-постные, съ коноплянымъ, либо съ подсолнечнымъ, масломъ. Это называется – справлять "тужилку по честной госпожъ Масляницъ".

Народныя примъты-устами старыхъ, знающихъ, людей-

гласять, что, если въ воскресенье передъ масляной недѣлею будеть ненастье, то надо лѣтомъ ждать большого урожая грибовъ. "Какой день на Масляницу красный—ясный да теплый, въ тоть сѣй (по веснѣ) и пшеницу!" Это совѣтуеть деревенскій сельскохозяйственный опыть, не измѣняющій своимъ обязанностямъ погодовѣда и во время безшабашнаго разгула широкой, веселой, семь дней потѣшающейся на Руси Масляницы, заставляющей иныхъ, молодыхъ, мужиковъ забывать о поговоркѣ— "Пируй-гуляй, баба, на Масляну, а про постъ вспоминай." Но, — словно наперекоръ послѣднему присловью умудренныхъ жизненнымъ опытомъ людей — повторяетъ народная Русь относящійся къ честной гостьѣ Масляницѣ сложившійся на (малорусской-полтавской) окраинѣ приходящійся по сердцу всѣмъ нетерпѣливо ожидающимъ "поднесеньева дня" гулякамъ припѣвъ:

> "Ой, Масляна, Масляна! Яка ты чудна!.. Якъ бы въ тобі сімъ неділь, А въ посту одна!"...

Курская, провожающая развесёлую недѣлю, молодёжь деревенская въ свой чередъ вторитъ этому залихватскому припѣву своимъ, не менѣе выразительнымъ:

> "А Масляна, Масляна—полизуха! Полизала блинцы да стопцы,— На тарельцы. А мы овою Масляну провожали, Тяжко-важко по ней воздыхали. А Масляна, Масляна, воротися, До самого Велика-Дня протянися!"

Скоморохи-потѣшники, игрецы-гусельщики, "веселые гулящіе люди", съ которыми браталась-пировала встарину о Масляницѣ народная Русь, —явленіе далеко немаловажное въ жизни нашего народа. Эти прямые преемники древнегреческихъ и римскихъ "гистріоновъ" и "мимовъ" являются старѣйшими представителями русской народной словесности, народнаго лицедѣйства и народной музыки и съ XI въка до второй половины XVII столѣтія не сходятъ со страницъ лѣтописей и другихъ памятниковъ духовной и свѣтской письменности. И раньше этого времени на Руси были "скоморохи, люди въжливые"; да о томъ не сохранилось никакихъ слъдовъ-памятниковъ. Изъ Византіи, вмъстъ съ начатками христіанства, къ намъ перешло немало и тамошнихъ обычаевъ, а въ числъ ихъ и нъкоторыя особенности скоморошества. Само-же оно не могло быть перенесеннымъ на Русь съ чуждой духу русскаго народа почвы: это—явленіе, вполнъ самостоятельное.

Автописи и старинныя поученія, дошедшія до нашихъ временъ. величаютъ скомороховъ "глумцами", "кощунниками", "сквернословами", "москолутами погаными", "срамцами безбожными" и тому подобными громкими кличками. а былины. пъсни и другіе памятники народнаго творчества относятъ къ нимъ названія "людей въжливыхъ и очестливыхъ", "веселыхъ молодцовъ", "пъвуновъ умильныхъ" и "загусельщиковъ утъшныхъ". Лътописцы и поучители порицаютъ "игры бъсовскія, плясьбу, гудьбу, пъсни, сопъли, смъхотворение, глумление и гусли," говоря, чтобы всв благочестивые люди "отметались тъхъ пировъ", чтобы не въдались со скоморохами, не присутствовали даже при нихъ на бесъдахъ, потому-что все это "бъсовъ радуетъ" и "ангеловъ отженяетъ", все это- "смрадный гръхъ". А народъ-по былинамъ-зазываетъ "прохожаго скоморошину", сажаетъ за столъ. угощаетъ всъмъ, что есть въ печи, и заслушивается его скоморошества, не видя въ его игрѣ гусельной, въ его пѣсняхъ голосистыхъ, въ его сказаніяхъ умильныхъ ничего "богомерзкаго" и "бъсовскаго", а словно даже находя въ этомъ удовлетворение своимъ высшимъ потребностямъ-запросамъ своего пытливаго, мятушагося духа, утъшение и потъху. Наши древние "письменные люди" слишкомъ рабски подражали въ своихъ писаніяхъ византійскимъ церковнымъ поученіямъ, совершенно забывая при этомъ, что въ Византіи скоморошество было связано съ извъстнымъ языческимъ богопочитаніемъ, а потому и преслъдовалось властями церковными, —а у насъ было однимъ изъ яркихъ проблесковъ народнаго самосознанія, было связано съ лучшими проявленіями его духовной жизни и никогда изъ "потъхи веселой" не переходило въ кощунство. Въ то время, когда изъ-подъ пера лётописцевъ лились потоки проклятій на головы "веселыхъ гудцовъ-молодцовъ", они представляли собою истинныхъ служителей искусства: въ древнъйшемъ образъ своемъ скоморохи - только "гусельщики", пъвцы-баяны, послъдователи того самаго соловья-Бояна, въщаго пъснотворца, о которомъ говорится въ "Словъ о полку Игоревъ". Съ легкой руки нашихъ древнихъ письменныхъ и книжныхъ людей, и народъ, соприкасавшійся съ этими книжниками, сталъ смѣшивать гусляра-пъвуна-потъшника съ "гулящими людьми" и даже "соромниками", хотя и не проявлялъ этого такъ рѣзко, какъ составители поученій. Народныя былины, лътописи, поученія, остатки древней стънной живописи, наконецъ — старинныя лубочныя картинки, — вотъ откуда можно почерпать тъ или другія свъдънія о скоморохахъ.

Изъ старины стародавней выступаетъ яркій величавый образъ пъснотворца временъ минувшихъ и рядомъ съ нимъ-обликъ скомороха захожаго, предпочитающаго "веселую игру" "нѣжной", "умильной" и "великой" игръ своего собрата по искусству. Первобытныя гусли (отъ слова гудъть) - своимъ видомънапоминають плашмя положенную арфу. "Гусли-самогуды" сами, по словамъ надода, гулятъ, сами пляшутъ и пъсни играють на кольняхъ дотошнаго гусляра, перебирающаго (сидя) пальцами, или подергивающаго "бѣлою рукой", звончатыя струны (льняныя или волосяныя), натянутыя на хитро сделанный изъ явороваго дерева (гусли яровчатыя) "голосный ящикъ" (доску). Пѣсня шла здѣсь въ первую голову, самыя гуслитолько подыгрывали ей. Были, кромъ пъвуновъ, и "игрецыплясуны". Древнерусскіе "скомрахи, плясцы, гудцы, сквернословцы" (въ устахъ письменныхъ людей) пользовались почетомъ даже при княжескомъ дворъ. Время отъ времени посылались "люди государевы" набирать по Руси веселыхъ людей "на княженецкій дворъ". Веселые люди (впослёдствія выродившіеся при дворѣ въ шутовъ и "дураковъ") должны были пѣть передъ княземъ и всячески утъшать его на пирахъ и на бесъдахъ. Кромъ завзятыхъ скомороховъ, веселостью снискивавшихъ себъ пропитаніе, видывалъ княжескій дворъ и любителей искусства, богатыхъ гостей и богатырей (Садко. Лобрыня, Ставръ Годиновичъ, Соловей Будиміровичъ и друг.), по своей доброй волъ проявлявшихъ дарование передъ лицомъ князя, - что опять таки впоследстви выродилось, должно быть, въ князей и бояръ-шутовъ. Кромъ шировъ, участвовали скоморохи и гусельники въ свадебныхъ повздахъ, что отчасти сохранилось и теперь въ деревенской глуши, особенно въ Малой и Бълой Руси.

Желанный гость каждаго пира, имвешій свое особое мвсто и у великокняжескаго стола, — скоморохь гуслярь къ XVII-му стольтію все боле и боле начинаеть вытьсниться изъ палать "хорами мусикійскихъ орудій", "варганами", духовой и "ударной" музыкою иноземной и переходить исключительно уже на площадь, въ народную, толпу утрачивая при этомъ свой величавый характеръ и двлаясь иногда — въ угоду кормящей его толпв — "глумцомъ", "глумотворцемъ" и "пересмвшникомъ". Гусляры — слагатели былинъ, распввавшіе старымъ складомъ "пѣсни умильныя", "пѣсни царскія", наигрывавшіе "игры нѣжныя", доставлявшіе "утѣхи великія", уступаютъ главное мѣсто создателямъ "веселой игры", ранѣе шедшимъ нераздѣльно съ ними. И эти послѣдніе, подлаживаясь подъ низменные вкусы черной толпы, дѣлались иногда—и не только въ глазахъ строгихъ книжниковъ — "блазниками, срамниками и сквернодѣями".

Превній скоморохъ повъствоваль о мъстахъ далекихъ, на чиналь свою "игру-пъсню" изъ-за синя моря. переплетая повъствование розсказнями о своихъ похожденияхъ (наигрыши, напъвочки, тонцы), "сказалъ по мысленному древу", возносился подъ облака. мчался черезъ долы и горы, воспъвалъ и Илью, и Соловья-разбойника, и премудрость Соломонову". и "глухоморье зеленое", перепархивая отъ старины стародавней къ веселымъ прибауткамъ и шуточкамъ, иногда и несовсъмъ поучительнаго склада. Съ конца XVI, а особенно въ срединѣ XVII вѣка-по свидѣтельству Адама Олеарія <sup>38</sup>) и другихъ современниковъ – скоморохъ отлѣляется отъ гусельника и водитъ его за собою только для подыгрыванія или подпъванья, самъ немало теряя въ глазахъ любителей древняго пъснотворчества. "Скоморохъ голосъ на дулкъ настроитъ, да житья своего не установить!", -- гласитъ народная пословица, и вотъ плясуны, пъвуны, потъшникискоморохи бредуть по всему русскому раздолью, изъ города въ городъ, отъ села къ селу, — на улицѣ, на площадяхъ и по-ляхъ (А. С. Фаминцынъ<sup>39</sup>) увеселяютъ народъ въ праздничное время. То въ-разбродъ, парами или-по старинъ-и ВЪ ОДИНОЧКУ, ТО ЦЪЛЫМИ ВАТАГАМИ, ДАЮТЬ ОНИ СВОИ ПРЕДСТАВленія подъ игру съдобородыхъ гусельниковъ, вадыхающихъ на своихъ говорящихъ струнахъ о вымирающей "великой по-

<sup>89</sup>) Александръ Сергъевичъ Фаминцынъ, извъстный музыкальный теоретикъ и композиторъ, родился въ Калугъ въ 1841-мъ году, по образованию стестственникъ, съ 1865 по 1872 г. состоялъ преподавателемъ с.-петербургской консерваторіи, а затъмъ былъ секретаремъ императорскаго русскаго музыкальнаго об щества. Какъ композиторъ, онъ извъстенъ операми "Сарданапалъ" и "Урізль Акоста". По наибольщую извъстность пріобръли ему изслъдованія: "Божества древнихъ славянъ", "Гусли" и въ особенности "Скоморохи на Руси".

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) А дамъ Олеарій—нѣмецкій ученый, въ качествѣ секретаря голштинскаго посольства посѣтившій въ 1636-мъ году Москву, затѣмъ проѣхавшій въ Иерсію, а на обратномъ пути—снова въ Москву (пъ 1639 г.), и опислѣшій свое путешествіе въ Московію и Персію. Книга его, изданная въ 1647 г. въ Шлезвигѣ, является замѣчательнымъ историческимъ памятникомъ. Олеарій родился въ 1599-мъ году въ Саксоніи, по происхожденію—сынъ бѣднаго портного, воспитывался въ лейпцигскомъ университетѣ. Во время Триддатилѣтней войны онъ покинулъ Лейпцигъ и поступилъ на службу къ шлезвигъ-голштинскому герцогу Фридриху III. Послѣ своихъ путешествій онъ поселился въ Гошторпѣ, занявъ должность придворнаго библіотекаря. Умеръ Олеарій въ 1671-мъ году.

тъхъ умильной<sup>2</sup>. Появляется новый родъ скомороховъ-скоморохи-бубольники. обвязывающиеся крашениной и устранвающіе у себя надъ головой начто въ-доль кукольнаго балагана. .Игры, глаголемыя куклы", прибавляются къ длинному списку преступлений противъ въры и нравственности въ глазахъ строптивыхъ книжниковъ. А. между тъмъ. "игры" эти сначала были совсъмъ невинными проявлениями народнаго остроумія, веселыми-безобидными шутками; затьмь стало примьшиваться къ этому общественное содержание, а потомъ уже и .соромныя дыйства", такъ поразившія забзжаго "немпа" Олеарія. Скоморохи кукольники, въ сопровождении гусельщика, были предметомъ общаго удивления и восторга и на шумной московской площади, и на улицъ захудалаго посадапригодода, и подъ свнью гостепримной боярской хоромины. и подъ навѣсомъ старыхъ вётель въ деревенскомъ хороводѣ. Вездѣ за ними ходили толпы народа, щедро одѣлявшаго потъшниковъ-чъмъ попало: и мејкой мълью, и всъмъ кто чъмъ богать, и даже кръпкимъ русскимъ словцомъ.

О гусельникахъ-кукольникахъ (по старой памяти, они все еще прозывались-величались гусельниками) можно составить довольно върное понятіе по представленіямъ современнаго "Петрушки", почти целикомъ сохранившаго некоторыя особенности старинной "кукольной игры". Обстановкався разница. Въ Москвъ-на Дъвичьемъ Полъ и въ Сокольникахъ (весною), въ Петербургъ-недавно на Царицыномъ Лугу, а теперь—на Семеновскомъ плацу и по всему простору Земли Русской (по ярмаркамъ) и теперь еще можно видъть не только эти остатки старинной потвхи, но и народныхъ скомороховъ-въ лицѣ "балаганныхъ дѣдовъ-стариковъ", на Украйнь-гусляровъ-кобзарей (къ сожальнію, явленіе исчезаюшее), а на крайнемъ съверъ. да кое-гдъ по Волгъ, и пъвуновъсказителей, оставившихъ гусли и. безо всякаго подыгрыша, голосомъ ведущихъ пересказы былинъ стародавнихъ. И все это, несмотря на то, что, начиная съ XVII-го стольтія, противъ "веселыхъ людей" возставали, заодно съ книжными людьми, и духовенство, и свътскія власти, запрещавшія не только ..скоморошество", но даже издававшія строгіе наказы объ "изничтожении" всей струвной музыки на Руси, дълавшія гусельниковъ потвшниковъ отверженцами общества. Нужно оговориться, однако, что на такія строгія мёры противъ "веселыхъ молодцовъ" власти были вызваны темъ, что въ некоторыхъ мъстахъ бродячія ватаги скомороховъ превращались въ шайки грабителей, не хуже разбойниковъ-опустошавшія мирныя деревеньки. Эти исключительныя явленія давали по-

Digitized by Google

водъ къ незаслуженнымъ карамъ за скоморошество и "веселіе" вообще. Но живучъ духъ русскаго народа, живучи – его остроуміе, его природная склонность къ пъснотворчеству, "великому" и "малому", "умильному и "веселому", его любовь къ искусству. Прошли столътія, преслъдованіе "веселія" давно — въ области преданій, на Руси процвътаетъ театръ, окръпла и развилась музыка, широко расправило свои могучія крылья искусство-художество, а и теперь еще гудятъ коегдъ гусли-самогуды, и теперь еще справляется народная потъха веселая.





### XIV.

## Мартъ-позимье.

"Сшибеть рогъ зимъ" Власій—пастырь стадъ небесныхъ, покровитель земныхъ; подоспѣетъ ему на подмогу Василійкапельникъ (28-е февраля), а тамъ—на-смѣну февралю-бокогрѣю и мартъ-мѣсяцъ изъ-за горъ-горы—изъ-за чужедальнихъ странъ, съ теплаго моря-окіяна—на свѣтлорусское раздолье широкое выйдетъ, красна-солнышка лучами честному люду улыбнется. Мартъ—"по-зимній" мѣсяцъ, съ него на Руси "пролѣтье"-весна зачинается.

Мартъ-прозвище не русское, занесенное встарину къ народу русскому отъ византійцевъ. Въ годы пращуровъ звался этотъ мѣсяцъ на Руси "сухымъ" и "березозоломъ"; первый день его именовался "новичкомъ", потому-что съ негодо начала XV-го вѣка, когда при великомъ князѣ Василіѣ Димитріевичѣ <sup>40</sup>), новолѣтіе-было перенесено на сентябрь, велся счетъ новому году, а самый мѣсяцъ стоялъ въ ряду другихъ первымъ.

Первое марта, день, посвященный, по православному мъсяцеслову, памяти св. Евдокіи, въ простонародномъ изустномъ дневникъ слыветъ за "Евдокею-плющиху". Снътовые сугробы

<sup>40)</sup> Василій ІІ-й Димитріевичъ, сынъкн. Димитрія Ивановича Донского, великій князь всея Руси, родился въ 1371-мъ, вступилъ на престолъвъ 1389-мъ году. До самой кончины своей, послѣдовавшей въ 1425-мъ году, онъ вель борьбу съ удѣдьными князьями русскими. При немъ былъ цѣлый рядъ мелкихъ походовъ татаръ на Русь, одинъ изъ которыхъ связанъ съ осадою Москвы (въ 1408 г.) Василій ІІ-й былъ женатъ на Софіи, дочери литовскаго князя Витовта.

къ этому времени подтаиваютъ и, освдая, во многихъ мъстахъ распалаются на "плюшки"-дълянки. "Авлотья-плюшиха снъгъ плющитъ!", – говорятъ въ народъ, справляющемъ въ день "Евдокеи – подмочи порогъ" первую встръчу весны. "Евдокея красна-и весна красна!", "Евдокея весну сряжаетъ!", - продолжають свой причеть объ этомъ днъ народныя примъты. --.Откуда на Евдокеи вътромъ повъетъ, оттуль онъ подуетъ весной и латомъ. Коли Евлокея съ дожлемъ. то быть лату мокрому. На Евдокей погожо-все лъто пригожо!"... Первое марта-первыя оттепели весеннія: съ первыхъ оттепелей леревенская дътвора первыя "веснянки"-пъсни запъваетъ. Но случается, --- и неръдко, --- что и "мартъ морозомъ на носъ салится", что "и на Евлокею морозъ прилучится". Потому то и приговариваютъ передъ первымъ марта деревенскіе примътливые люди: "Тепло свътить солнышко, да Авдотьей поглядываетълибо снъгъ, либо дождь. Евдокея умоется-и насъ обмоетъ. На Евдокеи снъгъ-будетъ урожай, теплый вътеръ-мокрое льто, вътеръ со полуночи-холодное льто!". Народное погодовъдъніе занесло въ свой неписанный дневникъ, что иногла "Евдокея въ-стоячь собаку снътомъ заноситъ", даромъ что она, плющиха, "снъгъ настомъ плющитъ". Сельскохозяйственный деревенскій опыть говорить, что, если на Евдокею холодно-скотъ придется кормить двъ лишнихъ недъли (по веснь). А если "у Евдокей вода", то-"у Егорья теплаго (23-го апръля) трава"; "Коли курочка въ Евдокеи напьется (снъговой талой воды), то и овечка на Егорья (травы) наъстся!", "Ни въ мартъ воды-ни въ апрълъ травы!".

Съ перваго марта — первые весенніе вихри крутятся, вътеръ начинаетъ свистать, отчего Евдокею-плющиху и прозвали въ нъкоторыхъ мъстностяхъ — "свистуньей". Но какъ ни крутись вихри-бураны, какъ ни сори мартъ на землю снъгомъ, а весна, подбирающаяся къ свътлорусскому приволью, свое дъло твердо знаетъ: не обмануть ея, красной, никакимъ затъямъ лукавымъ отживающей свои послъдніе деньки зимы. Проведетъ плющиха по снъгу свои плюшки, — начнутъ по деревнямъ (въ иныхъ губерніяхъ съ 1-го марта, а въ иныхъ нъсколько позднъе) "кликать весну". Молодежъ посельская сходится на пригорки за околицею, а дътвора взлъзаетъ на амбары и сараи; и тъ, и другіе кликали встарину, а мъстами и въ наши дни кличутъ:

> "Весна-красна! Что ты намъ принесла? Теплое солнышко... Весна-красна!

> > - 171 -

Что ты намъ принесешь? Красное лътечко..." и т. д.

А теплое солнышко—сплошь-да-рядомъ пригрѣваетъ, подъ эту пѣсенку, совсѣмъ по-весеннему, — словно и впрямь собирается уже вести красное лѣтечко съ травой-муравой шелковою, со цвѣтами пестрыми духовитыми, съ ягодами сладкими да со страдой-работою, со жнитвомъ, съ покосомъ "Съ Евдокеи" — снѣгъ, по старинному повѣрью, пріобрѣтаетъ особую, цѣлительную, силу; старухи-знахарки собираютъ его въ облюбованныхъ мѣстахъ по пригоркамъ, обогрѣтымъ солнышкомъ до проталинъ, и даютъ послѣ, изъ тщательно сохраняемыхъ ото всякаго лихого глаза кувшиновъ, болящему сельскому люду, — на пользованіе противъ самыхъ разнообразныхъ недуговъ-болѣстей.

Мартъ-мѣсяцъ считался нѣкогда на деревенской Руси поканчивающимъ сроки зимнимъ наймамъ батраковъ и въ то-же время починающимъ весенніе договоры. Встарину такъ и договаривались: "Съ Евдокей—по Егорья", "Съ Евдокей до Петрова дни" и т. д. Кое-гдъ такой обычай сохранился и до сихъ поръ, хотя въ большинствъ случаевъ эти сроки переносятся теперь на 23-е апръля – къ "запасающему коровъ" Егорью-вешнему.

Подмочитъ, по народному присловью, Евдокея порогъ у хаты, — подаритъ чъмъ когда захочетъ — либо снъгомъ, либо дождемъ... Не успъетъ народъ православный и оглянуться, не хватитъ времени старымъ людямъ примътливымъ обсудить всъ свои примъты, — какъ Герасимъ-грачевникъ (4-е марта) на Русь первыхъ вешнихъ птицъ, грачей, съ теплыхъ странъ впереди себя пригонитъ. Коли грачи прямо на старыя гнъзда летятъ, — весна, по примътъ, будетъ дружная: полая вода сбъжитъ вся разомъ. Въ этотъ день бъгаютъ деревенскіе малые ребята къ рощъ, занятой прошлогодними грачиными гнъздами – "грачей слъдить".

 знахарю. Изгнаніе совершается съ особыми заговорами, причемъ хозяева, перебираясь наканунѣ обряда къ сосѣдямъ, оставляютъ въ распоряженіе знахаря свою хату. Онъ обметаетъ всѣ углы, выгребаетъ золу изъ подпечка, "домовничаетъ" въ избѣ до самаго вечера, послѣ чего и объявляетъ, что нечистая сила ушла во-свояси на вѣки вѣковѣчные. Этотъ старинный обычай уцѣлѣлъ въ народномъ обиходѣ только въ самой захолустной глуши деревенской.

И. П. Сахаровымъ записано любопытное сказание объ изгоняемыхъ на Герасима-грачевника кикиморахъ. Оно довольно обстоятельно повъствуетъ объ этой нечисти лукавой. По его словамъ, живетъ нечистая сила на бъломъ свътъ – сама по себъ: "ни съ къмъ-то она, проклятая, не роднится; нътъ у ней ни родимаго брата, ни родимой сестры, нътъ у ней ни родимаго отца, ни родимой матери, нътъ у ней ни двора, ни кола, а перебивается, бездомовая. гдъ день, гдъ ночь ... Единственной радостью у нея является все губить да крушить, на зло идти, міромъ мутить. Есть между этою силой нечистою "молодцы молодые зазорливые", прикидывающиеся то человъкомъ, то змъемъ. "По-подъ небесью летятъ они, молодые молодцы по-змѣиному, по избѣ-то ходять они по-человъчью"... Бываеть, что соблазняють они своей "несказанной красотой" красныхъ дёвушекъ. "И отъ той-ли силы нечистыя зараждается у дёвицы дётище", — продолжаетъ сказаніе. — "Проклинають отецъ съ матерью его еще до рожденія, клянутъ бранять клятвой великою: не жить ему на бъломъ свътъ, не быть ему въ уростъ человъка, горъть бы ему въкъ въ смолъ кипучей, въ огнъ неугасимомъ"... Съ этого заклятья "двтище пропадаетъ изъ утробы матери". Уноситъ его нечистая сила за тридевять земель въ тридесятое царство, гдъ оно нарекается "кикиморой" и начинаетъ жить "у кудесника въ каменныхъ горахъ", рости въ холъ-нъгъ на бъду роду человъческому. Къ семи годамъ-выростаетъ заклятое дътище, научается всёмь премудростямь, волшебству всякому. "Тонешенька, чернешенька та кикимора, а голова-то у ней малымъ-малешенька, съ наперсточекъ, а туловища не спознать съ соломиной". Но, несмотря на все свое убожество, видить она "далеко по-подъ небесью, скоръй того бъгаетъ по сырой землъ, не старвется цёлый въкъ". И все-то ей, кикиморъ, знаемо да въдомо. Выбъгаетъ она въ урочные годы на бълый свътъ, на пагубу люду крещоному. И вотъ- входитъ кикимора во избу, никъмъ не знаючи, поселяется она за печку, никъмъ не въдаючи; стучитъ-гремитъ отъ утра до вечера, со вечера

по полуночи свистить и шипить по угламъ, со полуночи ло бъла свъта прядеть кудель конопельную, сучить пряжу пеньковую"... Дъло кончается тъмъ, что забравшаяся — незвано и непрошено-въ хату гостейка выживаеть изъ теплаго, насиженнаго-належаннаго, жилья всёхъ хозяевъ своими причудами: "ничто-то ей, кикиморъ, не по сердцу, а и та печь не на мъстъ, а и тотъ столъ не въ томъ углу, а и та скамья не по стънъ". И принимается она все швырять-бросать, перестанавливать. А и после того. — заканчивается сказание. она, лукавая, мутитъ міромъ крещонымъ: идетъ-ли прохожій по улицъ, а и тутъ она ему камень подъ ноги; вдетъ-ли посадскій на торгъ торговать, а и тутъ она ему камень въ голову. Съ той бъды великія пустьють домы посадскіе, заростають дворы травой-муравой"... Только свъдомый во всякихъ кудесахъ знахарь, -- да и тотъ всего одинъ день въ году, на Герасима-грачевника, -и можеть избавить хозяевъ дома отъ такого постоя безданнаго-безпошлиннаго. Старые люди совътуютъ молодымъ – не жалъть на этотъ случая никакихъ посуловъ-даровъ для знахаря въдуна, умъющаго по-своему разавлываться со всякимъ навождениемъ. Не худо, впрочемъ, по ихъ словамъ, служить, кромъ того, и молебны памятуемому въ этотъ день святому угоднику Божію.

За "Грачевникомъ" на Русь— "Сороки" (9-е марта) идуть. Сорокъ мучениковъ, воспоминаемыхъ въ этотъ день Православною Церковью, по простонародному присловью, торятъ путь-дорогу сорока утренникамъ (морозамъ) изъ которыхъ каждый все легче да мягче другого По примътъ, если всъ сорокъ утренниковъ пройдутъ подъ-рядъ, бытъ всему лъту теплому, да ведряному, для уборки всякаго полевого жита сподручному.

Въ этотъ день прилетаетъ вторая птица весенняя — жаворонки, а, по старинному крылатому слову, не только они, а сорокъ птицъ прилетаютъ, сорокъ пичугъ на Русь пробираются. "Сколько проталинокъ — столько и жаворонковъ!" приговариваютъ деревенскіе погодовѣды завзятые, для которыхъ обступающая ихъ отовсюду природа является открытою, хотя и никѣмъ не писанной, книгою.

Въ ознаменованіе прилета звонкоголосыхъ пъвцовъ полей, пекутся издавна въ этотъ день въ каждой семьъ, памятующей обычаи старины, по сорока жаворонковъ изъ тъста ("сороки святые—колобаны золотые"). На девятый день марта-мъсяца вторая встръча весны. Въ этотъ день, по народному дневнику, зима кончается, весна начинается, день съ ночью-мъряется-равняется (равноденствіе). Съ этого дня отсчитываютъ

— 174 —

деревенскіе мужики-"гречкосви" сорокъ морозовъ-утренниковъ и, благословясь, засвваютъ гречу дикушу, не опасаясь за всходы. Деревенская двтвора съ нетерпвніемъ ждетъ прихода "Сороковъ": для нея это—день, лакомый еще болве, чвиъ Власьевъ, съ его пышками. Помнятся ребятамъ сдобные, да обмазанные еще вдобавокъ медомъ (или патокой сладкою). жаворонки; памятны и затвйливыя игры, пріуроченныя съ незапамятныхъ поръ къ этому дню, знаменующему собою приближеніе весны. Весела двтвора на "Сороки", что вешній жаворонокъ, оглашающій чернѣющіяся ранними проталинами поля, готовыя сбросить съ себя зимніе покровы, первой пѣснею побвлы тепла налъ стужею.

> "Ты запой, заной, жаворо̀ночекъ, Ты запой свою пѣсню, пѣсню звонкую! Ты пропой-ка, пропой, пташка малая, Пташка-ль малая, голосистая, Про тоё-ли про теплую сторонушку, Что про тѣ-ли про земли про заморскія, Заморскія земли чужедальныя, Гдѣ заря со зоренькой сходится, Гдѣ красно солнышко не закатается, Гдѣ тепла вовѣкъ не отбавится! Ты запой-ка—запой, жавороночекъ, Жавороночекъ ты весенній гость, Про житье-бытье про нездѣшнее!"...

Такъ величаютъ пташку, несущую съ собою тепло, красныя дъвушки словами старинной пъсни, которую еще и посейчасъ можно услыхать въ средневолжскихъ губерніяхъ, тамъ, гдъ за старину деревня кръпче, чъмъ по другимъ—подгороднымъ— мъстамъ, держится.

Съ 12-мъ марта (днемъ Григорія, папы римскаго) связана въ народѣ примѣта о туманѣ. "Если утромъ туманъ Григорью дорогу за́ститъ", — говоритъ деревенскій людъ, — "быть большому урожаю на коноплю да на ленъ бѣлый, на волокнистый!". Въ этотъ день – въ обычаѣ разбрасывать по двору горсть другую коноплянаго да льняного сѣмени: на кормъ птицамъ. Опытные хозяева особенно зорко присматриваютъ на Григорьевъ вечеръ за лошадьми: есть повѣрье, что, коли, не дай Богъ, — занедужится коню объ эту пору, то все лѣто быть ему "не въ своей силѣ".

За Григорьемъ-римскимъ-"Алексъй съ горъ вода" на пятые сутки (17-го марта) идетъ: "Алексъй-человъкъ Божій, съ горъ вода, съ холмовъ потоки". Съ этого дня ничто уже не можетъ, по народной примътъ, остановить, или задержать, могучій наступательный ходъ весны-красной.

Бъгутъ съ горъ вешнія воды, шумятъ онъ, разбъгаются по ложбинамъ ручьями быстрыми, поятъ ручьи поля, снъгомъ крытыя; все больше да больше проталинъ становится — куда ни кинешь взглядъ. И солнышко жарче гръетъ, и жаворонки, умильныя Божьи пташки, заливаются — что ни день — все голосистъе, — такъ и разсыпаютъ серебро своихъ трелей надъ нивами земными съ высоты полей небесныхъ. "Дарья — грязная пролубница" обломаетъ 19-го марта бережки у прорубей; посинъетъ ледъ, начнетъ его пучить-вздымать: вотъ-вотъ, тогои-гляди, тронется!.

Конецъ подходитъ позимнему мартъ-мѣсяцу, — Благовѣщенье, великій праздникъ (25-е марта), на дворъ глядитъ, чтобы завершитъ своимъ приходомъ послѣднее звено пестрой цѣпи предвесеннихъ народныхъ праздниковъ-большихъ и малыхъ-и начатъ собою вешніе. У Благовѣщенья-свои вѣсти-примѣты, свои особыя повѣрья, свои исконные обычаи стародавніе.

**— 176 —** 





### XV.

## Алексъй-человъкъ Божій.

Перезимній январь-просинецъ первую въсточку о веснѣ своею лютой стужею подаетъ, оевраль-бокогрѣй путь-дорогу красной кажетъ, а позимній мъсяцъ мартъ ее на Святую Русь изъ-за синя моря, изъ-за Хвалынскаго, ведетъ. Чуть только успѣетъ Авдотья-плющиха снѣгъ заплющить, какъ на дворѣ уже и Герасимы-грачевники стоятъ. Налетятъ крикливые грачи, на старое гнѣздовьё осѣсть не осядутъ еще, какъ "Сороки" жаворонка—птицу пѣвчую—на свѣтлорусскій просторъ принесутъ. Глядь-поглядь, а ужъ сугробы снѣжные къ землѣ приплюснулись, зачернѣли повсюду проталины, теплыми вѣтрами съ полудёнъ потянуло; залился въ поднебесной высотѣ первый пѣвецъ весны—жаворонокъ.

Отъ "Сороковъ" — рукой подать и до дня св. Алексъя, человъка Божія<sup>41</sup>), 17-го марта, съ приходомъ котораго наступаетъ весна-красна́, а зимъ остается только подбирать загрязнившіяся полы своей бълоснъжной шубы да бъжать — да-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Св. А дексій—сынъ знатнаго римлянина, жившій во времена папы ІІннокентія І-го (402—416 гг.) и удалившійся изъ родительскаго дома въ пустыню, возвратившійся изъ нея послѣ долголѣтняго подвижничества, но не узнанный родителями и дожившій свой вѣкъ въ бѣдности, въ общемъ пренебреженіи. Передъ самой кончиною онъ открылъ свое имя и былъ похороненъ на Авентинскомъ холмѣ въ Римѣ. Могила св. Алексія была открыта въ 1216-мъ году, и надъ нею воздвигнутъ храмъ его имени. Житіе его послужило темою для цѣлаго ряда легендъ въ средневѣковой поэзіи, дошедшихъ и до русскаго народа. На католическомъ западѣ онъ считается покровителемъ особаго монашескаго ордена—алексіанцевъ.

вай, Богъ, ноги!—въ горы толкучія, въ лѣсныя трущобы непроходимыя да въ овраги глубокіе, чтобы тамъ, вдалекѣ отъ взора людского, изойти слезами горючими, припавъ на грудь Матери-Сырой-Земли. Только и дышется ей, старой, полегче по морозцамъ-утренникамъ, да и тѣмъ ужъ не вѣкъ на Руси вѣковать: скачутъ утреннички по ельничку, прискакиваютъ по березничку, пробѣгаютъ "по сырымъ берегамъ – по веретайкамъ", заставляютъ вспоминать мужика-простоту о томъ, что, —какъ поется въ старинной пѣснѣ:

> "Зимушка—зима Холодна больно была, Зима выожливая Да мятелистая..."

Да и эта память коротка. Ударить поутру на Аггея (9-го марта) морозко, а въ полдни съ крыши закаплеть На Алексъя, человъка Божія, не только уже съ крышъ, а и съ горъ, побъгуть потоки. Такъ и слыветь этотъ семнадцатый день марта-позимника за "Алексъя—съ горъ вода"; нътъ ему въ народъ иного имени-прозвища. "Придетъ Алексъй, человъкъ Божій, — побъжитъ съ горъ вода!", "Алексъй—изъ каждаго сугроба кувшинъ пролей!", "На Алексъя—съ горъ вода, а рыба со стану (съ зимней лёжки)!", "Алексъй, человъкъ Божій, зиму-зимскую на нътъ сводитъ!" — говоритъ-приговариваетъ народная Русь.

Въ южной полосъ матушки-Россіи начинаютъ съ этого завътнаго дня свои весеннія хлопоты-заботы о пчель. Божьей работниць: "На Алексья-теплаго, доставай ульи изъ мшенника!" -- подаетъ совътъ тамошній сельскохозяйственный опытъ. "Покинь на Алексъя-позимняго сани, ладь-готовь телъгу!"откликается на его умудренное житейскимъ обиходомъ слово срединная, кондовая, Русь великая: "Придетъ Алексъй, человъкъ Божій, – брось сани на повъть!", "На Алексъя – выверни оглобли изъ саней!"-приговариваеть она. По старинной примътъ деревенской ... "Каковы ручьи на Алексъя, таковы и поймы (по веснѣ)!" Если дружно побѣжитъ на Алексѣя, человъка Божія, съ горъ снъговая талая вода, то, по словамъ старыхъ, видавшихъ всякіе виды, людей, должно ожидать хорошаго покоса. А пойдутъ въ этотъ день сочиться порознь еле замѣтные ручейки изъ сугробовъ, не заплачутъ снѣга разомъ, – быть плохимъ кормамъ: станетъ животина на Алексъя, человъка Божія, Богу жалобиться.

Въ давніе годы забавлялись на Москвъ Бълокаменной, да и по многимъ другимъ городамъ русскимъ, на Алексъя-теп-

Digitized by Google

лаго гусиными боями. Съ Алексъевскимъ спускомъ бойцовыхъ гусаковъ могъ поспорить развъ только осенній день Никиты-гусятника (15-е сентября), до сихъ поръ пріурочиваемый памятующими обычаи дъдовъ-прадъдовъ къ гусиной потъхъ.

Въ великомъ почитани былъ всегда, и понынъ остается, въ народной Руси святой Алексъй, человъкъ Божій. Недаромъ и поется ему въ духовныхъ стихахъ каликъ-перехожихъ такая пъсенная хвала-слава:

> "Лико его пишутъ на иконы, Житье Олексіево во книгахъ. • Кто Олексія воспоминаетъ, На всякъ день его, свёта, на молитвахъ, Тотъ сбавленъ будетъ въчныя муки, Доставленъ въ небесное царство. Ему уже слава и нынъ Во въки въковъ аминь"...

Многое-множество преданій, изукрашенныхъ цвътами краснаго слова народнаго, сохранили объ этомъ святомъ памятливые сказатели. Поетъ-сказываеть ихъ народная Русь и теперь по многимъ мъстамъ-старымъ людямъ на утъшение, молодымъ людямъ на поучение. Цълый рядъ такихъ сказаний занесенъ на страницы печатныхъ сокровищницъ словесной старины. Въ позабывшей, по словамъ поговорки, о своихъ боярахъ Смоленщинь, у владимірцевъ-клюковниковъ-гудошниковъ, у олончанъ-добрыхъ молодцевъ, о которыхъ прошла молва: "Наши молодцы не бьются, не дерутся, а кто больше съъсть, тотъ и молодецъ!", близъ полтавскаго Гадяча и даже за рубе-жомъ-въ старой Сербіи-подслушаны эти сказанія. А малоли осталось не подслушанныхъ, до нашихъ дней ходящихъ отъ села къ селу-на память своихъ простодушныхъ хранителейсказателей, что на костыль подорожный, опираючись? Ходить народное, въками слагающееся слово да походя и таетъ-теряется въ темномъ лъсу житейской сутолоки; вымираеть въщее слово-предание вмъстъ со старожилами, воспринимавшими его изъ однихъ устъ съ тъмъ, чтобы передавать въ другія, изъ которыхъ и долетало оно до чуткаго слуха Сахаровыхъ, Безсоновыхъ, Кирѣевскихъ, Рыбниковыхъ, Якушкиныхъ, Садовниковыхъ <sup>42</sup>) и всѣхъ другихъ родственныхъ имъ по духу народолюбцев ъ-собирателей.

<sup>49)</sup> Дмитрій Николаевичъ Садовниковъ-талантливый поэтъ и собиратель памятниковъ русскаго простонароднаго творчества-происходилъ изъ потомственныхъ дворянъ, родился въ гор. Симбирскъ 25 апръля 1847 г., умеръ въ Петербургъ 19-го декабря 1883 года, гдъ и похороненъ на кладбищъ въ Петербургъ 19-го декабря 1883 года, гдъ и похороненъ на кладбищъ въ Петербургъ 19-го декабря 1883 года, гдъ и похороненъ на кладбищъ въ Петербургъ 19-го декабря 1883 года, гдъ и похороненъ на кладбищъ въ пособъ-талантивый поэтъ и собята в собят

Кроткій юноша Алексей, возложившій на неокрепция рамена свое тяжкое, и не всёмъ богатырямъ оказывавшееся подъ силу, бремя смиренія, пришелся по сердцу славному своимъ терпъніемъ народу-пахарю. Сынъ римскаго патриція. проведшій жизнь въ странничествъ, отрекшійся отъ богатства и всъхъ соблазновъ міра сего, отвътилъ своимъ святымъ подвигомъ взыскующей града вышняго пытливой лушъ русскаго человъка. Любвеобильная, жажлушая познанія истины и, несмотря на всю свою мятущуюся размашистость, адчушая сліянія со Свътомъ Тихимъ, она-эта стихійная душакакъ-бы заслышала въ повъствовани о жити святого угодника Божія отвъть на свои завътнъйшіе вопросы. И воть – откликомъ на пробудившіеся въ душъ народной Руси голосазазвучали изъ устъ излюбленныхъ ею убогихъ пъвцовъ-сказателей свои, русскіе, пъсенные сказы о перенесенномъ греческою Церковью въ сердце нашего народа римскомъ великомъ подвижникъ. И сталъ св. Алексъй, человъкъ Божій, воспъваемый каликами-перехожими, роднымъ и близкимъ народной Руси, умиленно вглядывающейся въ его прекрасный обликъ. осіянный проникновенной святостью действенной веры въ Распятаго Спасителя міра. Наши простонародныя сказанія о немъ основаны на общеизвъстномъ житіи подвижника, но этотъ послёдній является въ нихъ словно возродившимся на русской черноземной почвъ. Ему приданы многія, чисто славянскія, черты, да и самый сказъ вбеть на чуткаго слушателя родной стариною.

Въ смоленскомъ, записанномъ въ Краснинскомъ увздв, сказаніи—наиболве полномъ изъ сохранившихся—двйствіе происходитъ "въ преславномъ пре-градъ пре-в-ов-Ремів" ("во Римъ", "во Рымъ"—по другимъ разносказамъ). "При томъ было царь-Ановріи" ("При царъ было при Оноріъ"),—продолжаютъ затерявшіеся-затонувшіе въ волнахъ моря народнаго сказатели-пъснотворцы: "Якъ жиу себъ славенъ Алхуміенъ ("великій Ефимьянъ") князь со своею со млодою княгинею

Digitized by Google

Новодѣвичьяго монастыря. По образованію онъ—витомець симбирской классической гимназіи; вся его жизнь прошла въ писательскихъ трудахъ и въ изученіи народнаго быта. Стихи его печатались, съ 1868 года, во многихъ (до 40) журналахъ и газетахъ и хотя до сихъ поръ не были изданы отдѣльнымъ сборникомъ, но обратили вниманіе читателей своей красотою и самобытноотью. Лучшіе изъ нихъ—во лжскія пѣсни и сказанія ("Легенды и пѣсни о Стенькѣ Разинѣ," "Усолка,""Богатырь-дѣвка", "Попутный вѣтеръ" и друг.). Изъ сочиненій Д. Н. Садовникова въ прозѣ изданы отдѣльною книгою разсказы о заселеніи Сибири-"Русскіе землепроходцы." Собранныя имъ на Волгѣ произведенія простонароднаго творчества напечатаны въ его книгахъ "Загадки русскаго народа" и "Сказки и преданія самарскаго края".

Катериною ("супруга его Аглаида"), со своею со млодою обрушною. Съ отроду у нихъ чадовъ не бы́вало"..., Бездътность, считавшаяся позоромъ у избраннаго народа Божія, слыла несчастіемъ почти у всёхъ другихъ. И вотъ, Алхуміенъ (Ефимьянъ) князь, видя въ этомъ несчастіи кару Божію, обращается къ Творцу-Промыслителю съ мольбою. Онъ. по словамъ сказанія.— "до Божьихъ церквей доступаеть и молебны предъ Богомъ закупляеть, поставныя свёчи становляеть, земные уклоны откладаеть, іонъ и молится Богу со трудами, сы горючими сы слезами"... Далёе приводятся и самыя слова этой молитвы:

> "О, Боже, Боже, Царь небесный, Создателю, Спасъ милостивый! Создай намъ, Господь Богъ, отрожденца, Отрожденца намъ, чада хоть едина, При младости лѣтъ на утѣшенье, При старости лѣтъ на сбереженье, При послѣднемъ концѣ на споминъ души!"

Слезное моленіе князя дошло до Престола Всевышняго Князя князей земныхъ: "Услышау Господь Богъ его моленье и ссылаетъ Господь святыу ангелы:-солетите со неба, святые ангелы, кы тому ко граду кы Авремію!" Небесные посланцы возвѣшають богомольному князю волю Пославшаго: . Славенъ великъ Алхуміенъ князь! Полно тебъ Богу молиться, пора въ свой домъ подъявиться, въ свои новы бълы палаты. Сыми со съ княгини остреченье!" Затёмъ, идетъ своимъ чередомъ повъствование: "Съ того слова ("Со съ-треченья") княгиня забременѣла, забременѣла княгиня святымъ духомъ, въ скоромъ времени забременъла, легкія поноши споносила, споносила поноши сорокъ недёль, въ скоромъ времени спородила, спородила княгиня себъ сына"... Радость смънила собою долголътнее горе богобоязненной княжеской четы. "Славенъ великій Алхуміенъ князь іонъ тому чаду возрадовауся".-продолжаетъ сказание. - "священниковъ въ домъ свой призываеть и младенцу имя нарицаеть... ("Пошоль великъ Алхуміенъ князь князей боярій зазывати, дьяковъ-поповъ ёнъ собирати, ваянгельску книгу подымати, младенцу имя нарицати"--по другому разносказу)... Нарекъ ему имячко святое-Лексъюшко Божій человъчекъ"... Дътскіе годы святого подвижника были отмъчены перстомъ Божіимъ: "Лексъюшко, Божій человячекъ, не по годахъ росъ, а по часахъ, не по часахъ росъ, а по минутахъ", – вноситъ повъствователь-народъ нвчто сказочное въ свою повъсть, придавая богатырскія чер-

Digitized by Google

ты излюбленному святому. "Что семнаццать лътъ нарождауся. Лексьюшка семь льть зровновауся, отдаеть его батюшка въ школу, государыня матушка въ науку, великой грамотв научаться, разныхъ языковъ заниматься, всякихъ Господнихъ молитвовъ"... И-здъсь, на школьной скамьъ, совершается надъ отрокомъ чудо-чудное: "Никто Лексвюшки не научаеть, самъ Лексъюшка больше знаеть, онъ и старыя книги прочитаеть, и перомъ-рукой-чернидомъ чисто пишеть"... Поняли ("дознались") родители св. Алексъя, что умудрилъ самъ Небесный Учитель ихъ богоданное, прошеное-моленое, дътище. И вотъ-,его сударь-батюшка, государыня его родная матушка выручають, вынимають Лексвюшку сы школы. хочють Лексвюшку обручити. Не хочеть Лексвюшка сильно жениться, горючими слезами отливаеть"... Плачъ-мольба его невольно вызывають перель мысленнымъ взоромъ слушателей сказанія обстановку русскихъ пъсенъ-былинъ. "Судырьже мой, родный батюшка, государыня моя. родная матушка! Не невольте меня сильно жениться, пустите вечно Богу молиться, при младости лёть потрудиться, со великими со трудами, со горючими со слезами!.." Но княжеская чета, дождавшаяся утъшенія всей своей жизни - чада милаго, не склоняется на сыновнія мольбы: хочется ей видъть и внуковъ. Сказано-сдълано. "Брали княгиню изъ Ирусалима ("избрали по всему Рыму"-по иному разносказу), повели Лексвюшку въ Божью церковь, поставили ихъ на притворѣ, по правую руку на крылечкъ, на томъ шелковомъ полотениъ, передъ чудными (чудотворными) образами, передъ царскими воротами, передъ золотыми крестами, подъ тъми вънцами золотыми. Золотыя колечки помъняли, единъ они крестъ цъловали, единому Вогу присягали повъкъ дружка дружку возлюбляти, повъкъ дружка дружку ни кидати"... Отъ вънца-по русскому обычаю, примъненному здъсь – и за свадебный браный столъ, на веселый, на почестенъ пиръ: "повели Лексвюшку у отчевскій домъ, у своемъ бълой новой каменной полаты. Посадили Лексвюшку за тесовъ столъ, за тые столы, за скатерти шелковыя, за тыя за блюды золотыя, за тые за напитки за розные. Лексъюшка напитковъ не спиваеть, горючими слезами отливаеть, едину думушку думаеть". Какая неотступная думушка не даетъ княжьему сыну ни пить, ни ъсть, ни на бълый свътъ ясными очами глядъть, смоленское сказание не договариваеть, непосредственно вслёдъ за этимъ переходя къ дальныйшимъ событіямъ. Въ другихъ же разносказахъ все это объяснено. "Очень Алексъй скученъ-грустенъ", —сказывается въ нихъ: "Какъ возговоритъ батюшка Ефимьянъ-князь:-Ой

Digitized by Google

же ты чало мое возлюбленное! Что-же ты не весело поступаешь? Аль тебъ княгиня не побычью? Аль твоя обрученна не по нраву?" Отцу Алексъй. Божій человъкъ. отвътилъ:-"Великій ты князь Офимьянинъ! Княгиня ты матушка, ролная! На что-жъ вы принуждали меня жениться? Княгиня моя мнъ побычью, обрученна моя мнъ по нраву. На что принужлали мя жениться, не пустили Богу помолиться, со младости лёть Богу потрудиться?" "Повели, — гласить далёе прежнее сказа-ніе, - Лексёюшку до ложницы, до тые ложницы тесовыя, до тыя перины пуховыя, на тое крутое узголовье, подъ тое одѣяло шелковое. Лексвюшка, Божій человѣчекъ, въ скоромъ времъ спать ложиуся Во второмъ часу было ночи, уставалъ Лекстюшка со ложницы и молодую княгиню пробуждаеть: - Княгиня. лежищь? Спишь-ли, не спишь, очнися, отъ большого сна воспроснися! Не будемъ мы съ тобой спать дожиться. пусти же меня Богу помолиться, при младости лътъ потрудиться!" За этими словами княжича следуеть такая беседа новобрачныхъ. "Женихъ мой, женихъ обручонный, Лексвюшка, Божій человъчекъ!"--обращается молодая княгинюшка: "Что ты рано на подвиги поступаещь, съ кимъ мене млазу покидаешь, кому на дозоръ оставляешь?" Въ отвътъ на это причитание слезное держитъ св. Алексъй такую ръчь: "Княгиня молодая обрушная! Ня бойся никого больше Бога, а налъйся на Бога на святого! Покидаю я тебя съ отномъ съ матерью, на тебъ отъ меня шелковъ поясъ, со правой руки золотъ перстень! Когда шелковъ поясъ разоткется, а съ руки золотъ перстень разойдется, тогда мы съ тобою переставимся, въ однымъ гробницѣ спокладемся, одною пеленою пеленимся, одною доскою накрыимся, однимъ проводомъ проводимся!" Послё этихъ прощальныхъ словъ снялъ съ себя княжій сынъ "цвѣтное платьице", надълъ платье "старецкое", вышель изъ "бълой полаты новой каменной", держить путь къ синему морю, "къ синему морю-къ лукоморью". Другіе сказатели заставляють Алексвя, человвка Божія, выйти изъ палать-хоромъ въ златотканной ризъ, которою онъ, затъмъ, и обмѣнивается съ нищимъ на его одежду нищенскую. "Бѣжить въ Лексъюшку кораблишка"... По одному разносказу, княжичъ-подвижникъ садится на него и, подхваченный вътрами буйными, отплываеть оть родныхъ береговъ. По другому (смоленскому)-онъ не сълъ на корабль, а пошелъ по морю, какъ по суху, "кы тому кы граду Русалиму, кы той святой церкви, ко собору" (Другіе сказатели вицять его приплывшимъ то во Одесъ-градъ", – приближая такимъ образомъ мъсто его земного подвига ко Святой Руси, --то "ко городу Индею".).

Злъсь долгіе голы проволить онъ въ смиренномъ полвигь: съ нищими стоить на паперти, питаясь милостынею, раздъляя ее между всей нищей братіею, прикрываясь убогой власяницею. "Немножечко енъ тамъ трудиуся".-гласитъ сказаніе, -- "много лѣть Богу молиуся" (по инымъ разносказамъсемнадцать лътъ). Дошли молитвы человъка Божія по Богоматери. "Лексвюшка, Божій человечекь! Полно тебе Богу молиться!"-сказала Пречистая: "Пора у свой домъ (тебѣ) подъявиться, у свое бълый новый каменны полаты! Ужь тебя батюшка не узнаеть, и государыня матушка не узнаеть, ни млодая обрушная княгиня!" А къ этому времени, и вправду, сталь княжій сынь неузнаваемь: "красота въ липь его потребишася, очи его погубишася, а зрънье помрачишася, сталь Алексви какъ убогій"... Внялъ полвижникъ словамъ Присноаввы, помодился Богу, пошель къ синему морю, снова завильлъ корабль, сълъ на него: "откулъ взялися буйные вътры. понесли Лексвюшку по путинь, черезь синее море-лукоморье, къ этому кы граду Авремію, къ тый святый церкви кы собору, кы своему батюшку кы родному"... Очутился человъкъ Божій снова на родной сторонкъ. Здъсь-то и начинается труднъйшая часть его богоуголнаго полвига.

Очутившись въ родномъ городъ, человъкъ Божій не пошель въ отцовскія палаты бълокаменныя. Нътъ, смиренно встаетъ онъ на соборной паперти-о-бокъ съ нишими-убогими. Кончается Божественная служба, выходять православные, одъляють нищую братію. Подають они милостыню и вняжьему сыну. Принимаеть тоть подаяние, раздаеть другимъ бъднякамъгоремыкамъ. Послё всёхъ богомольцевъ выходитъ изъ собора и отецъ св. Алексъя – Алхуміенъ князь: идетъ онъ, здатомъ серебромъ одъляетъ нищую братію. "Нищіе-убогіе, калъки!"говорить онь: .Принимайте мое злато-серебро, поминайте моего сына Алексвя! Або вы его поминайте, або вы его поздравляйте: самъ я не знаю объ своемъ чадо, на которомъ онъ свътъ пробываеть, какія онъ муки принимаеть!" Заслышавъ эти слова, не принялъ человъкъ Божій отцовскаго сребра-золота, -- поклонился онъ отцу низенько, такую рёчь повель: "Судырь же, мой родный батюшка, славень великій Алхуміенъ-князь! Не надо мнѣ твое здато-сребро; выстройте кельню богадёльню, не ради мово прошенья, а ради твово сына Алексъя!" Изумился князь, изумясь-прослезился: "Нищій, убогій, калъка!" – воскликнуль онъ сквозь слезы: "Почему ты знаешь мово сына?" Слушатель сказанія ожидаеть, что воть сейчасъ бросится сынъ въ отцовскія объятія; но подвижникъ смиренно отвъчаетъ: "Славенъ великій Алхуміенъ-князь! На томъ я твово сына знаю, у единой мы школы съ нимъ бывали, единой мы грамотки научались, за единымъ мы столикомъ бывали, со единаго блюдичка кушали, со единаго чернила перомъ писали, на единой ложницъ спочивали!" Въ другомъ разносказъ отвътъ св. Алексъя, человъка Божія, —гораздо полнъе и опредъленнъе этого:

> "Батюшко, славенъ Ефимьянъ-князь! Мнѣ какъ твоего сына не знати, Алексѣя, Божьяго, свѣтъ, человѣка! Въ единой мы палаткѣ съ нимъ пребывали, Единую хлѣбъ-соль мы съ нимъ вкушали, Единую одежду мы съ нимъ носили, Единую одежду мы съ нимъ носили, Единую мы съ нимъ чару пойла распивали, Мы вмѣстѣ съ нимъ грамотѣ учились, Въ единой мы съ нимъ пустынѣ трудились!"

Не узналъ Алхуміенъ-князь – и послѣ такого отвѣта – своего богоданнаго сына, не узнавъ – слугамъ-рабамъ, приказываетъ: "Выстройте кельню-богадѣльню по правой рукѣ гли крыдечка, на моихъ частенькихъ переходахъ, а для этого нищаго калѣки!" Сказавъ это, зоветъ онъ идти за собою и самого "нищаго-калѣку: "Ой ты еси, нищій-убогій, ты старецъ, калика-переходецъ! Когда ты про моего сына знаешь, Алексѣя, Божьяго, свѣтъ, человѣка, гряди-же ты, убогій, вслѣдъ за мною: велю я напоить тебя, накормити и Христа-ради келью построю!"...

Слёдуя за дальнёйшими словами сказанія, слушатель видить св. Алексвя, человѣка Божія, вступающимъ въ его новое жилище. Но слуги-рабы княжескіе не только не исполнили въ точности приказанія своего господина, назвавшаго ихъ "наивърнъйшими", но сдълали все на иной ладъ. Келья оказалась построенною не "по правой рукъ гли крылечка", не на "частенькихъ (княжьихъ) переходахъ", а "по лѣвой рукѣ на смердищи". Врагъ рода христіанскаго, діаволъ, "возненавиствовалъ" и, по словамъ сказанія, захотвлъ "погубить терпъніе" смиреннаго подвижника. И вселиль онъ въ сердца рабовъ отца его злобу лютую противъ "нищаго калъки". Явственно слышится эта злоба въ ихъ обращенномъ къ нему восклицанін: "Нищій-убогій, калька! Ступай въ новую кельню богадельню!" Но не побороть и діавольской ненависти великой души человъка Божія: "Лексъюшка у кельню вступаеть, Господни молитвы сотворяеть, земные поклоны спокладаеть". А, между тъмъ, Алхуміенъ-князь, оказавшій невъдомому пришельцу свое покровительство ради одного имени безъ въсти пропавшаго сына, не только не забываеть о бъднякъ, но даже посылаеть въ "новую кельню" яства-питія со своего стола княжескаго. Но и тутъ не дремлетъ ненависть-злоба діавольская: "слуги-то его кушанья не доносять, сами они тое кушанье поядають: помоями блюда наливають да въ новую кельню приношають". Все выносить угодникъ Божій со смиреніемъ, принимаетъ безропотно всякое поношение отъ рабовъ отца своего. Въ ралость для него-каждое новое лишение. Ни на что не приносить онъ жалобы князю. Прославляеть онъ Отца Небеснаго, молится за княжескихъ слугъ, воспылавшихъ къ нему ненавистью. Такъ шли годы за годами, а человъкъ Божій продолжалъ нести безпримърный подвигъ. Открылъ своему святому угоднику Господь день и часъ его кончины. Пріобшился подвижникъ Святыхъ Таинъ, спросилъ у слугъ бумаги и чернилъ и "списау Лексъюшка, якъ родиуся, списау Лексъюшка-якъ обручиуся, списавъ-якъ и върно Богу молиуся. списавъ-якъ батюшка подъявиуся"...

Кончина великаго въ своемъ смирении кроткаго человъка Божія сопровождалась дивными знаменіями: сами собою зазвонили колокола церковные, сами собою распахнулись царскія двери во храмахь, сами собою развернулись священныя книги, задымились кадила благоуханныя, затеплились предъ иконами свъчи поставныя. Узнали объ этихъ знаменіяхъ духовныя власти; пошла по городу молвь великая: "Або хто святой народиуся, або хто святой явиуся, або гдв хто святой переставиуся?" Ходили священники по всему городу, искали-нигдъ не нашли "преставленнаго и святыхъ мощей проявленныхъ". По одному разносказу — собрался сонмъ властей духовныхъ въ соборную церковь, собравшись-всю ночь молился, просилъ Господа открыть, что это за знаменія творятся. Вняль Господь молитвамъ рабовъ Своихъ: услышали они нъкій голосъ. "Явился гласъ имъ Святаго Духа: -Божьяго человъка тъло исходитъ! Ищите вы въ домъ въ Ефимьяновомъ!" Донесли объ этомъ царю, и вотъ – царь съ патріархомъ "свѣчи и кадила принимали", пошли по указанію Божьему. А отголосокъ городской молвы давно уже дошолъ и до бълокаменныхъ палатъ Алхуміена-князя. Изумился онъ, изумившись – вспомнилъ про "кельню-богадъльню" (къ этому времени уже забытую имъ), гдъ призръвался нищій-убогій: ужъ не онъ ли это преставился, -вспало на мысль князю.

Дальнъйшій пересказъ событій гораздо полнъе ведется во владимірскомъ спискъ сказанія; очевидно, у смоленскихъ сказателей память значительно ослабъла къ концу повъсти, пред-

ставляющейся въ ихъ передачъ съ этихъ поръ несравненно болѣе темной по смыслу и нѣсколько запутанной по изложенію. "Восходили (царь съ патріархомъ и "со всёмъ съ просвъщеннымъ соборомъ") въ домъ къ князю Ефимьяну: нашли они забыляшую келью". Представившаяся взорамь картина не обманула ожиданія вошедшихъ: "труждающій въ кельв переставился, въ руцъхъ онъ держитъ рукописание. Царь ко мощамъ доступался, святымъ мощамъ царь поклонился". Поклонившись. обратился онъ къ vcoпшему полвижнику съ возгласомъ: "Свътъ, вы, святыя отцы-мощи! Отдайте свое рукописаніе, явите мнѣ свое похожденіе, а я есмь царь всему міру!" Но, несмотря на это, не разжалась охладъвшая-закостенъвшая рука почившаго человъка Божія, "царю рукописьмо не далося". Тогда приступиль къ святому угоднику патріархъ. Преклонилъ святитель колъна предъ почившимъ нищимъ-убогимъ, молитъ отдать ему рукопись: "Вы, свътъ, святыя мощи, святыя мощи проявленныя! Отверзайте святую намъ ручку, распростай свое рукописание! Яви чудеса всему міру! Какъ бы намъ васъ, свътовъ, знати, по имени бы васъ изрекати!" На этотъ разъ – "далось рукописьмо". Благоговъйно принялъ патріархъ бумагу изъ руки почившаго подвижника, -- принявъ, читать сталъ. Оказалось, къ необычайному изумленію всёхъ предстоявшихъ, а къ наибольшему-отца-князя, что призръвавшійся въ кельъ нишій-убогій быль не кто иной. какъ богоданный сынъ княжескій. "Порожденіе онъ князя Ефимьяна (Алхуміёна—по смоленскому разносказу), имя ему Алексвемъ, и матерь его Аглаида. Повелвлъ имъ его Господь спознати. возлюбленнаго своего чаду, Алексъя Божьяго, свътъ, человъка: сполобилъ его имъ Госполь въ домъ вилъти"... Подошель къ подвижнику Ефимьянъ-князь, "святое лицо его воскрываеть, просіяла красота его (Алексвя, человъка Божія) яко отъ ангела". Умилился князь; умилившись-возглашаеть: "Увы мнь, сладчайшій мой чадо, Алексьй, Божій, свъть, человъче! Какое ты терпълъ терпъніе! Отъ рабъ своихъ ты укореніе! До въку мнъ далъ скорбей мученіе! Горе мнъ оскорбленному! Плачу я, вижу смерть твою! Чего ты мнъ тогда не явился? Зачъмъ ты пришелъ въ градъ-не сказался? Построилъ я бы келью не такую, еще бы не въ этакомъ мвсть: въ своемъ въ княжескомъ подворьв, возль бы своей каменной палаты и возлё бы коморы жены твоей! Поилъ бы, кормиль бы я тебя своимь бы кусомь! Не даль бы рабамь тебя на поруганье!" Когда причиталъ такими словами князьотецъ предъ почившимъ сыномъ, провъдала обо всемъ случившемся мать-княгиня, -пришла она, стала просить-молить, что-

Digitized by. Google

бы пропустили ее въ келью: "Лайте мнѣ мѣсто, человъцы! Лайте, православные христолюбцы, видьти сладчайшаго своего чаду!" Протолкнулась сквозь толпу умиленнаго народа княгиня, дошла до тёла почившаго, дошедши-возопила громкимъ голосомъ: "Увы мнъ, сладчайшій мой чадо, Алексью. Божій, свътъ, человъче! Не люба пустынная твоя келья! Что-же мнъ тогда ты не явился? Зачъмъ пришелъ въ градъне сказался? Чаше бы я въ келью прихождала, сама бы я келью топила, призирала! Поила бы, кормила тебя своимъ кусомъ!" Только-что успъла промолвить это княгиня-мать, какъ вбъгаетъ въ келью "обручная княгиня" -- жена Алексъя, человъка Божія, бъжить-сама плачеть: "Свъть ты мой, женихъ обрученный, святой ты мой князь возлюбленный, Алексъю, Божій человъче! Для чего ты живъ былъ-не сказался? Потай бы я въ келью прихождала, мы вмъстъ бы съ тобой Богу молились, промежду насъ былъ-бы Святой Духъ!" Въ это время царь съ патріархомъ подняли святыя мощи, положили въ гробницу, "понесли ихъ погребати". Въ смоленскомъ разносказъ приводится опущенная во всъхъ другихъ подробносты. "Не успъла княгиня (жена св. Алексъя) проглаголить", -говорится тамъ, - "ее шоуковъ поясъ разоткауся, сы правой руки перстень разышоуся: тогда въ гробницъ сположились, одной пеленой пеленились, одной доской накрывались, однимъ проводомъ провожались"... Такимъ образомъ, исполнилось предсказание человъка Божія, высказанное имъ при потайномъ прощании съ новобрачною. Далёе – опять все въ сказани идеть своимъ чередомъ, не расходясь по разносказамъ ни олной подробностью.

Погребение смиреннаго подвижника длилось трое сутокъ. "Несли ихъ (мощи) три дня и три ночи: нельзя ихъ приносити въ Божью церковь; много народу собиралось; провождали его князья и бояре, многіе православные христіане со ярыми со свѣчами".. Стеченіе народа было такъ велико, что, какъ ни пытался князь-отецъ пройти къ сыновнему гробу, не могъ. Чтобы раздвинуть толиу и очистить себъ дорогу, вельль Ефимьянь Алхуміёнь своимь рабамь-слугамь сыпать пригоршнями злато серебро во всѣ стороны. Но и это не помогло: никто не бросался за златомъ-серебромъ, всѣ твснились къ твлу человвка Божія: "бъгутъ къ Алексвю на прощанье"... И воть, явиль- "дивный во святыхъ Своихъ"--Господь, для прославленія угодника, чудо великое: "слёпымъ даваль Богь прозрвніе, глухимъ даваль Богь прослышанье. безумнымъ давалъ Богъ разумъ, болящимъ, скорбящимъ, исцѣленіе, всему міру было поможеніе".

Digitized by Google

Сказаніе о полюбившемся народной Руси, приросшемъ къ ея сердцу, святомъ угодникъ кончается словами:

> "Объявилъ Алексъй святую свою славу Во всю святорусскую землю; Онъ былъ Богу, свътъ, угоденъ, Всему міру онъ доброхотенъ"...

Въ этомъ заключения высказалось глубокое умиление стихийной души народа-пахаря передъ родственнымъ ему по духу великимъ подвигомъ смирения, возложеннымъ на рамена кроткимъ человъкомъ Божимъ.

Digitized by Google



### XVI.

# Сказъ о Благовъщении.

Со днемъ Благовѣщенія Пресвятой Богородицѣ, празднуемымъ 25-го марта, связано у русскаго народа не мало любопытныхъ для изсяъдователя народной жизни повърій и обычаевъ, уходящихъ своими цъпкими корнями въ съдую глубь былыхъ въковъ. Многія изъ этихъ суевърныхъ памятокъ старины возникли еще въ языческія времена и перенесены на христіанскій праздникъ совершенно случайно, въ силу преемственности. Такъ, напримъръ, нъкоторыя отличительныя черты древнеязыческихъ Живы, Лады, Фреи. Дъвы-Зори, Гольды и другихъ тождественныхъ съ ними по существу богинь слились съ христіанскими понятіями о Богоматери, Покровительницѣ труждающихся и обремененныхъ, привившимися къ воспріимчивой народной душь. Сообразно съ этимъ, Пресвятая Дъва Марія является въ представленіи народнаго пъснотворчества, то дарующею землъ свъть бълаго дня и красную весну-со всъми чудодъйными красотами послъдней, то повелительницею весеннихъ гоомовъ-съ животворящей силою ихъ. то подательницею урожаевъ, засъвающею поля дождемъ и съменами всякихъ злаковъ-плодоносящаго и цълебнаго былія. Она, по словамъ народныхъ сказаній, выводитъ-какъ древняя Дъва-Зоря—на небо поутру ясное солнышко, изгоняя съ предѣловъ земныхъ темь ночную. Она-же даетъ силу-мочь волшебную и веснь. Языческое сказание о "Плакунъ-травъ", славящейся, въ устахъ деревенскихъ въдуновъ, цълебной силою, съ теченіемъ времени всецёло приросло къ народному представлению о пресвътломъ обликъ Богоматери. Въ нъко-

Digitized by Google

торыхъ мѣстностяхъ это рѣдкое "травяное быліе" такъ и зовется "Богородицыными слезками". Перемудрый царь "Голубиной Книги" въ такихъ, между прочимъ, знаменательныхъ словахъ говоритъ объ этой принимаемой то за одно, то за другое растеніе — травѣ:

> "Плакунъ-трава—всъмъ травамъ мати: Когда жидовья Христа роспяли, Святую кровь его пролили, Мать Пречистая Богородица По Іисусу Христу сильно плакала, По своемъ Сыну по возлюбленномъ, Ронила слезы пречистыя На матушку на сырую землю; Отъ тѣхъ отъ слезъ, отъ пречистыихъ, Зарождалася Плакунъ-трава. Потому Плакунъ-трава.—травамъ мати"...

Благовъшеньевъ день – послъдній позимній-предвесенній праздникъ-свято чтится въ народъ, подготовляющемся къ нему своеобразными обычаями. Такъ, прежде всего слёдуетъ вспомнить о "двънадцати пятницахъ", упоминаемыхъ и въ языческомъ почитании богини Фреи. Эти "пятницы" стоятъ въ изустномъ дневникъ русскаго простолюдина передъ набольшими праздниками, особо чтимыми въ народъ. Изъ нихъ- "первая великая пятница", — какъ гласитъ народный стихъ духовный, записанный въ Симбирской губерніи, – приходится "на первой недълъ Поста Великаго; въ ту великую пятницу убилъ братъ брата, Каинъ Авеля, убилъ его каменіемъ; кто эту пятницу станеть поститься постомъ и молитвою, отъ напраснаго убійства сохраненъ будеть и помилованъ отъ Бога". Вторая великая пятница-, супротивъ Благовъщенья Бога нашего: въ тую великую пятницу воплотился самъ Іисусъ Христосъ Святымъ Духомъ въ Мать Пресвятую Богородицу; кто эту станетъ пятницу поститься постомъ и молитвою, отъ нутренной скорби сохраненъ будетъ и помилованъ отъ Господа". Въ другихъ разносказахъ, подслушанныхъ народными бытописателями въ иныхъ мъстностяхъ, эта, "благовъщенская", пятница ("супротивъ Гавріилы Благувѣстителя") охраняетъ справляющаго ее, по завѣту старыхъ людей, человѣка "отъ скудности, отъ бѣдности, отъ найвеликаго недостатку", а также-лотъ плотской похоти и дьявольскаго искушенія". Въ одномъ сказаніи прямо говорится, что исполняющій относительно нея благочестивый обычай предковъ "увидитъ имя свое написано у Господа нашего Іисуса Христа на престолъ въ животныхъкнигахъ". Наособицу чтится "благовъщенская пятница" у раскольниковъ, относящихся къ чествованію ея со слъпымъ суевъріемъ. Она является, въ ихъ воображеніи, совершенно особымъ. одушевленнымъ и вдохновлённымъ чудотворной силою, существомъ (св. Пятницею). Она — "гнъвается на непразднующихъ и съ великимъ на оныхъ угроженіемъ наступаетъ", по словамъ начетчиковъ. На нее не положено ни прясть бабамъ, ни топоромъ работать мужикамъ. "Кто не чтитъ благовъщенскую (благую) пятницу – у того всякое дъло будетъ пятиться!" — говорится и вообще въ народъ. Красные круги возлъ солнца, замъчаемые въ этотъ день, по мнъню деревенскихъ погодовъдовъ, несутъ благую для народа-пахаря въсть о предстоящемъ богатомъ урожаъ.

Въ канунъ Благовъщеньева дня (въ среду), суевърная деревня приготовляется ко встръчъ великаго праздника тъмъ, что сожигаетъ старыя, слежавшіяся за зиму, соломенныя постели, окуриваетъ дымомъ зимнюю одёжину, а мъстами — и весь домашній скарбъ свой, думая этимъ отогнать всякую нечисть, порожденную темными силами зимы-Мораны. Въ это время суевърный народный опытъ совътуетъ сожигать бълье болящихъ людей — для защиты отъ "лихого сглаза" и отъ "всяческаго чарованія".

Вечеромъ въ канунъ Благовъщеньева дня крестьяне-туляки — (завзятые огородники) — ходятъ въ погреба и подвалы, гав скрытно ото всёхъ чужихъ, кладутъ на землю капустный кочанъ-первый, снятый по осени съ огорода. Существуеть повърье, что, если, возвращаясь отъ благовъщенской объдни. повнимательные осмотрыть этоть кочань, то ("на счастливаго") можно найти въ немъ съмена. Если въ-перемъшку съ этими послёдними засёять разсаду, то для выросшей изъ нея капусты не будетъ страшенъ никакой утренникъ-морозъ-ни весенній, ни осенній. Подъ Благовъщенье въ нъкоторыхъ мъстностяхъ, преимущественно-въ южныхъ губерніяхъ, перебираются молодожоны изъ теплой избы въ холодную клъть горницу-"на лътнее положение", оставляя въ хатъ старыхъ стариковъ да малыхъ ребять. А старухамъ къ этому времени новая забота приспъваетъ-пережигать соль въ печи. Свъдущіе во всякихъ повѣрьяхъ люди говорять, что-если этой, "благовъщенской", солью, какъ и "страстной-четверговой", умъючи пользовать болящихъ-немощныхъ, то всякій недугъ какъ рукой сниметь. Мало того: посыпать этой солью тесто ржаное, спечь колобашки да крошить ихъ потомъ, по малости, въ мѣсиво недомогающему скоту, -- такъ и то помощь немалая будеть оть этого. Все это хорошо знають въ деревенской тлуши, отъ отцовъ-дъдовъ хранять въ памяти, дътямъ-внучатамъ изъ устъ въ уста передаютъ. И ходитъ съдое повърье по свътлорусскому простору, селами-деревнями, подъ окошками стучится, незвано-непрошено пороги хатъ обиваетъ походя, костылями своими подпираясь, до честныхъ людей пробираючись. И всюду, гдъ людъ православный кръпко-цъпко за землю держится, — почетъ стародавнему повърью.

Переступаетъ черезъ порогъ временъ 25-е марта – день, встрѣчающій своею зорькой-зоряницею Весну-Красну; а народъ честной уже готовъ привѣтить его честь-честью, по праздничному, въ чистотъ всякой, по стародавнему обиходу древнерусскому.

"На Благовъщенье и воронъ гнъзда не завиваеть!", — гласитъ съдая старина. А ужъ если воронъ-птица чтить-празднуетъ этотъ день, то человъку подобаетъ и подавно! Изстари заведено на Руси ничего не работать въ этотъ весенній праздникъ, да не только не работать, а и съ огнемъ не засиживаться. "Кто не чтитъ Благовъщенья, съ огнемъ за работой сидитъ, — убьетъ у того въ это лъто молоньей близкаго-родного!" — говорятъ на посельской Руси. — "Завьетъ на Благовъщенье гнъздо птица — ослабнутъ у нея крылья: ни летать, ни порхать ей, въкъ свой ходить по землъ. То и человъкъ: не будетъ ему, безбожному, ни въ чемъ спорины, что и птицъ безъ крыльевъ!"

Придерживающіеся старины люди совѣтуютъ печь мірскія, изъ общей муки благовѣщенскія просфоры и нести ихъ для освященія къ обѣднѣ ("вынимать за здравіе"). Принеся домой такую просфору, кладуть ее сначала подъ божницу, а послѣ—въ закромъ съ овсомъ, оставляя въ послѣднемъ до перваго ярового за̀сѣва. Сѣя ярови́ну, сѣятель беретъ съ собой просфору изъ закрома и носитъ во все время посѣва привязанною къ сѣялкѣ. Соблюденіемъ этого обычая думаютъ оградить нивы ото всякаго "полевого гнуса" (вредныхъ для хлѣбонъ насѣкомыхъ) и вообще заручиться благой надеждою на урожай. Если у кого въ хатѣ есть образъ "праздника", то ставятъ его на Благовѣщеньевъ день въ кадку съ яровымъ зерномъ, предназначающимся для посѣва, истово-богомольно приговаривая при этомъ:

> "Мать Божья! Гавріилъ-Архангелъ! Благовѣстите, Благоволите, Насъ урожаемъ благословите: Овсомъ да рожью,

> > - 193 -

А. А. Коринфскій.

#### Ячменемъ, пшеницей И всякаго жита сторицей!"

Въ малорусскихъ губерніяхъ можно еще и теперь услышать въ народъ сказаніе о томъ, какъ Богоматерь засъваетъ всъ нивы земныя съ небесной высоты. Гавріилъ-архангелъ водитъ, по словамъ этого сказанія, соху съ запряженнымъ въ нее бълымъ конемъ, а Мать Пресвятая Богородица разбрасываетъ изъ золотой кошницы всякое жито пригоршнями, а въ то-же самое время "устами безмолвными, сердцемъ глаголящимъ" молитъ Господа Силъ о ниспосланіи благословенія на будущій урожай.

Народныя поговорки-присловья утверждають, дополняя одна другое, что: "До Благовъщенья зимнимъ путемъ либо недълю не доъдешь, либо недълю переъдешь!", "Каково Благовъщенье – таково и Свътло-Христово-Воскресенье!", "На Благовъщенье дождь—уродится рожь: густа да колосиста, да умолотиста!", "На Благовъщенье солнышко съ утра до вѐчера—объ яровыхъ тужить нечего: благая въсть—будеть чего поъсть!" и т. д. Но примъты идуть въ своихъ въщихъ предсказаніяхъ и нъсколько дальше: онъ говорять, что, если на Благовъщенье день красный, то весь годъ будеть пожарный. Благовъщенскій дождикъ, кромъ изобилія ржи, предвъщаетъ и грибное лъто. Для рыболововъ онъ сулитъ спорый ходъ красной рыбы. Благовъщенскій утренникъ—тоже сулитъ какое-либо благополучіе въ хозяйствъ.

На богатой всякими преданіями старой Смоленщинь, о Благовъщеньи, "весну гукаютъ". Во всякомъ домъ пекутся поутру пироги. Послъ объда парни и дъвки берутъ каждый по куску, выбираютъ гдъ-нибудь на припёкъ мъстечко, большею частью у бани—на кострикъ или на бревнахъ, обращаются къ востоку, или на полдень, (парни снимаютъ шапки) и молятся Богу; потомъ кто-нибудь запъваетъ: "Благослови, Боже, намъ весну гукати!"—и всъ собравшіеся на "гу́канье" подхватываютъ голосистымъ звонкимъ хоромъ:

> "Ай лели-лели, гукати! Весна красная, теплое лѣтечко! Ай лели-лели, теплое лѣтечко! Малымъ дѣточкамъ вынеси весна, по яичечку! Ай лели..."

Послё этой — затягивающейся на довольно продолжительное время — пѣсни всё садятся въ кружокъ: пьютъ пиво, а то и водку, ѣдятъ пироги и начинаютъ пѣть новыя, круговыя, пѣсни. Вотъ, напримъръ, одна изъ такихъ пъсенъ, поющаяся, что называется, въ самую первую голову:

"Ужъ ты, ластовка, ты косатая, Ай лели-лели, ты косатая! Ты возьми ключи, лети на небо. Ай лели-лели, лети на небо! Ты запри зиму, отомкни лѣто. Ай лели..."

Эту пъсню смъняетъ вторая не менъе красноръчиво говорящая сердцу молодыхъ пъвуновъ затъйливыхъ:

> "Виръ, виръ, колодезь стюденый!.. А што въ тебѣ воды нѣтъ? Ай лели... Кони воду выпили, Выпили, выпили, выпили. Копытомъ землю выбили, Выбили... Што въ тебѣ, Иванушка, жены нѣть? Жены нѣтъ... Была-бы голова, будетъ и жена И жена. и..."

За второй идеть, звонкой трелью соловьиной-голосистою разливается, третья:

"Какъ у нашей у Машечки вышитъ рукавокъ... Богъ ей далъ, царь жулувалъ. А Ваничка сполюбилъ, свое личко украси́лъ, Взялъ душу-игрушу..." и т. д.

При пѣніи послѣдней пѣсни, по словамъ одного изъ мѣстныхъ собирателей словесной народной старины, парень выбираетъ дѣвушку и цѣлуется съ ней. Пѣсня эта поется столько разъ, сколько соберется на "гуканье" парней и дѣвушекъ. Чуть не до поздней ночи веселятся дѣвки съ ребятами на святъ-Благовѣщеньевъ день...

Съ незапамятныхъ поръ ведется на Руси добрый обычай выпускать о Благовъщеньи птицъ изъ клътокъ на вольную волю. Онъ соблюдается повсемъстно: и по селамъ, и въ городахъ. Этимъ празднуется приходъ весенняго тепла, побъдившаго зимнюю стужу студёную, а одновременно какъ-бы приносится безкровная жертва матери-природъ. Въ городахъ къ этому дню нарочно ловятъ бъдные люди птичекъ и приносять на рынокъ цёлыми сотнями, выпуская ихъ за деньги, охотно даваемыя купцами и всякимъ прохожимъ людомъ, вспоминающимъ, при видё чирикающихъ пернатыхъ плённицъ, о завёщанномъ стариною обычаё. Впрочемъ, птицеловы и сами напоминаютъ всёмъ объ этомъ своими возгласами въ-родё: "Дайте выкупъ за птичекъ, — пташки Богу помолятся!" У деревенской дётворы есть цёлый рядъ особыхъ пёсенокъ-"веснянокъ", пріуроченныхъ къ благовѣщенскому выпусканію птичекъ на волю. Вотъ одна изъ нихъ, записанная въ симбирскомъ Поволжъё:

> "Синички-сестрички, Тетки-чечотки, Краснозобые снѣгирюшки, Щеглята-молодцы, Воры-воробьи! Вы по волѣ полетайте, Вы на вольной поживите, Къ намъ весну скорѣй ведите! За насъ Божью Мать молите! Синички-сестрички"... и т. л.

До вечерней зари тъшатся на улицъ ребята малые—старымъ старикамъ на утъшеніе. А все кругомъ такъ и дышетъ желанной близостью весны; благой въстью о ней такъ и разливается разымчивый теплый воздухъ,—словно и онъ вырвался на волю изъ леденящихъ оковъ зимней стужи.

Три въка тому назадъ, на Москвъ, въ палатахъ государевыхъ справлялся-праздновался Благовъщеньевъ день по особому торжественному обиходу-обряду. Въ канунъ великаго праздника изволилъ выходить государь ко всенощному бдёнію, а въ самый день его-къ объднъ, въ Верховый Благовъщенскій соборъ. За всенощною совершался патріархомъ особый "чинъ хлъболомленія". Этоть чинъ состоялъ въ томъ, что, благословивъ "благодарные хлъбы и вино", патріархъ раздроблялъ первые и подносилъ цълый хлъбъ съ чашею вина государю; затъмъостальное раздавалось боярамъ, дётямъ боярскимъ, служилымъ людямъ и всему предстоявшему во храмъ народу. Въ царицыны палаты посылались патріархомъ особые ломти ("укруги") хлъба и кубки съ виномъ; то-же-и всему семейству государеву. Это патріаршее порученіе исполнялъ который-нибудь изъ ближайшихъ бояръ со стольниками-по нарочитому указу. На самое Благовъщение вънценосный богомолецъ, въ большомъ нарядъ царскомъ, окруженный сонмомъ бояръ въ золотыхъ ферезеяхъ, стоялъ объдню; а затъмъ воз-



вращался въ палаты свои. Здёсь, "въ покоевыхъ хоромахъ" (въ "Комнатъ" и "Передней"), происходило, по его государеву изволенію, кормленіе нищей братіи, собиравшейся кромъ того на Аптекарскомъ дворъ—подъ надзоромъ дьяка Тайнаго Приказа. Кромъ рыбныхъ и мучныхъ яствъ, нищимъ раздавались отъ щедротъ царскихъ—деньги. Убогіе гости расходились съ благовъщенской трапезы по стогнамъ Бълокаменной, повсюду разнося благую въсть о благочестіи и щедротахъ государевыхъ.



### XVII.

# Апрѣль-пролѣтній мѣсяцъ.

Мартъ позимье кончаетъ, —апрълю, пролътнему мъсяцу, путь-дорожку кажетъ. Апръль весну починаетъ необлыжную: въ апрълъ, по народному слову, земля пръетъ. Недаромъ молвится, что "апрѣль всѣхъ напоить", что "марть-пивомъ, апръль-водою славится". Идетъ весна къ апрълю еще съ самаго Алексвя-человъка Божія, идеть да зиму со-свъту бълаго сживаетъ! А какъ перешагнетъ она-красная краса-черезъ порогъ позимняго марть-мѣсяца, да поравняется съ Марьями Египетскими (1-мъ апреля), - такъ и зиме, съдой лиходъйкъ, карачунъ пришелъ! Оттого-то и слыветъ въ народъ св. преподобная Марія Египетская за "Марью-зажги-снъга" да за "Марью-заиграй-овражки". Но русскій мужикъ простъ-простъ, а самъ всетаки не въритъ ни первой ласточкъ, ни первому апръля. "Апръль сипить да дуетъ, бабъ тепло сулить, а мужикъ глядить: что-то еще будеть!"-говорить посельщина-деревеньщина. "Апрёль обманеть - подъ май подведеть!"-приговариваеть она, памятуючи, что май -самый тяжелый въ году мъсяцъ. Но есть и болъе довърчивый народъ на Руси: "Дождались полой водицы, ай да батюшка апръль!"-не нарадуется, не натъшится онъ, по заваленкамъ сидючи да на апръльскомъ солнопекъ пригръваючись. Что такому легковърному мужику-рубахъ до воркотни стариковъ, семь разъ мѣряющихъ да одинъ отрѣзающихъ, --пусть ихъ тамъ твердятъ-повторяютъ свои поговорки, въ-родъ: "Не ломай печи, еще апръль на дворъ!", или-"Ни въ мартъ воды, ни въ апрълъ травы!" Играютъ полой водою овражки, горять-тають снъга. - стало быть, весна на дворъ, стало-пришла она "съ милостью, съ великою радостью", съ надежда, ми на будущій урожай, —думаетъ надвющійся на весну людъ. Не привыкать ему къ "пустымъ щамъ", съ которыми приходитъ на свътлорусскій великій просторъ первый день пролътняго мъсяца.

Въ стародавніе годы звался на Великой Руси апрѣль-мѣсяцъ "пролѣтникомъ", на Малой Руси слылъ онъ – какъ и у поляковъ — за "квѣтень" ("цвѣтенемъ" прозывался также и май по другимъ славянскимъ мѣстамъ); чехи со своими сородичамисосѣдями, словаками, величали апрѣль "дубенемъ", сербы— "налѣтнимъ", кроаты— "джюджревчакомъ" (отъ Юрьева дня); у иллирійцевъ звался онъ "гравянымъ". Древняя Русь встрѣчала апрѣль вторымъ въ году изъ двѣнадцати братьевъ-мѣсяцевъ; затѣмъ, при сентябрьскомъ новолѣтіи, сталъ онъ приходиться восьмымъ по счету, а съ 1700 года пришлось ему быть четвертымъ. На этомъ-самомъ мѣстѣ остается онъ и до нашихъ дней.

Апръльский Марьинъ день (1-е число) повсемъстно, а не на одной только Руси, слыветъ днемъ всяческаго обмана: походя, съ шутками да прибаутками, лжетъ объ эту пору чутьли не весь міръ, населенный живыми людьми. И ведется этотъ привившійся къ жизни обычай съ незапамятныхъ лътъ. "Перваго апръля не солгать, такъ когда-же и время для этого потомъ выберешь!", "На Марью-заиграй-овражки и глупая баба умнаго мужика на пустыхъ щахъ проведеть и выведеть!", "Врать-то, братъ, ври, да оглядывайся: нынче не первое апръля!"--говорятъ въ народъ. "Не обманеть и Марья Тита, что завтра молотить позовуть, -по гумнамъ на Поликарпа (2-го апрвля) одно вороньё каркаеть!", "Ворона каркала-каркала да Поликарповъ день мужику и накаркала!" — приговаривають подсмъивающиеся надъ своими недохватками недостачами деревенские краснословы. По старинной примътъ, если съ Марьи на Поликарповъ день разольется подая вода, надо ждать большихъ травъ да покоса ранвяго по весиъ. Наблюденія старожиловъ-погодовѣдовъ совѣтуютъ хозяевамъ придерживаться въ своихъ разсчетахъ этой примъты: оправдывается она, по ихъ словамъ, на дълъ сплошъ-да-рядомъ.

Съ третьимъ днемъ апръля, пролътняго мъсяца, связана въ народной Руси примъта промышляющаго рыбнымъ ловомъ трудового люда. "Не пройдетъ на Никиту-исповъдника ледъ —весь весенній ловъ на нътъ сойдетъ!"—замъчаютъ они. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ, — преимущественно по рыбнымъ съвернымъ ръкамъ, — пріурочиваютъ къ этому дню рыбаки угощенье "дъдушки-Водяного". Минутъ сутки, смотритъ деревня, а на дворъ ужъ "пришелъ Өедулъ (5-е апрѣля, день памяти мученика Өеодула), теплый вѣтеръ подулъ!" Домовитыя бабы-хозяйки твердо памятують, что "на Өедула растворяютъ оконницу", и до этого дня ни за что не выставляютъ въ избѣ рамы. "Раньше Өедула окна настежъ— весеннему теплу дорогу застишь!", "До Өедула дуетъ сиверокъ (холодный сѣверный вѣтеръ), съ Өедула теплынью тянетъ!"— говорятъ онъ. Повѣрье деревенское заставляетъ и циркуновъ-сверчковъ прилетать на огороды вмѣстѣ съ первыми весенними теплыми вѣтрами. "Пришелъ Өедулъ, теплый вѣтеръ подулъ, окна отворилъ—избу безъ дровъ натопилъ; сверчокъ—цокъ-цокъ, съ огорода подъ шестокъ!"— гласитъ объ этомъ волжскій прибаутокъ. "Съ Өедулова дня и стряпать бабѣ веселѣе: сверчокъ подъ шесткомъ ей пѣсню поетъ!"—вторитъ ему другой, подслушанный въ тѣхъ-же мѣстахъ великорусскаго краснаго говора.

Со слѣдующимъ днемъ посвященнымъ, памяти преподобнаго Евтихія и мученика Іереміи, объединяются у дотошныхъ сельскихъ погодовѣдовъ двѣ сговорившіяся одна съ другой примѣты: "На Евтихія день тихій—къ урожаю раннихъ яровыхъ!" говоритъ одна мужику-хлѣборобу; "Ерема-пролѣтній ярится, вѣтромъ грозится, — хоть не сѣй рано яровины, сѣмянъ не соберешь!"— утверждаетъ другая. "На Акулину (7-го апрѣля) дождь—хороша будетъ калина, коли плоха яровина!" – приговариваютъ пересмѣшники, охочіе до всякаго мѣткаго словца.

8-е апрёля. Родивоновъ день (память апостола Иродіона). Туляки, посадившіе по ихъ-же, тульскому, старинному сказу облоху на цёпь, разсказывають, что въ этотъ день встрёчается солнце красное съ яснымъ мёсяцемъ. Встрёча встрёчё рознь: бываетъ и къ добру, и къ худу! Свётелъ Родивоновъ день добрая встрёча. пасмуренъ-туманенъ.-худая. Въ первомъ случаё ждутъ туляки хорошаго лёта, въ послёднемъ - недобраго. По народной поговоркъ, ходящей и не вокругьодной Тулы, а и по многимъ другимъ мъстамъ: "Горденекъ ясный мъсяцъ, и красному солнышку не уступитъ: задоренъ рогатый пастухъ все звёздное стадо церессоритъ!"

Черезъ сутки послѣ Родивонова дня съ его повѣрьями встрѣчаются новыя — терентьевскія (10-го апрѣля — память мученика Терентія): зорко слѣдятъ старики поутру за восходомъ солнечнымъ, — если взойдетъ красное въ туманной дымкѣ — быть хлѣбородному году, а если выкатится изъ-за горъ-горы что на ладони — придется перепахивать озимое поле да засѣвать яровиной. За Терентьями — Антипы идутъ къ народу-пахарю; зовутся они "водополами". Къ этому дню пріурочивается во всей средней полосѣ Россіи ожиданіе вскрытія рѣкъ.

— **2**00 —

разлива полой воды. Если запоздаеть вода выйти изъ береговъ – нельзя, говорять старики со старухами, ручаться за хорошій урожай. "Антипы — водополы, подставляй полы: жита сыпать некуда будеть!", "Антипъ безъ воды — закрома безъ зерна!", "По Антиповой водъ о хлъбушкъ гадай!" — говорять въ посельской Руси, питающейся отъ щедроть земли-кормилицы.

"Антипъ воду льетъ на поймы, Василій землё пару поддаетъ!"— переходить простонародная мудрость къ слёдующему апрёльскому дню, посвященному памяти св. Василія-исповёдника, епископа Парійскаго. "На Василья Парейскаго весна землю паритъ!", "Запарилъ землю Василій—выверни оглобли, закинь сани на повёть!", "На Василья и земля запарится, какъ старуха въ банё!"— приговариваетъ деревня. По примётё охотниковъ, въ этотъ день вылёзаетъ медвёдь—лёсной воевода—изъ своей берлоги, вылёзаетъ—въ кусты идетъ. "Заяцъ, заяцъ, выскочи изъ куста, дай мёсто Михайлё Иванычу Таптыгину!"— можно по лёснымъ мёстамъ услышать отъ деревенской дётворы поговорку.

Успѣютъ перешагнуть черезъ порогъ всего однѣ сутки, а у охотника—новая примъта: 14-го (въ Мартыновъ день) переселяются лисички-сестрички изъ старыхъ норъ въ новыя. Нападаетъ послѣ этого, по увѣренію старыхъ стрѣльцовъ-ловцовъ, на лису куриная слѣпота: три дня, три ночи не видитъ хитрый звѣрь ни темноты, ни свѣта Божьяго, – сидитъ на новомъ гнѣздовищѣ да дремлетъ, покуда ему ворона не станетъ клевать головы. На это повѣрье краснобаевъ-охотниковъ, обыкновенно, отзываются словами: "Не любо не слушай, а врать не мѣшай!" Недаромъ славятся охотники тѣмъ, что не только птицу-звѣря бьютъ, а и всякія небылицы плетутъ,— такъ почему же измѣнять имъ своему излюбленному обычаю для весенняго-пролѣтняго Мартынова дня...

Мартыновъ день зовется во многихъ мѣстностяхъ "вороньимъ праздникомъ". По старинному преданію, на него каждый старый воронъ отпускаетъ своихъ годовалыхъ воронятъ на отдѣльное гнѣздо—"на особое житье". Воронъ—птица вѣщая, и не только вѣщая, а и зловѣщая. Живетъ воронъ-птица, по народному повѣрью, до трехсотъ лѣтъ. Простодушная мудрость, выразившаяся въ пословицахъ, присловьяхъ и другихъ крылатыхъ словахъ, относится къ нему далеко не доброжелательно "Всякому-бъ ворону каркать на свою голову!"—говорятъ старые люди, свѣдомые во всякомъ добрѣ и худъ. "Старый воронъ мимо не каркнеть!"—добавляютъ они. Народное суевѣрiе замѣчаеть, что на церкви воронъ каркаеть къ покойнику на селѣ, на изоѣ—къ покойнику во дворѣ. Даже, если пролетить черезь какой дворь эта черная зловѣщая птица, не быть тамъ добру. Въ глазахъ народа, населившаго окружающую природу живыми призраками своего суевърнаго воображенія, воронъ является олицетвореніемъ всего недобраго-злого. "Налетѣли черны вороны!" — говорятъ про обуявшія человѣка бѣды-напасти. "Ты не воронъ! Что каркаешь — бѣду накликаешь?!" — приговариваютъ порою въ народѣ. "Воронъ во̀рону глазъ не выклюеть!" — замѣчаютъ о дружной-согласной жизни злыхъ людей.

Сродни ворону зловъщему ворона, да не того разбора эта птица. Если она и каркаетъ, то вся бъда отъ этого, по народному представлению, не пойдеть дальше ненастной погоды. .Воронъ каркаетъ къ несчастью, ворона-къ ненастью!" -говорять на Руси. "Воронъ – водшебникъ, ворона – карга!" – отзывается объ этой птицъ вороньяго рода народное слово. Вороной въ переносномъ смыслъ слова зовуть каждаго нерасторопнаго человъка. Это-тоже, что рохля, разиня, зъвака. "Проворонить" — значить: прозъвать, пропустить мимо рукъ. "Ну. началъ нашъ Иванъ воронъ считать!"-говорять о недальновидныхъ людяхъ; "Мътилъ въ ворону, а попалъ въ корову!"-приговариваютъ о нихъ-же. Какъ относится народная Русь къ свойствамъ вороны, видно, напримъръ, изъ такихъ поговорокъ, какъ: "Пугана ворона и куста боится!", "Ворона— совъ не оборона!", "Воронъ соколомъ не бывать!", "Наряди ворону въ павлинъи перья, все каргой останется!", "Ворона прямо летаетъ, да все безъ толку!", "Гдъ воронъ ни летать, а все навозъ клевать!", "Одна ворона и за море летала, а все той-же каргой вернулась!", "Не живать воронъ въ высокихъ хоромахъ!", "На что воронъ большіе разговоры, знаетъ она одно свое кра!" и т. д. О воронахъ у деревенскихъ, умудренныхъ опытомъ, погодовъдовъ существуетъ рядъ особыхъ примътъ. Если каркаетъ воронья стая лътомъ-быть дождю, зимой-морозу. Играть примутся на-лету вороны-каргижди вёдра. Въдуны-знахари предсказываютъ по "воронограю" (крику вороновъ и воронъ) не только погоду, но даже и судьбу человъческую.

Пересъкаетъ святъ-Пудовъ день (15-е число, память св. апостола Пуда) пополамъ апръль мъсяцъ. Съ этимъ днемъ связаны немалыя заботы у пчеловодовъ. Опытъ давнихъ лътъ совътуетъ имъ осматривать амшеники, прислушиваться: начала-ли гудъть пчела Божья работница въ ульяхъ. На югъ въ обычать выставлять въ это время пчелъ изъ зимнихъ помъщеній на вольный воздухъ. "На день святого Пуда вынимай пчелъ изъподъ спуда!" – говоритъ объ этомъ мъстное народное слово. За святымъ Пудомъ идетъ-торопится на свътлорусскій просторъ "Ирина разрой-берега" (16-е апръля). Въ Московской и Ярославской губерніяхъ существуетъ у огородниковъ обычай –засъвать въ этотъ день въ особыхъ ящикахъ-срубахъ капустную разсаду. На съверъ-же это пріурочиваютъ къ 5-му мая, ко дню "Ирины-разсадницы", —когда по другимъ, болѣе мягкимъ погодою, мъстамъ уже высаживаютъ разсаду на грядки. Сибирскіе старожилы издавна привыкли ждать къ апръльскому Иринину дню полнаго вскрытія Иртышъ-ръки.

17-го апръля, на вешній день Зосимы, содовецкаго чудотворца, поются по сельскимъ храмамъ Божіимъ молебны соловенкимъ угодникамъ Зосимъ и Савватію (см. главу "Пчела-Божья работница"): пчеляки собираются выставлять пчель, принимаясь за это дъло не иначе какъ съ благословенія святыхъ покровителей "Божьей птахи", составляющей все богатство пчеловода. За Зосимою чествуется, по православному мъсяцеслову, память святого Ивана Новаго. Въ этотъ день положено у огородниковъ засъвать морковь со свеклою. -что и пълается съ соблюденіемъ особыхъ обычаевъ. Свмена смачиваются въ родниковой водъ рано поутру. Съдая старина заввщала опускать при этомъ въ родникъ мвдныя деньги, чъмъ предполагается обезпечить хорошій урожай овощей. По другому повърью, предпочитается смачивать съмена въ обыкновенной ръчной водъ на трехъ утреннихъ зорькахъ. И то, и другое повърья совътують огородникамъ-при выполнени этого-соблюдать величайшую предосторожность: никто изъ постороннихъ не долженъ видъть, что дълаютъ съятели. "Чужой глазъ — что лихой ворогъ завистливъ", — гласитъ съдая простонародная мудрость, -, а зависть - что твоя ржавчина: весь урожай повдомъ съвстъ!"

Девятнадцатый апрѣльскій день приводять на Святую Русь преподобные Трифонъ съ Никифоромъ. Помолясь имъ передъ божницею, хаживали встарину домовитыя бабы-хозяйки съ концомъ "обѣтнаго" холста въ поле. Здѣсь—каждая на своей загонной межѣ – останавливались онѣ, истово били земные поклоны во всѣ стороны свѣта бѣлаго и затѣмъ, обратясь лицомъ къ восходу солнечному, выкликали: "Матушка весна, вотъ тебѣ новая новинка!" Послѣ этого принесенный холстъ разстилался на межникѣ, причемъ туть-же клался кусокъ пирога. По старинному повѣрью, весна брала себѣ это приношеніе и, въ благодарность, отдаривала чествовавшихъ ее богатымъ урожаемъ льна-конопли —на новые холсты.

Ударять бабы челомъ веснъ, поклонятся, бывало, ей холстиною, а на другой день (20-го апръля) происходило-по завъту старины стародавней — "окликаніе родителей". Мало-помалу выводится теперь этотъ глубоко трогательный обычай, но еще въ 30-хъ – 40-хъ годахъ онъ соблюдался почти повсемъстно въ памятующей дъдовскіе завъты деревенской глуши. Чуть загоралась утренняя зорька, шли всъ бабы пожилыя да старухи старыя на кладбище — каждая на могилу своихъ родственниковъ — и начинали причитать-вопить истошнымъ голосомъ.

У Сахарова, въ собранныхъ имъ драгоцённыхъ памятникахъ родной старины, сохранились два причитанія. "Родненькіе наши батюшки!"-начинается одно изъ нихъ: "Не надсажайте своего сердца ретиваго, не рудите своего лица бълаго, не смежите очей горючей слезой! Али вамъ, родненькимъ, не стало хлъба-соли, не постало пвътна платья? Али вамъ, родненькимъ, встосковалося по отцу съ матерьей, по милымъ дътушкамъ, по ласковымъ невъстушкамъ? И вы, наши родненькіе, встаньте-пробудитесь, поглядите на насъ, на своихъ дътушекъ, какъ мы горе мычемъ на семъ бъломъ свътв. Безъ васъ-то, наши родненькіе, опустълъ высокъ теремъ, заглохъ широкъ дворъ; безъ васъ-то, родимые, не цвътно цвътутъ въ широкомъ полѣ цвѣты лазоревы, не красно растутъ дубы въ дубровушкахъ. Ужъ вы, наши родненькіе, выгляньте на насъ, сиротъ, изъ своихъ домковъ, да потѣшьте словомъ ласковымъ!" Плакали-надрывались тонкіе женскіе голоса, плакало-обливалось кровью сердце каждой изъ причитавшихъ. И не диво, что слышало это рыдающее сердце откликавшиеся изъ могилы голоса своихъ "родненькихъ", —а если даже и не слышало, то чуять -- чуяло.

Другое, записанное собирателемъ "Сказаній русскаго народа", причитание еще болве трогательно. "Родимые наши батюшки и матушки", -- разносилось оно по нивъ смерти, припадаючи къ могилушкамъ: "Чъмъ-то мы васъ, родимыхъ, прогнъвали, что нътъ отъ васъ ни привъту, ни радости, ни тоя прилуки родительской? Ужъ ты, солнце, солнце ясное! Ты взойди, взойди, со полуночи, ты освъти свътомъ радостнымъ всв могилушки, чтобы нанимъ покойничкамъ не во тъмв сидъть, не съ бъдой горевать, не съ тоской въковать! Ужъ ты, мъсяцъ, мъсяцъ ясный! Ты взойди, взойди со вечера, ты освъти свътомъ радостнымъ всв могилушки, чтобы нашимъ покойничкамъ не крушить во тьмъ своего сердца ретиваго, не скорбъть во тьмъ по свъту бълому, не проливать во тьмъ горючихъ слезъ по милымъ дътушкамъ! Ужъ ты, вътеръ, вътеръ буйный! Ты возвъй, возвъй со полуночи, ты принеси въсть радостну нашимъ покойничкамъ, что по нихъ-ли всъ дътушки изныли во кручинушкъ, что по нихъ-ли всъ невъс-

Digitized by Google

тушки съ гореваньица надсадилися..." Замирали щемящія душу слова, и—какъ-бы въ отвътъ на нихъ—лило на сырую грудь земли золотыя волны животворныхъ лучей солнце ясное, обвъвалъ могилушки теплый весенній вътеръ. Добрая матьприрода словно вторила простому и любвеобильному, какъ сама она, человъческому сердцу.

На другія сутки послъ окликанія родителей, въ день св. мученика Прокула, въ старые годы было по многимъ мъстамъ въ обычав проклинать нечистую силу, заковывающую тепло въ ледяныя оковы и опутывающую свътъ солнечный тьмою-сумракомъ. Проклятіе выкликали старухи, выходя за деревенскую околицу и становясь лицомъ къ западу. Существоваль особый обрядь этого проклятія, подробности котораго такъ и затерялись-затонули, исчезнувъ на въки въчные, въ волнахъ бездоннаго моря народнаго. Преданіе, переходившее изъ устъ въ уста, гласило, что соблюдениемъ этого обычая ограждался деревенскій-посельскій людь на всю весну и на цѣлое лѣто отъ всякихъ ухищреній злой нечисти, а наособину охранялся этимъ крестьянскій скотъ на подножномъ весеннемъ корму. 22-го апръля, когда-въ числъ другихъ угодниковъ-чествуется память святого апостода Луки, сельскохозяйственный опыть совѣтуеть высаживать на грядки лукъ. "Кто встъ лукъ, того Богъ избавитъ отъ ввчныхъ мукъ!"-говорять при этомъ старые люди. "Лукъ помогаетъ отъ семи недугъ!"-приговаривають они. По народному, отзывающемуся стародавнимъ происхожденіемъ, присловью. "Лукъ-татаринъ: какъ снъгъ сошелъ, такъ и онъ тутъ!" Здъсь, въроятно, память подсказываеть народу-краснослову о весеннихъ набъгахъ на русскія порубежныя мъста крымскихъ и ногайскихъ татаръ, дъйствительно появлявшихся со стороны степи чуть не каждый годъ вмъстъ съ первой травою. Отъ этихъ хищническихъ набъговъ и оберегали родную землю запорожскіе конные караулы. ставившіеся по всему русскому рубежу.

За днемъ св. апостола Луки-день, посвященный памяти великомученика Георгія-Побѣдоносца (23-е апрѣля)—"Егорій (Юрій-теплый) весенній"—идетъ на Святую Русь православную. Какъ и о зимнемъ Юрьевѣ днѣ ("холодномъ", приходящемся на 26-е ноября), ходитъ о немъ, что на подорожный посохъ-опираяся на память старыхъ людей, многое-множество сказаній, повѣрій и поговорокъ, неразрывными узами связанныхъ съ бытомъ русскаго пахаря (см. главы XXI и XLIX). Придетъ Егорій съ тепломъ, выгонитъ въ поле коровъ, отбудетъ свой чередъ на Руси; а за нимъ слѣдомъ, по крылатому слову народному, "Савва (Стратилать) на Савву (Пе-

черскаго) глядить — тяжелому май-мъсяцу послъднее жито изъ закрома выгребать велить". Завзятые деревенскіе краснобаи, за словомъ въ карманъ не дазящіе, сыплятъ въ этоть день направо и налёво поговорками - прибаутками, въ-родъ: "Про нашего Савву распустили славу, не пьетъ-де, не встъ, а зерномъ мышей кормитъ!", "Богать Савва, знай-по-міру ходитъ да подъ окнами славитъ!", "Всего у меня вдоволь, чего хочешь-того и просишь!-А дай-ка, брать, хлебца! Ну, хлебъто давно весь вышелъ, поди-возьми у Савки въ лавкъ!" и т. д. Съ днемъ, посвященнымъ Православной Церковью памяти св. апостола и евангелиста Марка (25-мъ апръля), связана особая сельскохозяйственная примъта. Если въ этотъ день утромъ, на восходъ солнечномъ, летять птичьи стаи на коноплянники, то слёдуетъ, по увёренію опытныхъ хозяевъ, ожидать завиднаго урожая конопли. Увидавъ эту добрую примъту, встарину, обыкновенно, разсыпали по задворкамъ нъсколько горстей коноплянаго съмени-на угошение залетной птиць. Было въ обычат въ нъкоторыхъ мъстностяхъ ходить въ этотъ день ловить тенетами чижей. Въ Тулъ, придерживающейся и до сихъ поръ многихъ забытыхъ по другимъ городамъ обычаевъ, еще въ сороковыхъ годахъ хаживали на эту охоту-забаву чуть-ли не всв старики, располагавшие своболнымъ временемъ.

28-е апръля (память св. апостоловъ Іасона и Сосипатра)день, страшный для бълыхъ березонекъ: во многихъ мъстахъ принято въ это время пробуравливать ихъ до самой сердцевины и нацъживать въ кувшины бъгущій изъ нихъ сладковатый на вкусъ, расположенный къ быстрому броженію весенній сокъ- "березовицу". Не мало гибнеть кудрявыхъ красавицъ лъсного царства изъ-за легкой добычи этого напитка, до котораго лакомъ деревенский людъ. "Березовицы на грошъ. а льсу на рубль изведешь!" - замъчаетъ объ этомъ слово съдовласой народной мудрости. "Пьяную березовицу навеселяють хмвлемь!"-словно отввчаеть ей легкомысленная молодежь. Деревенскія лъкарки-знахарки собирають березовый сокъ и не для лакомства-питья, а на пользу болящему люду. Болѣе всего онѣ пользують этимъ весеннимъ снадобьемъ страждущихъ-маящихся неотвязной лихорадкою. Но передъ этимъ необходимо, по увъренію ихъ, или выкупать больного въ дождевой водѣ, или-еще того лучше-натереть мартовскимъ (собраннымъ въ позимнемъ мъсяцъ) снъгомъ, если гдъ-нибудь съумъли его сберечь-сохранить. Солнечный день 28-го апръля служить върнымъ предзнаменованиемъ того, что "сестры-лихоманки отпустять болящаго". Если-же въ этотъ день

идеть либо снѣгь, либо дождикъ, или развѣсить надъ землею свои сѣрые полога мглистый туманъ, то свѣдущіе въ "лѣчобѣ" люди не совѣтуютъ пользовать больного по только-что указанному способу знахарокъ. Послѣднія-же, въ такомъ неблагопріятномъ для ихъ работы случаѣ, находять себѣ другое дѣло. Берутъ онѣ "обѣтныя ладанки", выходять съ ними на перекрестное распутье дорогъ и ждутъ поджидаютъ тамъ: не повѣетъ-ли попутный теплый вѣтеръ со полудня. Этотъ вѣтеръ, въ ихъ представлении, тоже является цѣлебнымъ. Какъ тольконачинаетъ тянуть южнымъ вѣтеркомъ, выставляютъ онѣ ему навстрѣчу свои ладанки и особыми нашептами загоняютъ въ нихъ вѣтеръ, чтобы послѣ—положивъ ладанку на одержимаго болѣстью излѣчить его этимъ ниспосланнымъ изъ-за теплыхъ морей снадобьемъ.

29-е апръля-лень девяти мучениковъ-считался въ старые годы тоже днемъ целеній. "Девять святыхъ мучениковъ, Өеогнидъ, Руфъ, Антипатръ, Өеостихъ, Артемъ, Магнъ, **Өеодотъ**, **Өавмасій и Филимонъ**, "-причитали-нашептывали въдуны-книгочен надъ болящимъ: "исцълите раба Божія (имя рекъ) отъ девяти недугъ, отъ девяти напастей: чтобы его не ломало, не томило, не жгло, не знобило, не трясло, не вязало, не слѣпило, съ ногъ не валило и въ Мать-Сырую-Землю не сводило. Слово мое кръпко-кръпче желъза! Ржа ъстъ желъзо, а мое слово и ржа не ъстъ. Заперто мое слово на семьдесять семь замковъ, замки запечатаны, ключи въ окіянъ-море брошены. Китъ-рыбой проглочены. Аминь." Этотъ заговоръ. произнесенный въ урочное время, оказывалъ, по мнѣнію суевърныхъ людей, неминуемое облегченіе больному; но только, --- добавляли они, --- и сказать-то наговорное слово надо неспроста, а "умъючи"...

Послѣдній день апрѣля—пролѣтняго мѣсяца—отмѣченъ въ народной Руси наособицу. Если вечеромъ съ этого дня на 1-е мая вспыхнетъ глубь небесная алмазной розсыпью звѣздной, да потянетъ на Святую Русь полуденнымъ-теплымъ вѣтромъ, то—по примѣтѣ подмосковной—должно ожидать не только богатаго гро́зами и тепломъ лѣта, но и хорошаго урожая. Въ другихъ мѣстахъ—между прочимъ, въ Рязанской губерніи ведется обычай наблюдать въ этотъ день поутру за восходомъ солнечнымъ. Взойдетъ солнышко изъ-за горъ-горы на чистомъ, безоблачномъ небѣ,—быть и всему лѣту ведреному; выглянетъ красное на бѣлый свѣтъ сквозь облака—зальютъ лѣтолѣтенское дожди-сѣногно̀и. Существуетъ въ Тульской губерніи повѣрье, что 30-го апрѣля нельзя выѣзжать въ путь-дорогу, не умывшись водою, натаенной изъ мартовскаго снѣга, которому, какъ видно, и не въ одномъ только этомъ случай прилается пълебная сила. Начинають бролить по чужой сторонь, -- гласить это повърье, -- всякія лихія весеннія больсти; не обережешься отъ нихъ мартовскимъ снъгомъ. такъ изведуть тебя въ конецъ! Сидять онъ всю зиму-зимскую въ снъговыхъ горахъ; вмъсть съ первою вешней оттепелью положено имъ выходить на-люди. Пригръваетъ назябшуюся въ зимніе холода землю красно-солнышко; таетъ-горить бълъпупистый снъгъ: а онъ-проклятое племя-разбъгаются во всё стороны міра Божьяго: гиё завилять полходячаго человъка-сейчасъ и шасть къ нему! Одна всего и есть обережь отъ нихъ-мартовскій снъгъ: боятся лихія больсти его, какъ соль-воды, какъ воскъ-огня... Канунъ тяжедаго май-мъсяца съ давнихъ поръ слыветъ-живетъ въ народной Руси днемъ послъднихъ весеннихъ свадебъ. Въ мав жениться-въкъ свой маяться!" Всёмъ это вёдомо, всёми добрыми людьми знаемо! Встарину считалось даже за тяжкую обиду свататься въ маб. а еще зазорнъе-справлять въ этомъ неурочномъ мъсяцъ раньше налаженную-сговоренную свадьбу. Держатся и посейчасъ этого стараго обычая по многимъ мъстамъ.

Въ народномъ "Мѣсяцесловъ", распѣваемомъ каликамиперехожими, питающимися Христовымъ именемъ да пѣснямистихами духовными, воспѣтъ каждый день апрѣль-мѣсяца. "Всю землю цвѣты апрѣль одѣваетъ, весь соборъ людскій въ радость призываетъ, листвіемъ древо зеле́нымъ вѣнчаетъ," —начинается этотъ стихъ. Затѣмъ, поименно перечисляются всѣ памятуемые въ мѣсяцѣ святые – въ сопровожденіи краткаго хвалебнаго слова о каждомъ. Восхваленіе сонма чествуемыхъ въ апрѣлѣ угодниковъ Божіихъ, заканчивается особой хвалою послѣднему святому мѣсяца – св. Іакову, сыну Зеведееву:

> "Въ тридесятый день славно восхваляемъ, И къ солнцу-мъсяцу свътло просвътляемъ, Благодатію присно весь сіяетъ, Церковный вънецъ, звъзда солнечная, Съ дванадесяти свыше явленная, Ему же есть честь отъ Бога въчная!"

Осъненная благословляющей десницею апостола Христова переступаетъ народная Русь за порогъ пролътняго апръльмъсяца, выходя навстръчу зеленому "травню-цвътеню" — со всъмъ его весельемъ въ природъ, со всей его трудовою маятой для кормящихся отъ щедротъ земли.

$$-208$$
  $-$ 



### XVIII.

## Страстная недъля.

Великіе дни страданій Спасителя, воспоминаемые, по уставу Православной Церкви, исключительно-торжественными и продолжительными Богослуженіями, на деревенской Руси отмъчены особыми повърьями и обычаями. Съ каждымъ днемъ Страстной, — или, какъ обыкновенно говорять въ народъ, "Страшндй", — недъли связана своя, только къ нему одному относящаяся, примъта. Простоватъ русскій мужикъ, — что и говорить, —да примътливъ какъ никто, — недаромъ за "краснобая-острослова" на міру слыветъ съ незапамятныхъ временъ стародавнихъ. Да не только примътливъ онъ, а и памятливъ: каждый старинный обычай неписаный помнить-перенимаеть отъ дъдовъ-прадъдовъ.

Съ понедъльника на Страстной недълъ начинаетъ вся Русь крещеная мыться-чиститься, ко встръчъ Свътлаго Праздника сряжаться-готовиться. "Страшной понедъльникъ на дворъ идетъ—всю дорогу вербой мететь!", "Съ Великаго понедъльника до Великаго Дня (Пасхи) цълая недъля, по горло бабамъ дъла!", —говоритъ деревня, только-что встрътившая съ вербами (ваіями) въ рукахъ Вербное Воскресенье, съ которымъ у дътворы связана память о словахъ: "Верба хлёстъ—бей дослезъ!" Вторникъ является днемъ, въ который, по старому обычаю, положено дълать "соченое молоко". Для этого рано поутру, еще до разсвъта, сметають по закромамъ конопляное и льняное съмя, перемъшивають, толкутъ въ ступахъ и разводять водою. Для охраны домашней животины ото всякихъ болъстей хорошо, по совъту знающихъ людей, поить ее такимъ "молокомъ", —причемъ и это лъченіе должно производиться

А. А. Корянфскій.

14 Digitized by Google также, какъ и приготовленіе лёкарственнаго снадобья-пойла, да ранней зорькѣ. Кромѣ этого условія, лѣкарки совѣтують не показывать "соченаго молока" мужикамъ. "Это-де бабье дѣло, а коли попадешься съ нимъ на глаза мужику—никакого толку не будетъ отъ лѣченья!" По этому молоку старые люди распознаютъ еще, будетъ-ли прокъ изъ скота: не пьетъ животина его—быть худу, стало-быть, какимъ-нибудь злымъ человѣкомъ на неё порча напущена,—и на неё, и на весь приплодъ даже! Въ Страшную середу принято, изъ предосторожности на всякій случай, обливать водою всю скотину на дворѣ,—да не простой водою, а натаенной изъ снѣга, собраннаго по оврагамъ и посоленнаго прошлогодней «четверговою» солью. Эта вода предохраняеть дворъ ото всякаго "напуска" на цѣлый годъ.

Въ Великій четвергъ-новая забота старикамъ со старухами, соблюдающимъ старину: пережигать соль въ печи. Соль и вообще-то, по народному повърью, является, цълебною, а четверговая-наособицу: ее тщательно сохраняють въ божниив. за иконами. Въ Пошехонскомъ увздв. Ярославской губерніи, существуеть обычай въ Великій четвергъ поутру кормить пётуховъ на печной заслонке, -- чтобы отгоняли чужихъ пътуховъ отъ корма, --а въ курятникъ выносить золу и посыпать ею полъ, чтобы куры хорошенько неслись. По нѣкоторымъ пошехонскимъ деревнямъ ходять въ этоть день дъвки съ бабами окачиваться водою подъ куриной насъстью (для здоровья). Въ полночь на этотъ завътный день, -- гово-своихъ". Стародавнее повърье совътуетъ прорубать на ръчкв (гдв еще не сбъжить до той поры вешняя-полая вода). прорубь для вороньей купальни. Это, если върить старинъ на-слово, должно приносить счастье. А кромъ того, и воронъ-въщая птица-начинаеть, въ благодарность за каозанную ему помощь, оберегать ниву и дворъ прорубившаго прорубь отъ хищника-звъря, ото всякой хищной птицы.

Встарину, въ эту полночь, "послё первыхъ пётуховъ", выходили на рёку парни съ дёвушками красными и торопливо зачерпывали изъ проруби воды, "покуда воронъ не обмакнулъ крыла". Въ это время приходитъ на землю, по сказаніямъ русскаго народа, весна красная и приноситъ вмёстё съ собою "красную красоту" и здоровье. "Воронъ—завистникъ, не давай ему запастись здоровьемъ прежде тебя!" — подаетъ совётъ суевёрная деревня. Еще въ тридцатыхъ годахъ XIX-го столётія въ Костромской губерніи въ Страстной четвергъ собились поутру дёвушки на берегу рёчки и—если вода Вскрылась—входили въ воду по̀-поясъ, становились въ тъсный кружокъ и начинали, держась за руки, заклинать весну, громко распъваючи:

> "Весна, весна красная! Приди, весна, съ милостью, Со тою-ли милостью, Съ великою радостью— Со тою-ли радостью, Съ великою благостью!.. Весна, весна красная!.."

Тамъ-же, гдѣ ледъ еще не вскрылся и стоялъ, —дѣвушки встрѣчали весну у проруби, умывались изъ нея и съ веселыми, столь не подходившими къ Страстной недѣлѣ, пѣснями о веснѣ возвращались по домамъ. Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ, — напримѣръ, въ Солигаличскомъ уѣздѣ Костромской губ., —встрѣчавшія весну-красавицу три раза погружались въ прорубь или въ освобожденную ото льда воду и катались "на восточную и западную стороны" по землѣ; затѣмъ шли домой и влѣзали по угламъ избы на крышу, гдѣ пѣли до полудня, несмотря на воркотню стариковъ, по заведенному обычаю — благочестиво пережигавшихъ соль въ это-самое время.

Въ Великій четвергъ совѣтуютъ старые люди подстригать въ первый разъ волосы годовалому ребенку ("до году—грѣхъ!"). Красны-дѣвушки подрѣзаютъ въ этотъ день кончики своихъ косъ.—чтобы росли онѣ длиннѣе да гуще.

Всюду въ обычав — приходить домой отъ четверговой всенощной съ горящими сввчами. Крестьяне, еще и теперь, выжигають принесенною "отъ дввнадцати Евангелій" сввчою кресты на дверяхъ и потолкахъ, думая отогнать этимъ злую-нечистую силу отъ своего крова. Если такую сввчу зажечь въ грозу, то можно не бояться громовыхъ ударовъ: всв они отгремятъ, не причинивъ богобоязненному дому никакого вреда. Зачастую деревенскія лъкарки-знахарки зажигаютъ "страстную" сввчу и даютъ ее въ руки трудно-больнымъ, а также и мучающимся родильницамъ. Такова ея цълебная сила, по словамъ умудренныхъ опытомъ людей. Съ этого дня—изъ опасенія "засорить глаза лежащему во гробъ Христу" — не принято мести хаты вплоть до Свътлаго Праздника.

Завзятые погодовёды народной Руси примётили, что — если на Великій четвергъ холодно, то и вся весна не будетъ особенно жаловать тепломъ; если на Великій четвергъ дождь идетъ, то надо ожидать мокрой весны. "Какова погода въ Страшной четвергъ, таково и Вознесенье!"-замыкается цёль связанныхъ съ этимъ днемъ примётъ.

Въ "Стоглавъ" <sup>48</sup>) записано преданіе о томъ, что въ Великій четвергъ встарину палили утромъ солому и кликали при этомъ мертвыхъ. Обычай этотъ былъ признанъ книжными людьми за "прелесть эллинскую и еретическую". "Мнози же отъ человъкъ", -- говорится о подобномъ этому обычав въ другомъ памятникъ старинной русской письменности, -, се творять по злоумію своему. Въ святый Великій четвертокъ повълаютъ мертвымъ мяса и млека и яйца, и мыльница (баня) топять и на печь льють и пепель посредё сыплють слёда ради и глаголютъ: "мыйся", и чехлы въшаютъ, и убрусы и велять се терти. Бѣси же смѣются влоумію ихъ и, влѣзши, мыются и въ пепелъ томъ яко и куры слъдъ свой показуютъ на пепелъ на прельщение имъ и трутся чехлы и убрусы тъми. И приходять топившіи мовницы и глядають на пепель слёда и егда видять на пепель слъдь и глаголють: приходили къ намъ навья (покойники) мыться. Егда то слышать бъси и смѣются имъ"...

Страстная пятница—одна изъ особо чтимыхъ въ народъ п я тн и цъ, хотя и меньше Благовъщенской и "десятой": Въ Великую субботу, передъ сумерками, заклинаются утренники-морозы, — просятъ ихъ не губить яровыхъ хлъбовъ, льна - конопли. А тамъ—наступаетъ и Святая, "великоденская", "славная" и "красная" недъля, на которую умильными голосами выводятъ, у церковныхъ папертей сидючи, свой стихъ воскресный сохранившеся исчезающимъ пережиткомъ пъсенной народной старины калики-перехожіе:

> "Се нынѣ радость, Духовная сладость, Веселятся небеса, И радуется земля Вкупѣ съ человѣки, Съ безплотными лики. Взыграй днесь, Адаме, И радуйся, Евва..."

- 212 -

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) "Стоглавъ"—сборникъ, представляющій сводъмнѣній и постановленій созваннаго царемъ Іоанномъ IV-мъ Собора московскаго (изъ представителей духовенства). Соборъ этотъ (1551 г.) имѣлъ своей задачею разсмотрѣніе и исправленіе безпорядковъ, вкравшихся въ жизнь и дѣятельность русскаго духовенства. Въ сборникѣ—сто главъ, откуда и самое названіе его. Содержаніемъ ихъ служатъ не только церковные, но и чисто свѣтскіе, вопросы. Царь, созывая соборъ, имѣлъ въ виду и послѣдніе.

СТРАСТНАЯ НЕДВЛЯ.

-

Aller a second of

У Безсонова записано, между прочимъ, въ цёломъ рядё разносказовъ сказаніе "Свитокъ Герусалимскій"-о томъ, какъ изъ сельмого неба выпалъще камень", какъ къ этому камню събзжались пари и патріархи, свяшенники и всякіе православные люди. "служили надъ камнемъ три дни и три нощи". и онъ распался на двъ половины, обнаруживъ сокрытый въ немъ "Ирусалимский свитокъ". Этотъ свитокъ гласитъ о Страстной недѣлѣ слѣдующее (отъ имени Іисуса Христа): "Чады вы Мои! Поймъйте вы Мою Страшную неделю: какъ Я, Госноди, воскорбилъ Своею душою, отъ смертнаго часу до Христова Воскресенія, такожды и вы попоститеся върою и любовію, кротостямъ и смиреніемъ, своими благими лёлами: а вы жда попоститеся хоть и малую часть, отъ Великаго Четверга до Христова Воскресенія, лишитеся хмѣльнаго питія, скверности изо усть изобраннаго слова, не бранитеся: Мать Пресвятая Богородина на престоди встрепенулася, уста кровію запекаются. Аще которыя человѣкъ на Великую Пятницу хмѣльнаго требуетъ, не подобаетъ тому человѣку въ тотъ день ни пить, ни всть, ни ко кресту иттить, ни къ Явангелью, ни устами своими Дары принять, хотя-жъ яво конецъ идетъ"... Въ приведенномъ отрывкъ "Свитка" высказался суровый взглядъ простодушнаго народа-стихослагателя на отношение его къ требованиямъ церковнаго устава, предписывающаго полное воздержание на эти дни строжайшаго поста и смиреннаго во всёхъ грёхахъ и прегръшеніяхъ своихъ покаянія.

Въ сѣдые годы язычества на Руси Страстная недѣля посвящалась богу громовъ небесныхъ. Перуна чествовали на неё разжигавшимися по холмамъ кострами. Этимъ-послѣднимъ какъ-бы высказывалось желаніе помочь жизнедѣятельной творческой силѣ воскресавшей весны. Небесный костеръ—солнце—начинало въ эти дни играть-плясать на небѣ, радуясь побѣдѣ надъ темными силами зимы. Отогрѣтая его знойными взглядами, Мать-Сыра-Земля все глубже и свободнѣе вздыхала послѣ ледяныхъ оковъ почти полугодового плѣна. Всё это не проходило безъ слѣда и для духовнаго міросозерцанія простолюдина-язычника, ревниво подмѣчавшаго каждый вздохъ обступавшей его отовсюду, одушевляемой его творческимъ воображеніемъ, природы.

На Страстной недълъ совершалось въ стародавние годы ограждение полей отъ злыхъ духовъ. Слъды древняго обычаяобряда уцълъли до сихъ поръ среди вотяковъ и черемисовъ, отгоняющихъ въ это время отъ своихъ дворовъ "шайтана". По заслуживающимъ всякаго довърия разсказамъ очевидцевъ, въ черемисскихъ и вотяцкихъ деревняхъ парни и дъвки съ зажженными лучинами въ рукахъ (а нъкоторыя—съ метлами и кнутами), съвъ верхомъ на лошадей, съ дикимъ крикомъ начинаютъ скакать по улицъ изъ одного конца въ другой. Поднимается невообразимый шумъ. Изгоняющіе шайтана стучатъ палками въ ворота дворовъ, колотятъ объ углы избъ, хлъвовъ и конюшенъ. Потомъ всъ мчатся въ поле—къ яровымъ посъвамъ, гдъ ставятъ двъ палки и строятъ вокругъ нихъ тъсную изгородь. Это служитъ знакомъ того, что шайтанъ отогнанъ отъ поля и устрашенъ настолько, что едва-ли уже осмълится показаться возлъ него "на людяхъ".

Приблизительно въ то-же время происходить въ деревняхъ. стоящихъ на рыбныхъ ръкахъ, угощение Водяного, сидящаго въ каждой ръкъ на безсмънномъ воеводствъ. Для угощенія "дѣдушки" покупается цѣлой рыболовной артелью на общій счеть старая, отслужившая всв свои службы кляча, - покупается "безъ торгу", за первую спрошенную цвну. Это двлается для того, чтобы доказать, что для угошенія такой важной особы- не жаль ничего. Трое сутокъ орткамливають обреченную на подарокъ Водяному лошадь конопляными жемыхами и хлѣбомъ. Затѣмъ, въ послѣдній вечеръ намазывають ей голову соленымъ медомъ и убираютъ гриву мелкими красными ленточками. Передъ самымъ "угощениемъ" спутывають лошади ноги веревками и навязывають ей на шею жерновъ. Наступаетъ часъ всевозможныхъ заклинаній-полночь. Лошадь ведуть къ ръкъ. Если послъдняя освободится къ этому времени ото льда, то садятся на додки и ташутъ за собой лошадь на средину ръки; если-же ледъ еще лежитъ, прроубають прорубь и сталкивають въ нее подарскъ дъдушкъ". Большое несчастие, - говорится въ "народномъ дневникв", — если рвчной воевода не жалуеть угощения (т.-е. лошадь долго не тонетъ). Водяной всю зиму лежитъ на ръчномъ днъ и спить глубокимъ сномъ. Къ веснъ онъ-изрядно наголодавшійся за зимнюю спячку — просыпается, начинаеть ломать ледъ и до-смерти мучить рыбу: на-зло рыболовамъ. Вотъ потому-то они и стараются умилостивить угощениемъ гнъвливаго ръчного воеводу. Послъ этого онъ дълается покладистъй-сговорчивъе и самъ начинаетъ стеречь рыбу, переманивать на княжеский хлъбъ" крупныхъ рыбъ изъ другихъ ръкъ, спасаетъ рыбаковъ на водахъ во время бурь и распутываетъ имъ невода. А не надумай кормящийся у ръки людъ расположить въ свою пользу старика.-такъ бъды всякой не оберется отъ такой оплошности! Три дня, три ночи поджидаетъ ръчной воевода угощения: нътъ-нътъ да и выглянеть изъ своихъ подводныхъ хордмъ-не вдутъ-ли рыболовы съ завѣтнымъ "приносомъ"... Все угрюмѣй, все недовольнѣе дѣлается старый. Если-же на четвертыя сутки не приведутъ рыбаки обреченную въ гостинецъ лошадь, то Водяной начинаетъ душить всю рыбу въ рѣкѣ, а затѣмъ-покидаетъ предѣлы мѣстности, гдѣ такъ непочтительно отнеслись къ его исконнымъ правамъ на подарокъ. А не услышить онъ и въ новой своей усадьбѣ на Страстной недѣлѣ словъ: "Вотъ тебѣ, дѣдушка, гостинцу на новоселье. Люби да жалуй нашу семью!",-то и тамъ долго не уживется: и тамъ,-по словамъ старыхъ рыбаковъ, видавшихъ на своемъ многоопытномъ вѣку всякіе виды,-"вся рыба вверхъ брюхомъ станетъ плавать".

Седмицъ Страстей Христовыхъ предшествовалъ встарину на Москвъ Бълокаменной торжественный обрядъ "шествія на осляти", знаменовавшій воспоминаніе о евангельскомъ событія-Входъ Господнемъ во Іерусалимъ. День, посвященный празднованію этого великаго событія, какъ и въ настоящее время, носиль на Руси название Вербнаго Воскресенья. Начало свъдъній о совершении названнаго обряда должно отнести къ XVI-му стольтію, времени-когда, подъ властной рукою царей, только-что начала слагаться въ стройный укладъ самобытная жизнь московской Руси. Умилительное для русскаго сердца и поразительное для иноземныхъ гостей зрълище представлялъ этотъ крестный ходъ во главъ съ патріархомъ, возсъдавшимъ на "осляти" (конъ въ отломъ суконномъ уборъ), ведомомъ рукою вънценоснаго богомольца-царя-государя всея Руси, возлагавшаго на рамена свои — вмъстъ съ бармами — истиннохристіанскій подылгъ смиренія. Лътописныя сказанія современниковъ оставили намъ яркую картину того, какъ совершался въ XVII-мъ въкъ этотъ безпримърно торжественный благочестивый обрядъ стародавнихъ дней, отмъненный въ 1700-мъ году-одновременно съ упраздненіемъ на Святой Руси патріаршества.

Ранымъ-рано начиналъ стекаться въ Вербное Воскресенье къ стънамъ Кремля златоглаваго царелюбивый и богобоязненный московскій людъ: всякому хотълось протъсниться поближе къ Успенскому собору, дабы удостоиться "пресвътлаго царскаго лицезрънія". Отстоявъ у себя на Верху (въ своихъ палатахъ) раннюю объдню, шелъ царь-государь въ этотъ храмъ Божій—въ своемъ праздничномъ выходномъ нарядъ. Державнаго хозянна Земли Русской окружаль многочисленный сонмь боярь: шли о-бокъ съ ними окольничіе и прочіе чины. Изъ соборныхъ дверей, спустя малое время, показывались хоругви, кресты, рипиды и иконы; шли между ними, по-двое и по-трое въ рядъ, чернецы, діаконы и священники. Слъдомъ за соборными иконами выступали успенскій съ благовъщенскимъ протопопы. а за ними-пъвчіе, поддьяки, ключари и, наконецъ, патріархъ въ маломъ облачении. О-бокъ съ владыкою-святителемъ шли діаконы, неся-справа отъ него Святое Евангеліе, слъва-"на мись кресть золотой, жемчужный, большой да малое Евангеліе". Вся священнослужительствующая Москва шла въ патріаршемъ крестномъ ходу.-да не только Москва, а и духовенство иныхъ городовъ русскихъ. Шествіе царя-государя было не менье блестяще. Открывалось оно нижними чинами, за которыми выступали дьяки, дворяне, стряпчіе, стольники, ближніе и думные люди и окольничіе. За послёдними шествоваль самь вѣнценосный богомолецъ. Замыкали ходъ бояре въ богатыхъ шубахъ и высокихъ горлатныхъ шапкахъ, ближайшіе изъ ближнихъ людей. гости, приказные, иныхъ чиновъ люди и народъ. Весь путьсъ обоихъ боковъ-оберегали полковники стрѣлецкіе въ бархатныхъ и объяринныхъ ферезеяхъ и въ турскихъ кафтанахъ. Возлѣ нихъ-также по обѣ стороны - шли стрѣльцы стремяннаго полку, "въ одинъ человъкъ": сотня съ золочеными пищалями да полусотня съ батожками и прутьями. За стъною стрёльцовъ были разставлены пестрыя кадки съ пучками вербы, предназначавшейся для раздачи народу московскому. Оба шествія останавливались предъ Покровскимъ соборомъ-"лицомъ къ восходу солнечному". Царь со святителемъ вступали со Входо-Іерусалимскій придълъ, въ сопровождении высшихъ чиновъ государевыхъ и духовенства. По объ стороны Лобнаго Мъста становилась вся остальная свита государева со стольниками во главъ. Въ соборномъ прилълъ, между тъмъ. начиналось молебствіе. Во время него облачался патріархъ; государь-же возлагаль на себя большой нарядь царскій еще на паперти. Во храмъ Божій вступалъ царь въ "платнъ" изъ золотной ткани, отороченномъ жемчужнымъ узорочьемъ, усыпаннымъ каменьемъ самоцвѣтнымъ. Надъ челомъ самодержца сверкалъ драгоцѣнной осыпью-алмазами, изумрудами да яхонтами-венецъ царскій, соболемъ опушенный. Рамена государевы были покрыты бармами, именуемыми "діадимою"; на груди сіялъ Кресть Животворящаго Древа. Царскій посохъ смвнялся на златокованный жезлъ, изукрашенный богато, каменьями осыпанный. Лобное Мъсто къ этому

Digitized by Google

времени устилалось-убиралось бархатами да сукнами, да камкою. На возвышавшемся на немъ налов, укрытомъ пеленою впразелень, возлагалось Святое Евангеліе, окружавшееся иконами. Путь отсюда къ Спасскимъ воротамъ кремлевскимъ ограждался обитыми краснымъ сукномъ надолбами-рвшетками. Вся Кремлевская площадь представлялась моремъ головъ и пестрвла войскомъ "стрвлецкаго и солдатскаго строю" и народомъ московскимъ.

Взоры всёхъ собравшихся на площади были устремлены на Лобное Мёсто, неподалеку отъ котораго стоялъ долженствовавшій изображать "осля" конь, окруженный пятью дьяками въ золотныхъ кафтанахъ подъ началомъ патріаршаго боярина. По близости помъщалась на обитой краснымъ сукномъ и огороженной пестро расписанной рёшеткою колесницѣ праздничная нарядная "верба".

Её представляло большое дерево, изукрашенное искусно сабланной зеленью, расцвеченное бархатными и шелковыми цвътами и увъшанное яблоками, грушами, изюмомъ, финиками, винными ягодами, цареградскими стручками-рожками оръхами. Во время шествія, подъ нею стояли въ бълыхъ одеждахъ мальчики ... пъвчіе поддьяки меньшихъ станицъ" изъ патріаршаго хора, которые пъли "стихеры цвътоносію". Выходили царь со святителемъ изъ Покровскаго собора; благословлялъ патріархъ возвратиться всёмъ крестамъ и образамъ въ святыню святынь московскихъ-соборъ Успенія Богоматери. Послё раздачи пальмовыхъ вётвей и вербовыхъ лозъ государю, духовнымъ и свътскимъ властямъ, а затъмъ-одной вербы младшимъ государевымъ чинамъ и народу, -приступали и къ самому дъйству. Начиналось оно тъмъ, что архидіаконъ, ставъ лицомъ къ закату солнечному, читалъ подобающія празднику страницы Евангелія. Въ то время, какъ онъ произносилъ слова - "И посла два отъ ученикъ", соборный протопопъ подходиль съ ключаремъ къ патріарху подъ благословеніе: вмъсто двухъ учениковъ Христа "по осля идти". Въ XI-й книгъ "Древней Россійской Вивліовики" Н. И. Новикова 44) такъ раз-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Николай Ивановичъ И о в и к о в ъ—знаменитый поборникъ русскаго просвъщенія, всю жизнь свою положившій на писательскіе и издательскіе труды. Онъ родился 25 апръля 1744 года въ с. Авдотьинъ, Бронницкаго уъзда Московской губ., въ помъщичьей семьъ, воспитаніе получилъ въ московской университетской гимназіи, затъмъ служилъ въ Измайловскомъ полку и въ коммиссіи депутатовъ, но съ 1768 года оставилъслужбу и посвятилъ себя излюбленному дълу, прежде всего занявшись изданіемъ журнала "Трутень" (1769—1770 г. г.). Въ 1772-мъ году Н. И-чъ выступилъ съ новымъ журналомъ—"Живорисецъ", лучшимъ изъ періодическихъ изданій XVIII-го въка, а вслъдъ за его прекращеніемъ (въ 1773 г.) съ журналомъ "Кошелекъ". Въ это-же время онъ предпри-

сказывается объ этомъ: "...Принявъ благословеніе, пойдуть по осля ко уготованному мъсту, идеже привязана, и, пришедъ, отръшаютъ е; причемъ бояринъ патріаршій глаголетъ: что отръшаете осля сіе? И ученицы глаголютъ: Господь требуетъ. И поведутъ ученицы въ объ стороны подъ устца, и приведутъ къ патріарху къ Лобному Мъсту, а патріарши дьяки за ослятемъ несутъ сукна, красное да зеленое, и коверъ"...

Затёмъ, патріархъ благословлялъ царя-государя и — съ Евангеліемъ въ одной и крестомъ въ другой рукѣ – садился на подведеннаго къ нему "осля", одѣтаго краснымъ сукномъ съ головы, зеленымъ позади. Начиналось шествіе, открывавшееся, по обычному чину, дьяками, дворянами, стряпчими и стольниками, за которыми везли на описанной выше колесницѣ вербу. — "Осанна Сыну Давидову! Благословенъ грядый во имя Господне!" – раздавалось изъ-подъ ея вѣтвей и звенѣло, переливаясь тонкими голосами, умилительное пѣніе малыхъ пѣвчихъ патріаршаго хора. Слѣдомъ шли чины духовные, неся иконы; за духовенствомъ — ближніе люди государевы, думные дьяки съ окольничими — всѣ съ ваіями верба-

нялъ изданіе "Древней Россійской Вивліоевки" ("Собраніе разныхъ древнихъ сочиненій, яко то: Россійскія посольства въ другія государства, рѣдкія грамоты, описанія свадебныхъ обрядовъ и другихъ историческихъ и географическихъ достопамятностей, и многія сочиненія древнихъ Россійскихъ стихотворцевъ"), выходившей ежемѣсячно въ 1773—1775 годахъ. За нею послѣдовали: "Древняя Рос. Идрографія", "Повѣствователь древностей Россійскихъ". "Скиеская исторія" и т. д. Кромѣ этихъ трудовъ и множества изданныхъ книгъ другихъ авторовъ, Н. И. Новикову принадлежатъ: "Опытъ псторическаго словаря о Рос-сийскихъ писателяхъ" и журналы "Утренній Свѣтъ", "Московское Изданіе", "С.-Петербургскія Ученыя Вѣдомости", "Покоящійся Трудолюбепъ" и "Вечерняя Заря". Всв они сослужили немалую службу русскому обществу. Въ 1779-мъ году Новиковъ взялъ въ аренду московскую университетскую типографію и изданіе "Московскихъ Вѣдомостей" и, переѣхавъ въ Москву, проявилъ необычайную энергію въ издательской дъятельности и въ то-же время цухъ неутомимато организатора. Здъсь онъ основалъ "Дружеское ученое общество" и "Типографическую компанію", учредилъ первую библіотеку для чтенія, открылъ книжный магазинъ и вообще повелъ дъло на самыхъ широкихъ началахъ. Число изданій Новикова достигаеть 450 названій. Увлеченіє массонскими идеями вызвало въ высшихъ сферахъ неудовольствіе на знаменитаго русскаго просвѣтителя: онъ не только долженъ былъ мало-по-малу прервать свою дѣятельность, но даже попалъ подъ судъ и былъ-по проискамъ своихъ недоброжелателей-заключенъ въ Шлиссельбургскую крѣность (по совершенно неосновательному обвинению въ противуправительственной пропагандъ). Послѣ 4-хъ-лѣтняго заключенія, Новиковъ былъ освобожденъ-при вступленіи на престолъ Павла I, но продолжать своего просвѣтительнаго труда уже не могъ-будучи совершенно обезсиленъ и душою, и тѣломъ-и доживалъ свой въкъ въ деревенскомъ затишьи, въ с. Авдотьниъ, ---гдъ и скончался 31 июля 1818 года. Труды его не пронали даромъ; они создали этому подвижнику русскаго просвъщенія нерукотворный памятникъ.

Digitized by Google

ми въ рукахъ. Наконецъ, шествовалъ, поддерживаемый двумя стольниками, государь, ведшій "осля" за поводъ. Вмъстъ съ вънценоснымъ хозяиномъ Земли Русской держали поводъ еще четверо: первостепенный бояринъ, государевъ да патріаршій дьякъ и патріаршій-же конюшій старецъ. Предъ государемъ несли его парскій жезлъ златокованный, его, государеву, вербу, государеву свъчу и царский плать. О-бокъ выступалъ соныть бояръ, окольничихъ и думныхъ дворянъ съ вербами въ рукахъ. Святитель осънялъ народъ крестомъ во все время шествія. За патріархомъ слёдовало духовенство въ богатъйшемъ празиничномъ облачении. Медленно-медленно подвигалось шествіе на осляти отъ Лобнаго Места чрезъ Спасскія ворота-къ собору Успенскому. Весь путь государевъ и патріаршій устилали стрълецкія дъти краснымъ да зеленымъ сукномъ; по сукну другіе мальчики раскладывали однорядки цвътныя, пестръвшіяся всъми цвътами радуги.

Какъ только шествіе вступало въ Спасскія (святыя) ворота, надъ Кремлемъ раздавался съ Ивана Великаго гулкій благовъстъ, подхватываемый кремлевскими храмами, а затъмъ – расплывавшійся по всъмъ сорока-сорокамъ церквей московскихъ. Плавными, стройными волнами гудълъ-разливался надъ Бълокаменною могучій мъдный звонъ, усугубляя торжественность шествія. Затихали голоса колоколенъ только въ ту минуту, когда государь со святителемъ входили подъ свнь Успенскаго собора. Здвсь соборный протодьяконъ дочитывалъ евангельскую повъсть о великомъ празднуемомъ Православною Церковью событи, патріархъ принималъ изъ царскихъ рукъ вербу-вано и, благословивъ государя, цъловалъ его въ правую руку. Царь возвращаль целование и шествовалъ къ себъ во дворецъ, гдъ – въ одной изъ церквей на Верху-совершалась въ это время Божественная литургія. Двйство заканчивалось. Патріархъ служилъ литургію въ Успенскомъ соборѣ, а затѣмъ шелъ къ поставленной у южныхъ дверей храма колесницъ съ нарядной вербою, молитвословилъ предъ нею и благословлялъ "праздничное древо". Соборные ключари, между тъмъ, отрубали большой изукрашенный сукъ оть вербы и несли его въ алтарь. гдъ обръзывали вътви, чтобы послъ отправить ихъ на серебряныхъ блюдахъ въ государевы покон. Часть вътвей раздавалась духовенству и боярамъ. Стръльцы и народъ получали остатки "древа" со всѣми украшеніями и привѣсками.

Во дворецъ государевъ подавались въ этотъ день особыя, нарочито изукрашенныя, вербы: для самого царя-государя, для царицы, царевичей и царевенъ. Эти вербы были роскош-

но убраны, и становились на маленькія санки, обитыя червчатымъ атласомъ съ галуномъ золотнымъ. Бумажные листья. бархатные и шелковые цвёты, разные плоды, ягоды, овощи и пряники въ пестромъ изобили въшались на нихъ. У патріарха, въ его Крестовой палать, были на Вербное Воскресенье праздничные столы для многочисленнаго духовенства всяческаго чина, а также для особо приглашавшихся бояръ, окольничихъ, думнаго дьяка, ведшаго "осля", головъ и полуголовъ стрвлецкихъ, принимавшихъ участіе въ ше-ствіи, и другихъ чиновъ. Столы завершались государевой на патріаршею заздравными чашами. Святитель одариваль бояръ и дъяка, лицедъйствовавшихъ на шествіи и, благословивъ ихъ святыми иконами, отпускалъ съ миромъ. Полное звено яствъ и питій, бывшихъ за столами, посылалось еще съ самаго начала къ государю и всему семейству царскому: несли ихъ влалычные стольники въ сопровождении патріаршаго боярина и разряднаго дьяка. Принималъ царь присланные "столы", жаловалъ патріаршаго боярина двумя подачами отъ этихъ "столовъ" съ кубками; получалъ изъ рукъ царскихъ и разрядный дьякъ одну подачу и "достаканъ романеи".

А у папертей многихъ храмовъ Божійхъ на Москвъ раздавался въ это время протяжный, проникавшій до чуткаго сердца благочестивыхъ слушателей напъвъ странниковъ—-каликъ-перехожихъ, слъпцовъ убогихъ, и до напихъ дней разносящихъ по народной Руси свои невъдомо когда и гдъ сложившіяся живучія пъсенныя сказанія:

> "Радуйся зѣло, дщи Сіоня: Се Парь твой, возстаый на коня... . . . . . . . . . . . . . . . Во Герусалимъ входящу, На жребяти свлящу-"Осанна, Осанна, въ вышнихъ!", дъти вопіють, Младенцы сладчайше глаголють.... . . . . . . . . . . . . . . . . Благословенъ сый грядый, Въ Ерусалимъ пришедый Спасти міръ! Ризы постилаху, Пути украшаху, Во градѣ срѣтаху, Радостію пояху: "Осанна!"

> > - 220 -

Digitized by Google

Такъ благоговъйно готовилась старая Москва встрътить великую седмицу страданій вошедшаго въ Іерусалимъ Спасителя міра, Царя царей и Владыки владыкъ земныхъ.

Эта седмица ознаменовывалась въ Бѣлокаменной богомольными выходами государя, посъщавшаго, по доброму завъту предковъ, "узилища"- тюрьмы и богадѣльни. Всюду, гдѣ онъ ни былъ, щедрой рукою раздавалась царская милостыня, освобождались преступники, сидѣвшіе "за малыя вины", одѣлялись деньгами неимущіе, выплачивались даже долги бѣдняковъ. Среда Страстной недѣли была днемъ "прощенія", на которое выходилъ вѣнценосный богомолецъ въ Успенскій соборъ. Въ полночь со среды на четвергъ происходилъ тайный выходъ государя "для милостивой раздачи".

Воть, напримъръ, въ какихъ простодушныхъ чертахъ обрисовываеть, по свидътельству Забълина, современникъ царя Алексвя Михайловича одинь изъ такихъ выходовъ: "Въ 1669 году марта въ 22 числѣ на Страстной недѣлѣ, въ среду, въ 6 часу ночи (въ первомъ пополуночи) великій государь изволилъ идти къ митрополитамъ къ Павлу Сарскому и Подонскому, къ Паисію Гаскому, къ Өеодосію Сербскому да въ Чудовъ монастырь, и жаловалъ своимъ государевымъ жалованьемъ изъ своихъ государевыхъ рукъ милостыню: митрополитамъ по сту рублевъ, чудовскому архимандриту Іоакиму 10 рублевъ. А, у митрополитовъ и въ Чудовомъ монастырь бывъ, изволилъ великій государь идти на Земской дворъ и въ больницу къ разслабленному, что на дворъ у священника Никиты, и на Англинскій и на Тюремный дворы и жаловаль своимь государевымь жалованьемь-милостынею жъ изъ своихъ государскихъ рукъ, а роздано"... Далъе подробно перечисляется все "розданное" несчастнымъ, заключеннымъ и убогимъ въ этотъ день.

Въ Великую-страстную пятницу царь посъщалъ также колодниковъ, въ субботу утромъ—нъкоторые монастыри кремлевскіе и всегда заходилъ въ этотъ послъдній день Страстей Христовыхъ "проститься у гробовъ" въ Архангельскій соборъ. Послъ объдни и, въ субботу приносили стольники государевы во дворецъ изъ собора освященные "укруги" и "вина фряжскія". Полунощница въ навечеріи Свътлаго Дня слушалась царемъ-государемъ въ Престольной Комнатъ въ его палатахъ покоевыхъ.

- 221 -



#### XIX.

# Свѣтло-Христово-Воскресеніе.

За Страстной недѣлею идетъ на свѣтлорусскій просторъ Святая; зовется она также и "Свѣтлою", "Славною", "Великою", "Радостною", "Красною" и "Великоденскою", —слыветъ и за одинъ "Великъ-День". Есть мѣста — напримѣръ, въ Черниговской губерніи, гдѣ называють ее "Гремяцкою". Съ этой недѣлею связано въ народной Руси не мало идущихъ къ нашимъ днямъ изъ неизвѣданныхъ глубинъ сѣдой старины обычаевъ, сказаній, повѣрій и поговорокъ, —частью занесенныхъ въ печатныя сокровищницы, частью-же до сихъ поръ скитающихся безъ призора, безъ пристанища по свѣту бѣлому, по людямъ добрымъ, памятующимъ завѣщанное дѣдами-прадѣдами.

"Пресвётлое воскресеніе праведнаго солнца—Христа" объединяется въ народномъ воображеніи съ весеннимъ возрожденіемъ природы, какъ-бы принимающей участіе въ радостномъ празднованіи величайшаго изъ евангельскихъ событій, знаменующаго свётлую побѣду надъ тьмою смерти. Съ этимъ связанъ старинный обычай зажигать передъ церквами и по холмамъ костры во время Свётлой заутрени; въ Бѣлоруссіи идутъ къ ней даже съ зажженными лучинами. Почти повсемѣстно въ деревняхъ на Святую ночь жгутъ по площадямъ смоляныя бочки; уголья отъ нихъ потомъ собираютъ и, отнеся домой, берегутъ вмѣстѣ со свѣчами, съ которыми стояли заутреню. Нѣкоторые кладуть эти уголья подъ застрѣхи крышъ, будучи увѣрены, что предохраняютъ свой дворъ отъ грозы. До сихъ поръ, въ деревняхъ, по старому обычаю, послѣ пѣнія "Христосъ воскресе" стрѣляютъ холостыми заря-

Digitized by Google

дами изъ ружей, торжествуя этимъ побъду надъ нечистой силою и тьмой. Зачерпнутой въ родникъ въ пасхальную ночь водъ народное повърье приписываетъ особенную силу. Суевърные люди окропляютъ ею свои дома и амбары, видя въ этомъ залогъ счастья и довольства. Этотъ обычай теперь мало-по-малу забывается; но естъ села, гдъ въ Святую ночь красныя дъвушки спъшатъ за водою къ ручьямъ и ръкамъ. Молча стараются онъ наполнить ведра и—также молча донести ихъ домой. Если будетъ произнесено при этомъ хоть одно слово, то вода эта, по словамъ старыхъ людей, теряетъ свою силу.

Существуетъ старинное повърье о томъ, что — если въ Свътлую заутреню стать въ уголкъ церкви, держать въ львой рукъ серебряную монету и на первое привътстве священника — "Христосъ воскресе!", вмъсто "Воистину воскресе!", отвътить словами: "антмозъ маго", то отъ этихъ словъ монета получитъ чудодъйную силу, которая можетъ возвратить ее хозяину даже изъ воды, изъ огня. Брошенная въ чужія деньги, монета эта не только возвратится къ хозяину, но и приведетъ съ собою. всъ другія, между которыми находилась. Этотъ "антмозъ" соотвътствуетъ неразмънному червонцу, который знаменуетъ неизсякаемое богатство солнечнаго свъта, каждое утро вновь возрождающееся на востокъ; онъ напоминаетъ собою и молнію, которая въ весеннюю пору воскресаетъ и цвътетъ во мракъ ночеподобныхъ тучъ.

Пошло до нашихъ забывчивыхъ дней старинное преданье гласящее, что красное солнышко, всплывая изъ-загоръ-горы надъ обновленной воскресеніемъ Христа землею, радостно играетъ-пляшетъ своими лучами. Эта слава-молва о "солнечныхъ заигрышахъ" распространена повсемъстно во всъхъ. уголкахъ славянскаго міра, нёкогда жившаго одною духовной жизнью съ народомъ русскимъ. Въ великорусскихъ губерніяхъ ранымъ-рано на первый день Свътлаго Праздника выходить деревенскій людь на пригорки, ребята-же малые влізають на крыши-смотръть-любоваться игрою солнышка краснаго. Взойдетъ-заиграетъ оно на безоблачномъ небъ, - быть, по примътъ старыхъ людей, красному лъту, богатому урожаю и счастливымъ свадьбамъ. Деревенская дътвора, при первомъ появлении свътила свътилъ земныхъ, принимается прыгать, припъвая: "Солнышко-ведрышко, выгляни въ окошечко! Солнышко, покажись, красное, снарядись! Бдуть господа-бояре къ тебѣ въ гости во дворъ, на ширы пировать, во столы столовать!" Старухи въ это время умываются съ золота, серебра и краснаго яйца, думая отъ того и помолодёть, и разбогатёть; старики же расчесывають волосы, приговаривая: "Сколько въ головё волосковъ, столько и внучать!" Есть и такіе между ними, что въ первый день Свётлой седмицы стараются поужинать и лечь спать до заката солнечнаго, думая, что, если не сдёлать этого. то нападетъ "куриная слёпота". Молодежь— парни да дёвушки красныя ладятъ свое: чуть заиграетъ веселое солнышко, у нихъ— первая пёсня - "веснянка" готова, а за нею слёдомъ пошелъ и первый хороволъ.

Съ перваго-же дня Свътла-Христова-Воскресенія отверзаются, по върованію народа, врата райскія и остаются отворенными до послъдняго дня. Счастливъ тотъ, кто умретъ о Пасхв. тому-прямая дорога въ селенія правелныхъ. Потому-то престарълые благочестивые люди, которымъ не жалко разстаться съ земной жизнью, и молять Бога, чтобы привелось имъ покинуть этотъ бренный міръ во дни Святой недвли, а еще лучше-въ Сввтлую заутреню. Кто умираетъ на Свътло-Христово-Воскресеніе, того, по старинному обычаю, хоронять съ краснымъ яйцомъ въ правой рукъ. "Умеръ на Пасху-и яичко въ руку!" - напоминаетъ объ этомъ народная поговорка. Въ древней Руси существовало предание о томъ, что, когда возсталь оть мертвыхъ Спаситель міра, солнце не заходило цълыхъ восемь сутокъ: первые два дня оно стояло на востокъ, -- тамъ, гдъ ему подагается быть при восходъ, слъдующіе три дня-на полуднь, остальные два на вечерв, на восьмой зашло. Это предание повторялось на Руси всёми въ XVI-XVII столётіяхъ, вызывая противъ себя возраженія церковныхъ пропов'єдниковъ. Народная Русь, отъ млада до велика върящая въ то, что отверзаются на Святой райскія двери. прибавляеть къ этому-устами искушенныхъ въ книжномъ писаніи людей, —что прекращаются-утихають на эти дни и адскія муки. Это основано на "Хожденіи апостола Павла по мукамъ". По другому-же распространенному въ народъ сказанію ("Хожденіе Богородицы по мукамъ"), покой гръшникамъ дается на томъ свътъ съ Великаго (Страстного) Четверга до самой Троицы.

Съ перваго дня Свътлой недъли, по старинному, въ большинствъ мъстностей уже забытому, преданію, Христосъ, въ сопровожденіи Своихъ апостоловъ, ходитъ по землѣ вплоть до Вознесенія. Одъты небесные странники въ нищенское рубище, а потому, —гласитъ народный сказъ, —и не-въ-домекъ никому: кто они. Ходятъ они, испытуютъ людское милосердіе, награждаютъ великими и богатыми милостями добрыхъ и караютъ злыхъ людей. Въ бѣлорусскихъ деревняхъ принято ходить на Свѣтло-Христово-Воскресеніе по дворамъ съ особыми "великоденскими" пѣснями. Ходятъ, обыкновенно, ночью — цѣлыми толпами; ходящіе слывутъ за "волочебниковъ", а запѣвало ихъ зовется "починальщикомъ". Въ своихъ пѣсняхъ, по свидѣтельству И. М. Снегирева <sup>45</sup>) и А. Н. Аванасьева, они прославляютъ Воскресшаго Христа, Богоматерь и святыхъ Юрія и Николу, что коровъ и коней запасаютъ, Илью-пророка, зажинающаго колосистую рожь. Все это они сопровождаютъ припѣвомъ. "Христосъ воскресе!" Въ Минской и смежныхъ съ нею губерніяхъ пляшутъ на этихъ первыхъ весевнихъ игрищахъ особыя пляски — "метелицу" и "завѣйницу".

На старой Смоленщинъ всю Свътлую недълю молодые парни ходятъ по деревнямъ и у каждаго дома подъ окномъ поютъ такъ называемый "куралесъ", за что всякій хозяинъ, которому они пропоютъ, величаючи его по имени, —подаетъ имъ сала, яицъ, пирога и денегъ. Вотъ, напримъръ, одна изъ этихъ "куралесныхъ" пъсенъ смоленскихъ волочебниковъ:

"Ай шли, прошли волочебники.

Христосъ воскресъ, Сыне Божій!

Аны шли, пройшли, волочилися.

Христосъ воскресъ, Сыне Божій!

Волочилися, намочилися.

Христосъ воскресъ...

Аны пыталися до того двора, до Иванова.

Христосъ воскресъ...

Ти дома, дома самъ панъ Иванъ?

Христосъ Воскресъ...

Онъ не дома, а поъхалъ во столенъ городъ. Христосъ Воскресъ...

Соболева шапка головушку ломить.

Христосъ Воскресъ...

Кожаный цоясъ середину ломитъ.

Христосъ Воскресъ...

Куння шубка по пятамъ бьется.

А. А. Коринфскій.

<sup>45)</sup> Иванъ Михайловичъ С негиревъ-извѣстный русскій народовѣдъ и знатокъ русскихъ древностей, бывшій профессоромъ московскаго университета. Онъ родился въ 1793-мъ, скончался въ 1868-мъ году. Кромѣ другихъ произведеній (болѣе мелкихъ) ему принадлежатъ: "Русскіе простопародные праздники и суевѣрные обряды" (I, II, III и IV выпуски, М.), "Памятники московской древности", "Русскіе въ своихъ пословицахъ", "Русскія народныя пословицы", "Памятники древнихъ художниковъ" Заключенія, выводимыя имъ изъ тѣхъ или другихъ обычаевъ, не всегда правильны; но свъдѣнія, которыми онъ обогащаетъ науку о русскомъ народѣ, до сихъ поръ не утратили своей цѣнности.

Христосъ Воскресъ... Вы дарите насъ, не морите насъ! Христосъ Воскресъ... Пару яицъ на ясминку. Христосъ Воскресъ... Кусокъ сала на подмазочку. Христосъ Воскресъ... Конецъ пирога на закусочку. Христосъ Воскресъ, Сыне Божій."

Въ нъкоторыхъ-же домахъ, гдъ есть молодыя дъвушки заневъстившіяся, волочебниковъ просятъ спъть еще "Паву":

> "Пава рано летала; Раньше того дѣвица встала, Да перья собирала, Въ вѣночекъ ввивала, На головку надѣвала, Сукните молодца, Подайте колосъ!"

За "Паву" платятъ волочебникамъ отдёльно: кто гривенникъ, кто двугривенный. Все, что ни подадутъ, берутъ пѣвуны-волочебники, и ни въ одной хатъ не откажутъ имъ въ подаяніи, а послъднюю пъсню дъвушки считаютъ чуть не за молитву о хорошемъ женихъ и потому особенно щедро вознаграждаютъ пъвуновъ.

Есть мѣстности, гдѣ ходять въ понедѣльникъ Святой недѣли на кладбища—христосоваться со своими покойничками; по большей-же части этоть обычай соблюдается послѣ Пасхи. на Радоницу. Со вторникомъ связано въ народѣ имя "купалища". Встарину существовалъ обычай обливать въ этотъ день холодной водою тѣхъ, кто проспалъ заутреню. Густинская <sup>46</sup>) лѣтопись разсказывала объ этомъ обычаѣ—какъ о пережиткѣ древняго язычества, связывая его съ обоготвореніемъ Матери-Сырой-Земли.

Со Свътлой середы начинаются по нъкоторымъ мъстамъ весенніе хороводы, продолжающіеся до Троицына дня-каждый вечеръ. Разные бываютъ хороводы, на-особицу и зовутся они: великоденскими, радоницкими, никольскими, троицкими,

-226 ---

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Густинская лётопись—велась въ Густинскомъ Свято-Троицкомъ монастырѣ, Прилуцкаго.у. Полтавской губ., основанномъ въ 1600-мъ году на землѣ князей Вишневецкихъ и пользовавшемся вниманіемъ московскихъ царей. Въ 1675-мъ году здѣсь былъ посвященъ во іеромонахи св. Димитрій Ростовскій. Въ 1799-мъ году монастырь былъ закрытъ, но въ 1843-мъ возобновленъ.

всесвятскими, петровскими, пятницкими, ивановскими, успенскими, семенинскими, капустинскими и покровскими. Свътлый праздникъ начинаетъ-открываетъ хороводное веселье, окровомъ-кончается оно.

Въ Святую пятницу, именуемую "прошеньемъ", а также "про́шенымъ днемъ", въ обычав звать тестю съ тещею зятя и его родныхъ "на молодое пиво", которое зовется также и "моленымъ". Въ Костромской губернии варятъ его въ-складчину, двлятъ между сосвдями и пьютъ, приговаривая: "Пивоне диво и медъ не хвала, а всему голова, что любовь дорога!"

Пасхальная суббота слыветь въ народъ "хороводницею"; въ этоть день—самый разгаръ молодого веселья въ поселыцинѣ-деревеньщинѣ. Въ Черниговской губерніи къ этому дню пріурочивается обычай изгнанія или "провожанія" русалокъ, по другимъ уголкамъ народной Руси или вовсе позабытый къ настоящему времени, или справляющійся на Всесвятской, слѣдующей за Духовымъ днемъ, недѣлѣ. Въ воскресенье со Свѣтлой седмицы на Өомину—проводы Пасхи. Въ этоть день, по старинному обычаю, придерживающіеся дѣдовскихъ завѣтовъ люди собираютъ всѣ оставшіяся отъ праздничныхъ снѣдей кости и, благословясь, несутъ на поле, гдѣ и зарываютъ ихъ. Это должно охранять посѣвы отъ градобитія. Другимъ-же суевѣріе подсказываетъ беречь эти кости въ хатѣ и бросать ихъ въ топящуюся печку во время лѣтнихъ грозъ.

Но не только дань своему суевърію отдаеть въ свътлые пасхальные дни народная Русь: кръпка она своею простодушной върою во Христа, свято чтять въ ней всъ обряды христіанскаго благочестія. Освятить деревенскій людь во храмѣ Божіемъ въ Свѣтлую заутреню свои пасхальныя яства, похристосуется со священникомъ, своими близкими и всёми. кто бы ему ни встрътился, разговъется краснымъ яичкомъ и всёмъ, что Богъ пошлетъ. Но до тёхъ поръ не начнутъ въ деревнъ праздничнаго пированья-веселья, покуда не обойдетъ каждаго двора церковный причтъ со крестомъ и святой водою и не пропоетъ передъ каждой божницею радостныхъ пасхальныхъ пъснопъній. А потомъ во всю Святую Недълю ходять, разнося благостную въсть о Воскресеніи Христовомъ. въ каждомъ приходъ отъ деревни къ деревнъ, богоносцы съ крестами, хоругвями и образами. Всю Свътлую недълю льется по всей Святой Руси радостный пасхальный звонъ: не молкнетъ съ утра до ночи ни одна колокольня, - каждая словно старается перезвонить другую. Находится многое множество охотниковъ "потрудиться для Бога" у колоколовъ, —а ужъ оть дътворы отбою нъть: всякому хочется хоть одинъ разъ

ла потрезвонить въ эти Свътлые дни. И гудятъ-перекликаются колокольни. Съ утра до поздняго вечера разносится по свътлорусскому простору, порою и нестройное, но изъ глубины души льющееся, пёніе: слышать его и поле чистое, и начинающій пробуждаться отъ зимняго сна лѣсъ, и толькочто сбросившая со своихъ плечъ ледяныя оковы ръка. Одни богоносцы-певцы сменяють другихъ. "Ходить подъ-Богомъ" на Святой считается въ народъ за благочестивый подвигъ. Приступаютъ къ нему только съ благословенія священника: не всёмъ и разръшается это дёло, а только тёмъ, кто не виновенъ ни въ какихъ тяжкихъ, вызывающихъ наложение особаго покаянія, гръхахъ. Богоносцы полчимая иконы, одъваются, во все чистое и дають зарокъ не пить при этомъ вина, что особенно трудно выполнимо при повсемъстно извъстномъ хлъбосольствъ русскаго народа. Не выдержавшій и поддавшійся на угощеніе, не можеть уже оставаться богоносцемъ, а долженъ передать свою обязанность другому, - на что не приходится долго искать охотниковъ. По преданію, переходящему изъ устъ въ уста по селамъ-деревнямъ, проносившему цёлую нелёлю иконы-кресты, вмёняется это за седьмую часть дороги въ Іерусалимъ: "Семь Свътлыхъ седмицъ подъ-Богомъ походить — въ Ерусалимъ-градъ не ходить!" - говорять благочестивые люди.

Богоносцевъ ожидаютъ въ каждой хатъ съ нетерпъніемъ. Еще наканунъ прихода ихъ въ деревню вездъ уже приготовлены ведра и кадки со всякимъ житомъ. Въ нихъ ставятъ жданые гости принесенную ими святыню, освящая этимъ будущій урожай. Освященное зерно сберегается для поства и высъвается прежде всякаго другого. За не малый гръхъ почитается въ народъ какимъ-либо способомъ осквернить и просто даже разсыпать зря это зерно-жито, но еще болъе тяжкимъ-не принять богоносцевъ. Благодать Божія, по върованію деревенскаго богомольнаго люда, навсегда удаляется изъ такого дома. Для престыянской дътворы приходъ богоносцевъ въ деревню является цёлымъ событіемъ. Еще загодя выбъгаютъ ребята за околицу и дожидаются: какъ только покажутся кресты и хоругви, одинъ изъ нихъ, по выпавшему жребію, бѣжитъ оповѣщать деревню о приближеніи "Божьихъ гостей", а всв остальные стремглавъ несутся навстръчу идущимъ, чтобы, присоединясь къ нимъ, принять этимъ участіе въ богоугодномъ подвигъ старшихъ. Во многихъ мъстахъ приглашаютъ богоносцевъ въ поле, гдъ они-всъмъ "міромъ"-съ пѣніемъ обходятъ озимые всходы. Въ какой деревнѣ придется заночевать богоносцамъ, для той считается это особенно счастливымъ предзнаменованіемъ, охраняющимъ ее отъ пожара на болъе или менъе продолжительное время. Потому-то вездъ и просятъ ихъ объ этомъ. Но не всегда соглашаются они, потому что священникомъ, отпускающимъ съ ними святыя иконы, дается строгій наказъ лучше ночевать въ полъ, чъмъ въ такой деревнъ, гдъ въ это время идетъ пьяный праздничный разгулъ. Среди-же богоносцевъ найдутся всякій разъ нъсколько извъстныхъ во всей округъ своею благочестивой жизнью людей, для которыхъ слово отца духовнаго является непредожнымъ закономъ.

Къ богоносцамъ иногда присоединяются убогіе слъпцы- калики-перехожіе, разносящіе изъ конца въ конецъ Святой Руси свои пёсенные сказы. И во всякое другое время радушно встръчаетъ этихъ птицъ Божіихъ народъ-пахарь, всегда они-жеданные гости деревенской глуши. А на Свътло-Христово-Воскресеніе радуется-не нарадуется имъ посельщина-деревеньщина, умиляющаяся при одномъ ихъ видъ. Идутъ они за богоносцами; споютъ тв одинъ ирмосъ, -- только успъютъ кончить, а ужъ "слъпенькіе" (какъ зоветъ каликъ сердобольный сельскій людъ) затягивають свой сказъ. "Велія радость въ мірѣ явися". — начинается одинъ изъ этихъ сказовъ: "Христосъ бо воскресе, смерть же умертвися, сущи во гробѣхъ животъ воспріяша, егда возлеже жизнь во гробѣ наша. Смертніи Христомъ всё мы оживлени, на путь небесный благо наставлени. Мы должни бъхомъ: Христосъ заплатилъ есть, егда за родъ нашъ кровь Свою пролилъ есть. Неясыть птенцы своя оживляеть, егда свою кровь на нихъ изливаеть: Христосъ подобнѣ, за насъ умерщвленныхъ. кровь источилъ есть огъ ранъ Си спасенныхъ. Тако ожихомъ: вредъ нашъ исцёлися, плоть Христа Бога егда подъявися. Врачество дивное Дивный содъваетъ: врачъ, да мы живемъ, за ны умираеть. Умерль бо: но днесь отъ гроба воскресе и насъ съ Собою изъ ада вознесе. Въ томъ долженствуемъ Христа величати. преподобными гласы Его прославляти. Воснойте убо и вы пёснь Христови, и пёніи вёчно будите готовы: здё долгольтно, та же и во въки, въ небесной странъ съ ангельскими лики"... Въ другомъ, записанномъ въ иной русской сторонкъ сказъ калики-пъвцы, воспъвая свою радостную пъснь, возвъщаютъ, между прочимъ, о томъ, что "простилъ Богъ гръхи наши зліи, измылъ Своей кровью вси наши выи, смертію загладиль, смерть нашу убивый, потребивь клятву и ада плёнивый. А въ томъ плёнё далъ свободу, радость вёчну далъ роду, роду правовърну, радость райску мирну". Затвмъ, преисполнясь "радости райской", они восклицають:

"Прочь же, вси скорби и горьки печали, Прочь отыдите въ безвѣстные краи; Уже бо темные облаки прогнаны, Прошелъ страхъ-трепетъ и плачъ нечаянный; Се же вёдро, дни веселы, И свѣтъ во тьмѣ пришелъ велій, Соннаго освѣтили, міръ обвеселили Се солнце красно— ́ Христосъ воскресъ славно!"...

Третій сказъ о "Воскресеніи", —также весь посвященный "духовной сладости", которой веселятся небеса и радуется земля", -- взываетъ устами своихъ сказателей-пъвцовъ къ праотцамъ человъчества. "Взыграй днесь, Адаме, и радуйся, Евва", - гласитъ онъ: "со пророки ликоствуйте, съ патріархи торжествуйте, восходите въ радость, пріимите младость. Лнесь Христосъ отъ гроба, яко отъ чертога, воскресаетъ въ радость върнымъ, въ посрамление невърнымъ, намъ же, праволюбцемъ, даетъ животъ въчный. Днесь адъ воздыхаетъ, діяволъ рыдаетъ: погубилось его царство, надъ душами тиранство; кръпко онъ, аки левъ, рыкаетъ, души испущаетъ. Мы же восклицаемъ, славу возсылаемъ изъ гроба Воскресшему, насъ изъ тъмы изведшему въ радость въ неприступную и свътъ невечерній"... Отъ праотцевъ и патріарховъ сказъ переходить къ царю-исалмопъвцу: "Взыграй днесь, Давыде, дикуй со пророки, бія въ гусли – радуйся! Съ веселіемъ красуйся. воспой велегласно, съ кимвалы согласно!".. Отъ библейскихъ именъ слушатель стиховнаго сказанія переносится къ не вкусившимъ еще отъ чаши смерти людямъ, которыхъ – всѣхъ безъ изъятія — приглашаютъ пъвцы ликовать: "Днесь всемірная радость источаетъ сладость, собираетъ вся языки, цари, князи и владыки, старцы со младенцы и весь возрастъ вкупъ. Дъвы и вдовицы со отроковицы, съ свъщами притецыте, яко цвътъ-дъвство держите, Христу поклонитесь, красно веселитесь!"..

На Червоной Руси распъвается въ Свътлые Христовы дни такая пъснь:

"Зъ-за тамъ-той горы зъ-за высокои Выходить намъ тамъ золотой хрестъ. Славенъ си, славенъ си нашъ милый Боже, На высокости въ Своей славности славенъ си! И пидъ тимъ хрестомъ Самъ милый Господь: На Іому сорочка та джунджовая (жемчужная),

- 230 -

Та джунджовая, кервавая. Ой, ишло дивче въ Дунай по воду, Тай воно видъло, та же Руській Богъ, Та же Руській Богъ изъ мертвыхъ уставъ"...

Деревенская молодежь, вмёстё съ малыми ребятами, заводить на Святой недёлё свои игры - забавы. Скрипять деньденьской качели у околицы: качаются парни съ дъвчатами, качается и дётвора шумливая. Посреди улицы, на лужайкахъ, катанье зицъ идеть, въ которомъ принимаютъ участие и старый, и малый.

- "Дорого яичко ко Христову дню!"-говоритъ народная пословица, относящаяся ко всякой услугв. Но къ Пасхв оно и въ самомъ дълъ дорого: безъ него не разговляется даже; ни одинъ нищій безъ краснаго янчка не похристосуещься. -безъ него и праздникъ--не въ праздникъ выйдетъ! Первое яйцо, полученное въ Христовъ день. по народному повърью, никогда не должно портиться, если оба похристосовавшиеся привътствовали другь-друга пасхальнымъ привътствіемъ отъ чистаго сердца. Поэтому многіе хранять его на божниць въ теченіе цвлаго года-до новой Пасхи. Катають яйца только на Святой. Хотя не только тогда можно услышать въ дерев. нъ крылатое словцо объ этомъ прообразъ Воскресенія Христова, но о ту пору какъ то невольно чаще вылетаетъ оно изъ усть пахаря. "Далъ дураку яичко-что покатилъ. то и разбиль!" -говорять тогда о неловкомъ увальнъ-человъкъ. "Нашъ **Өадей каравай хлъба съ однимъ яйцомъ съъсть!"** — приговариваетъ деревня про накидывающихся на розговънь прожорливыхъ вдоковъ. "Дай ему яичко, да еще и облупленное!" — подсмѣиваются надъ любопытными не въ мѣру. "Хоть черненька курица, да на бълыхъ яичкахъ сидитъ!"-замъчаютъ краснословы о суровыхъ на видъ людяхъ съ добрымъ сердцемъ. "Онъ по яйцамъ пройдеть, ни одного не раздавить!" - оговаривають они черезчуръ осторожныхъ. "Не умълъ играть яйцомъ, играй желвакомъ!" — киваютъ послъдніе въ сторону слишкомъ безпечныхъ. "Курочка бычка родила, поросеночекъ яичко снесъ!" - говорять при видъ завирающагося краснобая.

Деревенское повърье совътуеть на Пасху каждое утро оглаживать лошадей яйцомъ, оглаживаючи—приговаривать: "Будь гладка, какъ яичко!" Это должно приносить коню здоровье и спорость въ работв. "Не огладишь лошадку крашонымъ яичкомъ, и кормъ ей въ пользу не пойдеть!"—говорятъ старые примътливые люди. По примътъ, если рано заносятся куры да крупныя яйца несуть, то и ранніе овсы выдутъ лучше

позанихъ. Простонородное суевърје велитъ бабамъ-хозяйкамъ беречь первое яйцо отъ черной курицы: оно, по слову старины, спасаетъ скотъ въ полѣ отъ волка. Суевърные хозяева взвѣшиваютъ первое снесенное во дворѣ яйцо, думая по вѣсу его судить-рядить о будущемъ урожав. Первое яйцо, полученное при христосованьи. берегутъ умудренные жизнью люди: если, по ихъ словамъ, перекинуть его во время пожара черезъ заборъ, то огонь погаснеть. Народныя загадки оговариваются объ яйцё въ такихъ словахъ: "Въ одномъ калинничкъ два тъстечка!", "Сквозь стънки бычка испеку!", "Въ одной квашить два притвора!", "Бочечка безъ обручика, въ ней пиво да вино не смѣщаются!", "Полна бочка вина—ни клепокъ, ни дна!", "Катится бочка-на ней ни сучочка!", "Царево вино, царицыно вино-въ одной сткляницъ не смъшаются!", "Подъ ледкомъ-ледкомъ стоитъ чашечка съ медвомъ!" и т. л.

Похристосуется-разговъется, помолится и во храмъ Божiемъ, и у себя въ хатъ деревенский людъ, приметъ и причтъ церковный, и богоносцевъ съ иконами, вдосталь наслушается краснаго пасхальнаго звона, —встрътитъ праздничекъ Христовъ честь-честью, по праздничному — по веселому. Свътло, радостно у него на душъ, свътло-радостно и кругомъ – куда ни глянетъ. И какъ-то легче дышется ему, и какъ-то звончъе поются пъсни-веснянки, и какъ-то вольнъе слетаютъ съ языка красныя ръчи крылатыя.

А навстръчу Свътлому Празднику меньшая сестра Святой недъли—Радоницкая-Оомина—идетъ въ народную Русь, со своими цвътистыми сказаньями, со своими особыми повърьями, со своими самобытными обычаями.

И теперь Пасха Христова является поистинѣ Свѣтлымъ Праздникомъ русскаго народа, а встарину на Москвѣ Бѣлокаменной справлялся этотъ "праздниковъ праздникъ" съ еще большей торжественностью. Стародавніе обычаи и завѣщанные Святой Руси дѣдами-прадѣдами обряды, сопровождавшіе великій день Воскресенія Христова, къ настоящему времени частью совершенно изгладились изъ памяти, частью замѣнились другими. Въ Москвѣ-же, два вѣка тому назадъ бывшей средоточіемъ всей русской жизни, выполненіе пасхальной обрядовой стороны давадо полный просторъ жйвому проявленію народнаго духа. Въ священныхъ стѣнахъ москов-

Digitized by Google

скаго Кремля въ XVI—XVII столътіяхъ ко днямъ Свътлой седмицы воочію проявлялась вся его самобытность, величавая въ своей патріархальной простотъ. Царь и народъ, народъ и царь сливались здъсь въ красномъ ликованіи, какъ двъ могучихъ волны единой недѣлимой стихіи.

Кончалась недбля Страстей Христовыхъ, проводимая въ строгомъ пость и непрестанныхъ молитвахъ, вызывающая въ лушь каждаго христіанина неизглалимое впечатльніе крестныхъ страданій Сына Божія. Какъ начинали, такъ и завершали ее, цари московскіе подвигами христіанскаго смиренія, не только готовясь сами постойнымъ образомъ встрътить святую-радостную въсть о Свътломъ Воскресени Пострадавшаго за грѣхи людей, но доставляя возможность этого даже и недостойнъйшимъ изъ своихъ подданныхъ - преступникамъ, заключеннымъ въ тюрьмы за самыя тяжкія вины. Ночью съ пятницы на субботу, тайнымъ образомъ, въ сопровождении немногихъ ближнихъ людей, обходилъ царь-государь заключенныхъ, неся къ нимъ не только щедрую милостыню, но и милость. II не было никому во время тайныхъ выходовъ государевыхъ отказа въ просимомъ, лишь-бы это не противоръчило христіанскому добротолюбію. Яркимъ проявленіемъ милосердія устилали наши древние вънценосцы путь Воскресшему Царю царей земныхъ на Святую Русь, памятуя великія слова Божественнаго Искупителя: "Милости хощу, а не жертвы!"

Въ субботу, въ навечеріи Свътлаго Дня, служилась въ покоевыхъ палатахъ царскихъ, въ государевой Комнатъ, что въ Теремномъ дворцъ, святая полунощница. Благоговъйно слушаль ее державный хозяинь всея Руси. Кончалась служба, начинался трогательный обрядъ "царскаго лицезрънія". Къ выполнению этого обряда передъ Свътлой заутренею въ покои государевы собирались бояре, окольничие, думные и ближніе люди, всё служилые и дворовые чины. Одни изъ нихъ (высшіе по своему положенію) сходились въ Передней. другіе-становились въ свняхъ, третьи-на Золотомъ крыльцв. Всъ были въ богатъйшихъ кафтанахъ золотныхъ. У кого-же не было ихъ (низшіе по чину люди), тѣ ожидали выхода государева на Постельномъ и Красномъ крыльцахъ. По зову царскаго стольника, стоявшаго "на крюку" у дверей, входили въ государеву Комнату, по дка человъка, бояре-сановники: "видъть его великаго государя пресвътлыя очи", - входили, ударяли челомъ и шли по своимъ мъстамъ. Принявъ ближ. нихъ людей, выходилъ царь въ Переднюю, гдъ происходило то-же самое, что и въ Комнатъ, съ той только разницею, что сановитыхъ бояръ замъняли дворяне, дьяки другой стелени и стрълецкіе головы. Царь-государь былъ въ становомъ шелковомъ кафтанъ, налътомъ поверхъ зипуна. Послъ челобитья бояръ и другихъ людей московскихъ, удостоившихся "лицезръвія", царь принималь отъ спальниковъ свой выходной нарядъ- опашень, ожерелье стоячее, шапку горлатную и посохъ индъйской черна дерева"-и шествовалъ къ Свътлой заутрень въ Успенскій соборъ. Блестящій сонмъ бояръ, окольничихъ, стольниковъ, стряпчихъ, дворянъ и дьяковъ окружалъ вънценоснаго богомольца, шедшаго навстръчу Воскресавшему Парю нарей. Встръчавшие выходъ нарский въ свняхъ и на крыльцахъ, ударивъ челомъ государю, присоелинялись къ шествію и шли-впереди всёхъ-по трое въ рядъ. Передъ Успенскимъ соборомъ, у западныхъ дверей его, "въ рѣшеткахъ, нарочито для того устроенныхъ", становились они по объ стороны и пропускали государя съ его свитою царской, во храмъ Божій, - гдъ, сотворивъ начало и приложившись ко святымъ мощамъ и къ ризъ Господней. становился царь близъ патріарха. – а затъмъ переходили къ сввернымъ дверямъ, гдъ стоять было имъ положено до "царскаго пришествія въ соборъ со крестами". Темъ временемъ замирала вся переполненная православнымъ людомъ московскимъ Кремлевская площадь, замирала и вся Москва въ трепетномъ ожидании могучаго мъднаго голоса Ивана Великаго. На второй ударъ колокола-великана откликалась вся Бълокаменная радостнымъ краснымъ звономъ, разнося въсть о Свътломъ Воскресении Христовомъ. Совершался крестный ходъ вокругъ Успенскаго собора; самъ царь-государь не ходилъ со крестами, а выходиль въ западныя двери и тамъ ожидалъ богоносцевъ. Витстъ съ торжественнымъ ликующимъ пъніемъ "Христось воскресе!" возвращался онъ подъ своды древней святыни московской. Входили туда и всв, кто быль въ золотныхъ кафтанахъ. Отъ тёсноты оберегали соборъ стрёлецкіе подполковники.

Пёлись хвалитныя стихиры пасхальныя, прикладывался царь всея Руси къ образамъ и начиналъ христосоваться—, творить цёлованіе во уста" съ благословлявшимъ его святымъ крестомъ владыкою-патріархомъ, митрополитами, архіепископами и епископами; все-же остальноз духовенство "жаловалось къ рукъ". Слёдомъ за духовнымъ чиномъ, шло христосованье свётскаго. Начиналось оно съ патріарха, къ которому подходили всё, цёловали его руку и одёлялись красными пасхальными яйцами—по три, по два и по одному. Государь былъ уже въ это время на своемъ "мёстѣ" царскомъ, у южныхъ дверей собора, и ожидалъ продолженія вы-

полнявшагося обряда. По заранѣе составленному и утвержленному списку, полходили бояре и всв молившеся вь соборъ ближніе люди государевы къ его царскому высокому мъсту и творили цъдование руки царевой. "Христосъ воскресе!"-привътствовали они государя - Воистину воскресе!"- отзывались имъ уста Солнышка Земли Русской". Христосуясь, раздаваль царь всвмъ яйца - гусиныя, куриныя и леревянныя точеныя. При раздачь ихъ находился особый "приносчикъ" — стольникъ изъ ближнихъ людей — и десятеро "жильцовъ-подносчиковъ". Яйца, приготовлявшіяся заблаговременно токарями, иконописцами и травициками Оружейной Палаты, а также иноками Троице Сергіева монастыря, были красныя, богато и искусно изукрашенныя по золоту яркой росписью въ узоръ, или "цвътными травами, а въ травахъ птицы и звъри и люди". Подносчики держали ихъ о-бокъ съ государемъ-въ деревянныхъ, обитыхъ серебряною золоченой басмою и бархатомъ. блюдахъ. На Руси въ тъ времена придавалось пасхальному красному яйцу особое талиственное значение; твмъ съ большимъ благоговѣниемъ принимала его въ Свътлую заутреню благочестивые предки наши изъ рукъ государевыхъ. "Яйце примънно ко всей твари", -- гласитъ древнее рукописное толкование, приписывавшееся встарину св. Іоанну Дамаскину, - скорлупа - аки небо. плева - аки облацы, бѣлокъ-аки воды, желтокъ-аки земля, а сырость посреди япца-аки въ мірь гръхъ. Господь нашъ Інсусъ Христосъ воскресе изъ мертвыхъ, всю тварь обнови Своею кровію, якожъ яйце украси; а сырость грѣховную изсуши, якоже яйце исгусти". Кончалось христосование. Святитель московский возглашаль читаль, въ царскихъ вратахъ, пасхальное слово св. Іоанна Златоуста. Внималъ ему съ благоговъніемъ подходившій слушать поученіе царь. "Много лѣтъ ти, владыко!"-смиренно произносилъ онъ при окончании слова. Отходила заутреня, и шествоваль государь со всёми окружавшими его боярами и ближними людьми въ Архангельский соборъ. Здъсь онъ поклонялся чудотворнымъ иконамъ и святымъ мощамъ, а затёмъ, слёдуя завёту-обычаю предковъ, "христосовался съ родителями" предъ ихъ гробницами. Изъ Архангельскаго шель царь въ Благовъщенский соборъ, гдъ, поклонившись мъстнымъ святынямъ, "цъловался во уста" съ протопопомъ-царскимъ духовникомъ-и жаловалъ его яйцами, а ключарей допускаль къ цълованію своей руки. Иногда слъдомъ за Благовъщенскимъ соборомъ, а порою на второй день Свътлой седмицы, посъщалъ онъ Вознесенскій и Чудовъ монастыри и Троицкое подворье. Весь чинъ, окружавший государя въ Успенскомъ соборъ, слъдовалъ за нимъ, въ прежнемъ порядкъ, на всемъ этомъ пути.

Наконецъ, возвращался государь къ себъ "на Верхъ" (во дворенъ) и въ Столовой палать жаловаль къ рукъ и яйнами пасхальными всёхъ, кто изъ бояръ и ближнихъ люлей оставался тамъ для "береженья" царскаго семейства и дворца во время выхода "государева. Сюда-же сходились и ть сановники, которые, по преклонности лъть или по болъзни, не могли стоять Свётлую утреню въ соборѣ, а также и постельничій, стряпчій съ ключомъ, царицыны стольники и дьяки мастерскихъ государевыхъ палатъ. Изъ Столовой шелъ государь въ Золотую палату, куда приходили въ это время славить Христа патріархъ-владыка и иныя власти духовныя. Со всеми ними изволилъ выходить къ царице царь-государь, окруженный боярами. Принимала гостей царица въ своей Золотой цалать, гдъ сидъла среди мамъ, дворовыхъ и пріъзжихъ боярынь. Христосовались съ царицею царь, патріархъ и всв-кто были съ ними. Всв власти духовныя благословляли царицу святыми иконами и цъловали у нея руку. Къ ранней объднъ, по описанію изслъдователя домашняго быта русскихъ царей шелъ государь вмъстъ со всъмъ государевымъ семействомъ въ которую-либо изъ своихъ дворцовыхъ церквей, къ поздней-въ Успенский соборъ, куда выходиль въ большомъ царскомъ нарядъ, ведомый подъ руки двумя ближними боярами, въ сопровождении всей свиты. Оть поздней объдни возвращался царь въ царицыны покои, гдъ жаловаль къ рукъ и одълялъ крашеными яйцами всъхъ ея ближнихъ людей, мамъ, верховыхъ боярынь, крайчихъ, казначей и постельницъ. Затъмъ, изволилъ христосоваться государь со своими дворовыми людьми-комнатными ("стоявшими у крюка"), "наплечными мастерами" (портными), шатерными мастерами, иконниками, мовными, постельными, столовыми, истопниками и сторожами, не исключая ни одного-даже самаго низшаго положениемъ-двороваго. Разговъвшись, шелъ онъ принести радостную въсть о Свътломъ-Христовомъ-Воскресении тъмъ, кто не могъ внимать ей въ соборахъ и церквахъ: въ городския тюрьмы, больницы и убогіе дома (богадъльни). "Христосъ воскресъ и для васъ!"-произносиль царь, входя въ эти пріюты скорбей и печалей, и одариваль заключенныхь и больныхь оть щедроть своихъ пасхальными яйцами красными, деньгами и разными новыми вещами обиходными въ ихъ быту. Присылалась заранве сюда отъ государя и праздничная розговень. Объ этомъ благочестивомъ обычав сохранились подлинныя записи, съ точ-

ностью передающія, какъ совершался и чёмъ сопровождался этоть богомольный выходь государя въ день Свътлаго Праздника. "1664 году 10-го апръля", - говорится въ придворныхъ запискахъ того времени. --- государь пожаловалъ на Англинскомъ Дворъ плъннымъ полякамъ, нъмцамъ и черкасамъ, а также и колодникамъ, всего 426 человъкамъ, каждому: чекмень, рубашку и порты и потомъ приказалъ накормить ихъ; Бствъ имъ давали лутчимъ по части жаркой, да имъ же и достальнымъ всёмъ по части вареной. по части ветчины, а каша изъ крупъ грешневыхъ и пироги съ яйцами или мясомъ, что пристойнѣе; да на человѣка же купить по хлѣбу да по калачу двуденежному. А питья: вина лутчимъ по тои чарки, а достальнымъ по двъ; меду лутчимъ по двъ кружки, а достальнымъ по кружкъ". Изъ этого простого перечисления всего пожалованнаго отъ шелоотъ государевыхъ заключеннымъ иновършамъ и колодникамъ, сидъвшимъ "за тяжкія вины", достаточно видно, съ какой заботливостью относился самодерженъ московскій ко всёмъ нужламъ посёшаемыхъ имъ несчастныхъ въ Свътлый Праздникъ, пріобщая ихъ ко всеобщему народному ликованію на Святой Руси, охватывавшему всёхъ отъ мала до велика, отъ богатыхъ палать до бълной хижины. Это повторялось неукоснительно изъ года въ годъ. Въ первый день Пасхи красной раздавалась, отъ царскаго имени, щедрая милостыня нищимъ на всъхъ площаляхъ московскихъ. Иногда устраивались даже столы для нишей братія въ Золотой царицыной палать, гдь одъляли бълняковъ верховыя набольшія боярыни крашеными яйцами и деньгами. Подавалось убогимъ гостямъ на этомъ кормлении не мало яствъ праздничныхъ- "курей индъйскихъ, утокъ жареныхъ, пироговъ, перепечей". Шло столованье, подходило къ концу, — выходили царь съ царицею изъ внутреннихъ покоевъ. Слышалъ убогій людъ изъ государевыхъ усть вёсть о Воскресении Христовомъ и откликался на нее со слезами умиленія своимъ "Во-истину". А надъ Москвой Бѣлокаменною, подъ златоглавымъ Кремлемъ и теремами золотоверхими плылъ-разливался въ это время красный перезвонъ со всѣхъ сорока-сороковъ.

Въ царствованіе царя Алексъ́я Михайловича неоднократно открывались о Святой Пасхъ́, — преимущественно на третій или четвертый день праздника, — двери Переднихъ съ̀ней государевыхъ не только для бояръ и сановныхъ людей разнаго чина, но и для простого люда московскаго — торгашей, посадскихъ, мастеровъ всякаго цеха, людей дворовыхъ и крестьянъ. Собирался рано поутру отовсюда народъ къ палатамъ цар-

скимъ. Наряжался каждый простолюдинъ во все, что есть празлничное-цвътное. Сколько возможно оказывалось пропустить, столько и пускали въ Переднія съни, а остальному народу приказъ былъ отъ стольника – ждать у Краснаго крыльца. Принималь царь людей московскихъ, всъхъ къ рукъ жаловаль, сидя на своемъ царскомъ мъстъ, каждому изъ своихъ рукъ давалъ яйцо красное, монастырской росписью изукрашенное. Раздаваль царь на пасхальной селмиць до 37.000 яниь. Хранили осчастливленные свётлымъ его, великаго госуларя, лицезовніемъ москвичи парскій поларокъ празлничный послѣ во всю свою жизнь, да и дѣтямъ завѣщали память объ этомъ. Не только однихъ попавшихъ въ Переднія съни осчастливливалъ Тишайшій изъ русскихъ царей, а выходилъ послъ этого на Красное крыльцо и тамъ являлъ свой пресвътлый ликъ народу, привътствуя его возгласомъ: "Христосъ воскресе!" Тишина стояла при выходъ государевомъ на площади Кремлевской: всякому хотълось услышать своими ушами благостныя слова изъ устъ помазанника Божія. А какъ вымолвитъ царь эти слова, вся площадь, переполненная людомъ московскимъ, откликалась громогласнымъ: "Во-истину воскресе!" И долго, долго еще переливался по ней волнами могучими этотъ откликъ многихъ тысячъ восторженныхъ голосовъ.

Во время всей Пасхи шли въ палатахъ царскихъ пріемы "великоденскихъ даровъ и приносовъ". Начиналось это, обыкновенно, со второго дня. Пріемы происходили въ Золотой палать, въ присутстви всего "чина государева". Первымъ являлся святитель московскій, благословлявшій государя образомъ и золотымъ крестомъ; за патріархомъ приносили его дары: кубки, бархаты золотные и беззолотные, атласъ, камку, три сорока соболей и сто золотыхъ. Отъ царя шелъ владыка съ приносами къ царицъ, царевичамъ и царевнамъ. Митрополиты и архіепископы подносили (или присылали со своими стряпчими) государю и каждому изъ его семейства "великоденскій мѣхъ меду" и "великоденское яйцо", благословляя при этомъ иконою въ серебряномъ окладъ. Келарь Троице-Сергіевской лавры подносиль царю образъ "Видъніе великаго чудотворца Сергія", пять "братинъ корельчатыхъ", ложку "ръпчатую", хлъбъ и мъхъ меду. Образа и мъхи съ медомъ подносились архимандритами, строителями и игумнами монастырей: Чудова. Ново-спасскаго, Симонова. Андонникова, Саввинскаго, Кирилло-Бълозерскаго, Іосифа Волоколамскаго, Соловецкаго и Никольскаго-на-Угрѣши. Вслѣдъ за духовенствомъ принималъ царь-государь съ великоденскими дарами именитаго человъка

Строгонова, являвшагося представителемъ цълаго края; за нимъ – гостей московскихъ, новгородскихъ, казанскихъ, астраханскихъ, сибирскихъ, нижегородскихъ и ярославскихъ; наконецъ-гостиной и суконной сотенъ торговыхъ людей. Царь Өедоръ Алексвевичъ принималъ въ теченіе Свътлой седмицы пость обълни каждый день людей разнаго званія, всяхь допуская къ рукъ и жалуя крашеными яйцами. Въ понедъльникъ принимались стольники, стряпчіе и дворовые московскіе, во вторникъ-жильцы (дворяне иногородные), въ среду-дъти боярскіе. аптекарскаго приказа доктора, аптекари и дъкаря. въ четвергъ-подъячіе, въ пятницу-дворовые люди и подъячіе дворцовые, суббота была днемъ "разныхъ чиновъ людей". Ни одинъ человъкъ изъ "служившихъ на дворъ" не оставался безъ царскаго лицезрънія въ эти дни. Въ день торговыхъ людей христосовались съ государемъ, кромѣ купцовъ-гостей, "сотскіе и старосты гостиной и суконной сотни, конюшенныхъ и черныхъ слободъ", выборные чернослободцы и торговые иноземцы. Въ день дворовыхъ людей были принимаемы художники и ремесленники Оружейной Палаты-съ ихъ "подносными дѣлами", заготавливавшимися заранѣе по назначенію. Въ обычать было у царей русскихъ постать во дни Свътлаго Праздника не только московскіе, но и подмосковные, монастыри. Крашеныя яйца возилъ за государемъ прикащикъ-стольникъ съ десятью жильцами-подносчиками. Царица съ царевичами и царевнами "ходила" въ это время по московскимъ соборамъ и женскимъ монастырямъ, вездѣ христосуясь съ духовенствомъ и властями. Слъдомъ за нею повсюду вздили боярыни. Царица спрашивала всъхъ игумений "о спасеньъ", боярынь — "о здоровьъ", что – по свидътельству описателя домашняго быта русскихъ царицъ-являлось признакомъ величайшаго къ нимъ благоволенія.

Бояре, слёдуя благому примёру царя-государя, раздавали на Свётлый Праздникъ шедрую милостыню, а также посылали "розговёнь" въ тюрьмы, больницы и богадёльни. Именитое купечество не отставало въ этомъ отъ нихъ. Всё благочестивые русскіе люди старались, по мёрё силъ и возможности, слёдовать правилу пасхальнаго поученія: "Своя домашняя безъ печали сотвори, нищая и бёдная помилуй!" По стогнамъ Москвы, да и всёхъ другихъ городовъ русскихъ, неумолкаемо разносился во всю Святую седмицу красный звонъ. Звонили и настоящіе звопари, и всё желавшіе "потрудиться для души" люди—старые и малые; нёкоторые, особенно изъ слёпцовъ-убогихъ, достигали въ этомъ трудъ высокой степени искусства, заставляя изумляться слушателей. Для многихъ явственно-

**— 239 —** 

слышались въ этомъ звонв воочію воплощавшіяся въ дѣлахъ благотворенія и милосердія слова древняго проповѣдника: "Духовно торжествуемъ, страннолюбіемъ цвѣтуще, любовію озарившеся, нагія одѣвающе, нищая и бѣдная съ собою въ подобно время накормяще и обидимыя избавляюще"... По свидѣтельству иноземцевъ, оставившихъ описанія о своемъ "путешествіи въ Московію", здѣсь исчезало въ эти свѣтлые дни всякое различіе въ положеніи: обмѣнивались христіанскимъ поцѣлуемъ рабы съ боярами, мужчины съ незнакомыми женщинами и дѣвушками, друзья и врэги.

Такъ встръчала старая московская Русь радостные дни Свътла-Христова-Воскресенія.

- 240 -

Digitized by Google



## XX.

# Радоница-Красная Горка.

Отойдеть, выйдеть за изукрашенную причудливой рѣзьбою всяческихъ преданій дверь вѣковѣчнаго чертога Великой, Малой. Бѣлой и Червоной Руси славная-красная Святая недѣля, слывущая въ нашемъ народѣ за одинъ Великъ-День, — слѣдомъ за нею, у порога стоить ея меньшая сестра. — Өомина, "Радоницкая". Съ этой седмицею оть дѣдовъ-прадѣдовъ идутъ въ народъ свои особые обычаи, свои родныя повѣрья, свои вѣщія слова крылатыя, перелетающія за горы высокія, черезъ моря глубокія, шириною безбрежныя, отдѣляющія наши дни отъ сѣдой были повитыхъ мракомъ вѣковъ. На этой недѣлѣ людъ крещоный "съ покойничками христосуется", разноситъ по могилкамъ радостную вѣсть о Свѣтломъ Христовомъ Воскресеніи, побѣдившемъ собою темную силу смерти:

> "Воспоимъ вси пъснь радостно нынъ: Христосъ бо воскресе отъ гробныя скрини, Возсталъ отъ мертвыхъ Богъ, живый отъ въка, Оживилъ мертва въ міръ человъка. Нынъ убо вси ликуемъ, Духомъ-тъломъ торжествуемъ, Во длани плещимо, Другъ друга простимо"...—

поютъ въ эти дни калики-перехожіе, отъ одного погоста къ другому идучи.

Всплачется радостными слезами весенними Мать-Сыра-Земля, проснется все спящее въ ея любвеобильномъ сердцъ, вздохнутъ свободнъе и могильные жильцы: возвеселитъ ихъ, возра-

А. А. Коринфскій.

Digitized by Google

дуетъ память живыхъ, справляющихъ въ седмицу по Пасхъ радостныя весеннія поминки, возвыщающихъ имъ "ангельскую днесь радость и человъческую сладость".

Радуется лежащій въ нъдрахъ земныхъ православный людъ, но еще радостнъй-свътлъе на сердцъ у поминающей его роденьки. Пасха красная — у всъхъ на душъ въ эти дни, когда и солнышко весеннія игры играетъ на небесныхъ поляхъ, пригръваючи нивы земныя-поднебесныя, выгоняя всходы хлъбовъзеленые, когда по селамъ-деревнямъ звенятъ заливные-молодые голоса хороводные. Дождавшаяся Красной Горки молодые голоса хороводные. Дождавшаяся Красной Горки молодежь еще веселъе красна-солнышка играетъ, затъвая хороводы по краснымъ пригоркамъ-холмамъ, "заплетая плетень" ("Заплетися, плетень, заплетися! Ты завейся, труба золотая! Завернися, камка кружчатая!" и т. д.), да "съя просо" въ честь стараго "Дида-Лада", да величая "Дона сына-Ивановича"...

Эти дни съ давнихъ поръ слывутъ свадебными, брачную радость несущими любящимся молодымъ сердцамъ. Послѣднія свадьбы передъ началомъ страдной поры май-мѣсяцемъ играются во время нихъ. "Сочтемся весной на бревнахъ на Красной веселой Горкѣ,"—гласитъ народный прибаутокъ: "сочтемся-посчитаемся, золотымъ вѣнцомъ повѣнчаемся". Потому-то и ждутъ этихъ дней заневѣстившіяся дѣвушки красныя съ неменьшимъ нетерпѣніемъ, чѣмъ Свѣтлаго Праздника. Въ эти-же дни принято на Руси, по старинѣ стародавней, одаривать "богоданную" родню зятьямъ да невѣсткамъ. Въ первый день Өоминой-Радоницкой недѣли разносится отъ одного села къ другому пѣсня, напоминающая объ этомъ-послѣднемъ обычаѣ:

> "Подойду, подойду, Подъ Царь-городъ подойду, Вышибу, вышибу, Копьемъ стѣну вышибу! Выкачу, выкачу, Съ казной бочку выкачу! Подарю, подарю Люту свекру-батюшкѣ! Будь добръ, будь добръ-Какъ родимый батюшка! Подойду, подойду, Подъ Царь-городъ подойду! Вышибу, вышибу, Копьемъ стѣну вышибу! Вынесу, вынесу, Лисью шубу вынесу!

- 242 -

Digitized by Google

Подарю подарю, Люту-свекровь-матушку! Будь добра, будь добра, Какъ родима матушка!.."

По объясненію И. М. Снегирева, сложилась-спѣлась эта пѣсня, вѣроятно, еще въ XI—XII столѣтіяхъ когда свѣжа была въ сердцѣ народной Руси стародавняя, поросшая быльемъ, память о славныхъ походахъ русскихъ князей подъ Царьградъ.

"Красной Горкою", собственно, зовется Өомино воскресенье, первый день этой недьли весеннихъ поминокъ, недъли предстрадныхъ свадебъ. Наименование этого дия ведетъ свое начало отъ съдой древности. Горы-колыбель человъчества. родина и обитель боговъ и естественные предълы ихъ владъній—на заръ народной жизни у всъхъ славянъ почитались священными и являлись, поэтому, мъстомъ совершения большинства богослужебныхъ обрядовъ и связанныхъ съ ними обычаевъ. Красный-прекрасный, веселый, радостный, молодой. Отсюда и название перваго праздника воскресшей весны-"Красная Горка". Въ отдаленнъйшие годы древнерусскаго язычества въ этотъ день возжигались по холмамъ священные костры-огни въ честь Даждьбога. Вокругъ этихъ огней совершались жертвоприношения и мольбища. Здъсь-же вершился судъ-"полюдье". У русскаго народа не было никакихъ капищъ; ихъ замъняли лъсныя поляны да "красныя горы", на которыхъ – на мъстъ повергнутыхъ идоловъ-воздвигнуты были церкви при благочестивыхъ князьяхъ-христіанахъ, отходившихъ изъ этого міра во святой схимѣ. Въ Ооминъ понедѣльникъ, знавшійся "Радоницею", на этихъ горахъ устраивались пиршественныя тризны въ честь умершихъ предковъ. Во вторникъ ("Навій день" или "усопшія Радаваницы") продолжалось то-же самое. И теперь этотъ день проводится на Руси по кладбищамъ за панихидами да поминками. Въ малорусскихъ се-лахъ оба эти дня слывутъ "могилками", "гробками" и "проводами". Среда считалась въ языческую старину днемъ браковъ, благословлявшихся жрецами на красныхъ горкахъ. Въ четвергъ и пятницу по древнерусскимъ весямъ происходило "хожденіе вьюнитства", обычай уцелевшій и до сихъ поръ въ деревенской глуши подъ именемъ "вьюнца". Въ субботу на Ооминой-самые развесстые хороводы, самыя голосистыя веснянки.

Въ первый день Ооминой недбли совершалось, —а мъстами и въ наши дни совершается, —заклинаніе весны. Оно начиналось съ восходомъ солнечнымъ. Мъстомъ дъйствія являлась всё та-же красная горка. При первомъ проблескъ свътила

свътилъ собравшаяся на холмъ молодежь, съ выбранной «хороводницею» во главъ, приступала къ выполнению завъшаннаго стариной обряда. Хороводница, благословясь, выходила на средину круга и произносила заклинание. сохранившееся во всей своей первобытной чистоть на съверо-восточной Руси: «Здравствуй, красное солнышко! Празднуй, ясное ведрышко! Изъ-за горъ-горы выкатайся, на свътелъ-міръ воздивуйся, по травь-муравь, по цевтикамъ по дазоревымъ, подснъжникамъ лучами-очами пробъгай, сердце дъвичье лаской согръвай, добрымъ-молодцамъ въ душу загляни, духъ изъ души вынь, въ ключъ живой воды закинь. Отъ этого ключа ключи въ рукахъ у красной дъвицы, зорьки-заряницы. Зоренька-ясынька гуляла, ключи потеряла. Я, двушка (имя рекъ), путемъ-дорожкой шла-прошла, золоть ключъ нашла. Кого хочу-того люблю, кого сама знаю-тому и душу замыкаю. Замыкаю я имъ, тъмъ золотымъ ключомъ, добраго молодца (имя рекъ) на многіе годы, на долгія весны, на въки въченскіе заклятьемъ тайнымъ нерушимымъ. Аминь!». Всъ присутствующіе при заклинании повторяли каждое слово за хороводницею, вставполюбившіяся каждому имена. Затъмъ, заклинавшая ляя солнышко дъвушка, положивъ на-земь посрединъ круга крашеное яйцо и круглый хлъбецъ, затягивала пъсню-веснянку.

> "Весна-красна! На чемъ пришла, На чемъ пріѣхала? На сошечкъ, На бороночкѣ!" и т. д.

Весь хороводъ подхватывалъ. Эту пѣсню смѣняла другая; ту—третья. Послѣ пѣсенъ принимались за угощенье, начиналась веселая пирушка.

Въ этотъ-же день еще и теперь по городамъ, — начиная съ Москвы Бѣлокаменной, исконной хранительницы всевозможныхъ преданій и обычаевъ русской старины и кончая самыми захолустными, — устраиваются праздничныя прогулки заневѣстившихся дѣвушекъ. Женихи, въ свой чередъ, выходятъ<sup>¶</sup>на смотрины, совершающіяся на весеннемъ вольномъ воздухѣ, подъ зеленѣющими навѣсами распускающихся деревьевъ. Бываетъ и такъ, что на мѣстѣ «зеленыхъ смотринъ» происходитъ и самое рукобитье. Мѣстами существуетъ обычай (напримѣръ, въ Костромской губерніи), позволяющій парнямъ, въ честь Матери-Сырой-Земли обливать водой приглянувшихся имъ дѣвушекъ. Кто обольетъ которую, тотъ за нее и долженъ свататься, — гласитъ обычное, нигдѣ, кромѣ памяти на-

#### РАДОНИЦА-КРАСНАЯ ГОРКА.

родной не записанное, право. Кто не сдѣлаетъ этого, тотъ считается лихимъ обидчикомъ, похитителемъ чести дѣвичьей. Въ Густинской лѣтописи, такъ разсказывалось о подобіи этого обычая: "Отъ сихъ единому нѣкоему богу на жертву людей топяху, ему же и донынѣ по нѣкоихъ странахъ безумныя память творятъ: собравшеся юніи, играюще, вметаютъ человѣка въ воду, и бываетъ иногда дѣйствомъ тыхъ боговъ, си есть бѣсовъ, разбиваются и умираютъ, или утопаютъ; по иныхъ же странахъ не вкидаютъ въ воду, но токмо водою поливаютъ, но единако тому же бѣсу жертву сотворяютъ".

Во многихъ селахъ и деревняхъ на Оомино воскресенье ввечеру въ обычат сходиться молодежи за околицей и водить тамъ, на задворкахъ, хороводныя игрища. величая Весну-Красну. При этомъ наиболте удалые изъ парней влъзаютъ на деревья и прыгаютъ съ нихъ на-земъ, перескакиваютъ съ-разбъга черезъ плетни; а другіе ходятъ вокругъ сънныхъ стоговъ, или соломенныхъ ометовъ, и поютъ:

> "Какъ изъ улицы идеть молодецъ, Изъ другой идеть красна-дъвица, Поблизехоньку сходилися, Понизехонько поклонилися. Да что возговорить доброй молодецъ: — Ты здорово-ль живешь, красна-дъвица? — Я здорова живу, милъ-сердечной другъ; Каково ты жилъ безъ меня одинъ?" и т. д.

Эта пъсня имъетъ то-же самое значение для деревенской брачущейся молодежи, какъ и только-что описанное обливание водою.

А въ то время, какъ по краснымъ горкамъ за деревенскими околицами происходитъ все это, на погостахъ-кладбищахъ отводится мѣсто совсѣмъ иному. Тамъ начинается съ этого дня "радованье" покойниковъ. Туда, подъ сѣнь безымянныхъ крестовъ, сходятся потерявшія дѣтей матери, вдовы и сироты—плакать-причитать о своихъ дорогихъ, обездолившихъ ихъ на этомъ свѣтѣ, покойникахъ. По могилкамъ разставляются оставшіяся отъ пасхальныхъ столованій снѣди-питія, раскладываются крашеныя яйца. Съ этого дня чуть-ли не во всю недѣлю, съ утра бѣлаго до темной ноченьки, кишмя кишатъ кладбища народомъ, угощающимся въ честь-память своихъ покойничковъ.

На слъдующій за Красной Горкою день—заправская Радоница ("Радованецъ, Радавница" и т. д.),—та самая, которую поминаетъ народное слово въ поговоркъ: "Пили на

Масляницъ, съ похмълья ломало на Радоницъ!", или въ пъснъ: "Зять-ли про тещу пиво варилъ, пива наварилъ, ла къ Масляницъ; звалъ-ли тещу ко Радоницъ, а теща пришла наканунъ Рождества"... Въ этотъ "родительскій понедъльникъ" (а мъстами – во вторникъ) ходятъ поливать могилы медомъ сыченымъ да виномъ зеленымъ - хмъльнымъ: "угошають родительскія душеньки". Въ бълорусскихъ деревняхъ сушествуетъ обыкновение объдать на Радоницу-на могилахъ: но только при этомъ строго соблюдается, чтобы кушанья были "нечетныя и сухія", иначе-быть бъдъ неминучей. "Святые родзицели, ходзице къ намъ хлъба-соли кушаць!" - приглашають покойниковъ объдающие, предварительно похристосовавшись съ ними. Въ заключение поминальной трапезы, на которой, по увърению старыхъ богомольныхъ людей, присутствують и загробные гости, большакъ семьи провозглашаеть: "Мои родзицели, выбачайте, не дзивицесь, чъмъ хата богата, тъмъ и рада!" и считаетъ свой долгъ по отношению къ прелкамъ свято выполненнымъ. Нищіе, окружающіе трапезующихъ, одъляются остатками пиши и деньгами — чъмъ Богъ послаль на ихъ убогую долю. Если на радоницкихъ поминкахъ встръчаются помолвленные женихъ съ невъстой, то они должны земно кланяться — каждый у могилы своихъ богоданныхъ сродниковъ и просить благословенія ихъ "на любовь да на совѣтъ, да на племя-родъ".

Поминовеніе родителей, продолжающееся и въ слѣдующіе дни недѣли, совершается не только на кладбищахъ, но и дома, въ хатахъ. Въ теченіе всей Ооминой седмицы многія приверженныя къ доброй старинѣ хозяйки оставляють на ночь на столѣ кушанья—въ полной увѣренности, что "покойнички, наголодавшіеся за зиму", заглядывають объ эту пору въ свои прежнія жилища—повидаться со сродниками, памятующими о нихъ. "Не угости честь-честью покойнаго родителя о Радоницѣ—самого на томъ свѣтѣ никто не помянетъ, не угоститъ, не порадуеть!"—говорятъ въ деревнѣ.

Во вторникъ на Ооминой недѣлѣ деревенская дѣтвора "окликаетъ" первый весенній дождь. Съ самаго утра слѣдятъ всѣ: не покажется-ли на небѣ туча. Опытные погодовѣды утверждаютъ, что не бываетъ такого радоницкаго вторника въ который не кануло-бы хотя одной капельки дождя. Припервомъ затемнившемъ высь поднебесную облачкѣ ребята принимаются выкрикиватъ свою окличку, нѣкогда произносившуюся и взрослыми дѣтьми посельской-попольной Руси: "Дождикъ, дождикъ! Снаряжайся на показъ. Дождикъ, припусти, мы поѣдемъ во кусты, во Казань побывать, въ Астра-

- 246 -

хань погулять. Поливай, дождь, на бабину рожь, на дъдову пшеницу, на дъвкинъ ленъ поливай ведромъ. Дождь, дождь, припусти, посильнъй, поскоръй, насъ, ребятъ, обогръй!" Если, внявъ увъщательнымъ окликамъ дътворы, небо и впрямь брызнеть на землю весеннимъ дождемъ, то всъ окликающіе, наперебой, кидаются умываться струями "небесной водицы", —что, по словамъ знающихъ людей, должно приносить счастье. Когда-же, въ ръдкіе годы, въ этотъ день ударитъ первый весенній громъ, то стародавній опытъ совътуетъ молодымъ женщинамъ и дъвушкамъ— при блескъ первыхъ молній — умываться дождемъ черезъ серебряныя, а еще лучше черезъ золотыя, кольца. Этимъ сохраняется красота и молодость, столь дорогія въ глазахъ ихъ почитателей.

"И на Радоницу Вьюнецъ и всяко въ нихъ бъснование", -гласить, межлу прочимъ. 25-й вопросъ "Стоглава", въ укоръ и поряцание народному суевърію. "Вьюнецъ", или "вьюнишникъ<sup>и</sup>, справляется въ деревенской глуши и до нашихъ дней на Ооминой недълъ. Этотъ стародавній обрядъ, только въ останкахъ уцъльвшій отъ всесокрушающей длани безпощаднаго времени, состоить въ хождении подъ окнами съ особыми ("вьюницкими") пъснями въ честь новобрачныхъ, повънчавшихся на Красной Горкъ. Толпа веселой молодежи. собравшись въ условленномъ мъстъ, двигается изъ конца въ конецъ селенія и начинаеть "искать вьюнца и вьюницу" (молодыхъ), стучась подъ каждымъ окномъ-съ особымъ припъвомъ-причетомъ: "Вьювъ-вьюница, отдай наши яицы!" Гав нъть молодожоновъ, тамъ отъ непрошеныхъ гостей отдълываются тёмъ, что, подавая нёсколько яицъ, христосуются съ къмъ-нибудь изъ нихъ. Гдъ-же Красная Горка, дъйствительно, повънчала молодую пару, - тамъ этимъ не откупиться: "выюнишники" стануть пыть передъ такимъ домомъ до тъхъ поръ, покуда виновники торжества не выйдутъ къ нимъ сами и не вынесутъ всякаго угощения: пива, меда, пряниковъ и даже денегъ. Послъ того старшой изъ пъвуновъ-весельчаковъ затягиваетъ благодарственную пѣсню:

> "Еще здравствуй, молодой, Съ молодой своей женой! Спасибо тебъ, хозяинъ, Со твоей младой-младешенькой Хозяюшкою счастливою— На жалованьи, На здравствованьи!"

Хоръ молодыхъ голосовъ послѣ каждаго стиха подпѣваеть

- 247 -

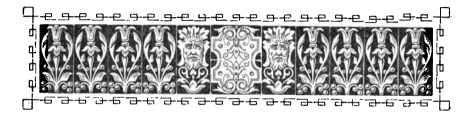
"Вьюнецъ-молодецъ, молодая!" — чѣмъ и кончается чествованіе новобрачныхъ до другого осѣненнаго новымъ счастіемъ дома, гдѣ повторяется то-же самое.

Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ о Ооминой недѣлѣ, въ субботу, происходить изгнаніе смерти. Для совершенія этого, ведущаго свой корень изстари вѣковъ, обряда сходятся въ полночь со всего села старыя и молодыя женщины и, вооружившись метлами, кочергами, ухватами и всякою домашней утварью, гоняются по огородамъ за невидичымъ призракомъ древне-языческой славяно-германской Мораны и выкликивають ей проклятія. Чѣмъ дольше и ревностнѣе устрашать гонимый призракъ, тѣмъ—по мнѣнію суевѣрной деревни—надёжнѣе избавиться ото всякой повальной болѣзни— помахи", на предстоящее лѣто всему селу.

Въ древнія времена соблюдался на Руси, а также и въ Литвъ, обычай—объгать въ Оомину субботу кладбища съ ножами въ рукахъ и съ возгласами: "Бъгите, бъгите, злые духи!" Этимъ думали облегчить загробныя страданія покойниковъ, уходившихъ изъ этого міра въ страну, гдъ царствовала злая нечисть.

Въ наши дни все страшное-злое отходить отъ народныхъ повърій и обычаевъ, - въ нихъ болъе живучи веселье веселое да радость пёвучая. А что уцёлёло изь грозныхъ повёрій старины, такъ и то потеряло свой первобытный обликъ, превратившись въ осѣненный тлетворнымъ духомъ забвенія пережитокъ былой сознательной жизни. Такъ-и радоницкія повърья, объединявшія въ себъ не только радостное, но и грозное. Современная простонародная Радоница является только радостнымъ весеннимъ общеніемъ съ покойниками, только веселымъ свадебнымъ временемъ. только порою воскресающихъ пъсенъ, плясокъ да хороводовъ. Недаромъ, въ народъ живеть поговорка о томъ, что "Веселы пъсни о Масляницъ, а веселъй того – о Радоницъ". Другое изречение гласить, что: "Веселая Масляница-безпросыпная горе-пьяница, а гульливая Радоница-свътлой радости пріятельница". Третье крылатое слово добавляетъ, словно поясняя оба первыхъ, что ... Масляныя пьяныя пъсни о голодный Великъ-Пость разбиваются, колокольнымъ постнымъ звономъ глушатся, а радоницкія-вьюнишныя по краснымъ горкамъ раздаются, съ семицкими-дъвичьими перекликаются." Этимъ пъснямъ, по старинному повёрью, радуются не только живые, а и мертвые....

— 248 —



## XXI.

## Егорій-вешній.

"На Руси – два Егорья", –говорить народь: "одинь холодный, другой – голодный!" Егорій (Юрій) – тоже, что и Георгій<sup>47</sup>). Память этого, во всемъ славянскомъ мірѣ усердно чтимаго, угодника Божія (Побѣдоносца), празднуется Православной Церковью дважды въ году: весною, 23-го апрѣля, и зимою, 26-го ноября. О зимнемъ Егорьь-Юріѣ ("холодномъ") и о наиболѣе замѣчательныхъ изъ связанныхъ съ нимъ сказаній, повѣрій и обычаевъ говорится ниже, въ особомъ очеркѣ. "Голодный"-же Егорій ведетъ въ народную Русь свой, къ нему одному пріурсченный, сказъ, богатый краснымъ словомъ, изукрашенный цвѣтистымъ узорочьемъ воображенія, освященный вѣками хожденія отъ села къ селу, вѣками преемственной передачи изъ устъ въ уста.

Для русской — любовно относящейся къ стародавнимъ обычаямъ деревни свять-Егорьевъ день замъняеть зане-

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Св. великомученикъ Георгій-Побѣдоносецъ-родомъ изъ Каппадокіи, происходилъ изъ знатнаго рода и былъ военачальникомъ. Діоклетіаново гоненіе на послѣдователей Христа заставило его презрѣть всѣ преимушества своего высокаго положенія и заявить себя христіаниномъ. Мученическая кончина св Георгія послѣдовала въ Никомидіи въ 303-мъ году (онъ былъ обезглавленъ послѣ 8-дневныхъ истязаній). На Руси этотъ святой пользуется великимъ почитаніемъ. Съ первыхъ временъ христіанства имя его повторялось въ великокняжеской семьѣ, воздвигались храмы въ честь Св. Георгія, нарекались его именемъ города и монастыри. Съ ярославовыхъ временъ встрѣчается на русскихъ печатяхъ и монетахъ изображеніе его, впослѣдствія вошедшее въ составъ русскаго государственнаго герба. Св. Георгій-покровитель русскаго воинства Георгівскій крестъ, жалуемый за выдающуюся храбрость, считается самымъ почетнымъ военнымъ знакомъ отличія.

сенное къ намъ изъ-за чужеземнаго рубежа первомайское празлнованіе встръчи весны-красавицы. Пришель Егорій-и веснъ не уйти!", "Юрій на порогъ-весну приволокъ!", "Не бывать веснъ на Святой Руси безъ Егорья!", "Чего-чего боит-ся зима, а теплаго Егорья-больше всего!", "Апръль-прольтній мьсяць-Егорьемь красень!"-можно услышать во многихъ уголкахъ свътлорусскаго простора. Говоритъ таковы слова пахарь хлѣборобъ, а самъ-на крылатую молвь дъдовъпрадъдовъ памятливый – приговариваетъ: "Егорій-вешній и касатку не обманеть!" (на 23-е апръля, по примътъ, изъ-годувъ годъ падаетъ начало прилета касатокъ-ласточекъ), "Егорій Храбрый--зимѣ ворогъ лютый!", "Заегорить (перейдеть за день св. Георгія-Побъдоносца) весна, такъ и зябкій мужикъшубу съ плечъ долой!", "Не върила бабка веснъ, а пришелъ батюшка Егорій, —и ее, старую, въ потъ бросило!", "Алексъй – человъкъ Божій – съ горъ воду сгонитъ (17-е марта пройдеть), Өедүль (5-е апръля) тепла надуеть, Василій Парейскій (2-е апръля) землю запарить, святой Пуль (15-е апрѣля) вынетъ пчелу изъ-подъ спуда, а мужикъ-все веснѣ не въритъ, -- пускай, говоритъ, земля пръетъ, а я погожу полушубокъ снимать: придетъ Егорій-самъ, батюшка, съ плечъ сыметъ!" и т. л.

Вотъ и выходитъ долгожданный-желанный гость народа-пахаря на торную путь-дорожку народнаго житья-бытья; встрѣчаетъ его, свъть-Егорья Храбраго, побъдителя зимы и всякой силы темной, русскій мужикъ-простота, бьетъ челомъ ему, привътствуетъ его своими присловьями живучими, а самъ—себъ на умѣ, знай приглядывайся ко всему, что вокругъ да около него творится. Придетъ Егорьевъ день—самъ стародавнія примъты придерживающемуся ихъ честному люду напомнитъ. А не мало этихъ примътъ дошло до нашихъ дней изъ далекой дали родной старины, убереглось отъ забвенія въ сердцѣ народномъ, а частью—и подслушано-записано пытливыми кладоискателями живого слова. Недаромъ слово крылатое молвится: "У старой бабки—на все свои догадки: смотрить-примѣчаетъ—ничего не прогадаетъ; примѣтъ немног, а хоть отбавляй—такъ на возу не увезешь!"

Если выдастся двадцать-третій день апрѣля-пролѣтняго теплый да ясный—быть, по стародавней примѣтѣ, девятому дню май-мѣсяца съ зеленой понизью: "Егорій съ тепломъ – Никола съ кормомъ!"—говоритъ примѣтливая мудрость народная, цережившая десятки кормившихся отъ щедротъ Матери-Сырой Земли поколѣній. "Егорій съ водой (съ росой), Никола съ травой!"—прибавляеть она къ этому, продолжая: "Егорій съ лѣтомъ—Никола съ кормомъ!", "Егорій съ ношей (съ кузовомъ)--Никола съ возомъ!", "Егорій-вешній везетъ корму въ торокахъ, а Никола-возомъ!", "На Юрья роса-не надо конямъ obca!"

Сельскохозяйственный опытъ, не гнушающійся простонародными примѣтами, совѣтуетъ съ весенняго Егорьева-Юрьева дня "запасать" (выгонять на пастьбу) коровъ, оставляя коней ждать этого привольнаго корма до Николы. Но у суевѣрныхъ людей, болѣе чутко прислушивающихся къ голосамъ сѣдой старины, и этотъ день, заставляющій мужика сбросить съ плечъ полушубокъ, отмѣченъ наособицу въ конскомъ обиходѣ: на него примѣшиваютъ въ кормъ лошадямъ кусочки крестовъ изъ ржаного тѣста, испеченныхъ на четвертой — Крестопоклонной, Средокрестной — недѣлѣ Великаго Поста. Это должно, по ихъ словамъ, охранять коня-пахаря отъ голоднаго хищника-волка на весеннемъ подножномъ корму.

Св. Георгій, воспринявшій на себя, по воль суевърнаго воображенія, нъкоторыя черты Перуна-громовника, является въ народъ хоробрымъ богатыремъ, побъждающимъ чудовищъдраконовъ, залегающихъ дороги прямовзжія, освобождающимъ отъ стада змѣинаго (по инымъ разносказамъ-звѣринаго) нивы-поля деревенскія. Онъ-же, Побѣдоносецъ, по народнымъ сказаніямъ, искореняетъ на бѣломъ свѣтѣ басурманское нечестие, утверждаеть-насаждаеть на Святой Руси въру православную, совершая при этомъ не мало чудесныхъ, непосильныхъ и самымъ могучимъ богатырямъ, подвиговъ. Но, о-бокъ съ подобными сказаніями, ходить среди простодушныхъ потомковъ богатыря-пахаря, Микулы-свъть-Селяниновича, и многое-множество другихъ, сказавшихся-сложившихся въ ихъ нехитромъ быту, отовсюду окруженномъ неумирающей жизнью природы. И эти сказанья-повърья еще болъе живучи, еще болъе близки стихійному сердцу народному. Въ нихъ представляется Егорій уже не храбрымъ витяземъ, а добрымъ-заботливымъ хозяиномъ полей и луговъ. Онъ-починающий весну покровитель мужика-хлъбороба ... отмыкаетъ землю", "выпускаетъ на бълый свъть росу , "выгоняетъ изъ-подъ спуда земного траву зеленую", "даетъ силу-мочь всходамъ". Въ одномъ бълорусскомъ сказъ-причетъ такъ и говорится объ этомъ: "Святый Юрья, божій пасоль, до Бога пашовь, а узявь ключи золотые, атамкнувъ землю сырусенькую, пусьцивъ росу цяплюсенькую на Бълую Русь и на увесь свътъ"... Въ другомъ, записанномъ во второмъ томв аванасьевскихъ "Поэтическихъ воззръній славянъ на природу", эти чудодъйные золотые ключи считаются какъ-бы собственностью самого Юрія-Егорья,

у котораго пёсня просить ихъ для апостола Петра, исполняющаго въ этомъ случав завётныя обязанности покровителя полей-луговъ:

> "А, Юрью, мой Юрью! Подай Петру ключи Землю одомкнуци, Траву выпусцици, Статокъ (скотину) накормици!"

Это сказанье-повърье привилось къ жизни всъхъ народовъ, въ жилахъ которыхъ течетъ кровь, родственная народной Руси. Такъ, напримъръ, сербы—съ чехами заодно — передаютъ св. Юрію въ полное распоряженіе и травы, и цвъты, и злаки земные; у болгаръ обходитъ онъ дозоромъ полевыя межи, осматривая нивы, доглядывая: каково-то растетъ хлъбъ. Малороссы — въ одинъ голосъ съ Червоной Русью — приговариваютъ: "Святій Юрій по полю ходить, хлибъ жито родитъ"... и т. д.

"Запасаетъ" народъ коровъ да овецъ съ Егорья-вешняго. выгоняють пастухи наголодавшуюся за зиму-зимскую животину крестьянскую на зеленъющіе свъжей травкою привольные луга; но все это дълается не-спроста, а съ оглядкою. Старые люди строго-на строго наказывають детямъ-внучатамъ блюсти поддерживающіе укладъ крестьянской жизни, сжившіеся съ ней, въковъчные обычаи. Выгонять скотъ на первую пастьбу— "на Юрьеву росу" — сов'тують они не иначе, какъ освященной вербою, хранящеюся въ коровникъ съ Вербнаго Воскресенія. "Егорій ты нашъ Храбрый", — выкликають при этомъ старухи большухи, - "ты спаси ("паси" - по иному разносказу) нашу скотинку, въ полѣ и за полемъ, въ лѣсу и за лёсомъ, отъ волка хищнаго, отъ медвёдя лютаго, отъ звёря лукаваго!" Выгонъ происходить непремънно на утренней алой зорькв, ранымъ-ранехонько, когда еще дымятся луга бѣлодымной росою. Послъдняя, по увъренію знающих ь людей, даетъ коровамъ богатый удой и дълаетъ ихъ на-диво тучными-здоровыми. Это живучее повёрье является запоздалымъ пережиткомъ съдой языческой старины, когда народное суевъріе видъло надъ собою оплодотворителя земли – громовержца Перуна, выгонявшаго стада дожденосныхъ коровъ (тучи) на небесные луга. Роса представлялась суевърному воображеню русскаго - язычника пролитымъ за ночь на землю молокомъ этихъ коровъ; потому-то ей и приписываются теперь столь чудесныя свойства. Въ нъкоторыхъ уголкахъ славянскаго міра (на онъмеченномъ съверъ) до сихъ поръ въ обычаъ привязывать къ хвосту первой въ стадъ коровы зеленую вътку: сметая съ травы ночную росу, она какъ-бы обезпечиваеть изобильный удой всъмъ другимъ идущимъ вслъдъ за нею коровамъ. Благочестивые люди совътуютъ окроплять впервые выгоняемое на весеннюю пастьбу стадо святой водою. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ на выгонъ, за околицею, служатся въ этотъ вешній день молебны о благополучномъ для скота пастбищъ "съ Юрья—до Васильева дня". По народному крылатому слову: "Юрій да Власъ—всему сърому мужицкому богачеству глазъ!"

Старинный обычай, до сихъ поръ памятуемый во многихъ южно-русскихъ мъстахъ, заставляетъ сельчанъ окачивать водою пастуха передъ первымъ его выходомъ на весеннее Юрьево-пастбише. Выгонить пастухъ съ подпасками стадо. а тамъ-на первомъ привалъ-готово для нихъ угощение, снаряженное вскладчину всъмъ міромъ". Несутъ туда бабыдввки "мірскую яичницу", не забывають онв и о чемъ-нибудь хмъльномъ-промочить гордо на вольномъ воздухъ Пьють, **БДЯТЪ ПАСТУХИ, А САМИ ХЛЪ́БОСОЛЬНЫЙ МІРЪ ПОХВАЛИВАЮТЬ** ла святого Юрія-Егорья заклинають: чтобы оберегаль онъ. Храбрый, новое пастбище ото всякаго лиха, а животину крестьянскую отъ лютой "помахи" (мора), ото всякой напасти нечаянной. А напастей не мало можеть, въ недобрый часъ, обрушиться на стадо. Звърьё хищное, —отъ того хоть дубьемъ, либо ружьемъ, обережешь скотинушку. Да и то сказать-не ото всякаго звъря и ружье спасетъ: "У волка въ зубахъ-что Егорій далъ!"-говоритъ народное слово. Ужъ если что обрекъ онъ, свътъ-Юрій, на съъденіе звърю, -не уберечь того ничъмъ. Но есть на свътъ и другое лихо. Сказываютъ знающіе всю подноготную люди, что въ ночь съ Лукова (22-го апръля) на Егорьевъ день, выходятъ на луга въдьмы, устилають онв, проклятущія, траву білой-тонкой холстиною; какъ намокнутъ холсты, напитаются, бълые, росою, -такъ и сдълаются они пагубными для коровъ: заберется въдьма въ коровникъ да накроетъ такимъ холстомъ скотинку-животинку --- туть къ ней всякая здая болёсть и привяжется-прилипнетъ. Да и не одни пастухи, а и бабы-хозяйки, отчитываютъ отъ "въдьмина призора" своихъ коровъ. И во всъхъ этихъ отчитываньяхъ слышится имя все того-же св. Юрія-Егорья, побъдителя темной силы подъодонной. На литовской сторонъ ходить въ народь старое повърье о томъ, что въдьмы любятъ "выдаивать" коровъ и ухищряются для этого на всъ свои семьдесятъ семь дукавыхъ увертокъ. Въ канунъ Егорья-вешняго бродять вёдьмы по крестьянскимъ дворамъ, отворяютъ

Digitized by Google

ворота, срёзывають съ нихъ стружки и варять ихъ въ подойникахъ. Это, по суевърному представленію деревни, отнимаеть у сосъдскихъ коровъ молоко. Отъ такого ухищренія нечистой силы только и можно оберечь свой дворъ тъмъ, что съ молитвою ко святому побъдителю темной силы, осмотръть въ канунъ Юрьева дня ворота и.—если что окажется неладное, — замазать оставленныя въдьмами наръзки набранною у воротной притолоки грязью. Замъчательно, что подобныя повърья о въдьмахъ распространены не только въ славянскихъ земляхъ, но и по всей сосъдней съ ними нъметчинъ. Богобоязненные старики совътуютъ оберегать молитвой да наговоромъ отъ въдьмъ на Егорія-вешняго не только луга, дворы, но и ръчки съ колодцами.—чтобы онъ не могли на пустить своего злого лиха на скотскій водопой.

Бережеть святой Егорій крестьянскую животину ото всякаго злого лиха; потому-то и слыветь онъ за набольшаго надо всёми пастухами на неоглядной Руси. "Хоть всё глаза прогляди, а безъ Егорья не усмотришь за стадомъ!"-гласитъ пастушье присловье. И кръпка върою въ защиту Побъдоносца посельщина-деревеньщина, выгоняющая свои стада на весеннюю пастьбу. Что высокою ствной глинобитною-огораживается она ото всякой бъды-напасти подсказанными съдой стариною заговорами да заклинаніями, обращенными къ нему. "Поклонишься святому Юрію, онъ ото всего обережетъ животину!"-говоритъ сельскій людъ и прибъгаетъ къ этому приводящему весну на свътлорусский просторъ угоднику Божію и за твмъ, чтобы стаду въ-прокъ корма шли подножные, и за тъмъ, чтобы паслось оно, рогатое, по добру по здорову, чтобы не разбъгалось во всъ стороны, чтобы не дълало потравъ на чужихъ поляхъ. Многое-множество заговоровъ, обращенныхъ къ Юрью-Егорью, ходитъ до нашихъ дней въ народъ. "Встрътилъ нашъ скотъ-милой животъ-святой великомученикъ Егорій на бъломъ конъ; въ рученькахъ у него Егорья-свъта, щитъ огненный. Бьетъ онъ-побиваетъ всъхъ колдуновъ и колдуницъ, воровъ и ворицъ, волковъ и волчицъ!"- причитаютъ придерживающіеся стародавней мудрости примѣтливые домохозяева, встрѣчая возвращающіяся съ первой весенней пастьбы стада.

Егорій-Юрій, однако, слыветь въ народной Руси не только покровителемъ стадъ, но и хозяиномъ волковъ и другихъ хищныхъ звѣрей. По преданію, онъ передъ своимъ вешнимъ днемъ садится на бѣлаго добра-коня и объѣзжаетъ всѣ лѣса, собираючи отовсюду звѣрье дикое да отдавая ему свои хозяйскіе наказы нерушимые. Каждому звѣрю идетъ отъ него

свой приказъ-наособину: чёмъ зубастому кормиться, глёпромышлять добычу. Обреченная скотинка - не животинка!"-говорить по этому случаю сельскій людь, говоритьприговариваетъ: "Ловитъ волкъ свою роковую овечку!", "Безъ Юрьева наказу и сърый (волкъ) сытъ не будетъ!". На что волкъ съръ, а и тотъ по закону живетъ: что Егорій скажеть, на томъ все и порвшится!", "Святой Егорій держить волка впроголодь, а то бы — хоть и скота не води!" Въ среднемъ Поволжьв, по захолустнымъ деревнямъ, еще недавно было въ обычав-передъ выгономъ стада на первое пастбище выходить вечеромъ въ луга и выкликать: "Волкъ, волкъ, скажи, какую животинку облюбуєшь, на какую отъ Егорья наказъ тебъ вышель?" Послъ этого выкликавшіе, преимущественно-старъйшіе въ семьъ, шли домой, въ темнотъ заходили въ овчарню и схватывали первую попавшуюся подъ-руки овцу. Она обрекалась на жертву звѣрю; ее ръзали, отрубленныя голову и ноги бросали въ полъ, а остальное мясо жарили-варили для самихъ-себя и для угощенья пастуховъ.

О св. Егорів, какъ волчьемъ хозяинь, ходить по народной Руси не мало разнообразныхъ сказовъ-преданій. Въ одномъ. наиболье любопытномъ изъ нихъ, ведется ръчь о томъ, какъ шелъ черезъ лъсъ нъкій, не почитавшій Бога и угодниковъ Божіихъ, злой пастухъ; шелъ онъ къ роднику – напиться водицы. Идетъ пастухъ и видитъ: стоитъ старый коренастый да вътвистый дубъ, а вся понизь вокругъ него прибита къ земль, вся утолочена. "Дай-ка", - говорить пастухь, - "дайка я посмотрю, что туть дълается!" Влъзъ пастухъ на дубъ, видитъ- вдетъ на бъломъ конъ своемъ святой Егорій, а вслъдъ за нимъ цълая стая волковъ бъжитъ. Ни живъ, ни мертвъ сидитъ пастухъ на дубу, шелохнуть въточку боится. А Егорій подъёхалъ къ утолоченному мёсту, остановился подъ дубомъ и началъ отдавать свои наказы волкамъ: разсылаетъ ихъ, сфрыхъ, во всё стороны свъта бълаго, говоритъ-кому чёмъ питаться весной красною, знойнымъ лётечкомъ, вплоть до ненастной осени. Шло время, всъхъ волковъ разослалъ, всвхъ надвлилъ краюшками хлъба заботливый волчій хозяинъ; вдругъ (видитъ пастухъ) тащится изъ лъсной заросли старый-престарый хромой волкъ. "А мнъ-то что-жъ?"- спрашиваетъ волкъ. .- "А тебъ. -- говоритъ св. Егорій, -- вонъ на дубу сидитъ!" Сказалъ да и убхалъ на своемъ конѣ. А волкъ сълъ подъ дубомъ, -сидитъ, а самъ кверху на пастуха смотритъ да зубами щелкаетъ. Сидитъ волкъ день, сидитъ сърый другой день, - все ждеть, что слъзеть пастухъ, --ждеть-пождеть,

а тотъ не слъзаетъ, не хочетъ волку въ зубы попасть. Пустился на хитрость сърый: взялъ—схоронился за кусты. Посидълъ-посидълъ пастухъ на дубу, пронялъ бъднягу голодъ; оглядълся онъ по сторонамъ—нигдъ не видать волка: слъзъ и—бъжать со всъхъ ногъ. А волкъ—тутъ какъ тутъ: выскочилъ изъ своей засады, кинулся на пастуха, – тому на этомъ мъстъ и смерть пришла...

Малорусскій сказъ какъ-бы дополняеть это сказаніе. Жили были двое братьевъ на бъломъ Божьемъ свътъ, —ведется повъсть, --жили-были: одинъ богатый, другой - голь-нищета, бъдный. Однажды "злизъ бидный братъ на дуба ночуваты, колы такъ о пивночи бачыть: якыйсь чоловикъ гоныть сылу звиря, а позаду другый чоловикъ інде на вози. То булы лисунъ (лъшій) и св. Юрій. Отъ прыгнавъ лисунъ звиря, да якъ-разъ – пидъ того дуба, де сидивъ чоловикъ; а св. Юрій почавъ раздиляты окрайцы хлиба, що булы на вози". Роздалъ-раздблилъ св. Егорій привезенный хлъбъ своему волчьему стаду, смотрить--одна краюшка осталась лишняя. Отдаль ее угодникъ Божій бъдняку, отдавъ--говоритъ: "Се тоби Господь давъ счастя! З' цёго окрайчика ты вже певне, що разживешся!" Прошло много-ли, мало-ли времени, -- исполнились слова святого Юрія, разжился бъднякъ: "окрайця того ниякъ не можна зъіисты; що ни поіидять, а назавтра винъ и стане такимъ, якъ бувъ: усе приростае!"... Видитъ это богатый брать-видить, и взяла его зависть лютая. "Лай, -думаеть, -и я все это сделаю!"... Пошель онь къ тому дубу, влъзъ на верхушку зеленую. И снова пошло все-какъ по писаному: опять началь одвлять св. Юрій краюшками хлвба свое волчье стадо. Да только конецъ не на ту стать вышель: не хватило у волчьяго хозяина одному волку краюшки, далъи наказъ угодникъ Божій-съъсть богача завидущаго, вмъсто краюшки... Зависть лютая и здъсь, какъ въ первомъ приведенномъ сказаніи, была наказана, и голодный волкъ нашелъ свою волчью сыть.

Пахарь-народъ, поручая заботамъ св. Георгія-Побѣдоносца свои стада, обращается къ его крѣпкому заступничеству—и приступая къ весеннимъ земледѣльческимъ работамъ. Съ Егорья-вешняго запахиваетъ и лѣнивая соха. Такъ и слыветъ, напримѣръ, въ нижегородской округѣ двадцать третій день апрѣля—пролѣтняго мѣсяца—за "Егорья-лѣниву-соху". По всей народной Руси служатся-поются въ Егорьевъ день молебны на пашняхъ, а гдѣ и не служатся – такъ возносится къ небу простодушная молитва посельщины-деревеньщины, молитва о святомъ заступничествѣ Егорья-Юрія. "Онъ

— 256 —

начинаетъ работу, къ его (зимнему) дню работа у мужика и приканчивается.

Въ Тульской губерніи еще совсѣмъ недавно существовалъ обычай—валяться раннимъ утромъ въ день Егорія-вешняго по росѣ на полевыхъ межникахъ. Кто по Юрьевой росѣ покатается, будеть, —гласить повѣрье, — "силенъ и здоровъ, что Юрьева роса". Наберется, бывало, деревня силы-здоровья отъ Юрьевой росы, а на утро—за яровой сѣвъ. А и чудесныя-же свойства у этой росы: ею до сихъ поръ пользуютъ знахарки—вѣщія бабки— "отъ сглаза, отъ семи недуговъ". Эта-же роса, по орловскому повѣрью, просàмъ на пользу идетъ: "На Егорья роса – будутъ добрыя просà!"

Есть на Святой Руси мъстности, куда приводитъ Егорійвешній и свои особыя игрища, являющіяся отголоскомъ старины. Таковъ, напримъръ, обычай "вожденія Юрья". состояшій въ томъ, что всей деревнею выбираютъ красны-дъвушки модолого красиваго парня, обвъшивають его зелеными вънками и владуть ему ("Зеленому Егору") на голову большой круглый пирогъ, убранный цвѣтами. Толпою идетъ деревен-ская молодежь въ поле, оглашая воздухъ припѣвами, обра-щенными къ св. Юрію. Трижды обходятъ красныя дѣвушки съ молодыми парнями засъянныя поля. Потомъ разводится на перекресткъ межниковъ небольшой костеръ-въ видъ кольца, посреди котораго кладется на землю принесенный пирогъ ("моленникъ"). Всъ пришедшие садятся съ пъснями вокругъ костра, начинается дележъ пирога: каждому должно непремённо достаться хоть по малому кусочку. Кому изъ дъвушекъ достанется въ пришедшемся на ея долю кускъ больше всвхъ начинки – та выйдеть по осени замужъ. Доввъ пирогъ, молодежь возвращается по своимъ дворамъ, приплясывая да припъваючи:

### "Мы вокругъ поля ходили, Мы Егора-свътъ водили, Мы Егорья кликали"... и т. д.

На Егорья-вешняго въ бѣлорусскихъ и малорусскихъ селахъ закапываютъ на полевыхъ межникахъ оставшіяся отъ "свячоной" пасхальной снѣди кости поросятъ и барашковъ. Закапыванье это производится съ особыми причетами, взывающими все къ тому-же Егорью. Это, по старинному, завъщанному современной деревнѣ дѣдами-прадѣдами, повѣрью, должно оберегать посѣвы "отъ градобоя и бурелома".

Подъ Юрьевъ день старые, свъдущіе въ преданіяхъ суевърной старины, люди строго-на-строго заказываютъ моло-

А. А. Корвифскій.

дымъ что-либо работать изъ шерсти. "Кто беретъ подъ Юрья шерсть въ руки, у того волки овецъ перерѣжуть!" — приговаривають они. Объясненія этого повѣрья не найти ни у одного изъ собирателей-изслѣдователей памятниковъ старины: оно безслѣдно затонуло въ волнахъ забвенія. Несомнѣнную связь съ этимъ повѣрьемъ имѣетъ другое, относящееся къ Срѣтенью: въ какой день придется Срѣтенье, въ тотъ день во весь годъ нельзя сновать основъ, чтобы не встрѣтиться въ недобрый часъ съ волкомъ. Есть повѣрье, подобное этому, и у болгаръ. Они во время зимняго солноворота не работаютъ никакой шерстяной одежды: кто въ такой одежинѣ выйдетъ весною въ поле на работу — того неминуемо разорвуть волки.

У западныхъ славянъ, между прочимъ – на Моравѣ, встръчу весны пріурочивають къ весеннему Егорьеву дню. "Зима, зима ("Смертная недъля!"-по иному разносказу),"-выкликаеть въ этоть день сельская молодежь: "Куда ключи дъвала?---Я отдала ихъ Вербному Воскресенью! – Вербное Воскресенье, куда ты ключи дввало?-Отдало зеленому (чистому) четвергу!-Зеленый четвергъ, куда ты ключи двваль?-- Я́отдалъ ихъ святому Юрію. Юрій вставаль, отмыкаль землю, чтобы росла трава, трава зеленая!" Въ Сербіи, Босніи, Герцеговинъ, а также и въ Болгаріи, въ каждомъ семействъ колють на Юрьевъ день бълаго барашка, какъ-бы принося его въ жертву св. Георгію-Побѣлоносиу. Обреченной жертвъ связывають ноги, на голову надевають цветочный венокъ, завязывають глаза, роть мажуть медомъ, а къ рогамъ прикрыпляють зажженныя восковыя свычи. Когда всь эти приготовленія сдёланы, большакъ семьи громко читаетъ тропарь св. Георгію, кадитъ ладономъ и затъмъ, занося ножъ надъ барашкомъ, возглашаетъ: "Св. Герги! На ти ягне!" и ръжетъ. Кровь барашка собирается въ чистый сосудъ и дается, какъ цълебное средство, одержимымъ разными бользнями, а мясо жарится и събдается всею семьей; кости осторожно собираются и зарываются въ землю. Въ прикарпатской округь на Егорья вешняго пекутся изъ здобнаго тъста пироги въ видъ барашковъ, въ Литвъ – повсюду при входъ въ церкви продаются въ этотъ день восковыя изображенія коровъ, овецъ и дошадей. У чеховъ существуетъ старинное повърье, гласящее, что, если у кого-нибудь есть дубинка, которою убита змъя на весенній Юрьевъ день, тотъ смѣло можетъ идти въ самую горячую кровопролитную сѣчу: онъ дълается неуязвимымъ ни для пули, ни для сабли. Записано любопытное болгарское предание о бабъ, обернувшейся въ первую на свътъ змъю. Въ старое время, - гласитъ

оно, — одна злая баба взяла грязную пелену и накрыла ею мъсяцъ, а мъсяцъ-то ходилъ въ тъ времена чуть не по самой землъ. Но, чуть накрыла его баба, поднялся онъ въ высь поднебесную и проклялъ злую-нечестивую. Отъ мъсяцева проклятія и обернулась она въ змѣю, а отъ этой змѣи и произошелъ весь змѣиный родъ на землъ. Много больше народила-бы первая баба-змѣя змѣёнышей, да заступился за людей святой Георгій и убилъ змѣиную прародительницу. Многое-множество другихъ сказаній ходить по славянскому міру о святомъ Побѣдоносцѣ, и всѣ-то они, эти сказанія, доходятъ отголосками до народной Руси. Во всѣхъ нихъ встаетъ онъ богатыремъ-чудотворцемъ, вѣрнымъ-надёжнымъ заступникомъ бѣднаго трудового люда.

> "По колѣна ноги (у него) въ чистомъ се́ребрѣ, По локоть руки въ красномъ золотѣ, Голова у Егорья вся жемчужная, Во лбу-то солнце, въ тылу-то мѣсяцъ, По косицамъ звѣзды церехожія"...

Леревенскіе погодовѣды накопили въ своей памяти немало всякихъ примътъ, относящихся къ весеннему Егорьеву дню. Если въ этотъ день будетъ кропить небо дождемъ грудь земли-кормилицы, то,---говорить народъ,--это сулитъ "скоту легкій годъ" (по бѣлорусской примѣтѣ-частыя гречи). Если пойдеть "на Юрья" крупа, будеть богатый урожай гречи-дикуши. Если ударить на Егорьевъ день легкій морозецъ-утренникъ, — уродятся добрые проса и овсы ("На Егорья морозъ будеть просо и овесъ!"). Цълые въка приглядывался народъ къ обступающимъ его явленіямъ природы, --- потому-то неспроста обронилъ онъ и слъдующее присловье: "Коли на Юрья березовый листь въ полушку-къ Успенью клади хлъбъ въ кладушку!" Ранніе овсы опытные хозяева совѣтуютъ сѣять "съ Егорья", ранніе горохи - досввать къ 23-му апреля (Нижегородск. губ.). Если егорьевское утро яснымъ-яснехонько, то урожайные выдуть ранніе посывы; ясные утра егорьевскій вечеръ-поздніе переспорять. "Съй разсаду до Егорья", - говорять завзятые огородники, - "будеть капусты доволь!" Если закукуеть въщунья-бездомница-кукушка "до Егорья",-это, по народной примътъ, не къ добру: надо тогда ждать либо недорода хлъбовъ, либо скотину станетъ валомъ-валить.

Деревенскихъ поговорокъ, пріуроченныхъ къ Егорьеву вешнему дню, — не оберешься: одна другую переговариваетъ... "Свна достанетъ у дурня до Юрья, у разумнаго до Николы!", "Юрій богатъ пирогомъ, а рука — батогомъ!", "Богатый сытъ и въ голодный Юрьевъ день!", "Будь здоровъ-какъ Юрьева гора!", "Выпилъ-бы нищій на Егорья вина косушку, да нѣтъ ни полушки: пошелъ по росу!", "Егорьевы пироги-дороги: дороже ихъ нѣтъ, когда хлѣбъ въ закрому мыши доѣли!", "Егорилъ дѣдъ, егорилъ, да ни одной копѣйки не выегорилъ!", "Объегорили старика маклаки: выгодно хлѣбъ продалъ, а сталъ считать-дыра въ горсти, все утекло!" и т. д. Да всѣхъ и не переговорить, —такъ много летаетъ ихъ по народной Руси вслѣдъ за сказаніями-преданьями егорьевскими. "Стоитъ Егорій въ полу-угорьѣ, шатромъ накрылся, копьемъ подперся!" (гумно)-заключаются всѣ онѣ словами единственной русской загадки, связанной съ этимъ близкимъ народному сердцу именемъ.





### XXII.

# Май-мѣсяцъ.

Отопрѣетъ въ тридцать апрѣльскихъ - пролѣтнихъ дней намерзшаяся за студеную зиму-зимскую Мать - Сыра-Земля; проснется людъ крещоный поутру послѣ тридцатой ночи этого мѣсяца, а на дворѣ-то уже новый — "тра́вень-цвѣтень" мѣсяцъ стоитъ, что маемъ, по примѣру земли греческой, на Святой Руси прозывается. Если наканунѣ восходило-всплывало на ясный небесный просторъ изъ-за горъ-горы красное солнышко, то быть, по народной примѣтѣ, не только веснѣ, а и всему лѣту—яснымъ да ведренымъ.

Бываеть, что начнеть апръль распаривать, теплынью припекая, старыя косточки примътливыхъ людей, а май возьметъ да и завернеть холодами. Отсюда и поговорки: "Ай-ай, мъсяцъ май! Коню съна дай, а самъ на печь полъзай!", "Май обманеть, въ лъсъ уйдетъ!" и друг. Да и то сказать-и безъ холодовъ май-мъсяцъ мужика-хлъбороба смаитъ: не холоденъ. такь голоденъ. Къ этой поръ весенней подъвдается хлъбъ. да и скоту безкормица настаеть, - одно спасенье, если да зазеленветь во-время по лугамъ, по выгонамъ трава-мурава. А то недаромъ дошла до нашихъ дней путемъ-дорогою изъ старины стародавней пословица: "Нашъ пономарь понадъялся на май, да и сталъ безъ коровъ!". Что и говорить, веселый мъсяць май, а тяжелый для пахаря. Хотя и повторяють деревенскіе краснословы, что "Майская трава и голоднаго кормить!" ("Апръль съ водою — май съ травою!"); хоть и замъчають погодовъды завзятые, что: "Май холодный-годъ хлъбородный!", "Мартъ сухой да мокрый май-будетъ каша и коровай!", "Коли въ мав дождь-будетъ и рожь!" и т. д.: но

они-же сами гуторять и: "Захотвль ты въ мав добра!", "Захотвль ты въ мав у мужика перепутья (хлвбомъ-солью на перепутьи подкрвпиться)!", "Живи, веселись, да каково-то будетъ въ мав!" Да и не только для однихъ деревенскихъ хлвбовдовъ тяжеленекъ мвсяцъ май: съ чего-нибудь, откуда ни на есть да взялись привившияся къ нашему суевврио крылатыя слова: "Въ мав родиться — ввкъ маяться!", "Женишься въ мав — спокаешься, всю жизнь промасшься!", "Радъ-бы жениться, да май не велить!.." Въ старые годы всъ сватовства приканчивались съ послъднимъ днемъ апрёля.

"Соловей-птица мала̀ мала̀, а и та знаеть, когда май", гласить простонародная мудрость: — "мужику-ли не знать, что́ въ майскіе дни ему на въку положено!". А положено на соловьиный мъсяцъ для сельщины-деревеньщины не мало всякихъ завътовъ многоопытной старины, семь разъ примъривавшей и одинъ — отръзывавшей во всякомъ нешуточномъ дълъ. Цълая стъна обычаевъ, примътъ и повърій обступаетъ родную имъ Русь въ его зеленые-расцвътающіе дни. Слыветъ особо важнымъ, изо всъхъ выдъляется въ городахъ первое мая — "гуленый" день; а въ деревенской глуши – чуть-ли что́ ни шагъ ступишь въ этомъ причудливомъ мъсяцѣ, то и на важную примъту его натолкнешься.

Первомайскій весенній праздникъ—чужестранный гость на хлѣбосольной Руси: занесли его къ намъ Петровскія времена,—сперва въ Нѣмецкую Слободу<sup>47</sup>) на Москвѣ Бѣлокаменной, гдѣ и строились въ этотъ день "нѣмецкіе столы" и разбивались "нѣмецкіе станы", а потомъ поприглядѣлись къ нему горожане да и переняли пришедшуюся имъ по душѣ весеннюю гулянку веселую. Стала она сперва школьнымъ праздникомъ, а потомъ и "народно-городскимъ", для мѣщанъ да посадскихъ, да купцовъ—торговаго люда. Въ настоящее время и въ деревняхъ веселится-гуляетъ молодежь, на свой, русскій, ладъ справляя нѣмецкое "первое мая" — на весеннемъ зеленѣющемъ привольѣ-раздольицѣ. А въ эту-самую пору домовитые хозяева, прислушивающіеся къ крылатой молвѣ, вспоминаютъ и спѣшатъ выполнить на дѣлѣ мудрые совѣты

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Н в мецкая Слобода — заяузское предмёстье Москвы, отведенное для жительства иноземцевъ, которые всё у насъ слыли въ старые годы за "нёмцевъ". По большей части это были купцы и ремесленники. Лёкаря были также изъ иноземцевъ. Съ XVII-го столѣтія, со временъ Алессъя Михайловича, число иностранцевъ въ Москвѣ значительно возросло, а съ воцареніемъ Петра Великаго мы видимъ "нёмцевъ" уже и на русской государственной службѣ. Въ Нѣмецкой Слободѣ были у иноземцевъ и свои церкви, гдѣ они совершенно свободно отправляли всѣ свои духовныя нужды.

старины: "Съ Еремъя-запрягальника (1-го мая) запрягай коня въ соху, выъзжай въ поле, подымай сътево (лукошко съ съменами)!", "На первую майскую росу (утреннюю) бросай первую горсть яровины на полосу!". Благочестивая старина совътуетъ молиться въ этотъ день святому пророку Іереміи: "Овесъ съя, проси Еремъя!". Съ молитвой, обращенною къ нему, и выходили въ старые годы хлъбопашцы, бросивъ три горсти съмянъ, отвъшивали три поклона на всъ стороны, кромъ полунощной-съверной, а потомъ шли, благословясь, отъ борозды къ бороздъ по всему засъваемому загону. "Вёдро на Еремъевъ день—хороша хлъбная уборка, ненастье — всю зиму будешь его помнить да маяться!" — говорятъ примътливые люди.

Народная мудрость увъщегаеть съять хлъбъ осмотрительно, по старинъ. А встарину съяли только въ теплую погоду, да и то не очертя голову. Клалъ съятель объ руки наземь, замъчалъ: тепла-ли земля, и, только увърившись въ этомъ, начиналъ ронить зерно, не опасаясь, что заморозкиутренники поздними слезами лиходъйки-зимы, укрывающейся въ глубинахъ подземныхъ, поморозятъ всходы еще въ зародышъ. "Съй недълю послъ Егорья да другую послъ Еремъя!" — ведутъ свою ръчь примъты: — "Раннее яровое съй, когда вода сольетъ, а позднее — когда цвътъ калины будетъ въ кругу!", "Яровой хлъбъ съй съ одышкой да съ поглядкой!", "Рожь говоритъ: съй меня въ золу, да въ пору; а овесъ: топчи меня въ грязь, а я буду князь, хотъ въ воду — да въ пору!", "Лягушка квачетъ, овесъ изъ-подъ земли скачетъ!".

Второе мая—соловьиный день; съ него въ средней полосъ Россіи соловьи запѣвають, а встарину ловцы-соловьятники выходили въ лѣсъ на выгодную ловлю пѣвцовъ сада Божьяго, — ходили-бродили цѣлый мѣсяцъ по тропамъ ходамъ зазнаемымъ, подманивали въ сѣти, залавливали вольныхъ залетныхъ пташекъ, дорого цѣнящихся и о сію пору любителями пѣвчей утѣхи, а затѣмъ—съ добычею направлялись въ Москву, начинали продажу. "Запоетъ соловей на другой день послѣ Еремѣя-запрягальника, будешь съ хлѣбцемъ!", "По соловьямъ—и погода!", "Поютъ соловьи передъ Маврой (наканунѣ З-го мая) и весна зацвѣтетъ дружно!".

Пятаго мая— "Арины-разсадницы": съ этого дня пора высаживать на огородныя грядки капустную разсаду. Еще наканунѣ, вечеромъ "на Палагею" (4-го мая), опытныя огородницы справляють завѣщанный на этотъ случай старыми людьми обычай: выносятъ на огороды надтреснутый горшокъ, кладутъ въ него выдернутую по-близости крапиву (съ корнемъ) и ставятъ горшокъ вверхъ дномъ на самую средину средней гряды. n 4.

Это пълается въ ограждение огорода отъ напалений вражьей. "завилушей", силы, чтобы вла она – проклятая – одну крапиву жигучую, чтобы не прикасалась ни къ чему взрощенному трудомъ праведнымъ. Высаживая разсаду, свъдущіе люли причитають: "Разсадушка-разсада, не будь голеняста, а буль пузаста; не будь пустая, а будь тугая; не будь красна, а будь вкусна; не будь стара, а будь молода; не будь мала, а будь велика!". Деревенская молва говорить, что этоть причеть не мимо молвится, - помогаеть. Шестого мая деревенский людь принимается свять горохъ: "Денисъ-горошникъ!", "На Дениса-свять бълъ горохъ не лънися!" Любители красныхъ присловій стють, а сами, вторя старинт приговаривають: "Стю, свю бвлъ-горохъ; уродися, мой горохъ, и крупенъ, и бвлъ, и самъ тридесятъ, старымъ бабамъ на потъху, молодымъ ребятамъ на веселье!" Огородники слъдятъ на Денисовъ день за росою: "Большая роса—огурцамъ большой родъ". Среди нихъ потому-то и слыветъ "горошникъ-Денисъ" за "Денисаросенника". Восьмого мая (на Арсентьевъ день)-засъвъ пшеницы: въ степныхъ губерніяхъ. Встарину на Арсентья-пшенишника пекли добрые люди пшеничные пироги, угощая ими не только званыхъ-прошеныхъ гостей, но и каждаго прохожаго человъка, твердо памятуя, что "прохожій-человъкъ Божій". Для этого старики выходили съ пирогами даже на перекрестки дорогъ за околицу и поджидали странниковъ. "Быть худу, - говаривали, - если вернешься съ обътнымъ пирогомъ назадъ домой, а еще хуже-коли съёсть его самимъ: не найдется ни странника, ни калъки перехожаго,---скорми этотъ пирогъ птицамъ!" И. П. Сахаровымъ записаны слова, въ былые годы повторявшіяся не встрътившими прохожихъ людей хозяевами въ этотъ день: "Прогнъвилъ я Господа-Создателя при старости лётъ; не послалъ мнё добраго человека раздѣлить хлѣбъ трудовой; не въ угоду Его святой милости было накормить мнъ горемышняго, при истомъ усладить мнъ стараго старика въ безвременьицъ. А и какъ-то будетъ мнъ на міръ Божій глядёть, на добрыхъ людей смотрёть! А и какъто мнъ будетъ за хлъбъ приниматься!.." Въ наше время едвали встрътятся на посельской Руси такіе обычаи, но о томъ, что Арсеній-, пшенишникъ", деревня до сихъ поръ еще не CB. успѣла запамятовать.

Девятое мая— "Вешній Никола", на-особицу отмъченный въ изустномъ простонародномъ мъсяцесловъ день, богатый всякимъ краснымъ словомъ, всякимъ обрядомъ-обычаемъ, какъ майская цвътень— цвътами духовитыми. "Раннюю пшеницу съй на Арсентія, среднюю съ Николина дня, позднюю— на Пахомія (15 го числа)!". "Съ Николы-вешняго сади картофель!", "Велика милость Божья, коли на вешняго Николу дождикъ пойдетъ!",—гласитъ сельскохозяйственный опытъ. У русскаго народа—два Николы: Никола-вешній—съ тепломъ, да Никола-зимній—съ морозомъ. "Никола-зимній (6-го декабря) лошадь на дворъ загонитъ, весенній—откормитъ (на травѣ)!", "Два Николы: теплый да холодный, сытый да голодный!", "Съ Николы (вешняго) крѣпись, хоть разорвись, съ Николы (зимняго) живи—не тужи!", "Не хвались на Юрьевъ день посѣвомъ, а хвались на Николинъ травой!", "Пришелъ-бы Никола, а тепло будетъ!". Такими примѣтами окружаетъ народъ день своего любимаго святого.

На Николу-вешняго—первое "ночное", первый выйздъ парней и ребятъ-подростковъ на ночную пастьбу лошадей. Егорій коровъ "запасаетъ". Никола—коней. "Вешній Николаподножный кормъ лошадямъ несетъ!"— говорятъ въ народѣ. Повсюду въ деревняхъ блюдется обычай справлять въ этотъ день ночной ребячій праздникъ. Въ лугахъ, на выгонахъ и на запущенномъ подъ паръ полѣ разжигаются костры; поблизости пасутся "спутанныя" лошади, у огня сидятъ кружко́мъ молодые пастухи, ѣдятъ пироги, пекутъ картофель въ золѣ, игры заводятъ, въ-перегонки бѣгаютъ, цѣлую ночь вплоть до бѣлой зорьки не смыкаютъ глазъ: "Николу празднуютъ".

А въ великомъ почетѣ на Руси св. угодникъ Божій Николай Чудотворецъ <sup>48</sup>), слывущій за "Николу-Милосливаго", покровителя морей и полей, за кръпкую защиту мужика-хлѣбороба, за грозу всякой нечисти, утѣсняющей и безъ того тѣсную жизнь пахаря. Этотъ добрый, но строгій, старецъ, по прихотливой волѣ слагателей всякихъ былей-нѐбылей, воспріялъ на себя многія черты могучаго былиннаго богатыря Микулы-свѣта-Селяниновича. Онъ примиряетъ враждующихъ, свя-

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Св. II и к о л а й Ч у д о тв о р е ц 5.—архіепископъ мирликійскій — находится въ великомъ почитаніи у всёхъ христіанъ вселенной. Благоговѣйно относятся въ его имени даже мусульмане и нѣкоторые язычники (на Руси). Онъ подвизался во славу Божію въ IV-мъ вѣкѣ по Р. Хр., родился въ гор. Патарѣ (въ древней Ликіи), основанномъ дорійскими греками, посвятившими его богу Аполлову, — чудеснымъ образомъ былъ избранъ въ мирликійскіе епископы, безстрашно исповѣдывалъ при Діоклетіанѣ-гонителѣ Христово ученіе, былъ участникомъ перваго вселенскаго собора, созваннаго для обличенія ереси Арія. Многочисленныя чудеса, совершенныя имъ во время земного служенія Богу, увѣковѣчили его память. Кончина его послѣдовала въ 343-мъ году въ гор. Мирахъ. Отсюда въ 1087 мъ году итальянскіе купцы перевезли мощи св. Николая въ г. Бари (въ Апуліи), гдѣ онѣ и пребываютъ до сихъ поръ, привлекая тысячи паломниковъ. Память св. Николая чествуется 6-го декабря, день перенесенія мощей (9-го мая) чтится наособицу.

зуегь союзы въковъчные. "Како возможемъ достойно хвалити, пъсньми духовными тя ублажити, дивна и чюдна отца Николая, святого славнаго архіерея. Архіереомъ отецъ и начальникъ, намъ же ты добрый наставникъ, вси бо тобою спастися желаемъ"...—поегся въ одномъ старинномъ духовномъ стихъ. Много другихъ пъсенныхъ сказаній о Николаъ Чудотворцъ сохранилось въ народной памяти.

> "А кто, кто Никодая любитъ, А кто. кто Николаю служить.--Тому святый Николае На всякій часъ вспомогае. Николае! А кто, кто къ нему прибъгаетъ, А кто, кто въ помощь призываетъ,-Тому святый Николае Всегла вспомогаяй. Николае! А кто, кто живетъ въ его двори,---Николай на земли и въ мори Не даеть ему процасти. Изметъ его отъ напасти. Николае! Пастырю словесного стала. Изми мя пекелнаго ада, А мы будемъ прославляти, Имя твое величати. Николае!".

Такъ распѣвають на весенній Николинъ день калики-перехожіе, сидючи по церковнымъ папертямъ, —по тѣмъ мѣстамъ, гдѣ сохранились еще эти разносители невѣдомо кѣмъ слагавшихся въ давнія времена "стиховъ", убогіе люди Божіи, собирающіе себѣ на пропитаніе своимъ пѣніемъ, доходящимъ до самаго сердца простодушныхъ слушателей, одѣляющихъ пѣвцовъ копѣйкой мѣдною, трудовымъ потомъ политою. "Микола" является (по другому стиху) "святителемъ, морямъ проходителемъ, землямъ исповѣдникомъ". Онъ, за свои подвиги, почитаемъ не на одной только православной Руси:

> "А знаютъ Миколу Невърныя орды. А ставятъ Миколы Свъчи воску яры, Кануны медвяны.

- 266 -

А ему, свёту, слава, Слава-держава, Во всю его землю, Во всю подселенну"...

Слушаетъ честной людъ пъвцовъ, прославляющихъ его покровителя и заступника предъ Господомъ, -- умиляется, ведеть иной разъ старцевъ убогихъ въ свои хаты. "Хоть на вешняго, голоднаго, Николу не до разносолу, а все угостить надо странника Божьяго, что, какъ птаха небесная, идеть-поеть!", говорить гостепримная деревня, если найдется у ней чёмъ ни на есть угостить объ эту, подобравшую всъ кормы, пору. .Не накорми о Николинъ день голоднаго – самъ нагододаещься!<sup>и</sup> — подсказываеть умилившемуся люду крылатое слово. "Съ хлъба на квасъ да на воду о вешнемъ Николъ перебиваются, на зимняго заниколять-три дня опохмѣляются!". Но и зимой, и весною, и во всякое время готова повторять за каликами-перехожими вся богомольная посельщина умилительныя слова ихъ духовнаго стиха, посвященнаго великому Божьему угоднику и чудотворцу: "Муроточивыхъ струй обильныя раки туне точить во вся ваки нына человаки, міръ весь чудесами чудно удивляяй. Ликійскій же островъ свътло просвътляяй, благовоннымъ каплетъ цълебъ альвастромъ, росить всемь желаннымъ чистымъ благодарствомъ: днесь сему приносимъ должно того дару, великій намъ есть. Муру же и Бару, архіерей, ибо словомъ пасетъ люди, Николае честный, отъ насъ слово буди сему приносимо, вмъсто мура драга. мирны гласы въ пъснехъ, похвала преблага. Върныхъ соборъ черпаемъ муро изліянно; краевъстны вся суть, что ему есть данно; муры благодатны туне каплющи черплемъ, невидимо присно текущіи. Многи содъваемъ за даръ пъній гласы, сему есть достойно пъти во вся часы. Дарствимъ дарованно пъніе мысленно, словесъ воздаянми со гласомъ чувственно. Слоги соплетая, незлобну жертву пріими, молимъ, главу миртомъ всю обвиту, отче Николае муроточивъйшій, отцемъ верхъ пречестный, пастырю свътлъйшій, славо всея церкви, чудесы свътяща, муромъ же сугубымъ во весь міръ тучаща, тучная пучина Мурянскому граду, честна Ликійскому острову во правду, главо пресвященная, росы исполнена, капли міру сладость миромъ утучненна, муро знаменно перстнемъ Духа златымъ, намъ еси подобно въ фіялъ пресвятымъ. Избранно отъ темъ родъ имя побъднъйше, чудесъ безчисленныхъ изъявительнъйше! Многихъ неповинныхъ отъ смерти избави, Бога во всемъ мірв и вездв прослави, данно ти есть всвхъ насъ оть бѣдъ заступати, отче святителю, и отъ золь спасати: святый чудотворче и преблаженнѣйшій, непрестанно буди всѣмъ въ помощь скорѣйшій!"... Въ витіеватыхъ словахъ этого стиха вылилось все благоговѣйное отношеніе народастихослагателя къ своему великому заступнику.

За Николою – Симонъ Зилоть, 10-е мая. "Кто досвваетъ пшеницу на Зилота – выдетъ какъ золото!" – говоритъ стародавнее въщее слово: "Мокро на Мокея (11-го мая)-жди лъта еще мокръе!" На Епифана (12-го), "утро въ красномъ кафтанъ" (т. е. ясная утренняя заря)- къ пожарному лъту. Три-примъть, вивсть съ теплымъ вътромъ налетаютъ комары съ мошкарой. Есть повърье, что "комариный народъ" улетаетъ по осени, -- уносится на крыльяхъ осенняго вътра, -- на теплыя моря, гдѣ и зимуетъ зиму, чтобы, расплодившись. вернуться въ мат-мъсяцъ на Русь. На слъдующій, Сидоровъ, день, когда прекращается, по народнымъ наблюденіямъ, до самой осени холодные вътры, прилетаютъ на старыя гнъзда послъднія перелетныя птицы изъ-за синихъ морей, съ теплыхъ заморскихъ водъ-стрижи быстрокрылые. "Пойдутъ Сидоры, отойдуть сивъры, и ты, стрижъ, домой летишь!" – приговариваютъ леревенскіе погодовѣды - краснословы: "Придеть Өедоть (18-е мая)-послёдній дубовый листокъ развернеть!". Если лёниво распускаются листья на дубахъ, народъ не ожидаеть хоро. шаго урожая яровыхъ ранняго ства. "Съй овесъ, когда дубъ развернется въ заячье ухо!" - говорятъ въ Тульской губерніи. "На дубу листь въ пятакъ, быть яровому такъ!", — идеть повсемъстная народная молва: – Коли на Өедота на дубу макушка съ опушкой, будешь мърять овесъ кадушкой!". Съ этого дня принимается земля "за свой родь", -- можно услышать въ народъ.

"На Филиппа да на Өалалея—досввай огурцы скорве!". Старинная примъта совътуеть огородникамъ дълать посадку огурцовъ скрытно ото всвъхъ сосъдей и даже домашнихъ, не принимающихъ непосредственнаго участія въ работъ. Особенно должно скрывать отъ любопытнаго глаза первую засаженную гряду, а тъмъ болѣе—первый выросшій на ней огурецъ. Этотъ-послѣдній скрываютъ-закапываютъ въ потаенномъ мъстѣ на огородѣ, какъ-бы принося жертву покровителямъ огородовъ — святымъ Филиппу и Өалалею, память которыхъ чествуется 20-го мая. Если будетъ много желтыхъ, до поры до времени поблекшихъ, огуречныхъ плетей,—это приписывается тому, что чей-нибудь лихой-недоброжелательный глазъ подсмотрѣлъ "на росту" первый огурецъ. 21-е

-268 -

число – Еленинъ день. напоминающій деревні, что пора сіять льны. Въ нъкоторыхъ мъстахъ этотъ день такъ и зовется: "длинные льны – Еленины косы". На съвъ льна встарину было въ обычав не вывзжать безъ выполнения особой обрядности. Старухи собирали въ канунъ Еленина лня по паръ янцъ съ каждой бабы, пекли ихъ "всъмъ бабьимъ міромъ"-въ одной облюбованной для этого печи и затъмъ. раскладывали, не безъ въдома съятелей, въ мъшки съ съмевами: но мужики не должны были проговариваться о своемъ "знатьв", — молча собирались и вывзжали они, благословясь, на вспаханную подо льны полосу, гдъ прежде всего и принимались за завтракъ, а потомъ уже-за посъвъ. Скордупки яннъ должны были привозиться домой; тамъ старухи толкли ихъ и подбавляли понемножку въ кормъ курамъ: чтобы неслись лучше. "Ленъ съ ярью не ладить", а потому деревенский опыть не совътуетъ съять на льнищахъ ничего иного. "На Өерапонта (25-го мая)-первыя худыя росы", вредныя для пасушейся животины, для древесной листвы и для малыхъ ребять. "Напала на мъдяную росу!"-говорять о заболъвшей въ этотъ день скотинъ: "Отъ Ферапонтовой росы и трава ржавъетъ". Въ этотъ день совътуютъ "глядъть рябину": много цвѣту-будуть и овсы хороши; малое цвѣтенье-жди худа, не будеть съ овсами толка, хоть сызнова пересввай! "Знать рябину на цвёту, что идеть къ мату!" 26-го мая-, на Карпа" хорошо "коропы" (рыба карпъ) ловятся. Опытные, приглядъвшиеся ко всякому ходу рыбы, ловцы и стараются не пропустить этого лня.

"На Өедору (27-го мая) не выноси изъ избы сору!" — говоритъ пережившая многіе вѣка простодушная народная мудрость. Внимая ей, благосмысленныя деревенскія хозяйки не метутъ избы, чтобы не быть худу. Если на слѣдующія сутки, на Евтихія, день тихій, — ждетъ пахарь хорошаго урожая. 29-е число — "Өедосьи-колосяницы": рожь принимается выметызать колосъ. "На Өедосью" хорошо, по примѣтѣ, прикармливать, скотину хлѣбомъ печенымъ: плодливѣе будетъ, хозяекамъ на прибыль да на радость!

За Өедосьями. Исакій слёдомъ идетъ на свётлорусскій просторъ широкій, во всё стороны свёта бёлаго разбёжавшійся: на его день выползаетъ изъ норъ всякій гадъ. Старые люди предостерегаютъ молодежь, чтобы съ опаской да съ оглядкой ходить по лёсу да по лугу. "Идутъ поёздомъ въ этотъ день змён ползучія на свадьбы змённыя," — гласитъ старинное сказаніе: — "укуситъ человёка гадина, не заговорить никакому колдуну-знахарю". Съ этого, змённаго, дня садятъ бобы, пе-

редъ посадкой вымачивая ихъ въ "озимой" водъ, натаянной изъ мартовскаго снъга, собраннаго заранъе по лъснымъ оврагамъ. "Уродитесь, бобы, и крупны, и велики, на всъ долина старыхъ и малыхъ, на весь міръ крещоный!"—приговариваютъ огородники, сажая ихъ. А черезъ плетень уже новый мъсацъ—іюнь-"розанцвътъ" глядитъ: конецъ приходитъ веселому, да тяжелому, май-мъсяцу. Близится въщій "праздникъ кукушекъ" съ его дышащими пережиткомъ древнеславянскаго язычества сказаніями. А тамъ—рукой подать и до "Ярилы", разгульнаго чествованія назръвающихъ силъ природы, берущей верхъ надо всъмъ ратоборствующимъ съ нею. Не за дальними горами и тъ дни, когда изъ конца въ конецъ деревенской Руси зазвенятъ купальскія пъсни.





#### XXIII.

### Вознесеньевъ день.

Вознесеньевъ день-послъдній весенній праздникъ на Святой Руси. Дошла Весна-Красна до Вознесеньева дня, послушала въ послъдній разъ, какъ "Христосъ Воскресъ" поютъ. туть ей и конецъ пришелъ!-говорятъ въ народъ. "Весна о Вознесеньи на небо возносится-на отдыхъ въ рай пресвътлый просится!" — можно услышать въ поволжскихъ деревняхъ. — "Не въкъ дъвкъ невъститься: начто весна-красна, а и та на Вознесенье Христово за лъто замужъ выходить!", "И рада бы весна на Руси въковать въковушкой, а придеть Вознесеньевъ день – прокукуетъ кукушкой, соловьемъ зальется, къ льту за пазуху уберется:", "Цвъсти веснъ-до Вознесенья!", "До Вознесенья Христова весна пѣть-плясать готова!", "Придетъ Вознесеньевъ день, сброситъ съ плечъ Весна-Красна лёнь, лётомъ обернется-прикинется-за работу въ полё примется!"-гонятся одно за другимъ стародавнія слова крылатыя. долетъвшія къ намъ изъ-за дали былого-минувшаго. А весна, и впрямь, съ этого праздника Господня уступаетъ на политой трудовымъ потомъ безчисленныхъ поколѣній русскаго пахаря землё мёсто лёту знойному-жаркому, съ его работами страдными да сухотами-заботами, — по народной поговоркъ: "потомъ умывается, честному Семику кланяется, на Троицу-Богородицу изъ-подъ бълой ручки глядитъ".

Со Свътлаго Праздника, съ Велика-Дня, по старинному преданію, —о которомъ уже велась ръчь выше (см. гл. XIX), отверзаются двери райскія, разръшаются узы адскія: вплоть до самаго Вознесенія Господня могутъ гръшники, пребывающіе въ кромъшномъ аду, видъться съ праведниками, обитающими подъ сънью райскихъ кущей. "Съ Пасхи до Вознесенья — всему міру свидънье," — подтверждаетъ народная молвь: "всему міру свидънье, — и дъдамъ, и внукамъ, и раю, и мукамъ!".

Сорокъ дней, — говоритъ народъ, — ходитъ Спасъ по землѣ: съ Воскресенья до Вознесенья. Потому-то, — добавляется въ поясненіе, — и земля такъ ярко зеленѣетъ, такими благовоніями райскими благоухаетъ въ это время. "Къ Вознесеньеву дню всѣ цвѣты весенніе зацвѣтаютъ — Христа-Батюшку въ небесные сады потаенной молитвою провожаютъ".

Въ канунъ Возвесенія Господня, по старинной примъть, и соловьи громче-звончъе поютъ, чъмъ во все остальное время. Знаютъ, словно, и они, что это—послъдняя ночь пребыванія воскресшаго Христа-Спаса на міру православномъ.

По инымъ мъстностямъ она такъ и слыветъ въ народъ за "соловьиную". Гръшно, по словамъ даже завзятыхъ ловцовъсоловьятниковъ, соловья – птицу пввчую – въ это время подстерегать-ловить. Кто поймаеть ни въ чемъ тому пълый голъ спорины не будеть, вплоть до новаго Вознесеньева дня, когда вознесутся на небо съ Господомъ силъ небесныхъ всъ обиды земныя. Цвъты духовитые на Вознесенье благоухаютъ-по словамъ деревенскихъ, примътливыхъ къ жизни природы людей-самыми пахучими адоматами. Вся земля крещеная насыщается въ святой день прошанія съ Возносяшимся Свѣтомъ Правды райскими благоуханіями несказанными-нездъшними.-словно съ отверзающихся полей небесныхъ струится въ это время на оплодотворенную майскими дождями грудь земную всякое благораствореніе. У тромъ на Вознесенье плачетъ Мать-Сыра-Земля росой обильною по удаляющемся съ нея гоств-Христь. Эта, "вознесенская", роса надъляется, по словамъ суевърной деревни, цълебною силой великою. Потому-то и собирають ее опытныя лекарки-знахарки съ цвётовъ на лугахъ поемныхъ. "Если знать такое слово завътное да пошептать его надъ вознесенской росою, да выпить болящему дать, -всякое лихо какъ рукой сыметь!"-гласить знающая всякія слова простонародная мудрость.

Въ нѣкоторыхъ губерніяхъ, въ средней полосѣ Руси великой, на Вознесеніе— "водятъ колосокъ" по деревнямъ, по селамъ. Этотъ старинный обрядъ-обычай мало-по-малу уже начинаетъ исчезать изъ крестьянскаго обихода, заслоняясь другими, болѣе новаго происхожденія. Встарину-же о немъ знали почти повсемѣстно—не по наслышкѣ одной, какъ теперь. "Колосовожденіе", какъ свидѣтельствуютъ наши бытовѣды, совершалось по особому порядку, невѣдомо кѣмъ установлен-

ному въ незапамятныя времена, затерявшіяся въ глухихъ дебряхъ былого древнеславянскаго язычества, когда, быть можеть, знали еще наши отдаленнъйшіе предки пращуры и Лажльбога, и Бълъбога, а не то что сыновей ихъ-Велеса и Перуна. Ранымъ-рано поутру собиралася-снаряжалась деревенская молодежь-дъвки, бабы-молодки и парни съ новожонами: вмѣстѣ съ восходомъ соднечнымъ шли всѣ, ухватившись по-двое за руки, къ околицъ. Здъсь всъ становились въ два ряда, лицомъ къ лицу, и опять-таки брали другъ-друга за руки. Получался живой мость, вытягивавшійся въ узкую ленту, пестръвшую всъми цвътами празиничныхъ нарядовъ. По этому мосту соединенныхъ рукъ пускали идти маленькую аввочку съ ввнкомъ на головъ, всю убранную дентами разнонвътными да перевязями цвъточными. Пройдетъ по рукамъ олной пары лёвочка. — забъгаеть живое звено моста вперель и опять становится въ очередь. Такъ и доходило все шествіе до самаго озимого поля. Дівушки красныя во все это время припъвали. голосомъ выводили:

> — "Лада, Лада! Ой, Лала! Ой, Лада!"

Дойдя до загоновъ, спускали маленькую "Ладу" на-земь. Она должна была сорвать пучокъ зеленой ржи, готовящейся къ этому времени выметывать колосъ. Съ сорваннымъ пучкомъ дъвочка бъжала назадъ—къ околицъ; всъ, сбившись въ кучу, не догоняя бъглянки, слъдовали за ней по пятамъ и пъли-голосили стройнымъ хоромъ:

> "Пошелъ колосъ на ниву, [loшелъ на зеленую! lloшелъ колосъ на ниву, Ha рожь, на пшеницу! Ой, Лада! Уродися на-лъто, Уродися, рожь, густа, Густа-колосиста, Умолотистая! Ой, Лада! Ходитъ колосъ по селу, Ходитъ колосъ по селу, Ходитъ отъ двора къ двору, Со дъвицею, Со красавицею! Ой, Лада!"

> > — 273 —

А. А. Коринфскій.

Digitized by Google

18

Пройдя съ пѣснею всю деревню, толпа расходилась, обрывая съ дѣвочки всѣ ленты и цвѣты—на память о прошедшей веснѣ. Разбрасываемые по дорогѣ ржаные стебли подбирались молодыми парнями. Кому попадется съ выметнувшимся колосомъ—тоть не минуетъ своей "судьбы", женится въ осенній мясоѣдъ,— гласило подтверждавшееся житейскимъ опытомъ повѣрье.

Во многихъ мъстахъ на деревенской-посельской Руси и теперь еще приходится слышать въ народъ сказание о томъ. что во время объдни на Вознесеньевъ день разверзается тверль небесная наль каждой церковью. Благочестивымь люлямъ, ложивающимъ послъдній годъ жизни, дано отъ Бога лаже вильть, какъ изъ разверзшихся небесъ опускается къ главному церковному яблоку лъстница ( та самая, которую видъль во снъ Іаковъ"). Сходять по ней ангелы и архангелы и всъ силы небесныя, становятся въ два ряда по бокамъ лъстницы и ожидають Христа. Какъ ударять въ колоколъ къ "Достойно", такъ и поднимается-возносится Спасъ-Батюшка съ гръшной, обновленной Его Пресвътлымъ Воскресеніемъ земли. Немногимъ, по словамъ преданія, дано видъть всъ эти чудеса, но есть и такіе люди на свъть. "Не будеть провидцевъ-праведниковъ-не стоять и свъту бълому!"- утверждаетъ народное вѣшее слово.

Въ честь праздника Вознесенія пекутся по инымъ мъстамъ "лъсенки" изъ ржаного тъста. Лакомы до нихъ ребята малые, но пекуть ихъ бабы не на одну ребячью утъху. Есть повърье, что, если вынести такія лъсенки на ниву-полосу да поставить по одной на каждомъ углу загона, -- такъ и рожь пойдетъ рости быстръе и выростеть выше роста человъческаго. Только, по убъждению старыхъ людей, надо все это дълать съ молитвой тайною да съ опаскою отъ глаза лихого, съ оглядкой отъ человъка недобраго - завидущаго; а то не выйдетъ никакого толку. Во многихъ мъстахъ существуетъ обычай ходить на Вознесенье въ-гости по роднымъ и знакомымъ. Это встарину называлось "ходить на перепутье", причемъ гости приносили хозяевамъ въ подарокъ лъсенки, испеченныя изъ пшеничнаго тъста на меду и съ сахарнымъ узорочьемъ. На старой Москвъ было въ этотъ день веселое гулянье весеннее по площадямъ, вокругъ церквей.

Съ праздникомъ Вознесенія Господня связано у пъснотворца-народа древнее сказаніе о каликахъ-перехожихъ. Это сказаніе (стихъ духовный) до сихъ поръ поется на деревенской Руси. Вотъ наиболъе полный сказъ его, занесенный въ сокровищницу русскаго пъсеннаго слова:

"Посль Свътлаго Христова Воскресенья, на шестой было на недълъ, въ четвергъ, у насъ живетъ праздникъ Вознесенья: возносился Христосъ Богь на небеса со ангелами и со архангелами, съ херувимами и серафимами, со всею силою со небесною. Расплачется нищая братія, расплакались бъдные убогіе, слъпые и хромые: —Ужь Ты, истинный Христосъ. Парь небесный! Вознесешься Ты. Парь, на небесы со ангелами и со архангелами, съ херувимами и серафимами, со всею силою со небесною. -- на кого-то Ты насъ оставляеть. на кого-то Ты насъ покидаещь? Ино кто насъ поить-кормить будеть? Одъвати станеть, обувати, отъ темныя ночи охраняти? За что намъ Мать Божію величати и Тебя. Христа Бога, прославляти?--Проглаголеть имъ Христосъ Царь небесный:-Не плачьте вы, нищая братія! Оставлю Я вамъ гору золотую, пропушу я вамъ ръку медвяную. Я даю вамъ садывинограды, оставляю вамъ яблони кудрявы. Я даю вить вамъ манну небесну. Умъйте горою владати, промежду себя раздъляти: будете вы сыты да пьяны. будете обуты и одъты. булете тепломъ да обогръны и отъ темныя ночи пріукрыты!---Туть возговорить Ивань да Богословець: – Гой еси, охъ, Господи. Ты Владыко! Позволь со Христомъ да слово молвить. не возьми мое слово въ досаду! Не оставливай горы золотыя. не давай Ты ръки медвяныя. Не оставливай садовъ-виноградовъ, не оставливай яблонь кудрявыхъ, не давай имъ и манны небесной! Горы-то имъ буде не раздълити, съ ръкой-то имъ буде не совладати, винограду-то имъ буде не ошшипати, манны то имъ буде не пожрати! Зазнаютъ гору князи и бояра, зазнають гору пастыри и власти, зазнають гору торговые гости, -- набдутъ къ нимъ сильные люди и найдутъ къ нимъ немилостивыя власти, не дадуть имъ этой горой владати, отымуть у нихъ купцы и бояра, вельможи, люди пребогатые, отоймуть у нихъ гору золотую, отоймуть у нихъ рѣку да медовую, отоймуть у ихъ сады да сь виноградомъ, отоймуть у ихъ манну небесну: по себѣ они гору раздѣлятъ, по князьямъ золотую разверстають, да нищую братью не допустять: много туть будеть убійства, туть много будеть кровопролитства, промежду собой уголоствія; да нечъмъ будетъ нищимъ питатися, да нечёмъ имъ будеть пріодётися и отъ темныя ночи пріукрытися; помруть нищіи голодною смертью и позябнуть холодною зимою! Дай-ко ты, Христосъ, Царь небесный, дай-ко се имъ слово да Христовое: пойдуть нищіе по міру ходити, Тебя будутъ поминати, Тебя будутъ величати, Твое имы святое возносити. А православные станутъ милостыню подавати! Ино кто есть върный христіанинъ, онъ ихъ пріобу-

еть и пріодѣнеть. — Ты даруй ему нетлѣнную ризу; а кто ихъ хлѣбомъ-солью напитаеть, даруй тому райскую пищу; кто ихъ отъ темной ночи оборонитъ, даруй въ раю тому мѣсто; кто имъ путь дорогу указуетъ, незаперты въ рай тому двери! Будутъ они сыты да и пьяны, будуть и обуты, и одѣты, они будутъ тепломъ да обогрѣны и отъ темныя ночи пріукрыты! — Тутъ проглаголетъ Христосъ да Царь небесный: — Исполать тебѣ, Иванъ да Богословецъ! Ты умѣлъ со Христомъ да слово молвить, ты умѣлъ вить съ Іисусомъ рѣчь говорити, ты умѣлъ слово сказати, умѣлъ слово разсудити, умѣлъ вить ты по нишшихъ потужити! За твои умѣлъныя за рѣчи, за твои за рѣчи дорогія, за твои за сладкія словеса дарую уста тебѣ золотыя, въ году тебѣ празднички частые! Отнынѣ да до вѣку!"

Со Свътлаго Велика-Дня Христова до Вознесенья тяжкій гръхъ отказать нищему-убогому, человъку страннему-захожему въ посильной милостынъ; да и во всякое время, — говорить народъ, — гръшно не подълиться съ просящимъ во имя Христово, если есть чъмъ подълиться, если есть на столъ хоть коровай хлъба, а въ закромахъ хоть осьмина жита! Знають, твердо памятують объ этой въръ народа-хлъбороба каликиперехожіе, питающіеся святымъ именемъ Христовымъ да пъснею духовной-божественною.

> "Веселятся небеса, И радуется земля Вкуп'в съ человѣки, Всегда и во вѣки, Всв ангели, архангели, Небесныя силы, Апостоли, пророцы Съ мученики святыми, Съ преполобными со всѣми, Уголники Госполни!"—

воспѣвають убогіе люди Божіи, сидючи у церковныхъ папертей въ день Вознесенія Господня съ чашками въ рукахъ. Нѣтъ-нѣтъ да и перепадетъ имъ съ молитвой да со знаменіемъ крестнымъ опущенная доброхотная копѣйка мѣдная, трудовымъ крестьянскимъ потомъ политая.

> "Вознесися на небеса, Боже! Милость Твою кто изрещи може? Уста Твоихъ върныхъ О безсмертныхъ Не могутъ въщати.

- 276 -

Digitized by Google

О чудеси, на небеси и въ мори! Славы Твося полна земля, горы, Холмы торжествують, Ликоствують, Зрять Господню славу. Масличная гора веселится, Егда Господь въ небо возносится"...

Благоговъйно прислушивается православный людь къ загадочнымъ для него словамъ стиха духовнаго. А пъвцы продолжаютъ голосами, плачущими плачемъ умилительнымъ:.... престоль херувимовъ, серафимовъ Ему готовится. Гласъ прессвятый отъ усть Его снидеть, извъствуя: – Утъшитель пріидеть. Онъ бо нашествіемъ и дъйствіемъ истинны научить. Сія рекши, къ небеси шествуетъ, миръ, тишину всъмъ върнымъ даруетъ, что возлюбленна, учреждена кровію Своею. Подаждь. Боже, тишину навъки, по вся концы спасай человъки, вовъки въчную радость и во сладость созданное навъки!"... Внимають умиляющеся слушатели, и, несмотря на всю свою премудрость, доходитъ до сердца народа-пахаря "божественное слово", глубоко западаетъ въ него, сливаясь съ идущими изъ стараны стародавней сказаніями, повърьями да обычаями-обрядами. Даеть ему оставившій Свое имя святое нищей убогой братіи на прокормленіе Вознесшійся на небо Господь-Христосъ память на всякое слово крылатое въщее, на всякую молвь премудрую, на всякій напъвъ-сказъ.

Digitized by Google

- 277 -



### XXIV.

# Троица-Веленыя Святки.

Троицынъ день съ незапамятныхъ временъ является однимъ изъ любимъйшихъ праздниковъ русскаго народа. Съ нимъ связано и до сихъ поръ много народныхъ обычаевъ и обряловъ, справляемыхъ помимо церковнаго торжества. Въ стародавнюю пору, когда еще свъжа была на Руси память языческаго прошлаго, съ Троицкою, или "Семицкою", недълею было связано столько самобытныхъ проявлений народнаго суевърія-какъ ни съ однимъ изъ другихъ праздниковъ, кромъ Святокъ. Эта недъля, посвященная богинъ весны, побъдившей демоновъ зимы, издавна чествовалась шумными общенародными игрищами. Конецъ мая и начало іюня. -- на которые приходится-падаетъ Троицынъ день, -особенно подходили къ чествованію весенняго возрожденія земли, покрывавшейся къ этому времени наиболье пышной растительностью, еще не успѣвшею утратить своей обаятельной свъжести. Языческій мъсяцесловъ нашихъ втдаленныхъ предковъ, совпавшій въ этомъ случав съ христіанскими праздниками, далъ поводъ къ объединенію ихъ съ собою. Мало-по-малу древнее почитание богини весны свътлокудрой Лады-было забыто, а сопровождавшіе его обычаи слились съ новыми обрядами, создавъ вокругъ перваго лътняго праздника необычайно яркую обстановку. Съ теченіемъ времени языческій духъ этой-послёдней растворился въ міровоззрѣніи просвѣтленной стремленіемъ къ горнимъ оершинамъ добра новой въры славянъ; но пережившіе многовъковое прошлое стародавние обычаи и теперь все еще иоказывають, насколько прочны кровныя связи народа-пахаря

Digitized by Google

съ окружавшей бытъ его пращуровъ и доселъ отовсюду обступающей его жизнь природою.

"Семицкая" — седьмая по Пасхъ — недъля. заканчивающаяся Троицынымъ днемъ, еще и до сихъ поръ въ нъкоторыхъ мъстностяхъ (напримъръ, въ Рыбинскомъ уъздъ Ярославской губ.) носить название "Зеленыхъ Святокъ". Въ старые же годы она величалась этимъ прозвищемъ повсюду въ народной Руси, именовавшей ее также "русальною", "зеленою", "клечальною", "задушными поминками", "разгарою" и другими подходящими именами, - каждое изъ которыхъ находитъ свое объяснение въ пережиткахъ славяно-русскаго язычества. По простонародному прибаутку - "Честная Масляница въ-гости Семикъ звала"... и. – добавляютъ краснословы деревенскіе,---"Честь ей за то и хвала!" Семикъ, это собственно-четвергъ на послытней нелыль предь Пятидесятницею. Въ этотъ четвергъ, посвященный древнимъ язычникомъ-славяниномъ верховному богу Перуну-громовнику, совершались главнъйшія приготовленія къ празднованію Троицына дня. Съ нимъ связано столько своеобразныхъ обычаевъ, что даже старинная народная, уцълъвшая до сихъ поръ въ Костромской губ., пъсня величаетъ его такими словами очестливыми:

> "Какь у насъ въ году три праздника: Первый праздничекъ—Семикъ честной"...

И этотъ "Семикъ честной". несмотря на разрушительное вліяніе времени, безпощадно истребляющаго все старѣющееся, празднуется до нашихъ дней на всемъ пространствв, гдъ только русскій человівкъ стоить лицомъ къ лицу съ природою, не загражденною отъ него тъсными стънами душныхъ каменныхъ городовъ. Въ концъ прошлаго и началъ нынъшняго столътія даже и "каменна Москва" представляла изъ себя въ этотъ день то-же самое, что можно увидъть теперь только въ деревнъ. По описанію Снегирева, тогда вездъ раздавались по Бълокаменной разгульныя семицкія пъсни, по улицамь носили изукрашенную пестрыми лоскутками и яркими лентами березку веселыя толпы народа въ вънкахъ изъ лъсныхъ цвътовъ и изъ кудрявыхъ вътвей. Въ окрестныхъ рощахъ въ это время московскія дівушки "завивали" — связывали вітвями-молодыя березки и проходили подъ ихъ зелеными сводами съ поцвлуями и особо пріуроченною къ этому яркому весеннему обычаю пъснею:

> "Покумимся, кума, покумимся! Намъ съ тобою не браниться-дружиться!"

Все было такъ-же, какъ въ захолустной глуши, гдё этотъ четвергъ и теперь является жеданнымъ гостемъ непритязательной сельской молодежи, по преданію — выплачивающей весеннюю дань памятнымъ пережиткамъ прошлаго. Въ Тульской губерніи семицкая березка до сихъ поръ даже и не называется иначе, какъ "кумою", а слово "кумиться" еще въ 40-хъ и началѣ 50-хъ годовъ только и означало — цёловаться при прохожденіи подъ этою-самой березкою.

> "Благослови, Троица, Богородица, Намъ въ лъсъ пойти, Вънокъ сплести! Ай, Дидъ! Ай Ладо!.."—

-поють тамъ, и теперь, а также во Владимірской, Рязанской и Калужской губерніяхъ, – собираючись въ зеленыя рощи березовыя для "празднованія честному Семику".

Семикъ-преимущественно (а въ иныхъ мъстностяхъ исключительно) дъвичій праздникъ. Въ Поволжьъ, верхнемъ и среднемъ, повсюду къ этому дню идетъ въ деревняхъ дъвичья складчина: собираются яйца, пекутся лепешки, закупаются лакомства. Дъвушки, цълыми деревнями, отправляются въ рощу, на берегъ ръчки – завивать березки, "играть пъсни" и пировать. На березки въшаются вънки, по которымъ красныя загадывають о своей судьбъ, бросая ихъ на-воду въ самый Троицынъ день. Вслъдъ за пирушкою – начинаютъ водить хороводы, которые прекращаются съ Троицы до Успенья. Семицкие хороводы сопровождаются особыми обрядами, посвященными "березкъ-березонькъ", которой воздаются особыя почести-въроятно, какъ живому олицетворению древней богини весны. Лётъ пятьдесять тому назадъ въ Воронежской губернія приносили на семицкія пирушки куклу изъ соломы, разукрашенную березовыми вътками, -- въ чемъ, несомнънно, быль слышенъ явный отголосокъ стародавняго язычества. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ на Семикъ обвиваютъ лентами какую-нибудь особенно кудреватую березку, растущую на берегу ръчки, и поютъ ей старинную пъсню: "Береза моя, березонька, береза моя бѣлая, береза моя кудрявая!.." и т. д. Въ Вологодской губернии Семикъ болъе извъстенъ подъ именемъ "Поляны". Это является слъдствіемъ того, что всъ пріуроченные къ нему обычаи справляются на полянкахъ.

Семицкіе обычай были свойственны не однимъ славянамъ. Еще у древнихъ грековъ и римлянъ существовали особыя весеннія празднества, посвященныя цвътамъ и деревьямъ. У германцевъ былъ такъ называемый "праздникъ вѣнковъ", въ которомъ еще болѣе общаго съ нашимъ Семикомъ. По сравнительнымъ даннымъ языческаго богословія. Семикъ является прообразомъ союза неба съ землею.

Зелень и цвёты и теперь составляють отличительные признаки празднованія Троицына дня; повсюду на Руси церкви и дома украшаются въ этотъ день вётками березокъ какъ въ деревняхъ, такъ и въ городахъ. Встарину-же этому обычаю придавалось особое значеніе, связывавшее два міра языческій съ христіанскимъ. Игрища, устраивавшіяся въ честь языческихъ божествъ, въ Польшѣ существовали даже и по истеченіи пяти вѣковъ съ принятія христіанства; по словамъ польскаго историка Длугоша 50) они назывались "Стадомъ". Въ Литвѣ они существовали еще дольше. На Бѣлой Руси — до сихъ поръ немало общаго съ древне-польско-литовскимъ въ народныхъ обычаяхъ вообще и связанныхъ съ празднованіемъ Троицына дня наособицу.

Существуеть повѣрье, что славянскія нимоы и наяды русалки, живущія въ омутахъ рѣкъ, въ эту недѣлю выходятъ изъ воды. Наканунѣ Троицына дня, по малорусскому повѣрью, убѣгаютъ онѣ въ поля и заводятъ свои ночныя игры. – "Бухъ! Бухъ! Соломенный духъ!" – будто-бы кричатъ онѣ: – "Мене мати породила, некрещену положила!" Русалки, по народному представленію – тоскующія души младенцевъ, родившихся мертвыми, или умершихъ некрещеными. Онѣ, начиная съ "Зеленыхъ Святокъ" до Петрова дня, живуть въ лѣсахъ, ауканьемъ и смѣхомъ зазывая къ себѣ путниковъ, которыхъ защекочиваютъ до смерти. На зеленой русальной недѣлѣ въ Малороссіи никто не купается – изъ опасенія попасть къ нимъ въ руки; Семикъ слыветъ здѣсь "великимъ днемъ русалокъ". Предохранительнымъ средствомъ отъ русалочьихъ чаръ счи-

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Длугош ъ-извёстный польскій историкъ, жившій въ XV-мъ вѣкѣ. Онъ родился въ 1415-мъ году, по образованію —питомецъ краковскаго университета; по окончаніи курса (діалектики и философіи), былъ секретаремъ оржевскаго епископа — будучи при этомъ посвященъ въ санъ каноника. Съ 1448 года началась его дипломатическая карьера, приблизившая его къ королевскому двору. Съ 1467 года на Длугоша былъ возложенъ трудъ обученія королевскихъ дѣтей. Передъ смертью онъ былъ избранъ въ архіепископы, но смерть опередила посвященіе его въ этотъ санъ: онъ умеръ въ 1480-мъ году. Во все время своей дипломатической и педагогической дѣятельности онъ ревностно трудился надъ историческими памятниками ролины. Изъ трудовъ его-самый капитальный "Historia Polonica", доведенная "отъ баснословныхъ временъ" до третьей четверти XVI-го столѣтія. Вся исторія польскаго народа изслѣдуется Длугошемъ-какъ предметъ прославленія Польши и урокъ служенія государства Церкви и ея задачамъ.

тается полынь и трава "заря". Въ Черниговской губернии существовалъ до послъ́дняго времени обычай "русалочьихъ проводъ", когда рѣчныхъ чаровницъ изгоняли—цѣлой деревнею—парни и дѣвушки. Въ Спасскомъ уѣздѣ Рязанской губ. слѣдующее за Троицынымъ днемъ воскресенье слыветъ "русальнымъ заговѣньемъ"; вслѣдъ за проводами русалокъ прекращаются здѣсь до слѣдующей весны игры въ "горѣлки" и "уточку".

Встарину противъ повѣрья о русалкахъ и соединенныхъ съ нимъ народныхъ игрищъ и гаданій особенно возставали проповѣдники, обличавшіе народъ въ языческомъ суевѣріи. Въ противовѣсъ народному празднованію разгульнаго Семика было установлено совершать въ этотъ четвергъ поминовеніе убогихъ, похороненныхъ въ такъ называемыхъ "убогихъ домахъ" и "скудельницахъ". Но не затемнилось въ народномъ обиходъ веселое празднество: смѣхъ и пѣсни быстро смѣняли слезы и рыданія въ тогъ-же самый день.

Изъ стародавнихъ обычаевъ, связанныхъ съ этимъ праздникомъ, далеко не всъ дошли до рубежа нашихъ дней. Многое исчездо, даже не будучи занесено на страницы народовъдческихъ изслъдований. Въ Енисейской губ. (Минусинск. окр.) крестьянки, выбравъ на Семикъ кудрявую березку и срубивъ ее, наряжають въ свое лучшее платье и ставять въ клъть до Троицы, а затъмъ-съ пъснями-уносятъ ее къ ръкъ. Въ Казанской губ. (Чистопольск. у.) наканунъ Троицы совершается игрище въ честь языческаго бога Ярилы. Въ Пензенской и Симбирской губерніяхъ на слъдующій за Троицынымъ день дъвушки, одъвшись въ худшіе-затрапезные сарафаны, сходятся и, назвавъ одну изъ подругъ "Костромою", кладутъ ее на доску и несуть купать-хоронить къ рѣкѣ. Затёмъ, сами купаются и возвращаются домой, гдё переодъваются во все празничное и водятъ хороводы до глубокой ночи. Въ Орловской губ. въ Троицынъ день "молятъ коровай", испеченный изъ муки, принесенной всъми дъвушками деревни въ-складчину: идутъ съ этимъ короваемъ въ рощу и поють надъ нимъ. Въ Псковской губ. во многихъ селахъ обметаютъ могилы пучками цвътовъ, принесенныхъ изъ церкви отъ троицкой объдни. Это называется – "глаза у родителей прочищать". Во многихъ мъстностяхъ на Руси въ старые годы въ этотъ праздникъ происходили смотрины невъстъ. Дъвушки собирались на лугу и, сойдясь въ кругъ. медленно двигались съ пъснями. Вокругъ стояли женихи и "высматривали" невъсть. Въ Калужской губерни существоваль, -а въ Орловской съ Тверской и теперь соблюдается, -- обычай "кре-

-282 -

щенія кукушекъ", состоявшій въ томъ, что на семицкое гулянье въ рощѣ избранные гуляющими "кумъ" и "кума" надѣвали крестъ на пойманную заранѣе кукушку, или на траву, носящую ея имя ("кукушкины слезы", "кукушечій перелетъ" и др.), клали ихъ на разостланный платокъ, садились около него и цѣловались подъ звуки пріуроченной къ этому семицкой пѣсни:

> "Ты, кукушка ряба, Ты кому-же кума?" ит.д.

Многіе изъ описанныхъ обычаевъ уже исчезли, иные-видоизмѣнились до неузнаваемости; но есть и не мало такихъ, что еще доживаютъ свой вѣкъ съ тѣмъ-самымъ обликомъ, съ какимъ были созданы народнымъ воображеніемъ въ стародавніе дни.

Троицынъ день во времена московскихъ царей всея Руси, сопровождался особой торжественностью въ царскомъ обиходъ. Царь-государь въ этотъ великій праздникъ "являлся народу". Царскій выходъ быль обставлень по особому уставу. Шелъ государь въ нарядъ царскомъ: на немъ было "царское платно" (порфира), царскій "становой кафтанъ", корона, бармы, наперстный кресть и перевязь; въ рукъ-царский жезль; на ногахъ-башмаки, низанные жемчугомъ и каменьями. Вѣнценоснаго богомольца поддерживали подъ руки двое стольниковъ. Ихъ окружала блестящая свита изъ бояръ, разодътыхъ въ золотыя ферязи. Во время слъдованія царя къ объднъ свита царская шла рядомъ: люди меньшихъ чиновъвпереди, а бояре и окольничіе-сзади государя. Постельничій со стряпчими несъ "стряпню": полотенце, стулъ "со зголовьемъ", подножье, "солношникъ" – отъ дождя и солнца и все прочее, что требовалось по обиходу.

Во всемъ блескъ царскаго облаченія входиль государь въ Успенскій соборь—въ сопровожденіи бояръ и всъхъ людей ближнихъ. Впереди всего шествія, стольники несли на ковръ пукъ цвѣтовъ ("вѣникъ") и "листъ" (древесный, безъ стебельковъ). Царскій выходъ возвъщался гулкимъ звономъ съ Ивана Великаго "во всъ колокола съ реутомъ"; звонъ прекращался, когда государь вступалъ на свое царское мѣсто. На ступеняхъ этого "мѣста", обитаго атласомъ краснаго цвѣта съ золотымъ галуномъ, ближніе стольники поддерживали государя. Торжественно шла объдня. По окончаніи ея, передъ троицкою вечернею, подходили къ царю соборные ключари съ подобающимъ метаніемъ поклоновъ и подносили ему на ковръ древесный листъ, присланный патріархомъ. Смъ́шавъ

- 283 -

его съ "государевымъ листомъ" и разными травами и цвътами, они застилали имъ все царское мъсто и окропляли его розовою водой. Взятымъ отъ государя листомъ они шли устилать мъста патріаршее и прочихъ властей духовныхъ. Остатокъ—раздавался боярамъ и другимъ богомольцамъ, по всему храму. Государь преклонялъ колъна и – какъ говорилось въ то время – "лежалъ на листу", благоговъйно внимая словамъ молитвы. Когда кончалась Божественная служба, онъ выходилъ изъ собора прежнимъ торжественнымъ выходомъ, "являлся народу", привътствовавшему его радостными кликами, и – въ предшествіи одного изъ ближнихъ стольниковъ, несшаго "въникъ" государевъ, возвращался во свои палаты царскія. Колокольный звонъ не смолкалъ во все время его слъдованія отъ собора до дворца.

На Троицкой зеленой недёлё царевны съ боярышнями увеселялись во дворцё играми-хороводами, подъ наблюденіемъ если не свётлыхъ очей самой государыни-царицы, то зоркаго взгляда верховыхъ боярынь и мамушекъ. Для игръ и хороводовъ—какъ въ царицыныхъ, такъ и въ царевниныхъ, хоромахъ были отведены особыя обширныя съни. Здёсь находились и приставленныя къ царевнамъ "дурки-шутихи", бахари, домрачеи и загусельники со скоморохами, всъ—кто долженъ былъ доставлять "потъху" и "затъи веселыя". Царевенъ увеселяли сънныя дъвушки, "игрицы", которыми—въроятно— "игрались" тъ-же самыя пъсни семицкія, что раздавались въ это время подъ березками надъ водою по всей Руси, справлявшей свои стародавнія игрища во славу "Семика честно́го" и Троицы—Зеленыхъ Святокъ.

- 284 -

Digitized by Google



### XXV.

## Духовъ день.

Рѣчисть русскій народъ-пахарь, торовать на всякое слово красное. Многое-множество такихъ словъ сдълалось "крылатыми", — не то что изъ года въ годъ, а изъ въка въ въкъ, перелетающими вмѣстѣ съ сопутствующими имъ обычаями, повърьями и примътами. Не обойденъ народнымъ краснымъ словцомъ и "Духовъ день", — какъ именуется въ народъ слъдующій за праздникомъ Троицы-Пятидесятницы понедъльникъ. "До Свята-Духа не снимай кожуха!" — говоритъ деревенская Русь. Выдаются мъстами, дъйствительно, такія непогожія вёсны, что только къ этому времени и перестаетъ знобить мужика холодомъ; особенно близко относится приведенное присловье къ русскому съверу, гдѣ зима-Морана долго еще даетъ о себѣ знать, несмотря на теплыя ласки Лады-весны, которая даже и отъ угрюмыхъ обитателей съвернаго-студенаго поморья не скрываетъ своей красной красы.

Только послѣ этого праздника и можно позабыть о морозахъ-утренникахъ вплоть до самой осени—на всемъ неоглядномъ просторѣ Земли Русской. "Съ Духова дня не съ одного неба, а даже изъ-подъ земли, тепло идетъ!"—замѣчаетъ посельщина-деревеньщина:—"Не вѣрь теплу до Духова дня!", "Придетъ Святъ-Духовъ день,—будетъ на дворѣ, какъ на печкѣ!", "И сиверокъ холоденъ до Духова дня!", "Зябка дѣвица-разсада, а и та проситъ у Бога холодку послѣ Духова дня!", "Святъ-Духъ весь бѣлый свѣтъ согрѣеть!", "Доживи до Троицы-Духова-дня, а тепло будетъ!"—приговариваеть дождавшійся лѣта православный честной людъ, во многихъ мѣстностяхъ съ этого праздника, по обычаю старины, начинаю-

— 285 —

щій выбираться на лѣтній ночлегъ изъ душной избы въ болѣе прохладныя сѣни-клѣти.

Троица-повсемъстный праздникъ цвътовъ и березокъ. На Луховъ день послёднія остаются красоваться какъ возлё хать. такъ и въ хатахъ; цвъты-же, вмъств съ травой устидавшие поль церковный во время троицкой Божественной службы. подбираются богомольцами, приносятся домой и тщательно сберегаются подъ божницею: совътуютъ опытные хозяева пользовать ими-въ перемъшку съ другимъ кормомъ-больную домашнюю животину (коровъ-въ особенности). Набожныя старухи сушать и толкуть въ ступъ принесенныя отъ духовской объдни цвъты и бережно хранять порошокъ на случай бользни кого-нибудь въ семьъ. Достаточно, по ихъ словамъ, во-время окурить больного благовонным дымомъ этого порошка изъ свящонаго цвъта", чтобы недугъ пошелъ на поправку. Этимъ-же дымомъ-духомъ" знающіе "всякое слово и всякое зелье" люди берутся изгонять бъсовъ изъ одержимыхъ ими ("порченыхъ", "кликушъ").

Въ народѣ съ давнихъ поръ ходитъ сказаніе о томъ, что Духова дня, "какъ огня", страшится бродящая по землѣ нечисть. По старинному преданію, повторяющемуся и теперь во многихъ мѣстахъ средняго Поволжья, на этотъ праздникъ—во время Божественной службы—сходитъ съ неба священный огонь, испепеляющій всѣхъ злыхъ духовъ, попадающихся ему. "И бѣгутъ бѣси огня-духа",—повѣствуетъ сѣдое народное слово,—"и мещутъ ся злые духи въ бездны подземныя. И въ безднѣ безднъ настигаетъ ихъ сила силъ земныхъ. Слышитъ вопль бѣсовскій въ сей день Господень заря утренняя, и полдень внемлетъ ему, и вечеръ—свѣте-тихій, такожде до полунощи... Погибаютъ огнемъ негасимымъ бѣси, ихъ же тьма темъ... И не токмо силу бѣсовскую, разитъ огнь небесный всяку душу грѣшную, посягающу на Духа Свята дерзновеніемъ отъ лукавствія"...

Встарину на Духовъ день устраивались по селамъ и даже городамъ особыя, къ этому празднику нарочито пріуроченныя, игрища. Еще въ 30-хъ годахъ XIX-го столътія соблюдался этотъ обычай въ Чухломскомъ уъздъ Костромской губерніи. Для сбора участниковъ игрища, наканунъ вечеромъ, заранъе избранной "большухою" разсылались дъвчата-послы по всъмъ краснымъ дъвицамъ, звали-позывали ихъ съ матерями и всъми родственницами собраться послъ объда на Духовъ день въ заранъе опредъленное мъсто близъ села. Въ урочный часъ сходились гостейки, званыя прошеныя, становились въ кружокъ и запъвали пъсни, на это игрище положоныя. Кромъ большу-

- 286 -

хи, выбирались всёмъ скопомъ двё дёвушки, которыхъ обступали хороводомъ. Онё стояли посрединь, по окончаніи одной игры отдавали всёмъ поклоны и снова становились въ кружокъ, а на ихъ мёсто выбирались двё другихъ. Очередь при выборё соблюдалась по старшинству лётъ: младшая пара не должна была выбираться раньше старшей. Пёсни "игрались" до вечера; передъ стадами (возвращеніемъ скота съ пастбища) всё расходились по дворамъ, чтобы ночью снова сойтись на томъ-же мёстё для новыхъ игръ-пёсенъ хороводныхъ, продолжавшихся до самой полуночи. Всё эти пёсни звучатъ отголоскомъ свадебныхъ. Вотъ, напримёръ, одна изъ нихъ, которую и теперь еще можно слышать во многихъ уголкахъ деревенской Руси:

> "Ужъ ты, улица, улица, Ужъ ты, улица широкая! Трава-мурава шелковая! Изукрашена улица Все гудками, все скрипицами, Молодцами да молодицами. Душами красными дъвицами. Не велика птичка-пташечка Сине море перелётывала, Салилася птичка-пташечка Середи моря на камышекъ: Слышить, слышить птичка-пташечка: Поетъ, пляшетъ красна дъвушка, Идучи она за младаго замужъ: Ужъ ты, младъ мужъ, взвеселитель мой, Взвеселилъ мою головушку, Всю девичью красоту!"

Конецъ этой пъсни иногда измъняется и поется такъ: "...слышитъ, слышитъ птичка-пташечка: плачетъ, плачетъ красна дъвица, идучи она за стараго замужъ:—Ахъ ты старъ мужъ, погубитель мой! Погубилъ мою головушку, всю дъвичью красоту!"

Въ бѣлорусскихъ мѣстахъ дѣвушки и теперь еще "завиваютъ березки" на Духовъ день, приготовляя столько вѣнковъ, сколько у каждой завивающей — близкихъ-дорогихъ людей на Божьемъ свѣтѣ: для родимыхъ отца съ матерью, для братьевъ съ сестрами, для милыхъ-любезныхъ сердцу дѣвичьему разгарчивому. По этимъ вѣнкамъ загадывается о судьбѣ. "Русалочки-земляночки, на дубъ лѣзли, кору грызли, звалилися, забилися..." – поютъ при этомъ гадании. Въ бѣ-

Digitized by Google

лорусской-же округъ мъняются ввечеру съ Духова на слъдующій день заневъстившіяся красавицы "перстеньками съ зеленымъ глазкомъ"—въ знакъ добраго подружества на въки въчные.

Есть села-деревни, гдё сохранилось старинное преданье о томъ, что передъ солнечнымъ на Духовъ день восходомъ Мать-Сыра-Земля открываетъ всё свои тайны. Этого не забываютъ кладоискатели и — какъ въ иныхъ мъстахъ въ ночь подъ Ивана-Купалу (съ 23-го на 24 е іюня) — ходятъ "слушать клады", помолясь передъ тъмъ Святому Духу, припадая ухомъ ко груди земной. И открываются имъ "вся несказанная" нъдръ земныхъ и подземныхъ, но это только въ томъ случаъ, если кладоискатель ведетъ богобоязненную-праведную жизнь. Съ первыми лучами солнца краснаго умолкаетъ въщая ръчь земли. могущая сразу навсегда обогатить человъка. Въ малорусскихъ деревняхъ-селахъ наблюдается любопытное явление: Троицынъ день слыветъ тамъ за "Духовъ", въ понедъльникъже справляется запаздывающее празднование "Троицы — Зеленыхъ Святокъ".

Слъпые убогіе-калики-перехожіе поють на Духовъ день слъдующее пъсенное сказание ("На сошествие"), крайне любопытное въ устахъ его невъдомыхъ слагателей, затерявшихся въ бездонныхъ глубинахъ народной Руси:--"Во градъ въ Ерусалимъ, въ Давыдовомъ домъ, тамо предъявися предивное чудо: гдъ обитаетъ Пречистая Дъва съ ученики Господни, со апостолы Христовы, бысть шумъ презъльный, носиму духу бурну, идеже съдяще апостолы съ Царицей Небесной Владычицей Богородицей. Тамъ проистекаетъ ръка медоточна; источникъ духовный радость днесь исполни Троицы нераздъльной благодатію наполни, молитвами Богородицы всѣхъ наполни странъ сего свѣта. Слышите, со апостолы пріидите, въ домъ Христовъ-Давыдовъ съ любовію внидите: пріидите, пріимите Духа Пресвятаго, Истинна Пророка, Утвшителя Господня. Онъ совершаеть тайны несказанны, въ Божіей церкви судьбы неизръченны, въ ней судятся племена, всякихъ родовъ лица; облацы раздъляше; языцы всъмъ даяше, ловцовъ умудряше, уста имъ отворяше, глаголомъ апостольскимъ всѣхъ удивляше. Во всякое время съ ними Духъ Свять пребываше, въ сердцахъ почиваше, въ глазахъ цвътомъ цвътяше; на всякомъ мъстъ въ нихъ всегда сіяше, рыбарями огненная словеса испущаше; разными языками святыми рекоша, всёхъ евреевъ ужасаша, врагомъ стращное объявляша. Спасъ Избавитель и Духъ Утвшитель, Отецъ безначальный, Творецъ Богъ и Сынъ единородный. Божествомъ симъ равный, и Духъ сопрестольный, существомъ купно полный, Святый Боже, отъ премудрости Твоей Творче, Святый Крѣпкій-Сильный, во всѣхъ языцѣхъ дивный. Святый Безсмертный Царю... Всегда азъ благодарю. Пріими отъ насъ, рабовъ Твоихъ, пѣніе днесь сію хвалу, поюще Тебѣ на вѣки, преклоняемъ свою главу. Свѣтъ пресвѣтлый нынѣ въ Ерусалимской силѣ, духомъ покрываше, шумъ бурный являше, въ Божій градъ Давыдовъ вѣрныхъ призываше, въ святой домъ духовной всѣхъ собираше, очами небесными премудро дозираше, въ жители небесные праведныхъ собираше, а грѣшныхъ на земли непокаянны оставляше, токмо Своею милостію всѣхъ покрываше..."

Восхваление Творца-Бога продолжается еще въ длинномъ рядѣ подобныхъ приведеннымъ пъсенныхъ словъ, а затѣмъ стихъ переходитъ къ самимъ поющимъ-восхваляющимъ: "А мы, многогръшны, рабы недостойны, взыдемъ на гору съ апостолы Христовы, на истинный путь правый, отъ Отца посланный. Посмотримъ очами умными въ зерцала небесна, вникнемъ въ свою утробу: анъ мы живемъ тъсно, все въ насъ закрыто, будущая безвъстна; ръдко засвъчаема ВЪ сердцахъ своихъ свъчи мъстны; всегда погашаютъ прелести временны здвшны; прокрикъ почтимся услышать небесный-Божыми судьбами исцёлимъ души многогрешны; слышавъ Божье слово, оставимъ сласти здъшны. Туюжде дадимъ славу, наклонивше главу, тихо и умильно послѣ ангельскія пѣсни, всегда и на въки съ върными человъки. Чтимъ и величаемъ Небесную Царицу, со всъми небесными силами ублажаемъ. Дабы всъхъ святыхъ молитвами насъ Богъ не оставиль, къ вѣчному покою благополучно переправиль, и нынъ, и присно, и во въки въковъ, аминь!"

Кромѣ, приведеннаго, еще въ нѣсколькихъ другихъ стихахъ воспѣкаютъ простодушные пѣвцы этотъ праздникъ, величая его "источникомъ радости духовной" и призывая боголюбивыхъ слушателей пріобщиться къ нимъ:

> "Тайно восплещемъ, духомъ веселяща, Словесны мысли духовно плодяще. Яко руками, движуще устами: Духъ Святый съ нами!

Всегда благословимъ всёмъ владущаго Царя и Бога, во всёхъ могущаго. Присно, въ единомъ Божествё всесильномъ Со Отцемъ и Сыномъ!.."

- 289 -

А. А. Коринфскій.

Въ этотъ праздникъ Божій встръчаетъ посельская Русь своихъ убогихъ гостей—съ ихъ умилительнымъ пъніемъ— наособицу привътливо. Духовный стихъ, болъе чъмъ когда бы то ни было, подходитъ къ настроенію во всемъ полагающихся на Бога и Его защиту кръпкую потомковъ древняго пращура современныхъ русскихъ хлъборобовъ—Микулы-свъта-Селяниновича.

Духовъ день начинаетъ собою на богатой преданіями отцовъдъдовъ Землъ Русской "Всесвятскую" недълю, запечатлънную въ суевърной памяти народной своеобразными обрядами-обычаями, связанными съ празднествомъ-гульбищемъ въ честь древне-языческаго Ярилы.

290 —

Digitized by Google



#### XXVI.

### Іюнь-розанцвѣтъ.

Въ древнерусскомъ быту слылъ іюнь за мъсяцъ "изокъ" и въ то-же время "розанцвътомъ" прозывался. Сосъди и единоплеменники нашихъ предковъ звали его каждый наособицу: поляки—"червцомъ", чехи со словаками— червенемъ", иллирійцы — "липанемъ", кроаты — "иванчакомъ" и "клисенемъ", сербы — "смазникомъ" и "розовымъ", венды — "шестникомъ", "прашникомъ" и "кресникомъ". Сначала выходилъ этотъ мъсяцъ четвертымъ изъ двънадцати въ году; потомъ сталъ считаться за десятый; съ 1700-же года, по изволеніюуказу Великаго Петра, началъ быть, какъ и въ наши дни, шестымъ.

Іюнь-конецъ пролътья, начало лъта. "Мъсяцъ іюнь, ау!"приговаривають о немъ по многимъ мъстамъ народной Ругдъ почти вездъ къ этому времени всъ закрома въ ам-CИ. барахъ пустымъ-пусты. "Іюнь, въ закромъ вътромъ дунь! Поищи: нътъ-ли гдъ жита по угламъ забито! Собери съ полу соринки — сдълаемъ по хлъбцъ поминки!" — подсмъивается надъ подводимымъ съ голоду мужицкимъ брюхомъ прибаутокъ посельскій, добавляющій для большей ясности, что: "Съ іюньскаго хлъба не великъ прокъ: весь разносолъ-мякина, лебеда да горькая бъда!" Не мало и всякихъ другихъ словечекъ крылатыхъ отъ деревни къ деревнъ, отъ села къ селу по свътлорусскому простору полётываеть, перекликается голосами заливными, что струны гусельныя, звонкими. "Пришель іюнь-розанцвѣтъ, отбою отъ работы вѣтъ!"-говорятъ въ народъ. – "Богать іюнь-мъсяцъ, а и то послъ дъдушки-апръля крошьи подбираеть!", "Поводить іюнь на работу—отобьеть

до пъсенъ охоту!", "Что май, что іюнь—оба впроголодь!", "Отецъ съ сыномъ, май съ іюнемъ, ходятъ подъ окнами, Христа-ради побираются!", "Въ іюнъ ъсть нечего, да жить весело: цвъты цвътутъ, соловьи поютъ!", "Іюнь—скопидомъ, урожай мужику копитъ!", "Іюньскія зори хлъба зорятъ, скоръе дозръвать имъ велятъ".

Въ пословицахъ-примътахъ старыхъ людей памятливыхъ дошелъ до нашихъ дней отъ старины глубокой никъмъ – кромъ природы. обступающей бытъ русскаго народа-пахаря, – не слагавшийся "мъсяцесловъ", въдомый каждому деревенскому старожилу.

...Мученикъ Устинъ (воспоминаемый Церковью 1-го іюня)между маемъ и іюнь-мѣсяцемъ тынъ!", — можно услышать среди посельшины-деревеньшины. Въ этотъ день запрещаетъ народное слово городьбу городить: "На Устина не городи тына!" Примътливые люди сулятъ пожаръ тому домохозяину, который ослушается ихъ опасливаго совъта. Въ этотъ-же день судятъ-загадывають по солнечному восходу объ урожав, для чего выходять до зорьки въ поле и приглядываются къ солнечнымъ заигрышамъ: взойдетъ красно-солнышко на чистомъ небъ-быть доброму наливу ржи. А бродять тучи по небесному всполью въ это утро-бабамъ на радость: ленъконопель уродится на-диво! Отъ Устина-два дня до Митрофана (4-го іюня). "Въ канунъ Митрофана---не ложись спать рано!"-предостерегаетъ суевърная деревня: въ навечеріе этого дня есть надъ чёмъ понаблюдать тому, кто озабоченъ предстоящимъ вызръваніемъ политыхъ трудовымъ потомъ хлъбовъ. Деревенскій опыть совѣтуеть подъ Митрофана "заглядывать, откуда вътеръ дуетъ". Во многихъ мъстностяхъ Владимірской, Ярославской, Тверской, Тульской и другихъ сосъднихъ губерній до сихъ поръ держится старинная примъта объ этомъ. Тянетъ вътеръ съ полудёнъ-яровому хорошій рость!", -говорятъ тамъ. "Дуетъ съ гнилого угла (сверо-западъ) – жди ненастья!". Вътеръ "съ восхода" (восточный)-къ повътрію (повальнымъ болѣзнямъ). "Сиверокъ (сѣверовосточный вѣтеръ)-ржи дождями заливаетъ". Встарину даже существоваль ръдко гдъ не запамятованный теперь обычай "молить вътеръ подъ Митрофана". Старыя старухи сходились для этого за околицею ввечеру, послъ заката солнечнаго, и- по данному старъйшею изъ нихъ знаку-принимались выкликать по-вътру, размахивая при этомъ руками, слъдующее заклинаніе: "Вътеръ-Вътрило! Изъ семерыхъ братьевъ Вътровичей старшой брать! Ты не дуй-ка, не плюй дождемъ со гнилого угла, не гони трясавицъ-огневицъ изъ неруси на Русь! Ты

Digitized by Google

не сули, не шли-ка, Вѣтеръ-Вѣтрило, лютую бо̀лѣсть-по̀маху на православный народъ! Ты подуй-ка, изъ семерыхъ братьевъ старшо̀й, тепломъ теплымъ, ты пролей-ка, Вѣтеръ-Вѣтрило, на рожь-матушку, на яровину-яровую, на поле—на луга дожди теплые, къ порѣ да ко времячку! Ты сослужи-ка, буйный, службу да всему царству христіянскому — мужикамъ-пахарямъ на радость, малымъ ребятамъ на утѣху, старикамъ со старухами на прокормленіе, а тебѣ, буйно̀му, надъ семерыми братьями набольшему-старшо̀му, на славу!<sup>4</sup> Это заклинаніе, по словамъ свѣдущихъ людей, имѣло непреодолимую силу надъ вѣтрами и заставляло ихъ помогать честному люду крестьянскому, со страхомъ и трепетомъ прислушивавшемуся да приглядывавшемуся въ это переходное-тревожное время къ каждой перемѣнѣ погоды, вліяющей на ростъ хлѣбовъ.

"На Доровея (5-го іюня)—утро вечера мудренѣе!" Въ этотъ день примъчають теченіе вътровь поутру, руководясь темиже указаніями въкового сельскохозяйственнаго опыта, какъ и подъ Митрофана, патріарха константинопольскаго. "Придетъ Ларивонъ (преп. Илларіонъ, воспоминаемый 6-го іюня)-дурную траву изъ-поля вонъ: подтыкай, дъвки-бабы, хоботье, начинай въ яровомъ полотье!" 7-го іюня—св. Өеодотъ: "тепло ведеть - въ рожь золото льетъ", на дождь наводитъ - къ тощему наливу. "За Өедотомъ- Өедоръ-Стратилатъ (8-е іюня), угрозами богатъ". Первая угроза этого дня, по словамъ погодовъдовъ, гроза. Гремитъ поутру въ этотъ день раскатистый громъ-не къ добру: съ свномъ не уберется мужикъ вовремя, дождикъ-"свногной" все погноитъ, если не поспвшить съ уборкой, не бросить всю остальную работу. Прислушиваются мужики въ этотъ день ко грому, а бабы-постарше, подомовитье да попримътливъе-за росами слъдять, въ оба глаза глядять. Стратилатовы росы-вёщія: большія-къ хорошимъ льнамъ да къ богатой коноплъ. Но еще болъе зорко, чъмъ мужики косари съ бабами, приглядываются къ этому дню землекопы-колодезники, вологжане да пермскіе выходцы. Это-ихъ завътный день. До сихъ поръ, платя щедрую дань суевърной старинъ, соблюдають они положоное". А положено въ неписанномъ уставѣ невѣдомыхъ уставщиковъ на этоть день не малое. Еще наканунъ ввечеру должны приниматься они за выполнение завъщаннаго былыми въками обычая. "Съ Өедора-Стратилата колодцы рой!"-гласитъ старина въщими устами знающихъ людей: "Будеть вода въ нихъ и чиста, и пьяна, и отъ всякаго лихова глаза на пользу!" Подъ Өедоровъ день-на Өедотовъ вечеръ ставятъ колодезники на тв мвста, гдв поутру думають землю копать-воду добывать хотятъ, "наговоренныя", по особому порядку-обряду изустному, сковороды и оставляютъ ихъ до утра. Передъ солнечнымъ восходомъ идутъ они и, съ первымъ проблескомъ краснаго солнца, снимаютъ сковороды, чтобы загадывать по нимъ объ успѣхѣ предстоящей работы: отпотѣетъ, покроется выступившею каплями водою сковорода, — "многоводная жила" на этомъ мѣстѣ; рой, благословясь, хватитъ пойла не то что внукамъ, а и дѣткамъ ихъ правнуковъ! Мало поту земного на сковородѣ, — мало и воды. Сухая сковорода, — впору уходить съ этого мѣста: хоть годъ въ землѣ копайся, до жилы не доберешься! А не дай Богъ—замочитъ наговоренную сковороду с верху дождемъ: все время, до новаго лѣта, спорины не будетъ. Крѣпко придерживается вологжанинъ-колодезникъ этой примѣты. "На словахъ-то онъ—какъ на маслѣ", по старинному присловью, но и "на дѣлѣ – какъ въ Вологдѣ: свое знаетъ!"

За Өелоромъ-Стратилатомъ-Кириллъ (9-е іюня) въ рялу стоить, на солнечномъ припекв, по красному слову народному, грвется. "На Кирилу-отдаеть земля солнышку всю свою силу!"- говоритъ деревня: "Съ Кирилина дня молись солнышку-ведрышку", -- добавляеть она: "что солнышко дасть, то у мужика въ амбаръ!" На Тимовея (10-го іюня) – "знаменія", просторъ суевърному воображенію народному. По преданію, въ этотъ день ходятъ-бродятъ по землъ всякіе призраки. "блазнящіе глазъ человѣческій". Старые люди видять, въ эту необычайную пору, то несмътныя стада мышей, пасущіяся по гумнамъ – къ голодному году, то волчьи ватаги въ поляхъкъ скотскому падежу, то стаи черна-воронья, летящія-тучатучей-изъ-за лёсу на деревню-къ повальному мору людей. А то, по увъренію стариковъ, бываетъ и такъ, что, если прислушаться-припасть ухомъ КЪ землѣ, слышно, какъ Мать-Сыра-Земля стономъ-стонетъ (къ пожару), людъ честной жальючи. Иному, наособицу зоркому, человьку представиться можетъ объ эту пору и такое видъніе, что какъ-будто по озимому полю огонь перебъгаетъ, на яровое дымомъ тянетъ. Это - къ бездождію: выгорять хлъба, свернетъ зерно, скосить придется всю ниву на солому. Тимовеевскія знаменія-грозой грозять. Счастливо то село, гдъ ни одному человъку ничего не привидится въ этотъ тяжелый день! Варооломей съ Варнавою (11-го мая) ничего не сулять, ничъмъ не грозять народу православному: что Богъ дасть, то и будеть; какъ проведеть человёкъ посвященный имъ день (во грёхё, или по праведному), то ему и станется, независимо отъ какихъ-либо особыхъ примътъ.

12-е іюня простонародный мъсяцесловъ зоветъ днемъ "Пет-

Digitized by Google

ра-капустника"; на него высаживается на огороды послъдняя, запоздалая, разсада. Съ этого—самаго длиннаго за́-лъто—дня, по народному слову, солнце укорачиваетъ ходъ, мъсяцъ—на прибыль идетъ, солнце поворачивается на зиму, а лъто на жары. На-утро—"Акулины-гречишницы" (13-е іюня). По примътамъ: "съй гречиху или за недълю до Акулинъ (смотря по мъстности и погодъ), или спустя недълю послъ Акулинъ". Ни одинъ другой хлъбъ не требуетъ такой осторожности при посъвъ (см. гл. II).

За "Акулиной-гречишницей" слъдомъ "Елисей-гречкосъй" на Землю Русскую выходить (14 го іюня). "Придеть пророкъ Амосъ (15-е іюня) – пойдетъ въ ростъ и овесъ". 16-го іюня, на Тихоновъ день, начинаютъ затихать пъвчія птицы; одинъ соловейко голосистый еще не сдаеть голоса. - пъть ему во всю содовьиную мочь до Петрова дня. На Тихона живуть во многихъ седахъ "толоки" - помочи, торопятся всъ унавозить поля подъ паръ. Ввечеру этимъ днемъ молодежь "въ назьмы играеть": хороводы водить. Пройдуть еще сутки, а тамъ-и "Өедүль (18-е іюня) на дворь заглянуль: пора серпы зубрить, къ жнитвамъ готовиться загодя". Съ 19-го числа (день мученика Зосимы) пчелы начинають меда запасать, соты заливать. На Мееодія перепелятника" (20-го іюня) — всякому охотнику до перепелиной ловли большая забота: примъчать - носитсяли тенетникъ-паутина надъ ржанымъ полемъ, толкется-ли кучами мошкара надъ хлъбами. Все это-примъты того, что много перепеловъ лътомъ будетъ. Въ этотъ день стараются перепелятники изловить непремённо хоть одного перепела: это-залогъ върной удачи на все лъто. Если кому выпадетъ счастье поймать бълаго "князь-перепела", то онъ навсегда обезпеченъ довлею: перепеда-де сами такъ и детятъ къ тому, чуть въ руки прямо не валятся. Встарину завзятые охотники цълыми недълями искали такого счастья. "За Мееодіемъ-перепелятникомъ Ульянъ (21-е іюня) Ульяну (22-е) кличетъ". 23-е число — "Аграфены-Купальницы", "лютые коренья". Этотъ и слъдующій ("Ивана Купалы") дни окружены въ народномъ представлении тесными рядами поверий, обычаевъ и обрядовъ, вызывающихъ въ памяти народа древнеязыческія "купальскія" празднества (см гл. XXVIII).

"На Тифинскую" (26-го іюня, въ день явленія Тихвинскія иконы Пресвятыя Богородицы)—земляника заспѣваеть, красныхъ дѣвокъ въ лѣсъ по-ягоды зоветь. Если на Самсоновъ день дождь, быть всему лѣту мокрому—по народной примѣтѣ вплоть до бабьяго лѣта (до самаго сентября). Если-же на Самсона ведро—семь недѣль ведро стоять будетъ. Въ Сибири, по словамъ старожиловъ, въ сороковыхъ годахъ XIX-го столътія почти повсемъстно соблюдался стародавній деревенскій обычай приводить въ этотъ день ("на Николу обыденнаго") лошадей къ церкви, служить молебны о благополучіи ихъ и кропить водою. "Герману (28-е поня) до Петрова-дня—черезъ порогъ шагнуть, рукой подать!"

Конецъ Петровкамъ, розговънье Петрова поста на Руси стоитъ, по всъмъ деревнямъ лязгъ-звонъ идетъ: косы оттачиваютъ, къ косьбъ снаряжаются. "Строй косы къ Петрову дню, такъ будешь мужикъ!", "Съ Петрова дни зеленый покосъ!", "Не хвались, баба, что зеленъ лукъ, а смотри: каковъ Петровъ день!"—гласятъ старинныя поговорки. А іюньмъсяцъ уже готовится передать свое мъсто на родной землъ іюлю-"сънозорнику", — "макушка лъта черезъ прясла глядитъ". 30-го іюня— "двънадцать апостоловъ весну кличуть, вернуться просятъ"; да поздно, простилась умывающаяся трудовымъ потомъ деревня съ красною давно уже — "до новыхъ сороковъ (9-го марта), до новыхъ жаворонковъ".

> "Весна-красна, Ты когда, весна, прошла? Ты когда, весна, протхала? На кого, весна, вспокинула Своихъ дътушекъ, Малолътушекъ?"

Льется-звенить на послъдней "окличкъ" весны заунывная, смънившая "веснянки", пъсня поминающихъ весну дъвушекъ, собирающихся — на солнечномъ закатъ въ канунъ 1-го іюля на берегу ръки. "Поминки" сопровождаются пирушкою: пьется брага, сооружается "мірская яичница", водятся послъдніе весенніе хороводы.

Въ старые годы въ этотъ прощальный іюньскій вечеръ "хоронили весну". Ее изображала соломенная кукла, наряженная въ красный сарафанъ и кокошникъ съ цвътами. Куклу носили на рукахъ по селу, съ пъснями, а потомъ бросали въ ръку, послъ чего и начиналась пирушка-тризна, посвященная послъднимъ проводамъ отжившей свой короткій, "воробъиный", въкъ Весны-Красной. "Помянули весну— прощай, розанцвъть!"—говорятъ на посельской-попольной Руси.

Digitized by Google



#### XXVII.

### Ярило.

Сопутствующая Троицѣ-Духову дню, первая по Пятидесятницѣ, седмица, именуемая Всесвятскою ("Всѣхъ Святыхъ"), совпадаетъ въ народной Руси съ живучею-неумирающей памятью о стародавнихъ игрищахъ-гульбищахъ въ честь древне-языческихъ Костромы и Ярилы. Послѣднее имя тождественно съ Яровитомъ. Яръ-Хмѣлемъ, Свѣтлояромъ и другими божествами, чествовавшимися въ качествѣ покровителей земного плодородія—во всѣхъ его многообразныхъ проявленіяхъ, начиная съ растительнаго міра и кончая человѣкомъ. Эту, предшествующую Петрову посту, недѣлю во многихъ мѣстахъ зовутъ "Русалочьимъ заговѣньемъ" и во время нея развиваютъ кудрявые семицкіе-троицкіе вѣнки.

О гульбищѣ-игрищѣ "Костромѣ" меньше всего знають костромичи-великороссы. Оно занесено въ народную Русь отъ мери <sup>51</sup>) и справляется въ настоящее время только въ самой захолустной глуши Пензенской и Симбирской губерній, да въ Муромскомъ уѣздѣ Владимірской. А. Н. Аванасьевъ отождествляеть названіе этого игрища съ тѣмъ, что изображавшая въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ "Кострому" кукла дѣлалась изъ соломы, всякихъ сорныхъ травъ и кудельной кострики (отбросовъ), и приводить названія растущихъ во ржи травъ— "костра́", "костре́цъ", "костера̀" и т. д. Колючія и цѣпкія (сорныя) травы встарину представлялись какъ-бы подобіями



<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) М е ря-древнее финнское племя, платившее дань варягамъ. Область поселенія этого, слившагося со славянами, племени захватывала все среднее Поволжье, съ одной стороны по сосъдству съ кривичами и вятичами, а съ другой -- съ мещерою, муромою и пермью.

молній громовержда-Перуна, многія черты облика котораго были перенесены на Яръ-Хмъля и слились съ нимъ нераздвльно. Въ тридцатыхъ годахъ XIX-го стольтія это происходило такъ. Созывались со всей деревни, собирались въ заранве облюбованное мвсто красныя дввушки, шли въ простомъ-не-праздничномъ нарядъ, становились въ кружокъ на лугу. Одной изъ красавицъ доставался жребій-изображать собою "Кострому". Становилась она съ потупленноюповинной головою, подходили къ ней всъ другія дъвушки, поклонъ за поклономъ ей отвѣшивали, брали-клали ее на широкую доску бѣлодубовую, относили ее, съ припѣвами голосистыми, на берегъ ръки. Здъсь принимались будить притворявшуюся спящею "Кострому", поднимали ее за руки; затьмъ-начинали купаться, обливая водой другъ-дружку; которая-нибудь изъ дъвушекъ оставалась при этомъ на берегу, держала лубяное лукошко и била въ него кулакомъ, какъ въ барабанъ. Съ купанья всъ отправлялись, въ прежнемъ порядкъ, въ деревню; тамъ, дома, переодъвались въ цвѣтно платьице-красенъ праздничный нарядъ, выходили на улицу и водили хороводы.

Въ Муромскомъ увздв "Кострому" изображала не выбранная двушка, а кукла, обмотанная разноцввтнымъ тряпьемъ. На игрище выходили не только одив красны-дъвицы, но и парни молодые.

Одъвали-наряжали "Кострому" подъ особыя, пріуроченныя къ этому, пёсни. "Кострома, моя Костромушка, моя бёлая лебедушка! У моей-ли Костромы много золота, казны. У костромскаго купца была дочка хороша, то Костромушка была, Костромушка, Кострома, лебедушка-лебеда!" — запъвается, напримъръ, одна изъ нихъ, наиболъе отвъчающая своему назначенію. "У Костромы-то родства – Кострома полна была; у Костромина отца было всемеро. Кострома-то разгулялась, Кострома-то расхвалилась. Какъ Костроминъ-то отецъ сталъ гостей собирать, гостей собирать, большой пиръ затввать; Кострома пошла плясать, а чужіе-то притаптывать: Кострома, Кострома, то Костромушка была!.."-продолжается пъсня, чъмъ дальше-тъмъ становясь все веселъй-звончъе: "Я къ тебъ, кума, незваная пришла; я-ли тебя, Костромушка, за рученьку возьму, виномъ съ макомъ напою, въ хороводъ тебя введу. Стала Кострома поворачиваться, съ вина-маку покачиваться; вдоль по улиць пошла, на подворьице шла, на подворье костромское, на купецкое. Кострома-ли, Кострома, то Костромушка была..." Къ концу подходитъ пъсня-съ-развальцемъ: "Костромушка расплясалась, Костромушка разыгралась, вина съ макомъ нализалась. Вдругъ Костромка повалилась: Костромушка умерла. Костромушка, Кострома!.." Послъдняя часть пъсни говорить прямо о томъ, что совершается передъ пъвунами голосистыми:

> "Къ Костромъ стали сходиться, Костромушку убирать И во гробъ полагать. Какъ родные-то стали тужить: По Костромушкъ выплакивати: —Была Кострома весела, Была Кострома короша! Костромушка, Кострома, Наша бълая лебёлушка!"

Допѣвъ пѣсню, брали одѣтую куклу "Кострому" на руки и съ новыми припѣвами несли на рѣку, гдѣ участники гульбища разбивались на двѣ стороны. Одна сторона становилась о-бокъ съ куклою, и всѣ ем молодцы и молодицы кланялись Костромѣ въ-поясъ. Въ это время другіе внезапно кидались на нихъ и старались похитить куклу. Завязывалась борьба, въ которой побѣдителями являлись нападающіе; они повергали Кострому наземь, топтали ее ногами, срывали съ нея лохмотья и—подъ громкій раскатистый смѣхъ и дикіе выкрики – бросали ее въ воду. Побѣжденные должны были оплакивать отнятую у нихъ куклу и жалобно причитать, закрывая лицо руками:

> "Умеръ, умеръ Кострубынька, Умерь-померъ голубынька! Утонула-померла Кострома, Кострома..." и т. д.

Вслъдъ за этимъ и побъжденные, и побъдители сходились вмъстъ и общей гурьбою шли—съ веселыми пъснями—къ деревнъ, гдъ до глубокой ночи плясали въ честь утопленницы-Костромы, поминаючи ее пъснями въ-родъ:

> "Кострома, Кострома, Ты нарядная была, Развеселая была, Ты гульливая была"...

Нѣкоторые народовѣды видятъ въ потопленіи-похоронахъ Костромы тѣнь того отдаленнаго былого, когда кіевлянеязычники бѣжали по теченію Днѣпра-Словутича вслѣдъ за

— 299 —

уплывавшимъ-тонувшимъ дубовымъ идоломъ Перуна—съ кличемъ— "Выдыбай, боже!" Это сопоставленіе имѣетъ свое непреложное основаніе.

"Празднование Костромъ" начинаетъ все болъе и болъе от. ходить въ кругъ забытыхъ преданій славяно-русскаго язычества. Но Ярилу-чествують еще и теперь во многихъ мъстахъ на неоглядно-широкомъ просторѣ народной Руси, - хотя и не съ тою уже яркоцвътной пестрядью обрядностей, какъ въ старые голы далекіе. Ярилинъ праздникъ, переходящій, смотря по мъстности, со дня на день по всей Всесвятской недълъ, но въ большинствъ случаевъ пріурочивающійся къ ея послъднему дню-заговънью на Петровъ постъ (воскресенью), сопровождается торжками-ярмарками, кулачными боями ("ствнка на ствнку", деревня-на деревню), попойками и разгульными игрищами. Тверская, Костромская, Владимірская, Нижегородская, Рязанская, Тамбовская, Симбирская (наприм., село Карлинское Сенгилеевскаго у. и друг.) и Воронежская губерній помнять Ярилинъ разгуль веселый и въ наши дни. Но ярче всего воспоминание о немъ-въ бълорусскихъ селахъ-деревняхъ.

Ярило-сродни древне-греческому Эроту и въ то-же время не чуждъ Вакху и Аресу (а также и Фрейру древнихъ германцевъ). И всѣ они имъютъ не мало общаго со всеславянскимъ Перуномъ. Веселый разгульный богъ страсти-удали представляется народному воображенію молодымъ красавцемъ-красоты неописанной; въ бълой епанчъ сидить онъ посадкой молодецкою на своемъ бѣломъ конѣ; на русыхъ кудряхъ у него возложенъ вѣнокъ цвѣточный, въ лѣвой рукѣ у него горсть ржаныхъ колосьевъ; ноги у Ярилыбосыя. Разъвзжаетъ онъ по полямъ-нивамъ, рожь ростить-народу православному на радость на веселую. Онъпредставитель силы могучей, удали богатырской, веселья молодецкаго, страсти молодой-разгарчивой. Все, что передаеть животворящему лѣту весна, все это воплощается въ немъ по прихотливой волъ суевърнаго народнаго воображенія. Взглянеть Ярило на встрвчнаго-тоть безъ пива пьянъ, безъ хмѣлю хмѣлёнъ; встрѣтится взоромъ Яръ-Хмѣль съ дъвицей-красавицею, -- мигомъ ту въ жаръ броситъ: такъбы на шею кому и кинулась... А вокругъ него, по всему его пути, по дорогъ Ярилиной, цвъты зацвътаютъцввтуть, что ни шагь, что ни пядь-все духовитвя, все ярче-цвътистве.

"Видно", -- говорилъ въ XVIII-мъ въкъ о своей паствъ свя-

титель Тихонъ І-й воронежскій <sup>52</sup>),—, что древній нѣкакій быль идолъ, прозываемый именемъ Ярило, который въ сихъ странахъ за бога почитаемъ былъ, пока еще не было христіанскаго благочестія. А иные праздникъ сей, какъ я отъ здѣшнихъ старыхъ людей слышу, называютъ игрищемъ, которое издавна началось и годъ отъ году умножается, такъ что люди ожидаютъ его, какъ годового торжества. Но, когда онъ приспѣетъ, то убираются празднующіе въ лучшее платье. Начинается онъ въ среду или въ пятокъ по сошествіи Св. Духа и умножается черезъ слѣдующіе дни, а въ понедѣльникъ первый поста сего (Петрова) оканчивается"...

А въ это время въ Воронежъ разодътыя толпы празднаго народа сходились на городскую площадь. Здъсь ръшалось, съ общаго согласу: кому ходить въ этомъ году за Ярилу. Выбраннаго замъстителя веселаго бога стародавней посельской Руси наряжали въ пестрый кафтанъ, обвъшивали лентами и цвъточными перевязями, прикръпляли къ рукавамъ и поламъ бубенчики-колокольчики, голову накрывали разукрашеннымъ колпакомъ бумажнымъ съ пътушиными перьями, а въ руку давали деревянную колотушку—олицетвореніе громовой палицы. Подъ стукъ, крикъ и громъ шествовалъ "Ярило" по площади, пълъ, приплясывалъ, увеселяя и безъ того веселую, предававшуюся хмъльному разгулу, толпу. Длился разгулъ до глубокой ночи, переходя иногда въ разнузданное игрище, вызывавшее со стороны богобоязненныхъ домовитыхъ людейсемьянъ не лишенныя справедливости нареканія.

По другимъ мѣстамъ (въ Малороссіи) "хоронили Ярилу". Для этого клали особо приготовленную куклу, долженствовавшую изображать веселаго Яръ-Хмѣля, въ гробъ-колоду и носили по улицамъ съ причетами заунывными. Бабы подходили ко гробу и "плакали голосомъ". Мужики поднимали куклу, трясли ее и, какъ-будто стараясь разбудить, приговаривали: "Баба не бреше, вона знае, що ій солодче меду!" Бабы продолжали голосить навзрыдъ. Наконецъ, гробъ закапывали въ землю и принимались справлять по похороненномъ веселую тризну разгульную, — словно съ той цѣлью, чтобы поскорѣе забыть о причиненномъ смертью веселаго Яръ-Хмѣля горѣ-гореваньицѣ. Быть можетъ, объ одной изъ подобныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Тихонъ І-й—епископъ, названный такъ въ отличіе отъ II-го (Задонскаго), соименнаго съ нимъ воронежскаго архипастыря, причтеннаго Православной Церковью кълику святыхъ. Онъ. оставилъ по себъ память неутомимой борьбою противъ народныхъ суевърій, оскорблявшихъ сгоимъ существованіемъ христіанское достоинство.

тризнъ писалъ въ XVI-мъ вѣкѣ игуменъ Памфилъ <sup>53</sup>) въ своемъ псковскомъ посланіи: "...и тогда во святую ту нощъ мало не весь градъ взмятется и возоѣсится. Стучать бубны и гласъ сопѣлій и гудуть струны, женамъ же и дѣвамъ плесканіе и плясаніе, и главамъ ихъ накиваніе, ушамъ ихъ непріязненъ кличь и вопль, всескверненныя пѣсни, бѣсовская угодія свершахуся, и хребтомъ ихъ вихляніе, и ногамъ ихъ скаканіе и топтаніе; туже есть мужемъ же и отрокомъ великое предьщеніе и паденіе, но яко на женское и дѣвическое шатаніе блудно имъ възрѣніе, такоже и женамъ мужатымъ беззаконное оскверненіе и дѣвамъ растлѣніе"... Все это не могло не оскорблять христіанскаго нравственнаго чувства прежде всего потому, что соверша́лось во дни, на которые, по уставу церковному, возлагалось приготовленіе къ посту, соединенное съ молитвами къ Собору Всѣхъ Святыхъ.

Упоминаемыя въ Несторовой льтописи "игрища межю селы", на которыхъ радимичи <sup>54</sup>), вятичи <sup>55</sup>), сѣверяне <sup>56</sup>) и древляне <sup>57</sup>) "умыкаху жены собъ", по времени и обстановкъ, какъ нельзя болѣе совпадали съ тѣми-же гульбищами въ честь веселаго Ярилы.

Стародавній, освященный въками обычай, многіе и многіе годы спустя послѣ исчезновенія изъ памяти народной первобытнаго брака-умыканія, заставлялъ матерей еще не такъ давно (въ концѣ XVIII-го стольтія) посылать дъвушекъ "не-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Памфилъ-пгуменъ Спасо-Еліазарова монастыря, жившій въ XV-XVI въкъ. Пзъ его проповъдническихъ трудовъ особой извъстностью пользуется "Посланіе псковскому намъстнику" (1505 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Радимичи – древнее племя славяно-русскато корня, обитавшее по бассейну р. Сожи (притокъ Дивпра). Они явились главнымъ ядромъ белорусской народности и до сихъ поръ не утратили нъ лице последней своихъ характерныхъ особенностей.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) В я т и ч и — славянское, болѣе всего родственное дяхамъ (полякамъ), племя, нѣкогда населявшее Калужскую, Тульскую, Орловскую, Московскую и Смоленскую губернів. Названіе они получили отъ вождя Вятко, выведшаго свой народъ съ Запада на берега Окн. Впослѣдствін земля вятичей вошла въ составъ Черниговскаго княжества. Въ татарское нашествіе она была совершенно разорена. Пмя вятичей, слившихся съ русскими, навсегда исчезло изъ лѣтописей въ XIII-мъ вѣкѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Съверяне—славянское племя, обитавшее по берегамъ ръкъ Десны и Сулы и еще на заръ нашей государственной жизни вошедшее въ великорусскую семью. Главный городъ съверянъ—Любечъ.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Д р е в ля н е---славяно-русскіе насельники бассейна Припяти, Случи и Тотерева. Они обитали въ лъсахъ, откуда и получили свое названіе. Еще въ Х-мъ въкъ существовали у нихъ свои мелкіе владътельные князьки. Какъ только земля древлянская вошла въ составъ Кіевскаго княжества, такъ и самое имя этого племени исчезло, затерявшись въ народной Руси.

въститься" на ярилины игрища. На послъднихъ лопускалось самое своболное обращение молодежи обоего пола межих собою. Въ память этого еще и теперь въ началъ Всесвятской недъли происходитъ мъстами "смотръніе невъстъ", для чего послъднія сходятся въ зеленой рощъ и проводятъ цълый лень въ играхъ да пъсняхъ; а парни ходятъ-высматривають каждый пару себъ по сердцу. При этомъ, впрочемъ, все сопровождается полной благопристойностью. Собравшимися затъвается игра "въ горълки". Высмотръвшіе себъ невъстъ становятся попарно съ приглянувшимися имъ дъвицами въ длинный рядъ; одинъ изъ нихъ, которому выпадеть жребій "горъть", выступаетъ впередъ всъхъ и выкликаетъ: "Горю, горю, пень!"- "Чего ты горишь?"-спрашиваеть его какая-нибудь дъвица-красавица. — Красной дъвицы хочу!" — "Какой?" — "Тебя, молодой!" Послъ этого одна пара бросается въ разныя стороны, стараясь снова схватиться руками, а "горъвший" пытается поймать дъвушку прежде, чъмъ она успъеть сбъжаться со стоявшимъ съ нею раньше парнемъ. Если горящій<sup>и</sup> поймаеть дъвушку, то ставовится съ ней въ пару, а оставшійся одинокимъ "горитъ" вмъсто него; а не удается поймать, -- онъ продолжаетъ гоняться за другими парами.

На Всесвятской (Ярилиной) недълъ, по суевърному представленію народа, особенно неотразимую силу имѣють всевозможные любовные заговоры — на присуху, на зазнобу да на разгару. "На моръ на Кіянъ", – гласить одинъ подобный заговоръ, -- , стояла гробница, въ той гробницъ лежала дъвица, раба Божія (имя рекъ)! Встань-пробудись, въ цвътное платье нарядись, бери кремень и огниво, зажигай свое сердце ретиво по рабъ Божіемъ (имя рекъ) и дайся по немъ въ тоску и печаль!" Въ другомъ заговоръ развивается болъе широко та-же основная мысль: .-. "Встану я, рабъ Божій, и выйду въ чистое поле. Навстръчу мнъ Огонь и Полымя и буенъ Вътеръ. Встану и поклонюсь имъ низешенько и скажу такъ: гой еси, Огонь и Полымя! Не палите зеленыхъ луговъ а ты, буенъ Ввтеръ, не раздувай Полымя, а сослужите службу върную, великую: выньте изъ меня тоску тоскучую и сухоту плакучую, понесите ее черезъ боры-не потеряйте, черезъ пороги-не уроните, черезъ море и рѣки-не утопите, а вложите ее въ рабу Божію (имя рекъ)-въ бълую грудь, въ ретивое сердце, и въ легкія и въ печень, чтобъ она обо мнъ, рабъ Божіемъ, тосковала и горевала денну и ночну и полуночну, въ сладкихъ вствахъ бы не завдала, въ меду, пивъ и винъ не запивала!" Третій заговоръ заканчивается еще болве опредбленной картиною: "...какъ всякій человъкъ

- 303 -

не можетъ жить безъ хлъба, безъ соли, безъ питья, безъ вжи. такъ бы не можно жить рабъ Божіей безъ меня, раба; сколь тошно рыбъ жить на сухомъ берегу безъ воды студеныя, и сколь тошно младенцу безъ матери, а матери безъ дитяти, столь бы тошно было и ей—рабъ Божіей (имя рекъ)—безъ меня, раба"...

Лихіе люди, умышляющіе здобу на своего ближняго, "вынимають слёдъ" у него въ эти дни, и, по преданію, это является особенно дёйствительнымъ средствомъ. Чтобы избавиться отъ такого чарованія, многіе—по свидётельству Н. И. Костомарова—<sup>58</sup>) служатъ молебны съ водосвятіемъ и кропять "свячоной" водою въ день Всесвятскаго заговёнья все, что ихъ окружаетъ.

Есть мёстности, гдё Ярилинъ праздникъ начинается тёмъ, что дёвушки — цёлымъ хороводомъ — выбираютъ изъ себя одну, наряжаютъ ее всю въ цвёты и сажаютъ на бёлаго коня. Всё участницы игрища одёты въ праздничные наряды, съ вёнками изъ полевыхъ цвётовъ на головахъ. На Бёлой Руси поютъ при этомъ пёсню о богё-Ярилё и его радошномъ-веселомъ хожденіи по свёту бёлому:

58) Николай Ивановичъ Костомаровъ-русскій историкь; родился 4-го мая 1817 года въ слободѣ Юрасовкѣ, Острогожскаго у. Воронежской губ., въ помѣщичьей семьѣ. Отецъ его былъ женатъ на крѣпостной крестьянкѣ и былъ убитъ за жестокость своими крѣпостными. Н. И-чъ воспитывался въ воронежскомъ частномъ пансіонѣ, а затѣмъ въ воронежской гимназіи, по окончаніи курса которой (въ 1833 г.) поступилъ въ харьковскій университетъ (на историко филологическій факультеть). Сь 1835 года онь-будучи студентомь-ревностно предался изученіюв сторів. По окончаній университетскаго курса онь нѣкоторое время провель на военной службѣ. Вь 1837-мъ году. выйдя изъ полка, Н. И-чъ предпринялъ изучение мъстнаго, народнаго быта, являвшееся по его убъждению-неообхдимымъ для историка. Изучивъ малороссійскій языкъ, онъ совершилъ цълый рядъ экскурсій по краю южно-русскихъ историческихъ преданій. Въ 1838-мъ году онъ выступилъ въ печатя-съ малорусскими произведеніями подъ псевдонимомъ Іереміи Галки, подъ которымъ выпустилъ въ 1839-41 гг. двъ драмы и нъсколько сборниковъ стихотвореній. Въ 1842-мъ году вышла изъ печати первая историческая работа его-"О значении уни въ Западной России". Эта книга, однако, была изъята изъ обращения всябаствие слишкомъ страстнаго отношения автора къ нъкоторымъ обоюдоострымъ вопросамъ. Въ 1843-мъ году Н. И.чъ представилъ диссертацію "Объ историческомъ значеніи русской народной поэзіи", за которую и получилъ степень магистра. Нѣкоторое время онъ былъ учителемъ въ ровненской и кіевской гимназіяхъ, въ 1846-мъ году избранъ преподавателемъ русской исторіи въ кіевскій университеть, глѣ быль только годъ съ небольшимъ, потому-что былъ вынужденъ перебхать въ Саратовъ. Здъсь онъ усерано работаль надъ монографіей о Богданѣ Хмѣльницкомъ и началь новый трудъ-о внутреннемъ бытѣ московскаго государства. Послѣ поѣздки заграницу, въ 1856-57 г., онъ (въ Саратовъ-же) написалъ "Бунтъ Стеньки Разина". Въ

"А гдзъжъ іонъ нагою — Тамъ жито капою, А гдзъжъ іонъ ни зырне— Тамъ ко́ласъ зацвице!.."

И были дни, по словамъ все знающихъ, всякій сказъ помнящихъ старыхъ людей, когда передъ искрящимся вешней цвътенью взоромъ Яриды—бога плодотворенія земного-все цвъло-колосилось.

Всесвятскія наподныя гудянья во многихъ мъстностяхъ справляются по кладбищенскимъ погостамъ. Проводы Ярилыодновременно и проводы весны. Въ степныхъ губерніяхъ по селамъ происходитъ на Всесвятское заговънье развивание вънковъ. Леревенская мололежь-женщины, девушки, дарни и ребятишки -- гурьбой идеть на ръку, или на родникъ, со своиии завитыми передъ Троицею березовыми вънками. Водятся хороводы: затвмъ-вѣнки бросаются въ воду. Парни достаютъ вънки приглянувшихся имъ дъвущекъ; тв отдариваютъ ихъ поцелуями. Каждый получившій такой поцелуй считается "кумомъ" поцъловавшей женщины, а для дъвушеи – "краснымъ молоднемъ". Всъ поютъ и плящутъ въ вънкахъ на годовъ, потомъ-возвращаютъ вънки, кому какой слъдуетъ. Женщины немедленно развиваютъ свои, дъвушки-несутъ домой, гдъ хранять ихъ до будущей "радости"-свадьбы. Въ Симбирской и Костромской губерніяхъ на Всесвятское заговѣнье еще совсвиъ недавно возили по деревенскимъ улицамъ въ телъгъ, запряженной гусемъ-парою лошадей, чучело Ярилы, -- причемъ куклу держала на колъняхъ старуха старая. Вечеромъ "Ярилу" топили въ ръкъ.

1859-мъ году открылись его историческія лекція въ с-цетербургскомъ университетѣ, въ которыхъ выразилась вся самобытность этого замѣчательнаго русскаго историка. Лекціи его пользовались громаднымъ успѣхомъ. Въ это время поянался рядъ его очерковъ въ "Современникѣ", "Русскомъ Словѣ", а также въ малорусскомъ журналѣ "Основа". Въ 1862-мъ году Н. И. Костомаровъ выщелъ изъ состава профессоровъ с-цетербургскаго университета. Одинъ за другимъ цечатались новые исторические труды его: "Съверно русския народоправства, ""Смутное премя московскаго государства": "Послѣдніе годы Рѣчи Посполитой", "Объ историческовъ значени русскую, историю народнаго творчества". Въ 1872-мъ году онъ начадъ свою "Русскую, историю нъ жизнеонисанияхъ гланибишихъ ся дѣятелей". Послѣднія работы его помѣщены въ "Вѣстцикъ Европы" (между прочимъ романъ-хропика "Кудеяръ"). Работая надъ новыхії историческомъ Волковомъ, могала Н. И. Костомарова акаходится на нетербургскомъ Волковомъ, кладбищѣ.

- 305 -

А. А. Корянфскі (

Въ ярославскомъ Пошехоньи воскресенье "Всѣхъ Святыхъ" зовется "крапивнымъ заговѣньемъ". Въ этотъ день парни ц дѣвушки красныя, сбирающіяся на гулянку, жгутъ другъ-дружку крапивою. Этотъ обычай является пережиткомъ древнихъ "русальихъ проводовъ", первоначально пріурочивавшихся къ купальскимъ игрищамъ, а затѣмъ перенесенныхъ на Всесвятское воскресенье.

Почти повсемѣстно сохранился древній обычай—ходить на Всесвятской недѣлѣ—въ-гости къ покойникамъ, на могилки. Здѣсь всѣ угощаются, оставляя чѣмъ угоститься и лежащимъ въ землѣ сырой. Нищая братія собираетъ въ эти семь дней обильную дань отъ щедротъ православныхъ. Мѣстами угощаютъ не однихъ покойниковъ, но и домовыхъ: уходя изъ дому, оставляютъ столъ накрытымъ и уставленнымъ различными кушаньями и напитками. Великое счастье ожидаетъ, по народному повѣрью, того домохозяина, который вернувшись домой, найдетъ все пріѣденнымъ и выпитымъ.

"На Всесвятской недёлё—всякій кусокъ свять!" — говорять. въ народѣ. — "Невѣстится невѣста, а будетъ-ли толкъ — Всѣ-Святые скажутъ!", "Святая недѣля — красная, Всесвятская пестрая!", "Всѣ Святые съ однимъ богатыремъ – Ярилой борятся, совладать не смогутъ!", "Ярило яровыя яритъ!", "На Ярилу торгъ, на торгу – толкъ. Толкъ-то есть, да истолканъ весь!" — приговариваетъ деревня относительно этого времени, не считая возможнымъ обойти его молчаніемъ. "Ярило Купалу кличетъ!" — продолжаетъ сыпать прибаутками краснословъ-народъ: — "Отъ Ярилы до Аграфенъ-купальницъ рукой подать!", "На Ярилу пьетъ баба, на Купалу опохмѣляется".

Отойдетъ Всесвятская недъля—со всъми ея примътами, повърьями и обычаями. На дворъ Петровки стоятъ, Петровъ постъ идеть.

Есть до сихъ поръ мѣстности, гдѣ—какъ, напримѣръ, въ Рязанской губерніи—наканунѣ заговѣнья на Петровъ постъ. нѣсколько дѣвушекъ изображаютъ изъ себя русалокъ, ходя ночью по улицамъ въ однѣхъ рубашкахъ, съ распущенными волосами. Часовъ въ двѣнадцать ночи молодежь вооружается палками, косами, кнутами и бросается на такихъ дѣвушекъ. съ крикомъ: "Гони русалокъ!". Когда "русалкамъ" удается убѣжать на землю сосѣдней деревни, преслѣдованію – конецъ, и всѣ возвращаются домой, приговаривая: "Ну, теперь прогнали русалокъ!"

Не успёеть оглянуться трудящійся съ зорьки до зорьки деревенскій людь, какъ слышить послышить: навстрёчу Яриль купальскія игры-пёсни спёшать: "Ой, Вербо вербо, вербиця,— Часъ тоби, вербице, розвитця! Ой, ище ви часъ, ни пора, Ощежъ моя дивчина молода! Та нехай до лита, до Ивана, Шсбъ моя дивчина погуляла! Та нехай до лита, до Петра, Шобъ моя ливчина пидросла!"...

А слова этой пъсни еще сливаются съ причетомъ всесвятскаго заговора: "...навстръчу мнъ семь братьевъ, семь Вътровъ буйныхъ. Откуда вы, семь братьевъ, семь Вътровъ буйныхъ, идете? Куда пошли? – Пошли мы въ чистыя поля, въ широкія раздолья сушить травы скошенныя, лъса порубленные, земли вспаханныя! — Подите вы, семь Вътровъ буйныхъ, соберите тоски тоскучія со вдовъ, съ спротъ, со малыхъ ребятъ—со всего свъта бълаго, понесите къ красной дъвицъ въ ретивое сердце: просъките булатнымъ топоромъ ретивое ея сердце, посадите въ него тоску тоскучую, сухоту сухотучую, въ ея кровь горячую"...

307 -



#### XXVIII.

## Иванъ-Купала.

Послѣ Семпка и нераздѣльно связаннаго съ нимъ Троицына дня, главнымъ лѣтнимъ праздникомъ. у насъ въ народѣ является Ивановъ день, называемый въ просторѣчіи "Иваномъ-Купалою". или прямо "Купалою" безъ всякаго добавленія къ этому имени. Словами старинной, поющейся и теперь въ Костромской и нѣкоторыхъ другихъ сосѣднихъ губерніяхъ, пѣсни такъ опредѣляется значеніе этого праздника:

> "Какъ у насъ въ году три праздника: Первый праздничекъ—Семикъ честной, Другой праздникъ—Троицынъ день, А третій праздникъ—Купальница".

Этотъ третій праздникъ справляется въ народной Руси два дня-23-го и 24-го іюня, во время лётняго солнцестоянія, когда прекрасное свътило дня, по достижени высшаго проявленія своихъ творческихъ силъ, дълаетъ первый поворотъ на зиму. Совпадая съ днемъ св. Агриппины и съ праздникомъ Рождества св. Іоанна Предтечи, Крестителя Господня, ведушія свое начало съ теряющихся въ язычествѣ временъ, купальскія празднества объединяютъ ЭТИХЪ ДВУХЪ свя тыхъ христіанской церкви. "Купало" и "Купальница", это-древніе Перунъ и богиня Заря. По сохранившемуся до нашихъ дней болгарскому повърью, солнце (IIeрунъ) сбивается въ эти дни съ пути-дороги, и ясноокая дъва Заря является на помощь свътлому богу. Она не только ведетъ бога-боговъ по небесной стезъ, но и каждое утро умываетъ его росою съ напоённыхъ лътними благоуханіями луговъ, пестрёющихъ къ этому времени всёми цвътами.

Пріудоченныя къ именамъ христіанскихъ святыхъ, эти древна празинества, являющияся по сихъ поръ однимъ изъ наиболье яркихъ пережитковъ стародавней старины, нъкогда были общи языческому богословію большинства европейскихъ народовъ. Они были извъстны даже въ древней Индіи и Нерсіи, гдъ приблизительно въ то-же самое время и съ тъми-же обрядами справлялось празднование богу огня. У доевнихъ грековъ (елевзинскія 59) таинства) и римлянъ (праздникъ Весты и Цереры), въ древней Германии ("Sungihte", "Sonnenwende" и, позднѣе, "Iohannisfeuern"), въ Англіи ("Mid-summersnat"), у бретонцевъ<sup>60</sup>), датчанъ, финновъ, — вездѣ встрѣчается нѣчто подобное. Въ славянскомъ мірѣ, у всѣхъ безъ исключенія народностей, до сихъ поръ купальскія празднества не вполнъ утратили свое первоначальное значение, несмотря на многовъковую давность христіанства. Изъ области народной вёры они перешли въ кругь простонародныхъ, суевърій, изъ обрядовъ-въ обычаи, въ большинствъ случаевъ забавою для сельской молодежи, совершенно служащіе безсознательно воскрешающей на своихъ игрищахъ потускнълые образы, безвозвратно канувшіе въ ръку забвенія. Встарину, когда еще свъжа была въ народъ память языческаго прошлаго. славяно-русская Церковь вела упорную борьбу съ этими обычаями и играми. Въ настоящее-же время только въ трудахъ, оставленныхъ пытливыми изслёдователями старины въ наслъдіе будущему бытописателю человъчества, и можно найти более или менее ясное представление о какой-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Е левзинскія таинства—древнегреческія празднества, ежегодно справлявшіяся въ гор. Елевзисъ (въ Аттикъ, на съверъ отъ Саламина), именующемся теперь Левзиною. Эти празднества состояли изъ ряда мистическихъ представленій и были учреждены съ цълью распространенія въ народныхъ массахъ самыхъ возвышенныхъ религіозныхъ понятій. Пмъ придавалось столь важное значеніс, что на тъ девять дней, когда совершались они, прекращались даже всъ судебныя дъза.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Б ретонцы—жители Бретани (сверо-западнаго полуострова Франціи). Суровая, сравнительно, природа этой гористой страны отразилась на самомъ характерв ея обитателей,—гордыхъ и въ то-же время меланхолично-суевърныхъ, но смѣлыхъ, мореходовъ и рыбаковъ. Во времена Юлія Цезеря Бретань входила въ составъ Арморики; въ IV-мъ вѣкѣ она совершенио освободилась отъ римскаго владычества и встала во главѣ мелкихъ армориканскихъ республикъ, превратившихся сперва въ монархіи, а затѣмъ подчинившихся франкскому королю Хлодвигу (въ 497 г. по Р. Х.). Франки уступили здѣсь госиодство нормандскимъ герцогамъ; въ 1298-мъ году образовалось особое Бретонское герцогство, слившееся съ Франціей лишь въ 1532-мъ году.

нибудь опредѣленной связи современныхъ простонародныхъ повѣрій съ былой вѣрою.

Въ "Стоглавъ" разсказывается о купальскихъ празднествахъ, -- что во время нихъ "нъцыи, пожаръ запаливъ, предскакаху по древнему нѣкоему обычаю"; что "противъ праздника Рожлества Великаго Іоанна Прелтечи и въ воши на самый праздникъ, и въ весь день и до нощи мужи и жены и дъти въ домъхъ и по улицамъ и ходя и по водамъ, глумы творять всякими играми и всякими скомрашествы и пъсни сатанинскими и плясками, гусльми и иными многими виды и скаредными образовании. И егда нощь мимо ходить, тогда отходять къ рощъ съ великимъ кричаніемъ, аки бъсни, омываются водою". Приблизительно въ это-же время лътописецъ цсковскаго Памфилова монастыря, описывая эти празднества "во градъхъ и въ селъхъ", находилъ возможнымъ сказать, что "въ годину ту сатана красуется, яко же сущіи древніи идолослужителіе бъсовскій праздникъ сей празднують". Стольтіе спустя, одинъ русскій церковный писатель (XVII-го въка) называеть купальские огни и перескакивание черезъ нихъ "обычаемъ поганымъ въ честь идоловъ". Но чъмъ позднъе, тъмъ все менње и менње враждебно относилась и русская письменность къ этому отголоску прошлаго. Въ настоящее время, когда въ нъдрахъ народа утратилось всякое представление о его прежнемъ язычествъ, никому не мъщаетъ уже и цвътистая пестрядь все более и более сливающихся съ обыденнымъ обиходомъ жизни народныхъ обычаевъ, еле сочащимися ручейками вытекающихъ изъ обмелъвшаго моря славянскихъ преданій.

Купальскіе обычаи наиболѣе сохранились въ Малороссіи, въ бѣлорусскомъ Полѣсьи, на Волыни и по сосѣдству съ финнами въ сѣверно-русскихъ губерніяхъ. День Аграфеныкупальницы (23-е іюня) посвящается здѣсь собиранію травъ имѣющихъ – по народной лѣкарской наукѣ – цѣлебную силу. Изъ собираемыхъ въ канунъ Купалы травяныхъ зелій пользуются особеннымъ уваженіемъ "купаленка" (желтоголовъ) и цвѣтокъ "Иванъ-да-Марья". Съ послѣднимъ связано стародавнее преданіе о купавшихся въ дождевыхъ потокахъ Перунѣгромовникѣ и богинѣ Зарѣ, звучащее громкимъ откликомъ въ бѣлорусской купальской пѣснѣ:

> "Иванъ да Марья На горъ купалыся; Гдзъ Иванъ купався— Берегъ колыхався,

> > - 310 -

Гдэв Марья купалась— Трава расциялась"...

Кромѣ цѣлебныхъ, травъ, въ ночь подъ Ивана-Купалу народное суевѣріе совѣтуетъ искать и такіе "лютые коренья" и "злыя былія", какъ "любистокъ-трава", "перелетъ трава", "разрывъ трава". Передъ силою послѣдней не можетъ, по его словамъ, уцѣлѣть ни одинъ замокъ, какъ бы онъ ни былъ крѣпокъ (см. главу "Злыя и добрыя травы").

Въ XVI и XVII столътіяхъ собиратели травъ преслъдовались на-ряду съ закоренълыми преступниками. "Егда приходитъ великій праздникъ, день Рождества Предтечева", —писалъ упомянутый выше льтописець, -- исходять мужіе и жены чаровницы по лугамъ и по болотамъ и въ пустыни и въ дубравы. ищущи смертныя травы и привътрочрева, отъ травнаго зелія на пагубу человѣкомъ и скотомъ; ту же и дивія коренія копають на потвореніе мужемъ своимъ. Сія вся творять дъйствомъ діаволимъ, съ приговоры сатанинскими". Въ "Разрядныхъ книгахъ"<sup>61</sup>) находятся записи о цѣломъ рядѣ старинныхъ судебныхъ волокитъ о такихъ травовъдахъ. Достаточно было найти у кого-нибудь невъдомый корень, или пучокъ неизвъстной травы, чтобы этому было придано значение злого умысла. Пойманныхъ наканунъ Иванова дня "въдуновъ" пытали. били батогами, чтобы "не повадно было бы носить и собирать травы и коренья".

Цвътъ папоротника — "златоогненный цвътъ" русскихъ сказокъ. съ которымъ связаны повърья о кладахъ, зарытыхъ въ лъсныхъ дебряхъ—до сихъ поръ продолжаетъ привлекать къ себъ вниманіе "знающихъ травы и всякое слово" людей изъ народа. Ходитъ молва въ послъднемъ и теперь, что папоротникъ цвътетъ только въ Иванову ночь, —точнъе въ самую полночь подъ Ивановъ день. Немногимъ удается, по отголоску этой молвы стародавней, найти и сорвать дивный "жаръ цвътъ", окруженный зоркой стражею изо всякой лъсной нечисти, забирающей ко времени его цвътенія самую кръпкую силу надъ суевърнымъ людомъ. Это не то, что ку-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Разрядныя книги—оффиціальный журналь, существовавшій для. ваписей русскихъ служилыхълюдей и всякихъ государственныхъ счетныхъ дълъ Веденіе атихъ книгъ начато въ 1471-мъ и закончено въ 1682-мъ году, когда сожженіемъ ихъ было уничтожено вносившее раздоръ и смуту между боярами мъстничество. Впервые часть разрядныхъ книгъ (1632-1655 г. г.) была напечатана въ 1769-мъ году въ Москвъ, подъ заглавіемъ "Повседневныя двордовыя ваписки": слъдомъ за нею появились въ печати и другія, послужившія богатымъ историческимъ матеріаломъ.

паленка (trollius europaeus), медвъжье ушко (verbascum), или богатенка (erigeron acre), которыя тоже собирають въ эту ночь и втыкають въ стъны дома — на имя каждаго изъ семьи, замъчая, что, если чей цвътокъ скоръе завянетъ, тому или умереть въ этотъ годъ, или захворать. Тъхъ сколько хочешь можно найти въ лъсу.

Послё Иванова дня—первый покосъ. День вёдьмъ, оборотней, колдуновъ и проказъ всякой нежити, начиная съ домовыхъ и кончая русалками,—этотъ праздникъ является, по вёрной народной примётё, также и днемъ полной зрёлости полевыхъ и лёсныхъ травъ, расцвётающихъ къ этому времени во всей красѣ. Недаромъ и пчела, въ записанной Далемъ пословицѣ, говоритъ мужику: "Корми меня до Ивана, сдѣлаю изъ тебя пана!" "До Ивана просите, дѣтки, дождя у Бога", говоритъ нашъ крестъянинъ,—"а послѣ Ивана я и самъ упрошу!" "Коли до Ивана просо въ ложку, будетъ и въ ложкѣ!" и т. д. Все растущее на землѣ— къ Иванову дню "въ полномъ соку". Потому-то и самый сборъ лѣчебныхъ и всякихъ иныхъ травъ пріуроченъ къ этой порѣ.

Въ древности въ честь бога-огня, бога-солнца, бога-грома зажигались во время лётняго солнцеворота праздничные огни. Въ купальскихъ празднествахъ, даже и по дошедшимъ до пережиткамъ ихъ, и теперь самымъ яркимъ по окнасъ раскъ обычаемъ является нъкогда осуждавшееся наравнъ съ идолослужениемъ возжение купальскихъ костровъ". И въ наши дни у всѣхъ славянъ, а равно и у сосѣднихъ съ ними иноплеменныхъ народовъ, въ ночь подъ Ивана-Купалу загораются по полямъ, берегамъ ръкъ и холмамъ праздничные огни. У карпато-россовъ, какъ нъкогда у древнихъ германцевъ, для зажженія купальскаго костра пользуются "живымъ огнемъ", добываемымъ путемъ тренія дерева о дерево. При первой вспышкв пламени, собравшаяся толпа молодежи откликается огню веселыми купальскими пъснями. Дъвушки, разольтыя во все яркое и пестрое и убранныя цвътами, И парни, схватившись попарно за руки, перепрыгиваютъ черезъ пламя, связывая съ удачею или неудачею прыжка судьбу своей супружеской жизни. По словамъ нъкоторыхъ суевърныхъ старожиловъ Украйны, прыганье черезъ купальскіе костры избавляеть оть сорока злыхъ недуговъ, -- между прочимъ, отъ безплодія. Въ настоящее время въ малорусскихъ селахъ эти костры замѣняются кучами жгучей травы-крапивы. Въ польскихъ деревняхъ, смежныхъ съ карпато-русскими, матери сжигаютъ на купальскихъ кострахъ снятыя съ больныхъ дътей рубашки, чтобы вмъстъ съ ними сгорѣла и болѣзнь. У чеховъ, литовцевъ и въ нѣкоторыхъ малорусскихъ мѣстностихъ принято перегонять стада черезъ огни, разложенные въ полѣ на Иванову ночь. Этимъ предполагается охранить скоть ото всякой заразы. Въ Сербіи пастухи обходятъ со свернутыми изъ бересты свѣточами скотные дворы—съ тою-же цѣлью. Словаки и чехи разбрасываютъ головешки съ Иванова костра по полямъ и огородамъ – "отъ червей". У насъ, въ бѣлорусской округѣ, крестьянки вбиваютъ у околицы въ землю большой колъ, обложенный соломою и кострикою отъ кудели, "въ ночь на Ивана" зажигаютъ его и, подбрасывая въ огонь березовыя вѣтки, припѣваютъ притовариваютъ слова, относящіяся къ урожаю льна.

Въ нёкоторыхъ великорусскихъ мёсностяхъ — напримёръ, въ Нерехтскомъ уёздѣ, Костромской губ., —еще наканунѣ Аграфены-купальницы, деревенскія дёвушки собираются на бесѣду и толкуть ячмень въ ступѣ, сопровождая эту несложную работу пѣснями. Утромъ, на Аграфену, изъ этого ячменя варится — въ-складчину — обѣтная каша, съѣдаемая вечеромъ, когда всѣ участвовавшія въ пирушкѣ бѣгуть на рѣку — въ первый разъ купаться, чтобы затѣмъ, умывшись вечерней росою, идти на "купальскіе огни". Въ другихъ мѣстахъ, передъ зажиганіемъ костровъ, дѣвушки парятся въ банѣ свѣжими вѣниками, связанными вмѣстѣ съ душистыми лѣсными травами. Общее купанье съ пѣснями сохранилось далеко не но всей Руси, но вода (омовеніе) и огонь (очищеніе) до сихъ поръ всюду неразрывно связаны въ купальскихъ празднествахъ какъ и въ стародавніе годы.

Костры, зажигавшіеся когда-то въ честь Перуна-громовника, могуть служить яркимъ олицетворениемъ торжества лютняго солнца, вмъстъ съ дождемъ оплодотворяющаго землю. Въ честь ясноокой и свътлокудрой богини весны-Лады-приносилась встарину жертва-бълый пътухъ. Въ настоящее-же время, на купальскихъ пирушкахъ въ Полъсьи и на Волыня непремънно вдять бълаго пътуха. Въ Малоросси еще въ конць пестидесятыхъ и началь семидесятыхъ годовъ наблюдался на Ивановъ день любопытный обычай, имъющій связь. съ чествованіемъ Лады. Деревенская молодежь наряжала соломенную куклу, убирала ее "плахтами", "монистами" и цввточными вънками и приносила на мъсто купальскаго игрища. Здъсь стояла уже срубленная въ сосъднемъ льсу верба или "тополя", обвѣшенныя лентами. Дерево называлось "мареною" (Морана-богиня смерти); подъ него ставилась принесенная кукла, а возлё нея-столь съ яствами и питіями, въ-складчину припасенными для праздника. Зажигался костеръ; черезъ огонь начинали прыгать попарно, держа въ рукахъ "Ладу". На разсвътъ и эту-послъднюю, и дерево-марену топили въ ръкъ, срывая съ нихъ всъ наряды-уборы.

> "Ходылн диво́чки Коло Мариночки, Коло мово Купала. Купався Иванъ, Та въ воду упавъ. Купала на Ивене!"

Пѣлась, повторялась безчисленное количество разъ эта старинная пѣсня, пріуроченная къ описанному обычаю еще давними пращурами игравшихъ ее "дивочекъ" и "парубковъ". Нѣчто въ-родѣ этого обычая сохранилось въ Богеміи, гдѣ при первой вспышкѣ костра – парни бросаются къ разубранной цвѣтами елкѣ и срываютъ съ нея вѣнки. Въ Полѣсьи, гдѣ дольше всѣхъ уживается непокорная суевѣрная память былого, "Ладу" изображаетъ самая красивая дѣвушка въ деревнѣ. Ее съ ногъ до головы опутываютъ вѣнками и перевязями изъ цвѣтовъ и ведутъ въ лѣсъ. "Дзѣвко-Купало", не имѣющая на себѣ никакого наряда, кромѣ вырощеннаго матерью-природою, раздаетъ, съ завязанными глазами, подругамъ вѣнки въ кругу веселаго хоровода. Кому какой вѣнокъ достанется—такова и судьба того...

Въ стародавніе годы въ купальскія игрища входили совершаемыя и теперь по инымъ мъстамъ на Всесвятское заговънье проводы русалокъ. Русалки, по древнему върованію славянъ, души умершихъ. Весною, – гласитъ съдая старина, – оживаютъ онъ и бродятъ по землв. Воды слыли у славянъязычниковъ ближайшимъ путемъ-дорогою въ подземныя нѣдра. Русалки ("мавки"), живущія, по народному повърью, въ ръкахъ и озерахъ, съ наступленіемъ весеннихъ праздниковъ вылъзаютъ изъ воды и виснутъ по деревьямъ. Придетъ на свътлорусскій просторъ Иванъ-Купала, и – нътъ имъ болъе мъста на землъ. Уходить приспъваетъ пора имъ всъмъ опять въ свое подводное царство.

> "Русалочки-земляночки На дубъ лёзли, Кору грызли, Свалилися, забилися."—

— поется въ одной отзывающейся стародавней стариною, дошедшей до нашихъ дней, купальской пъснъ.

Нѣкоторые изслѣдователи видятъ въ "Купалѣ" олицетворе-

ніе совершенно особаго древне-языческаго божества нашихъ предковъ, а не того-же бога-громовника.—Перуна, являвшагося на землю въ знойные лётніе дни въ образё щедраго и милостиваго путника, осчастливливавшаго всёхъ попадавшихся на пути. Но суть дёла не въ этомъ, а въ самыхъ обычаяхъ, въ которыхъ проявляется этотъ яркій образъ народнаго воображенія, сохраняющій на себъ отпечатокъ древности.

> "Купався Иванъ, Та въ воду упавъ… Купала на Ивана".

Въ этихъ словахъ пѣсни очевидна связь пѣсенной "выдумки" съ вѣрнымъ дѣйствительности сказаніемъ о тѣхъ временахъ, когда на Руси—поверженные во прахъ первыми лучами христіанства—идолы-боги были сброшены со своихъ холмовъ въ воду и плыли внизъ по теченію, добиваемые шестами и баграми, для вящшаго позора своего безсилія передъ всемогущимъ Свѣтомъ истинной вѣры.

Судя по новъйшимъ изслъдованіямъ крестьянскаго быта, купальскія празднества постепенно вымирають въ великорусскихъ губерніяхъ. Мъстами отголосокъ ихъ сохранился только въ однихъ словахъ пъсенъ, которымъ не придается особеннаго значенія. О какомъ-либо зажиганіи Ивановыхъ огней – здъсь никто и не помнитъ. По старой памяти, водятъ еще только поздніе хороводы, до самой "бълой зари" въ Иванову ночь. Старики, тоже успъвшіе забыть о шумныхъ празднованіяхъ Купалы и Купальницы, поминаютъ виновника этихъ празднествъ только въ своихъ примътахъ, что – "сильная роса на Ивана-Купалу – къ урожаю огурцовъ", или: "на Иванову ночь звъздно – много грибовъ" и т. п.

Въ окрестностяхъ Петербурга довольно шумно справляютъ "Ивана-Купалу" мъстные нъмцы-колонисты. Ихъ "Куллербергъ", сопровождающійся зажиганіемъ костровъ и пирушками, носитъ на себъ тотъ-же отпечатокъ языческой старины, какъ и сохранившіяся въ глуши бълорусскаго Полъсья и въ нашихъ малороссійскихъ губерніяхъ купальскія празднества.

- 315 --

Digitized by Google



#### XXIX.

# О Петровѣ днѣ.

Послёдній іюньскій праздникъ посвященъ чествованію святой памяти апостоловъ Христовыхъ—Петра <sup>63</sup>) и Павла <sup>63</sup>). Онъ слыветъ въ народъ за "Петровъ день", и въ этомъ названіи сливается въ народномъ представленіи память объ обоихъ чествуемыхъ святыхъ. Есть мъстности, гдъ этотъ предпослёдній день іюня-розанцвъта зовется — "Петры-рыболовы".

Апостолъ Петръ- одинъ изъ наиболѣе чтимыхъ на Руси святыхъ угодниковъ Божіихъ. Имя его зачастую встрѣчается въ простонародныхъ сказаніяхъ, вплетается въ пестроцвѣтную внзь пословицъ-поговорокъ, раздается и изъ вѣщихъ устъ

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Св. II е т р ъ—апостолъ и ближайшій ученикъ Христа, родомъ изъ Галилен, бывшій рыбарь. Въ 50-мъ году по Р. Хр. онъ присутствовалъ на апостольскомъ соборѣ въ Iерусалимѣ, въ 69-мъ былъ расцятъ въ Римѣ. Ему принадлежатъ два окружныхъ соборныхъ посланія, въ которыхъ онъ поучалъ новорожденную Церковь Христову обрядовой сторонѣ христіанскаго благочестія. Апокрифическая литература приписываетъ, кромѣ того, ему еще "Евангеліе" и "Откровеніе"; первое—во II.мъ вѣкѣ—даже было принято въ Богослуженіи.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Св. Павелъ-первоначально именовавшійся Савломь, сначала гонитель, а затъмъ ревностный апостолъ, Христа, величайшій христіанскій проповѣдникъ въ І-мъ въкѣ. Онъ былъ сыномъ богатыхъ іудеевъ, строгихъ ревнителей фарисейства, получилъ образованіе въ знаменитой школѣ Гамаліила. Послѣ чудеснаго обращенія его ко Христу (Дѣян. Апост.: ІХ, ХХ, ХХУІ.) и до самой мученической кончины своей въ Римѣ (во времена Нерона, въ одинъ день съ апостоломъ Цетромъ) не смолкало его вдохновенное слово о Распятомъ Сынѣ Божіемъ, раздаваясь отъ сердпа Азіи до Рима и отсюда до береговъ Атлантическаго океана-Испаніи и Британіи, куда заходилъ онъ въ свсихъ миссіонерскихъ трудахъ. Перу его принадлежатъ 14 посланій апостольскихъ, въ которыхъ онъ училъ о внутреннемъ (духовномъ) строеніи вѣры Христовой.

боголюбивыхъ каликъ-перехожихъ, хранителей-сказателей ичховныхъ народныхъ стиховъ. На "ключаря-ацостода", которому, по стародавнему преданю, переданъ Господомъ Силъ ключь отъ Царства Небеснаго, перешли, по прихоти суевърнаго воображения, многия черты превнеславянского Перунагромовника, низводителя дождей, растителя злаковъ и творда урожаевъ. Онъ считается однимъ изъ самыхъ надежныхъпослв "Николы-Милосливаго" - покровителей засвявныхъ хлвбомъ ("даромъ Божіимъ") полей. Въ одномъ изъ "Памятниковъ отреченной русской литературы" разсказывается, напримъръ, что шель апостоль Петрь путемъ-дорогою. Притомилсяусталь, проголодался святой путникъ. Пришлось проходить ему мимо нивы. И увиделя пресветлыя очи его человъка, пашущаго на волахъ: и обратился къ нему апостолъ, "и просиша хлъба". Вскинулъ глазами на просившаго пахарь оратающко, остановни воловь и побъжаль за хлебомъ къ своему селенью. Умилился душою святой путникъ и "безъ него взоравше ниву и насъявше, и приде съ хлъбы и обръте пшеницу зрвлу".

По народному сказанію, въ конць красной весны и началя льта знойнаго—въ грозо́вую пору—идеть на небесахъ постройка "чертога ново-райскаго". Топоры (молніи) сами—безъ илотниковъ—рубять сѣны зданія нерукотворнаго, ударяя по тучамъ, громоздящимся каменными горами толкучими; разступается подъ огненными топорами "облаченъ-горючъ камень", отверзаются окна-двери рубленыя. "Зъ-за той ми горы, зъза высокой, слышны ми тонойкій голось, тонойкій голосъ, топоры дзвенять, топоры дзвенять, каменья тешуть, каменья тешутъ. церковь мурують, церковь мурують, во трои двери, во трои двери—во три облаки", поется въ старинной червоно-русской пѣснѣ:

> "У іедныхь дверехъ иде самъ Господь, У другихъ дверехъ Матенка Вожя, У третихъ дверехъ святый Петро. Передъ милымъ Богомъ органы граюгъ, Передъ святымъ Петромъ свъчи горъютъ, Передъ Матенковъ Божовъ ружа проквитатъ, А зъ той ружи (розы) пташокъ выникатъ: Не је то пташокъ, самъ милый Господъ"...

"Милый Господь" олицетворяетъ въ этой пъснъ напияъ прикарпатскихъ братьевъ – солице. Пречистая Дъва заступаетъ здъсь мъсто древнеязыческой Лады, Петръ-апостоль поставленъ взамънъ громовника-Перуна. Горящія свъчи-

Digitized by Google

молніи; гудящіе органы— громовые раскаты; расцвътающая роза — утренняя зорька ясная, изъ златоогненнаго цвъта которой и вылетаеть на безпредъльный небесный просторъ жаръ-птица – солнце.

Въ другомъ пѣсенномъ сказаніи св. Петръ является спутникомъ Господа, шествующаго за золотымъ плугомъ "въ полѣ, полѣ, въ чистейкомъ полѣ." Ходитъ за Богомъ пахарей ключарь-апостолъ, по́ходя — коня погоняетъ. А "Матенка Божя" о-бокъ съ ними поспѣшаетъ, сѣмена носитъ, сѣмена носитъ, своего Сына проситъ:

> "Зароди, Божейку, яру пшеничейку, Яру ишеничейку и ярейке житце! Буде тамъ стебевце саме тростове, Будутъ колосойки—якъ былинойки, Будутъ копойки—якъ звѣзлойка, Будутъ стогойки—якъ горойки, Зберутся возойки—якъ торны хмаройки!"

Въ Сербіи и въ настоящее время въ деревенской глуши представляють апостола Петра разъвзжающимъ на златорогомъ оденѣ по небесному полю надъ колосящимися земными нивами. Съ этимъ повърьемъ находится въ непосредственной родственной связи занесенное въ спегиревскую лѣтопись русскихъ простонародныхъ праздниковъ древнее преданіе, гласящее о томъ, что на "мірской" Петровъ праздникъ-пиръ, устраивавшійся деревенскимъ людомъ за Тотьмой, на ръкъ Вагь, выбъгаль изъ льсной дремучей пущи олень, посылавшійся "праздновавшимъ Петру" мірянамъ въ даръ отъ "апостола-праздника." Оленя, останавливавшагося передъ заранъе приготовленными для его варки котлами, убивали-свъжевали, на части разнимали, варили въ котлахъ-на угощенье люду честному. Но это, по, словамъ преданія, продолжалосьвелось только до той поры, покуда жилъ народъ праведночестно, по завѣту отцовъ дѣдовъ прадѣдовъ. А потомъ-пошель по людямъ развратъ гръхъ, ложь опутала міръ-народъ сътями-тенетами, и пересталъ апостолъ Петръ высылать свое праздничное угощенье даже и чествовавшимъ его святой день людямъ... Пришлось имъ понапрасну ждать поджи. дать посыла и если колоть быка круторогаго, такъ изъ своего стада. Такъ сначала и велось; шли проходили годы, за другими годами вослёдъ уплывали; а тамъ и совсёмъ перестала деревеньщина-посельщина "справлять Петровщину" всвиъ міромъ, - началь каждый у себя во дому праздновать. наособицу.

Красно-солнышко играетъ, по народному слову крылатому и на Петровъ день — какъ на Свътло-Христово-Воскресенье. Ходитъ, во многихъ мъстахъ, поутру — ранымъ-ранехонько, "караулить солнце" заигравшаяся далеко за полночь въ хороводахъ деревенская молодежь — дъвки да парни, да ребята. малые. Всплываетъ изъ-за горъ-горы пресвътлый ликъ свътила небеснаго и — многіе увъряютъ — принимается играть, разными цвътами переливать лучи свои горячіе: то краснымъ, то впросань-впроголубь, а то и впразелень. Радуются собравшіеся караульщики веселые, съ пъснями по дворамъ-домамъ расходятся, Ладу вспоминаютъ, Петровъ день величаютъ. Этими пъснями починаются "гулянки-Петровки", петровские хороводы, вплоть до перваго Спаса идущіе, въ страдную пору молодому народу отдыхъ, и безъ того короткій, укорачивающіе.

На Петровъ день и до сихъ поръ гуляеть-отдыхаеть сельскій рабочій, отъ трудового поту не просыхающій, людъ. Встарину бывывали "обътныя угощенья", принашивали приносы петровские зятьямъ тещи, на угощенье напрашивались; кумовья крестниковъ спровъдывали, съ пирогами со пшеничными прихаживали; сватья другь друга угощали, "отводные столы" правили. Дъвушки красныя съ парнями на качеляхъ и теперь, что и въ старопрежнюю пору, утъшаются на Петра-Павла съ самыхъ послъ-объденъ до глубокой ночи. Такъ и говорять въ народъ: "Какъ ни сторонись, дъвка, а. на петровскихъ качеляхъ съ паренькомъ покачаешься!". Петровы качели-дъвичье веселье! "На Петровъ день качались, къ Покрову свадьбу-радость справили!" и т. д. На этотъ обычай ополчались составители "Стоглава", говоря. что: "о. праздницъ св. верховныхъ апостолъ Петра и Павла своею сътію діаволъ запинаетъ чрезъ колыски и качели; на нихъ же бо колыщушеся, приключается внезапу упустити на землю, убиватися и злъ, безъ покаянія, душу свою испущати"...

Олеарій—посланець голштинскій, оставишій описаніе своего путешествія въ Московію XVI-го стольтія, распространяется о петровскомъ гуляньѣ въ слѣдующихъ словахъ: «У всѣхъ русскихъ и москвитянъ отправляется около сего праздника странное игрище. Хотя они строго и безвыходно держатъ женъ своихъ въ домахъ, такъ что весьма рѣдко цускаютъ ихъ въ церковь или въ-гости; но въ нѣкоторые праздники позволяютъ женамъ и дочерямъ своимъ ходить на пріятные дуга: тамъ онѣ качаются на круглыхъ качеляхъ, поютъ особенныя пѣсни и, схватясь одна съ другою руками, водятъ круги, или пляшуть съ рукоплесканіемъ и притопываніемъ ногами"... Были встарину мёстности, гдё сходился честной людь въ Птеровъ день на три илюча-родника умываться "петровой водицею" и угощаться при этомъ случаё всякими питіями хмъльными. Это питіе-умыванье сопровождалось пъснями, плясками и всякими играми веселыми. Въ Калнинё и нѣког торыхъ другихъ городахъ, долго сохранявшихъ старинные обычаи, заведено было устраивать нѣкоторое подобіе святочнаго ряженья. Игрище собиралось на берегу ручья, гдѣ въ древнія времена стоялъ идолъ какого-то (върнѣе всего – Ярилы) языческаго бога. Собравшіеся парни гуляли посреди дѣвушекъ, закрывъ себѣ лица платками. Дѣвушки должны были угадывать парней; угадавшей предвѣщалось въ скоромъ времени сыграть свою свадьбу.

Съ XVI-го стольтія вошло въ обычай заводить по богатымъ селамъ петровскіе торги. А еще гораздо раньше велось въ Петровъ день "ставиться на судъ по зазывнымъ граматамъ", Былъ этотъ праздникъ срокомъ не только судовъ, но и износовъ дани-пошлины. "Тянули" объ эту урочную пору свою Петровскую дань съ люда православнаго и попы. Въ деревенскомъ захолустьв и теперь еще разъвзжаютъ поповскія тельги, собирающія положоное, въками установленное подаяніе.

Народныя слова крылатыя плетуть свой пестрый узоръ о Петровъ днъ. На него-второй, поздній, покосъ, по замъчаню сельскохозяйственнаго опыта, сложившагося въ южнойполуденной полосъ матушки Руси. "Съ Петрова дня-красное льто, зеленый покосъ!",--гласить опыть русака свверянина. "Женское лѣто-до Петра, съ Петрова дип-страдная пора!" + приговариваеть краснословь-народь, сыплящий, какъ изъ полнаго короба, всякимъ прибауткомъ-то смъшливымъ, то раздумчивымъ: "Далеко кулику до Петрова дня!", "Худое порося и въ Петровки зябнетъ; дворявская кровь и въ Петровъ день день мерзнеть!", "Въ Петровъ день барашка въ лобъ (можно разговъться)!", "Съ Петрова дня зарница хлъбъ зарить!", "Петро-Павелъ-жару прибавиль!", "Утвшили бабу петровскіе жары голодухой!", "Петровка - голодовка, Спасовка-лакомка!" и т. д. · . **,** . . . . . . · .

По примътъ знающихъ всякое крылатое въщее слово, старыхъ людей, надо къ Петрову дню наладить косы и серцы: съ Петрова дня – пожня, покосъ. "Коли дождь на Петра – свнокосъ мокрый!", "На Петровъ день дождь – свно какъ хдощъ (жесткое, на кормъ ие очень: спорое), зато – урожай не худой; два дождя – хорошій, три дождя – богатый!", "Если просо на Петровъ день въ ложку – будетъ и на ложку!" – приговариваетъ деревенская Русь. Рыболовство — апостольскій трудъ, по словамъ православнаго люда, свѣдущаго въ Священномъ Писаніи. Потому-то всѣ рыболовы и считаютъ апостола Петра за своего покровителя и наособицу передъ всѣми другими праздниками чтятъ его память. Къ Петрову дню пріурочивается большая часть сдѣлокъ, заключаемыхъ между ловцами и рыбопромышленниками, раздающими ловцамъ свои воды мелкими участками отдѣльно на каждую рыболовную пору, съ обязательствомъ ставить рыбу на исады, или на ватаги, по извѣстнымъ цѣнамъ. Петровымъ днемъ заканчивается весенняя, начинается лѣтняя, пора рыболовняя. Въ этотъ день завершаются разсчеты по весеннему лову и заключаются новыя сдѣлки на лѣто. На Петра-Павла устанавливается новая плата за воды (съ лодки, или съ сѣти) и производится расцѣнка живорыбнаго товара, который ловцы обязаны сдать.

Ловецкій праздникъ въ рыбныхъ мъстахъ начинается, по благочестивому обычаю старины, крестнымъ ходомъ на рыболовныя угодья, — куда съвжаются ловцы со всъхъ ближнихъ становъ и ватагъ. Послъ молебна промышленники предлагаютъ своимъ гостямъ угощеніе, а потомъ начинаютъ пить "могарычи" по новымъ сдълкамъ.

Какъ ни паритъ послъ Петрова дня, какъ ни томитъ лътній зной трудящихся, обливающихся въ поляхъ да въ лугахъ потомъ обильнымъ пахаря, косца и жницу, - а недаромъ идеть къ нашимъ днямъ изъ далекой дали въковъ народное слово: "Прошли Петровки-опало (съ деревьевъ) по листу, пройдеть Илья (20-е іюля)-опасеть и два!". Замодкаеть къ Петрову дню всё птаство пъвучее: соловей-и тотъ поетъ только до этой завѣтной поры. "На Петровь день и кукушка подавится ватрушкой! "-говорять бабы-хозяйки, напекая изъ оскребышевъ муки, -у кого она къ этому времени дотянется, — ватрушекъ творожныхъ съ яицами — ребятамъ со стариками на утъху. По инымъ мъстамъ ходять дъвушки красныя въ лъсъ на Петровъ день-"крестить кукушку". Когда упадеть 29-й іюньскій день на постную пятницу съ середой-постительницей, -- говоритъ красное народное слово, что "мясовдъ съ постомъ побратался".

Среди народныхъ стиховъ духовныхъ встръчается слъдующій пъсенный сказъ, поющійся убогими пъвцами и въ наши дни: "Во пустынъ пустынщикъ спасался, не владълъ ни руками, ни ногами. Во сняхъ ему Пятница явилась, крестомъ его оградила, свъщой его, свъта, освътила"...—начинается онъ. Далъе "Пятница" уговариваетъ "пустынщика" встатьпойдти "по народу—по христіанамъ" на проповъдническій по-

А. А. Коринфскій.

двигъ, а затёмъ—осѣненный дуновеніемъ таинственнаго стихъ переходитъ въ болѣе опредѣленный сказъ:

> "Ты вставай. Петръ и Павелъ. Ты бери ключи золотые. Отмыкайте райскія лвери. Запущайте живыхъ и мертвыхъ! Только трехъ душей не запущайте: Три души тижко согрѣшили:--Первая душа въ утробъ млаления затушила: Вторая луша тяжко согрѣшила-Отца-матерь..... бранила; Третія луша тяжко согрѣшила-Изъ хлъба-соли спорину вымала. Первой душе неть прощенья, Во святомъ раю не бывати, Самого въ очи Христа не видати; Второй душъ нътъ прощенья. Во святомъ раю не бывати. Самого въ очи Христа не видати! Третей душъ нътъ прощенья, Во святомъ раю не бывати. Самого въ очи Христа не видати!"...

Воспѣваютъ впроголосъ калики-перехожіе эту пѣснь стиховную, а на Русь іюльская страдная пора черезъ прясла глядитъ. Остается іюлю — лѣтней макушкѣ— всего черезъ одинъ іюньскій денекъ перешагнуть.

— 322 —

Digitized by Google



### XXX.

### Іюль—макушка лѣта.

Іюль-мѣсяцъ—пора грозовая; потому-то и величали его не только "сѣнозорникомъ", но и "грознико́мъ", отдаленные предки русскаго народа-пахаря. По сосѣдству, у поляковъ, слылъ онъ за "липецъ" – отъ обильнаго цвѣтенія липы въ этомъ краю. У другихъ нашихъ сородичей именовался онъ "червенцемъ" и "сѣченемъ" (у чеховъ и словаковъ), "серпаномъ" и "седмникомъ" (у вендовъ), "шарпаномъ" (у иллирійскихъ славянъ) и т. д. На стародавнюю Русь приходилъ грозникъ-сѣнозорникъ пятымъ въ году, а потомъ—позднѣе—одиннадцатымъ; съ 1700-го года было повелѣно указано ему жить на свѣтлорусскомъ народномъ просторѣ послѣ шести другихъ старшихъ братьевъ-мѣсяцевъ. Краснословъ-народъ, – что ни день, что ни часъ, припадающій къ Матери-Сырой-Землѣ, – прибавляетъ къ его именамъ еще три другихъ: "страдникъ", "макушка лѣта" да "мѣсяцъ-прибериха".

Придеть мѣсяцъ-прибериха, все прибереть; но—по словамъ народа—"Въ іюлѣ на дворѣ пусто, да на́ полѣ густо!", "Не топоръ мужика кормить, а іюльская работа!". Оть работы въ этомъ страдномъ мѣсяцѣ и впрямь—отбою нѣть: "Сбилъ сѣнозорникъ-іюль у мужика спѣсь, некогда на полати лѣзть!", "Плясала-бы баба, да макушка лѣта настала!", "Всѣмъ лѣто пригожо́, да макушкъ тяжело!"—приговариваетъ тороватая на мѣткое словцо посельская Русь, умывающаяся потомъ въ полѣ, на страдномъ жнитвѣ. "Макушка лѣта устали не знаетъ!", "Въ іюлѣ хоть раздѣнься, а все легче не будетъ!", "Знать, мужикъ—доможилъ, что на сѣнозорникъ не спить!" замѣчаеть она о своемъ іюльскомъ недосутѣ, но эти стародавнія замѣчанія приходять трудовому деревенскому люду вь голову только въ тѣ благодатные годы, когда не подводить брюха съ голоду, да и въ полѣ впрямь "густо", а не—"колосъ отъ колосу—не слыхать человѣчьяго голосу", какъ случается объ иную пору лихолѣтнюю, грозящую въ іюль-грозникъ грозною бѣдой неминучею всѣмъ кормящимся на землѣ отъ щедротъ земли

Справитъ деревня, придерживающаяся переживающихъ вѣка обычаевъ поминки по веснѣ (30-го, іюня), слѣдомъ за ними приходится ей "лѣтнія Кузьминки" встрѣчать. 1-е іюля день, посвященный Церковью памяти святыхъ мучениковъ Космы и Даміана. "Косма-Даміанъ, свѣтла похвала римскому граду тѣхъ даровала",—поетъ народная Русь въ духовномъ стихѣ каликъ перехожихъ и продолжаетъ, переходя къ болѣе опредѣленному взгляду на починающихъ этотъ мѣсяцъ святыхъ безсребренниковъ:

> "Іюль добрится, Свѣтло красится, Сихъ заря возсіяла..."

Въ этотъ день сельскохозяйственный опытъ совътуетъ огородникамъ—въ средней полосъ России—начинать полотье огородовъ; съ этого-же времени повсемъстно можно вырывать корневые овощи изъ грядъ на продажу. Въ деревняхъ Тульской и смежныхъ съ нею губерній съ лътнихъ Кузьминокъ выходятъ на покосъ. По степной округъ знающіе дъло люди принимаются съ 1-го іюля искать-собирать травы, идущія на краску.

Черезъ день послѣ лѣтнихъ Кузьминокъ — "Мокей съ Демидомъ въ полѣ стоятъ, къ Мареѣ (4-му іюля) навстрѣчу вышли". Къ этому времени озимые хлѣба должны быть въ полномъ наливѣ. "На Мареу озими въ наливахъ дошли, батюшка-овесъ до половины уросъ; овесъ въ кафтанѣ, а на гречѣ—и рубахи нѣтъ". За Мареинымъ примѣтливымъ днемъ Аванасьевъ приходить на Святую Русь. "Аванасьевъ день—мѣсяцевъ праздникъ": на него ввечеру смотритъ сельскій людъ, какъ ясёнъ-мѣсяцъ за̀игрыши свои въ поляхъ небесныхъ ладитъ. Удаётся мѣсяцева игра—къ хорошему урожаю, къ ладной уборкѣ хлѣба. Есть такіе дальнозоркіе люди, что завѣряютъ-клянутся, будто примѣчали, какъ предсказывающій хлѣбородную пору мѣсяцъ—при восходѣ своемъ—перебѣгаетъ съ мѣста на мѣсто, играючи семью цвѣтами, съ цвѣта нà-цвѣтъ переливаяся. "Въ шестый день (іюля) Сисой лицемъ свътлѣеть, въ седьмый день Өома, якъ снътъ, бълъетъ", -по выраженію южнорусскаго простонароднаго мъсяцеслова. записаннаго Безсоновымъ. Если къ 8-му іюля-къ "лётнимъ Прокопамъ"-примется поспъвать черника-ягода, то надо, благословясь, и о жнитвъ думать: времяпора. Лошло отголоскомъ съдой старины до нашихъ дней и такое предание, что въ этотъ день "является сама собою камаха, краска червецъ". Встарину говаривали въ народъ, что "камаха" заносится вътрами въ наши поля съ теплыхъ странъ, свивается въ клубокъ и первому счастливцу, который ей встрътится, подкатывается подъ ноги. Кто будетъ такимъ счастливцемъ въ этотъ день, - быть во всемъ у того полному благополучію круглый годь. "Тому камаха въ руки дается, кому на роду написано!" - гласитъ умудренное жизнью въщее слово старыхъ людей. "За Прокопами-Панкратіи"-9-й день страднаго-грозоваго мъсяца. Сутки спустя премудрыя княгини Ольги, Ольгинъ день.

12-го іюля чествуется память св. мученика Прокла: "Проклы-большія росы". Къ этому дню следуетъ, по старинной примътъ, досушивать запоздалое съно "грядушками": проклова роса съногнойная. Но это не единственное ея свойство: вредная въ сельскохозяйственномъ обиходъ, она, по наблюденіямъ старыхъ лёчеекъ знахарокъ, пользительна "для очнаго врачевания": отгоняется ею, изводится "очной призоръ". Совътують сберегать эту цълебную росу на случай напуска-сглаза: съ пришептомъ-заговоромъ особымъ, поминаючи Прокла-мученика, проклинаютъ знахари нечистую злую силу, отгоняя отъ опрыскиваемыхъ росной влагою всякое лихое навожденіе діавольское. Вслёдь за "Проклами"-"Степанъ-Савваитъ ржицъ-матушкъ къ землъ клониться велитъ" (13-го іюля); 14-го-"Акила славный благопобъдникъ, Кирикъ и Улита-двоица свята". Объ Улитъ іюльской и присловье особое въ давнія времена сложилось въ народной Руси: "Улита вдеть, да когда-то будеть!"... Переломъ іюль-мъсяца (15-е число)- Владиміръ. Красное-Солнышко". На этотъ день, посвященный воспётому въ цёломъ рядё народныхъ былинъ (кіевскихъ), святому равноапостольному князю, просвътившему древнеязыческую Русь немеркнущимъ свътомъвъры Христовой, и солнышко-по наролному слову-краснѣе свѣтитъ, чёмъ во всякую иную пору.

За днемъ Владиміра — Красна-Солнышка — Финогъ́евы зажинки: "и Афиногенъ со десятими учениками, мучениками и Соборы Святыми, якоже звъзды въ небъ твердильный міръ просвъщаютъ"... "Зажинки" (за́жинокъ) на стародавней Руси были однимъ изъ важнъйшихъ земледъльческихъ праздниковъ. Во

времена древнерусскаго язычества этотъ праздникъ былъ посвященъ милостивому Даждьбогу; нъсколько позднъе праздновали его Волосу-Велесу. Всв эти празднования шли о бокъ съ особыми пирушками мольбищами, сопровождаясь разнообразными заклинаніями, успъвшими къ нашимъ днямъ затонуть въ бездонныхъ глубинахъ былого-минувшаго. Въ первой половинъ XIX-го столътія зажинки, не сохраняя въ себъ сколько-нибудь замётныхъ языческихъ слёдовъ, были днемъ, объединявшимъ земледъльческие обряды доброй родной старины съ благоговъйнымъ отношениемъ крестьянина къ дарамъ Матери-Земли, въ которыхъ-все его богатство, вся награда за непрестанный тяжелый трудъ. У многихъ изслъдователей стародавняго русскаго быта разсказано, какъ проводился на Руси этотъ день. Доспъвала вызръвала въ поляхъ къ этой поръ страдника-мъсяца рожь-матушка, уставала битъ поклоны низкіе земль-кормилиць и пшеница бълоярая, да и усатый ячмень мъстами зачиналъ грозить неспъшливому пахарю-жнецу: "Торопись, не то начну зерно ронить!" Выходили поутру на Финогъевъ день зажинщики съ зажинщицами на свои загоны: зацвътала-пестрилась нива мужицкими рубахами да платками бабыми: перезванивали серпы отточеные-зубрёные; пъсни зажнивныя перекликались отъ межи до межи, съ поля на поле перелётывали. На каждомъ загонъ шла виереди всёхъ прочихъ жнецовъ сама хозяйка, мужняя жена, сь хлъбомъ-солью да со свъчой "громнитною"-срътенской. Первый сжатый снопь - "зажиночный" - звался "снопомь-имянинникомъ" и ставился особь отъ другихъ; ввечеру брала его зажинщица-баба, шла съ нимъ впереди своихъ домашнихъ, вносила въ избу, клада три земныхъ поклона передъ "святомъ" (иконами) и ставила имянинника въ красный уголъ хаты, передъ божницею. Стоялъ этотъ снопъ до самаго конца жнитва-до "Спожинокъ-дожинокъ", потомъ обмолачивался наособицу отъ другого хлъба; весь умолотъ его собирался въ чистую посудину и относился во храмъ Божій, гдъ его святили, чтобы примъшивать свячоное зерно къ съменамъ при засввв озимого поля. Солома снопа имянинника сберегалась для домашней животины-на лихой случай: прикармливали ею больной рогатый скоть. Въ стародавнюю пору во многихъ мъстностяхъ зажиночный снопъ переносился, по прошествіи семи дней, отъ краснаго угла-божницы-въ овинъ гдъ и стоялъ вплоть до первой молотьбы новаго хлъба. Примътливые люди говаривали, что соблюденіемъ этого обычая обезпечивался добрый умолоть новины. Во многихъ малорусскихъ селахъ еще не такъ давно передъ зажиномъ поднимались народомъ-громадою мъстныя иконы, и служился въ полъ молебенъ св. Афиногену мученику, причемъ первый зажинъ дълался у каждаго загона священникомъ. Къ настоящему времени этотъ благочестивый обычай соблюдается все меньше и меньше, уступая свое мъсто обыденной трудовой жизни, заслоняющей своими стънами тускнъющія годъ-отъ-года яркоцвътныя преданія дъдовъ-прадъдовъ. По народной примътъ, каковъ будетъ зажинъ-таковы и дожинки. "Придетъ Финогъй съ тепломъ да со свътомъ, уберешься загодя со жнитвами!" говоритъ деревня, приговариваючи: "Финогъй съ дождемъкопногной, хлъбъ въ снопъ проростеть!", "На Финогъя молись солнышку, проси Бога объ вёдрышкъ!", "Финогъевъ день къ Ильъ-пророку навстръчу идетъ, жнитва солнышкомъ блюдёть!", "Первый колосокъ – Финогъевъ, послъдній – Ильъ на бороду!"

За Финогвемъ — "Марины" (17-е іюля): "Марина съ Лазаремъ ладить зорямъ пазори". Слёдомъ за ними — Емельяновъ день, за тёмъ — "Мокриды", — такъ зовется въ посельской Руси день, посвященный памяти преподобной Макрины. По этому дню загадываеть примътливый деревенскій людъ о будущей осени. "Смотри осень по Мокридамъ!" — говоритъ окрылённое мудростью народное слово: "Вёдро на Мокриды — осень сухая!", "На Мокриды дождь — осень мокрая!". Потому-то и присматривается хлёборобъ-мужикъ къ этому дню съ такой опаскою: "Прошли-бы Мокриды, а то будешь съ хлёбомъ!", "Коли на полъ Мокриды, и ты свое дёло смекай!"

20 го іюля — святъ-Ильинъ день, съ которымъ связано многое-множество до сихъ поръ не умирающихъ обычаевъ, повърій, сказаній и живучихъ красныхъ словъ.

> "Пророкъ Илія, Яко молнія, Горъ творитъ восходы, На колесницъ огненнъй съдитъ, Четвероконними конями ъздитъ. Неизръченная зритъ"...

Такими словами отмъчаетъ этотъ день мъсяцесловъ убогихъ пъвцовъ — каликъ-перехожихъ. Длинный сказывается сказъ у русскаго народа пахаря объ "Ильинщинъ" (см. гл. XXXI).

Минуютъ сутки послё Ильи-пророка (день св. Симеона Христа ради юродиваго), а тямъ и Марьинъ день—22-е іюля: "Коли на Марью большія росы,—будутъ льны сёры и косы". По деревенской примётъ — Марьина роса укорачиваетъ льняной ростъ. 23-е іюля—Трофимовъ день, канунъ Бориса Глё-

Digitized by Google

ба. Объ этомъ-послёднемъ приговаривають на деревенской Руси: "На Глёба на Бориса за хлёбъ не берися!" (Кіевская, Черниговская, Полтавская туб.), "Борисъ-Глёбъ-дозрёваетъ хлёбъ" (Рязанская губ.) и т. д. Въ бѣлорусскихъ мѣстахъ слыветь этоть день за "Паликопа": по словамъ памятливыхъ старыхъ людей, у непочитающихъ обычаевъ благочестивыхъ загорались въ этотъ день копны на только-что сжатомъ полѣ. Бываютъ въ этотъ день во многихъ мѣстахъ сильныя грозы. На святыхъ мучениковъ-братьевъ народное суевѣріе перенесло нѣкоторыя черты всеобъемлющаго Перуна громовника, чуть-ли не всецѣло пріуроченныя ко св. Ильѣ пророку. Такъ, оно представляетъ ихъ пашущими небесную ниву выкованнымъ ими-самими плугомъ, запряженныхъ крылатымъ Огненнымъ Змѣемъ.

Въ с. Репьевкъ, Сызранскаго уъзда Симбирской губ., записано П. В. Киръевскимъ любопытное пъсенное сказание. распъвавшееся слъпцами убогими. "Съ восточнаго словеснаго, съ держанія Кеива града", — начинается оно, — "великій Владиміръ князь владълъ онъ всею Россіею. Имълъ себъ онъ трехъ сыновъ: старъйшаго Свъта Полка, а меньшихъ Бориса-свъта и Глъба. Великій Владиміръ князь раздълилъ Россію всю сыновьямъ своимъ на три части: старъйшему Свъту-Полку великій славенъ Черниговъ градъ, благовърнымъ Борису-свъту и Глъбу великій Воспревышь-градъ (Вышеградъ). Великій славенъ Владиміръ князь, раздѣля Россію сыновьямъ своимъ, пожилъ въ домъ, преставился. Сотворили ему честное погребение. Послѣ его чада разыдутся по своимъ по градамъ: старъйшій Свътъ-Полкій въ Черниговъ градъ, а благовърныкнязья Борисъ и Глъбъ въ Воспревышь-градъ". До сихъ поръ пъвецъ-народъ остается здъсь безпристрастнымъ сказателемъльтописцемъ. Со следующихъ стиховъ онъ впадаетъ въ нъкоторую страстность. "О, злой-ненавистный, врагь немилостивый, возлюбилъ много мъста, захотълъ владъть всею Россіею!"-восклицаетъ онъ, подразумъвая подъ злымъ-ненавистнымъ Святополка Окаяннаго (Свъта-полка)<sup>64</sup>) и продолжаетъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Святополкъ I-й, старшій сынъ Владиміра Святого, родился въ 970-мъ году, получилъ отъ отца въ 1013-мъ году въ удѣлъ Туровское княжество и женился одновременно съ этимъ на дочери польскаго короля Болеслава. Онъ устроилъ-было заговоръ противъ отца, но былъ изобличенъ въ этомъ и лишенъ удѣла. Лишь незадолго до кончины своей св. Владиміръ простилъ его и посадилъ въ Вышгородѣ. Когда отецъ умеръ (въ 1015-мъ году), Святополкъ, по праву старшинства, захватилъ престолъ великокняжескій и прежде всего рѣшилъ убить своихъ братьевъ (Бориса, Глѣба и Святослава), могшихъ стать его соперниками. Братоубійство совершилось. Узнавъ объ этомъ, останшійся въ

свое повъствование, почти ни на шагъ не отступая отъ строгой жизненной правды: "на своихъ братьевъ прогнъвился, опалился. яко Каинъ на Авеля, какъ бы побъдити Бориса и Глъба; злоумышление на нихъ помышляетъ. на совътъ братьевъ призываетъ, во пиръ честный пировати, отца своего князя помянути. Посланниковъ злой посылаеть, съ посланниками листъ написуетъ въ тоё-же въ посланную въ палату. Благовѣрные Борисъ и Глѣбъ со радостью листъ принимаютъ, предъ матерью стоя прочитали"... Князья-братья просять у матери благословения "таать въ Черниговъ-градъ къ старъйшему брату"; мать княгиня отговариваеть, подозръвая, что тотъ замышляеть что-то злое-недоброе, но князья-братья не послушали ея слезнаго увъщанія— не ъхать: "Осъдлали своихъ добрыхъ коней, съдуючи, радуючи, поъдучи во Черниговъ-градъ, къ старъйшему брату Полку". И вотъ, продолжаетъ стихъ народный: -- пребудутъ святые среди пути-дороги. о, злой ненавистный, врагъ немилостивый, встръчалъ ихъ злой середи пути-дороги. Онъ косо на своихъ братьевъ взираетъ, злыми зубами воскрежетаеть, злыми словами намекаеть, гнъвъ съ яростію смъшаючи, какъ бы побъдить Бориса и Глъба. Еще Госполь силены (иней) спустилъ на всъ благовонные цвъты. Увидъли печаль сію, скоро съ добрыхъ коней солъзали, главы клонять ко матушкъ ко сырой землъ. Просили старъйшаго брата Полка..." Далъе слъдуетъ трогательная, дышащая тончайшимъ благовоніемъ кротости, просьба святыхъ Бориса и Глъба, обращенная ими къ "злому-ненавистному, врагу немилостивому":

> "О, братецъ мой старъйшій, Свътъ-Полкій! Развъ ты хочешь нами владъти, Или великою всею Россіею? Поими насъ, братъ, въ домъ своемъ Рабочими, върными слугами; Не въмы мы никакого порока. Чтобы въ твоемъ домъ зло мы сотворили; Не сотвори, братъ, печали матери, Коя насъ съ тобою породила;

живыхъ братъ—Ярославъ, сидъвшій княземъ въ Новгородъ, цошелъ войною на убійцу, захватившаго отцовскую власть. Близъ Любеча Святополкъ былъ разбитъ и бъжалъ въ Польшу, откуда вернулся съ помощью отъ тестя и снова (въ 1017-мъ г.) овладълъ Кіевомъ. Затъмъ, онъ былъ опять разбитъ, снова бъжалъ и привелъ на Ярослава печенътовъ, потерпълъ неудачу и—послъ скитанья въ богемскихъ лъсахъ—умеръ, оставивъ въ народной памяти и лътописяхъ имя Окаяннаго.

Не покори, братецъ, о Христъ Сродниковъ нашихъ; Не сръжь класы неспълые, Не повреди ты винограда незрълаго; Не стрыгнутъ винограда сего Коренья отъ сырыя земли; Не обидь насъ, братецъ, во младыхъ лътахъ!..."

Но "злой-ненавистный" не тронулся мольбою братьевъ: "врагъ немилостивый прошенія не слушаеть, на поклоны не взираеть, а моленія злой не воспріемлеть, злоумышленіе на нихъ помышляетъ. Помыслимши, злой научился, какъ есть злой врагъ накачнулся, какъ побъдити Бориса и Глъба. Бориса злой копьемь сбрюшилъ и Глъба ножомъ заколошилъ!"... Злое-черное дело совершилось. И оть тьмы его, -гласить сказаніе: "мѣсяцъ и солнышко померкли, не было солнечнаго освъщения три дня и три ночи. Повельлъ Святъ-Полкъ между двухъ колодъ ихъ погрузити. Ихъ святыя мощи три года въ плоти лежащи, ничъмъ тъла неповредивши, ни звъри, ни птицы ихъ не потли, не солнечныхъ лучей попеченіемъ. А онъ, ненавистный, врагъ немилостивый, съдуючи, радуючи на добрые кони, повдучи въ великій славенъ Воспревышь-градъ"... Здъсь, послъ этихъ словъ, пъснотворенъ-на. родъ беретъ верхъ надъ правдивымъ дътописцемъ, и стихъ уже значительно расходится съ лётописнымъ разсказомъ о дальныйшей судьбь Святополка братоубійцы: "Не потерпыть ему Господи Владыка", - поется далъе: "сослалъ Господь съ небесъ грозныхъ ангеловъ. Ангелы, обръзавши о Христъ нози, вознесли злого къ верху, да свергнули до аду, предъ нимъ земля потрясется, и морская волна вся всколыбалась. Всповъдали россійскіе держатели, великіе князи, съвзжалися, брали мощи да понесли во славенъ великій Воспревышь градъ. Состроили-воздвигнули святую соборную, каменную церковь во имена Бориса и Глъба. Явилъ Господь свою милость: было отъ мощей прощеніе. слъпыимъ давалъ Господи прозръніе, глухіимъ давалъ Господи слышаніе, скорбящіимъ болящіимъ исцёленіе, всему міру даваль Господи вспоможеніе, спасалась вся Россія отъ варварскаго нашествія. Имъ же слава отъ нынъ до въка въковъ, аминь"... Это сказание стиховное, съ болёе или менёе значительными разнопёвами, было записано и другими собирателями русской пъсенной старины въ разныхъ уголкахъ Святой Руси великой (въ Смоленской, Московской и друг. губ.). Повсюду памятуеть народъ православный о своихъ князьяхъ-мученикахъ. Память ихъ чествуется Церковью, кромъ 24-го іюля, еще весною—2-го мая, въ самый разгаръ пашни "Борисъ и Глъбъ съютъ хлъбъ!"—говорятъ тогда на деревенской Руси.

25-го іюля, по мъсяцеслову безсоновскихъ памятливыхъ пъвцовъ — каликъ-перехожихъ:

> "Святая Анна и Евпраксія, Алимпіада игуменія, Въ лѣцотѣ, Райской красотѣ, Пріемлютъ услажденія"...

По старинной примътъ, если ночь съ этого на слъдующій день будетъ свъжая-холодная, то и зимъ быть ранней да студеной. "Припасаетъ на день святой Анны зима холодная утренники!" -- гласить народная молвь примътливая. Съ 27-го іюля-сънозорника (день св. Николая Кочаннаго), по словамъ огородниковъ, капуста кочни копитъ, на щи пахарю запасаеть къзимв. Воспоминаемому въ этотъ-жедень великомученику Пантелеймону служать знахарки-льчейки молебны, какъ цвлителю всякихъ болвстей, чтобы онъ наставилъ разумъ ихъ на доброе успѣшное врачеваніе. Въ иныхъ мъстностяхъ собирають, на Пантелея-цълителя" добрыя травы, идущія на пользу болящему люду. "На Прохора да на Пармена (28-го іюля) не затввай никакой мвны!"-предостерегаеть ввшее народное слово. 29-го іюля — "Калиники" (св. мучен. Каллиника и др.). Въ съверномъ полуночномъ углу свътлорусскаго простора съ этого дня зачинаются утренники-морозцы. Боится ихъ мужикъ-съверянинъ пуще огня: убиваютъ хлъбъ на корню. "Пронеси, Господи, Калиники морокомъ (сырымъ туманомъ)!" — можно услышать въ архангельскихъ деревняхъ. Въ средней полосъ России, напримъръ-отъ туляковъ-землепашцевъ, ходитъ по народу другая поговорка-примъта объ этомъ днъ: "Коли на Калиники туманы, припасай косы про овесъ съ ячменемъ!"-приговариваютъ тамъ.

Предпосльдній день іюля-мъсяца наособицу отмъченъ народнымъ суевъріемъ. Прежде всего это-день "Иванъ-воина", святого мученика, открывающаго молящимся ему всъ потайныя кражи. Въ большомъ почетъ 30-го іюля ворожеи съ ворожейками: сходятся къ нимъ со всей округи съ просьбою о молитвъ чествуемому въ этотъ день святому. Существуетъ не мало заговоровъ, обращаемыхъ знахарями-въдунами къ нему объ эту пору. Кромъ Иванъ-воина воспоминается въ тотъ день св. апостолъ Сила; о немъ старые люди повторяютъ старыя ръчи: "Святой Счла подбавитъ мужику силы!"

"Ложить-бы бабѣ 10 Силина лня. – и съ ядовыми управится. какъ засилья прибавится!", "На Силу-святителя и безсильный богатыремъ живетъ!" и т. д. Про этотъ день записано повърье о томъ, что на него "обмирають въдьмы." По народной молви, происходить это отъ того, что онѣ опиваются молокомъ. Старухи - доможилки завёряють, что вёдьмы умёють задаивать коровь до смерти. Но онъ-же и повторяють, что, если обомреть въльма, такъ ся ничъмъ не пробулить. Есть только одно средство: "Жги скоръй ияты соломой, все дъло пойлеть на лаль!" А умираеть въльма. -- говорять въ наролъ. -если не прибъгнуть къ этому завъщанному стариной средству, -- страшнъе страшнаго: подъ ней и земля трясется, и въ полѣ звѣри воютъ, и отъ воронъ на дворѣ отбою нѣтъ. и скоть нейдеть на дворъ. и въ избъ все стоить не на мъстъ". А. если пожечь обмирающей въльмъ горящей соломою пятки,--то не только пройдуть всё эти страхи мимо, но и сама она никогда не захочетъ на молоко взглянуть, а не то чтобы корову задоить. Съ Евдокимовымъ днемъ (31-е іюля) конецъ приходить грознику-страднику, макушкь льта. На Евдокима-Успенское заговънье, канунъ Перваго Спаса-Происхожденьева лня" московской Руси.





### XXXI.

# Илья-пророкъ.

Двадцатое іюля—день св. Иліи-пророка—съ незапамятныхъ поръ справляется на Руси, съ особыми, въками установившимися; обрядностями, непосредственно связанными съ бытомъ народа-пахаря, все благосостояніе котораго зависитъ отъ земли-кормилицы. Этотъ день отмъченъ въ народной памяти цълымъ рядомъ разнообразныхъ примътъ, пословицъ, поговорокъ, заклятій и сказаній, отражающихся—какъ въ зеркалъ—въ народныхъ обычаяхъ, свято соблюдаемыхъ по завъту предковъ.

Въ представленіи народной Руси съ Ильей-пророкомъ слились многія черты древне-языческаго Перуна — повелителя громовъ, утолявшаго лѣтнюю жажду земли живительными дождями, таившими въ себѣ зачатки ея плодородія. Это-послѣднее, несомнѣнно, являлось въ старину одною изъ главныхъ побудительныхъ причинъ почитанія посвященнаго празднованію его памяти дня среди народа, только-что начинавшаго разставаться съ обожествленіемъ стихій природы, отовсюду обступавшей его жизнь. Впослѣдствіи, когда утратилась въ народѣ и самая память о быломъ язычествѣ, ветхозавѣтное сказаніе о земной жизни св. пророка только укрѣпило вѣковыя связи между нимъ и его почитателями на Руси. Сказочныяже черты, пріуроченныя къ его грозному облику, уцѣлѣли во всей своей суровой красотѣ.

Св. пророкъ Илія 63) до сихъ поръ остается въ народъ

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Св. II л ія—ветхозавѣтный пророкъ, происходившій изъ іудейскаго города Өссвы, жилъ во времена царя Ахава, водворявшаго въ Іудеѣ поклоненіе языческимъ (финикійскимъ) богамъ Ваалу и Астартѣ—по наущенію жены своей, фи-

хозяиномъ громовъ, разъвзжающимъ по тверди небесной на своей, запряженной крылатыми конями, колесниць. Онъ попрежнему-поражаеть огненными стръдами-модніями злыхъ демоновъ и всякую нечисть. Какъ и въ былыя времена, льетъ онъ на землю дождевые потоки. Подъ его покровительство отданы Богомъ земныя нивы, орошаемыя потомъ трудового люда. Такъ говорять о немъ не только въ русскомъ народъ. но и у встахъ славянъ, нъкогда поклонявшихся богу-громовнику. Въ гулкихъ раскатахъ грома слышится славянину то грохотъ колесъ огненной колесницы пророка, то стукъ копыть его четырехъ коней, по быстроть могущихъ сравниться развъ съ однимъ вътромъ. "Быстръе коней Ильитолько вѣтеръ!"-говорить болгарская пословица, повторяющаяся и въ нашихъ старинныхъ пъсняхъ, описывающихъ этихъ коней самыми яркими красками. Русскія простонародныя сказки, поселяющія св. Илію на "островъ Буянь", отводять ему важное мъсто среди стихийныхъ существъ, вліяющихъ на жизнь трудовую-человъческую. На этомъ островъ, лежащемъ въ неизвъданныхъ предълахъ "моря-окіяна", какъ извъстно изъ дошедшихъ до насъ заговоровъ, сосредоточены всѣ громы-молніи небесные, вся сила бурь-вѣтровъ, всѣ чудовища "набольшія, старшія". Но, кромъ нихъ, здъсь-же возсъдаютъ "и дъва Зоря и пророкъ Илія". Послъдній привлекаеть къ себъ взоры всъхъ трудящихся на землъ около земли. Его молять не только о ниспослании дождей ("Илья Мокрый"), но и о прекращении ливней ("Илья Сухой"). Къ нему обращаются съ мольбами объ охранъ отъ ружейныхъ ранъ, объ удачъ на охотъ, объ излъчений сибирской язвы 66) и даже, - какъ ни мало вяжется это съ представлениемъ объ его грозномъ величіи, -- о счастьи въ любви. Множество всевозможныхъ заговоровъ и заклятій связано съ его грознымъ и, повидимому, всемогущимъ, по мнѣнію народа, именемъ. "Встану

никіянки Іезавели. Повъствованіе о жизни и дъятельности пророка Иліи находится въ ІІІ-й и ІV-й Книгахъ Царствъ. Его чтятъ не только евреи и христіане, но даже и магометане.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Сибирская язва-заразительная болѣзнь, вызываемая присутствіемъ въ организмѣ особыхъ бациллъ. Эпизоотически свирѣпствуеть она среди лошадей и крупнаго рогатаго скота, распространяясь на болѣе мелкихъ домашнихъ животныхъ и—въ исключительныхъ случаяхъ—даже на человѣка. Въ Россію эта болѣзнь проникла изъ Монголіи черезъ Сибирь (Забайкалье), почему и получила у насъ такое названіе. Человѣку она передается посредствомъ ужаленія насѣкомыми, соприкасавшимися съ зараженными ею животными. Сначала она проявляется въ видѣ карбункула (pustula maligna) и тогда легко поддается излѣченію—выжиганіемъ раскаленною платиной. Будучи запущена, язва производитъ общее зараженіе, быстро ведущее къ смерти.

я, рабъ Божій", — говорится, напримъръ, въ одномъ изъ этихъ заговоровъ, — "пойду подъ восточную сторону, къ морю-окіяну... На томъ окіянъ-моръ стоитъ Божій островъ, на томъ островъ лежитъ бълъ-горючъ камень-алатырь, а на камени святый пророкъ Илія съ небесными ангелами. Молюся тебъ, святый пророче, пошли тридцать ангеловъ въ златокованномъ платьѣ, съ луки и стрълы, да отбиваютъ и отстръливаютъ отъ раба уроки и призоры и притки, щипоты и ломоты, и вътроносное язво"...

Могущество св. Иліи-пророка, имъющаго, по народному върованию, власть даже наль ангелами, грозою гремитъ надо встми темными силами, существующими на соблазнъ и на пагубу крещеному міру православному. Своими огненными, а то и каменными, стръдами онъ поражаетъ духовъ тьмы; во время грозы укрываются они въ змъй и другихъ гадовъ. но небесныя стрълы и тамъ находятъ ихъ и убиваютъ на радость добрымъ людямъ, чествующимъ пророка Божія. Но горе тёмъ отъ его грознаго гнёва, кто не чтитъ его, кто-внимая своей здобъ – плодитъ только здую гордыню на нивъ жизни. Въ одной изъ старинныхъ сказокъ "громовникъ Илья" говорить "Огняной Маріи" (Пресвятой Дъвъ), плачущей надъ гръхами человъчества: "Станемъ молить истиннаго Богапусть дасть намъ ключи отъ неба, и затворимъ седмь небесъ, наложимъ печать на облака, да не падетъ изъ нихъ ни шумящій дождь, ни тихая роса три года, и да не родится ни вино, ни пшеница"... И—"ключи" эти, по словамъ другихъ памятниковъ народнаго творчества, "дались ему въ руки отъ истиннаго Бога". Онъ-волёнъ и въ дождъ, и въ бездождіи. По желанію своему, можетъ онъ выбивать градомъ поля гръшниковъ, можетъ поражать на смерть злыхъ людей. Но въ то-же время онъ заботится о нивахъ добрыхъ пахарей, помнящихъ Бога: побиваетъ стрълами всякую тлю земную, всякій "гнусъ", поъдающій жито. "Если-бы не побивалъ ихъ Илья-пророкъ, то земля не родила-бы хлъба", -- говорятъ въ народъ.

Каждое 20-е іюля ждуть на Руси дождя и грома—какъ въ день, посвященный повелѣвающему ими пророку. Вёдро на Ильинъ день предвъщаеть пожары. Ильинскимъ дождемъ умываются для предохраненія ото всякихъ "вражьихъ чаръ", соединенныхъ съ болѣзнями. Въ день св. пророка никто не долженъ, по вѣрованію народа, работать въ полѣ: ни жать, ни косить, ни убирать сѣна – изъ опасенія того, чтобы Илья-громовникъ не спалилъ во гнѣвѣ уродившееся жито и сѣно. Упорныхъ ослушниковъ, никогда не почитающихъ праздника его, пророкъ убиваетъ громомъ. Этому въритъ твердо вся деревенская Русь, съ незапамятной поры и до нашихъ дней "празднуя Ильъ".

Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ лътъ тридцать назалъ еще соблюдался старинный обычай собпраться въ этоть день цвлымъ приходомъ къ церкви и сгонять туда рогатый скотъ. Священника просили окропять "животину" святой волою. Послъ объзни выбиралось и покупалось всвиъ міромъ озно животное, за которое уплачивались хозяину собранныя ...съ каждой души" деньги. Это животное потомъ закалывалось. мясо его варили въ общемъ котлъ и раздъляли присутствующимъ на торжествъ за деньги, которыя обращались въ пользу церкви. Малу-по-малу этоть обычай исчезь, хотя въ Вологодской губерни его можно было, по сосвлству съ зырянами, совсъмъ еще недавно наблюдать во всъхъ подробностяхъ. Въ Калужской губернии въ настоящее время пригоняють на Ильинъ день къ церкви молодыхъ барашковъ. Въ этотъ праздникъ во многихъ мъстностяхъ поютъ модебны надъ чашками съ зерномъ-лля плодородія".

"Святой Илья зажинаеть!" — говорять въ народъ и передъ началомъ жатвы связываютъ снопомъ на корню колосья, посвящая ихъ покровителю урожаевъ—словами: "Ильъ-пророку — на бородку". Въ Курской, Воронежской, Архангельской и нъкоторыхъ другихъ губерніяхъ это дълается передъ окончаніемъ жатвы. Къ оставленному въ полъ "кусту хлъба" всъ относятся съ благоговъніемъ, похожимъ на страхъ. "Кто дотронется до закрута—того скорчитъ!", — говорятъ старики, хранители обычаевъ и обрядовъ, и приводятъ для убъжденія легкомысленной сельской молодежи безчисленные примъры въ подтвержденіе своихъ словъ, звучащихъ отголоскомъ старины.

Съ Ильинымъ днемъ кончаются, по народному слову, лътніе красные дни "Илья льто кончаеть, жито зажинаеть; первый снопъ первый осенній праздникъ! 4-говоритъ посельщина-деревеньщина и продолжаетъ, тороватая на красныя слова: "На Илью до объда-лъто, послъ объда-осень!". Народная мудрость, проявляющаяся въ пословицахъ, идетъ дальше. Она гласить: "До Ильина дня свно сметать — пулъ меду въ него накласть, послѣ Пльина — пудъ навозу!". По старинному изреченію: "До Ильи попъ дождя не умолитъ, послъ Ильи-баба фартукомъ нагонитъ; до Ильина дня и подъ кустомъ сушитъ, а послъ Ильина дня и на кусту не сохнетъ!". А между твмъ – какъ-разъ въ это время Ħ ждеть народъ вёдра для уборки хлъбовъ, потому - что, по

его словамъ: "До Ильи дождь—въ закромъ, послѣ Ильи—изъ закрома!". Потому-то, между прочимъ, и чтится наособицу у насъ на Руси день пророка, "держащаго и низводящаго дождь".

На Ильинъ день не работаютъ въ полъ, но къ этому празднику подготовляются именно работами. "Къ Ильину дню заборанивай паръ! До Ильи хоть зубомъ подери! Къ Ильину лню хоть кнутомъ прихлыстни, да заборони! Ло Ильи-хоть кнутомъ захлыши!" Въ этихъ поговоркахъ слышится голосъ деревенскаго опыта, выработаннаго въками земледъльческаго труда, а потому и почти никогда не ошибающагося въ своихъ примъгахъ. Единственная работа, допускаемая въ праздникъ св. Ильи-пророка, это-первое подръзывание сотовъ на пчельникъ. Въ этоть же день пчеловоды перегоняють послъдніе рои пчель и подчищають ульи. Пчелка-Божья работница, "Божа пташка"-по словамъ малороссовъ. Ея работа на церковь. Богу на свъчку – охраняетъ ее отъ гнъва разящаго громами пророка. По върованию пчеловодовъ, Ильягромовникъ не ударить громомъ въ удей, хотя-бы укрылся за нимъ нечистый духъ.

На Ильинъ день не выгоняють и скотъ въ поле на настбище. Народъ убъжденъ непоколебимо, что въ этотъ праздникъ открываются волчьи норы, и "весь звърь бродитъ на свободъ"... Кромъ того, существуетъ опасеніе, что разгнъванный пророкъ можетъ поразить и выгнанную въ поле "животину", и пастуха.

Къ концу іюля вода въ ръкъ становится холоднъе. Это связывается, въ представлении народа, съ чествуемымъ празаникомъ "дождящаго и гремящаго" пророка. И вотъ -- до Ильи мужикъ купается, а съ Ильи-съ ръкой прощается!". По народной молвъ — съ Ильина дня работнику двъ угоды: ночь длинна, да вода холодна!". Дни становятся все короче ("Петръ и Павелъ къ ночи часъ прибавилъ. Илья-пророкъ-два приволокъ!"), а работы — прибываеть да прибываеть въ поляхъ. Есть о чемъ помолиться народу въ Ильинъ день передъ послёднею лётней страдою, - хотя въ болёе южныхъ губерніяхъ, гдъ хлъба созръваютъ раньше, "Илья пророкъ-копны считаеть", а кое-где есть уже за столомъ и "новая новина на Ильинъ день". Жнитво ярового, сноновозъ, съвъ озимыхъ, молотьба, — на все надо не мало времени. И бъда, если этому помѣшають дожди. —если не умолить народъ грознаго Илью. безпощаднаго въ своемъ праведномъ гнъвъ.

Послъднія лътнія, переходящія и на осень, грозы гремять все грознъе. Отъ удара огненныхъ стрълъ Ильи-пророка изъ каменныхъ горъ выбѣгаютъ, по народному вѣрованію, родники и быстрыя рѣчки, не замерзающія даже въ студеную зимнюю пору. Имъ приписывается чудодѣйная сила-мочь; ихъ называютъ не только "гремячими", но въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ даже и "святыми". Нерѣдко надъ ними ставятъ кресты и часовни съ иконами св Ильи-пророка и Божіей Матери, къ которымъ впослѣдствіи совершаются торжественные крестные холы--каждое 20-е іюля, а въ другое время—при молебствіяхъ во дни бездождія. Благочестивые старики старательно углубляютъ истоки такихъ родниковъ, забираючи прочнымъ срубомъ и всячески оберегая отъ засоренія. Находимыя по близости отъ этихъ родниковъ "громовыя стрѣлки" считаются цѣлебными отъ разныхъ болѣзней. Этими стрѣлами, по народному повѣрью, св. Илья-пророкъ "побивалъ нечистую силу" въ свой святой день.

По словамъ деревни, трудящейся весь свой въкъ у земли-кормилицы: "Ильинская соломка деревенская перинка!", "Знать осень на Ильинъ день по снопамъ!", "То и веселье ильинскимъ ребятамъ, что новый хлъбъ!" "У мужика та обнова на Ильинъ день, что новинкой сытъ!", "Знать бабу по наряду, что на Ильинъ день съ пирогомъ!"... Да и не перечесть, не пересказать всъхъ ильинскихъ реченій народныхъ, такъ много вылетъло ихъ изъ усть народа-пахаря.

Во многихъ старинныхъ пѣсняхъ св. пророкъ-Илія сливается съ личностью сказочнаго Ильи-Муромца, одного изъ любимыхъ сыновъ русскаго былиннаго пѣснотворчества. Подвиги этого богатыря Земли Русской, — связанные также съ памятью о преподобномъ Иліи Муромскомъ почивающемъ въ Кіево-Печерской лаврѣ, — приписываются Ильѣ пророку. Во многихъ мѣстностяхъ, гдѣ, по преданію, конъ Ильи-Муромцавыбивалъ копытомъ родники, поставлены часовни во имя св. Иліи. Въ свою очередь, въ другихъ губерніяхъ даже громовые раскаты объясняются "поѣздкою богатыря Муромца на шести коняхъ по небу".

Народный "Стихъ о Страшномъ Судъ" придаетъ пророку, держащему въ своихъ могучихъ рукахъ громы и дожди, струящіеся на грудь Матери-Сырой-Земли, значеніе одного изъисполнителей воли Господа, разгнъваннаго всеобщей растлънностью созданнаго Имъ міра. Вотъ какъ повъствуетъ объэтомъ сказаніе, вышедшее изъ устъ пъснотворца-народа:

> "Какъ сойдетъ съ неба Илья-пророкъ, Загорится матушка сыра-земля, Съ востока загорится до запада,

> > - 338 -



ИЛЬЯ-ПРОРОКЪ.

Съ полудёнъ загорится да до ночи. И выгорять горы съ раздольями, И выгорять лёсы темные. И сошлеть Господи потопіе, И вымоеть матушку сыру-землю, Аки харатью бёлую, Аки скорлупу яичную, Аки дъвицу непорочную..."

Всюду, гдъ встръчается имя грознаго пророка въ дошедшихъ до нашихъ дней отъ стародавней старины памятникахъ русскаго народнаго творчества, — вездъ онъ является въ вънцъ своего праведнаго гнъва на нечестивыхъ гръшниковъ и съ отеческими заботами о благочестивыхъ и добрыхъ. Съ какимъ обликомъ жилъ онъ въ представлении отдаленнъйшихъ предковъ русскаго простолюдина, такимъ остается и теперь у насъ въ народъ.







### XXXII.

## Августъ-собериха.

Кромѣ особыхъ, нарочитымъ узорочьемъ пріукрашенныхъ, цвътистыхъ сказовъ о трехъ Спасахъ (См. гл. XXXIII— XXXV): медовомъ— первомъ, второмъ — яблочномъ и третьемъ—Спожинкахъ, умудренная многовѣковымъ опытомъ народная Русь сохранила—частію въ изустной передачѣ, отчасти-же и въ письменной кошницѣ своихъ бытовѣдовъ – не мало различныхъ преданій, повѣрій, примѣтъ и крайне любопытныхъ обычаевъ, относящихся къ тому-же, обогащенному народной молвью, августу-мѣсяцу.

Стоитъ мѣсяцъ августъ межевымъ столбомъ на грани лѣта и осени, приходя на свѣтлорусское раздолье привольное послѣ семи старшихъ братьевъ-мѣсяцевъ (до XV-го вѣка приходилъ онъ на Русь шестымъ, затѣмъ—до 1700 года шелъ за двѣнадцатый). "За̀ревомъ"-мѣсяцемъ и "зорничникомъ" называли его отдаленные предки русскаго пахаря, "серпенемъ" величали малороссы, поляки да чехи со словаками; у сербовъ слылъ онъ за "прашникъ" и "женчъ", у кроатовъ -за "кимовецъ" и "великомешнякъ"; "коловоцемъ" прозывали его иллирійскіе славяне. "Августъ-густа́рь, густов́дъ-мѣсяцъ", — говоритъ русскій мужикъ-простота̀ въ нѣкоторыхъ великороссійскихъ губерніяхъ, своеобразно объясняя словопроисхожденіе его имени и не подозрѣвая даже, что было это-послѣднее дано предъосеннему мѣсяцу въ честь прославленнаго современниками древне-римскаго императора Августа <sup>67</sup>).

<sup>67</sup>) А в густъ (Кай Юлій Цезарь Октавіанъ)— первый римскій императоръ, сынъ Кая Октавія и Атіи—младшей сестры Юлія Цезаря; онъ родился 23 сентября въ 63 г. до Р. Хр., былъ (въ 45 г.) усыновленъ Юліемъ Цезаремъ и—по

Digitized by Google

Хоть и появляется въ этомъ мѣсяцѣ во многихъ мѣстахъ на Руси "хлѣбецъ-новина", но работы у деревенскаго хлѣбороба хоть отбавляй. "Мужику въ августѣ три заботы", — замѣчаетъ народное крылатое слово, — "три заботы: и косить, и пахать, и сѣять!", "Августъ – каторга, да послѣ будетъ мятовка (раздолье, обиліе пищи): мужицкое горло — суконное бердо, все мнетъ!" Сиверкой-холодкомъ потягиваетъ на августъ съ идущаго ему навстрѣчу сентябрьскаго "бабьяго лѣ та", но — по народной примѣтѣ: "Въ августѣ вода холодить, да серпы грѣютъ!", "Августъ-батюшка работой-заботой мужика крушитъ, да послѣ тѣщитъ!".

Августь не іюль; его не "приберихой", а – наобороть-"соберихой" да "припасихой"-мъсяцемъ въ посельскомъ быту зовуть. "Что собереть мужикъ въ августь – тъмъ и зиму-зимскую сыть будеть!" – гласитъ старое присловье, вылетъвшее на широкій свътлорусскій просторъ изъ устъ деревенскаго люда. "Овсы да льны въ августъ смотри!", "Августъ – ленорость, припасаетъ бабъ льняной холстъ!" – можно услышать въ любой поволжской деревнъ. "Въ августъ и жнетъ баба, и мнетъ баба, а все на льны оглядывается!" – приговариваютъ дото́шные краснословы: "Бываеть, что и жато, и мято, да ничего не добыто!". Отъ ръчистыхъ людей пошли и другія поговорки обо льнахъ да о бабъей заботъ: "Не домнешь мялкой (снарядъ, которымъ мну тъ ленъ и конопель, очищая волокно) – такъ не возьмешь и прялкой!", "Не домнешь – такъ за прялкой вспомянёшь!", "Безъ черевъ собачка, да – вякъ, вякъ; безъ зубовъ тетка Матрена, да кости гложеть!"

Хоть и "густовдомъ" зовется августъ-мвсяцъ, а половина

его завѣщанію---наслѣдовалъ его богатства и возымѣлъ тогда-же (въ 44 г) намѣреніе стать преемникомъ и его власти. Но это удалось не скоро. Борьба республи-канской, свергшей Цезаря, партіи съ партіей Антонія, мстившей за смерть диктатора, кончилась побъдою послъдней, но побъда не явилась обезпечениемъ мира. Борьба не угасала. Она вызвала войну противъ Антонія, побъдителемъ котораго явился Кай Октавіанъ, заключившій послѣ того тріумвирать съ нимъ и его другомъ, Лепидомъ, и разбившій республиканское войско. Новое столкновеніе съ Антоніемъ, новый союзъи снова – разрывъ. Въ 31-мъ году Октавіанъ, послѣ ряда войнъ и побѣдъ, оказался единственнымъ властителемъ Римскаго государства, въ 29-мъ – народъ и сенатъ чествовали его тріумфомъ, къ 27-му онъ освободился ото всёхъ соперниковъ и притворно сложилъ власть диктатора, въ благодарность за что и получилъ имя Abrycra (angustus-священный), сохранивъ его впослѣдствія въ видѣ императорскаго титула. Цѣлый рядъ новыхъ побъдоносныхъ войнъ, во всъ стороны раздвинувшихъ предълы Рима, пріобрёль ему любовь народа и сосредоточиль въ его рукахъ полное владычество надъ государствомъ. Форма правленія Августа и явилась тою, съ ка кой связано понятие о монархической власти. При немъ Римъ достигъ высокой степени могущества и благосостояния. Время его и теперь слыветь за "золотой вѣкъ Августа".

его подъ постомъ ходитъ. Но "Успенскій пость — мужика досыта, кормить!" Поспѣваетъ къ этому времени не только хлѣбъ, но и всякая овощь: гдѣ позаботятся бабы огородъ во̀-время засадить, тамъ—и огурцы, и рѣдька, и свекла, и рѣпа, не говоря уже о лукѣ, — все поможетъ "поститься — не голодая, работать — не уставая". "Не до жиру, быть-бы живу!" — говорятъ въ народѣ, прибавляя къ этому: "Отъ Перваго отъ Спаса накопитъ и мужикъ запаса!", "Въ августѣ баба хребетъ въ полѣ гнетъ, да житьё то ей медъ: дни короче — дольше ночи, ломота въ спинѣ — да разносолъ на столѣ!"

Первый Спасъ меда заламываеть; онъ, по народному присловью, и бабьи грѣхи замаливаеть: "На Спаса въ ердани купаться́—незамоленые грѣхи простятся". Потому-то блѣдной тѣнью сѣдой старины и дошло отъ царей московскихъ до нашего забывчиваго безвременья "происхожденское купанье", до сихъ поръ совершающееся въ глухой пошехонской округѣ Ярославской губерніи и въ нѣкоторыхъ другихъ памятливыхъ уголкахъ деревенской Руси послѣ крестнаго хода на воду въ день Происхожденія Честныхъ Древъ Животворящаго Креста Господня (1-го августа). Встарину на этотъ праздникъ погружались въ освященныя воды рѣки и мужчины, и женщины, и старые, и малые—одновременно, въ одномъ и томъ-же мѣстѣ; теперь,—тамъ, гдѣ сохранился этотъ обычай,—женщины и дѣвушки входятъ въ рѣку поодаль, наособицу; въ другихъже мѣстахъ купаютъ въ этотъ день только лошадей.

Во второй августовскій день Православная Церковь воспоминаетъ "перенесеніе мощей Стефана святаго" и "Василія юрода (блаженнаго) дивна московскаго". Умалчивая о послёднемъ, перехожіе калики-пъвцы убогіе-распъвають о Стефань-Первомученикъ свой особый стихъ-сказъ. Въ Краснинскомъ увздъ Смоленской губерни записанъ слъдующий, хотя и затемненный-затуманенный явнымъ наслоеніемъ книжнаго склада, но и теперь не вполнѣ лишенный свѣтлой народной окраски, разнопѣвъ этого невѣдомо когда и кѣмъ сложеннаго духовнаго стиха: "Прославляемъ сего въры. Фарисеи, лицемвры, начатки ему стяжаху, противъ мудрости стати не можаху, фарисеи и саддукеи зрять на него сидяще; видввъ Стефанъ лице Божье, какъ ангела свътяща; ложныя тамо свидътельства поставивше на соборище, воспріемше восхитоша, и ведоша на сонмище. На высокомъ мъстъ святой Стефанъ стояше; много крупнымъ каменьемъ на Стефанія меташа; къ небу лицемъ нарекашеся, сердцемъ распаляшеся: — Се Богъ, виждь, небо твердо, то мы вамъ повъдаемъ. — Отъ Аврама даждь намъ крестъ!-сей подробномъ глаголаше; колесовыя дьякона ризы стеляху, горькимъ зеліемъ и каменьемъ Стефана побіяху.—Покуда вы, іудеи, однъ вы слъпо ходите? Богъ явився и воплотився, вы же его не видите?— Приведоша Стефана къ ложному свидътельству; простре Стефанъ руцъ свои, небо ему отверзашеся; узръвъ Стефанъ Господа Іисуса, одесную съдяща:—Боже, Боже, прими духъ мой, въ руцъ свои, Царю Христе, на въки въковъ!"

За днемъ Стефана Первомученика стоятъ въ неписанномъ простонародномъ изустномъ мъсяцесловъ "Антоны-вихревъи" (З-е августа, день св. Антонія Римлянина, чудотворца новгородскаго), "Семь Отроковъ—съвогнои" съ "Евдокеями-огурешницами" (4-е августа). "Семь Отроковъ" (Діонисій, Іоаннъ, Антонинъ, Максимиліанъ и другіе три)—по народной примътъ—"семь дождей несутъ"; "Евдокея-огурешница", заставляющая собирать огурцы, въ то-же самое время напоминаетъ бабамъ съ ребятами и о поспъвшей въ залъсьи малинъ-ягодъ ("Авдотьи малиновки"). Пятое августа, — "Евстигнъевъ день", когда, по завъту дъдовъ-прадъдовъ, заклинала русская деревня Мать - Сыру - Землю ото всякаго лиха, ото всякой оскверняющей ее нечисти, — канунъ Спаса - Преображенья (Второго Спаса).

> "Преображенія день св'ятло совершаемъ, Христа славу си явлша п'вснми величаемъ!"—

--- гласитъ изъ народныхъ устъ стихъ духовный, приглашая православный людъ къ достойному чествованію великаго праздника Господня.

Второй Спасъ (6-е августа), по народному слову, "яблочкомъ разговляется". Слъдомъ за этимъ, отмъченнымъ особыми примътами, днемъ— "Пимена-Марины, не ищи въ лъсу малины: дъвки лъсъ пройдутъ, дочиста оберутъ!" Восьмого августа "Мироны-вътрогоны, пыль по дорогъ гонятъ, по красномъ лътъ стонутъ". За "Миронами" – "апостолъ Матейй божественный. иже въ мъсто падшаго Іуды причтенный". Десятый день августа-"соберихи-зорничника" – Лаврентьевъ день: на него воспоминаются, по православному мъсяцеслову. два Лаврентія —св. архидіаконъ-мученикъ да блаженный калужскій.

Объ одиннадцатомъ августа въ Рязанской губерніи записано И. П. Сахаровымъ любопытное преданіе, идущее отъ временъ татарщины. Въ этотъ день, по словамъ старыхъ рязанцевъ, въ селахъ-деревняхъ, что стоятъ по берегамъ ръкъ Вожи и Быстрицы, на такъ называемыхъ "перекольскихъ могилкахъ", воочію совершается чудо-чудное. Слышенъ бываетъ на болотъ свистъ, доносится съ болотины пъсня́: "а и кто свиститъ, а и

— 343 **—** 

вто поеть-никто не възаеть". Происходить ливо-дивное. Выбъгаетъ изъ болота на "могилки" бълая лошадь, -- выбъжить, всё могилки объгаеть, къ ръчамъ Матери-Сырой Земли прислушивается. земь копытомъ бьетъ раскапываетъ, налъ зарытыми въ ея нъдрахъ покойничками плачетъ. "Зачъмъ она бъгаетъ, что слушаетъ, о чемъ плачетъ, никто не знаетъ, не въдаетъ".. Погасаеть вечеръ, темень ночная опускается на грудь земную: появляются наль могилками огоньки блудящіе, съ могилокъ на болотину перебъгаютъ. "Какъ загорятъ они, такъ видно каждую могилку, а какъ засвѣтятъ, то видно, что и на анъ болота лежитъ, да ужъ такъ видно-что въ избъ лавка!.." Выискивались смёльчаки, пытливымъ умомъ-разумомъ надёленные, --- выискивались, пытались подкараулить-поймать ливнаго коня бълаго: находились и охотники — изловчиться-уловить огонекъ съ могилки, познаться-повѣдаться: чей свистъ раздается, что за пъсня звенить-разливается по затишью вечернему: Не туть то было! Коня бълаго и вътеръ не догонитъ, не то что человъкъ: если и можно подобрать этому незнаемому-невъдомому коню какое прозвище, такъ развъ одно-.Догони-вътеръ". Но конь въ руки не дается; а отъ свисту да отъ "пъсни" – только оглохнешь, коли дознаваться станешь-кто да что; за огнемъ пойдешь — въ трясину заведеть, въ трясину-болотину, въ топь невылазную. Ходить по вожскимъ да по быстрицкимъ деревнямъ старый сказъ, ходитъ-что клюкою, старой памятью людей, въ старинъ свъдущихъ. подпирается. И ведетъ этотъ рязанскій сказъ, староскладную рѣчь, не сказку, не пѣсню, а быль-побывалыцину. Было въ давнія времена на перекольскихъ могилкахъ за трое сутокъ до Успенія Пресвятой Богородицы, четверо сутокъ спустя послъ Спаса-Преображенія. кровавое побоище. Бились не на животъ, а на смерть, сражались русские христианские князья со злымъ басурманиномъ, съ татарами. Длилась битва, лилась кровь-съ объихъ сторонъ. И вотъ, начали ломить одолъвать басурманскія рати силу русскую. Но, откуда ни возьмись ("какъ ни отсюдова, ни оттудова") – взялся, вывхаль на бъломъ конъ богатырь облика нездъшняго, невъдомаго вида незнаемаго, а за богатыремъ-сотни-рати богатырскія. Началъ-почалъ бить-кодоть богатырь здо татаровье-, направо и налвво и добиль ихъ чуть не всѣхъ". И добилъ-бы всѣхъ, да "туть подоспѣлъ окаянный Батый", - подоспѣлъ, богатыря наземь свалилъ-убилъ, а коня загналь въ болотину. Съ той стародавней поры, по словамъ въщаго преданія, "бълый конь ищетъ своего богатыря, а его сотня удалая поеть и свищеть, авось-откликнется удалый богатырь"...

Digitized by Google

Остается три дня до Успенія: Никитинъ, Максимовъ да Михеевъ. На Михея (14-го августа) дуютъ вѣтры-тиховѣи-къ ведреной осени; Михей съ бурей — къ ненастному сентябрю, —гласятъ деревенскія примѣты. Михеевъ день Успенскій постъ кончаетъ, осеннему мясоѣду навстрѣчу идетъ, съ бабьимъ лѣтомъ бурей-вѣтромъ перекликается.

Успеніе Пресвятой Богородицы — великій праздникъ, изукрашенный въ народномъ представленіи цёлымъ рядомъ особыхъ повёрій, примътъ и сказаній (см. гл. XXXIV).

"Большая Пречистая", — какъ зовется въ народной Руси этотъ день, — "августъ-мъсяцъ на два полъ-на рубитъ": дълитъ пополамъ. За Успеньемъ—16-е августа, Третій Спасъ— "Спожинки".

Съ успенскаго заговънья вплоть до "Ивана-Постнаго" (29-го августа, дня усъкновенія честныя главы св. Іоанна Крестителя) идетъ пора "молодого бабьяго льта", время осеннихъ хороводовъ. "Кому работа, а нашимъ бабамъ и въ августъ – праздникъ!"—замъчаетъ деревня по этому поводу, кивая усталою головушкой побъдною на бабью беззаботность веселую, никакимъ потовымъ-"страднымъ" трудомъ никогда не крушимую.

Спожинки пройдутъ, черезъ день – вслъдъ за ними – "Досъвки": 18-е августа, память святыхъ Флора и Лавра. Начинаются вечернія бабыи "засидки". Памятуеть трудовой людь старое присловье о томъ, что "съ Фролова дня засиживаютъ ретивые, а съ Семена (1-го сентября) лёнивые", —памятуя, не хочеть попасть въ разрядъ послъднихъ. Въ Симбирской губерніи, да и въ нъкоторыхъ другихъ, на Флора и Лавра-лошадиный праздникъ. Въ этоть день крестьяне прикармливають лошадей съ утренней зорьки свъжимъ съномъ да овсомъ, убирають заплетають имъ гривы пестрыми олскутками. Въ объдню гонять коней къ церковной оградь, -скачуть во всю прыть верхами на нихъ ребята малые, пыль столбомъ вьется вдоль по улиць. Отойдетъ объдня, отпоютъ попы молебенъ чествуемымъ святымъ покровителямъ коней, -- выходятъ за ограду кропить приведенныхъ лошадей "свячоной" водою. Это, по увъренію благочестивыхъ людей, держащихся старинныхъ преданій, охраняеть коней ото всякаго лиха. "Умолилъ Фрола-Лавра-жди лошадямъ добра!"--катится по дорогамъ прямовзжимъ, перекатывается и путями окольными-просёлочныки, изъ конца въ конецъ всей великой Руси въщая молвькрылатое слово народное: "Фролъ-Лавёръ до рабочей лошадми добёръ!" Конеторговцы-табунщики твердо помнять старинный наказъобычай – до Фрола-Лавра не выжигать молодымъ конямъ тавра (клейма)".

"На Өеклу (19-го августа) дергай свеклу!" — примъчають огородники: "на то она, матушка, и прозывается свекольницею!" Въ степныхъ мъстахъ слъдятъ въ этотъ день за тъмъ, съ какой стороны вътеръ дуеть. "Если съ полудёнъ на Өеклу тянетъ— пошли овсы на-спъхъ, съ теплыхъ морей подулъ вътеръ на овесъ-долгоростъ!" Въ старой Москвъ гулялъ честной людъ православный въ этотъ день подъ Донскимъ монастыремъ; туляки, — о которыхъ сложились въ народъ прибаутки — "Живетъ въ Тулъ да ъстъ дули!", "Бей челомъ на Тулъ—ищи на Москвъ!", —ходили на предосенней Өеклиной гулянкъ веселыми ногами "у Николы за валомъ".

20-ое августа-свять-Самойлинъ день (память св. пророка Самуила): "Самойло-пророкъ самъ Бога о мужикъ молитъ". За нимъ слъдомъ-апостоду Фаддею честь. "Кто Фаддей-тоть своимъ счастьемъ (въ этотъ день) влатъй!" – приговариваютъ ръчистые краснословы-бахари: "Баба Василиса, со льнами торопися-готовься къ потрепушкамъ да къ супрядкамъ!" 22-е августа, въ глазахъ деревенскаго суевьрія, является днемъ, въ который слёдуетъ на гумнахъ, находящихся невдалекъ оть льса, оберегать снопы оть потвхи Льсовика. "Оть этой нежити не оберечься - такъ пропадешь!" - гуторитъ народъ. Гдъ только ихъ яътъ? "Былъ-бы лъсъ-будетъ и лъшій!". Не будь Лёшему ворогомъ Домовой — не было бы съ нимъ сладу: не сидится лёсному хозяину на одномъ мёсть. Слыветъ онъ нѣмымъ, да голосистъ на-диво: недаромъ, -- по разсказамъ знавшихся съ нимъ людей – поетъ безъ словъ, бьетъ въ лалоши. свищеть, аукаеть, хохочеть, плачеть, филиномь-птицей гукаеть. Попадется ему навстрёчу мужикъ-простота, обойдеть его Льсовикь, собьеть съ дороги, заведеть въ трущобу непроходимую, если тоть не догадается вывернуть на себъ рубаху на изнанку. Остроголовый ("голова клиномъ"), мохнатый, съ зачесанными налвво волосами, безъ бровей и безъ ръсницъ, надъвъ сърый кафтанъ. застегнутый на правую сторону, подкрадывается онъ по лёсной опушкё къ гуменникамъ и начинаетъ развязывать и раскидывать снопы: все перекидаетъ съ одного гумна на другое, никто и не разберется послѣ, -если не принять надлежащихъ, особо на этоть случай полагающихся, предохранительныхъ мъръ. Въ сахаровскомъ "Народномъ дневникъ" разсказывается, что встарину въ Тульской губерни выходили старики на караулъ къ гуменной загороди. Снаряжаяся въ ночное стоянье, надъвали они тулупъ, выворачивая его шерстью наверхъ; голову устрашители лёсного хозяина обматывали полотенцемъ; вмъсто обыкновеннаго подога-посоха бралась въ руки кочерга. Передъ твмъ, какъ начать береженье гумна, знающіе люди, съ молитвою ко св. Северьяну, памятуемому въ этотъ день, очерчивали кочергою кругъ и посрединъ садились наземь. Это, по народному слову, заставляло Лъсовика чуть не за версту обходить стороной оберегаемое мъсто.

23-е и 24-е августа-, Евтихвевы дни". Церковь Православная чествуеть въ эти дни двухъ Евтихіевъ-преподобнаго да священномученика. Посельщина-деревеньщина примѣчаетъ. что, если объ эту пору доспъетъ ягода брусника, то и со жнитвомъ овса надо торопиться. На 23 е августа, кромъ Евтихія, падаеть, между прочимъ, память святого Луппа-мученика. "На-Луппа льны лупятся!"--гласить народная молвь. По примътъ сельскохозяйственнаго опыта, ленъ двъ недъли цвътеть, четыре нельди спветь, а на сельмую-свия летить. "Хорошо,—замъчаетъ деревня, —коли Евтихій будетъ тихій, а то не удержишь льняное съмя на корню: все до чиста вылупится!" Въ Сибири съ Луппова дня начинаются во многихъ мъстахъ первые заморозки ... "дупенскіе", за которыми идуть вслъдъ и другіе: покровскіе, катерининскіе да михайловскіе. За шесть сутокъ до конца августа-"соберихи" приходитъ на Русь Титовъ день. "Святой Титъ посявдній грибъ ростить!"-говорять въ среднемъ Поволжьъ. "Грибы грибами, а молотьбаза плечами!" — приговаривають въ Симбирской губерніи, напоминая, къ слову, объ извъстномъ прибауткъ: "Титъ, Титъ! молотить! — Зубы болять! -- Тить, Тить, иди кисель Или всть! - А гав моя большая дожка?.." Съ Титова на Натальинъ (26-е августа) день варять ввечеру бабы овсяный кисель. День Адріана и Наталіи зовется "овсяницами"; съ этой поры начинають дружно косить въ поляхъ овсы: "Ондреянъ съ Натальей овсы закашивають". Въ старые годы въ этотъ день ввечеру носили мужики снопъ овсяный (связанный изъ перваго скошеннаго овса) на барскій дворъ. Приэтомъ пѣлись въ-проголосъ особыя пъсни. Теперь этого обычая нигдъ не соблюдають, но-по старой памяти-кое-гдъ еще ставится на особицу, въ полъ первый снопъ захватывается съ поля въ избу, гдъ и помъщается на сутки въ "большой кутъ", подъ образа. Возвратившись съ работы изъ поля, хозяйка, поспъшно собираетъ ужинъ, приготовленный заранъе. Садятся за столъ православные и начинаютъ угощаться толокномъ, замъшеннымъ на кисломъ молокъ ("деженъ"), да овсянымъ киселемъ или блинами. "Ондреянъ толокно мъсилъ, Наталья блины пекла!"-приговариваеть хозяйка.-, Спасибо за сладкій деженъ, за сытые блины!"-вставая изъ-за стола, обращаются къ ней угощавшіеся: - "А нътъ-ли еще грешневой кашки?" — "Грешневая не выросла, не хотите-ли березовой!" отвѣчаетъ она смѣшливымъ ребятамъ-подросткамъ, убирая со стола. Съ этого дня толокно долго не уходитъ изъ домашняго обихода запасливыхъ хозяевъ. "Въ овсяной покосъ — толокномъ паужинай!" — говорятъ они, на красныя словца не скупяся: "Скорое кушанье толокно – замѣси да и въ ротъ понеси!", Хвалился пестъ, что толокно ѣстъ!", "Толокномъ Волги не замѣсишь!", "Поѣлъ пестъ толокна, да не хвалитъ: нынче толокно, завтра толокно, все одно — прискучитъ и оно!", "Было-бы толоконце, а толоконнички-то всегда найдутся!"

27-го августа— "Двое Пименовъ съ Анфисой объ-руку стоятъ, къ Саввъ-скирднику навстръчу вышли!" На Савву-скирдника (28-го августа) зачинаютъ-починаютъ по степнымъ мѣстамъ убирать послъдній сжатый хлъбъ въ скирды. Поставить скирды для мужика-хлъбороба—дѣло привычное, не трудное. "У хорошаго хозяина—копна со скирдой спорить, а у лежебока—скирдёшка съ копёнку!", но— "Въ хорошіе люди попасть—не скидерку скласть!", "Псковичъ—Савва (псковскій чудотворецъ) скирды справить, на умъ направить!" Обычай класть скирды въ каждой мѣстности—свой, наособицу. 29-го августа— "Иванъ-Постный", —день, посвященный Православной Церковью воспоминанію объ усъкновеніи честныя главы св. Іоанна, Крестителя Господня.

За Иваномъ Постнымъ—Александръ Невскій. Объ этомъ благовърномъ князъ, русскомъ святомъ, ходитъ по православной Руси не мало сказаній народныхъ. Въ одномъ изъ нихъ, записанномъ въ Орловской губерніи, повъствуется о побъдахъ св. Александра Невскаго<sup>68</sup>). Пъснотворецъ-стихо-

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>) Вел. кн. Александръ Ярославовичъ, прозванный — за свои побъды надъ шведами на берегахъ Невы-Невскимъ и сопричтенный Православной Церковью кълику ся святыхъ, былъ вторымъ сыномъ вел. князя Ярослава Всеволодовича. Онъ родился 30 мая 1220 года, занималъ престолъ великокняжеский (Владимірскій) съ 1252 года. До вступленія на столъ Мономаховъ, онъ былъ княземъ Новогородскимъ. На его долю выпалъ подвигъ охранять родную Русь отъ воинственныхъ набъговъ шведовъ, ливонскихъ нъмцевъ и литовцевъ въ то самое время, когда остальная Русь стонала подъ напоромъ татарскаго нашествія. 5-е апрѣля 1242 года-день самой славной битвы кн. Александра: знаменитаго "Ледового побоища", нанесшаго тяжкій уронъ съверо-западнымъ врагамъ народа русскаго. Послѣ смерти отца (въ 1246 г.) онъ проявилъ въ отношеціяхъ къ татарскимъ ханамъ политическую мудрость. Послёднимъ дёломъ св. Александра Невскаго было выхлопотанное имъ освобождение русскаго народа отъ повинности выставлять для татарскихъ полчищъ военные отряды. Кончина благовърнаго князя, стяжавшаго себъ память заступника Земли Русской, послѣдовала 14-го ноября 1263 г. Онъ скончался на пути изъ Золотой Орды-въ Городцѣ Воложскомъ-и былъ погребенъ во Владимірѣ. Мощи св.

сказатель погрѣшиль въ этомъ пѣсенномъ сказѣ, и не мало, противъ строгой, запечатлѣнной въ лѣтописяхъ, правды, но остался вполнѣ вѣренъ исконному русскому духу.

"Ужъ давно то христіанская въра во Россеюшку взошла, какъ и весь-то народъ русскій покрестился во нее, покрестился, возмолился Богу Вышнему", — начинается этотъ сказъ. Далъе приводятся слова, которыми русскій народъ-сказатель "возмолился":

> "Ты создай намъ, Боже, Житье мирное, любовное; Отжени ты отъ насъ Враговъ пагубныхъ; Ты посвй на нашу Русь Счастье многое!."

Повъствованіе продолжается со спокойствіемъ льтописи: "И слышалъ Богъ молитвы своихъ новыхъ христіанъ: надъляль онъ ихъ счастіемъ многимъ своимъ. Но забылся народъ русскій, въ счастіи живя: онъ сталъ Бога забывать, а себъ-то гибель заготовлять. И наслалъ Богъ на нихъ казни лютыя, казни лютыя, смертоносныя: онъ наслалъ-то на Святую Русь нечестивыхъ людей, нечестивыхъ людей - татаръ крымскіихъ"... Война всегда казалась мирному народу-пахарю "смертоносной казнью", хотя вь лихія годины и поднимался онъ весь отъ мала до велика на защиту родины. "... и двинулось погано племя отъ съвера на югъ", - ведетъ свою повъсть безвъстный сказатель: "какъ сжигали-разбивали грады многіе, пустошили полонили земли русскія. Добрались-то они до святаго мъста, до славнаго Великаго Новгорода"... Эти слова указывають на съверное-новгородское-происхождение приводимаго сказанія. "Но въ этомъ-то градъ жилъ христіанскій народъ: онъ молилъ и просилъ о защитъ Бога Вышняго. И вышель на враговъ славный новгородскій князь, новгородскій князь Александръ Невскій. Онъ разбилъ и прогналь нечестивыхъ татаръ; возвратившись съ войны, онъ во иноки пошелъ, онъ за святость своей жизни угодникомъ Бога сталъ"... За этимъ, особенно погръшающимъ льтописной правдъ, мъстомъ сказанія слёдуеть моленіе, съ которымъ, по слову сказателя, "притекають гръшни народы" ко св. Александру Невскому: "Ты, угодникъ Божій, благовърный Александръ! Умоляй за насъ Бога Вышняго, отгоняй отъ насъ враговъ пагубныхъ!

Александра Невскаго открылись въ 1380-мъ году. Въ 1724-мъ году, по волѣ Императора Петра I-го, они были перенесены въ Петербургъ, гдѣ до сихъ поръ почиваютъ въ Троицкой церкви Александро-Певской лавры.

И мы тебя прославляемъ: слава тебъ, благовърный Александръ, отнынъ и до въка!" На томъ сказъ и заканчивается.

За Александровымъ – Купріяновъ день (31-е августа). Собирають на этотъ день журавли свое первое вѣче на болотинѣ, въ лѣсной чащѣ: уговоръ держать – какимъ путемъдорогою на теплыя воды летѣть. Купріяновъ день – канунъ сентября. А "батюшка-сентябрь не любитъ бяловать": вѣтры-"сиверы" со полуночи дують.

- 350 -

Digitized by Google



#### XXXIII.

# Первый Спасъ.

Первое августа-день, на который приходится церковный праздникъ Происхожденія Честныхъ Древъ Креста Господня, слыветь у насъ подъ именемъ "Перваго Спаса". Это-одинъ изъ послѣднихъ лѣтнихъ-предосеннихъ праздниковъ народной Руси, изстари въковъ привыкшей начинать съ этого дня, благословясь, первый посввъ озимого хлъба. "Первый Спасъпервый съвъ!" – гласитъ изъ темной глубины сгаринныхъ пословицъ простонародная мудрость: "До Петрова дни взорать, до Ильина-заборенить, на Спасъ-засввать!" и продолжаеть въ томъ-же родѣ: "Спасъ-всему часъ!", "Спасовъ день покажетъ, чья лошадка обскачетъ (т.-е. - кто во̀-время, и дажераньше другихъ сосъдей, уберется въ полъ)!". Приведенныя пословицы, пріуроченныя къ Первому Спасу, ясно показывають, что этоть день должно считать однимъ изъ такъ называемыхъ земледъльческихъ праздниковъ. Эти праздники съ древнъйшихъ временъ справлялись всъми народами, "сидъвшими на землыи -- по образному выражению русскихъ льтописцевъ. Такъ, еще у евреевъ-въ ветхозавътную пору ихъ жизни-существоваль "праздникъ житъ первородныхъ и седмицъ"; у древнихъ египтянъ, грековъ и римлянъ были установлены свои подобныя празднества; древніе германцы и нъкоторые другіе народы совершали особые торжественные обряды-какъ по окончания жатвы, такъ и при началъ съва. Нечего уже говорить о племенахъ славянскихъ, едва-ли не твснъе всъхъ связанныхъ въ своемъ быту съ матерью-землею: у нихъ праздники эти не отжили своего времени и до сихъ поръ. Августъ-мъсяцъ встарину весь былъ посвященъ богамъ полей: Даждьбогу и Велесу—у русскихъ, Святовиду у балтійскихъ славянъ. Этимъ милостивымъ божествамъ и приносилась, всегда приблизительно на Первый Спасъ, благодарственная жертва: испеченный на первомъ выломанномъ изъ лучшаго улья меду громадный хлѣбъ-пряникъ изъ первой ржаной муки новаго урожая.

Русский народъ издавна быль не только хлъбопашиемъ. но и пчеловодомъ. Первый Спасъ у него не только "первый съвъ", но "Спасъ медовый". Въ этотъ день до сихъ поръ посельская-попольная Русь ломаеть первый медъ на пчельникахъ. "На Первый Спасъ и нищій медку попробуеть!"-говорить пословица, и молвится она не мимо. Утро перваго августа начинается у пчеловода на пасъкъ. Онъ старательно осматриваеть, освняясь крестнымъ знаменіемъ, всв свои ульи, выбирая среди нихъ самый богатый по медовому запасу. Облюбовавъ удей, онъ "выдамываетъ" изъ него соты и, отложивъ часть ихъ въ новую, не бывшую въ употребления. деревянную посудину, несеть въ церковь. Послъ объдни священникъ выходитъ къ паперти-благословлять "новую новину" отъ вешнихъ и летнихъ трудовъ пчелы, "Божьей работницы", и начинаетъ святить принесенные соты. Дьячокъ собираеть въ заранѣе приготовленныя корытца "попову долю". Часть освященнаго меда раздъляется туть-же нищей братіи. поздравляющей пчеловодовъ съ Первымъ Спасомъ – медовымъ. А затъмъ большая половина этого праздника проходить у заботливаго хозяина возлё пчель: до вечерней зари идеть по пчельникамъ горячая работа. Вечеромъ обступаеть каждый ичельникъ толпа ребятъ и подростковъ съ чашечками, а то и просто съ сорванными по близости широкими допухами репейника, въ рукахъ. Это-охотники до сластей, пришедшіе получить отъ особенно тороватыхъ въ этоть день пчеловодовъ свою "ребячью долю". Цълый годъ ждетъ деревенская дътвора Перваго Спаса, —знаеть, что не обнесуть ея, не обдълять въ этотъ медовый праздникъ ни на одномъ пчельникъ. Недаромъ говорится: "Спасовка-лакомка". Медоломъ щедрой рукою накладываетъ ребятамъ ихъ "долю" изъ особаго корытца, куда соскребались имъ изъ выламываемыхъ ульевъ обломки сотовъ. А разлакомившіеся ребята причитають – ведуть голосомъ:

> "Дай, Господи, хозяину многія лёта, Многія лёта—долгіе годы! А и долго ему жить—Спаса не гнёвить, Спаса не гнёвить, Божьихъ пчелъ водить,

> > - 352 -

Digitized by Google

Божьихъ пчелъ водить, ярый воскъ топить— Богу на свъчку, хозяину на прибыль, Дому на приращеніе, Малымъ дътушкамъ на утъшеніе. Дай, Господи, хозяину отца-мать кормить, Отца-мать кормить, малыхъ дътушекъ ростит ь, Уму-разуму учить! Дай, Господи, хозяину со своей хозяюшкой Сладко всть, сладко цить, А и того слаще на бъломъ свътъ жить! Дай, Господи, хозяину многія лъта!"

На слъдующій день посль Перваго Спаса пчеловодъ начинаеть заботиться объ ограбленной имъ пчелъ. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ съ этихъ поръ всъ цвъты становятся бъднъе "взятко́мъ", такъ что приходится изръдка подставлять къ ульямъ въ корытцахъ "сыту" (медовую жижу, сильно разбавленную водою) на прокормъ Божьей работницъ.

Съ Петрова́ дня до Перваго Спаса кипитъ въ поляхъ страдная бабъя работа, не кончающаяся даже и съ наступленіемъ августа. Но ни въ какое другое время не водится столько хороводовъ, не поется такъ много пъсенъ, какъ въ эту рабочую пору: вечерами—чуть не до утренней зорьки—вся молодая деревня поетъ-заливается.

Русская народная пъсня... Въ ней-могучей, раздольно-глубокой --- болье чемъ где-бы то ни было, развертывается духовная сила народа-пахаря-стихійная сила: мощный подъемъ духа, широкій размахъ замысла, неудержимое стремленіе къ свободному проявленію жизни сердца... Пъсня-сердце народа. Въ біенія этого сердца слышится все, что веселить-радуеть, что гнететь-томить народную душу. Въ пъснъ народа – и торжественный кликъ его счастья, и заунывный стонъ его въковъчнаго горя. Честь и слава собирателямъ этого неоцънимаго богатства народнаго, поклонъ имъ до сырой земли! Заслуга ихъ передъ родиной тёмъ безмърнъе, что намъ приходится стоять чуть не на могилѣ то величественныхъ, то весслящихъдушу, то щемящихъ сердце пъсенъ, вымирающихъ смолкающихъ день-ото-дня все больше и больше-въ своемъ отступленіи передъ побѣдоноснымъ шествіемъ въ народную Русь заводскихъ-фабричныхъ "частушекъ", лишенныхъ не только всякой красоты но-порою-и простой осмысленности. Не такъ страшенъ этотъ безсмысленный врагъ, когда грамотность можетъ возвратить народу его "сердце" и всню въ ея первобытной, неискаженной чуждыми наслоеніями, красотв.

Послѣ Перваго Спаса не слышно уже ни одной пѣсни; съ самаго начала Успенскаго поста и до осеннихъ покровскихъ свадебъ, особенно обильныхъ въ хлѣбородные веселые годы, молчатъ всѣ деревенскіе пѣвуны голосистые.

Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ на Первый Спасъ устраиваются такъ называемыя "сиротскія и вдовьи помочи". Работа помочью – работа за угощение. Гръхъ работать во всякій праздникъ. по убъжденію народа, но не въ тотъ день, который сама старина стародавняя окрестида именемъ "перваго съва". Тъмъ болъе не считается гръхомъ празлничная работа-вдовья помочь", на которую сходятся по большей части посль объдни, до объда. "На вдовій дворъ хоть щепку кинь!"-гласить завътъ старыхъ, стоявшихъ ближе къ Богу, людей, связывавшихъ съ этимъ изречениемъ другое: "Съ міру по ниткъ- голому рубаха!" Съ сироть и вловъ многаго не спросить помогающій людь за работу на Первый Спась; бываеть даже и такъ, что не только поможетъ имъ "міръ", а и самъ нанесетъ въ избу всякихъ припасовъ. "Не нами уставлено -- не нами и кончится! "-- замъчаетъ деревенская Русь объ этомъ, вызванномъ сердобольностью, обычат и на-распѣвъ приговариваеть:

> "Ты—за себя, Мы—за тебя, А Христовъ Спасъ— За всёхъ насъ!"

Съ Перваго Спаса начинають собирать макъ. Потому-то въ иныхъ мъстностяхъ и называютъ этотъ праздникъ "Маковеями". Съ этого-же дня народный сельскохозяйственный дневникъ, записанный рукою природы въ памяти старожиловъ, совътуетъ бабамъ защипывать горохъ, а мужикамъ готовить гумна. Деревня твердо помнитъ, что ей нужно дѣлать съ перваго дня августа: "Отцвътаютъ розы—падаютъ ро́сы!"—говоритъ она. — "Съ Перваго Спаса́ и роса хороша!", "Защипывай горохъ!" "Готовь гумна!" "Паши подозимь, съй озимь!", "Заламывай соты!" и т. д. Въ этотъ-же день изстари ведется въ народъ святить новые колодцы. "Царица-водица—царь-огню сестрица!"—величаетъ воду простодушный богатырь-пахарь и относится въ ней едва-ли съ меньшимъ чувствомъ уваженія, чъмъ къ дару Божію, хлъбу. Умышленно засорить чужой, а тъмъ болъе общественный, колодецъ считается немалымъ гръхомъ.

Блёднёють къ этой порё лёсные и полевые цвёты, отцвётать принимаются. Пчела мало-по-малу перестаеть добывать свой медовый "взято́къ". Зато, къ Первому Спасу, на соблазнъ деревенской дѣтворы, все еще алѣетъ въ лѣсу малина. "Первый Спасъ: Авдотьи малиновки, доспѣваетъ малина!" — говорятъ въ деревнѣ. Съ Ильина дня до этого праздника вода въ рѣкѣ успѣваетъ настолько похолодѣть, что на него въ послѣдній разъ лошадей купаютъ. И крестьянинъ твердо увѣренъ въ томъ, что, если послѣ этого дня выкупать лошадь, то она не переживетъ предстоящей зимней стужи: "кровь застынетъ".

Любимая птица русскаго простонародья—домовитая ласточка, по старинной примътъ, наканунъ этого дня въ послъдній разъ облетаетъ деревню. Съ Перваго Спаса у ней забота: объ отлётъ "за сине-море, на теплыя воды". И хотя это на дълъ далеко не всегда подтверждается, но почти всюду можно услышать въ народъ повърье. что ласточки отлетаютъ "въ три раза, въ три Спаса" (1-го, 6-го и 16-го августа). Въ нъкоторыхъ губерніяхъ, послъ объдни па Первый Спасъ, даже сбъгается за околицу деревенская дътвора—"просить касатокъ". Затъваются веселыя игры на луговинъ, во время которыхъ нъсколько сторожевыхъ зорко слъдять: не пролетитъ-ли изъ деревни ласточка. За первою-же случайно вылетъвшей на сборище щебетуньею — ребята всей гурьбою бросаются и бъгутъ съ припъвами въ-родъ слъдующаго, записаннаго въ с. Ртищевой Каменкъ Симбирскаго уъзда:

> "Ласточка-касатка! А гдё-жъ твоя матка? Гдё твои братцы, Гдё твои дётки, Гдё-жъ твои сестрицы? Испей Спасовой водицы! Улетать—не отлетай, До Спожинокъ доживай!"

И, обрадованная повстръчавшеюся летуньей, дътвора возвращается въ деревню — увъренная, что ласточка - касатка и впрямь послушается уговоровъ, не покинеть деревни до самыхъ "Спожинокъ" ("Госпожинокъ" "Дожинокъ"), т.-е. до Третьяго Спаса, когда во всъхъ поляхъ дожинается самый послъдній снопъ. "Ласточка весну начинаетъ—осень накликаетъ!" по старинной народной поговоркъ.

Первый день послъдняго лътняго мъсяца въ нъкоторыхъ мъстностяхъ отмъчается "проводами лъта", устраиваемыми всъми дъвушками и парнями молодыми, также за околицею, на "выгонъ", или въ лугахъ, за ръчкою (послъднее—чаще). Веселая толпа молодёжи, съ пъснями, несеть наряженную въ сарафанъ и кокошникъ куклу, сдъланную изъ новой соломы, и топить ее въ ръчкъ, или, разрывая на клочки, пускаеть ихъ по-вътру. Впрочемъ, проводы лъта въ большинствъ мъстностей пріурочиваются къ болъе позднему времени—къ "бабьему лъту", приходящемуся на первую половину сентября, и только въ очень немногихъ совершаются на Первый Спасъ медовый.

День перваго августа вызываетъ въ пытливой памяти любителей и знатоковъ родной старины стародавней яркую, обвъянную умиленнымъ чувствомъ могучаго народа, картину. Не въ памятникахъ простонароднаго творчества не въ изустныхъ сказахъ-бывальщинахъ, хранимыхъ внуками-правнуками пъснотворцевъ-сказателей, дошло до нашихъ дней представление объ этой картинъ, оживляющей воскрешающей красную страницу самобытнаго житья-бытья давнихъ абдовъ-прадбдовъ: дошдо оно въ летописномъ сдовф-върномъ непогръшимой жизненной правдъ. Былъ - прозывался Первый Спасъ на Святой Руси, во времена царей московскихъ, и "Происхожденьевымъ днемъ": какъ и теперь-праздновался на него праздникъ Происхождения Честныхъ Древъ Животворящаго Креста Господня, начинающий собою двухнедъльный Успенскій пость. Видывала Москва Бълокаменная два-три въка тому назадъ "зрълище льпое", привлекавшее къ себѣ всѣхъ насельниковъ первопрестольнаго города, отъ мала до велика.

Богомольные царскіе выходы съ древнайшихъ временъ являлись одною изъ самоважнъйшихъ сторонъ обихода государева на Святой Руси. Каждый большой праздникъ ознаменоновывался ими. И давалась этимъ желанная для царелюбиваго народа возможность лицезрвнія государева. Гости-послы иноземные, оставившіе въ наслёдіе нашимъ днямъ описаніе своихъ "путешествій въ Московію", свидітельствують о томъ, что являлъ себя "царь государь всеа Русіи" въ несказанномъ великолъпіи. Это свидътельство подтверждается и всёми русскими лётописными памятниками, говоря такимъ образомъ о нелицепріятіи завзжихъ чужеземцевъ, "въ книжномъ описании зъло искусившихся". Сохранилась точная роспись: на какой праздникъ, въ какомъ нарядв и съ какою свитой "выходить" вънценосному богомольцу. На одни, главнъйшіе, полагался особый "большой нарядъ царскій"-платнопорфира, шапка-корона царская, бармы-діадимы, наперстный кресть съ перевязью, жезлъ-вмѣсто посоха. На другіе-"малый": съ посохомъ, вмъсто жезла, и безъ бармъ; на третьи

- 356 -

- "вывздной", еще менве блистательный. Но всегда выходъ, кромв "тайныхъ", когда царь шелъ въ "смирной" одеждв, былъ великолвпенъ и возносилъ передъ глазами народа санъ царскій на высоту недосягаемую.

Въ праздникъ Происхожденія Честныхъ Древъ Животворя. шаго Креста Госполня совершался въ Москвъ особый крестный ходъ на воду. Принималъ въ этомъ ходъ непосредственное участие и царь-государь. Въ канунъ Спасова заговънья, вечеромъ 31-го іюля, съ Евдокимова дня на Первый Спасъ, изволилъ онъ совершать вытздъ въ Симоновъ монастырь: осчастлививъ его своимъ посъщениемъ-слушалъ вечерню, а поутру 1 го августа стоялъ заутреню. Здъсь, напротивъ монастыря, на Москва-ръкъ устроивалась "iodiaнь" какъ и въ день Богоявленія. Возводилась надъ водою свнь на четырехъ столбахъ изукрашенныхъ-съ "гзмызомъ" (карнизомъ) въ роспись красками и златомъ-серебромъ, увънчанная золоченымъ крестомъ. По угламъ іордани изображались святые евангелисты, извнутри нея-апостолы Господни и другіе святители. А кромѣ этого убиралось все возведенное сооруженіе цвътами, птицами, листьями-впрозолоть, впрозелень, впросинь и впрокрась, на всю цвътную пестрядь. Подлѣ іордани устраивались два "мъста" -- государево (въ видъ круглаго храма пятиглаваго) и патріаршее. Парское мъсто утвержавлось на пяти точеныхъ столбнахъ позолоченыхъ и было росписано травами, ръзьбою пріукрашено да слюдяными круглыми рамами защищено; одна рама-въ два затвора-за дверь была; стояло царское мъсто на пяти золоченыхъ яблокахъ и задергивалось извнутри вокругъ тафтяной завъсью. Огораживались царское съ патріаршимъ мъста раззолоченой решеткою; весь помость вокругь нихъ застилался алымъ сукномъ. Въ положенное время, подъ звонъ колокольный съ сорока-сороковъ московскихъ, изволилъ шествовать царь-государь, въ предшестви хода крестнаго, съ боярами по бокамъ, въ сопровождении прочихълюдей служилыхъ-стольниковъ, стряпчихъ, дворянъ, дьяковъ, "солдатскаго строю генераловъ", стрълецкихъ полковниковъ, всей прочей свиты въ золотныхъ кафтанахъ и приказныхъ людей нижнихъ чиновъ. Все пространство по Москва ръкъ пестръло полками стрълецкими и солдатскими, - въ ратномъ строю, въ цвътномъ платьъ и со знаменами, съ барабанами, подъ оружіемъ. Видимо-невидимо, несмътныя тысячи люда московскаго окаймляли все это. Государь выходиль на воду, становился съ патріархомъ на свои мѣста посреди сонма духовнаго и служилыхъ чиновъ московскихъ. Одновременно начиналось

торжественное освященіе воды. Вдасти духовныя приближались къ вѣнценосному богомольцу и къ патріарху, въ очередь подходили, "по степенямъ", по двое въ рядъ, —подойдя, били поклоны уставленные. Всѣ, начиная съ царя-государя, получали изъ патріаршихъ рукъ зажженныя свѣчи.

Лъйство Происхожденія начиналось погруженіемъ Животворяшаго Креста. По прочтени молитвъ, по положению, царьсъ ближними боярами обокъ-сходилъ въ јордань. Былъ государь на этомъ выходъ въ обычномъ таловомъ платьъ: нопередъ погружениемъ въ воду – возлагалъ на себя святые кресты съ нетлёнными мощами. А возлагались на царя государя Происхожденьевъ день, при этомъ, по словамъ развъ святыни: "Кресть золоть, рялныхъ записей. слвдующія Петра чудотворца, на немъ образъ Спасовъ ръзной стоящей, посторонь образа Пречистыя Богородицы да Іоанна Богослова, позади Архангелъ Михаилъ. Въ головъ камень яхонть червчать. Сорочка бархать червчать же. Кресть и около креста низано большимъ жемчугомъ. Крестъ золотъ сканной, въ серединъ Распятіе Господне навожено финифтью, посторонь четыре святыхъ ръзныхъ навожено финифтью, назади мученикъ Евсегней, посторонь святые; во главъ изумрудъ, да около креста 28 жемчужковъ, а въ срединъ креста 12 жемчужковъ да 8 камушковъ въ гнѣздахъ. Крестъ золотъ; во главъ образъ Спаса Нерукотвореннаго, въ серединъ Распятіе Господне чеканное да два яхонта да двъ лалы. Около креста и главы обнизано жемчугомъ, кафимскимъ въ одно зерно. Назади подпись, мощи святыхъ; у головы въ закръпкъ два зерна жемчужныхъ. сорочка бархать коришной цвътъ. Кресть и слова низано жемчугомъ".

Дъйство Происхожденія совершалось и не только подъ Симоновымъ московскимъ монастыремъ. По-временамъ переносилось совершеніе его въ нъкоторыя подмосковныя села—вотчины государевы: то въ Коломенское на Москва-ръкъ, то на Яузу—въ Преображенское. И отовсюду спъшилъ православный людъ московскій въ эти мъста на желанное лицезръніе государево, гонимый туда стремленіемъ—увидъвъ "свътлоясныя очи царскія", пріобщиться къ свидътелямъ благочестиваго погруженія отягченнаго святынями самодержца во іордань, по обычаю предковъ, благовърныхъ исполнителей преданія святоотческаго, византійской христіанскою стариной завъщаннаго, привившагося ко гнъзду Святой Руси съ давнихъ временъ. Строго-на-строго запрещалось—оть приказныхъ—подавать на этомъ дъйствъ державному совершителю его какія-либо жалобныя челобитныя: должно было не-

- 358 -

усыпно блюсти служилому люду свять - покой государевь. Но, если кому-нибудь выпадало счастье привлечь на себя свътлый взоръ зоркихъ очей наревыхъ да полнять налъ головою грамату съ челобитьемъ своимъ. -- попалало челобитье. помимо всёхъ приказовъ, въ руки самому царю на правый суль прозорливый, на милость неизреченную. И не было тогда отказа челобитчику ни въ чемъ праведномъ справедливомъ. Когда царь-государь изволилъ выходить изъ воды и, сложивъ съ себя святыни, окруженный ближними боярами, переоболокался въ сухое платно, слюдяныя окна царскаго мъста залергивались алымъ сукномъ. Затъмъ, нарь являлъ себя народу, прикладывался ко кресту, принималъ патріаршее благословеніе. Духовенство кропило въ это время освященною, "іорданской", водою войска и знамена. Когла шествіе-сь царемъ и патріархомъ во главъ-лвигалось отъ мъста совершения лъйства. многіе присутствующіе изъ людей православныхъ тъснились къ юрдани, гдъ особо приставленные пристава разливали желающимъ святую воду въ посудины чистыя. Во дворецъ государевъ и на царицыну половину отправлялись двъ стопы серебряныхъ съ этой водою.

Подъ гулкій звонъ колоколовъ со всёхъ церковныхъ раскатовъ—возвращался вёнценосный богомолецъ въ свои палаты, исполнивъ завёщанное благочестивыми предками, доставивъ этимъ лишній случай своего лицезрёнія всей Бёлокаменной, свято хранившей преданія отцовъ и дёдовъ. А подъ Симоновымъ монастыремъ собиралось народное гулянье чинное, безъ глумотворства всякаго, безъ пёсни утёхи народной. Памятовалъ людъ честной, что за Первымъ Спасомъ Происхожденьевымъ днемъ Успенскій постъ идетъ. Провожали лѣтній мясоёдъ на происхожденскомъ гуляньё не виномъ-зеленымъ, не пьяною брагой хмѣльною, а медами сотовыми, квасами стоялыми да сладкой-спѣлою малиной-ягодою.

- 359 -

Digitized by Google



### XXXIV.

## Спасъ-Преображенье.

Преображеніе Господне, празднуемое въ шестой день августа-мѣсяца, именуется на Руси "Вторымъ Спасомъ". Народъ называетъ этотъ праздникъ также "Спасъ-Преображеньемъ", добавляя къ нему еще прозвище "Спаса-яблочнаго", потому что къ этому времени поспѣваютъ сладкія-румяныя яблоки садовыя. Деревенская Русь до сихъ поръ считаетъ грѣхомъ ѣсть до Второго Спаса какіе-нибудь плоды. Вторая половина присловья "Петровка – голодовка, Спасовка – лакомба" относится и къ этому Спасу въ той-же мѣрѣ, какъ и къ первому – "медовому".

Въ старые годы народился на Руси и въ нъкоторыхъ живущихъ прадъдовскимъ бытомъ деревенскихъ уголкахъ сохранился до послъднихъ дней добрый обычай, вызвавший собою на свътъ изъ устъ народа изречение: "На Второй Спасъ и нищій яблочкомъ разговъется!". Въ старую старь всъ русскіе садоводы "принашивали въ храмы плоды для освященія", и эти плоды изъ рукъ священника раздавались всёмъ прихожанамъ. Всё бёдняки надёлялись ΒЪ этотъ день яблоками - отъ щедротъ имъющихъ собственные сады; больные получали яблочную розговѣнь у себя на дому. Кто не исполнялъ этого установленнаго въковымъ преданіемъ обычая, тоть считался за человѣка "недостойнаго общенія". Старые люди, особенно кръпко придерживающіеся всего завъщаннаго народу былыми умудренными опытомъ поколѣніями, говаривали о такихъ не радѣющихъ о сердобольной старинѣ хозяевахъ садоводахъ: "А не дай-то, Боже, съ ними дъла имъть! Забыль онъ стараго и сираго, не

— 360 —

улѣлиль имъ отъ своего богачества малаго добра, не призрилъ своимъ лобромъ хвораго и бѣлнаго!" Обычай освященія яблокъ въ день Преображенія Господня сохранился на Руси повсемъстно. До сихъ поръ-и въ городахъ, и въ селахъ-всюду можно видъть у поздней объдни на этотъ праздникъ прихожанъ съ принесенными для освящения яблоками. "Спасовымъ яблочкомъ" послъ объдни разговляются въ семьѣ каждаго садовода, почитающаго завѣты предковъ. Молодежь держится, при этомъ, обычая загадывать о своей судьбъ: желаніе, задуманное въ ту минуту, когда пооглатывается первый кусочекъ Спасова яблочка, должно-по старинному повърью – непремънно исполниться. Въ деревняхъ красныя дъвушки приговариваютъ, разговляясь на Второй Спасъ яблоками: "Что загадано-то надумано! Что надумано-то сбудется! Что сбудется-не минуется!" И все то, все у нихъ на **VMB** дVMКИ-дVMVШКИ О СVЖеныхъ-ряженыхъ...

Со Второго Спаса начинають по садамъ снимать яблоки. Еще за нъсколько дней зоркимъ хозяйскимъ глазомъ осматривается весь яблочный урожай. Благочестивые люди въ урожайные годы приглашаютъ отъ объдни церковный причтъ-помолиться въ саду. Поднимается икона Преображенія Господня, благоговъйно несется хозяевами-садоводами; подъ зеленою, чуть начинающею желтьть, свнью деревьевъ служится благодарственный молебенъ. Затъмъ, приступаютъ къ спъшной работь, несмотря на то, что день-праздничный. "Время не ждетъ", -- говоритъ хозяйственная забота, -- , всему -- свой часъ!" И впрямь опасно сидъть деревнъ, сложа руки, на Спасъ-Преображенье, — надо помнить, что къ этому празднику не только яблоки, но и яровые хлъба, доспъваютъ. Не за горами – и ненастные дни осенніе. "Послѣ Второго Спаса дождь---хлъбогной!", -- какъ-же не спъшить съ уборкою хлѣбовъ крестьянину? Торопится онъ со съемкою яблокъ еще и потому, что недаромъ говорится: "Во-время убратьво время продать".

Наканунв Спасъ-Преображенья въ нъкоторыхъ мъстностяхъ происходитъ въ деревняхъ заклинаніе сжатыхъ полей, или точнъе— "заклинаніе жнивы". Это дълается для того, чтобы нечистая сила не поселилась на жнивъ и не выжила съ пажитей скотъ, осеннимъ пастбищемъ котораго будутъ пустъющія послв сноповоза поля. Рано поутру, вмъстъ съ бълою зорькой, выходятъ на поля знающіе всякое словцо старые люди и приговариваютъ, обращаясь лицомъ къ востоку: "Мать-Сыра-Земля! Уйми ты всяку гадину нечистую отъ приворота, оборота и лихого дъла!" По произношеніи этихъ словъ, обе

- 361 -

регающихъ, по мнѣнію знахарей, поля отъ козней темной силы. Заклинатели поливають землю коноплянымъ масломъ изъ принесенной стекляной посудины. Это является несомнъннымь пережиткомъ старинной языческой умилостивительной жертвы. Затвмъ, они оборачиваются къ западу и произносятъ: . Мать-Сыра-Земля! Поглоти ты нечистую силу въ бездны кипучія, въ смолу горючую!" Снова возливается масло на доно земное, и снова раздаются слова заклинанія, обрашенныя на этоть разъ къ югу: "Мать-Сыра-Земля! Утоли ты всъ вътры полуденные со ненастью, уйми пески сыпучіе со мятелью!" Эти слова сопровождаются новымъ возліяніемъ, послѣ чего -- обратившись къ сѣверу -- заклинатели изрекаютъ заключительную часть своеобразной полуязыческой молитвы: "Мать-Сыра Земля! Уйми ты вътры полуночные со тучами, солержи морозы со мятелями!" Стилянка съ масломъ, вслътъ за этими словами, бросается со всего размаха на-земь и разбивается. Существуеть повърье, что сила этого заклинанья -произносимаго (не въ полномъ вилъ) и при первомъ выгонъ скота на подножный кормъ весенній, -- дъйствительна всего только на одинъ годъ, и должно повторять его каждое лъто наканунъ Второго Спаса. Этотъ суевърный обычай выводится, однако, даже въ самыхъ глухихъ уголкахъ деревенской Руси: недалеко то время, когда онъ останется только на однъхъ страницахъ изслъдований, посвященныхъ старинному быту русскаго народа.

Всѣ дни, начиная отъ Перваго Спаса-до Спасъ-Преображенья, запечатлёны въ народномъ представлени особыми примътами. Такъ, въ нъкоторыхъ губерніяхъ еще сохранился исчезающій, подобно приведенному заклинанію, обычай поить 2-го августа лошадей "черезъ серебро". Это сопровождается соблюденіемъ слъдующихъ условій. Лошадей, въ послёдній разъ выкупанныхъ на Первый Спасъ, приводятъ на другое утро къ колодцу, бросаютъ въ него серебряный пятачокъ, зачерпываютъ воды, опускають въ бадью другой. "завътный", пятачокъ и поятъ коня пахаря. Исполнениемъ этого обычая думають умилостивить Домового, продолжающаго послѣ этого по доброму-по хорошему хозяить въ дому. Напоенныя въ этоть день черезъ серебро лошади - "добръють и не боятся лихого глаза". Монета, опускаемая въ бадью, должна, скрытно ото всѣхъ домашнихъ и тѣмъ болѣе-постороннихъ, храниться въ конюшнѣ подъ тѣми яслями, изъ которыхъ встъ съно напоенная по только-что описанному обряду лошадь. При соблюдении этого условія дворъ по народному повърью, ограждается, отъ конскаго падежа.

Если 3-го августа дуеть вътеръ съюжной строны и кружатся по дорогъ пыльные вихри, то многовъковой опыть суевърнаго люда ожидаеть въ идущую за наступающей осенью зиму большихъ снёговъ. Было время, когда-лётъ сорокъ тому назалъ-въ этотъ день выходили на перекрестки лопрашивать вихорь о зимъ". Этоть допросъ быль обставленъ чисто-языческими обрядностями. Допрашивавший долженъ былъ захватить съ собой ножъ и пътуха. Какъ только начинала виться на перекресткъ пыльная воронка, гадатель вонзалъ ножъ въ середину ся, держа въ это время кричавшаго пътуха за голову. Затвмъ, производился самый допросъ "летучаго духа полуденнаго". По преданію, вихрь отвѣчалъ на задаваемые ему вопросы. Все предсказанное имъ сбывалось съ замѣчательной точностью, ---какъ продолжаєть утверждать и теперь русское простонародное суевъріе, не осмѣливающееся, впрочемъ, болње и бесњдовать съ глазу-на-глазъ съ "духомъ полуденнымъ".

"Со Спасъ-Преображенья — погода преображается!" — говорятъ въ деревнѣ и повторяютъ старую, подходящую къ этому случаю, поговорку: "Пришелъ Второй Спасъ — бери рукавицы про запасъ!" И, впрямь, если все еще дышатъ лѣтомъ краснымъ августовскіе ясные дни, то изукрашенныя яркою звѣздной розсыпью темнымъ-темныя ночи — послѣ 6 го августа — повѣваютъ осеннимъ холодкомъ, воочію показывающимъ, что, какъ говоритъ народъ, — "Дѣло-то идетъ къ Покрову, а не къ Петрову (дню)".

Вечеромъ на Спасъ-Преображенье въ Новгородской и сосъднихъ уъздахъ другихъ губерній въ старые годы собирался хороводъ молодежи, направлявшейся за околицу-въ поле. Здъсь на пригоркъ, съ котораго видно на далекое пространство всю окружающую мъстность, молодежь дълала остановку и принималась слъдить за близкимъ къ закату солнцемъкоротая время въ веселой шумливой бесъдъ. Какъ-только сол, нышко красное начнетъ, бывало, опускаться за черту разстилающагося кругозора, собравшеся прекращали смъхъ-говоръ, и хороводъ степенно запъвалъ:

> "Солнышко, солнышко, подожди! Прівхали господа-бояре Изъ Велика-де Новагорода На Спасовъ день пировать. Ужъ и вы-ли, господа-бояре, Вы, бояре старые, новогородскіе! Стройте пиръ большой

> > - 363 -



Для всего міра крещонаго, Для всей братіи названной! Строили господа-бояре пиръ, Строили бояре новогородскіе Про весь крещоный міръ. Вы сходитеся, люди добрые, На великъ-званый пиръ; Есть про васъ медъ, вино, Есть про васъ медъ, вино, Есть про васъ яства сахарная. А и вамъ, крещоный міръ, Бьемъ челомъ и кланяемся!"

Это "провожавшая солнце" пъсня хотя и повъствовала о "большомъ пиръ", но и сама звучала чъмъ-то не особенно идущимъ къ веселью, связанному съ вполнъ опредъленнымъ понятiемъ о русскихъ пирахъ.

Настроеніе пѣснотворца-народа, дышащаго однимъ дыханіемъ съ природою и ея стихіями, на Спасъ Преображенье, словно провожаеть красно солнышко не только на закать, но и на зимній покой. А въ его знойныхъ лучахъ ощущается какъ разъ въ эти дни уборки хлѣбовъ съ поля такая настоятельная нужда для всей посельщины-деревеньщины, пашущей, засѣвающей и поливающей своимъ трудовымъ потомъ родныя нивы. До "Спожинокъ"—еще болѣе недѣли. Потому-то и обращается народъ въ своей пѣснѣ къ согрѣвающему землю и нѣдра земли прекрасному, щедрому на дары. свѣтилу съ мольбою: "Солнышко, солнышко, подожди!".

364 —

Digitized by Google



### XXXV.

## Спожинки.

На переломъ августа (15-го числа), въ день Успенія Пресвятой Богородицы, а въ нъкоторыхъ мъстностяхъ въ слъдующій за нимъ день перенесенія образа Спаса Нерукотвореннаго, народъ русскій справляетъ третій и послъдній изъ своихъ предосеннихъ земледъльческихъ праздниковъ — "Спожинки", именуемый иначе Успеньевымъ днемъ, а также слывущій и за "Третій Спасъ". До Успенья полагается, по установившемуся въ незапамятные годы обычаю, успъть дожать послъдній снопъ въ озимомъ полъ. Потому-то, по объясненію однихъ знатоковъ простонародной старины, и называется этотъ день "Спожинками-дожинками"; другіе-же народовъды ведуть его названіе отъ "Госпожи", т.-е. "Владычицы" (Богородицы), и величаютъ его инымъ, подслушаннымъ въ другихъ мъстностяхъ, именемъ— "Госпожинки".

"Спожинать" — кончать жатву, дожинать хлёбъ. "У насъ уже спожали!", "И у насъ спожинають (дожинають послъдки)!" — говорять въ народъ, встръчаясь на Успеніе Пресвятой Богородицы. Въ этоть день кончается двухнедъльный Успенскій постъ, во время котораго деревня, живущая "на землъ", должна "успъть" въ полъ. Къ Успеньеву дню "поспъваетъ все слътье", послъ него начинаются "осенины", и дъло не на шутку идетъ къ зимъ. Время съ 15-го по 29-е августа слыветъ подъ названіемъ "молодого бабьяго лъта" (настоящее — начинается съ 1-го сентября). По стародавнему народному изреченію — "Съ Успенья солнце засыпается!", а потому и говоритъ деревенскій опытъ, что "До Успенья пахать лишнюю копну нажать!", и добавляетъ при этомъ: "Озимь свй за три дня до Успенья да три дня послѣ Успенья!" Народная примѣта, предостерегающая пахаря отъ запаздываній съ полевыми работами, только въ рѣдкихъ случаяхъ не оправдывается и на дѣлѣ.

"Хорошо, если — Спасъ на полотнъ (праздникъ Нерукотвореннаго Образа Іисуса Христа), а хлъбушко — на гумнъ!" — говорятъ на деревенской Руси. Спожинки — "послъдній снопъ дожинаютъ" и у самыхъ неторопливыхъ хозяевъ. А у хорошихъ хлъборобовъ, — если у нихъ самихъ засилье не беретъ, — устраивается въ этотъ день веселый сноповозъ — "дружной помочью", за посильное-хлъбосольное угощение по праздничному.

Θ. М. Истоминымъ<sup>69</sup>) въ 1893-мъ году, въ Костромской гу берніи (с. Холкино, Новоуспенской волости, Ветлужскаго уѣзда), записана довольно любопытная въ бытовомъ отношеніи "помочанская" пѣсня, помѣщенная въ изданномъ на Высочайше дарованныя средства сборникѣ "Пѣсни русскаго народа, собранныя въ губерніяхъ Вологодской, Вятской и Костромской":

> "Ты хозяинъ нашъ, ты хозяинъ, Всему дому господинъ! Наварилъ, сударь, хозяинъ, Пива пья-пьянова про насъ! Накурилъ, сударь, хозяинъ, Зеленова, братцы, вина! Намъ не дорого, хозяинъ, Твое ниво и вино! Дорога, сударь да хозяинъ, Пиръ-бесъда со гостьми! Во бесъдушкъ, хозяинъ, Люди добрые сидятъ, Басни ба-баютъ, разсуждаютъ, Ръчь хорошу говорятъ"...

Въ такихъ трогательныхъ словахъ величаютъ гости помочане, праздничные работнички, своего "хозяина", честь-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) Өедоръ Михайловичъ И с т о м и н ъ, современный изслѣдователь быта русскаго народа и собиратель пѣсенъ, родился въ гор. Архангельскѣ въ 1856-мъ году. По образованію онъ— питомедъ с-петербургскаго университета (историко-филологич. факульт.) Съ 1883 года онъ былъ секретаремъ этнографическаго отдѣла Русскаго Географическаго Общества и участвовалъ въ нѣсколькихъ этнографическихъ экспедиціяхъ. Въ настоящее время онъ состоитъ секретаремъ Пѣсенной Коммиссіи, учрежденной на средства, пожертвованныя Государемъ Императоромъ— по почиву покойнаго Государственнаго Контролера, выдающагося знатока русскаго народнаго слова, Т. И. Филиппова.

честью, по заведенному дъдами-прадъдами обычаю, угощающаго ихъ за помочь-работу.

На Спожинки, -- тамъ, гдъ къ этому времени заканчивается жатва, -- по деревнямъ устраиваютъ "мірскую складчину", варять "братское пиво" и лекуть праздничные пироги изъ новой муки. На пирушки созываются всъ родные и добрые сосъди – "пировать Успеньщину". Въ урожайные годы въ этоть день колють купленнаго на мірскія деньги барана. Встарину въ этотъ день крестьяне собирались гурьбою на боярскій дворъ, гдъ и праздновалось окончаніе жатвы; сопровождаясь особыми, пріуроченными къ тому, обрядами. Жнипы обходили всъ дожатыя поля и собирали оставшіеся несръзанными колосья. Изъ послъднихъ свивался вѣнокъ. переплетавшійся полевыми цвътами. Этотъ вънокъ налъвали на голову молодой красивой девушке и затемь все шли, съ пъснями, къ господской усадьбъ. По дорогъ толпа увеличивалась встръчными крестьянами. Впереди всъхъ шелъ мальчикъ съ послёднимъ сжатымъ снопомъ въ рукахъ. На крыльцо хоромъ выходилъ бояринъ съ боярынею и съ боярышня. ми и приглашалъ жницъ во дворъ, принимая вънокъ и снопъ, которые послё этого и ставились въ покояхъ подъ божницею. Угостившись на боярскомъ дворъ, толпа расходилась по домамъ. На старой Смоленщинъ до сихъ поръ замътны пережитки этого обычая На Успенье красныя девушки рядять тамъ "дожиночный" снопъ въ сарафанъ, придѣлываютъ къ нему изъ цалокъ подобіе рукъ и надъваютъ на него бълую кичку, а затъмъ и несутъ "имянинника" въ помъщичью усадьбу, гдъ и напрашиваются пъснями на угощение, во все продолжение котораго снопъ-имянинникъ стоитъ на столъ. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ и въ наши дни существуетъ обычай обвязывать послёдними колосьями серпы и класть ихъна Третій Спасъ-подъ иконами. Среди бълоруссовъ справляется въ этотъ день такъ называемая "Талака" (тоже, что и "Спожинки"). Этимъ именемъ называютъ дъвушку, выбранную для перенесенія праздничнаго снопа въ деревню. "Талаку" убирають цвътами: на голову ей накидывается большой бѣлый платокъ, поверхъ котораго надъвается вънокъ изъ колосьевъ. Веселая толпа жницъ идетъ по улицъ съ пъснями.

> "Добры вечеръ, Талака, Да возьми-жъ адъ насъ, вазьми-но Житный ты снапокъ; Да надзънь-же, надзънь-но Зъ красками прыгожъ вънокъ!"—

> > - 367 -

-голосять всё идущіе. Встарину навстрёчу имъ выбёгаль кто-нибудь изъ работниковъ съ барскаго двора.-съ приглашеніемъ отъ господъ зайти во дворъ. Здёсь встрёчали гостей хлёбомъ-солью и принимали отъ нихъ дожиночный снопъ. Гостямъ предлагалось угощеніе: "Талаку" сажали въ почетный "красный" уголъ подъ образа. Пирушка кончалась тёмъ, что чествуемая всёми дёвица-красавица снимала съ себя вёнокъ и отдавала его хозяину-съ пожеланіемъ, чтобы у того народилось "жытца, жытца сто коробовъ"... Нёчто напоминающее указанный обычай можно было наблюдать въ этотъ день не только во многихъ другихъ губерніяхъ, но и въ зарубежныхъ славянскихъ земляхъ.

Во многихъ мѣстностяхъ, дожинаючи послѣдній снопъ наканунѣ Успеньева дня, замаявшіяся-уморившіяся на лѣтней страдѣ жницы катаются по жнивью́, голося-приговаривая:

> "Жнивка, жнивка! Отдай мою силку: На пестъ, на колотило, На молотило, На кривое верстено!"

Этимъ надъются онъ набраться новой силы для дальнъйшихъ—осеннихъ и зимнихъ—бабьихъ работъ. На возвращающихся съ "дожинокъ" бабъ и дъвушекъ поджидающе ихъ у деревенской околицы молодые парни выливають ведра воды. Иногда при этомъ поется какая нибудь подобающая случаю пъсня—въ-родъ, напримъръ, слъдующей:

> "Пошелъ колосъ на ниву, На бълую цшеницу. Уродися на лъто, Рожь съ овсомъ, Со дикушей, Со пшеницею: Изъ колосу — осьмина, Изъ зерна — коврига, Изъ полузерна — пирогъ. Родися, родися, Рожь съ овсомъ!"

По народной примътъ, соблюденіемъ этого стариннаго, завъщаннаго отцами-дъдами, обычая обезпечиваются плодотворные дожди на будущія весну и лъто.

Послѣ обѣдни на Успенье, въ селахъ поднимаются образа. Крестный ходъ направляется къ полю. Здѣсь, на широ-

Digitized by Google

кой межѣ, поется благодарственный молебенъ Божіей Матери, Госпожѣ полевыхъ злаковъ. Если нѣтъ во время этого молебна ни вѣтра, ни дождя, то предполагается, что вся осень будетъ ведреная и тихая, —что совсѣмъ не лишнее для "досѣвокъ", сноповоза и молотьбы—сыромолотомъ. "Хорошо, когда Спасъ на полотнѣ (16 е августа), а хлѣбушко—на гумнѣ!"—гласитъ старая деревенская поговорка.

На "Большую Пречистую"—въ праздникъ Успенія Пресвятой Богородицы—посельская-деревенская Русь привыкла святить новый хлъбъ. Это происходить за объдней, когда каждый добрый хозяинъ приноситъ съ собою въ церковь свъжеиспеченный коровай новаго хлъба. До возвращенія съ нимъ изъ церкви, дома никто не ъстъ ни крохи: всъ дожидаются "свячонаго куска". Разговляются на этогъ день прежде всего хлъбомъ. Остатокъ коровая тщательно завертывается въ чистую холстину и кладется подъ образа. Кусочками его "пользуютъ" болящихъ, твердо въря въ цълебную силу этого "Божьяго благословенія". Считается большимъ гръхомъ уронить хотя-бы малую крошку отъ такого коровая на полъ, а тъмъ болѣе—растоптать ее ногами.

На съверъ принято подавать за праздничный столъ на Успеньевъ день "деженъ" (толокно). Бабы ъдять его, похваливають и ведуть бесъду о прошедшемъ жнитвъ. Дъвушки поютъ въ Успеньевъ вечеръ, за толокномъ-деженемъ, приличныя случаю пъсни. А старые старики прикидывають-подсчитываютъ ("по сусло́намъ") собранный урожай. Дътвора́ до поздней ночи шумитъ въ этотъ день у заваленокъ, проводя время за веселыми играми, перемежающимися звонкими-дробными припъвами. Заливаются-звенятъ, по всей деревнъ разносятся молодые голоса:

> "Дожали, дожили, Оспожинки встрётили, Коровая почали, Толокна процвёдали, Гостей угостили, Богу помолили! Хлёбушко, рости! Времячко, лети, лети— До новой весны, До новаго лёта, До новаго хлёба!.."

Съ Успеньева розговѣнья начинаются по деревнямъ осеннія "посидѣлки", "засидки", "бесѣды". Время не ждетъ: до

- 369 -

А. А. Коринфскій.

Покрова только-только успѣть молодежи досидѣться до свадебъ. Принято не засылать и сватовъ раньше какъ черезъ двѣ недѣли послѣ Спожинокъ. А извѣстно изстари, что "первый свать—другимъ дорогу кажетъ". Потому-то и начинають деревенскія красавицы засматривать себѣ жениховъ послѣ Успенья. "Съ Успеньщины не успѣешь присмотрѣть зиму тебѣ въ дѣвкахъ просидѣть!"—увѣщаетъ красную дѣвушку народная мудрость устами старой пословицы, взявшейся изъ крестьянскаго быта, тѣсно связаннаго съ полевыми работами и твердо памятующаго, что: "На бѣломъ Божьемъ свѣтѣ всему—свой часъ".

На Третій Спасъ соблюдается до сихъ поръ сохранившееся обыкновеніе загадывать о посъвъ. Изъ "дожиночнаго снопа", —о которомъ велась ръчь выше, —берутся три колоса. Вылущенныя изъ нихъ зерна, изъ каждаго наособицу, —зарываются въ землю на примъченномъ укромномъ мъстъ. Если раньше и лучше всъхъ взойдутъ зерна перваго колоса – значитъ, лучшій урожай дастъ въ будущемъ году ранній съвъ; если зерна второго – средній, третьяго – поздній. Въ Тульской губерніи передъ Спожинками старые люди ходятъ на́-воду и наблюдаютъ за теченіемъ. Если ръки. озера и болота не волнуются вътромъ, и лодки стоятъ спокойно, —то примъта говоритъ, что осень будетъ тихая и зима пройдетъ безъ мятелей.

Отъ Спожинокъ, дожинающихъ послѣдній снопъ, рукой, что называется, подать и до "Досѣвокъ". Какъ уже упоминалось выше, народный опытъ отводитъ на окончаніе озимого сѣва всего три дня послѣ Успенья. Къ восемнадцатому августовскому дню хорошій хозяинъ долженъ бросить послѣднюю горсть жита въ землю. О запоздавшихъ лѣнивцахъ, оправдывающихся своимъ недосугомъ, въ народѣ говорять: "До Фролова дня (18-го августа) сѣютъ ретивые, послѣ Фролова – лѣнивые!" и "Кто сѣетъ рожь на Фроловъ день, у того родятся одни Фролки."

Калики-перехожіе разносять по Святой Руси переходящія изъ усть вь уста старинныя пѣсни, былины и "стихи". Этихъ убогихъ странниковъ кормить ихъ пѣніе—на усладу люду православному. Много стиховъ поють бѣдные носители народнаго пѣснотворчества, мало-по-малу исчезающіе съ лица родной земли подъ шумъ и гулъ иныхъ—новыхъ. имѣющихъ мало общаго съ творчествомъ,—пѣсенъ. Недалеки тѣ дни, когда отъ этихъ "птицъ Божіихъ" останется въ народѣ только одно преданіе о ихъ странствіяхъ. Есть нѣсколько народныхъ стиховъ духовныхъ, про Успеніе, записанныхъ въ разныхъ мѣстностяхъ Святой Руси. Одинъ изъ этихъ "сказовъ" начинается слъдующимъ пъсеннымъ воззваніемъ къ Богоматери:

> "Госпоже Дѣво Царице, Маріе Богородице! Поемъ Тя, хвалимъ Тя велегласно, Въ пѣснехъ красно, Чудесъ море пресвятое, Въ Гепсиманской веси сокрытое!"

Затёмъ, послё приведенной вступительной запёвки, безвъстный стихослагатель, переходить къ повъствовательной сторонъ стиха. "Ты, Гепсимани, столица", - съ простодушнымъ умиленіемъ поеть онъ. ...., въ тебъ устнула Царица. Была весь малая зъло красна, а днесь благодарно: се Дъвица, голубица, се Мати, всъхъ царей Царица. Когда Ти, Дъвоустнула, ликъ апостольский вжаснула, ангеловъ множество пъснь спъвали, гдъ взимали душу чисту Іисусъ Христу, отъ земли къ небеси провождали. Тогда апостоли не были, облакомъ съ конецъ слетили, спъшились на погребъ, не медлячи, голосячи, на погребъ той Девы Святой, Маріи устнувшой, Дввы Пречистой. Өома въ Индіи провождаль время, на погребъ Дѣвы спознился, а потомъ, приспъвши, зѣло рыдаль и припадаль къ гробу лицемъ, жалилъ сердцемъ, что Дъвы устнувшой не оглядалъ. Абоній (языческій жрецъ-волхвователь) одръ хотвлъ струтити, волшебствомъ умвлъ ходити, никтоже бо не видъ отъ земна рода. Но воевода съ мечемъ (архангель) власно предста вжасно, - Авоній безъ рукъ является; народъ многь тогда здвигнуся, ликъ апостольскій вжаснуся, Авоній Царицу всѣхъ прославлялъ и повѣдалъ. что Дъвица голубица, се Мати всъхъ царей и Царица"... Повъствование обрывается, и стихопъвець снова преображается во вдохновеннаго молитвенника, взывая:

> ."И мы Тя, Дѣво, взираемъ, Лица зрѣнія желаемъ, Даждь и намъ Тя, Панно, оглядати, Божія Мати, Непремѣнно, благоговѣйно, Сподоби въ небеси царствовати!"

Стихъ заканчивается, какъ и начался, благоговъйнымъ прославленіемъ Богоматери: "Ты есть царская одежда, во скорбехъ нашихъ надежда, Ты—скиптро царская, Ты—корона, оборона, сохраняти, свобождати, отъ враговъ покрый насъ, О, Божія Мати!.." Наименованіе Пресвятой Дъвы "Панною" (въ предзаключительной молитвенной части) явно свидътельствуетъ о западно-русскомъ происхождении приведеннаго народнаго стиха духовнаго.

Другой стиховный сказъ начинается такой запъвкою:

"Апостоли съ конца свѣта Собравшася вси для совѣта. О, Дѣвице, Твое Успеніе, Пріими наше хваленіе И подаждь намъ радованіе! Отецъ свыше призираетъ, Сынъ Матери руцѣ даваетъ..."

Этоть довольно неуклюжій "стихъ" можно и теперь еще сдышать въ сельской глуши у церковныхъ папертей въ день Успенія Пресвятой Богородицы. Послъ объдни калики-перехожіе идутъ своимъ путемъ-дорогою, останавливаясь подъ окнами справляющихъ "Спожинки" семьянъ. Умилительно звучитъ въ ихъ устахъ полународная, полукнижная, своеобразно размъренная, стихотворная ръчь:

| "Раю небесный, отворися,             |
|--------------------------------------|
| Марію пріяти потщися,                |
| Въ красно-свътлыя своя вселяя дворъ, |
| Юже радостно срътають Силь соборы,   |
| Яко невѣсту                          |
| Божію чисту                          |
|                                      |

О, Маріе, красота дъвства!"

Этоть торжественный напъвъ странниковъ такъ подходитъ къ праздничному настроенію пахарей, справляющихъ благополучное окончаніе одного изъ главнъйшихъ своихъ земледъльческихъ трудовъ.

372 -

Digitized by Google



### XXXVI.

## Иванъ-Постный.

На двадцать девятый день августа-мъсяца ("густаря-соберихи") выпадаеть чествованіе памяти усъкновенія честныя главы Іоанна Предтечи, Крестителя Господня. Въ народной Руси съ этимъ днемъ, слывущимъ за "Ивана - Постнаго", а въ нъкоторыхъ мъстахъ прозывающимся "Иваномъ-Полъткомъ" (полътнимъ) связаны любопытные обычаи, поговорки, повърья и сказанія, ведущіяся съ незапамятныхъ дней старины стародавней, богатой не одними могучими богатырями, оберегавшими рубежъ Земли Русской отъ вора-нахвальщи ны, но и мъткимъ, до самаго "нутра" всякой вещи проникающимъ, словомъ краснымъ.

"Нужда и въ Великъ-День (на Свътло - Христово-Воскресенье) постится!", - говорятъ въ народъ: "Попоститься да и воду спуститься! ... Но блюдеть держащаяся святоотческихъ преданій попольная - посельская Русь каждый день постный. положенный по уставу церковному. "Пость — къ душеспасенью мость!"- убъдительно заявляеть она предъ слухомъ маловърныхъ, повторяющихъ, кивая съ укоризненнымъ взглядомъ на постниковъ, старыя поговорки: "Постное вдимъ, да скоромное суесловье отрыгаемъ!", "Постъ не мость, --можно и объвхать!", "Всв посты блюдемъ - постимся, а никуда не годимся!" и т. д. "Успенскій пость Спожинками разръшается!" — гласить свдое народное слово. Чуть-только успвютъ пройти съ успенскихъ розговънъ двъ недъли-четырнадцать сутокъ, какъ осенній мясобдъ переламывается уже днемъ строгаго поста-нерушимаго, по исконному въковому обычаю кръпко державшихся за въковые устои старины, благочестивыхъ-богомольныхъ дъдовъ-прадъдовъ: "Иваномъ-Постнымъ".

Самое обиходное имя на Руси — Иванъ. На деревнъ "Ивановъ – что грибовъ поганыхъ!" – говоритъ наролъ. – "Ляля Иванъ-и людямъ, и намъ!"... "Шестъдесятъ два Ивана святыми живуть", -подводить онъ счетъ одноименнымъ уголникамъ Божіимъ, не расходясь ни на пядь съ точнымъ указаніемъ святцевъ, и начинаетъ перечислять: "Иванъ-Богословъ", "Иванъ - Златоустъ", "Иванъ - Постный", "Иванъ - Купала", "Иванъ-Воинъ", заканчивающій Святки и начинающій свадьбы "Иванъ-Бражникъ" (7-го января), "Иванъ-Лолгій" (8-го мая) и т. д. "Поститель-Иванъ", — какъ говорится въ деревенскомъ быту, - "дълитъ мясоъдъ пополамъ", хотя это выраженіе, напоминающее о "Филипповкахъ" (Рождественскомъ поств). и погръшаетъ въ немалой степени противъ истины: до Филиппова заговънья (14-го ноября) еще цълыхъ два съ половиною мвсяца — засввающій поля дождями, окутанный туманомъ сентябрь - листопалъ - грудень, октябрь - назимникъ да лвъ сыплящихъ снъгомъ недъли ноября-"листогноя-студенаго". Не длиненъ постъ "Иванъ - Постный", всего въ двадцать четыре часа онъ обходить весь свътлорусский просторъ, а памятуетъ о немъ и обо всъхъ пріуроченныхъ къ нему благочестивыхъ обычаяхъ върный боголюбивой старинъ народъ русскій не менъе, чъмъ объ Успеньщинъ - Госпожинкахъ, или Филипповкахъ. — "Иванъ Постный обыденкой живетъ, да всеё матушку - Русь на посту держить!" - можно и теперь еще услышать въ среднемъ Поволжьъ, въ этой кондовой-коренной Велико-Руси, старую молвь народную. "Поститель - Иванъпость внукамъ и намъ!", "Иванъ Постный не великъ, а передъ нимъ и Филипповъ постъ – куликъ!", "Кто на Ивана, Крестителя Господня, скоромь жреть-тоть въ рай не попадетъ!"-добавляетъ она, приговаривая: "На Постнаго Ивана вся скоромь мертвымъ узломъ затянута (запрещена)!", "Не соблюдешь Иванъ-постъ, прищемишь въ аду хвостъ!", "Кто Ивану-Крестителю не постить — за того и самъ набольшій попъ гръховъ не умолитъ!"

На Ивана-Постнаго не встъ деревенская Русь, по преданію, ничего круглаго. Памятуя, что въ этотъ, на-особицу стоящій въ православномъ мвсяцесловъ, день чествуется праведная - страдальческая кончина Предтечи - Господня, не только не вкушаетъ честной людъ православный ничего круглаго, но даже и щей не варитъ, такъ какъ капустный кочанъ напоминаетъ ему своимъ видомъ отсъченную голову. На Предтечу не рубятъ капусты, не сръзываютъ мака, не

Digitized by Google

копають картофеля, не рвуть яблокъ и даже не беруть въ руки ни косаря, ни топора, ни заступа, чтобы не оскорбить этимъ поступкомъ священной памяти пріявшаго отъ меча мученическую кончину великаго пророка Божія, принесшаго грѣшному міру благую вѣсть о грядущемъ на его спасеніе Христѣ-Свѣтѣ Тихомъ, Учителѣ Благомъ.

"Постъ—въ рай мостъ!" — по мудрому изреченію во всякой старинѣ свѣдомыхъ старыхъ людей, хотя изъ ихъ-же умудренныхъ опытомъ устъ, вѣщей птицею вылетѣли на Русь слова: "Послушаніе паче поста и молитвы!", или "Послушаніе—корень смиренія!". Говоря о постахъ и о связанномъ съ ними въ его представленіи "послушаніи - смиреніи", народъ выводитъ заключеніе, что—"Кто всѣ посты постится, за того всѣ четыре Евангелиста!", но тутъ-же спѣшитъ прибавить: "А кто и на Ивана-Постнаго скороми не ѣстъ — тому самъ Истинный Христосъ помога!" Этимъ изреченіемъ придается дню 29-го августа особое значеніе, ставящее память Крестителя Господня на высоту, недосягаемую взору грѣшниковъ, нарушающихъ постановленія отцовъ Церкви и не соблюдающихъ святоотческихъ преданій.

Съ Ивана - Постнаго осень считается на деревенской Руси вступившею во всъ свои неотъемлемыя права. "Иванъ-Постный — осени отецъ крестный!" — говорятъ въ народъ: "Съ Постнаго - Ивана не выходитъ въ поле мужикъ безъ кафтана!", "Иванъ-Предтеча гонитъ птицу за море далече!", "Иванъ-Поститель пришелъ, лъто красное увелъ!". Съ "Иванъ-поста" мужикъ осенъ встръчаетъ, баба свое — бабье — лъто начинаетъ. Бабъ, — по деревенской поговоркъ примътливой — "съ Ивана-Постнаго послъднее стлище на льны". "Если журавли съ Ивана-Крестителя на Кіевъ (на югъ) пошли-потянули — будетъ короткая осень, придетъ нежданно-негаданно ранняя зима.

За двое сутокъ до сентябрьскаго Семена - дня (память святого Симеона - Лѣтопроводца) идетъ Иванъ-Постный — полѣтовщикъ. Въ старые-прежніе годы подводились къ этому дню всћ счета по наймамъ на Москвѣ Бѣлокаменной и во многихъ другихъ городахъ русскихъ. Высчитывалась къ Иванъпосту всякая полѣтняя плата, собирались полѣтнія дани, сбивался оброкъ съ каждаго тягла, "полѣтнымъ граматамъ" (договорамъ) конецъ приходилъ. Если поднимались цѣны на рабочія руки, то можно было услышать среди труодвого люда слова: "Нынѣшній Иванъ-Постный — добрыя полѣтки!". Когда - же плата начинала падать, то рабочій народъ сокрушенно повторялъ, призадумываясь надъ предстоящей зимою: "Прошлое слътье-невпримъръ скоромнъе, полътокъ того-гляди весь мужичій голь на Великъ - Пость свелеть!" и т. п. Съ деньгой-копъйкою трудовой, лътнимъ страднымъ потомъ заработанною, русский хлёборобъ. - не только чужому горбу работникъ, но и вольный пахарь. - встарину становился въ полътнему дню. Иванъ - Постному. Смътливый глазь купца-торгаша, деньгороба разсчетливаго, не могъ не запримѣтить этого. — почему и устраивались 29 - го августа ярмарки - однодневки, "ивановские торги", по многимъ городамъ и пригородамъ, по селамъ-весямъ святорусскимъ. Велся торгъ не только всякою обиходной снёдью рухлядью. но и различными приманчивыми товарами гостиными, прокоторые сложились въ этому случаю поговорки: "На Иванъ-Постнаго въ карманъ скоромная копъйка шевелится!". На Ивановъ торгъ и мужикъ идетъ, и баба зарится!". "Красно лето работой. а Иванъ-Полетокъ-красными товарами да бабьими приглядами!" Пережиткомъ старины доживають свой въкъ и въ наши дни обычныя въ нъкоторыхъ губерніяхъ (преимущественно-поволжскихъ) ивановския ярмарки. Но на нихъ, по большей части, идеть торгъ предметами домашняго крестьянскаго обихода да лошадьми, да огурцами (.въ засолъ"), да медомъ съ вощиною, да шепнымъ и скобянымъ товаромъ. И нътъ на этихъ постныхъ торгахъ ни особаго разгула веселаго, ни угарнаго похмёлья шумливаго, какъ это всегда бываетъ объ ярмарочную пору, когда, заодно съ карманомъ, развязывается у мужика-простоты и языкъ-на крѣпкое словцо тороватый, распоясывается и душа широкая. удержу себъ не знающая, съ каждой чаркою зелена вина шире дорогу своей воль-удали прокладывающая. "Пей, купецъ, на Иванъ-торгу квасъ да воду, закусывай пирогами ни съ чёмъ!" --- говоритъ краснословъ народъ по этому случаю, -говоря, приговариваетъ: "Никто съ поста не умираетъ!", "Съ поста не мрутъ, съ обжорства до̀хнутъ!", "Кто пьетъ-зашибается не въ пору—распухнетъ съ гору!", "На Постника Ивана не пригубь больше одного стакана!" Мелкаго краснаго товара, къ слову молвить, -и теперь попрежнему не искать-стать на постномъ ивановскомъ торгу, -- гдъ они ведутся въ день усъкновенія честныя главы Іоанна Предтечи, Крестителя Господня. Ситцы, плисъ, миткаль, платки -на каждомъ сельскомъ базаръ-тутъ какъ тутъ, а съ нимии ребячья радость: всякіе завдки гостинцы, пряники, оръхи, маковники. Ходятъ, какъ и въ старую старь, между скоро сколоченными торговыми дарями-палатками крикливые квасники, тороватые пирожники, калачники-саечники,

продавцы щедро сдабриваемыхъ постнымъ масломъ гречушниковъ, сбитеньщики и вся другая шевелящая мужицкуюторговую копъйку братія, оживляющая торгъ своими разноголосыми выкриками. Играють-пумятъ мъстами и балаганы, несмотря на то, что Ивановъ торгъ—постный: гдѣ-же и зашибить грошъ скоромохамъ-потѣшникамъ ("тоже пить-ѣсть умѣютъ!"), какъ не на скопищъ звенящаго копѣйкой, нетребовательнаго на вкусъ, не скупящагося на смѣхъ, деревенскаго люда... "Смѣхъ—не грѣхъ",—говоритъ русскій народъпростодумъ: "а коли и грѣхъ—такъ меньшой изо всѣхъ!", "Смѣхомъ слезу не перешибить, такъ весь свой вѣкъ во кручинѣ прожить, счастья-радости во̀-вѣкъ не нажить!"

"На Ивана-Постнаго-хоть и постъ, да разносолъ!"-оговаривается убравшаяся съ полевыми работами деревня черноземной-хльбородной полосы. И впрямь, есть чьмъ угостить даже строго придерживающемуся завътовъ старины-хлъбосольному домохозяину гостей званыхъ-прошеныхъ въ этотъ постный польтній праздникъ, приходящійся во многихъ селахъ престольнымъ-храмовымъ днемъ. Вмъсто запретнаго круглаго пирога-загибаеть въ этоть день "праздничная" хозяйка долгій. Начинка найдется знатная: грибы-грузди, грибымасленики, грибы рыжики, которыхъ цередъ этимъ временемъ и въ лъсу, и въ залъсьи хоть лопатой сбирай да граблями огребай. Кромъ грибовъ, -- идущихъ на похлебку, и на закусь-завдку, — всякой ягоды въ пироги можно завернуть: и костяники, и голубики, и черники, и брусники, и смородины. Въ огородъ-свекла съ морковью, ръдька-ломтиха найдутся хозяйкъ на подмогу, гостямъ на угощенье. Овсяный кисель, -не говоря уже объ ягодномъ, - тоже мимо стола не проносится, хоть бы и въ праздникъ: особливо, если къ нему сусла-пива да сыты медовой поставить. Знаютъ деревенскія хозяйки, что и "кула́гой" (пареное соложоное тъсто съ калиною, — мъстами зовется "саламатою") – тоже не побрезгаютъ гости. "Кулажка-не бражка!"-приговаривають онв. подавая эту лакомую стряпню съ погреба послъ сытнаго постнаго объда, ----"упарена-уквашена, да не хмъльна, ъшь въ вволю!". Ждутьне дождутся кулаги малые ребята: всв въдь они-кулажникисластёны зазнамые. Съумбетъ деревня и постный праздникъ справить по заведенному, честь-честью, — въ грязь лицомъ не ударить въ тъ годы, когда Богь мужика урожаемъ благословить за труды праведные. "Не до праздника, не до гостей, когда не только въ церкви, а и на гумнахъ-Иванъ-Постный!" — оговаривается старая молвь крылатая. "Не бойся того поста, когда въ закромахъ нътъ пуста! Страшенъмясовдъ, когда въ амбарѣ жита нѣть!", "Въ годъ хлѣбородный—постъ не голодный!", "Господь хлѣбца уро́дить—и съ поста брюхо не подводить!"—повторяеть деревня, въ потѣ лица, по слову Господню, вкушающая хлѣбъ свой.—для которой каждый урожайный годъ составлялъ истинное благословеніе Божіе даже и въ тѣ далекія, затемненныя язычествомъ, времена, когда русскій пахарь-народъ молился не Троицѣ единосущной и нераздѣльной, а Перуну, Велесу, Даждьбогу и всѣмъ другимъ обожествленнымъ силамъ всемогущей матери-природы.

Въ старыя времена, до двадцатыхъ годовъ XIX-го стольтія, - соблюдался въ народной. богатой обычаями. Руси слѣдующій праздничный обрядъ торжественный, пріурочи-вавшійся непосредственно ко дню 29-го августа. Собираласьсходилась-по нарочитому зову-молодежь со всего села къ околиць. Приносилась туда-заранье къмъ-нибудь изъ старыхъ людей наканунъ приготовленная—глиняная, одътая въ холшевый саванъ, кукла: безъ малаго въ ростъ человъческий. Особенностью этой куклы было то, что она дълалась безъ головы. Эту безголовую куклу поднимали двъ молодыхъ двушки и бережно, въ благоговъйномъ молчании, несли на рукахъ впереди толпы къ ръкъ, гдъ на самомъ крутомъ берегу, останавливались и клали свою ношу наземь. Вся толпа начинала причитать наль куклою, какъ надъ 1000гимъ и близкимъ ей покойникомъ. Причиталось — особыми причетами, не сохранившимися, къ сожальнію, ни въ записяхъ нашихъ бытовъдовъ, ни даже въ памяти народной. По прошестви нъкотораго времени, оплаканнаго глинянаго покойника поднимали на руки двое молодыхъ парней и-при воплѣ толпы—съ-розмаху бросали въ воду. Этотъ обезгла-вленный человѣкъ въ саванѣ олицетворялъ – въ глазахъ совершителей описаннаго обряда-св. Іоанна Крестителя, нераздъльно сливавшагося въ суевърномъ народномъ воображении съ побъжденнымъ темными силами краснымъ лътомъ.

У покойнаго Вс. В. Крестовскаго 70) въ его извъстныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Всеволодъ Владиміровичъ Крестовскій—талантливый романисть, авторъ, Петербургскихъ трущобъ", "Дѣдовъ", "Панургова стада" имногихъ другихъ выдающихся произведеній—родился въ с. Малая Березайка Таращанскаго уѣзда Кіевской губ., 11-го февраля 1840 года. По образованію онъ—питомецъ петербургской 1-й гимназіи и петербургскаго университета, но курса въ послѣднемъ не окончилъ. Литературная дѣятельность его началась стихотвореніями.—въ числѣ которыхъ было не мало прекрасныхъ (напримѣръ, навѣянныя русскими народными мотивами, а также написанныя на испанскiе сюжеты). Нѣсколько его пѣсенъ прошли даже въ народъ п распѣваются по деревнямъ, какъ свои ("Ванька-ключникъ", "Полоса-ль ты моя, полоса...").

очеркахъ "Двадцать мъсяцевъ въ дъйствующей арміи въ 1877-1878 годахъ", есть, между прочимъ, краткое упоминаніе о справляющемся въ Болгаріи праздникъ "Пинеруда" (красная бабочка). Этотъ народный болгарскій праздникъ совпадаеть по времени и нѣкоторымъ частностямъ съ нашимъ Иванъ-Купалою (24-мъ іюня). По свидътельству названнаго писателя. въ этотъ день молодыя сельскія дівушки наряжаются въ листья болотныхъ травъ и выходятъ въ поле искать мотыльковъ, распъвая при томъ особую обрядовую прсню, а къ вечеру дрлають изъ глины куклу безъ головы и кидають ее въ ръку, въ воспоминание обезглавления Іоанна Крестителя. Связь этого, соблюдаемаго и теперь, обычая съ нашимъ-исчезнувшимъ безъ. слъда подъ всесокрушающей рукою съдого Времени-несомнънна и можетъ служить явнымъ доказательствомъ того, что и балканскимъ славянамъ сродни самобытный духъ русскаго народа, явственнымъ образомъ засвидътельствовавшаго о братской любви къ нимъ своей кровью, пролитой за освобожление болгарскихъ и сербскихъ братьевъ, устлавшаго костьми своихъ доблестныхъ воиновъ кровавый путь къ Стамбулу.

На Ивана Постнаго въ Тульской губерніи наблюдають за полетомъ птицъ. Если журавли летятъ отъ Тулы на Кіевъ, то, по примътамъ, вскоръ послъ Семена-дня наступятъ холода. "Лебедь летитъ къ снъгу", —говоритъ тулякъ-погодовъдъ, — "а гусь къ дождю!", "Лебедь несетъ на носу снъгъ!", "Ласточка весну начинаетъ, соловей лъто кончаетъ!", "Сколько разъ бухало (филинъ) будетъ бухать, по столько кадей хлъба будешь молотить съ овина!", "Чай, примъчай — куда чайки летятъ!" Длинный рядъ тульскихъ примътъ-поговорокъ о птицахъ заканчивается остроумнымъ замъчаніемъ: "Пътухъ не человъкъ, а свое все скажетъ и бабъ научитъ!"

Извѣстность ему составилъ печатавшійся въ "Отечественныхъ Запискахъ" 1864—1867 г. г. романъ "Петербургскія трушобы". Въ концѣ 60-хъ годовъ В. В-чъ поступилъ въ военную службу, которой и обязанъ появленіемъ своихъ "Походныхъ очерковъ" и "Очерковъ кавалерійской жизни". Во время русскотурецкой войны 1877—78 г. г. онъ, въ качествѣ оффиціальнаго корреспондента "Правительственнаго Вѣстника", присутствовалъ на театрѣ военныхъ дѣйствій. Корреспонденціи его составили книгу "Двадцать мѣсяцевъ въ дѣйствующей арміи". Съ 1882-мъ года онъ состоялъ чиновникомъ особыхъ порученій при туркестанскомъ генералъ-губернаторѣ М. Г. Черняевѣ, затѣмъ—перешелъ въ пограничную стражу. Въ 1892 мъ году, въ чинѣ полковника, Вс. В. Крестовскій былъ назначенъ редакторомъ, Варшавскаго Дневника", на каковомъ посту и умеръ въ 1895-мъ году. Могила его находится въ Петербургѣ, на одномъ и зъ кладбищъ Александро-Невской Лавры. Полное, восьмитомное, собраніе его сочиненій издано Товариществомъ Общественной Пользы въ 1898-99 годахъ.

Иванъ-Постный — послѣдній предъосенній праздникъ — былъ въ старые годы на Руси "полѣтнимъ" не только потому, что окончательно завершалъ собою лѣтніе красные дни, открывая широкую дорогу торную ненастной осени, — но и оттого, что являлся послѣднимъ. заключительнымъ, праздникомъ цѣлаго года. Черезъ двое сутокъ послѣ этого дня (1-го сентября), починая новый годъ, шелъ день Новолѣтія.



## XXXVII.

# Сентябрь-листопадъ.

Св. Симеонъ-Столпникъ (Лътопроводецъ), въ прежнія времена приносившій на Русь день Новольтія, починаеть въ настоящее время своимъ приходомъ послъднюю, сентябрьскую, треть года. Первый мъсяцъ этой трети – сентябрь-листопадъ-("вресень" -- у малороссовъ, "грудень" -- у словаковъ, "рюянъ" — у кроатовъ) дышеть осенней свъжестью, моросить мелкимъ дождемъ ненастнымъ, завываетъ-реветъ осенними бурями (отчего и слылъ нъкогда въ народной Руси "ревуномъ"), оправдывая этимъ старинныя поговорки: "Батюшка-сентябрь не любитъ баловать!", "Въ сентябръ держись кръпче за кафтанъ!", "Считай, баба, осень съ сентября по шапкамъ да по лаптямъ!", "Въ сентябръ и листь на деревъ не держится!" Начинается сентябрь-мёсяць бабьимъ лётомъ, вънёкоторыхъ мъстностяхъ продолжающимся недълю (съ 1 го по "Аспосовъ день"-8-е число), по другимъ уголкамъ свътлорусскаго простора захватывающимъ и цълыхъ двъ седмицы-съ "Семена-дня" вплоть до Воздвиженья, 14-го числа. "Хвалилися бабы да бабымиъ льтомъ на Семенъ-день, а того бабы не въдали, что на дворъ сентябрь!"-подсмъваются въ ненастные дни сентября-листопада деревенские краснословы надъ падкими до праздничанья бабами, но и сами не забывають, что у мужика, по народному присловью, "въ сентябръ осенникъ только тв и праздники, что однъ новыя новины".

Сентябрь-конецъ полевыхъ работъ: остается во время него въ полё развё одну "зябь зябитъ" (запахивать землю подъ паръ, на весну), да жнивье выжигать, стадами утолоченное. О послёднемъ и вспоминаетъ деревня въ поговоркё: "Въ

Digitized by Google

сентябръ-огонь и въ полъ, и въ избъ". Къ 1-му числу сентября-послёдній досёвъ ржи для самаго неторопливаго хозяина-пахаря. "Семенъ-день – съвалка съ плечъ!" –- говорятъ въ народъ, убъжденномъ, что позже этого срока, установленнаго многоопытными и богобоязненными двлами-пралъдами. и сѣять грѣшно. "Семенъ-день – и сѣмена долой!", "На Семенъ-день до объда съй-паши. а послъ объда на пахаря валькомъ маши!"---приговариваетъ посельскій людъ, провожающій объ эту пору двто, встречающий осень, торонкимъ шагомъ илушую на поля, орошаемыя не однимъ дождемъ-росой, а и трудовымъ потомъ многомиллюнно-головаго правнука богатыря-пахаря Микулы-свёть-Селяниновича. Въ сентябръ, въ каждый ведреный день, гудить токъ на гуменникъ отъ цъповъ: спѣшная молотьба- "сыромолотъ" идетъ. "Сиверко, да сытно!"замѣчаетъ народъ о сентябрѣ въ урожайные, благословенные Богомъ, годы: "Холодненекъ сентябрь-батюшка, да кормить гораздъ!" По мъткому выражению русскаго пахаря, "выросшаго на морозъ", его, мужика, - "не шуба гръетъ, а цъпъмолотило". У него, по пословицъ, "покуда цъпъ въ рукахъ, потуда и хлъбъ въ зубкахъ"; плохъ тотъ молотильщикъ, о которомъ сложилось въ народъ крылатое словцо-"Не столько намолотилъ, сколько цепомъ голову наколотилъ!" Во время осенней молотьбы неръдко, среди деревенскаго люда, можно и теперь еще услышать старыя загадки объ орудіи, добывающемъ изъ колосьевъ хлѣборобу-пахарю даръ Божій. Вотъ нъкоторыя изъ нихъ, идущія отъ самой глубокой старины стародавней, являющіяся въ то-же время любопытными образцами народнаго звукоподражанія: "Потату - потаты, токату такаты, а яички ворохомъ несутся!", "Пришла кувахта, токату-такаты, а яички ворохомъ несутся!", "Пришла кувахта, просить мутавта. На что тебъ мутавта? Гоголя бить, младожа кормить!", "Бились кругомъ, перебились кругомъ, въ клъть пошли-перевъшались!", "Вверхъ турлы, внизъ турлыпо твмъ турламъ пройти нельзя!" (цъпы).

Въ сентябрѣ, по примѣтѣ, "всякое сѣмя изъ колоса на̀-земь плыветъ": плохо тому хозяину, на свой горбъ худому работнику, у котораго какое-нибудь зерно застоится на корню послѣ Семена-дня не только въ полѣ, но и на огородѣ. "Не время въ полѣ жать, когда бабамъ по за̀полью впору льны стлать!"—говоритъ сельскохозяйственный опытъ, провъренный годами да годами, — говоря, приговариваетъ: "Ленъ стели къ бабьему лѣту, а подымай къ Казанской!" (осенняя Казанская—22-го октября), "Бабье лѣто-бабій праздникъ, бабьи работы!", "Кто о бабьемъ лѣтѣ жать-косить пойдетъ, того не то что мужики, а и бабы засмѣютъ!" По старинному

<u>- 382</u> <u>-</u>

повърью, къ 1-му сентября послъднія запоздавшія къ отелут за сине море ласточки спать на зиму въ озера ложатся. -- откуда въ весеннее водополье, при первомъ взломъ льда, всъ разомъ въ полнебесную высь полнимаются. Чортъ въ эту пору воробьевъ-домосъдовъ, остающихся на Руси зябнуть. зиму-зимскую, мъряетъ четвериками: "сколько выпустить на водю изъ-подъ гребда, столько и разлетится по своимъ позастрехамъ, а всъмъ остальнымъ-тутъ и смертушка!" Семенъдень-осеннее новоселье. "Счастливое новоселье-сухая осень, коли на Семена сухо!"-говорять старые, памятующие всякую примъту люди. Начинаются съ этой поры бабьи супрядки, посилълки да бесъды. "Первыя засилки-новый огонь въ избъ". Встарину добывался изъ суха-дерева этотъ первый осенній огонь "засидочный" бережно хранился отъ вечера до утра, отъ утра-до вечера впродолжение всей осени и зимы, до самой весны. задувающей вечерніе огни по деревнямъ. Въ иныхъ глухихъ мъстахъ Руси великой передъ первыми осенними засилками и теперь еще съ тлѣющею головней въ поле ("на постать") ходять, -окуривають ниву въ предохраненіе отъ всякаго попущенія, "отъ лиха, притки и призора". Но и этотъ обычай доживаетъ свои послъдніе-остатніе дни. Много и другихъ повърій, примътъ-обычаевъ связано въ народной памяти съ Семеномъ-днемъ (см. гл. XXXVIII).

2-го сентября-, Өедота и Руфины, не выгоняй со двора поутру скотину: выгонишь-бъду нагонишь!" Потому-то придерживающіяся дёдовскихъ повърій хозяйки и не выпускаютъ въ этотъ день на пастьбу вплоть до полудня ни коровъ, ни овецъ. Слъдомъ за этимъ примътливымъ днемъ-Ломнинъ. на который съ утра до ночи прибирають бабы всякую рухлядь въ домъ, припасая себъ этимъ благополучіе и спорину во всемъ на цълую осень. За св. Домною-Вавила-священномученикъ по народной Руси идеть. "На Вавилу вилы празднують-впусть лежать!"-говорять въ народъ. Но въ этотъже день-другой, большой (во многихъ селахъ храмовой-престольный) народный праздникъ: "Неопалимая Купина", въ честь соименной съ нимъ иконы Божіей Матери. Поются въ этоть день по деревенскимъ церквамъ молебны-общіе и заказные, отъ усердія прихожанъ, върующихъ, что этими молебнами ограждаются не только ихъ хаты и гумна отъ огня-пожара, но и сами они вмъсть со всей "скотинкой-животинкой"--отъ огня-молоньи. Помогаеть, по народному повърью, икона этого праздника и во время самаго пожара: если, съ върою, поднимать ее къ пылающему зданію, то она отъ сосъднихъ построекъ огонь отводитъ. Во многихъ мфстностяхъ 4-го сентября совершаются, съ той-же върою. крестные ходы вокругъ селъ деревень. "Огню не върь", говорить свдая народная мудрость, - , оть него только матушка Купина Неопалимая спасаеть!". .Огню олна Богъ волю далъ!", "Не топора бойся, а огня!", "Солома да дерево съ огнемъ не дружатся!", "Не съ огнемъ соваться къ пожару!", "Огонь-не вода, пожитки не всплывають!" Не отъ одного пожара молять въ народной Руси Купину Неопалимую: идеть къ ней молитва пахаря и отъ огневицы болъсти. и отъ антонова-огня, и отъ огневика летучаго (сыпь). "Огоньогонь, возьми свой огникъ!"-причитаютъ въ послъднемъ случав, высвкая огнивомъ наль болящимъ искры изъ кремня: "Матушка Богородица, Купина Неопалимая, глубина необозримая! На болъсть лютую призри, смертью не опали! Сироть не обездоль, утиши-уйми злую боль-на выковычные выки!"

5 е сентября-день, посвященный памяти пророка Захаріи и праведной Елисаветы, родителей Крестителя Господня-считается счастливымъ для предсказаний. Памятуя объ этомъ, многіе суевърные люди посъщають на него въдуновъ и знахарокъ, принося имъ разныя новины деревенскія-одинъ оть достатка своего, другіе-отъ своей бълы дихой. Черезъ сутки послъ этого дня-"Луковъ день" (память преп. Луки). На него идетъ во многихъ мъстахъ торгъ "рвпчатымъ" лукомъ-плетеницами. "Кто всть лукъ, того Богъ избавить ввчныхъ мукъ!"гласить одно изъ сложившихся среди лукоторговцевъ изреченій. "Лукъ-отъ семи недугъ!", вторитъ ему другое. За нимъ слъдуетъ цълый рядъ въ такомъ родъ: "Лукъ съ чеснокомъ родные братья!", "Лукъ да баня все правятъ!", "Въ нашемъ краю-словно въ раю: луку да рябины не прівшь!" и т. п. Ходятъ въ народной Руси и такія пріуроченныя къ луку поговорки, о которыхъ не всегда любять торгаши вспоминать, - какъ напримъръ: "Лукомъ торговать-дуковымъ плетнемъ (мочаломъ) и подпоясываться (т.-е. бѣдно жить)!", "Людской Семенъ, какъ лукъ зелёнъ, а нашъ Семенъ-въ грязи заваленъ!". Существуетъ повърье, что, если испечь хоть одну луковицу раньше чёмъ лукъ будетъ собранъ съ огорода, то весь онъ посохнетъ. Потому-то зорко и сторожатъ огородники-лукари свои грядки отъ всякаго злонамъреннаго человъка, могущаго причинить такое лихо. Загадки загадывають о лукъ такими словами: "Сидить тупка въ семи юбкахъ; кто ни глянетъ, всякъ заплачетъ!", "Пришла цанья въ красномъ сарафанъ; какъ стали раздъвать – давай плакать и рыдать!", "Сидить дёдь, многимъ платьемъ одётъ; кто его раздъваетъ--отъ радости слезы проливаетъ!", "Стоитъ попъ

- 384 -

низокъ, на немъ сто ризокъ; кто ни взглянетъ, всякъ заплачетъ!", "Что безъ боли и печали приводитъ въ слезы?", "Мѣхъ на мѣху, солдатъ наверху!" и т. д. Любители лука отзываются о немъ съ умиленіемъ: "Голо, голо, а луковку во щи надо!", "Вотъ тебѣ луковка попова, облуплена-готова; знай, почитай, а умру – поминай!", "Кому луковка облуплена, а намъ тукманка не куплена!" Болѣе всѣхъ считаются лакомыми на лукъ боровичане-новгородскіе. — "луковниками" такъ и слывутъ они въ народной Руси. "Луку! Зеленаго луку!..." насмѣшливо кличутъ вослѣдъ и навстрѣчу имъ на чужой сторонѣ.

За Луковымъ — Аспосовъ день, праздникъ Рождества Пресвятыя Богородицы, именуемый таже и "Малой Пречистою" ("Большая Пречистая" — праздникъ Успенія). На него встрѣчаетъ народъ съ особыми обычаями "матушку-осенину". Въ старые годы въ этотъ день сходилась къ новобрачнымъ родня богоданная и кровная, созывавшаяся "навѣстить молодыхъ, посмотрѣть на ихъ житье-бытье, поучить уму-разуму". Угощались честные гости званые праздничнымъ обѣдомъ, показывалось имъ — сытымъ-пьянымъ — все молодое хозяйство: рухлядь всякая во дому, жито въ закрому, упряжь въ сараяхъ. Все это сопровождалось поднесеніемъ пива, причемъ иные краснословы приговаривали: "Аспосовъ день поднесеньевъ день. Лей, лей, кубышка! Поливай, кубышка! Пейте, гости, пейте — хозяйскаго добришка не жалѣйте!"

За Малой Пречистою, въ девятый день сентября листопада, ---чествуется Православной Церковью память святыхъ Богоотецъ Іоакима и Анны. Въ этотъ, не запечатлённый особыми повърьями и обычаями въ изустномъ простонародномъ дневникъ, но твердо памятуемый убогими пъвцами-каликами перехожими, день въ посельской глуши еще и теперь можно услышать умилительное воспъвание стариннаго стиха духовнаго о "Христовыхъ Праотцахъ". Стихъ этотъ начинается цвътистой запъвкою: "Живоноснъйшій садь, одушевленный градъ, градъ богосозданный, его-же украси Господь и возвыси, чтемъ ликъ богозванный, соборъ Богоотецъ и святыхъ Праотецъ. Богопреблаженный, пъсньми и хвалами, сердцемъ и устнами, первъе рожденныхъ". Затъмъ, -- вслъдъ за этимъ двънадцатистишнымъ вступленіемъ, идетъ длинный перечень именъ, съ пріуроченными къ каждому изъ нихъ величаніями: "Перваго Адама, отъ Бога созданна, Того же руками праматере Еву, жизнь рёченну, перву съ дщерьми и сынами. Авеля претверды по смерти побъды кровію гласяща; Сива же преумна и благоразумна, письмены свътяща; мужа благосерды Еноса надежды и со небопарнымъ (воспарившимъ-вознесшимся на небо) ве-ликимъ Енохомъ, Ноемъ патріархомъ, всяхъ насъ отпемъ славнымъ. Сима срамочестна, Авета пречестна. съ твми іерари — Мелххиседекъ славный, Авраамъ преславный чтется патріарха. Чтеть и Исаака върныхъ душа всяка, съ Наумомъ боговиднымъ, съ Іаковомъ бодрымъ, Јовомъ предобрымъ, долготерпѣливымъ, дванадесяточтенъ ликъ благоукрашенъ патріархъ святвйшихъ съмя Авраамско, священіе царско, богопочтеннъйшихъ. Іосифъ Прекрасный, въ премудрости ясный. соніямъ провидецъ; Ааронъ священный и богоспасенный Моисей Боговидецъ; и Оръ добронравный, Веселеилъ славный..." Въ заключительномъ звенъ этой пъпи именъ поминаются: "Зоровавель драгій, Іосифъ преблагій, Іоакимъ, Анна, Сарра и Ревекка, Маріамъ, Девора, съ тъми и Сусана". Въ безвъстномъ, слившемся со стихийной народною творческой волною, слагатель этого стиха, несмотря на значительныя неточности, замъчаемыя въ послъднемъ, виденъ человъкъ, свъдомый въ книжномъ двлъ, но и въ то-же самое время еще не вполнъ оторвавшийся отъ плодородной почвы народнаго міросозерцанія.

На 10-е сентября падаетъ память св. Петра и Павла, епископовъ никейскихъ. День этотъ слыветъ въ народъ "осеннимъ Петро-Павломъ". Старое поволжское ходячее слово замъчаеть по этому поводу: .На Руси два Петро-Павла-большой да малый, лътній (29-го іюня) да осенній". И. — подобнотому какъ, по уставу старыхъ людей, блюдушихъ завѣты отцовъ, разрѣшается съ Петрова-дня ѣсть клубнику, землянику и другую ягоду, - съ осенняго Петро-Павла можно рвать. рябину, делающуюся съ этой поры менее горькою, чемъ прежде. "Осенній Петро-Павель—рябинникь!"—гласить крылатое слово народное, приговариваючи: "Выйдемъ на долинку, сядемъ подъ рябинку-хорошо цвътетъ!", "Подъ ярусомъ ярусомъ висить зипунъ съ краснымъ гарусомъ!" (загадка о рябинв), "Не твоему, черна-галка, носу красную рябинушку клевать!" и т. д. Собирая и вывъшивая пучками подъ крышу ягодурябину ("чтобы прозябла-провяла, сахару понабрала"). деревенскій людъ всегда оставляетъ на каждомъ рябинномъ кусту часть ягодъ-на птичій зимній прокормъ: "дрозду-рябиннику, снъгирямъ-краснозобамъ и всякой другой птичьей сестръбратьв. "Въэтомъ высказывается трогательная любовь простого человъка къ матери-природъ. "За Өедориными вечорками" (11-мъ сентября) идетъ Корнильевъ день (12-го-память священномученика Корнилія-сотника). На него выдергиваетъ-выбираеть деревня послёдніе (кромё рёны) корневые овощи, на-

чиная съ картофеля, кончая хрёномъ. "Корнильевъ лень на дворъ-всякъ корешокъ въ своей поръ!"-говоритъ народъ. прибавляя къ этой примътъ: "Съ Корнилья корень въ землъ не растеть, а зябнеть!", "Корнилій святой—изъ земли корневище долой!" и т. под. По распространенному въ подмосковной деревенской, округъ повърью, начиная съ этого дня, змъи и всякие галы перебираются въ полей въ трушобы лесныя. гать и уходять въ землю - до весенняго пригръва. Этотъ деньканунъ постнаго праздника" Воздвиженія Честнаго и Животворящаго Креста Господня (14-го сентября). Воздвиженьетретья встрвча осени (первая-на Семенъ-день, вторая на Малую Пречистую), "первыя зазимки". Объ этомъ днъ и связанныхъ съ нимъ повърьяхъ-примътахъ и обычаяхъ ходить въ народной Руси расцвъченный красными-крылатыми словами длинный сказъ, стоящій наособицу ото всёхъ другихъ. Бабьему льту-конець "Со Вздвиженья осень къ зимъ все быстрве движется!"-замвчають деревенские погодоввды, но сами-же и добавляють къ этому: "Воздвиженские зазимки еще не бъла.-что-то скажетъ Покровъ-батюшко (1-е октября)!" Въ этотъ праздникъ по многимъ мъстамъ рубятъ капустусъ пъснями да съ угощеньемъ. "Здвиженье - капустницы!"-говорять о немъ въ наролѣ.

Слѣдомъ за Воздвиженьемъ-праздникомъ-день Никиты осен- ' няго. Осенній Никита (вешній — 3-го апрѣля) зовется въ посельскомъ быту "гусепролётомъ, гусятникомъ, "рѣпорѣзомъ". Ломающій сентябрь поподамъ Никитинъ день въ просторъчьи слыветь "гусарями". "Пришли Никиты-гусари, гусей смотри!"-подаеть свой совъть хозяйственный опыть:- "До Никиты-гусятника гусь жиру нагуливаеть, после Никиты прогуливаетъ!" 15-е сентября-праздникъ гусятниковъ. Въ старые годы на него соблюдалось не мало любопытныхъ, въ пережиткъ уцълъвшихъ и до нашихъ дней, обычаевъ. Съ незапамятныхъ поръ держали на Руси гусей, не только для хозяйства (на убой), но и "для охоты". Гусиная охота была издавна одною изъ любимъйшихъ забавъ на Москвъ Бълокаменной, да и по другимъ исконно-русскимъ мъстамъ. Гусаки-бойцы откармливались совершенно особо ото всёхъ другихъ гусей и – наметавшиеся въ своемъ боевомъ дълв-ценились на большія деньги, составляя похвальбу-гордость хозяина-охотника. Твердо памятовали русскіе люди, что "двлувремя, потвхв-часъ". Никита-гусятникъ былъ для многихъ часомъ потрхи. Обхаживали въ этотъ день любители гусинаго боя другъ-друга. Собиравшиеся въ обходъ запасались мъщочкомъ съ пшеницею. При входъ, стучали они въ двер-

- 387 -

ную притолоку, особымъ причетомъ очестливымъ вызывая хозяина показать "охоту". Хозяинъ приглашалъ гостей дорогихъ на загородь. глъ жила-оберегалась у него "гусиная свора". Сопровождая гостей, онъ не забываль угостить ихъ доброю чаркой вина изъ предусмотрительно захваченной сулеи. Пили гости, разсыпали гусямъ пшеницу. Желая выказать особо-дружеское расположение къ кому-либо изъ гостей, хозяинъ дарилъ ему гуся. Получившій подарокъ долженъ былъ отларить его тъмъ-же. Подаренный гусь передавался изъ полы въ полу при троекратномъ цёлованьи и увѣреніяхъ въ ненарушимой дружбъ. Цълый день ходили гусятники-охотники изъ дому въ домъ. Вечеромъ всъ гурьбой шли-зваными гостями-на пирушку къ самому богатому и тороватому изъ своей брати, зараные предвукшая ничымъ для нихъ незамъгусинаго боя. Въ такомъ домъ стонимое **удовольствіе** столь круговая чаша съ зеленымъ-виномъ или медомъ яла на сыченымъ. Каждый гость, входя, пригубливалъ эту чашу и клалъ на столъ калачъ-"гусямъ на новоселье". Когда собирались всё званые-прошеные, хозяинъ вносилъ въ горницу пару убранныхъ красными дентами лучшихъ гусей-бойцовъ изъ своей охоты. Гусей этихъ обрызгивали медомъ, пили надъ ихъ головами медъ и зелено-вино. Во время боя бились объ заклады, — причемъ бывало и такъ, что разгоряченные споромъ охотники вступали чуть не въ рукопашную, совершенно забывая о мирной-праздничной цъли своего веселаго прихода.

Во времена барщины было въ обычат на осенняго Никиту подносить боярамъ отъ каждой вотчины гуся съ гусынею. Дълали это выборные старики. Подносимая гусыня накрывалась краснымъ платкомъ; гусь подносился со льняной плетенкою на шев. Барская семья встрвчала челобитчиковъ въ свняхъ и приказывала угостить ихъ виномъ. Этотъ обычай соблюдался еще въ 40-хъ-50-хъ годахъ. По народному повърью, гусей стережетъ, ото всякаго лиха оберегаетъ, Водяной. Памятуя объ этомъ, еще въ недавнія времена считали гусехозяева необходимымъ "задобрить дъдушку" въ ночь подъ Никитинъ день. Для этого носили на ръку нарочно откармливавшагося "жертвеннаго" гуся, отрубали здъсь ему -съ особымъ причетомъ-голову и, обезглавленнаго, бросали въ воду, упрашивая ръчного хозяина принять подарокъ, не гнъваться и не оставлять гусей береженьемъ на будущее время. Голова жертвеннаго гуся относилась на птичный дворъ. изъ опасенія, чтобы Домовой, ведущій всему счетъ "по головамъ", не провъдалъ о сдъланномъ Водяному подаркъ и не

прогнъвался бы, въ свой чередъ, на это. Съ Никиты-осенняго начинають бить гусей на продажу. По селамъ-деревнямъ принимаются объ эту пору вздить барышники - торгаши -приглядываться къ гусямъ, прицёниваться. — Все-гусь: были-бы перья! Чайка—гусь и ворона—гусь!<sup>2</sup>—приговарива-ють они, сбивая цёны одинъ передъ другимъ. "Гусей перебьемъ-всѣ дыры (въ хозяйствѣ) позаткнемъ!"-думается въ это время продавцамъ; а случается порою и такъ, что мужикъ, довърившійся неутъщительнымъ въстямъ краснобая-торгаша, по пословицѣ-.За курочку гуська отдасть (продешевить)". .Однимъ гусемъ поля не вытопчешь!", -оправдываетъ онъ свою торопливую довърчивость, -- "Птицъ теленка не высиать!" и т. д. На Никитинъ день примъчають по гусямъ о предстоящей погодъ. "Спросили бы гуся: не зябнутъ-ли ноги?" -говорить деревня, увъряя, что гусь дапу поджимаетъ-къ стужь, стоить на одной ногь-къ морозу, полощется въ водъ-къ теплу, носъ подъ крыло прячетъ-къ ранней зимъ. Дикіе гуси съ 15-го сентября свой гусепролеть начинають: высоко летятъ-къ дружному да высокому половодью вешнему, низко-къ малой весенней водъ.

Гусятникъ-Никита слыветъ въ народъ и "ръпоръзомъ": съ него принимаются ръпу дергать въ полъ. "Ужъ видать мужика по ръпъ, что подошли ръпоръзы!"-говорится въ деревенскомъ быту: "Не дремли, баба, на ръпоръзовъ день!", "Горохъ да ръпа-завидное дъло: кто идетъ, всякъ урветъ!" и т. д. О ръпъ есть не мало загадокъ. Воть нъсколько наиболбе мъткихъ изъ нихъ: "Въ землю крошки-изъ земли лепешки!". "Сама клубочкомъ, а хвостъ подъ себя!", "Сверху зелено, посередкъ толсто, подъ конецъ тонко!", "Кругла, да не дъвка; съ хвостомъ, да не мышь!", "Шибу-брошу шибкомъ-выростетъ-повыростетъ дубкомъ!". Черезъ день послѣ Никита-гусятника-ръпоръза — "всесвътныя бабьи имянины": 17-е сентября, день памяти святыхъ мученицъ Въры, Надежды. Любви и матери ихъ Софіи. Народное слово отмътило эти имена въ прибауткахъ: "Бабушка Надёжа, на чужое-то надъйся, да свое паси!", "Надъйся, Надежда, на добро, а жди-худа!", "Люба парню дъвка Любаша-къ вънцу, а не люба-къ отцу!", "Хоть и Любовь, да не люба!", "И Въръ не повърю, коли самъ не увижу!", "Нътъ върнъе Въры, когда спить!", "Не одна Софья по тебъ сохнеть, да все еще не высохла!"

18-го сентября—Ирининъ день. "Три Арины въ году живутъ!"—говоритъ народъ: "Арина—разрой-берега (16-го апръля), Арина-разсадница (5-го мая) да Арина—журавлиный

леть (осенняя)". Въ день памяти послъдней-по старинной примътъ-, отсталой журавель за теплое море тянетъ<sup>4</sup>. Если летять на Ирину журавли, то на Покровъ нало жлать перваго мороза; а если не видно ихъ въ этотъ день, раньше-Артемьева дня (20 го октября) не ударить ни одному морозу. Во многихъ деревняхъ Тульской и другихъ смежныхъ губерній посылають ребять за околицу-слёдить журавлей. Завидъвъ стаю, дътвора принимается выкликать: "Колесомъ дорога, колесомъ дорога!" Этотъ выкликъ, по словамъ старухъ. можеть заставить журавлей вернуться на болотину и темъ задержать приближение заставляющей вспомнить о шубъ да о печкв-зимней стужи. "За Ариною-Трофимъ", - гласитъ изустный простонародный дневникъ, прибавляя къ этому: "На Тоофима не проходитъ счастье мимо: куда Трофимъ-туда и оно за нимъ"! Потому-то и стараются заневъстившіяся дъвушки красныя пристальные обыкновеннаго приглядываться къ полюбившимся имъ парнямъ-на Трофимовыхъ вечоркахъ.19-го сентября, кромѣ св. мученика Трофима, вспоминается Церковью еще святой Зосима, соловецкій пустынникъ, одинъ изъ покровителей пчелы-работницы (второй ся покровитель, св. Савватій, чествуется 27-го сентября). Съ молитвою къ этому угоднику Божію принимаются пчеловоды за уборку въ омшеники ульевъ въ съверной и средней подосъ Россіи: въ южныхъ губерніяхъ оставляютъ ульи обдуваться вътеркомъ на пчельникъ до свята-Савватіева дня.

20-го сентября-"Астафьевы вѣтры", день св. великомученика Евстафія Плакиды. Безъ малаго по всей Руси великой наблюдають въ этоть день за теченіемъ вътровъ, стараясь по нему предугадать погоду. "На Астафья примъчай вътеръ", --подаеть свой голось народная мудрость: "сверный-къ стужь, южный-къ теплу, западный - къ мокротв, восточный-къ вёдру!". На Онегъ-, Въ Астафьевъ день шеловникъ (юго-западный вѣтеръ) — разбойникъ (производитъ бури)!" О вѣтрѣ ходить по народной Руси многое-множество поговорокъ, сказовъ, повърій и загадокъ. Не сосчитать сразу и названійименъ, данныхъ ему народомъ! Но и по немногимъ примърамъ, почерпнутымъ въ неисчерпаемомъ кладезѣ могучаго слова народнаго, возможно понять, какъ смотритъ народъ на эту стихію природы. "Выше вътра головы не носи!"-говорятъ, напримъръ, заносчивому спъсивому человъку: "Противъ вътра не надуешься! Ведрами вътра не смъряешь! За вътромъ въ полѣ не угоняешься!"... "Спроси у вѣтра совѣта: не будетъ-ли отвъта!"-замъчаютъ довърчивому верхогляду. "Кто вътромъ служитъ, тому дымомъ платятъ!" —опредъляютъ

- 390 -

человъка, не пріобрътшаго довърія. — Не върь вътру въ моръ, коню въ полв, а женъ въ волъ!", "На вътеръ надъяться-безъ помолу быть!". "Вътеръ буйный взбъсится и съ бобыльей бъдной хаты крышу сорветь!". Вслъдъ за Астафьевыми вътрами-"Кондратъ съ Ипатомъ помогаютъ богатъть богатымъ". 22-е число-день пророка Іоны и Петра-мытаря. Въ этотъ осенній день въ народъ считается за грвхъ всть рыбу. -- въроятно, въ воспоминание о пребывании пророка, чествуемаго Церковыю, во чревъ китовомъ ("чудо-юдо-рыба-китъ"). О лошадяхъ, страдающихъ "мытомъ" (слизетечение — въ-родъ сапа), служать крестьяне молебны св. Петру-мытарю. Черезъ сутки-"Өеклы-заревницы" (24-е сентября). Съ этой поры день убываетъ-убъгаетъ уже не куриными шагами, а лошадиными; ночи становятся темнымъ-темнёшеньки, зори-все багрянъе. Встарину съ Өеклина дня начинались у бояръ "замолотки". топились первые овины, -причемъ вокругъ нихъ собидались молотильщики и, при заревѣ зажженныхъ костровъ, проводили ночь въ пъсняхъ. На замолоткахъ угощали молотильщиковъ кашей съ масломъ, -угощали, приговаривали: "Хозяину хлъба ворошокъ, а молотильщикамъ каши горшокъ!" Послѣ молотьбы, закончивъ свой "урокъ", шелъ рабочій людъ на боярскій дворъ. гдъ подносилась ему ("Пей-сколько выпьется!") брага пънная.

"Если выпадетъ первый снътъ на Сергіевъ (25-го сентября) день, установится зима—на Михайловъ (8-го ноября)!" — говорятъ въ народъ и дадеко не всегда ошибаются. По примътъ, первый снътъ выпадаетъ за сорокъ дней до настоящей зимы. Отъ Сергіева дня снътъ, по словамъ наблюдательныхъ людей, выпадаетъ впродолженіе "четырехъ семинъ (недъль)". Св. Сергій, Радонежскій чудотворецъ, пользуется большимъ почитаніемъ въ народной Руси, —молитва, обращенная къ нему, исцъляетъ "отъ сорока недуговъ".

Сентябрь успѣваетъ къ этому времени отряхнуть послѣднюю зеленую, раззолотившуюся, красу съ деревьевъ. Остается всего пять дней до назимняго мѣсяца октября, богатаго свадьбами-пирами деревенскими, не любящаго "ни колеса, ни полоза". Со стороны октября на отходящій къ покою сентябрь листопадъ "черезъ прясла глядитъ" Покровъ первый зимній праздникъ ("зазимье веселое"), нерѣдко покрывающій грудь земную снѣгами бѣлыми-пушистыми.

- 391 -



## XXXVIII.

# Новолѣтіе.

Первый день сентября - мъсяца, на который приходится празднование памяти св. Симеона Столпника, съ ХУ-го по XVIII-й въкъ считался у насъ на Руси, по примъру Александрійской церкви, днемъ "Новольтія": съ этого дня начинался новый годъ. 1-го сентября 1699 года Петръ Великій въ послѣдній разъ "торжествовалъ, по древнему обычаю своихъ предковъ, начало новаго лъта и на большой Ивановской площади, сидя на престолъ въ царской одеждъ, принималь оть патріарха благословеніе, а оть народа привётствіе, и самъ поздравлялъ его съ новымъ годомъ, который въ 1700 г. онъ уже праздновалъ 1-го января". Въ до-петровскія-же времена цари московскіе и всея Руси справляли сентябрьское Новольтіе, заодно съ народомъ русскимъ. День св. Симеона, заканчивавшій старое и начинавшій новое лвто (годъ), а потому и называвшійся днемъ Симеона-Льтопроводца, являлся однимъ изъ торжественныхъ дней общенія царя съ народомъ, во множествъ стекавшимся не только съ всей Москвы Бѣлокаменной, но даже изо всѣхъ ближайшихъ пригородовъ, — "лицезръть пресвътлыя царскія очи" въ стёны Кремля златоглаваго. Здёсь изъ-года-въ-годъ совершалось, по нерушимому завѣту старины, лѣтопровожденіе или "дъйство многольтняго здоровья".

Богомольные царскіе выходы, приближавшіе священную особу царя къ народу и придававшіе особый блескъ церковнымъ "дъйствамъ", ознаменовывавшимъ собою главнъйшіе годовые праздники, поражали иностранцевъ не только своимъ великолъпіемъ, но и самобытностью.



Лъйство Новолътія начиналось раскатомъ выстръла въстовой пушки въ Кремлъ. Это происходило ровно въ полночь. Выстръломъ возвъщался жителямъ Бълокаменной, а за ними и всей Руси Православной, мигъ наступленія новаго года. Вслълъ за нимъ начиналъ гудъть большой колоколъ съ колокольни Ивана Великаго. Кремлевския ворота распахивались, и "всенародное множество" наполняло Кремль, чтобы встрътить Новольтіе вмъстъ съ государемъ. Царь выходилъ изъ своихъ палатъ въ четвертомъ часу дня (десятомъ утра, по нашему счету). Въ Успенскомъ соборѣ совершалась въ это время патріаршая утренняя служба. "Государевъ богомолецъ" выходилъ, предшествуемый образами и сонмомъ духовенства въ западныя двери. На дворъ церковномъ, передъ вратами, совершалось "патріаршее молитвословіе", вслёдъ за которымъ царь благоговъйно подходиль къ Евангелію и освнялся благословеніемъ патріарха. Затвмъ, сопровождаемое звономъ "во всъ колокола съ реутомъ", шествіе слъдовало на Ивановскую площадь, между Архангельскимъ и Благовъщенскимъ соборами. Здъсь, противъ Краснаго Крыльца, посреди площади, воздвигался общирный помость, выстланный богатыми коврами и огороженный расписною ръшоткою. По описанію Забълина, съ восточной стороны этого помоста ставились три налоя съ иконою св. Симеона-Автопроводца--- на одномъ изъ нихъ. Возжигались свъчи въ серебряныхъ предналойныхъ подсвъчникахъ. Ставился особый "столецъ" для освященія воды. Съ западной стороны устраивались два "мъста": государево, обитое червчатымъ бархатомъ и серебряною объярью (парчою). и патріаршеекрытое ковромъ персидскимъ. Государево мъсто было подобно трону: вызолочено, расписано красками и имъло видъ пятиглаваго храма съ одною большой главой посрединъ и четырьмя малыми-по угламъ; на главахъ, сдёланныхъ изъ прозрачной слюды, ръяли двуглавые золоченые орлы. Подъ колокольный звонъ государь вступалъ на свое мъсто черезъ створчатыя слюдяныя двери. Звонъ умолкалъ. Ближайшіе стольники поддерживали подъруки государя, прикладывавшагося на ступеняхъ своего мъста къ иконамъ. Патріархъ, освняя царя крестомъ, вопрошалъ его "о его царскомъ здоровьи". Духовенство размъщалось вь это время по объ стороны мъстъ государя и патріарха: ближніе люди царскіе становились, по чину, по правую сторону государя и за его мъстомъ. Вся площадь, "по предварительной росписи", заполнялась еще до выхода государева служилыми людьми въ золотныхъ и другихъ праздничныхъ кафтанахъ. На па-

- 393 -

церти Архангельскаго собора стояли иноземные послы, пріважие иностранцы, а также посланцы изъ отдаленныхъ русскихъ областей. Ратный строй стръльцовъ, со знаменами. ружьями и въ цвётномъ платьё, завершалъ величественную картину, окаймленную живой рамою несмътной народной толпы. Начиналось молебствіе съ водоосвященіемъ. Митрополиты, архіепископы, епископы, а за ними и все иное присутствовавшее духовенство, по-двое подходили и били поклоны перенъ наремъ и патріархомъ-наособицу. Осѣнивъ госуларя крестомъ по окончании молебнаго пъния, патріархъ "здравствовалъ ему ръчью", заканчивавшеюся возгласомъ: "Здравствуй, царь-государь, нывъшній годъ и впредь идущія многія льта въ родъ и во въки! " ("Древн. Росс. Вивліоеика". Х). Государь, въ отвѣтъ на пространную рѣчь патріарха, кратко благодарилъ своего богомольца. Затъмъ, государя и патріарха поздравляли по-очереди духовныя власти, бояре и всъ сановные люди, кланяясь "большимъ обычаемъ", т. е. почти до земли. Государь отвъчалъ на поздравление духовенства наклоненіемъ головы, а боярамъ-поздравленіемъ. Послѣ этого, государя поздравляли съ новымъ лѣтомъ всѣ стрълецкие полки: а за ними-весь народъ, бывший въ Кремль, многольтствовавшій царю, ударяя челомъ въ землю, какъ одинъ человъкъ. Отвътивъ народу поклономъ, приложив. шись ко кресту и принявъ патріаршее благословеніе, государь шествоваль въ Благовъщенский соборъ къ поздней объднъ, а оттуда-въ свои палаты царскія. Дъйство новольтія заканчивалось. Изъ казны государевой раздавалась въ этотъ день обильная милостыня нищимъ и убогимъ, чтобы всв они "молили о многолътнемъ здравіи государя царя". Новое "лъто" вступало въ свои права-при облетавшемъ столицу всенародномъ возгласъ: "Здравствуй, здоровъ будь, на многія лъта, надежа государь!"

Въ правовомъ отношени день новаго года имѣлъ встарину не малое значение для народной жизни. Онъ—вмѣстѣ съ Рождествомъ Христовымъ и Троицынымъ днемъ—былъ срокомъ, когда должно было пріѣзжать въ Москву "ставиться на судъ предъ государемъ и его боярами". Кто изъ судившихся не являлся къ "началу индикта" на срочный судъ, тотъ считался виновнымъ, и его противнику выдавалась "правая грамота". Мѣстомъ суда на Семенъ-день назначался Приказъ Большого Дворца. Государю представлялись на усмотрѣнiе тѣ особо важныя дѣла, которыхъ не могли разрѣшить намѣстники, приказчики городовые и волостели. Судъ царевъ считался равнымъ Божьему. Въ приговорахъ уличеннымъ въ

Digitized by Google

преступленіяхъ такъ прямо и объявлялось: "Пойманы вы есте Богомъ и Государемъ Великимъ". Въ день Новолѣтія ставились обвиняемые на судъ и предъ патріархомъ. По уложенію царя Василія Ивановича Шуйскаго (1607 г.), было установлено относительно крестьянъ-перебѣжчиковъ, что, "если не подадутъ челобитья по 1-ое сентября о крестьянахъ, то, послѣ того срока, написать ихъ въ книги за тѣмъ, за кѣмъ они нынѣ живутъ". Этотъ-же день, по установившемуся съ давнихъ временъ и вошедшему въ силу закона обычаю, являлся срокомъ уплаты оброковъ, даней и пошлинъ. Имъ начинались и заканчивались условные договоры между поселянами и торговыми людьми. Съ него сдавались во временное пользованіе земли, рыбныя ловли и всякія другія угодья.

Въ стародавние годы соблюдались въ Семеновъ день на Руси обычаи ... постриги" и "сажание на коня", о которыхъ сохранились лётописныя свидётельства съ XII-го вёка. Постриги совершались надъ сыномъ-первенцемъ въ каждомъ благочестивомъ русскомъ семействъ, начиная съ великокняжескаго. Обрядъ постриговъ дътей ведикокняжескихъ происходилъ въ церкви и совершался епископомъ; у бояръ и простолюдиновъ это дълалось дома, въ присутствии ближайшей родни, рукою крестнаго отца. Выстриженные на темени младенца волосы передавались матери, зашивавшей ихъ въ ладанку. Кумъ и кума выводили крестника на дворъ, гдъ отецъ дожидался ихъ съ объъзженнымъ конемъ, на котораго и сажалъ своего первенца. Кумъ водилъ коня подъ-уздцы, а отецъ придерживалъ сына рукою. У крыльца отецъ снималъ ребенка съ коня и передавалъ его куму, въ свою очередь вручавшему крестника кумъ-"изъ полы въ полу", съ поклонами. Кума вела младенца къ его матери и привътствовала послъднюю ласковымъ словомъ. Въ горницъ подносились куму и кумъ подарки, а они отдаривали крестника. За торжественнымъ объдомъ кумъ съ кумою разламывали на крестниковой головѣ пирогъ съ пожеланіями "новопостриженному" всякихъ удачъ въ жизни. Эти обычаи давно уже исчезли изъ обихода русской народной жизни; дольше всего сохранялись они у казаковъ и старообрядцевъ.

Съ первымъ днемъ сентября-мъсяца связано, однако, и въ настоящее время у русскаго народа не мало обычаевъ, примътъ и повърій, ведущихъ свое начало изъ болѣе или менѣе отдаленнаго прошлаго. Вся недѣля съ 1-го по 8-е число слыветъ на Руси "Семенскою". Она-же зовется и "бабьимъ лѣтомъ", — хотя это-послѣднее по большей части продолжается, по мъстному неписаному мъсяцеслову, и до половины мъсяца.

Со лня нашего стариннаго Новолътія начинаются, по народной примътъ, первые холода, готовые перейти если еще не въ морозы, то въ заморозки. Еще за нъсколько дней (а именно 29-го августа) начинають загадывать въ деревнъ о хододахъпо отлету птицъ да по паутинъ, носящейся въ воздухъ. "Батюшка сентябрь не любить баловать", -гласить народное слово, ..., въ сентябръ держись кръпче за кафтанъ!". Леревенский опыть посмъивается надъ наступившимъ бабымъ лётомъ, приговаривая: "Какъ ни хвались, баба, бабьимъ лётомъ, а все глядитъ осенина-матушка на дворъ сентябрь – въ сентябръ одна ягода, да и та горькая рябина!" Но въ то-же самое время этоть умудренный жизнью опыть зорко примъчаетъ примъты перваго дня осмъиваемаго имъ "лъта". Этотъ день оказываетъ вліяніе на всю послёдующую осень: если на него ясно, то и вся осень будеть ведреная; если луга въ этотъ день опутаны тенетникомъ, если гуси гуляють стадами, если скворцы не летять, - то и вся осень будеть сподручною для деревенскихъ работъ, т.е. ясною. А работъ въ деревнъ и къ этому времени не мало: ждутъ онъ мужика-хлъбороба и въ огородъ, и на гумиъ, и BOKругъ двора. Съ Семена дня бабамъ всякихъ заботъ чуть-ли не больше, чъмъ мужику-домохозяину. Съ этого времени принимается деревня мять и трепать пеньку, мыть выбранный ленъ и разстилать его по лугамъ. Въ этотъ-же день, вечеромъ, "затыкаютъ красна", т.-е. начинаютъ ткать холстъ, затъваютъ "супрядки" – садятся за прялки и веретена.

Первое сентября-день "запашекъ" (опахиванія) полейдля огражденія ихъ ото всякихъ напастей со стороны вѣчно враждующей съ народомъ-пахаремъ темной нечистой силы. Въ этотъ-же день во многихъ мъстностяхъ въ обычаъ-перебираться въ новые дома и справлять новоселье. Варится брага, пекутся пироги; на пирушку зазываются хозяевами новаго дома тесть съ тещею, сваты, дяди и кумовья. Гости присылають и приносять на новоселье хлъбъ-соль и подаркикаждый по своему состоянію, кромъ кума и кумы, которые непремѣнно должны принести полотенце и мыло. Пирушка затягивается; только позднимъ вечеромъ начинаются проводы гостей. Но еще до всего этого, до прихода послъднихъ, совершается завъщанный предками-пращурами обрядъ: перейти въ новое жилье не ръшается ни одинъ крестьянинъ, не пригласивъ на новоселье стараго хозяина, дъдушку-Домового. Въ покидаемой хатъ въ послъдній разъ топится печь. Старая бабка, остающаяся на прежнемъ пепелищъ одна, выгребаетъ изъ печки всъ угли въ печурку. Въ полдень по-

#### новольтіе.

спѣшно собираетъ она въ припасенный заранѣе горшокъ всё непогасшие до того времени угли, накрываеть посудину скатертью и, обращаясь къ заднему углу избы, говорить: "Милости просимъ, дъдушка, къ намъ на новое жилье!" Затъмъ, уходитъ бабка на новый дворъ, гдъ у распахнутыхъ настежъ воротъ ее ожидаютъ хозяева съ хлъбомъ-солью. Подойдя къ воротамъ, старуха стучится въ верею и спрашиваеть: "Рады-ли хозяева гостямъ?" — "Милости просимъ, дъдушка, къ намъ на новое мъсто!" - съ поклонами отвъчають ей ожидающие. Старуха идеть въ новую избу, въ сопровождени несущихъ хлъбъ-соль хозяевъ. и ставитъ горшокъ съ углями на столъ; взявъ скатерть, она трясетъ ею по всъмъ угламъ и высыпаеть угли въ печурку. Послѣ этого только и возможно, по мнѣнію суевърныхъ крестьянъ, ъсть хлѣбъ-соль въ новомъ домъ. Горшовъ, въ которомъ перенесенъ сюда "Домовой", разбивается и зарывается подъ передній уголъ новаго дома.

Леревенская молодежь не отстаетъ отъ стариковъ въ сусвърныхъ обычаяхъ, - почти всегда, впрочемъ, обращая ихъ въ игру-забаву. Такъ, на Семенъ-день, совпадающий съ древнимъ праздникомъ въ честь Бълъбога, крестьянскія дъвушки хоронятъ мухъ и таракановъ, покровителемъ которыхъ, между прочимъ, считался и названный славянскій богъ. Для этого дълаются гробки изъ свеклы, ръпы или моркови, въ которые и кладутся погребаемыя насъкомыя, а затъмъ зарываются въ землю. При этомъ поется не мало пъсенъ, ничего общаго ни съ "богомъ мухъ", ни съ какими погребальными обычаями не имъющихъ. Погребальщицы, разряженныя въ свои лучшіе наряды, играють пѣсни; а парни, тайкомъ собирающіеся поглядіть на дівичью забаву, высматривають себъ подходящихъ невъстъ. Послъ похоронъ, дъвушки идутъ вмъстъ съ выбъгающими къ нимъ изъ своей засады парнями пить брагу, и вслёдъ затёмъ деревня оглашается протяжною хоровой пъснею:

> "Ай, на горъ мы пиво варили; Ладо мое, Ладо, пиво варили! Мы съ этого пива всъ вкругъ соберемся; Ладо мое, Ладо, всъ вкругъ соберемся!..."

Семенъ-день съ давнихъ поръ чествуется не только работниками, но и охотниками. Встарину въ этотъ день выѣзжали бояре охотиться за зайцами. Это можно наблюдать и до сихъ поръ на Руси. Существуетъ повѣрье, что "отъ семенинскаго выѣзда лошади смѣлѣютъ, собаки добрѣютъ и не болѣютъ",

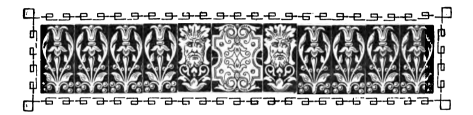
Digitized by Google

и что также и "первая затравка наводить зимою большия добычи."

Въ новгородской - валдайской округъ записано любопытное повърье объ угорь-рыбъ. На утренней ранней зорькъ выметывается она въ Семенъ-день изъ воды на берегъ и ходитъ-перескакиваетъ по лугамъ на три версты, по росъ. Смываеть сбрасываеть съ себя она всъ свои лихія больстина пагубу человъку. Потому-то и не совътуютъ знающіе люди выходить до спада росы въ этотъ день на берегъ ръки. Угорь слыветь на деревенской Руси запрещенной рыбою. Можно его всть, — говорять сведущие старики, — только тогда, когда "семь городовъ напередъ обойдешь-никакой яствы не найдешь", да и тогда запрещается вкушать годову и хвость угря. Народное суевърје принимаеть его "водяного змъя, хитраго и злобнаго", поясняя ทุกพ этомъ, что за великія прегръшенія этому змъю положенъ запреть на жало: "не жалить ему въки въчные ни человъка, ни звъря." Знахари заставляють угря быть въщимъ помощникомъ ихъ гаданий: они кладутъ его на горячіе уголья и. по направлению его прыжковъ, стараются обозначить мъсто, гдъ укрыта похитчиками какая-либо пропавшая вещь. При этомъ они заклинаютъ его именемъ св. Мароы, матери Симеона-Столпника, память которой чествуется Православной Церковью въ одинъ день съ ея преподобнымъ сыномъ.

- 398 -





## XXXIX.

# Воздвиженье.

Приближается къ концу первая половина сентября листопада. — съ послъднимъ анемъ второй недъли его приходить на Святую Русь праздникъ Воздвижения Честнаго и Животворящаго Креста Господня, установленный Церковью въ воспоминание обрътения св. царицею Еленою Креста, на которомъ былъ распятъ Спаситель міра-Сынъ Божій. Воздвиженіе-заключительный день бабьяго лёта, третья (и остатняя) встръча осени. Съ его приходомъ послъдняя вступаеть въ свои неотъемлемыя права, заставляя сельскаго жителя все чаще и чаще призадумываться о глядящей къ нему во дворъ лиходъйкъ зимъ – съ ея морозами, буранами и зачастую приходящей вмъстъ съ ними безкормицей безхлъбицей, являющеюся грознымъ бичомъ пахаря-хлъбороба, живущаго доброхотными щедротами земли. "На дворъ Воздвиженье, послёдняя копна съ поля движется, послёдній возъ на гумно торопится!"-говорить деревня, любящая и цвнящая всякое слово красное. "На Воздвиженье шуба за каотаномъ тянется!", "На Воздвиженье зипунъ съ шубой здвинется!", "Вздвиженье кафтанъ сыметъ, шубу надънеть!", "Вздвиженье -послъдний возъ сдвинулся съ поля, а птица-въ отлетъ!". "На Вздвиженье ни змъя и никакой гадъ по землъ сырой не движется!" и т. д.

Третья встрёча осени — "первые зазимки". Но еще не пугають они въ мёру зябкаго мужика, знающаго, что настоящую вёсть о зимё можеть принести только Покровъ-батюшка. Только первый снёгъ, раньше 1-го октября почти нигдё на Руси не выпадающій, и кладеть починъ необлыжной стужь. Покровъ-зазимье: на него-ло объла осень, а послъ объда-зимушка-зима", по народной поговоркъ, совпадающей съ ильинскою, гласящей, что на Илью до объда лъто, а послё объда-осень". По старинной примъть: "Вздвиженье осень зимѣ навстрѣчу двигаеть!", а зима, въ свой чередъ, на этоть празиникъ со бъла гибзла сымается, къ русскому мужику въ гости собидается. - семъ-ка (говорить) я. зимазимская, на Святой Руси погощу, съраго мужика навъщу, хлебальныхъ пироговъ повмъ, пива поотвълаю, свальбы сыграю-отпразаную! ... Возавижение-постный празаникъ. "Хоть на воскресный день придись Воздвиженье, а все на негопятница-середа, постная вда!"-говорять въ нароль. .Кто не постить Вздвиженью – Кресту Христову. – на того семь гръховъ воздвигнутся! "-замъчають о строгости однодневнаго поста возлвиженскаго благочестивые блюстители церковныхъ уставовъ: "Кто скороми на Вздвиженьевъ день чурается,--тому семь гръховъ прощается!", "У кого на столъ убоина о Воздвиженыя. -- тотъ всъ свои модитвы убиваеть, а новой не знаетъ-не въдаетъ, нечъмъ ему Бога помолить!"

На Воздвижение въ старые годы по многимъ мъстамъ воздвигалъ православный людъ обыденки часовни да церковки малыя-по объщанію (въ честь праздника). Это считалось особенно угоднымъ Богу. Еще и до сихъ поръ ставятъ въ этоть день по деревенской Руси придорожные кресты обътвые, въ благодарность за избавление отъ зла-напасти, морового повѣтрія. лихого попущенія. Въ обычаѣ воздвигать-поднимать объ эту пору и кресты на новостроящихся храмахъ. Есть мъстности, гдъ каждогодно совершаются на этотъ праздникъ крестные ходы вокругъ селъ-деревень, -- что, по народному представлению, ограждаеть ото всякаго лиха на круглый годь. Подымають иконы богобоязненные люди на Воздвиженьевъ день и для обхода полей, съ молитвою о будущемъ урожав. Молятся "празднику" и о болящихъ-страждущихъ, чтобы Господь воздвигъ ихъ съ одра бользни. "Съ върою помолиться праведному человъку на Вздвиженьевъ день, такъ Животворящій Кресть и со смертнаго ложа подыметъ!"-говорять въ народъ, твердо памятующемъ дъдовскій завътъ о томъ, что правда сильна върою, а въраправдою", и что одна безъ другой мертвы на просвъщаемой свътомъ Христовымъ темной землъ.

По старинному простонародному сказанію, еще недавно повторявшемуся въ среднемъ Поволжьв, на Воздвиженіе происходить битва-бой между "честью" и "нечестью". Поднимаются въ этотъ день, — гласитъ сказаніе, — воздвигаются одна на другую двѣ силы: правда и кривда, "свято" и "нѐсвято"... И зачинаеть осиливать навожденіе отъ лукаваго, и починаеть колебаться все стоящее за вѣру правую и правду вѣрную. Дрожить колышется, сотрясается Мать-Сыра-Земля... Но воть воздвигается изъ нѣдръ ея Свять-Господень Кресть; вся вселенная сіяеть, какъ солнце, оть его нетлѣнныхъ-негаснущихъ лучей. И таеть, какъ воскъ—оть огня, все злое-нечистое, все сильное кривдою міра—предъ этимъ лучезарнымъ Крестомъ. Побѣждаеть все праведное, все чистое... "И такъ до скончанія вѣка вѣковъ", —гласить заключительное слово поволжскаго сказа, свидѣтельствующаго о непоколебимой вѣрѣ народа въ торжество правды, несмотря на обуревающее міръ зло, ходящее по свѣту бѣлому, о бокъ съ черной бѣ дой-невзгодою, все затмевающей туманящею.

Въ другомъ сказании, пріуроченномъ ко дню Воздвиженія Честнаго и Животворящаго Креста Господня, повъствуется о самомь событія, связанномь съ этимъ праздникомъ. "Пьетъ вино Константинъ царь", - начинается сказаніе, - "въ красномъ городъ Царъ-градъ, во своемъ дворъ Господнемъ; съ нимъ пьють Божьи апостолы, святой Петръ и апостолъ Павелъ. И бесвдуетъ Константинъ-царь: -0, верховны Божьи апостолы! Гав-то нынъ наши кресты честны, у коего честнаго царя они?... " Чёмъ дальше, тёмъ болёе расходится съ книжной правдою повъствование народное. "Верховны Божьи апостолы" говорять, что "кресты честны" находятся въ еврейской земль у проклята царя Евреина". Они совътують царю Константину пойти на еврейскую землю, "попленить" ее и "ухватить царя Евреина" и выпытать у него о мъсть, гдъ сокрыта великая христіанская святыня. Но сейчасъ-же оговариваются совытчики, что "тверда въра жидовина: помретъ онъ скоръе на мукахъ, честныхъ крестовъ не укажетъ". Лучше, по ихъ словамъ, послать "жестокихъ глашатыхъ" вь еврейскую землю и взять оть еврейской царицы ребенка. "Ты наложи два живыхъ огня, царь, "-говорять они, -"метни чадо межь огня два жива, пусть пищить оно, будто змія люта: а всякая мать милостива и до своего чада жалостива, -- царица кресты укажеть'" И вотъ-царь Константинъ, внявъ совъту, "на четыре страны письма пишетъ и собралъ все войско христьянско..." Илънена вся еврейская земля, царь Еврешнъ-въ рукахъ побъдителя и, несмотря на всъ пытки, несмотря даже на мученическую смерть-кончину, не выдаль завѣтнаго мѣста — "честныхъ крестовъ указать не хочетъ!" Посланы, по увъщанію "верховныхъ Божьихъ апостоловъ", и "жестокие глашатаи". Все сдълано по указанному, какъ

А. А. Корияфскій.

по писаному. Увилъвъ своего ребенка положеннымъ межъ двумя "живыми огнями", еврейская царица "приступаетъ, слезы проливаеть, цёлуеть царя и въ полу, и въ руку". объщая указать желанное мъсто. Послъ нъкотораго новаго колебанія, она, наконець, когда ся дитя было отодвинуто отъ огней, говорить царю Константину: "Видишь-ли, царь, Одюбаръ (Өаворъ) гору? Двинь ты войско, иди ты подъ гору и раскопай Одюбаръ-гору: найдете вы твердый камень, разбейте вы твердый камень, посыпятся многи кресты златы. евреи кресты тъ сковали, на подобіе будто кресты ваши, да не узнаются кресты ваши!" Царь сдълаль все по этому указанію. Принесли ему "многи кресты златы". Взяль царь Константинъ и ударилъ ихъ о камень: переломились на двое, на трое..." Принесли ему другіе кресты, — замахнулся царь, удариль о камень, предъ нимъ разлетелся камень. Эти кресты были тъ самые "кресты честны", о которыхъ говорили "верховны Божьи апостолы"-совътчики царскіе.

> "Какъ увидълъ то Константинъ-царь, Тогда царь возсталъ на ноги И крестъ честной поцъловалъ онъ, И цълуетъ все войско христьянско. Когда царь кресты такъ избавилъ, Двинулъ войско, ушелъ онъ во дворъ свой. Пока живъ былъ Константинъ-царь, Честны кресты на земли сіяли, Сіяли крещеному христьянскому народу. Когда-же преминулъ Константинъ-царь И честная царица Елена, Тогда честные кресты воскресли, Воскресли на небеса въ высь И теперь сіяютъ на томъ свътѣ, Словно солнце на свътѣ здъшнемъ"...

Такъ заканчивается сказаніе, стоящее ближе къ сказочному складу, нежели къ былевой пъснъ, оправдывая стародавнее присловье: "Сказка—складка, пъсня—быль".

Въ другомъ сказаніи, родственномъ по содержанію съ этимъ, мъсто еврейской царицы занимаетъ "жидовка-вдовица", а "верховные Божьи апостолы "совершенно отсутствуютъ, а царю Константину самому "вспало на умъ" все совершаемое. Начинается это сказаніе такой картиною: "Три темныя мглы опустились, опустились во Стамболъ градъ, и стояли ровно три годины: ни солнце въ ту пору не гръло, ни вътеръ тогда не повъялъ, ни роса тогда не заросила, никакая жена не

- 402 -

111

1013

1.120,14

1: . . .

1. 1. 1.

H.

родила, никакая овца не ягнилась, сотворился тогда гладъ великій, стары люди золою питались, молодые травою паслися, глупы двти песокъ повдали"... Это время, по сказанію, предшествовало мысли, вспавшей на умъ царю Константину. "Зачудился тогда Константинъ-царь", —гласить сказаніе, — "чтой-то будетъ за велико чудо? Спустя мало, царю на умъ вспало. И бесвауеть онъ кралю Мурать-бегу:--Ты гой еси. ты Муратъ-бегъ краљ! Поди-ка ты на Ситницу ръку къ краю, есть тамъ жидовка вдовица, та имъетъ одного дитя-младенца: ой ты жидовка вдовица! Скажи-ка мнв. гдв-то туть кресты Христовы? А не скажешь, жидовка вдовица, возьму у тебя твоего дитя-младенца, между двухъ огней буду его жарить!... Отвъчала жидовка-вдовица:-Клянуся я Богомъ. Мурать-бегь краль! Въ работницы здъсь нанята я, поливать мнъ велику навозную кучу: растеть ночью здъсь трава смерделика, растеть ночью, я полю на утро; денно-нощно сижу себъ здъсь я!.. Сказали ему царю Константину. Царь пустиль тогда молодцовъ триста, видъть-что тамъ за чудо велико? Не была то, не была трава смерделика: только быль то Христовъ василекъ. И тогда стали молодцовъ триста, отрыли велику навозную кучу: была она, куча, очень маленька, въ глубину была она триста саженъ, въ ширину была она полтораста... И нашли они кресты Христовы"...Когда найденыотрыты были "кресты Христовы", ---тогда, во мгновение ока измънилась вся картина:

> "Тогда солнце огръвать насъ стало, Тогда вътеръ снова началъ въять, Роса мелкая тогда заросила, Мужскихъ дътей жены породили, Овцы яры тогда объягнились, Сотворилася велика дешевизна, И нивы-то пшеницу родили, Урожай тогда вышелъ полонъ. Кто слышали, всъ-бъ веселы были!..."

Дума пахаря-народа о хлъбъ насущномъ сказалась здъсь едвали не ярче, чъмъ въ какихъ-бы то ни было другихъ памятникахъ его пъснотворчества. Эту думу спородила власть земли-кормилицы надъ его стихійной душою, порождавшей не только однихъ пахарей, но и богатырей.

Праздникъ Воздвиженья слыветъ "капустницами". "Смекай, баба, про капусту: Вздвиженье пришло!"-говорятъ на посельской Руси: "Вздвиженье-капустницы, капусту рубить пора!", "То и рубить капусту, что со Вздвиженья!", "У доб-

раго мужика на Вздвиженьевъ день и пироги съ капустой!". "И плохая баба о Вздвиженьи-капустница!", "На Вздвиженьечей-чей праздничекъ, а у капусты поболъ всъхъ!", "На Вздвиженье первая барыня-капуста!" и т. д. Капуста, и всегда пользующаяся большимъ почетомъ въ простонародномъ обихоль. у всёхъ на языке въ Воздвиженьевъ день. "Щи да каша-пища наша!",-говорить деревенскій людь, а самь приговариваеть: "Безъ хлъба мужикъ сытымъ не будеть, безъ капусты-щи не живутъ!", "Хлъбъ да капуста лихого не попустять!", "Капуста не пуста, сама летить въ уста!", "Капуста-лучше пуста!..." О незапасливыхъ хозяевахъ замъчають: "Пошелъ-бы къ сосъду по капусту, да на дворъ не пустять!", "Помяни ръпу, чтобы дали капусты!", "Повзжай въ Крымъ по капусту!", "Ни шитъ, ни кроенъ, а весь въ рубцахъ!", "Безъ счету одежекъ-всъ безъ застежекъ!", "Маленькій попокъ, сорокъ ризокъ оболокъ!", "Шароватый, кудреватый, на макушкъ плъшь, на здоровье съъщь!" – ведуть свою иносказательную рвчь загадки о капусть. Старинное повърье совътуетъ выбирать капустныя съмена изъ кочней если не на Воздвиженье, то на Благовъщенье. "Ни воздвиженской, ни благовъщенской капусты морозъ не бьеть!"-гласить оно. изъ усть памятливыхъ ко всякой примъть старыхъ людей, умудренныхъ опытомъ. Они же добавляютъ къ этому, что, при засввъ капусты, надо пересыпать съмена изъ руки въ руку, -иначе, вмѣсто капусты, уродится брюква. Капусты, по ихъ-же словамъ, въ четвергъ не садятъ: "посадишь-всю черви поточать!"

Воздвиженье начинаеть рядъ осеннихъ веселыхъ вечеринокъ, справляющихся и слывущихъ подъ именемъ "капустницъ" не только въ деревняхъ, но и въ городахъ (у мъщанъ). Встарину въ этотъ день красныя дъвушки, принарядяся въ цвътно-праздничное платьице, хаживали изъ дома въ домъ-рубить капусту. Это дёлалось съ веселыми пёснями; гостьямъ подносилось сусло-пиво, ставились сладкие меда, подавались угощенья-завдки разныя (смотря по достатку хозяевь). Молодежь-женихи высматривали себъ въ это время невъстъ-"капустницъ". Ввечеру, когда капуста была уже срублена, всюду шло веселье, неръдко приводившее къ свадьбамъ. игравшимся о Покровъ-днъ. "Капустенскія вечорки" длились двъ недъли. заканчиваясь вмъстъ съ сентябремъ-мъсяцемъ. Ихъ ожидала молодежь, какъ веселаго праздника, въ-родв Масляницы. Не мало пъсенъ, особаго склада и лада, пріурочивалось къ этому времени, своихъ-"капустенскихъ", хотя не считалось зазорнымъ пѣть на "вечо́ркахъ" и всякія другія, лишь-бы складны были да веселы.

Воздвиженские капустники и въ наши лни-повсемъстный на деревенской Руси дъвичій праздникъ: ждуть его по осени. не дождутся врасныя. Знають онь, что ввечеру сойдутся на капустную бестау пирушку холостые деревенские парнисебѣ невѣстъ приглядывать. Всѣ заневѣстившіяся дѣвушки принаряжаются на эту бесъду въ лучшіе наряды. чтобы не ударить въ грязь своею красою девичьей: у каждой изъ нихъ есть среди ожидаемыхъ гостей свои присмотрѣнные заранье, приглянувшиеся заголя парни. Существуеть повърье. что, если-собираясь на воздвиженскій капустникъ. дъвушка прочитаетъ семь разъ особаго рода заклятие, то приглянувшемуся ей молодцу приглянется и ея красота. "Кръпко мое слово. какъ жельзо! Воздвигни, батюшка Воздвиженьевъ день, въ сердцъ добра молодца (имя рекъ) любовь ко мнъ дъвицъ красной (имя рекъ), чтобы этой любови не было конца въку, чтобы она въ огнъ не горъла, въ водъ не тонула, чтобы ее зима студеная не знобила! Кръпко мое слово, какъ желъзо!"-приговариваютъ дъвицы красныя, собираючись, какъ на веселыя смотрины, на капустникъ воздвиженскій.

405 -



### XL.

# Пчела-Божья работница.

Дни съ 19-го по 27-е сентября слывутъ во многихъ мъстахъ Святой Руси "пчелиной девятиною". На одной грани этого девятидневія стоить въ народной памяти свътлый обликъ преподобнаго основателя Соловенкой обители, св. пустынника Зосимы, чествуемаго Православной Церковью, кромъ того, и весною — 17-го апръля. — а на другомъ рубежъ красуется его преподобный сподвижникъ Савватій. Оба названныхъ святыхъ Русской Земли считаются въ народъ пчелохранителями-пчеловодами. Благоговъйное воспоминание о нихъ слилось въ народномъ представлении въ одинъ нераздъльный образъ "Зосимы-Саватія", вотъ уже нъсколько въковъ привлекающій на студеное Бълое море въ основанный преподобными монастырь-"пчельникъ" несмътныя тысячи богомольцевъ. Нашъ пахарьнародъ былъ пчеловодомъ съ древнъйшихъ временъ своего существования. Но русское пчеловодство сосредоточивалось раньше только въ юго-западномъ углу свътлорусскаго простора, откуда медъ и воскъ шли Днъпромъ даже и за море еще въ ту стародавнюю пору, когда пчела-работница ютилась въ бортяхъ-дуплахъ и была въ дикомъ состояніи (до XIV въка). Встарину выплачивались медомъ-воскомъ даже всякія дани, подати и налоги, — наравнъ съ пушниной и хлъбнымъ зерномъ. Меда ставленые-сыченые еще до Красна-Солнышка -князя-Владиміра были любимымъ охмѣляющимъ напиткомъ любящей "веселіе" Руси; въ приготовленіи ихъ наши отдаленнъйшіе предки достигли высокой степени совершенства и не знали себъ соперниковъ въ разноязычной семьъ другихъ народовъ. Со времени просвъщенія Руси Тихимъ Свътомъ

**— 406 —**.

правой въры Христовой пчела, доставляющая не только пьяныйсладкій медъ, но и воскъ-"Богу на свѣчку", стала слыть "Божьей угодницею", продолжая обитать-плодиться все еще въ своихъ лъсныхъ бортяхъ.

Святые Зосима и Савватій,<sup>71</sup>) въ средніе годы XV-го столѣтія подвизавшіеся во славу Божію на дальнемъ сѣверѣ, первые по преданію—научили русскій народъ болѣе или менѣе правильному пчелиному хозяйству, не только устроивъ на Руси пасѣки-пчельники, но даже занеся "пчелу" на обвѣянный бурями пустынный островъ, покояшійся въ студеныхъ волнахъ Бѣлаго моря, на многія сотни версть южнѣе береговъ котораго никто до той поры и слыхомъ не слыхомъ о пчеловодствѣ. "Божественный пчельникъ", основанный почившимъ угодникомъ Божіемъ, неустанно продолжаетъ съ тѣхъ поръ, разростаясь и укрѣпляясь, возносить изъ волнъ Бѣлаго моря студенаго немолчную хвалу Живоначальной Троицѣ. "Святая двоица—Зосима-Савватій"—въ великомъ почитаніи

"Святая двоица. Зосима. Савватій" — въ великомъ почитаніи не только на съверномъ поморьѣ, но и по всей народной Руси, отъ-моря до̀-моря. Всюду, — не только, гдъ стоитъ хоть одинъ пчелиный улей, но гдъ теплится передъ божницею хотя одна свѣча "воска яраго". — повсемъстно благоговъйно поминаются родныя Русской Земль имена святыхъ угодниковъ Божіихъ, покровителей пчелы, оберегающихъ — кромѣ того своею крѣпкой защитою и всѣхъ плавающихъ по съвернымъ водамъ, омывающимъ мъсто ихъ земного подвижничества о Христѣ. Почти на каждомъ пчельникѣ можно найти икону соловецкихъ подвижниковъ. Ни одинъ пчеловодъ не начнетъ никакого важнаго дѣла въ своемъ пчелиномъ хозяйствѣ безъ обращенной къ нимъ молитвы. Благочестивая старина совѣтуетъ служить дважды въ году на пчельникахъ молебны Зосимѣ-Савватію: по веснѣ, когда ульи выносятся изъ омшени-

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) Св. Зосима, по сдовамъ житія его, былъ родомъ изъ нотчины Господина Великаго Повагорода; онъ увидѣлъ свѣтъ бѣлый въ селенін Толвуѣ, на берегу Онежскаго озера. Сначала подвизался онъ на Сумскомъ поморьѣ, гдѣ и встрѣтился съ инокомъ Германомъ повѣдавшимъ ему о жившемъ на Содовкахъ пустынникѣ Савватіѣ, который предъ своей копчиною († въ 1435 году на рѣкѣ Выгѣ, въ деревнѣ Сорокѣ) переселился съ моря на материкъ. Преподобный, плѣнясь разсказомъ инока о соловецкомъ пустынножительствѣ, "возревновалъ о Господѣ" и (въ 1436 году) удалился вмѣстѣ съ Германомъ на освященный подвижничествомъ своего предшественника островъ. Сюда, къ тѣсной келін пустынножителей, сдава о которыхъ не замедлида распространиться по всему поморью, начали стекаться жаждущіе душеспасительнаго труда ученики. Былъ сооруженъ деревянный храмъ Божій, возникъ убогій монастырь. Игуменомъ послѣдняго былъ пзбранъ св. Зосима. Въ 1465-мъ году въ новую обитель перенесены были честныя мощи перваго соловецкаго подвижника. Кончина преподобнаго Зосимы послѣдовала въ томъ-же году.

ка на вольный воздухъ. и осенью — въ одинъ изъ дней пчелиной девятны, заставляющей убирать пчелу на зимній покой, въ теплый ують. "Мидостивый Спасъ всяку душу спасаетъ. Зосима Савватій пчелу бережеть!" — говорять пчеловоды: "Безъ Бога—ни до порога, а безъ Зосимы-Савватія -ви до улья!". "Что у пчелы въ соту-то оосима-Савватій даль!", Ичела-Божья угодница, а и та Зосимъ-Савватію свой молебенъ поетъ!", "Зосима-Савватій вмъстъ съ пчелой Богу свъчку лъпить, Пресвятой Троицъ домъ строить!", "Зосима-Савватій цвёты пчель ростить, въ цвёть мелу наливаеть!." Въ такихъ и тому подобныхъ словахъ опредъляетъ народъ значеніе соловецкой двоицы для пчеловода.-приговаривая: "Ты мелъ-то ломать ломай, да объ Зосимъ-Савватіъ вспоминай!". "Безъ Савватія-Зосимы—рой пролетить мимо (пчельника)!". "Рой ронтся-Зосима-Савватій веселится!" и т. д. Прибъгая подъ щитъ заступничества содовецкихъ покровителей пчелинаго хозяйства, водящій пчелу пахарь твердо памятуеть вѣщее слово умулренныхъ опытомъ прелковъ, гласящее, что святая лвонна-Зосима-Савватій-помогаеть только благочестивымъ, блюдущимъ отеческие завѣты. людямъ. "Злому-неправедному лучше и не волить пчелы!"-говорять въ посельской Руси, считающей пчеловодство деломъ угоднымъ Богу, но одновременно съ этимъ не совѣтующей приступать къ нему съ загрязненной грѣхомъ душою. У праведнаго-рой за роемъ роится, у гръшнаго послълняя пчела переволится!", "Къ доброй душѣ и чужая пчела роемъ прививается!-. Подходи къ пчелъ съ кроткими словами, береги пчелу добрыми дълами!", "Пчела на злого хозяина Богу жалуется!", "Добраго человъка и ичела не жалитъ!", "Вору-грабителю-и отъ пче-**ЛЫ ВЪ СОТУ ОДНА ГОДЬКАЯ ХЛЪ́БИНА!" – МОЖНО УСЛЫХАТЬ ОТЬ** любого пчеляка-пасъчника.

Божья угодница-работница—пчела—еще въ глубокой древности, во времена, повитыя мглистымъ туманомъ язычества, слыла надъленнымъ нездъшней силою насъкомымъ. Въ старинныхъ русскихъ сказкахъ звъздная розсыпь является "золотымъ роемъ пчелъ". Эти небесныя пчелы ниспосылаютъ на ширь-даль поднебесную медовыя росы, собираемыя изъ цвътовъ ихъ земными сестрами, лъпящими соты. Съ этимъ upeданіемъ совпадаетъ древнегреческое сказаніе о небесныхъ ичелахъ, приносившихъ медъ малюткъ-Зевесу.

Пчелиная мудрость всегда считалась неподлежащей никакому сомивнію. "На что хитра гадъ-змвя подколодная, а ичелка. Божья пташка, и ее перемудрить!"—говорять на Руси. По крылатому народному слову—. Отъ пчелы ничто ни на землѣ, ни подъ землей не укроется: все она слышитъ, всето видитъ, обо всемъ Богу говоритъ!", "Одной пчелѣ Богъ съ роду науку открылъ!", "Пчела—ни дѣвка, ни вдова, ни мужняя жена: дѣтей водитъ, людей питаетъ, дары Богу приноситъ!", "Нечему пчелу учить, сама всякаго мужика научитъ!", "Для пчелы всякъ урокъ лего̀къ!", "Родилась пчела всю науку поняла!", "Мала-мала̀ пчелка, а побольше великаго знаетъ!"

Пчела настолько свята въ Божьемъ міръ, среди созданныхъ Творцомъ существъ, что даже самъ грозный Илья пророкъ не можеть ударить громомъ молоньей въ пчелиный улей. хотя-бы 38 нимъ укрывался нечистый духъ. Ужаленный пчелою человѣкъ считается въ наролъ погръшившимъ противъ Луха-Свята въ этоть день. Приблудный, задетввшій на чужой дворъ, привившійся къ чужому дому рой сулить его хозяину счастье. Если-же такой рой залетить въ подполье, – это считается еще болёе счастливымъ признакомъ: кто не станетъ всячески оберегать такое "счастье", падеть на голову тому, какъ снъгъ, бъда неминучая. Убить пчелу-гобхъ на шею навязать; украсть колоду съ пчеламисвятотатство. По старинному преданію, пчелы потому стали предъ Богомъ святы", что въ то время, когда на Голгоеъ совершалось искупление племени-рода человъческаго, онъ прилетали пълымъ роемъ къ распятому на кресть Сыну Божію и, выпивая кровавый потъ, проступавший на Божественномъ чель. облегчали страданія Спасителя. Потому-то, по словамъ народной мудрости, "безъ пчелы (безъ восковыхъ свъчъ) и объдню попъ не служитъ". По словамъ другого народнаго сказа, пчелы жалили руки бичевавшимъ Христа. Третье сказаніе рисуеть ихъ разносящими "по всему бѣлому свѣту христьянскому" первую въсть о Свътломъ Воскресени Христовомъ.

Въ Поволжьё лётъ двадцать тому назадъ еще ходило съ пчельника на пчельникъ изустное повъствованіе о томъ, какъ Богъ Саваооъ передалъ пчель подъ защиту святыхъ Зосимы и Савватія. Долго жили пчелы, Божьи угодницы, — гласила. народная молвь, — долго жили, не было у нихъ среди святыхъ Божіихъ своего покровителя. И нападала отъ этого на мудрое пчелиное царство всякая нечисть, мъ́шая пчеламъ дъ́лать Божье дъло. Собрались однажды на совътъ семьдесятъ семь царицъ семидесяти семи богатъ́йшихъ городовъ пчелиныхъ. "У всякаго скота, у всякой животины, есть свои святые у подножія престола Господня", — сказала на этомъ совътъ мудръ́йшая изо всѣхъ семидесяти семи царицъ, — "одна

ичела живеть-тоулится на земль безъ святой защиты на небесахъ!" Поръшили семьдесятъ семь царинъ семидесяти семи городовъ пчелиныхъ полетъть на небеса къ престолу Госполню. Полетели и взмолились ко Всевышнему. Дошла до слуха Божія жалоба-мольба семидесяти семи царинъ, просившихъ о святомъ покровителъ для своего пчелинаго народа. трудяшагося-полвизающагося во славу Господа Силъ. Внималъ Богъ Саваовъ царственнымъ челобитчицамъ, внималъ и сокрушался: некому было отдать подъ защиту пчелу- Божью угодницу. Услышалъ грозенъ Илья-пророкъ объ этомъ и на-помнилъ Господу о новопреставленныхъ святыхъ угодникахъ Его-преполобныхъ Зосимв и Савватів, соловенкихъ подвижникахъ. И возсіялъ ликъ Господа Силъ радостію великою: нашлись среди святыхъ на лонъ Его, не одинъ, а двое покровителей оберегателей Божьей работницы на Русской Земль. Воспьли хвалу Богу Саваову семидесятью семью голосами семьдесять семь царицъ семидесяти городовъ царства пчелинаго и полетѣли разносить по міру, по свѣту бѣлому радостный благовъсть о святой двоиць соловецкой-Зосимв. Савватів. "Съ той поры и взяла на свои рамена заботутяготу о пчелъ святая двоица!"-договариваетъ сказаніе.

Въ простонародныхъ пословицахъ и поговоркахъ отводится значительное мъсто оберегаемой Зосимою - Савватіемъ Божьей работницъ-угодницъ. "Работящъ, какъ пчела!", — говоритъ народъ о неустанно трудящемся скопидомъ. "И на себя, и на людей, и на Бога трудится!" — отзываются въ народъ о жадномъ на работу человъкъ. "Ни пчелы безъ жала, ни розы безъ шиповъ!" – приговариваетъ деревеньщинапосельщина: "Не на себя пчела работаетъ, на Бога!", "Скупые — ровно пчелы: медъ собираютъ, а сами умираютъ!", "Лихихъ пчелъ подкуръ нейметъ, лихихъ глазъ стыдъ не беретъ!" Относительно осторожной мудрости пчелиной земъчаютъ пчеловоды краснословы: "И пчелка летитъ на красный цвътокъ!", или: "На всякій цвътокъ пчела садится, да не со всякаго поноску беретъ!"

Загадки рускаго народа говорять о пчелё въ такихъ иносказательныхъ словахъ: «Сидитъ дёвица въ темной темницё, вяжетъ узоръ—ни петлей, ни узловъ!", "Сидятъ дёвушки во горенкахъ, нижутъ бисеромъ на ниточки!", "Во темной темницё красны дёвицы, безъ нитки, безъ спицы, вяжутъ вязеницы!", "Въ темницё дёвица бранину собираетъ, узоръ вышиваетъ,—ни иглы, ни шелку!", "Точе́мъ скатерти браныя, ставимъ яства сахарныя—людямъ на потребу, Богу въ угоду!", "Въ тёсной избушкъ ткутъ холсты старушки!", "Іе-

- 410 -

Digitized by Google

титъ птица крутоносенькая, несетъ таоту рудожелтенькую, еще та таота ко Христу годна!", "Ни солдатка, ни вдова, ни замужняя жена: много дътокъ уродила, Богу угодила!", "Летъла птаха мимо Божьяго страха: ахъ, мое дъло на огнъ сгоръло!", "Летитъ птячка гоголекъ черезъ Божій теремокъ, сама себъ говоритъ: моя сила горить!" Въ Самарской губерніи записаны Д. Н. Садовниковымъ и такія загадки о пчелъ, какъ: "Маленькая собачка не лаетъ, не баетъ, а больно кусаетъ!", "Полонъ хлъвецъ кургузыхъ овецъ!", "Лежитъ кучка поросятъ, кто ни тронетъ—голосятъ!"

Мелъ-самотекъ. мелъ сотовой и мелъ-липенъ-любимое лакомство русскаго простолюдина: медъ питейный стоялыйлюбимый напитокъ. "Я самъ тамъ былъ", -- говорятъ въ народъ о возбуждающемъ зависть пиръ, -- медъ пилъ, по усамъ текло-въ ротъ не попало: на душъ пьяно и сытно стало!", "И мы видали, какъ бояре медъ вдали!", "Есть медокъ, да засвченъ въ ледокъ!" "Съ медомъ и долото проглотишь: одинъ съ медомъ и дапоть съблъ!"-говоритъ любящая врасное словцо деревня: "Воеводою, быть-безъ меду не жить!", "Будь лишь медъ-много мухъ нальнетъ!". "Лакомъ гость до меду, да пить ему воду!", "Покой пьетъ воду, а безпокоймедъ!", "Терпи горе: пей медъ!", "Отвага медъ пьетъ и кандалы третъ!", "Либо медъ пить, либо биту быть!" и т. д. "Твоимъ- бы медомъ да намъ по губамъ!" -- говорятъ бахвалящемуся пустослову, прибавляя-приговаривая: "Твоими-бы ус-тами да медъ пить!", "Съ тобой говорить, что меду напиться!" Тому, кто, согласно съ пословицей, на посулъкакъ на стуль, говорять: "Коли медъ-такъ и ложку!", "У тебя одна рука въ меду, а другая-въ патокъ!", "Кинуло въ потъ: голова что медъ, а языкъ —хоть выжми!", "Радъ гос-пожъ —что меду на ножъ!", "Не летитъ пчела отъ меду, а летить оть дыму!"

Народное пъсенное слово приписываеть Божьей работницъ и такія заботы, какъ "замыканіе" и "отмыканіе" временъ года. Вотъ, напримъръ, пъсенка, записанная П. В. Шейномъ<sup>72</sup>) въ Дорогобужскомъ уъздъ Смоленской губерніи:

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Павелъ Васильевичъ Ш е й н ъ-неутомимый собиратель народныхъ пѣсенъ, всю долголѣтнюю жизнь иосвятившій этому дѣлу. Онъ родился въ гор. Могилевѣ-на-Днѣпрѣ въ 1826-мъ году, по образованію-питомецъ могилевской классической гимназіи и московскаго университета (по историко-филологическому факультету). Возложивъ на себя тяжкій крестъ учителя, этотъ еврей по происхожденію и лютеранинъ по вѣроисповѣданію отдалъ всего себя на служеніе русскому народу. Бѣднякъ, не имѣвшій гроша за душой, полукалѣка (онъ съ дѣтства ходилъ на костыляхъ)-П. В-чъ пѣшкомъ обошелъ цѣзыя области, собирая цвѣты пѣсеннаго богатства народнаго (Симбирскую, Калужскую, Мо-

"Ты, пчелонька, Пчелка ярая! Ты вылети за море, . Ты вынеси ключики, Ключики золотые, Ты замкни зимыньку, Зимыньку студеную! Отомкни лѣтечко, Лѣтечко теплое, Лѣтечко теплое. Дѣто хлѣбородное!"

По пословицъ-"Гдъ цвътокъ, тамъ и медокъ!", "Подлъ пчелки въ медокъ, а подлъ жучка-въ навозъ!", жилье Божьей работницы-улей-должно содержаться пчеловодомъ въ чистоть: въ противномъ случать все его население перемретъ. Едва-ли найдется какое-нибудь другое живое существо, которое такъ страдало бы отъ неопрятности, какъ пчела. Потому-то, приступая къ медосбору, пчеляки-пасъчники прежде всего чисто на чисто вымывають руки и переодъваются въ чистую одежину. Всякій соръ-мусоръ тщательно отметается отъ ульевъ-по той-же самой причинъ. Объ ульъ, пчелиной домовинь, существуеть цёлый рядь мъткихъ загалокъ-въродь: "Пъвунъ-пъвецъ нашелъ хлъвецъ, въ немъ-пять тысячъ овецъ!". "Стоитъ изба безугольна, живутъ люди безуемны!", "Въ крутомъ буеракъ-лютыя собаки!"... Пересаживая рой въ новый улей, пчеловоды, держащиеся обычаевъ дъдовской старины, опрыскивають его святою крещенской водою. нарочно сохраняемой ими для этого случая, и приговаривають: "Святые преподобные Зосима-Савватій, Матушка Пре-

Digitized by Google

сковскую, Тверскую, Тульскую и др. губерніи). Первыя собранныя имъ пѣсни вошли въ "Великорусскій Сборникъ" Бодянскаго. Въ 60-хъ годахъ II. В. Шейнъ, будучи учителемъ витебской гимназіи, семь лѣтъ изучалъ сѣверо-западный край Россіи. Въ началѣ 70-хъ годовъ Географическимъ Обществомъ изданы его "Бѣлорусскія народныя пѣсни". Затѣмъ, Академія Паукъ выпустила, три книги его "Матеріаловъ для изученія быта и языка населенія сѣверо-западнаго края". Цѣлый рядъ экскурсій совершенъ былъ II. В-чемъ для пополненія собранныхъ имъ словесныхъ богатствъ. Въ послѣдніе годы жизни онъ жилъ въ Петербургѣ, работалъ надъ академическимъ изданіемъ капи тальнаго труда "Великоруссъ въ своихъ пѣсняхъ, обрядахъ, обычаяхъ, вѣрованіяхъ, сказкахъ и легендахъ". Два первыхъ тома этого труда вышли въ свѣтъ, выходъ остальныхъ прервала смерть безкорыстнаго труженика. II. В. Шейнъ скончался 14-го августа 1900 года въ Ригѣ, гдѣ и похороненъ. Послѣднею печатной работою его былъ очеркъ, посвященный вопросу о томъ что дала русская народная поэзія Пушкину. Этоть очеркъ помѣщенъ въ іюньской книгѣ журнала I. I. Ясинскаго "Ежемѣсячныя Сочиненія" за 1900-й годъ.

святая Богородица. храните эту домовину, какъ зъницу ока, отъ мора, отъ хлада, ото всякаго гада!" Это, по старинноному повёрью, способно предохранить пчелиный домъ отъ наносной бъды. Восковая свъча, принесенная изъ церкви отъ утрени въ Страстной четвергъ, бережется пчеловодами за божницей ко времени выставления ульевъ изъ омщеника на пчельникъ: поставленная посреди послъдняго въ этоть день (преимущественно-17-го апрвля), она обезпечиваетъ на осень обильный медосборъ, оберегая въ то-же самое время пчельникъ ото всякаго "сглазу" лихого человъка завист-Старые пчеловоды совътують всъмъ заволящимъ ливаго. пчелиное хозяйство, обнося пчельникъ плетнемъновое изгородью, натыкать на колья лошадиные черепа. Это дълалось еще во дни старины глубокой, когда была свъжа въ народъ память о жертвоприношеніяхъ Даждьбогу, считавшемуся покровителемъ всякаго хозяйства и подателемъ благополучія. Теперь, когда утратилось въ народной Руси непосредственное воспоминание о временахъ языческаго обожествленія природы, этоть пережитокъ стародавняго быта сохранился только въ самыхъ захолустныхъ уголкахъ деревенской Руси и соблюдается безо всякаго отношения къ своему первоисточнику. Одно только и могуть сказать пчеловоды въ объяснение упомянутаго обычая, что-де "такъ дблали наши дбды, такъ и нашимъ отцамъ заповбдали, а они были добрые люди и всякаго добра у нихъ было вдосталь, невпримъръ больше нашего!"

Съ повърьями, преданіями и поговорками, относящимися къ пчелъ, связаны также и многія изъ пріуроченныхъ народной мудростью къ лёсному пчелиному воеводё-медвёдю, самое название котораго происходить, по объяснению однихъ знатоковъ русскаго языка, отъ словъ "медъ" и "ъсть" (медовдъ), а, по мнънію другихъ, отъ-"медъ" и "въдать". "Пчела медвъдю медомъ дань платить!"-гласитъ старинное изреченіе, сложившееся, несомнѣнно, еще во времена бортевого лъсного пчеловодства на Руси. "Медвъдю пчелы пиво въ борти варять!"-прибавляеть другое, идущее отъ тѣхъ-же дней стародавнихъ. Охотникъ до меда медвъдь, - лавливали его по медвъжьимъ мъстамъ на эту лакомую приманку. "Силенъ медвъдь, да не уменъ-самъ претъ на рожонъ!"-говорять медвъжатники, приговаривая: "Не далъ Богъ медвъдю волчьей смѣлости, а волку медвѣжьей силы!", но въ то-же время сами себя оговаривають: "Счастливъ медвъдь, что не попался стрёлку; счастливъ и стрёлокъ, что не попался медвъдю!", "Не продавай шкуры-не убивъ медвъдя!", "Медвъдь умывается, да человѣкъ его пугается!"

Старые пчеляки слывуть въ деревенскомъ захолустьи за вълуновъ-знахарей. "Пчела и человъка умулояетъ!"-по народному повврью: "Человъкъ отъ пчелы всякой премудрости поучается!", "Мала пчела, а человъка большому уму-разуму научить!" Памятуя приведенныя сдова, народъ относится БЪ волящимъ пчелъ люлямъ съ больщимъ уважениемъ. прислушивается къ ихъ ръчамъ, спрашиваетъ у нихъ добраго совъта въ затруднительныхъ дълахъ, обращается къ нимъ за разръшениемъ спорныхъ вопросовъ. Приглядываясь къ цвътущимъ травамъ, излюбленнымъ пчелою, ухаживающие за Божьей работницею научаются отъ самой приролы распознавать вредныя и полезныя растенія, -- собирають и сушать последния, нередко принимая на себя обязанности врачей-дъческъ. Все это невольно способствуетъ ихъ знахарской славь и привлекаеть къ пчельникамъ страждущихъ всякими больстями людей.

Въ рукописномъ сборникѣ бѣлорусскихъ заговоровъ. записанныхъ въ началь XIX-го стольтія, подается совъть-при основании новаго пчельника ставить чистую посудину съ водою, ("отмерить три девить ложикъ воды") на томъ мъстъ. гдъ задумано водить пчелъ. Если на другой день утромъ прибудеть воды въ посудинъ, это считается хорошимъ признакомъ, а-не дай Богь!-убудетъ,-нътъ примъты хуже для будущаго пчелинаго хозяйства. Въ Страстной четвергъ совътуется тайнымъ образомъ принести камень и закопать его въ землю посреди новой пасъки, приговаривая: "Такъ, какъ тоть каменъ тверъдъ, такъ бы отвердет истивому человеку или женъщене, которае помислъ злой мысълить на мою пасику, во веки вековъ, аминъ". Когда станетъ роиться первый рой пчелиный по приходъ весны, суевърные люди становятся передъ нимъ на колёни и, доставъ изъ-подъ лёвой ноги, а также изъ-подъ улья, по щепоти земли, бросаютъ на рой съ такимъ причетомъ: "Какъ Мать-Сыра-Земля не йграеть и не шумить нез горами, нез далами, не с лугами, не с темнами лесами, (такъ чтобы) не играли и не шумели въ моей пасики пчели-са въсей свойей силой, ни въ лисахъ, ни въ добровахъ, не въ чыстая поля, не въ інъныя пасики отъ меня пастыря не оубегать и не утекать, отныня и довека и до скончений жыжни моей, аминъ!" По иному списку, заговоръ этотъ читается такъ: "Какъ сия вода не истекаить и не измаляица, такъ бы мое пчоли не изълитали и знемалялись, изъ моихъ ульевъ изъ зо въсей моей пасики. Какъ гора зъ горой не изъходица, такъ бы мое пчоли не

изходилися с чужыми пчалами и не излитали на ляту, намеду, и на пасеку, именемъ Господа нашего Исуса Хрыста и действиемъ светаво Зосима и светаво Савостия, аминъ." Къ царицъ народа пчелинаго обращается заговорное слово пчеловода обълорусса съ такимъ величаніемъ моленіемъ: — "Пчалица-царыца, ты мая птаха. Радъ бы я тебе водить, радъ тебе плодить во всей засики и пасики, пчелиная мати Фаленея, Ульяна и Соломония и Анъна. Какъ в древе коренья много въ земле, такъ была (бы) пчелиная матъ в засеку со всей своей силой пчелиной. Какъ хмель около древа обвиваица, такъ бы вилися мое пчолы въ моей пасики, действиемъ светаво Зосима и Савостия салавецкаго чудотворцовъ, аминъ."

На многихъ пчельникахъ есть ручейки и колодны роднички. выкопанные рукою пчеловодовъ. Въ обычав ставить налъ этими источниками часовенки съ образомъ святой соловецкой двоицы-Зосимы-Савватія. Вода изъ освненнаго такой часовенкою родника считается цълебною отъ многихъ болъзней. ---меняду прочимъ, отъ изнурительной лихорадки. Возлъ часовенки ставится по веснъ небольшія долбленыя корытца съ разведеннымъ водою медомъ ("сытою") для подкармливания натолодавшихся за-зиму пчель во время малаго еще цвътения цвытовь. Привившійся къ часовенкь рой съ чужого пчельника считается освященнымъ свыше и оберегается съ особымъ тшавиемъ ото всякой случайности. Къ улью съ такимъ роемь, отмеченному краснымъ крестомъ, подносятъ въ роевне ---при пересадкъ-- каждый новый рой, какъ-бы на поклонение. При этомъ неизмънно-неукоснительпо поминаются святыя имена покровителей трудолюбиваго крылатаго народа, насадив. нихъ пчелиное хозяйство на студёной съверной окраинъ Руси великой. . .

**- 415** -

Digitized by Google



#### XLI.

# Октябрь-назимникъ.

Слылъ въ стародавние годы октябрь-"назимникъ" восьмымъ мъсяцемъ; съ XV-го по XVIII-ый въкъ звали его вторымъ, а потомъ повелѣлъ царь-государь Петръ Великій быть ему ("грязнику") на Руси десятымъ. Послъ девяти братьевъмѣсяцевъ приходить онъ съ той поры на свѣтлорусское приволье и до нашихъ дней, приводя съ собою Покровъпраздникъ — зазимье веселое свадебное, со пирами-столами да со бесъдами. Живутъ, по народному сказанию. двънадцать братьевь мѣсяцевь на стекляной горѣ небесной; сидять мвсяцы вокругъ солнцева костра. То горить-пылаетъ-и небо, и землю гръеть-этоть костерь (въ вешніе и льтніедни). то чуть теплится дымится: осенью да зимой. Поочередно беруть братья-мъсяцы въ свои руки царственный жезлъ- небомъ-землею правять. Весеяние мъсяцы-румяные добры-молодцы, "вьюноши прекрасные цвътущіе"; лътніе-русобородые богатыри, въ плечахъ-косая сажень; осенніе-начинающіе старѣть-дряхлѣть; зимніе —сѣдовласые согбенные старцы.

Въ старой словацкой сказкъ, имъющей много родственнаго съ нашими простонародными сказаніями, это преставленіе о братьяхъ-мъсяцахъ облечено въ такіе красноръчивые образы. Жила-была, — говорится въ этой сказкъ, — на Божьемъ бъломъ свътъ одна мать. Было у ней двъ дочери: родная да падчерица. Первую она любила, вторую ненавидъла, но была эта-послъдняя ("Марушка") невпримъръ краше первой ("Голены"), да только и знать не знала о своей красотъ. Заставляла ее мачиха справлять всю работу по двору и по дому: мести-мыть полъ, варить-жарить, ткать, шить, коровъ доить.

А любимая дочка только наряды свои и знала. Терпъливо выносила Марушка-красавица и брань. и побои; но мачиха съ сестрою становились все злёе, видя, что та-что ни деньрасцвътала все краше. И надумала мачиха: "Придутъ парни свататься, увидять Марушку и не возьмуть моей дочки! Лай ка изведу я ее!" Стала она мучить голодомъ бъдняжку: нътъ, не изводится! Была зима студеная, и вотъ-захотълось Голень, матушкиной любимиць, фіалокъ-цвътовъ. Сказала она о своемъ желаніи матери. Возрадовалась злая, -пойдетъде ненавистная въ лъсъ за цвътами да и замерзнетъ! Вытолкали онѣ вдвоемъ Марушку за дверь, строго-на-строго наказали ей: или принести фіалокъ, или совсъмъ домой не возвращаться. Заплакала красавица, пошла въ лъсъ. Долголи, коротко-ли шла она, бродила снъгами сугробами, --шла, Бога о смерти молила. И дошла она до высокой горы. На горъ пылаль яркій костерь. Полнялась иззябшая пъвушкапогръться къ костру и увидъла вокругъ огня двънадцать человъкъ. Сидъли всъ они на двънадцати камняхъ: трое были стары, трое-пожилые, трое-помоложе, а еще трое-и совсъмъ юные. Сильли двънадцать человъкъ на двънадцати камняхъ. силъли – молчали, на огонь глялъли. И были эти двъналнать человъкъ двъналнать мъсяневъ. Сълой мъсянъ-Ледень-январь-сидѣлъ выше всѣхъ, на первомъ почетномъ мъстъ; держалъ старый въ рукъ жезлъ. "Добрые люди",поклонилась незнакомцамъ дъвушка: "позвольте мнъ обогръться у огня". Старый Ледень позволилъ Марушкъ подойти къ огню, а самъ спрашиваетъ: "Какъ ты, дъвица, зашла сюда? Чего, красная, ищешь?" Повъдала ему бъдняжка о своемъ горѣ, о мачихѣ лихой, о фіалкахъ, за которыми послали ее, пригрозивъ ей смертью, если не принесетъ сестръ цвътовъ. Посмотрълъ, покачалъ съдой головою Ледень-мъсяцъ, поднялся съ камня, подошелъ къ самому юному мѣсяцу, передаль Марту свой жезль, посадиль братца на свое первое мъсто. Взмахнулъ жезломъ Мартъ надъ костромъ: запылалъ огонь сильные, начали таять сныга сугробы, разбухли-покраснъли на деревьяхъ почки, зазеленъла на проталинкахъ трава, побъжали ручьи звонкіе, зацвъли цвъты лазоревы. Пришла въ лёсъ Весна-Красна, принесла молодая и фіалки душистыя. Стала рвать цвъты Марушка, набрала чуть не снопъ цёлый, поклонилась братьямъ-мёсяцамъ, побёжала домой къ мачихъ. Удивилась мачиха, а и больше того удивилась сестра Марушкина. Стали онъ допытываться, гдъ это она зимой могла нарвать цвётовъ. "Набрала на горъ въ лёсу, полъ кустами!" - отвъчала дъвушка. Подумали-подивовались злыя,

прогнали ее въ лъсъ за земляникой. Опять пришла бълная къ братьямъ-мѣсяцамъ, еще ниже поклонилась имъ. Выслушалъ ея слезную просьбу Ледень, промолвиль: "Братецъ Іюнь, сядь на первое мъсто!" Въ одно мгновеніе наступило лъто: и пташки запѣли, и цвѣты запестрѣли, и деревья зашумѣли. Не успѣла оглянуться красавица, какъ вся трава зеленая заальла. спълыми ягодами, - словно кто обагрилъ ее кровью. Принесла Марушка домой ягодъ, смотрить, а вокругь нея-опять зима. Стали изумленныя мачиха съ сестрой лакомиться, а сами нааумали новую задачу: послали выгнали красавицу за яблоками румяными. Опять пошла она снъгами-сугробами къ знакомой горь, снова взмолилась къ старому Леденю. Сълъ, по его слову, брать Сентябрь на первое мъсто, махнулъ жезломъ, и-передъ глазами Марушки совершилось новое чудо: стаяль сныгь, отзеленыя весна, отценло лыто, раззолотилась листва осеннимъ золотомъ, увидъла дъвушка яблоню-всю увъшанную яблоками. Потрясла она дерево, упали два яблока румяныя, и вельлъ Сентябрь идти домой скорье. "Гдъ ты сорвала яблоки?" — встрътила ее мачиха. — "На высокой горъ; тамъ еще много осталось!" Принялись бранить бъдняжку злыя: зачёмъ не нарвала больше; заплакала Марушка, ушла, забилась въ свой уголъ. Събла Голена яблоки, вкуснъе вкуснаго показались они ей; надъла она шубу да и пошла въ лёсь, къ высокой горё за яблоками: все оборвать собирается. Ходила-ходила, шла-шла она. дошла до высокой горы, подошла къ костру-стала руки у огня гръть. "Чего ищешь, красная дъвица?" — спросиль ее съдой "Ледень. "А ты что за спросъ, старый дурень!" - крикнула на его слова она: "Зачъмъ тебъ знать!" И пошла злая въ глубь-чащу лъсную. Нахмурилъ густыя брови Ледень, поднялъ жезлъ: сталъ огонь горъть слабъй да слабъе, повалилъ снъгъ, засвистали-забушевали вътры буйные, заковаль на своей кузницъ морозъ. Ждетъ-пождетъ мать дочки-любимицы: нътъ ея да нътъ. "Върно, разлакомилась дъвка яблоками, жаль уйти... Пойду-ка я, посмотрю сама!". Надъла старуха шубу, пошла въ лъсъ... А время шло къ ночи. Убралась Марушка по хозяйству, стала ждать-поджидать возвращения своихъ мучительницъ, да такъ и не дождалась: объ онъ замерзли вълъсу въ эту ночь... На томъ и кончается сказка.

На Бѣлой Руси, ревниво охраняющей отъ тяжелой руки безпощаднаго времени свои преданія-повѣрья, разсказывается, что вслѣдъ за олицетворяющей лѣто "Цецею" — дородной красавицею, убранной въ наряды яркіе, въ вѣнкѣ изъ колосьевъ, съ яблоками-грушами въ рукахъ — приходитъ на землю трехглазый "Жицень" (осень)-плюгавый мужиченко съ всклокоченной бородою, съ косматой головою. Ходить Жицень по полямъ да по огородамъ, оглядываетъ мужицкое хозяйство: все-ли снято-убрано, все-ли сделано во время. Гле запримѣтить Жицень дѣлянку недожатую, сорветь колосья, свяжеть въ одинъ снопъ да и снесеть на загонъ къ тому хозяину, у котораго все убрано въ полв до-чиста. Гдв подбереть онъ колосья -- тамъ жди неурожая; куда перенесеть снопъ свой-тамъ уродится хлъбъ сторицею. Бродитъ Жицень по свѣту бѣлому до своей поры, --поджидаетъ онъ стараго "Зюзю" (зиму). А Зюзя не заставить себя долго ждать; чуть Покровъ на дворъ-и онъ вмъстъ съ нимъ на порогъ стоитъ. бълую бороду охорашиваеть-оглаживаеть. Приходить Зюзя на Русь босый, а въ бълой шубъ да съ желъзной булавою въ рукъ, идетъ-по подоконью стучитъ, про зимнюю стужу въсть подаеть люду деревенскому. А и дохнёть старый, такъ все кругомъ задрожить отъ стужи; а и стукнетъ Зюзя-такъ бревна въ избахъ отъ морозу затрешать.

По другимъ сказамъ, прівзжаетъ зима на пъгой кобыль; слъзаетъ съ коня, встаетъ на ноги, куетъ съдые морозы; стелетъ старая по ръкамъ-озерамъ ледяные мосты, сыплетъ "изъ правова рукава" снъгъ, а изъ лъваго—иней. Слъдомъ за нею обгутъ мятели-вьюги, бъгутъ—надъ мужикомъ-деревеньщиной потъшаются, бабамъ въ уши дуютъ—затапливать печи велятъ пожарче.

Древнерусская письменность давала слъдующее цвътистое опредъление временамъ года: "Весна наречется, яко дъва украшена красотою и добротою, сіяюще чудно и преславнь, яко дивитися всёмъ зрящимъ доброты ея, любима бо и сладка всёмъ... Я ё то-же нарицается мужъ тихъ, богатъ и красенъ, питая многи человъки и смотря о своемъ дому, и любя дъло прилежно, и безъ лёности возстая заутра до вечера и дёлая безъ покоя... О сень подобна женъ уже старъ и богатъ, и многочадив, овогда дряхлующи и свтующи, овогда-же радующися и веселящися, рекше иногда печальна отъ скудости плодъ земныхъ и глада человъкомъ, а иногда весела сущи, реките ведрена и обильна плодомъ всъмъ, и тиха-безмятежна. Зима-же подобна женъ-мачихъ злой и нестройной и нежалостливой, яръ и немилостивъ; егда милуеть, но и тогда казнить; егда добра, но и тогда знобить, подобно трясавиць, и гладомъ моритъ, и мучитъ грвхъ ради нашихъ"...

"Зимѣ и лѣту союза нѣту!" — говорить народъ-краснословъ, приговаривая: "Лѣтомъ — страдныя работушки, зимой зимушка студеная!", "Мужику — лѣто за привычку, зима — вол-

Digitized by Google

ку за обычай!", "Тетереву зима — одна ночь!", "Помни это: зима — не яѣто!", "Лѣто собираеть, зима поѣдаеть!", "Что лѣтомъ уродится, зимѣ пригодится!", "У зимы — поповское брюхо!", "Придется сидѣть на печи сватьѣ, какъ застанеть зима въ лѣтнемъ платьѣ!" и т. д. "Въ водѣ черти, въ землѣ черви, въ Крыму татары, въ Москвѣ бояры, въ лѣсу сучки, въ городѣ брючки: лѣзь къ лошади въ пузо, тамъ оконце вставишь да зимовать станешь!"— замѣчаетъ народное слово о незапасшемся на зиму мужикѣ-лежебокѣ, горе-хозяинѣ. — "Всѣмъ бы октябрь назимникъ взялъ, да мужику хода нѣтъ!", "Въ октябрѣ и мужикъ съ лаптями, и изба съ дровами, а все спорины мало!"

По'старому простонародному присловью: "Покровъ—не явто. Срѣтенье—не зима". Но,—замѣчаетъ деревенскій опытъ, —.съ Покрова зима зачинается, съ Матрены (7-го ноября) устанавливается: съ зимнихъ Матренъ зима встаетъ на ноги, налетаютъ морозы". Съ праздникомъ Покрова Пресвятой Богородицы начинаютъ по деревнямъ свадьбы за свадьбами играть-пировать; отъ нихъ и слыветъ весь октябрь за мѣсяцъ-"свадебникъ".

З-го и 6-го октября—"два Дениса" (св. мучен. Діонисія); на нихъ совѣтуютъ старые люди беречься отъ "сглаза", приговаривая: "Пришли назимніе Денисы—лихого глаза берегися!" 4-е октября—Ерофеевъ день: "Какъ ни ярись, мужикъ Ерофей",—говорятъ въ народѣ, – "а съ Ерофея и зима шубу надѣваетъ!". "На Ерофеевъ день одинъ ерофеичъ (зелено-вино, травникъ) кровь грѣетъ!", "Ерофеичъ—часомъ дружокъ, а часомъ — вражокъ!"... "Пьешь вино?"—подсмѣивается подслушанный В. И. Далемъ деревенскій людъ надъ приверженцами чарочки. – "Эва!" – "А ерофеичъ?" – "Толкуй еще! Мнѣ ничто нипочемъ, былъ бы ерофеичъ съ калачомъ!"

Къ этому дню пріурочено въ посельской Руси повърье о лъшихъ. "На Ерофея лъшій сквозь землю проваливается!" гласитъ суевърная молвь. Разстается лъсной хозяинъ со своимъ зеленымъ, успъвшимъ уронить на-земь почти всю листву, царствомъ, —ломаетъ съ досады злой деревья встръчныя, къ землъ бурей гнетъ всю молодую поросль, изъ корня дубы вырываетъ. Звърье лъсное прячется отъ него по норамъ-логовамъ; ни одна птица не вылетаетъ навстръчу. Ни одинъ памятующій старинныя преданія мужикъ не поъдетъ на Ерофеевъ день въ лъсъ, хотя-бы въ этомъ была крайняя нужда. У Сахарова, въ его "Народномъ дневникъ", записанъ любопытный сказъ о томъ, какъ одинъ "удалой мужикъ" подсматривалъ за проказами лъщаго въ этотъ роко-

вой день. "Жилъ когда-то. — начинается этоть сказъ. — въ деревнь мужикъ, не въ нашей, а тамъ, въ чужой, собой не мудрый. но за то такой проворный, что всегда и вездѣ поспѣлъ первый. Поведутъ-ли хороводы, онъ-первый впереди: хоронятъ-ли кого- онъ и гробъ примъряеть, и на гору стащить; просватаютъ-ли кого, онъ поселится отъ рукобитья до самой свальбы-и поетъ, и пляшетъ, обновы закупаетъ и бабъ наряжаеть. Отродясь своей избы не ставиль, городьбы не городиль, а живаль въ чужой избъ, какъ у себя во дворъ. Хлъбалъ молоко отъ чужихъ коровъ, вдалъ хлъбъ изо всъхъ печей, вытажаль на базарь на барскихъ коняхъ, накупалъ гостинцевъ для всъхъ деревень. Въ деньгахъ счету не зналъ,---у кого нътъ избы, онъ дастъ денегъ на избу, у кого нътъ лошалки. онъ дастъ денегъ на пару коней. Одного только не знали православные: откуда къ нему деньги валятся"... Разное толковали объ этомъ: одни завъряли, что нашелъ удалой мужикъ кладъ, другіе-что продалъ душу нечистому, третьи еще не въсть что плели. Была у этого мужика-...ума палата". Все-то онъ зналъ-въдалъ, не зналъ одного: какъ лъшій сквозь землю проваливается. Задумаль онь подглядьть за лёснымъ хозяиномъ, "задумалъ да и былъ таковъ." Пошель удалой мужикъ въ лъсъ, повстръчалъ лъшаго, -- поклонился ему, началь спрашивать его о томъ, о другомъ. "А есть-ли у тебя, -говорить, изба-хата да жена-баба?" - Повель лъшій удалого къ своей хать. Шли, шли и пришли прямо къ озеру. Усмѣхнулся мужикъ: "Не красна-же, -- говоритъ, - твоя изба!" А лешій-объ-землю, земля-то и разступилась... "Съ твхъ поръ, – гласитъ сказаніе, – удалой сталъ дуракъ дуракомъ: ни слова сказать, ни умомъ пригадать!".

За роковымъ для лъсной нежити Ерофеевымъ днемъ-память св. мученицы Харитины (5-е октября). Съ этого дня "затыкаютъ" домовитыя бабы-хозяйки первыя "кросна": начинаютъ ткать первый холсть. Такъ и говорятъ въ деревнъ: "Пришли Харитины— первыя холстины! Баба смекать-смекай, да за кросна (станокъ) садись, холсты затыкай!" Надъ ткачихами не прочь подсмъяться народъ: "Стара тетка Харитина, пора ей подъ холстину (т.-е умирать)!"—зубоскалять краснословы: "Даетъ мужикъ торгашу холсть: толсть! Прожили бабы въкъ-ни за холстиный мъхъ!", "Бабье тканье черезъ нитку проклято: отъ холоду не гръетъ, отъ дождя не упасетъ!" Можно услышать въ посельской Руси и такія поговорки о томъ-же, какъ, напримъръ: "Баба ткеть-точетъ, а одинъ Богъ ей рубашку даетъ!", "Пряла баба, ткала—весь домъ одъвала; пришла смерть—покрыться покойни-

- 421 -

цъ нечъмъ!", "И прядемъ и ткемъ, а всё—нагишомъ!" Эти послъднія слова, очевидно, подсказаны народной мудрости горькимъ опытомъ бъдноты-нужды безпросвътной.

За Харитиной — "въковъчной ткачихою" — "вторые Денисы назимніе". Одновременно со св. Діонисіемъ воспоминается 6-го октября Православной Церковью и апостолъ Оома. Въ народной памяти этоть — усомнившійся въ воскресеніи Христовомъ — святой является прообразомъ недовърчиваго, склоннаго къ сомнѣніямъ, человѣка. "Оома невърный!" — говорится о такой склонности. О простоватомъ вахлакѣ, а также и о ледащемъ заморышѣ, замѣчаютъ въ народѣ: "На безлюдьи и Оома — дворянинъ!" Богача, смотрящаго завистливыми глазами на чужую удачу, называютъ: "Оома — большая крома". Плутоватые люди слывутъ "Оомками". Этимъ-же именемъ окрестилъ народъ небольшой ломъ, которымъ воры взламываютъ замки. "Оомка на долото рыбу удитъ!" — подсмѣивается деревня надъ оборотистымъ, старающимся грошъ на пятаки размѣнять, прасоломъ.

По народной примътъ: "Съ Трифона-Палагеи (8-го октября)-все холоднве!", "Трифонъ шубу чинитъ, Палагея рукавички шьетъ барановыя". Предъ зимней стужею охотники до краснаго сдовца дюбять въ бесъдахъ сыпать направо и налъво поговорками-прибаутками, въ родъ: "Шуба овечья, да душа и у мужика человъчья!", "Любо не любо, а и на волкъ-своя шуба!", "Бараній тулупъ съ мужикомъ братается, соболья шубка-кусается!", "По шубъ узнавай звъря, а не человъка!", "Пришла зимушка-зима: шуба на стужу, деньги —на нужу!", "Зимой безъ шубы не стыдно, да холодно; а въ шубъ и безъ хлъба тепло, да голодно!". "Шуба на сынъ отцова, да разумъ — свой!", "Изъ похвалъ шубы не со-шьешь!", "Шубу бей — теплъе, бей жену — милъе!"... Ходять по селамъ-деревнямъ безъ дороги, детаютъ безъ крыльевъ въ народъ и побаски-присловья о рукавицахъ, гръющихъ въ студеную пору мозолистыя мужицкія руки. "И солнышко въ рукавицахъ", -говорятъ примътливые люди, смотря на "пасолнца" обозначивающіяся по бокамъ дневного свѣтила-къ морозу. "Рукавицъ ищеть, а онв-за поясомъ!"--отзываются о ротозъв-мужикъ. "Заткни ротъ рукавицей!"-останавливаютъ враля-болтуна. "Дело готово. хоть въ рукавички обуй!"--приговариваютъ на радостяхъ, при удачъ. Есть и такія, чисто бытовыя, пословицы: "Жена не рукавица-съ руки не сымешь!", "Правдѣ глотку не заткнешь рукавицей!", "Худая совъсть въ рукавицахъ гуляеть!", "На тяжеломъ возу и рукавида потянетъ!", "Привычка-не рукавичка, не повъ-

сишь на спичку!", "Въ рукавицу вътра не изловишь!". Рукавиць въ народномъ быту придается даже таинственное значеніе. Если, напримъръ, питающій зло на своей черной душъ знахарь (лихой человъкъ) бросить рукавицу поперекъ дороги свадебному повзду - это, по суевърному представлению деревни, поведеть къ худу. "Знахарь и маленькой рукавичкой большой повздъ испортить!"-говорять старые люди, совътуя молодымъ новобрачнымъ отчитываться отъ такой былы-напасти слёдующимъ заговоромъ "отъ колдуна и злодевъ": "Станемъ мы, рабъ Божій (имя рекъ) и раба Божія (имя рекъ), повънчаемся у престола Господня, пойдемъ, благословясь-перекрестяся. изъ дверей въ двери, изъ воротъ въ ворота, на восточную сторону во чистое поле, въ этомъ-ли чистомъ полъ стоить гора, на той горь стоить церковь Божія, зайдемъ мы въ эту церковь Божію. Стоять въ ней три престола; на левомъ сидить Иванъ Креститель, на среднемъ Самъ Истинный Спасъ, на правомъ престолъ Святая Дъва Марія. Подойдемъ мы-рабы Божіе-къ нимъ поближе, поклонимся пониже: Спасъ-Спаситель, Пресвятая Мати Божья Богородица, Иванъ Креститель! Пособите намъ-рабамъ Божимъ (имена рекъ)-избавиться отъ всякаго врага-сопостата, отъ нечистыя силы, отъ лукаваго духа. отъ колдуна, отъ еретика. отъ проходящаго, мимоидущаго, путь-дорогу пересъкающаго. Семьдесять семь апостодовь, семьдесять семь святителей! Избавьте насъ-рабовъ Божіихъото всякихъ на насъ злыхъ людей! Слова наши не камень и не кирпичъ. а слова наши кръпки-лъпки, кръпче камня и булата. Ключъ во рту, а замокъ-на небъ. Аминь!"... Только этотъ заговоръ и можетъ оградить новоженовъ отъ напущеннаго знахаремъ лиха, если тотъ самъ не "сниметъ порчи"-по ихъ просьбѣ.

Святые мученики Евлампій съ Евлампіей ("Лампъи" — по простонародному говору) проходять по Святой Руси на десятыя октябрьскія сутки. Въ этоть день совътують деревенскіе погодовъды вечеромъ — смотръть на мъсяцъ: куда онъ глядить. По словамъ этихъ дотошныхъ людей: — если золотые мъсяцевы рога на-полночь — быть скорой зимъ, "ляжетъ снъть — по-суху; если же на полдень мъсяцевы рога смотрять — жди не скорой зимы, а грязи да слякоти: "Октябрьгрязникъ до самой Казанской (22-го числа) снътомъ не умоется, въ бълоснъжный кафтанъ не нарядится". 12-го октября наблюдаютъ появленіе звъздъ съ полудня и со полуночи, что также имъетъ особую примъту, свое значеніе для погоды и будущаго урожая.

14-го октября — св. Параскевы; если память этой святой

приходится въ пятницу, то она зовется "Параскевой-Пятницею". Если въ этотъ день грязь на дорогахъ, то до установленія настоящей зимы остается, по старинной примътъ, еще цълыхъ четыре недъли. 17-го числа (день св. пророка Осіи) "колесо прощается съ осью (до весны разстаются)". Бдетъ мужикъ въ этотъ день на телъгъ, а самъ прислушивается: какъ колеса на осяхъ поскрипываютъ. И съ этимъ связана у него своя примъта о хлъбъ насущномъ-объ урожаъ. Пройдетъ четверо сутокъ- "осенняя (зимняя) Казанская" на дворъ.

"Коли на Казанскую (22-го октября, въ день празднования Казанской иконъ Божіей Матери), небо заплачеть дождемъ, то и зима слъдомъ за нимъ пойдетъ!", — гласитъ народный опыть. На Казанскую люди вдаль не вздять: вывдешь на колесахъ, а прівхать въ-шору на полозьяхъ!", "Ранняя зима и о Казанской на санкахъ катается!" – приговаривають поговорки деревенскія, вспоминаемыя объ эту пору. 26-е октября св. Димитрія Солунскаго за собою ведеть: Дмитріевъ день-съ его особыми примътами, повърьями и преданіями, идущими изъ глубины давнихъ лътъ. За трое сутокъ до скончанья октября-"назимника" стоятъ въ изустномъ народномъ мъсяцесловъ ... "Ненилы-льняницы". Въ этотъ день (28-го) встарину бывали въ Костромской и Тульской Руси "льняныя смотрины": выходили бабы и дъвки на улицы, выносили на-показъ вытрепанный ленъ ("опышки"). На слъдующія сутпамять св. Анастасии рымляныни, овечьей заступницы ки ("Настасеи-овчарницы", "Овчарь"): послъдняя стрижка овецъ по степнымъ-южнымъ мъстамъ. Въ этотъ день "овецъ грабятъ-пастуховь кормятъ": пекутся для пастушьяго угощенья пироги съ морковью да съ капустой, а у иныхъ тороватыхъ хозяевъ-овцеводовъ и пиво варится "Голой овцы не стригутъ!"-говорятъ на деревенской Руси,-говоря, приговаривають: "Овечку стригуть, а другая того-жъ себъ жди-поджидай!", "Овца не помнить отца, а съно ей съ ума нейдетъ!", "Въчужомъ хлѣву овецъ не считай, а своихъ береги!", "Волкъ-молодецъ на овецъ!", "Волкъ и больной овцъ не корысть!", "Не за то волка бьютъ, что съръ, а за то-что овцу съвлъ!", "Безъ пастуха и овцы-не стадо!", "Иной разъ пастухи шалять, а на волка-помолвка!", "Пастухи-за чубы, а волки-за овецъ!". "Дешево волкъ въ пастухи нанимается, да міръ съ нимъ намается!". "Худо, когда волкъ въ пастухахъ живетъ, лиса-въ птичницахъ, а свинья въ огородницахъ!"

Тридцатое число, предпослъдний октябрьский день (память св.

Digitized by Google

мучениковъ Зиновія и Зиновіи) слыветь въ народѣ за праздникъ "зинекъ" (синичекъ). По преданію, эти зимнія гостейки русской деревни слетаются на облюбованное мъсто пълыми стаями и веселятся, оглашая воздухъ своимъ пересвистомъ. "Не величка-птичка-синичка, а и та свой праздникъ помнитъ!"-говорять объ этомъ; "За моремъ синичка не пышно жила, не пышно жила, (и то) пиво варивала!", "Немного зинька ѣстъпьетъ, а весело живетъ!", "И за зиньку-синичку, птичью сестричку, свои святые Богу молятся!" Въ этотъ-же день-рыбачій праздникъ въ Сибири ("Юровая"): пьютъ на "юру" иртышскіе рыбаки-весело, гуляють передь отправленіемъ на промысла за красной рыбою. Въ другихъ мъстностяхъ 30-е октября-праздникъ охотниковъ. старающихся убить на него (если пороша выпадетъ) хоть зайца. считая полную неудачу дурной примътою для всей охотничьей поры. Недоброе сулить имъ, однако, и встрётиться съ волкомъ въ этотъ, богатый повърьями, день октября назимника".







#### XLII.

### Покровъ-зазимье.

Первое октября, день праздника Покрова Пресвятой Богородицы, является въ народномъ представлении межевымъ столбомъ между осенью и зимою. "До Покрова̀—осень, за Покровомъ—зима идетъ!" —говорятъ на Руси: "Покровъ — первое зазимье; Покровъ землю покроетъ — гдъ листомъ, а гдъ и снъжкомъ".

Преставляя грань между ненастнымъ и студёнымъ временами года, первый назимній праздникъ знаменуетъ собою въ глазахъ хозяйственной деревни срокъ работъ и наймовъ. Съ незапамятныхъ поръ вошло въ обычай договариваться "отъ Покрова" и "до Покрова". И это имѣетъ свои твердыя основанія, коренящіяся въ самомъ быту народа-пахаря. Къ этому времени заканчиваются всѣ работы въ полѣ и на гумнѣ, всѣ заботы о хлѣбѣ, —выясняются всѣ виды на предстоящую долгую зиму, хотя народъ и оговаривается, —какъ уже упоминалось выше, —что: "Въ октябрѣ и мужикъ съ лаптями, и изба съ дровами, а все спорины мало!".

Съ Покрова начинають играть по деревнямъ свадьбы. "Охъ, ты, батюшка октябрь", крехтитъ мужикъ, предчувствуя грозящіе ему новые съёдающіе всё добытое мужицкимъ горбомъ во время лётней страды зимніе расходы, только и добра въ тебё, что пивомъ взялъ!" Не такимъ привётомъ встрёчаютъ наступленіе октября заневёстившіяся дёвушки красныя. Для нихъ первое число этого заставляющаго мужика "жить съ оглядкой" мёсяца — завётный день, котораго онё ждутъ не дождутся въ продолженіе цёлаго года.

"Батюшка Покровъ, покрой ты Мать-Сыру-Землю и меня,



молоду!" — причитають онв, выходя поутру на крыльцо: "Бѣль снѣгь землю покрываеть: не меня-ль, молоду, замужь снаряжаеть? Батюшка-Покровь, покрой землю снѣжкомъ, а меня женишкомъ!" Въ другихъ мѣстахъ это причитаніе нѣсколько видоизмѣняется, — вмѣсто "батюшки-Покрова" заклинается "Мать-Покровъ".

Въ бълорусскомъ краю дъвушки ставятъ въ этотъ день у объдни свъчи предъ праздничною иконой Божіей Матери—со словами "Святой Покровъ! Покрывъ землю и воду, покрой и меня молоду!" Снъгъ, запорошившій землю въ этотъ праздникъ, предвъщаетъ, по народной примътъ, много свадебъ и въ то-же время дружную зиму. Если во время покрывающей землю снъгомъ пороши происходитъ на Покровъ вънчанie, то молодыхъ новожоновъ ожидаетъ, по словамъ опытныхъ старыхъ людей, счастіе. "Не покрылъ дъвкъ голову Покровъ", —говорятъ въ деревнъ, — "не покрылъ дъвкъ голову Покровъ", —говорятъ въ деревнъ, — "не покроетъ и Рождество!" "Ты, Покровъ-Богородица, покрой меня дъвушку пеленой своей—идти на чужую сторону!" — причитаетъ заскучавшая въ дъвичествъ красавица и продолжаетъ: "Введенье мать-Богородица, введи меня на чужую сторонушку! Срътенье Мать-Богородица. встръть меня на чужой сторонушкъ!"

Кроеть бълыми снъгами пушистыми землю Покровъ-батюшка, а по глухимъ захолустьямъ неоглядной Руси раздается у церковныхъ папертей чинный напъвъ убогихъ носителей пъсенной старины – каликъ-перехожихъ. Поютъ-сказываютъ они стиховную хвалу празднику: "Радуйся, людіе, нынъ возыграйте, органы играйте, Мать Цареву днесь возвеличайте! Днесь Тоя торжество достойно праздновати, духовно играти, съ небесными вои Матерь величати. Се есть Мати и Дъва чистая по рождеству, чиста и въ рождествъ и предъ рождествомъ бысть въ чистомъ естествъ".

Въ другомъ народномъ стихѣ духовномъ, пріуроченномъ къ 1-му октября, повѣствуется о томъ, какъ "подошли враги къ царству Грецкому, угрожаютъ ему войной-гибелью". Слагатель пѣсеннаго сказанія ведетъ свою рѣчь не отъ одной богатой воображеніемъ выдумки, но и отъ писанія книжнаго. Взмолилися - всплакались "обложенные" врагами христіане, пришли въ Божій храмъ, "плачутъ-молятся, просятъ помощи". Молитва дошла до Матери Божіей, сошла Она съ небесной высоты:

> "Слава райская храмъ исполнила, Богородицё служать ангелы, И пророки, и апостолы..."

> > - 427 ---

Собравшіеся во храмѣ молящіеся-плачущіе, обращаясь къ Заступницѣ рода человѣческаго, восклицають: "Что же Ты, Божій гость, голубица Ты, Всепречистая, Благодатная! Ты скажи, зачѣмъ прилетѣла къ намъ? Аль ужъ свѣтлый рай отъ грѣховъ нашихъ сталъ нерадошенъ, и пришла Ты къ намъ, принесла намъ казнь отъ Создателя?...". На этотъ трогательно-простодушный вопросъ обложенныхъ врагами христіанъ царства Грецкаго Царица Небесная держитъ, по словамъ сказанія, такую отвѣтную рѣчь:

> "Мнѣ и свѣтлый рай сталъ нерадошенъ, Небо ясное помрачилося; Ко Мнѣ ангелы каждый часъ несутъ Слезы горькія христіанскія. Сомутилась Я, запечалилась! Теперь къ вамъ припла въ утѣшеніе, Помодить за васъ съ вами Господа"...

И Пречистая взмолилась "ко Своему Сыну ко Распятому" за собравшихся во храмъ людей:— "Сыне Мой, Іисусе Мой! Услыши Ты насъ съ высоты небесъ, защити и насъ, гръшныхъ людей!" Стихъ кончается тъмъ, что Богородица покрываетъ Своимъ "святымъ омофоромъ" скорбныя души христіанъ царства Грецкаго и тъмъ спасаетъ ихъ отъ враговъ.

Народное воображение отождествляеть покровъ Пресвятой Богородицы со сказочной "нетлънною пеленой Дъвы-Солнца", олицетворяющею собой утреннюю и вечернюю зарю. Эта пелена, покрывающая всёхъ безпріютныхъ и лишенныхъ крова, прядется, по словамъ одухотворяющаго природу пъснотворца-сказочника изъ золотыхъ и серебряныхъ нитей, спускающихся съ неба: "На морѣ на окіянѣ", — повѣствуетъ въ одномъ изъ своихъ старинныхъ заговоровъ народъ, - "сидить красная дввица, швея-мастерица, держить иглу булатную, вдъваетъ нитку золотую рудожелтую, зашиваетъ раны кровавыя. На моръ-окіянь, на островъ на Буянъ лежитъ бълъ-горючъ камень; на семъ камнъ стоитъ столъ престольной, на семъ столъ сидитъ красна дъвица. Не дъвица сіе есть, а Мать Пресвятая Богородица; шьетъ она, вышиваетъ золотой иглою"... и т. д. По другимъ разносказамъ, розоперстая богиня Зоря тянетъ рудожелтую нитку и своею золотой иглою вышиваеть по небу розовую пелену. Народъ обращается къ ней со слъдующимъ молитвеннымъ заклинаніемъ: "Зорька-зоряница, красная дъвица, Мать Пресвятая Богородица! покрой мои скорби и болѣзни твоей фатою! Покрой ты меня покровомъ Своимъ отъ силы вражьей! Твоя фата кръпка, какъ горючъ камень-алатырь!". Богиня Зоря претворяется, подъ непосредственно-христіанскимъ вліяніемъ, въ чистый обликъ Пресвятой Дъвы Маріи.

Праздникъ, установленный въ царствование византийскаго императора Льва 73), въ память чудеснаго явленія Богоматери. распростершей надъ Царьградомъ Свой покровъ-какъ небесную защиту города отъ осалившихъ его сарацынъ, приняль у новообращенныхъ христіанъ-славянь своеобразную окраску. Изъ целаго ряда вызванныхъ этимъ праздникомъ въ представлении славянина преданий особенно знаменательно въ своей наивной простотъ слъдующее. Въ стародавние годы. — говоритъ народъ. — Богородица странствовала по землъ. Случилось Ей зайти въ одну деревню, гдъ жили забывшіе о Богѣ и обо всякомъ милосердіи люди. Стала проситься Матерь Божія на ночлегъ, —нигдъ Ея не пустили, вездъ услыхала Она одинъ отвътъ: "Мы не пускаемъ странниковъ!" Услышалъ жестокосердныя слова проъзжавший въ это время по небесной стезѣ надъ деревнею св. Илья-пророкъ. -- не могъ снести онъ такой обиды, причиненной Дъвъ Маріи, и на отказавшихъ Божественной Странницъ въ ночлегъ низринулись съ неба громы-молніи, полетѣли огненныя и каменныя стрѣлы, посыпался градъ величиною съ человъческую голову, полилъ ливень-дождь, грозившій затопить всю деревню. Всплакались испуганные нечестивые люди. и пожальла ихъ Богородица. Развернула Она покровъ и накрыла имъ деревню, чъмъ и спасла Своихъ обидчиковъ отъ поголовнаго истребления. Дошла благость неизреченная до сердца гръшниковъ, и растопился давно не таявшій ледъ ихъ жестокости: сдёлались всѣ они съ той поры добрыми и гостепріимными.

Въ Вологодской губерній, а также и въ нэкоторыхъ иныхъ мъстахъ, къ Покрову-дню ткутъ крестьянскія дэвушки, за-

<sup>73</sup>) Левъ III-й Исавріянинъ-императоръ византійскій, происходившій изъ малоазійской области Исавріи, царствоваль съ 717-го по 741-й годъ. Сначала онъ былъ правителемъ области въ Малой Азіи, затѣмъ, по воцареніи Өеодосія III-го, отказался признать его императоромъ, подняль возстаніе и захватилъ въ свои руки престолъ. Онъ оставилъ по себѣ память въ исторіи, какъ защитникъ Византіи отъ арабовъ (сарацынъ). Въ самомъ началѣ его парствованія столица имперіи подвергалась осадѣ враговъ, длившейся около года и кончившейся поспѣшнымъ отступленіемъ арабскаго флота. Цѣлымъ рядомъ другихъ побѣдъ надъ арабами, а въ особенности —въ 740-мъ году, остановилъ онъ Омайядовъ въ ихъ наступленіи на Византійскую имперію. Изъ внутренней политической дѣятельности Льва III-го упѣлѣлѣ отъ забвенія его замѣчательный "земледѣльческій уставъ". Какъ приверженецъ иконоборства, онъ сыгралъ печальную роль въ исторіи Церкви.

Digitized by Google

думывающияся о женихахъ, такъ называемую "обыденную пелену". Собравшись вмъстъ, онъ съ особыми, приличными этому случаю, пъснями теребятъ ленъ, прядутъ и ткутъ его, стараясь непремънно окончить всю работу въ одинъ день, обыденкой. Приготовленную такимъ образомъ пелену (холстину) передъ объдней на Покровъ несутъ къ иконъ Покрова Пресвятой Богородицы. Шопотомъ причитають онъ при этомъ: "Матушка Богородица! Покрой меня поскоръя, пошли женишка поумнъя! Покрой ты, батюшка-Покровъ Христовъ, мою побъдную голову жемчужнымъ кокошникомъ, золотымъ назатыльникомъ!".

Такимъ образомъ, въ понятіи деревенской молодежи, всъ впечатавнія этого праздника объединяются съ представленіемъ о свадьбъ. Деревенския свадьбы, съ ихъ самобытной обстановкою, сохранившей въ себъ яркіе пережитки старины. являются живымъ олицетвореніемъ народной мечты, непосредственно сливающейся съ самой жизнью нашего крестьянина-На этомъ праздникъ трудовой жизни пахаря раздолье не только пиву хмёльному съ виномъ зеленымъ, но и еще болье того пъснямъ, -- разливаются онъ изъ конца въ конецъ деревни свободными широкими воднами. Въ этихъ пъсняхъвся обрядность деревенской свадьбы, въ нихъ-вся скорбная повъсть жизни русской женщины работницы, "отдаваемой на чужую сторонушку дальнюю за чужого добраго молодца, за чужанина", — въ нихъ всв ея скромныя недолгія радости. Вся деревня провожаеть, "пропъваеть и пропиваеть" свою дввушку, которой посчастливится, съ Божьей помощью, "на Покровъ покрыть побъдную голову".

Какъ ни гадаетъ, какъ ни думаетъ дъвица красная о замужествъ, какъ ни вымаливаетъ себъ жениха-суженаго, а всетаки страшно ей покидатъ домъ родительский, гдъ и отецъбатюшка "жалълъ" ее, и матушка родимая "берегла пуще глаза". Потому-то и проситъ со слезами она въ поющейся на свадебномъ веселомъ сговоръ, пъснъ:

> "Ты, родимый мой батюшка, Ты, пой, налой гостей до-пьяна, Чтобы гости-то позапили, Меня, младу-младешеньку, позабыли! Ты, родимый, милый брать, Поди-тко на широкій дворъ, Освдлай коня ворона, Побазжай во темный люсь, Сруби бълую березыньку, Завали путь-дороженьку,

> > **— 430 —**

Digitized by Google

Чтобъ нельзя было провхати! Ты, родная моя матушка, Ты дари, моя матушка, Ты дари гостей по-ряду! Не дари только двухъ гостей, Что перваго гостя не дари Друженьку-разлученьку, А другого гостя не дари, По правую который сидитъ по рученьку! Подаренъ добрый молодецъ Моей буйною головушкой!"

Но чёмъ ближе время идетъ къ свадьбѣ, тѣмъ все болѣе и болѣе свыкается сговоренная- "пропитая" дѣвушка со своимъ замужествомъ. И хотя, по словамъ другой пѣсни, "скоры ноженьки" — при одной мысли о разставаньи съ дѣвической беззаботностью — "подламываются, бѣлыя рученьки опускаются, ретиво сердечушко пугается", но оно, это самое "ретиво сердечушко разгарчивое", само уже "ко тому-ли ко чужанину добру молодцу приклоняется", собирается оно вслѣдъ за послѣдними пташками перелетными отлетать изъ теплаго гнѣзда родимаго, годами насиженнаго.

Собираются съ Покрова на отлетъ, однако, не только однъ дъвушки красныя: на Покровъ улетаютъ, по старой примътъ, и послъдніе журавли. Если раньше улетятъ—"быть холодной зимъ",—говоритъ деревня, зорко приглядывающаяся къ жизни окружающей ее природы. "Коли бълка въ Покровъ чиста (вылиняла) — зима будетъ хороша!" — можно услышать въ Пермской и другихъ съверо-восточныхъ губерніяхъ.

Къ Покрову заботится каждый хорошій домохозяинъ, убравшійся съ хлъбомъ, "ухитить" свою хату: проконопатить углы, привалить заваленки. "Захвати тепла до Покрова: не ухитишь до Покрова—изба будетъ не такова!" Всему есть пора, всему—свое время: "Батюшка Покровъ не натопитъ хату безъ дровъ".

Наканунъ Покрова молодыя деревенскія женщины сжигають въ овинъ свои старыя соломенныя постели. Этимъ, по суевърному обычаю, охраняются молодухи отъ "призора недобраго глаза". Старухи сжигають въ это-же самое время изношенные за лъто лапти, думая исполненіемъ этого "прибавить себъ ходу на зиму". Ребятишекъ обливаютъ передъ Покровомъ водою сквозь ръшето, на порогъ хаты. Это дълается, по старинной примътъ, въ предохраненіе отъ зимней простуды.

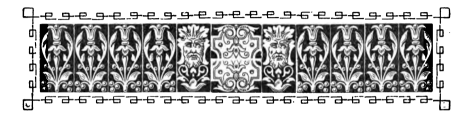
Съ Покрова, – говорятъ въ народъ, – перестаютъ бродить и

колобродить по лёсамъ лёсные хозяева, лёшіе. При разставаньи со своею полной волею, они ломають не мало деревьевъ, вырывають съ корнями кусты, разгоняють звёрьё по норамъ, а затёмъ и сами проваливаются сквозь землю до самой весны зеленой, растопляющей своимъ тепломъ снѣга льды. Въ канунъ Покрова цёлый день воютъ они, стараясь перекричать вѣтеръ; и ни мужикъ, и ни баба, ни ребята малые не подойдуть въ этотъ день къ лѣсу—изъ боязни, чтобы лѣсной хозяинъ не натѣшился надъ ними напослѣдокъ. "Лѣшій—не свой братъ, переломаетъ косточки не хуже медвѣдя!"—говорятъ въ суевѣрной деревнѣ, не разстающейся до сихъ поръ со своими отжившими время повѣрьями, обычаями и поговорками.

Съ покровскихъ вечеровъ народъ начинаетъ загадывать о зимнихъ работахъ. "Зазимье—за собой засидки ведетъ, засидки—заработки. Зимой не поработаешь, весна тебъ, лежебоку, брюхо съ голоду подведетъ!"—говорятъ на съверъ, не привыкшемъ къ тому, чтобы своего хлъба хватало отъ одной новины до другой.

- 432 —

Digitized by Google



#### XLIII.

# Свадьба—судьба.

Назимній мѣсяцъ октябрь недаромъ слыветь и "свадебникомъ": едвали въ какое-нибудь другое время если не играется въ народной Руси столькихъ свадебъ, такъ налаживается столько сговоровъ, какъ съ Покрова до Кузьминокъ (1-го ноября). "Батюшка Покровъ, кроешь ты (снѣгомъ) землю и воду, покрой и меня молду!", "Матушка Пятница Прасковея, пошли женишка поскорѣя!"—еще загодя приговариваютъ заневѣстившіяся дѣвушки красныя, дожидаючись этихъ завѣтныхъ свадебныхъ дней. Придетъ Покровъ, и загремятъзазвенятъ по деревенскимъ дорогамъ бубенчики-погремки веселыхъ поѣздовъ, раздадутся по избамъ свадебныя пѣсни—то хватающія своей грустью за душу, то веселящія русское сердце залихватской удалью.

"Уже что я сижу, думаю, уже что я сижу гадаю ужъ своимъ я глупымъ разумомъ", — голоситъ, словно причитаетъ, невъста, незадолго передъ тъмъ только и думавшая-гадавшая о своемъ женихъ-суженомъ:

> "У меня-ли горе нечутко, У меня, младой, горя круты горы, Уже слезъ-то—рѣки быстрыя, Всѣ поля горемъ насѣяны, Всѣ сады горемъ изнасажены: Не дали-то мнѣ горькой, Не дали-то мнѣ горемышной Во дѣвушкахъ насидѣтися, Со годамъ соверстатися,

> > - 433 -

А. А. Коринфскій.

Digitized by Google

Съ умомъ съ разумомъ собратися, Лицо бъло понаполнити, Русу косыньку повыростить, Алу ленточку доносити!"

И ко своему "кормильцу-грозну-батюшкъ", и къ "радъльщицъ-государынъ матушкъ", и къ "подруженькамъ-голубушкамъ", и къ "братцу милому съ молодой женой невъстушкой", и къ тетушкамъ - дядюшкамъ обращается "горемышная", на чужу-дальню сторону выдаваемая- "пропиваемая" красна дъвица, въ пъсняхъ "ро́нитъ слезы горючія", проситъ-молитъ повременитъ со свадьбою. Все дълается честь-честью, по дъдовской старинъ, по заведенному обычаю. Въ отвътъ-отповъдь растужившейся - расплакавшейся просватанной дъвицъ поютъ ея подружки, поютъ — жениха удалого добра молодца выхваляючи, сулятъ ей за нимъ радошное житье-бытье. У него (жениха-свъта), на его-ли на родной сторонушкъ, по ихъ увъреніямъ:

> "Берега-то садовые, А вода-то медо́вая: Свекоръ—что батюшка, А свекровушка—что матушка, Деверья—что братички, А зодовушки—что сѐстрицы..."

Но, несмотря даже на то, что-по словамъ пѣсни-у жениха-то и "кудри, кудри русыя, на кудряхъ, кудряхъ шляпа черная, шляпа черная съ позументами", невѣста продолжаетъ пѣть-голосить, плакать-причитать, выполняя обычай—завѣтъ сѣдой старины, считающей свадьбу "судомъ Божіимъ" и "судьбою", приговаривающей въ своихъ поговоркахъ, что: "Суженаго и конемъ не объѣдешь!", "Гдѣ суженое—тамъ и ряженое!", "Что̀ судьба дастъ, съ кѣмъ жить приведетъ-съ тѣмъ и вѣкъ вѣковать!", "Всякая невѣста своему жениху невѣстится!", "Смерть да жена—Богомъ суждена!" и т. д.

"Встану я рабъ Божій, благословясь; пойду—перекрестясь во чистое поле", —говорится въ одномъ изъ рускихъ простонародныхъ заговоровъ на свадьбы, — "стану на западъ хребтомъ, на востокъ лицомъ, позрю-посмотрю на ясное небо: со ясна неба летитъ огненная стрѣла; той стрѣлѣ помолюсь покорюсь, спрошу ее: куда полетѣла, огненна стрѣла?—Во темные лѣса, въ зыбучія болота, въ сыроё кореньё! Охъ ты, огненна стрѣла! Воротись, полетай—куда я тебя пошлю: есть на Святой Руси красна дѣвица (имя рекъ)... Полетай ей въ ретивое сердце, въ черную печень, въ горячую кровь, въ становую жилу, во сахарны уста, въ ясныя очи, въ черныя брови, чтобы она тосковала-горевала весь день—при солнцѣ, на утренней зарѣ, при младомъ мѣсяцѣ, на вѣтрѣхолодѣ, на прибылыхъ дняхъ и на убылыхъ дняхъ отнынѣ и до вѣка!" Это уцѣлѣвшее до сихъ поръ въ народной памяти заклятіе, невольно напоминаетъ объ одной изъ старинныхъ русскихъ сказокъ, въ которой царь даетъ своимъ сыновьямъ, посылаемымъ на поиски за невѣстами, такой приказъ: "Сдѣлайте себѣ по самострѣлу и пустите по каленой стрѣлѣ: чья стрѣла куда упадетъ—съ того двора и невѣсту бери!"

Върный завътамъ пращуровъ, рускій пахарь-народъ смотритъ на заключеніе брака глазами суевърныхъ предковъ, въ жилахъ которыхъ текла кровь отдаленнъйшихъ поколъній, соединявшихся неразрывными въковъчными узами передъ идолами Свътлояра, Свътовита, Даждьбога и другихъ покровителей плодородія. "Придетъ судьба—и руки свяжетъ!", "Что сужено—то связано!", "Связала судьба по рукамъ—не развязать до въку!"—говорятъ на Руси.

По словамъ простонародной мудрости ... Женитьба есть, разженидьбы нътъ". Осмотрительность при выборъ жены-первое дѣло. "Жениться—не лапоть надѣть!", "Жениться—пере-родиться!", "Женишься разъ, а плачешься вѣкъ!", "Идучи на войну — молись; идучи въ море — молись вдвое; хочешь жениться — молись втрое!", "Жениться недолго, да Богь накажетъ-долго жить прикажеть!"-замѣчаетъ народъ по этому поводу. Смѣшливые краснословы приговаривають о женитьбъ и такія, подслушанныя В. И. Далемъ, слова-ръчи, какъ: "Здравствуй женившись, да не съ къмъ жить!", "Женится медвъдь на коровъ, ракъ на лягушкъ!", "Не страшно жениться-страшно къ попу приступиться: женись-плати, крести-плати, умирай-плати! Ужъ бы за одинъ разъ: померъ да и заплатилъ!", "Питеръ женится, Москва замужъ идетъ!", "Женится Иванъ Великой на Сухаревой башнъ, въ приданое беретъ четыре калашни!", "Не кайся рано встамши, а рано женимшись!", "Женьба-не гоньба, поспъешь!", "Постой, холостой, дай подумать женатому!"

Хоть и сваты-свахи лядять свадьбы на Руси, да улаживаеть то ихъ, по непреклонному разумѣнію деревенскаго люда, только сама судьба. "Много сватается, да одному достанется!"—говорить онъ, прибавляя къ этому крылатому словцу цѣлую стаю другихъ, въ-родѣ: "Сватались къ дѣвушкѣ тридцать съ однимъ, а быть — за однимъ!". Но одновременно съ этимъ готова повторять деревня и такія изреченія, какъ: "Не выбирай, женихъ, невѣсты, выбери сваху!", "Сваха и чужіе грѣхи на душу принимаеть!", "Подружки плетутъ косу на часокъ, а сваха—навѣкъ!". Но на долю этой устроительницы свадебъ достается не мало и отъ народнаго смѣхословія, рисующаго ее въ такихъ краскахъ: "На сватенькиныхъ рѣчахъ—какъ на саняхъ,—хотъ садись да катись!", "Сваха видѣла, какъ батракъ телёнка родилъ!", "Сваха на свадьбу спѣшила, рубаху на мутовкѣ сушила, повойникъ на поротѣ катала!", "И добрый сватъ—собакѣ братъ!", "За чужую душу сваха со сватомъ божатся, а про свою запамятовали!".

Хотя, по народному слову, "невѣста—не жена, можно и разневѣститься!", но ей—"вездѣ почетъ", потому что: "Много невѣстъ разбирать—женатому вѣкъ не бывать!", "Вездѣ много невѣстъ, да до вѣнца!", "Невѣста—не невѣстка, съ ней не заспоришь!", "Всякая невѣста ждетъ своего мѣста!", "Невѣстѣ нѣтъ чести—женихъ безъ ума!", "Женихъ съ невѣстой—что князь со княгиней!". Старина, ко всякой примѣтѣ внимательная, на всякую честь очестливая, такъ и завѣщала народной Руси величать новобрачную чету княземъ да княгинею. Да и свадьбу зовутъ въ иныхъ мѣстахъ, по ея завѣту, "княжьимъ пиромъ", "княженецкими столами".

Въ одномъ изъ безчисленныхъ присказовъ-причетовъ верхняго Поволжья, пріуроченныхъ къ свадебному веселому пиру, такъ говорится объ этомъ:

> "Цвѣтки разцвѣтали, Поднебесныя пташки распѣвали, Новобрачнаго князя увеселяли: Ѣдетъ-де нашъ новобрачный князь По свою новобрачну княгинюшку, Сужену взять, Ряжену взять— По Божьему велѣнью, По царскому уложенью!«...

"Вѣнчають въ одночасье, а повѣнчаны—на все горе, на все счастье!"—говорять въ народѣ: "Гдѣ вѣнчають—тамъ и жизнь кончають!", "Худой попъ повѣнчалъ-хорошему не развѣнчать!" Въ этихъ словахъ сказался взглядъ народа на ненарушимую святость брачнаго союза, заключаемаго на вѣки вѣчные, освящаемаго у Престола Божія.

Самое слово "дъва" означаетъ—въ точномъ переводъ съ отца языковъ, санскритскаго—свътлая, чистая, блистающая и уже въ позднъйшемъ смыслъ—непорочная. Въ народной Руси изстари въковъ сопровождалось это слово присловомъ "красная", что непосредственно сближало его значеніе съ первоисточникомъ. Въ древнерусскомъ быту заря-зоряница (красная дёвица) чествовалась подъ именемъ Дёвы Зори, или просто Дивы. Послёднее, вслёдъ за просвёщеніемъ потомковъ Микулы Селяниновича, свётомъ вёры Христовой, объединилось съ почитаніемъ Пресвятой Дёвы Маріи, на образъ которой простодушное суевёріе пахарей перенесло многія черты, наслоенныя вёками язычества на дёвственный обликъ богини Дивы во всёхъ проявленіяхъ ея существа (отъ ясной зари до Царь-Дёвицы простонародныхъ сказокъ).

Превнерусская Лада, обожествлявшаяся также у литовневъ и другихъ родственныхъ племенъ, считалась покровительницей браковъ, любви, красоты и-вмъстъ съ Лелемъ (Свътлоядомъ)-земного плодородія. По нъкоторымъ изслъдованіямъ. въ ся лицъ воплошался весенній пригръвъ солнечныхъ лучей. Литовская пъсня прямо называетъ солнце именемъ этой свътлокудрой веселой богини: "Пасу, пасу, мои овечки; тебя, волкъ, не боюсь", --поется въ ней, -- "богъ съ солнечными кудрями тебя не допустить. Лада, Лада-солнце!" Старинное преданіе, занесенное въ "Синопсисъ" 74), гласить, что: , готовящиеся въ браку, помощию его (бога-Лада) мняше себъ добро веселіе и любезно житіе стяжати... Ладу поюще: Ладо. Ладо! и того идола ветхую предесть діавольскую на брачныхъ веселіяхъ, руками плещуще и о столъ біюще, воспъваютъ". Въ Густинской лътописи это-превратившееся изъ Лады въ Лада божество называется богомъ женитьбы, веселія, утъшенія и всякаго благополучія. Лътописецъ свидътельствуеть, что этому богу "жертвы приношаху хотящій женится, дабы его помощію бракъ добрый и любовный былъ".

Съ поклоненіемъ-молитвою брачущихся Солнцу-свъту во всъхъ его обликахъ связано было въ древнерусскомъ и обще-славянскомъ быту чествованіе огня. Въ послъдній день дъвичества невъста плакала-причитала передъ пылающимъ очагомъ. Подруги голосили, вторя ей печальными пъснями. Впервые входя въ домъ новобрачнаго мужа, она прежде всего подводилась къ разожженному очагу, — причемъ всъ окружающіе встръчали ее припъвомъ: "Ой, Лада, Лада!" Въ народной Руси и въ наши дни начинающая налаживать свадь-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Си н о п с и с ъ—съ греческаго, общій обзоръ. "Кіевскій синопсисъ", о которомъ здѣсь идетъ рѣчь, — первый печатный сволъ историческихъ свѣдѣній о русскомъ народѣ, изданный въ Кіевѣ въ 1674 г., составленный Иннокентіемъ Гизелемъ по хроникѣ игумена Михайловскаго монастыря Өеолосія Сафоновича. Въ теченіе XVIII-го вѣка онъ выдержалъ болѣе 20 изданій. Какъ приложеніе, онъ вошелъ въ лѣтопись св. Димитрія Ростовскаго.

бу сваха подходить къ печи и гръеть руки у нарочно разведеннаго огня. Это служить, по суевърному представленію народа, върнымъ залогомъ благополучнаго исхода сватовства. Самое слово – свадьбу "ладить" какъ-бы является производнымъ отъ имени этой богини языческой Руси. Складъ да ладъ семейной жизни молодоженовъ приписывался встарину непосредственно ей – свътлокудрой.

"Дъвичья краса до замужества!" - говоритъ крылатое народное слово. "Всв дввушки красны, всв хороши, а отколь берутся здыя жены?" — оговариваетъ оно красныхъ дъвушекъ, но сейчасъ-же добавляетъ къ этимъ своимъ рвчамъ смѣшливымъ: "Про дѣвку не молви (худа)!", "Дѣвушка не травка, обо всякой своя славка!", "Смиреньедъвичье ожерелье!", "Чего дъвушка не знаеть, то ее и краситъ!". Въ связи съ послъднимъ многозначительнымъ изреченіемъ живуть въ народѣ и такія, какъ: "Лержи дѣвку въ твснотв, а деньги въ темнотв!", "Не уберечь дерева въ льсу, а дъвки въ людяхъ!", "Сиди, дъвица, за тремя порогами!", "Въ клѣткахъ звонко поютъ птицы, въ теремахъ добрую славу наживають дъвицы!", "Върь хлъбу въ закрому, а дъвушкъ красной въ терему!". Отъ этихъ простонародныхъ рѣчей вѣетъ суровыми мыслями древнерусскаго бытового уклада, нашедшаго свое яркое отражение въ "Домостров".

По слову народной мудрости— "Дъвкою полна улица, а женой-бабою—печь!", "Дъвичья забота—гулянка, а у бабыхозяйки—пироги въ печи, да дъти на печи!", "И хорошая невъста худой женой живетъ!". Къ послъднему краснословы зачастую приговариваютъ: "Молода жена годами, да стара норовомъ!", "Добрая жена домъ сбережетъ, плохая—рукавомъ растрясетъ!", "Злая жена сведетъ мужа съ ума!", "Желъзо уваришь, а злой жены не уговоришь!", "Не върь коню въ полѣ, а женъ въ волѣ!", "Не всякая жена мужу правду сказываетъ!", "Худо мужу тому, у кого жена большая во дому!", "Изъ лѣсу выживаетъ змѣя, изъ дому—жена!", "Силенъ хмѣль, сильнѣе хмѣля сонъ, сильнѣе сна—злая жена!", "Худая женка—крапива!", "Дважды жена мила бываетъ—какъ въ избу введутъ да какъ вонъ понесутъ!", "Отъ пожара, отъ потопа, отъ злой жены, Боже, сохрани!".

Если не совсёмъ лестнаго мнёнія нашъ народъ-пахарь о дёвичьемъ умё-разумё ("Дёвичья память да дёвичій стыдъ до порога!", "Дёвичьи думы измёнчивы!", "Не вёрь курамъ, воронамъ, а еще больше – дёвкамъ дворовымъ!" и т. п.), – то баба-жена является въ памятникахъ его словесной мудро-

сти еще менње разумной-разсудительной. "У бабы волосъ дологъ, да умъ коротокъ!", - говорятъ въ народъ, но, какъ-бы въ противовъсъ этому, добавляютъ-приговариваютъ: "Баба съ печи летитъ-семьдесятъ семь думъ передумаетъ!"Умъразумъ замѣняется въ этомъ случаѣ хитростью лукавою. Но "Бабьи умы разоряють домы!", "Пусти бабу въ рай, а она и корову за собой ведеть!", "Лукавой бабы въ ступъ не утолчешь!", "Гдъ чортъ не сладитъ-туда бабу пошлеть!" Но. и при всей бабьей лукавости-хитрости, не прочь прикрикнуть на жену мужикъ-скопидомъ, берегущій миръ-дадъ въ своей семьъ: "Знай. баба, свое кривое веретено!" Народная мудрость твердо бабій нравъ-обычай помнить. "Прівхала баба изъ города. -- гласитъ она. -- привезла въстей съ три короба!", "Баба бредитъ, да кто ей повъритъ!", "Женскихъ прихотей не перечтешь, на причуды не напасешься!", "Баба плачеть-свой нравь тешить!", "Бабью немочь догадки лъчать!", "Скачетъ баба и задомъ и передомъ, а дъло идетъ своимъ чередомъ!" (тождественно съ этимъ присловье-"Сердилась баба на торгу, а торгъ про то и не въдалъ!"), "Двдъ погибаетъ. а бабъ смъхъ!" и т. д. Но, несмотря на то, что, по народному представленію, "Курица не птица, баба не человъкъ!", деревенский людъ повторяетъ и теперь старыя ръчи дъдовъ-прадъдовъ, въ-родъ: "Мужъ безъ жены пуще малыхъ дътокъ сирота!", "Жену съ мужемъ судить некому кромѣ Бога!", "У мужа съ женой все пополамъ!", "Съ бабой-хозяйкой и горе-бъда половинится!", "Безъ жены у мужа и домъ-сирота!". "Вдовецъ-дъткамъ не отецъ, а самъ горюнъ-сиротинка!", "Мужикъ-вдовецъ-безъ огня кузнецъ!", "Вдовье дёло горькое, а вдовцово — хоть въ омутъ головой!"

Не сладко и женѣ-бабѣ овдовѣть. "Съ мужемъ нужа, а безъ мужа — и того хуже!" — говорить объ этомъ народное присловье. "Вдовой-сиротой—хоть волкомъ вой!" — приговариваетъ другое; "Плохой мужъ въ могилу, а добрая баба — по-міру!" — вторитъ ему третье. Худо и тогда, когда семейная жизнь превратится въ такую, къ которой можно приложить слова: "Мужъ отъ жены на пядень, а жена отъ мужа — на сажень!" Подобное житье — "и домъ-хату рушить, и человѣка въ могилу кладетъ". Разладъ-раздоръ, иногда разгоняющій мужа съ женой въ разныя сторовы, заставилъ народъ обмолвиться словами: "Безъ мужа жена — хуже вдовы!", "Жена безъ мужа всего хуже!". Согласное житье, на которое и со стороны смотрѣть весело, запечатлѣлось въ народной памяти такими поговорками, какъ, напримѣръ: "Гдѣ мужъ — тамъ и жена, ку-

— 439 —

да мужикъ—туда и баба!", "Мужа съ женой не разлить и водой!", "Мужъ да жена—одна сатана!", "Мужъ вьетъ изъ жены гужъ, жена изъ мужа шьетъ на себя рубашки!", "Мужъ женъ—милъй родной матушки, жена мужу ближе отца-батюшки!", "Мужъ съ женой—что мука съ водой: сболтаешь, да не разболтать!", "Муженекъ хотъ всего съ кулачокъ, да за мужниной головой не сижу сиротой!", "За мужнюю спину схоронюсь—самой смерти не боюсь!"

Мужъ, по исконному взгляду народа, неизмънно долженъ главенствовать въ семейномъ быту. Только при соблюдении этого условія будеть въ семьв все идти по доброму, по хорошему, —если, упаси Богь, не присосется къ дому какаянибуль наносная бъла лихая. Не скоть въ скотъ коза, не звърь въ звъряхъ ежъ, не рыба въ ракахъ ракъ, не птица вь птицахъ нетопырь, не мужъ въ мужахъ-къмъ жена влааветь!"-гласить строгій приговорь народной мудрости, создававшейся многовѣковымъ опытомъ жизни. "Бабѣ волю дать-не унять!", "Кто бабѣ надъ собой волю даеть-себя обкрадываеть!", "Въ дому женина воля-тяжкая мужнина доля: удавиться легче!", "Отъ своевольной бабы—за тридевять земель совжишь!", "Хуже бабы тоть, квиъ жена верховодить!", "Возьметь баба волю, такъ и умный мужъ въ дуракахъ находится вволю!". "Дура баба и умнаго мужа дурве себя сдълаеть, коли на немъ вздить, его кнутомъ погонять зачнеть!", "Отъ своевольной жены-Господь упаси и друга, и недруга, и лихого татарина!".

Не перечесть, не пересказать всвхъ поговорокъ-пословицъ, мелкими пташками летающихъ по свътлорусскому простору народному-бокъ-о-бокъ со свальбами да съ семейной жизнью. То-же самое можно сказать и про русскіе свадебные обряды-обычаи: что городъ, то норовъ, что деревня-то обычай. Не всѣ они пошли съ древнихъ временъ, но всѣ-въ большей или меньшей степени связаны съ бытомъ и былымъ народа-пахаря, отовсюду окруженнаго жизнью родной его душъ природы. Зачастую и въ самоновъйшихъ наслоеніяхъ на обрядовую старину слышится-чуется отголосовъ незапамятныхъ дней. Прошлое также оставило свой замътный слъдъ на этихъ обычаяхъ, отразилось въ ихъ сущности, высказывается во внѣшней обстановкѣ. Едва-ли будетъ большой ошибкою сказать, что и современная крестьянская свадьба представляеть собою трогательную страницу жизненной льтописи, переходящую изъ вѣка въ вѣкъ, отъ поколѣнія къ поколенію. Особенно ярко выражена это сторона въ свадебныхъ пъсняхъ. Въ лучшихъ образцахъ этихъ памятниковъ своего изустнаго творчества баянъ-народъ достигаетъ замѣчательной художественности, не поддающейся никакому поддажанію. Кажлая полобная пъсня является въ то-же время и сказаніемъ, былью минувшаго. Многія сотня. если не тысячи. свадебныхъ пъсенъ звенятъ-разливаются по раздолью Святой Руси. А сколько ихъ, можетъ быть, затерялось въ прошломъ, безслъдно для собирателей пъсеннаго народнаго богатства, погибло, умерло вмъстъ съ пъвцами - сказателями, замънилось новыми-блёнными, хилыми, ничего не говорящими ни пытливому уму изслъдователя, ни чуткому сердцу простого слушателя. Только на одонецко-вологодскомъ съверъ да на архангельскомъ поморьи, да на верхнемъ и среднемъ Поволжьвэтой "кондовой", по замѣчанію Мельникова-Печерскаго 75). Руси-и сохранилась во всей своей красоть несказанной русская пъсня-быль народная. И темные лъса. и зеленые луга, и черныя грязи, и быстрыя ръки, и облака ходячія, и звъзлы частыя, и красно солнышко, и свъте́ль-мѣсяцъ,—все возстаеть предъ слушателями этихъ вылетъвшихъ изъ глубины

<sup>75)</sup> Павелъ Ивановичъ Мельниковъ — бытописатель-беллетристь, болёе извѣстный подъ своимъ псевдонимомъ "Андрей Печерскій", родился 22 октября 1819 года въ Нижнемъ-Новгородъ. Образование будущий авторъ знаменитой эпопеи раскольничьяго Поволжья получилъ въ мъстной гимназіи и казанскомъ университеть (на словесномъ факультеть). Сначала, по окончании курса, онъ былъ учителемъ въ пермской и нижегородской гимназіяхъ. затѣмъ занялъ мѣсто чиновника особыхъ порученій при нижегородскомъ губернаторъ и сталъ редакторомъ мѣстныхъ "Губернскихъ Вѣдомостей". По службѣ онъ очень близко ознакомился съ бытомъ своихъ героевъ; его дѣятельность по расколу обратила на себя вниманіе правительства. Имъ былъ составленъ цълый рядъ оффиціальныхъ отчетовъ и записокъ по этому вопросу, въ которыхъ онъ стоялъ за допущение широкой терпимости къ расколу, на деле будучи вынуждаемъ долгомъ службы проявлять суровую строгость. Первымъ литературнымъ произведеніемъ П. Ича были "Дорожныя замътки", помъщенныя въ "Отечественныхъ Запискахъ" 1839 г.; затъмъ въ "Литературной Газетъ" появился рядъ его статей по исторіи и этнографіи. Послѣ многолѣтняго перерыва, были напечатаны въ 1857—58 г. г. его "Старые годы," "Медвѣжій уголъ" и "Бабушкины разсказы" (въ "Русск. Вѣстн." и "Современникѣ"), впервые обнаружившіе въ авторѣ крупный художественный талантъ. Эти разсказы появились въ 1875-мъ году отдѣльнымъ изданіемъ подъ заголовкомъ "Разсказы Андрея Печерскаго". Въ 1859-мъ году, переведенный по службѣ въ Петербургъ, П. И. Мельниковъ сталъ издавать газету "Русскій Дневникъ", просуществовавшую всего около полугода. Въ 1862-мъ году вышли его "Письма о расколѣ", въ слѣдующемъ-брошюра для народа "О русской правдѣ и польской кривдѣ"; въ 1866-мъ году, пробывъ передъ тѣмъ три года завѣдующимъ внутреннимъ отдѣломъ въ газетѣ "Сѣверная Почта", впослѣдствіи преобразившейся въ "Правительственный Вѣстникъ", онъ пере-ѣхалъ въ Москву, гдѣ—продолжая службу—съ небывалымъ дотолѣ одушевленіемъ отдался литературъ, сотрудничая исключительно въ "Московск. Вѣдом." и "Русскомъ Вѣстникѣ". Здѣсь появились его "Исторические очерки поповщины", "Княжна Тараканова", "Очерки мордвы", "Счисленіе раскольниковъ",

народной души пъсенъ: лебединыя крылья размахиваются, бълются во чисто́мъ полъ шатры полотняные, расцвътаютъцвътутъ цвътики лазоревые, открывается мысленному взору широкій просторъ, воскресаетъ былое стародавнее... Порою звучитъ веселой, широкою, что русская душа, удалью пъсня; порою плачетъ она, горючими слезами заливается. И ту, и другую услышишь на деревенской свадьбъ-тамъ, гдъ еще не въ конецъ стерла рука времени живую память о родной старинъ.

"Уже всё-то гости съёхались, одного-то гостя нётъ какъ нётъ, родимова моего батюшки, — зачинается одна изъ многаго-множества такихъ, не изъёденныхъ молью новыхъ наслоеній, пёсенъ—богатыхъ и красотою образцовъ, и ясной глубиною содержанія:

> "Не свѣтла-то ночь безъ мѣсяпа. Не красенъ день безъ солнышка, Не весела свадьба безъ батюшки, Безъ батюшки, безъ кормилеца"...

Это поеть послѣ веселаго сговора невѣста-сирота, обращаясь къ своему брату: "Ты вступись-ка, мой милый брать, вмѣсто батюшки родимова! Ты поди-тко на широкой дворъ, обсѣдлай-ко ворона коня, поѣзжай-ко къ Божьей церькови! Ты взойди-тко на колоколенку, ты ударь-ко въ звонкой колоколъ, ты пусти-тко звонъ по сырой землѣ!"... Дальнѣйшія слова пѣсни такъ и хватаютъ за-сердце:

> "Разступися, Мать-Сыра-Земля, На четыре на сторонушки! Ты раскройся, гробова доска, Распахнися, бѣль-тонкой саванъ, Ты воскинь-ко, родной балюшко, Ты своимъ-то очамъ ясныимъ На меня-то ли на горькую. Подожми-тко, родной батюшко,

<sup>&</sup>quot;Тайныя секты", "Изъ прошлаго", "Бѣлые голуби" и, наконецъ, шедевры его творчества — "Въ лѣсахъ" и "На горахъ", — романы-очерки, которыми онъ всталъ въ ряды первоклассныхъ художниковъ слова. Блестящее дарованіе автора этихъ замѣчательныхъ произведеній, явившихся цѣлымъ откровеніемъ для русскаго общества, выказалось въ нихъ во всей своей неукладывающейся ни въ какія рамки шаблона самобытности. Ими онъ занялъ навсегда совершенно особое мѣсто въ исторіи пашей словесности. Послѣдніе десять лѣтъ жизни знаменитый писатель, къ сожалѣнію—до сихъ поръ еще многими неоцѣненный по достоинству, провелъ въ деревнѣ подъ Нижнимъ. Скончелся онъ въ Нижи.-Новгородѣ 1-го февраля 1883 года. Собраніе сочиненій его разошлось тремя изданіями.

Ты подъ правую подъ рученьку, Ты скажи мнѣ, другъ мой, батюшко, Все е правду ту великую!".

Такую пъсню могъ сложить только великій народъ, изъ стихійной души котораго бьеть неизсякаемый ключъ пъснотворчества. Столь яркую картину горькой доли могъ нарисовать только истинный художникъ могучаго, и въ своей простотъ, слова.

Скорбно поетъ-причитаетъ передъ свадьбою невъста-сирота, знающая, что за нее некому будеть заступиться передъ новой роднею богоданной, что не къ кому будетъ прилтипопечаловаться при нелалномъ житьъ съ мужемъ и его кровными. Но немногимъ жизнерадостнъе смотритъ на эту жизнь и самъ народъ, обмолвившійся такими присловьями, какъ: "Свекоръ-гроза, а свекровь выёсть невёсткё глаза!", "Свекровь на печи-что собака на цъпи!", "Любъ-что свекровинъ кулакъ!", "Отъ свекровушкиной ласки слезами захлебнешься!", "Лютая свекровь красоту съ лица повыгонитъ, тело бълое повысушить!", "Отъ свекровыхъ глазъ не скоро укроешься, а отъ свекровиныхъ одна смерть упасеть!" Для каждаго знакомаго съ домашнимъ бытомъ русскаго крестьянина въ этихъ поговоркахъ явственно слышится тотъ-же голосъ самой жизни, который звучить въ записанной П. В. Шейномъ тверской пъснъ, начинающейся запъвкою:

> "Спится мнѣ, младешенькой, дремлется, Клонитъ мою головушку на подушечку; Свекоръ-батюшка по сѣничкамъ похаживаетъ, Сердитый по новымъ погуливаетъ"...

— "Стучить-гремить, стучить-гремить, снохѣ спать не даеть"...—подхватываеть хоръ: "Встань, встань, встань ты, сонливая: Встань, встань, встань ты, дремливая! Сонливая, дремливая, неурядливая!" И опять льется-переливается безнадежно тоскливое: "Спится мнѣ, младешенькой, дремлется, клони́тъ мою головушку на подушечку. Свекровь-матушка по сѣничкамъ похаживаетъ, сердитая по новымъ погуливаетъ"... И она, эта "лихая свекровушка", подобно своему муженьку— "грозному свекру", обращается къ молодой невѣсткѣ со словами, въ которыхъ обзываетъ ее сонливою, дремливою, неурядливою. Но вотъ картина, встающая передъ слушателемъ, расцвѣчается, клонитъ мою головушку на поду-

— 443 —

шечку; милъ-любезный по сѣничкамъ похаживаеть, легохонько, тихохонько поговариваетъ"... Прямо въ сердце просятся слова "милъ-любезнаго":

> "Спи, спи, спи ты, моя умница, Сии, спи, спи ты, разумница! Загонена, забронена, рано выдана"...

Сколько въ нихъ слышится нъжнаго чувства; сколько той "жалости", которую народъ русскій объединяеть съ любовью!..

Digitized by Google



#### XLIV.

## Послѣдніе назимніе праздники.

Веселый да сытый октябрь-свадебникъ валкимъ шагомъ къ концу подходитъ, послъдніе назимніе праздники на деревенскую-посельскую Русь ведетъ— "Казанскую" (22-е число, день празднованія Казанской иконъ Пресвятыя Богородицы) да Дмитріевъ день (память св. Димитрія Солунскаго<sup>76</sup>)—26-е октября). Послъдніе обожженные морозомъ листья съ деревъ облетаютъ къ этому времени, остатнія черны грязи осеннія подсыхаютъ, промерзаючи; зима въ бълой шубъ идетъ, не первымъ, а третьимъ — не то четвертымъ, снъгомъ порошитъ, путь ноябрю студеному коврами застилаетъ пушистыми.

"До Казанской — не зима, съ Казанской — не осень!" — гласитъ простонародная мудрость. "Что за осень, коли гусь на ледъ выходитъ!" — продолжаетъ она свою красную рѣчь: "Осень говорить: озолочу! А зима — какъ я захочу! Осень говоритъ: я поля въ сарафанъ наряжу! А зима — подъ холстину положу, весна придеть, покажетъ!", "Осень прикажетъ, а весна — свое скажетъ!", "Считай, баба, цыплятъ по осени, а мужикъ — мѣряй хлѣбъ по веснѣ!", "Осенней озими въ закромъ не положишь!", "Осень-то — матка: кисель да блины!

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Св. Димитрій Солунскій—великомученикъ, пострадавшій въ парствованіе императора Діоклетіана. По происхожденію этотъ угодникъ Божій славнивнъ; до своего мученическаго подвига быль онъ воиномъ и правителемъ гор. Солуни. На Руси и у сосёднихъ славнискихъ народовъ имя его какъ неизмённаго заступника славянъ съ первыхъ временъ принятія христіанства оружено благоговъйнымъ почитаніемъ. Въ московскомъ Успенскомъ соборѣ хранится древняя икона св. Димитрія, принесенная (въ 1197 г.) съ родниы великомученика великимъ княземъ Всеволодомъ Юрьевичемъ во Владиміръ.

А весна—мачиха: сиди да гляди!", "На Казанскую и у воробъя—пиво, а по веснѣ и у мужика хлѣба вдоволь—дивное диво!", "До Казанской и у вороны—копна, а зима придетъ все съ гумна приберетъ!", "Не будь осенью тороватъ, будешь къ веснѣ хлѣбомъ богатъ!", "Осенью и не́любаго гостя всякой снѣдью подчуютъ не наподчуются, а къ концу зимы и любой куска хлѣба напросится!"

Съ 22-го октября ждеть деревенскій людь со дня на день прихода лютой стужи. "Матушка Казанская необлыжную зиму ведеть, морозцамь дорожку кажеть!"—говорять краснословы, говорять-приговаривають: "Что Казанская покажеть —то и зима скажеть!", "Бываеть, что на Казанскую съ утра дождь дождить, а ввечеру сугробами снъгь лежить!", "Вывзжаешь о Казанской на колесахъ, а полозья въ телъгу клади!", "И зимъ до Казанской устанавливаться заказано!", "Со Казанской у насъ – тепло морозу не указъ!" и т. д.

Съ этой поры, по примътамъ деревенскихъ погодовъдовъ, зимніе морозы силу берутъ, все кръпче да кръпче за землю держаться начинаютъ. "О Казанской морозъ не великъ, да стоять не велить!"—молвитъ о нихъ простонародное слово: "Казанскіе морозы желъзо не рвутъ, птицу налету не быютъ, а за носъ бабу хватаютъ, мужика за уши пощипываютъ!", "Идетъ на дворъ морозъ, а въ карманъ денежки таютъ!", "Съ назимней Казанской скачетъ морозко по ельничкамъ, по березничкамъ, по сырымъ берегамъ, по веретейкамъ!", "Не великъ морозъ, да краснъетъ носъ!", "Сказывали бабы, что и на Казанской въ стары годы мужикъ на печи замерзъ!", "Съ Казанской—морозъ подорожнымъ-одежнымъ кланяться велитъ, а къ безодежнымъ самъ въ гости ходить не лънится!", "Съ

Близится-надвигается зимняя пора студеная; можеть, —какъ давно запримѣтилъ ко всему въ окружающей мужика природѣ зоркимъ глазомъ присмотрѣвшійся деревенскій опыть, —и въ одну ночь зима установиться, до весеннихъ оттепелей налечь на грудь земли-кормилицы. По примѣтѣ, когда большой урожай—тогда и "зима строгая". Знаетъ, помнитъ мужикъ-деревеньщина, что "только одному волку-сиромахѣ зима —за обычай", —заботливо запасается всякій добрый хозяинъ тепломъ на зиму: завалины вокругъ избы заваливаетъ, щели конопатитъ, о дровахъ подумываетъ. Если— по одному старинному прибаутку — "Батюшка Покровъ не натопитъ хату безъ дровъ", то – по другому – "Матушка Казанска спроситъ хворосту вязанку". Истребленіе лѣсовъ, повлекшее за собою вздорожаніе топлива, подсказываетъ деревнѣ такія, проникнутыя смътливой грустью, поговорки, какъ напримъръ: "Мало-ли у насъ дровъ—гдъ печь, тамъ и жечь!", "Лъсомъ шелъ дровъ не видълъ!", "Нашъ Емеля-дурачокъ и на печкъ по дрова съъздитъ!", "Ни дровъ, ни лучины—живи безъ кручины, пляши да смъйся—на-кулачкахъ гръйся!", "Дровъ нътъ—полати пригръютъ!", "Не тужи, голова, будутъ и дрова—нужда придетъ, изъ насъ щепки щепать начнетъ!"

Съ давнихъ поръ въ обычав у насъ на Руси заканчивать къ назимней Казанской всъ строительныя работы; плотники, каменьщики, штукатуры, землекопы, —всъ къ этому времени сдають по подрядамъ работу, берутъ разсчетъ у хозяевъ-подрядчиковъ въ деревню ко дворамъ снаряжаются. "На Казанску у хозяевъ и пузатая мошна худъетъ, а у работника тощая толстветъ!" —говоритъ поговорка, пріуроченная къ этому обычаю. "И радъ-бы хозяинъ поприжать батрака, да Казанска на дворъ, она — Матушка — всей рядъ голова!", "Не обсчитывай, рядчикъ, подряженаго: Казанска молчитъ, да все видить, все Богу скажетъ!" , "Потерпи, батракъ, и у тебя на дворъ Казанска будетъ!" — вторятъ ей другія, выношенныя въ сердцъ народной жизни.

Служать 22-го октября по церквамъ молебенъ за молебномъ-все заказные, потовою батрачьей копъйкою оплаченные: собирается домой приканчивающий свой промысель пришлый людъ, благословляется во храмъ Божіемъ въ путь-дорогу. "Безъ Бога-не до порога!", "Выйдешь, не благословясь, -добра не жди!", "Помолится батюшка-попъ, сохранитъ и Господь Богь!"-гласить старина стародавняя устами памятующихъ ея завѣты, держащихся за нее людей. Существуетъ и у наемщиковъ-подрядчиковъ обычай служить молебны на Казанскую-благодарственную дань приносить Богу за благополучный исходъ работы. Въ комъ есть Богъ-у того есть и стыдъ!", "Обидящимъ Богъ" судія!", "Даетъ Богъ и цыгану!", "У Бога-милости много!", "Отъ Бога отказаться-къ сатанъ въ работники назваться!", "У Бога-свъта съ начала свъта все приспъто!", "Утромъ-Боїъ и вечеромъ-Богъ, съ Богомъ началъ, съ Богомъ и конецъ верши!"--говорить честной православный людъ, твердо уповающій на Бога да на свою Небесную Заступницу предъ Его грозной правдою.

Многіе уходящіе съ весны до поздней осени изъ своихъ деревень въ отхожій промыселъ крестьяне спѣшатъ воротиться къ назимней Казанской домой. На-радостяхъ варятся по деревнямъ пива къ этому урочному дню, веселится-гуляетъ сбросившій съ плечъ тяготу подневольнаго наемнаго труда выносливый рабочій людъ. Звенитъ веселымъ перезвономъ, гульливой вольною разливается безшабашная-разгульная пёсня отдыхающихъ работниковъ.

По многимъ мъстамъ 22-го октября — мъстные храмовые ("престольные") праздники, справляемые всъмъ приходомъ, по завъту отцовъ-дъдовъ. "Одинъ день престолъ справляли, на другой опохмълъ держали, на третій — снова здоро́во!.." — подсмъивается деревня надъ неумъренными любителями веселаго-похмъльнаго праздничанья. "Сегодня — праздничали, завтра — праздничать станемъ, послъ завтра — зубы на полку!", "То и не праздникъ, какъ никто не обопьется!" — приговариваютъ степенные люди.

Смътливъ торговый человъкъ, знаетъ-когда у кого деньга шевелится въ карманъ, на вольную волю просится: наважають на Казанскую торгаши въ праздничающия села, раскидывають кибитки съ товарами, палатки ставять, бабъ-мужиковъ въ соблазнъ вводять, на расходъ наводятъ... Веселыйпразлничный человъкъ-и то, чего не нало, купить: торгашъ уговорить съумъетъ, твердо помнитъ онъ свое правило-, Не обманешь, не продашь!" Знаеть онъ, проныра, какими прибаутками заставить разгулявшагося мужика подороже дать. "Не по купцу товаръ,"-скажетъ,- "купило-то видно, притупило!" Не мало найдется у него въ запасъ и другихъ подходящихъ красныхъ словечекъ, въ-родъ: "Купилъ бы село, да въ карманъ голо! Завелъ-бы вотчину, да купило скорчило! Купильне, что тонкое шильце-какъ-разъ ему носокъ отломишь!" и т. л.

Среди пъсенъ, распъваемыхъ объ эту пору по деревенской Руси-свадебныхъ и всякихъ иныхъ, можно въ глуши, сохраняющей дольше другихъ мъстъ память о старинъ, услышать и теперь стародавнее пъсенное сказание о взяти Казанскаго царства. Пъсенники-сказатели неизмънно пріурочивають его ко дню Казанской. "Середи было Казанскаго царства что стояли бълокаменны палаты, а изъ спальни бълокаменной палаты ото сна туть царица пробуждалася, царица Елена Симеону царю она сонъ разсказывала..."---начинается эта простодушно-наивная пъсня, не мало, впрочемъ, погръшающая передъ правдою былого. Далъе слъдуетъ самый разсказъ обо снъ царицы: "А и ты встань, Симеонъ царь, пробудися! Что ночесь мнъ царицъ мало спалося, въ сновидвньицв много видвлося; какъ отъ сильнаго Московскаго цар. ства кабы сизой орлище встрепенулся, кабы грозная туча подымалась, что на наше въдь царство наплывала!"... Сонъ, по пъснъ, оказывается въщимъ. Въ то самое время, когда царица разсказывала его царю, --- "изъ того-ли изъ сильнаго

Московскаго царства подымался великій князь московскій а Иванъ, сударь, Васильевичъ, прозритель, съ тъми-ли пъхотными полками. что со старыми славными казаками. Полходили подъ Казанское царство, за пятнадцать версть становились они подкопью подъ Булать-ръку, подходили подъ другую подъ ръку подъ Казанку, съ чернымъ порохомъ бочки закатали, а и подъ гору ихъ становили, подводили подъ Казанское царство; воску яраго свѣчу становили, а другую вѣдь на полѣлагеръ: еще на полъ та свъча сгоръла, а въ землъ то идетъ свъча тишъя. Воспалился тутъ великій князь московскій, князь Иванъ, сударь, Васильевичъ, прозритель, и зачалъ канонеровъ тутъ казнити. Что началася отъ канонеровъ измъна, что большой за меньшаго хоронился, отъ меньшаго ему, князю, отвъта нъту; еще тутъ-ли молодой канонеръ выступался:--.Ты, великій, сударь, князь московскій! Не вели ты нась, канонеровъ. казнити: что на вътръ свъча горитъ скоръя, а въ землъ-со свъча идетъ тишъя!" Призадумался князь московскій, онъ и сталъ тв-то рвчи размышляти собою, еще какъ бы это двло оттянути. Они тв-то рвчи говорили, догоръла въ землъ свъча воску яраго до тоя-то бочки съ чернымъ порохомъ, -- принималися бочки съ чернымъ порохомъ. подымало высокую гору, расбросало бълокаменны палаты. И бъжалъ тутъ великій князь московскій на тое-ли высокую гору, гдъ стояли царскія палаты. Что царица Елена догадалась, она сыпала соли на ковригу, она съ радостью московскаго князя встръчала, а того-ли Ивана. сударь, Васильевича прозрителя; и за то онъ царицу пожаловалъ и привелъ въ крещеную въру, въ монастырь царицу постригли. А за гордость царя Симеона, что не встрътилъ великаго князя онъ, и вынялъ ясны очи косицами; онъ и взялъ съ него царскую корону и снялъ царскую порфиру. Онъ царской костыль въ руки принялъ"... Пъсня кончается совершенно неожиданнымъ. довольно далекимъ отъ лътописной правды, четверостишіемъ:

> "И въ то время князь воцарился И насёлъ въ Московское царство, Что тогда-де Москва основалася; И съ тёхъ поръ великая слава!"...

Очевидно, первообразъ этого сказанія, нашептаннаго народу памятью былого, съ теченіемъ времени подвергся постороннимъ наслоеніямъ и слился съ ними, утративъ свою первоначальную точность и ясность.

26-е октября—день памяти святого великомученика Димитрія Солунскаго, Дмитріевъ день. Съ этимъ назимнимъ праздни-

А. А. Коринфскій.

Digitized by Google

29

комъ соединено въ народномъ представленіи воспоминаніе о приснопамятной Куликовской битвь и поминованіе павшихъ во время нея на поль брани. "Дмитровская суббота" установлена въ церковно-православномъ обиходъ, по почину преподобнаго Сергія, Радонежскаго чудотворца, великимъ княземъ Димитріемъ Донскимъ <sup>77</sup>). Царь Иванъ Васильевичъ Грозный подтвердилъ особымъ указомъ святоотческое постановленіе и "повелъль пъть панихиды и служить объдни по всъмъ церквамъ и общую милостыню давать, и кормы ставитъ" въ этотъ день.

Дмитріевъ день, празднуемый не только въ честь св. Димитрія Солунскаго, но и въ память великаго князя Димитрія Донского—слыветъ по многимъ мъстамъ народной Руси за "дъдову родительскую". Эта послъдняя начинается съ 26-го дня октября-назимника и кончается черезъ семь сутокъ. "На дъдовой недълъ и родители вздохнуть!" – говорятъ въ народъ, твердо памятующемъ о томъ, что жизнь не кончается здъсь на землъ, а въ таинствъ смерти переходитъ въ безконечность.

"Живы родители—почитай, а умерли—поминай!", "Не въкъ жить, а въкъ поминать!", "Покойника не поминай лихомъ, а добромъ—какъ хочешь!", "Знай своихъ, поминай—нашихъ!", "Знай нашихъ, поминай—своихъ!", "Кто чаще поминаеть, тотъ меньше согръшаетъ!", "Застанешь—пиво пьешь, не застанешь—пивцомъ помянешь!", "Какова была Маланья—таково ей и поминанье!", "Добромъ поминай, зло забывай!", "Земля навозъ помнитъ, а человъкъ—кто его кормитъ!". Такими и многимъ-множествомъ другихъ ходячихъ словъ свидътельствуетъ народъ о томъ, какъ онъ помнитъ и чъмъ поминаетъ отошедшихъ въ иной міръ.

"Какъ родители жили, такъ и намъ велвли!"-можно услы-

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>) Димитрій Іоанновича Донской — великій князь, сынъ вел. кн. Іоанна II-го Іоанновича — родился въ 1350-мъ г., остался по смерти отца (†1359 г.) малолѣтнимъ, вступилъ на престолъ, послѣ продолжительныхъ смутъ, въ 1362-мъ году. Во внутренней политикѣ онъ явился усмирителемъ мятежныхъ удѣльныхъ князей которыхъ началъ приводить подъ свою власть, а по отношеню къ татарамъ проявилъ самостоятельность, показавшую имъ, что порабощеню Руси пришелъ конецъ. Послѣ цѣлаго ряда мелкихъ побѣдъ надъ татарами, онъ нанесъ имъ 8-го сентября 1380 года, между рѣками Непрядвой и Дономъ, на Куликовомъ полѣ, полное пораженіе, — причемъ погибъ даже бѣжавшій со своими разбитыми полчищами ханъ Мамай. Хотя въ 1381-мъ г. наслѣдовавший Мамаю Тохтамышъ и взялъ приступомъ Москву, но духъ народа уже воскресъ — послѣ почти двухвѣкового омертвенія, и заря самостоятельной государственной жизни, занявшаяся на Куликовской битвѣ, уже не погасала надъ Русью. Кончина вел. кн. Димитрія, прозваннаго за свою пообѣду надъ татарами Донскимъ, послѣдовава въ 1389-мъ году.

шать всюду по свътлорусскому раздолью привольному мудрое слово народное. "Родители родили—себя поминать дътокъ благословили!"—прибавляють охочіе до поговорокъ старые люди: "Русскій человъкъ безъ родни не живеть!", "Мужикъ своей роднею кръпокъ!", "Бъднан родня краше чужого богатства!", "И велико поле, да не родимое!", "Родительское благословеньице—лучшее имъньице!", "Помянешь родителей на сердцъ легче станеть!", "Тотъ круглый сирота—у кого и помянуть некого!"

Дмитровская родительская является одною изъ наиболѣе почитаемыхъ въ народѣ. Православною Церковью установлено семь вселенскихъ панихидъ. Первая изъ нихъ приходится на вечеръ пятницы предъ Филипповымъ постомъ, вторая падаетъ на субботній день предъ Рождествомъ Христовымъ, третья справляется въ мясопустную недѣлю, четвертая—15-го марта, пятая—въ субботу предъ Духовымъ днемъ. шестая—въ субботу, предшествующую Петрову дню, седьмая—въ субботу предъ Успеніемъ Пресвятой Богородицы, Но, — какъ справедливо замѣчаетъ И. М. Снегиревъ, — главнѣйшія народныя поминки совершаются въ другіе дни, а именно: на Радоницу, въ Троицкую субботу и въ Дмитріевъ день. Послѣднія поминки совиадаютъ съ германскимъ праздникомъ "Всѣхъ святыхъ".

Изобильная всякой снёдью назимняя пора не мало способствуеть тому, чтобы эта "родительская" справлялась, что называется, честь-честью. Приготовляется къ ней деревеньщина-посельщина, словно къ какому великому празднику: пива варить, меда сытить, пироги печеть, кисели заготовляеть разные — поминальщикамъ да причту церковному на угощеніе, усопшимъ родителямъ-сродственникамъ на вспоминъ души. "Не всегда поповымъ ребятамъ Дмитріева суббота!" – приговариваетъ деревня, вспоминая объ этомъ поминальномъ разносолъ богатомъ.

Еще "Кормчая Книга"<sup>78</sup>) ставила строгій запреть на поминальныя пиршества, но до сихъ поръ въ повсемъстномъ обычаъ въ народной Руси устраивать попойки-угощенья на могилкахъ въ особо установленные для этого дни. До нашего времени соблюдается старинное обыкновеніе сходиться въ поло-

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Кормчая Книга. Сборникъ церковныхъ правилъ и относящихся непосредственно къ Церкви государственныхъ узаконеній, принятый русской церковною іерархіей отъ Византіи и подвергавшійся у насъ цѣлому ряду дополненій, исправленій и измѣненій сообразно съ особенностями русскаго быта. Въ послѣдній разъ она напечатана была въ 1816-мъ году. Съ 1839-го года ее замѣнила "Книга правилъ", изданная Св. Сунодомъ.

женный срокъ на кладбища и воздавать честь-поминъ покойникамъ. До сихъ поръ, — хотя-бы на Дмитріевъ-день, — всюду можно услышать по деревенскимъ погостамъ жалобные причеты, надъ могилами всюду можно увидѣть поминальщиковъ, порою превыше всякой мѣры совершающихъ возліяніе въ честь дорогихъ и близкихъ имъ усопшихъ, почивающихъ вѣковѣчнымъ сномъ въ любовныхъ объятіяхъ Матери-Сырой-Земли.

Русскій пахарь-народь зачастую, начиная за здравіе, сводить на упокой, —но бываеть (и нерѣдко), что наобороть начавъ поминаньемъ сводить на ликованье-здравствованье. Къ Дмитріеву дню съ полной справедливостью можно отнести послѣднее. Въ этотъ праздникъ мертвыхъ можно наблюдать въ народной Руси "радованіе" живыхъ. Это обстоятельство вытекаетъ непосредственно изъ вѣрованій народа въ то, что тамъ — за гробомъ — радуются всѣ обременные, недугующіе, страждущіе въ здѣшней земной жизни, всѣ опечаленные судьбою, всѣ обездоленные въ этомъ бренномъ, преходящемъ мірѣ.

Къ Дмитріеву дню остается еще отъ назимней Казанской пиво недопитое, доливаютъ, довариваютъ его, не жалъючи ни хмъля, ни солода, бабы-хозяйки, привычныя пивоварки. "По минай живыхъ добромъ, а покойничковъ зеленымъ виномъ!" гласитъ старинное изреченье. "Зелено-винцо—пиву родной братъ!"—поясняетъ другое. "Безъ пива, да безъ вина—и не поминки!"—договариваетъ третье, приходящееся сродни имъобоимъ. "Пей, не жалъй—поминай веселъй!", "Кого чъмъ, а русскаго мужика только и помянуть что пивомъ да блинами!", "Провожай со слезами, поминай въ радости!", "Съ веселыми поминальщиками и покойничкамъ веселъё!", "Тяжела земля, а какъ обольешь ее пивцомъ да винцомъ—все полегчаетъ!"—

Всё новобрачные, успёвшіе повёнчаться въ октябрё-свадебникѣ, считаютъ непремённымъ долгомъ навёстить о Дмитріевѣ днѣ могилки своихъ родныхъ. Приэтомъ самой новобрачною пекутся особые поминальные пироги, которые, по старому завѣту сѣдой старины, оставляются на могилкахъ въ даръ покоящимся въ нихъ. Нищая братія, твердо памятующая всѣ поминальные дни, подбираетъ эти дары и поминаетъ добрымъ словомъ какъ щедрыхъ поминальщиковъ, такъ и тѣхъ — ради кого пеклись доставшіяся голодному брюху сытныя снѣди. Хотя и оговариваетъ русскій народъ охотниковъ до даровыхъ поминальныхъ снѣдей поговорками, въ-родѣ — "Отдай нищимъ, а самому ни́-съ-чѣмъ!". "Суму нищаго не наполнишь!", "Всѣхъ нищихъ не перещеголяешь!", —но онъ же замѣчаетъ — въ памятникахъ своей вѣковой мудрости, что: "Нищій—человѣкъ Божій!", "Нищему подать — лишній грѣхъ съ души снять!", "Подашь нищему—Господь вернетъ сторицею!", "Накормишь голоднаго — въ раю сытъ будешь!", "Молитву нищаго скорѣе Богъ услышитъ!" и т. п.

"Дмитріевъ день покойнички на Русь ведуть", —говорять въ народѣ, — "покойнички ведутъ, живыхъ блюдутъ". "Живой, о живомъ думай, да про мертвыхъ не забывай!" — гласитъ народная мудрость устами хранителей своихъ стародавнихъ словесныхъ завѣтовъ. Потому-то Дмитріева суббота и зовется "поповской работою": приходится не мало панихидъ отслужить на могилкахъ честнымъ отцамъ, не мало блиновъ-пироговъ собрать, не малой деньгою разживиться... Любитъ угостить и всегда русскій мужикъ-деревеньщина своихъ "батюшекъ", какъ же ему обнести ихъ угощеньемъ въ свять-Дмитріевъ день, когда, по пословицѣ — "и воробей подъ кустомъ пиво варитъ".

Къ этому поминальному празднику приурочиваются народнымъ опытомъ и свои особыя—ему одному присущія, съ нимъ однимъ связанныя—примѣты. "Если Дмитріевъ день будетъ поголу, то и Пасха будетъ теплая!"—говорятъ въ Тульской губерніи. "Дмитріевъ день—перевоза не ждетъ!"—гуторятъ въ симбирскихъ деревняхъ. "Дмитрій на снѣгу—весна поздняя!" примѣчаютъ рязанцы, не переча приведеннымъ словамъ своихъ сородичей.

У каликъ-перехожихъ, убогихъ пъвцовъ, смиренномудрыхъ хранителей древле-пъсеннаго богачества народнаго, отмъченъ святъ-Дмитріевъ день наособицу въ цъломъ рядъ любопытныхъ стиховъ-сказаній.

Въ Пермской и Новгородской губерніяхъ подслушанъ пытливыми собирателями пѣсенной старины любопытный стихъ о св. Димитріъ Солунскомъ, — стихъ, очевидно сложившійся во времена, когда еще свъжа была въ народной Руси память о Димитріъ Донскомъ — великомъ князъ, богатырскій обликъ котораго слился здѣсь съ его святымъ. "Сопущались съ небесъ два ангела да два архангела ко Дмитрію Солунскому свѣту чудотворцу", — запѣвается-зачинается этоть стихъ. "Гой еси, нашъ батюшка, Дмитрій Солунскій чудотворецъ!" — возглашають ангелы-архангелы, обращаясь къ святому великомученику: "И хочуть твой градъ весь повызорить и всѣхъ людей твоихъ повыгубить, и Божіи домы на дымъ пустить!"... Отвѣчаетъ небеснымъ вѣстникамъ "свѣтъ-чудотворецъ": "И не дамъ свой городъ я повызорить, и не дамъ своихъ людей всъхъ повыгубить, и Божіи церкви на дымъ пустить!" Но.прододжаеть сказание: "откодь взядся Мамай невърный, безбожный, невърный, нечестивый, и принималь онъ силы множество. Увидаль Дмитрій Солунскій свъть чудотворець: имаеть онь себь дорогого коня, покидаеть онь ковры сорочинскіе, береть онь копье булатное, выбзжаеть къ Мамаю невърному, нечестивому: по ордъ-то онъ гуляетъ, и сколько онъ копьемъ колетъ, а вдвое втрое конемъ топчеть. И пригубилъ онъ силушки множество-три тьмы, три тьмы и четыре тысячи."... По словамъ сказанія. нечестивый Мамай "немного барышу получилъ", всего только--двухъ русскихъ сестеръ въ полонъ залучилъ, увозилъ онъ къ себъ да во палатушки". Здъсь обращается онъ къ нимъ со слъдующей рвчью: "Ой, вы, гой еси, двв русскія сестры полоняночки! Вы скажите мнъ про могучаго богатыря: какой есть у васъ могучій богатырь, сколько онъ у меня силушки погубиль, выпишите мнъ и вырисуйте мнъ на ковръ на шелковомъ!" И вотъ, – продолжаетъ стихъ, – онъ пишутъ и рисуютъ съ утра до вечера, съ вечера да до полуночи; со полуночи горько плачася. Богу помолилися, на коверъ онъ спать ложилися: — Ужъ ты, ой еси, батюшко, Дмитрій Солунскій, свътъ чулотворенъ нашъ! И не прогнъвайся на насъ на гръшнихъ здъсь, и не изъ волюшки пишемъ, изъ-подъ неволюшки!" Заснули "сестры-полоняночки", а въ это время:

> "... поднималася выюга-па́дорога, Подымала со палатъ верхи, Выносило-то двухъ русскихъ сестеръ, Двухъ сестеръ да полоняночекъ, И уносило ко Дмитрію Селунскому, Свъту чудотворцу да во Божію церкву. Поугру онъ да пробудилися, Димитрію Селунскому да помолилися..."

П. В. Кирѣевскимъ записано въ селѣ Репьевкѣ Сызранскаго уѣзда, Симбирской губерніи, другое, болѣе пространное пѣсенное сказаніе, родственное съ этимъ по содержанію, но отличающееся совершенно самобытными подробностями. Все оно носитъ на себѣ чисто-русскій отпечатокъ. "Съ перваго вѣку-начала Христова не бывало на Салымъ-градъ никакой бѣды ни погибели. Идетъ насланіе Божіе па Салымъ-градъ, идетъ невѣрный Мамай-царь, сѣчетъ онъ и рубитъ, и во плѣнъ емлетъ, просвѣщенныя соборныя церкви онъ раззоряетъ..."—говорится въ началѣ этого сказанія: "У насъ было во градѣ во Салымѣ во святой соборной во Божьей

#### послъдние назимние праздники.

во церкви, припочивалъ святый Димитрій чудотворецъ. Сосылалъ Господь со небесъ двухъ ангеловъ Господнихъ, два ангела Христова ликъ ликовали святому Димитрію Салым-скому чудотворцу, рекутъ два ангела Христова Димитрію Салымскому чудотворцу:-О, святый Димитрій Салымскій чудотворецъ! Повелълъ тебя Владыко на небеса взяти, хочетъ тебя Владыко исцълити и воскресити, а Салымъ-градъ разорити и побълити: идетъ наслание великое на Салымъ-гралъ. идетъ невърный Мамай-царь..." Св. Лимитрій, въ отвътъ ангеламъ, говоритъ, что не быть Салыму-граду взяту, а быти Мамаевой силь побиту..." Вслыть за этимъ появляется въ повъствовании новое дъйствующее лицо-старецъ Онуфрій. Стояль онь на молитвь, и было ему вильніе, видъль онь св. Димитрія, съ ангелами, услышаль онъ ихъ ръчи, -- пошелъ старець о нихъ "по Салыму-граду объявляти": "Вы гой еси, князья-бояре, воеводы и митрія-приполиты, попы-священники и игумны и всъ православные христіане! Не сдавайте вы Салыма-града и не покидайте: не быти нашему Салыму-граду взяту, а быти Мамайской силь побиту!"... И воть.-продолжаеть безымянный сказатель-песнотворець, -, у нась во градъ, во Салымъ, поутру было ранымъ-ранехонько, не высылка изъ Салыму-граду учинилася: единъ человъкъ изъ-за пре-стола возставаетъ, пресвътлую онъ ризу облекаетъ, единъ онъ на бъла осла садится, единъ изъ Салыму-граду вытзжаетъ, единъ невърную силу побъждаетъ, съчеть онъ и рубить, и за рубежь гонить: побъдиль онь три тьмы и три тысячи невъромой силы, да и смъту нъть; отогналъ онъ невърнаго царя Мамая во его страну въ порубежную"... Царь Мамай захватиль, ---какъ и въ первомъ стихъ, ---двухъ сестеръ-полоняночекъ; увезъ ихъ онъ въ свою землю, --привезъ-выспрашиваеть о неведомомъ богатыре. "Это не князь, не бояринъ и не воевода, это-нашъ святой отче Димитрій Салымскій чудотворець!"-держать ему отвъть полонянки. Приказываеть имъ "злодъй, невърный царь Мамай" вышить ликъ чудотворца на коврѣ: "коню моему на прикрасу, мнѣ царю на потвху, предайте лицо его святое на поруганье!" Ть отказываются. Мамай "опалился"; вынимаеть онъ, злодъй, "саблю мурзавецкую", хочеть сестрамъ голову съ плечъ снести. Убоялись бъдныя полонянки, соглашаются; согласясь, за работу принимаются: "святое лицо на ковръ вышивали, на небеса позирали, горючія слезы проливали, молились онъ Спасу, Пречистой Богородиць и святому Димитрію Салымскому, чудотворцу"... Утомились работою полонянки; утомясь ... пріуснули". Въ это время ... по Божьему все повель-

- 455 -

нью и по Лимитрія святому моденью возставали сильные вътры, полымали коверъ со двумя дъвицами, полносили ихъ ко граду ко Солуну, ко святой соборной Божьей церкви, ко празднику Христову, ко святому Димитрію Солунскому чудотворцу: положило ихъ святымъ духомъ за престоломъ". Пришель поутру пономарь въ церковь, увидаль спящихъ на ковов сестерь, побвжаль къ священнику-съ въстью о случившемся. Попъ-священникъ отъ сна возставаетъ, животочною водой лице свое умываеть, на ходу онъ одежу надъваеть, грядетъ онъ скоро во святую соборную церковь, до Господняго престола доступаеть, животворящій кресть съ престола принимаетъ", -- начинаетъ сестеръ-дъвицъ будить, святою водой кропить. Просыпаются бъдныя полонянки, -- думаютъ, что будитъ ихъ "злодъй-собака, невърный царь Мамай", говорять, отвѣть держать, что-де исполнили его царскій наказъ-урокъ: вышили на ковръ ликъ св. Димитрія чудотворца. Прослезился священникъ, глядючи на русскихъ дъвицъ-полоняночекъ, сказалъ имъ, что онъ не Мамай-царь, а "священникъ, отецъ духовный", -- спрашиваетъ ихъ: какъ онъ очутились въ алтаръ за престоломъ. "Батюшка, священникъ, отецъ духовный!"-отвъчають ему сестры: "Мы сами про то не въдаемъ...... Знать, по Божьему повельнію, по Димитрія святаго моленію, сама намъ Божія церьква отмыкалась, и сами намъ двери отверзались, сами намъ за престоломъ свѣчи зажигались!" Вельлъ тогда священникъ ударить во всв колокола, возвъстить городу о совершившемся чудъ. И ... услышали по всему городу, по Солуну, князья-бояре, воеводы и митріи-приполиты, попы-священники, игумны и всв православные христіяне; собирались они въ соборную Божію церковь, подымали они иконы мъстныя, служили они молебны честные, молились они Спасу, Пречистой Богородиць и святому Димитрію Солунскому чудотворцу"... Этимъ и заканчивается сказаніе.



#### XLV.

# Ноябрь-мъсяцъ.

За назимникомъ-зима: за октябремъ-свадебникомъ-ноябрь-мѣсяцъ, по свѣтлорусскому простору идеть, крѣпкими снъговыми сугробами села-деревни огораживаеть, буранамимятелями заносить всъ пути-дороги торёныя. Идетъ ноябрь, мужика-деревеньщину знобить, землю замораживаеть, ръкиозера въ ледяныя цъпи заковываетъ. "Холодненекъ батюшка октябрь, а ноябрь и его перехододиль!"-говорять въ народѣ: "Ноябрь—сентябревъ внукъ, октябревъ сынъ, зимѣ родный батюшка!"... "Въ ноябръ – чъмъ-чъмъ, а стужею всъхъ богачей одълить можно, да еще и на всю нищую братію останется!", "Ноябрьскими заморозками декабрьскій морозъ тороватъ!", "Кто въ ноябръ не зябнетъ, тому и въ крещенскую стужу не замерзнуть!", "Тепло старику и въ ноябръ--на горячей печкв!"- приговариваеть любящій красное словцо, памятующій старинныя присловья честной людъ православный.

Имя ноября, какъ и всѣхъ другихъ его братьевъ-мѣсяцевъ, занесено на Русь изъ Царь-града, озарившаго темноту народную свѣтомъ Христовой вѣры. Звался онъ въ старые, до-Владиміровы, годы въ русскомъ народѣ—"груднемъ", листогноемъ студенымъ прозывался. Славянскіе сосѣди древнихъ пращуровъ народа-пахаря величали эту зимнюю пору-каждый на свой ладъ: у чеховъ со словаками былъ онъ "листопадомъ", у иллирійцевъ—"студенемъ", у сербовъ—"млошнымъ" и "подзимнымъ", у вендовъ— "гнильцемъ" и "едиаистникомъ", у кроатовъ— "вшешвечакомъ". Одиннадцатый по счету теперь, слылъ онъ въ старопрежнемъ русскомъ церковномъ укла-

Digitized by Google

дъ за девятый; съ XV-го по XVIII-й въкъ приходилъ, по изволенію властей-укладчиковъ, третьимъ въ году; съ 1700 года всталъ на свое настоящее мъсто, на которомъ стоитъ онъ и во всъхъ остальныхъ ближнихъ и дальнихъ царствахъ-государствахъ.

Починъ ноябрю-мъсяцу кладетъ "зимній Кузьма-Демьянъ", день, посвященный Православной Церковью памяти святыхъ безсребренниковъ Косьмы и Даміана. Величается-зовется этотъ день (1-е ноября) въ народной Руси больше всего "Кузьминками". Кузьминки—первый зимній деревенскій праздникъ. Въ изустномъ простонародномъ мъсяцесловъ, переходящемъ по наслъдству отъ старыхъ къ малымъ, отведено этому празднику свое почетное мъсто, окруженное причудливо изукрашеннымъ тыномъ-частоколомъ всякихъ сказаній, повърій и обычаевъ, связанныхъ и съ первыми, и съ послъдними.

Святые Косьма и Даміанъ 79) въ воображеніи русской деревни являются слившимися въ одинъ нераздъльный обликъ "Божьяго кузнеца-Кузьмы-Демьяна". На этоть, близкій сveвърному народному сердцу, обликъ перенесены нъкоторыя черты, присваивавшіяся встарину всемогущему богу - громовнику-Перуну, златоусому Бълбожичу, представление о которомъ расплылось по многому - множеству иныхъ, живущихъ въ народной Руси, образовъ. Въ одномъ изъ старинныхъ русскихъ сказаній Кузьма-Демьянъ, кующій сохи, бороны и плуги на потребу народу православному, въ потъ лица добывающему хлёбъ свой, вступаеть въ борьбу съ "великимъ эмфемъ". Трудился кузнецъ Божій въ своей кузницъ и заслышаль онь, -- гласить это сказание, -- летить змвй (діаволъ). Заперся онъ, да не спасутъ отъ змъя великаго никакіе затворы: подлетьль змьй, опустился-упаль на-земь, возговориль зычнымъ голосомъ человъческимъ, --проситъ, лукавый, отворить двери. Не отомкнулъ Божій кузнецъ затворовъ, и началь онъ лизать языкомъ своимъ дверь желѣзную. Но, какъ только пролизалъ змъй дверь, ухватилъ его Кузьма-Демьянъ за языкъ желѣзными клещами. Взмолился "вели-кой змъй" Божьему кузнецу — отпустить просить, да не туть-то было! Запрегъ его тотъ въ только-что выкованный

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Святые Косьма и Даміанъ-христіанскіе мученики, братья, подвизавшіеся во второй половинѣ III-го вѣка, близъ Рима. Оба они были врачами и прославлены за свое безкорыстіе именемъ безсребренниковъ. Вѣнецъ мученическій получили они отъ руки врача-язычника, позавидовавшаго имъ за милость, оказанную выздоровѣвшимъ по ихъ молитвѣ императоромъ Кариномъ (въ 284-мъ г.).

плугъ и побхалъ по степямъ, по пустошамъ, — пропахалъ на немъ, змѣѣ, всю землю отъ моря и до моря. Умаялся лукавый, взмолился онъ ко святому – проситъ испить воды изъ Днѣпра-рѣки; не внемлетъ змѣю кузнецъ-пахарь – знай гонитъ-погоняетъ его цѣпью желѣзною. И только у Чернаго моря подпустилъ Кузьма-Демьянъ великаго змѣя къ водѣ: припало къ ней чудовище, пило-пило, по̀лъ-моря выпило, наиившись – лопнуло. А борозды, проведенныя плугомъ Божьяго кузнеца, пахавшаго на нечистой силѣ, и до сихъ поръ виднѣются по Приднѣпровью, слывуть онѣ въ окрестномъ народѣ "Валами Змѣиными".

Древнеязыческій Перунъ, по словамъ пытливыхъ изслъдователей русской народной старины, также представлялся воображенію нашихъ пращуровъ побъждающимъ крыдатыхъ огненныхъ змъевъ, запрягающимъ ихъ въ плугъ и бороздящимъ небесныя поля вплоть до земли. Онъ-или убивалъ ихъ своею молніеносной палицею, или они сами опивались морской воды и, лопнувъ, проливали ее на землю, являясь олицетвореніемъ зимнихъ тучъ, разорванныхъ первымъ весеннимъ дождемъ. Въ другомъ сказании Кузьма-Демьянъ убиваеть наповалъ своимъ богатырскимъ модотомъ змъиху, "всъмъ змъямъ мать", раззъвавшую пасть отъ сырой земли по синяго неба бездоннаго. Это народное слово прямо вытекаетъ изъ преданія о Перунъ-громовержцъ, разсъкающемъ своимъ молотомъ (молніей) грозовую тучу. Можно отыскать связь его и съ индійскимъ сказаніемъ о громалной змѣѣ-Вритрѣ; пораженной на смерть палицею Индры. Есть сказанія, утверждающія, что Кузьма-Демьянъ-кузнецъ Божій-не только куетъ сохи. бороны и плуги,-но даже научиль людей земледвльческому труду, за что и окружень особымъ почетомъ въ памяти народной. Въ малороссійскихъ сказаніяхъ этотъ подвигъ приписывается то самому Творцу міра, то Его Божественному Сыну. По однимъ-"въ поли, поли плужокъ ходить, за тимъ плужкомъ Господь; Матерь Божа іисти носить": по другимъ-Христа-пахаря сопровождають апостоль Петрь и Кузьма-Демьянь.

По наблюденіямъ деревенскихъ погодовъдовъ, пытливыми глазами присматривающихся къ жизни окружающей ихъ природы, со дня святыхъ Косьмы и Даміана заковываетъ зима и земли, и воды: "Кузьма Демьянъ—съ гвоздемъ, мосты гвоздитъ". На подмогу Кузьмъ-Демьяну прилетаютъ съ желъзныхъ горъ морозы.

"Не велика у Кузьмы-Демьяна кузница, а на всю Святую Русь въ ней ледяныя цёпи куются!"-говорить народъ: "Закуетъ Кузьма-Демъянъ, до весны красной не расковать!", "Изъ кузьмодемьяновой кузницы морозъ съ горна идетъ!", "Не заковать реку зиме безъ Кузьмы-Демьяна!" и т. п. Краснословы охочіе приговаривають при этомъ свои поговорки и о простыхъ кузнецахъ. Эти-последние слывутъ въ посель-воръ. сапожникъ-буянъ. кузнецъ-пьяница горькая! -- гласить она, прибавляя въ этому: "Умудряетъ Богъ слёпца, а чорть кузнеца!", "Для того кузнець и клещи кусть, чтобы рукъ не ожечь!", "Не кустъ желъза молоть. кусть-кузнецовъ голодъ!", "Кузнецу, что козлу-вездъ огородъ!", "У кузнеца-что стукнуль, то гривна!", "У кузнеца-рука легка, была-бы шея крвика!", "Кому Богь ума не даль, тому и кузнецъ не прикусть!", "Захотвлъ оть кузнеца угольевъ: либо пропилъ, либо самому надо!", "Не ищи у калашника дрожжей, у кузнеца лишнихъ угольевъ, у сапожника сапогъ на ногахъ!", "Кузнецъ Кузьма – безталанная голова!", "Есть кузнецы, что по чужимъ сундукамъ куютъ (воры)!"

Святой кузнецъ Божій не только плуги да землю-воды куеть, а и свадьбы, недоигранныя въ октябръ - назимникъ, доковываеть. Потому-то и воздается ему въ старинномъ народномъ свадебномъ стихъ честь-честью:

> "Тамъ шелъ Кузьма-Демьянъ На честной пиръ, на свадебку: Ты, святой-ли, Кузьма Демьяновичъ! Да ты скуй-ли-ка намъ свадебку, Ту-ли свадебку—неразрывную, Не на день ты скуй, не на недѣлюшку, Не на май-мѣсяцъ, ни на три года, А на вѣки вѣковѣчные, На всее на жизнь неразстанную!"

Кузьминки—, курьи имянины", дъвичій праздникъ. Собираются-готовятся къ этому дню дъвицы красныя загодя, припасають припасы всякіе на пиръ-бесъду веселую. Зорко слъдять передъ Кузьминками за своими куриными насъстами да за птичнымъ хозяйствомъ домовитые люди, у которыхъ дворъ—что чаша полная. Съ давнихъ поръ во многихъ мъстахъ ведется припасаться къ этой пирушкъ дъвичьей воровскимъ обычаемъ: ходятъ дъвки да парни ночью, воруютъ по дворамъ куръ, гусей, утокъ. И какъ ужъ ни оберегай хозяйскій глазъ свое добро, а ухитрится молодёжь добыть себъ на Кузьминки и курятинки, и гусятинки!Къмъ, когда и почему это заведено, — невъдомо; а только всъми отъ отцовъ-дъдовъ знаемо, что изстари ведется. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ приносятъ на Кузьмодемьяновъ день къ объднъ бабы съ собою къ церкви куръ. "Курица имянинница, и ей Кузьмъ-Демьяну помолиться надо!"—можно услышать въ деревенской глуши объясняющія этоть обычай слова: "Батюшка Кузьма-Демьянъ—куриный Богъ!" Въ старые годы было въ обычав приносить 1-го ноября куръ на боярскій дворъ. Съ челобитьемъ приносили ихъ крестьянки своей боярынъ — "на красное житье". Боярыня отдаривала за подарокъ лентами—"на убрусникъ". Этихъ, челобитныхъ, куръ считалось за гръхъ убивать - ръзать: отдавались онъ подъ особое покровительство чествовавшихся въ этотъ день святыхъ. Даже яица, которыя онъ несли, слыли болъ здоровыми для пищи, чъмъ другія—отъ простыхъ, не "челобитныхъ", куръ.

Ко дню Кузьмы-Демьяна благочестивая старина завъщала выполнять такъ называемыя "обътныя" работы. Этимъ по ея словамъ, обезпечивается что объть будетъ угоденъ Богу. Встарину многія боярыни продавали на Кузьминки сработанное ихъ руками рукодълье, а деньги, вырученныя отъ продажи, раздавали нищимъ - убогимъ, — какъ - бы слъдуя святому подвигу святыхъ безсребренниковъ.

Въ "Народномъ дневникѣ" записанъ любопытный обычай, къ настоящему времени совершенно уже успѣвшій исчезнуть съ лица Земли Русской. Въ день Кузьмы-Демьяна, по этому свидѣтельству, въ селеніяхъ Мышкинскаго уѣзда, Ярославской губерніи, поселяне убивали кочета въ овинѣ. Старшій въ домѣ выбиралъ кочета и самъ отрубалъ ему голову топоромъ. Ноги кочетиныя бросали на избу-для того, чтобы водились куры, а самого кочета варили и за обѣдомъ съѣдали всею семьей. Этотъ обычай вывелся, но всюду и теперь справляетъ посельщина-деревеньщина веселыя Кузьминки; рѣдко гдѣ не пьютъ 1-го ноября и "козмодемьянскаго пива".

2-го ноября — "Акундинъ разжигаетъ овинъ, Пигасій — солнце гаситъ". Всюду, гдё уродилось хлёба вдоволь, въ этотъ день дымятся овины, молотьба по гумнамъ впервые готовится на зимнемъ ледяномъ току. Пройдутъ за молотьбою двое ноябрьскихъ сутокъ; за ними — день св. Галактіона мученика. О святомъ Галактіонё ходитъ въ народной Руси любопытное сказаніе. "У Галактіона мученика, святаго православнаго родители были злые эллины невёрные", — начинается это выдержанное съ начала до конца въ строгомъ повёствовательномъ складѣ сказаніе и продолжается: "Выбираютъ они (родители) Галактіону обручницу юную, что тое-ли свётъ-Епистимію, дѣ-

ву врасную. Галактіонъ святой волѣ родителей не преслушался, обручается онъ съ Епистиміею кольцомъ желѣзныемъ, по тому-ли по обычаю злу эллинску поганому. Ужъ и силитъто Галактіонъ съ Епистиміей, своей обручницей, говорить онъ съ нею рѣчи кроткія, привѣтныя, не творитъ лишь ей обычнаго целования. Какъ возговорить Галактіону родный его батюшка: -Охъ ты, сыну, ты мой сыну, чадо милое! Ты скажи мнъ всее правду, не утаючи: чъмъ младая обручница тебя опечалила? Не творишь почто ты ей обычнаго целованія?" На вопросъ отца держить ("гласомъ краткіимъ") свою отповъдь сыновнюю святой Галактіонъ: "Господинъ ты мой великій, родный батюшка! Во всемъ я тебъ, господину, послушный сынъ, что ты хочешь, мнѣ своему сыну приказывай и ни въ чемъ я твоей отчей волъ не противляюсь: лишь единаго отъ меня, родный батюшка. не спрашивай: Епистимія, обручница моя юная, дъва красная, никакимъ она меня тяжкимъ словомъ не опечалила, и люба она мнъ, моя обручнина Епистимія, и по ней я всъмъ серднемъ болю-сокрушаюся. да и къ ней я, дъвъ красной, душой распаляюся; не могу-жъ я ей творити обычнаго цълованія: христіанинъ бо азъ есмь, она-же эллинка поганая и скверна мнъ будеть, доколъ не очистится баней водною, баней чистою, святымъ крещеніемъ, и скверна мнъ и мерзка мнъ будетъ, доколь не одънется въ ризу чистую, въ ризу свътлую, въ ризу нетлънія; и дотолъ скверна будеть, доколь не причислится къ стаду кроткому, къ стаду избранному, къ стаду христіанскому!" Вслъдъ за этимъ отвътомъ святого сказание переходитъ къ словамъ обрученной невъсты его-Епистиміи. "О, женихъ мой возлюбленный, ты печаль души моей!" - обращается она въ Галактіону, уведя его въ свою горницу. Голосъ ея слагатель стиха называеть "гласомъ кроткимъ, сладостнымъ". — "О тебъ бо единомъ все мое сокрушение!"-продолжаетъ она: "О тебъ бо единомъ-все мое помышление! Жестоко слово Христосъ залиномъ поганымъ, тяжко слышати будеть моимъ родителямъ, страшусь страхомъ я ихъ ярости поганскія: совершенная же любы изгоняеть страхь. И скажу я тебь, возлюбленный, не боясь - скажу: аще хощешь, и я буду христіанкою православною!" Слыша эти слова своей возлюбленной, "береть святой Галактіонъ воду чистую и крестить онъ въ той водъ Епистимію, дъву красную. Какъ узнали то да увидали злые эллины, предають они святую двоицу судилищу поганскому, осуждаеть ихъ игемонъ скверный на мученіе смертное. Идеть святая двоица на смерть, радуясь"... Сказание кончается словами св. Гадактиона, обращенными

къ его спутницѣ: "Возлюбленная моя супружница Епистимія! За Христа мы умремъ и со Христомъ будемъ царствовать, и подастъ Христосъ за нашу вѣру и страданіе: аще проситъ рабъ моимъ именемъ да раба возлюбитъ его любовью огнепальною, то и будетъ тому рабу по прошенію". Этими-послѣдними словами объясняется народное повѣрье о томъ, что желающіе приворожить чье-либо сердце къ себѣ должны молиться о томъ Галактіону-мученику.

Вслёдъ за Галактіоновымъ днемъ-"Павлы - исповёдники. Варлаамы-хутынскіе" (6-е ноября), съ памятью о которыхъ связана въ народъ примъта о будущемъ урожав: "Если дедъ на ръкъ (къ этому дню) становится грудами, то и хлъба будуть груды, а гладко-такъ и хлъба будеть гладко". Такъ и слывуть эти святые за "ледоставовъ". "Мученикъ Өедоть (7-го ноября) ледъ на ледъ ведетъ", -- говорятъ деревенские погодовъды. О 8-мъ ноября-Михайловомъ днъ-свой особый сказъ. въ народъ. Изъ устъ убогихъ пъвцовъ-каликъ-перехожихъ. разносящихъ изъ конца въ конецъ Руси великой народное пъсенное слово, въ этотъ день льется волною слёдующій стихъ: "Единаго славы Царя невещественна заря благолична, лицъ ангельскихъ, пренебесныхъ, просвъщаетъ всъхъ насъ земныхъ разумична. Ею-же осіявшеся, причастницы симъ явлышеся, тъмъ ублажимъ, гласы благодарственныя съ мыслями чувственная днесь умножимъ. Михаила воеводу и христіанскому роду спасителя; съ Рафаиломъ Гавріила и свътлая Уріила хранителя, небесныхъ силъ, начальниковъ, душамъ нашимъ помощниковъ непрестанныхъ, престоловъ Божественнъйшихъ, херувимовъ пресвятъйшихъ, небославныхъ, серафимовъ свътло-взятыхъ, огненныхъ, шестокрылатыхъ, правителей, Церкви всея соборныя и въры непорочныя защитителей. Первую троицу образну, богоносну, безсоблазну, пречестнъйшу, тріехъ священствъ углезарныхъ, гласомъ святымъ благодарнымъ всесвътлъйпиу. Господьствія священная почтемъ пріукрашенная багромъ свътлымъ Силъ славныхъ вооруженныхъ, твердымъ словомъ ублаженныхъ, небоцвѣтныхъ, владычественнъйшихъ Властей, изъятыхъ всёхъ долнихъ страстей. Втору троицу, слова полныхъ хвалителей, духоносныхъ служителей Богу-Отцу. Началъ святыхъ богомудрыхъ, архангеловъ всъхъ премудрыхъ поя ясно почтемъ со благодарении, купно и славословенми богогласно, ангеловъ сонмъ безчисленныхъ, ликъ святый богопочтенный возносяще, десяточисленные лики, полки зелны, превелики, вёнцевъ вёчныхъ, небесныхъ силъ блаженнъйшихъ и Троице слугъ пресвътлъйшихъ, безконечныхъ..." 9-е ноября – Матренинъ день. "Съ зимней Матрены зима

•

встаеть на ноги!"-говорять въ народной Руси. Иней въ этоть цень, по деревенской примъть, къ хододамъ; туманъкъ теплой погодъ, во время которой не страшны никакіе морозы, налетающіе съ жельзныхъ горь на свътлорусскій просторъ великій. За зимней Матреною сльтомъ--лень апостоловъ Родіона и Ераста. Придеть Родивонъ (10 е ноября)возьметь зпиа мужика въ полонъ!" -замѣчають старые поголовѣзы: "Со святаго Ераста-жли леляного наста!"-прибавляють другіе. "Нашъ Ерасть на все гораздъ",—подхватываеть смвиливый людь, - и на холодь, и на голодь, и на бездорожную метелицу!- 11-го ноября Өезоръ Студить: придеть-все остудить!", "Өедоровы вътры -голоднымъ волкомъ воють!", "Со Студита стужа – что ни день лютьй-хуже!", "Өедоръ — не Өедора: знобить безъ разбора!", "Өедоръ Студитъ — на дворъ студить, въ окошко стучить!", "На дворъ Студить, да въ избъ тепло, коли хозяйка хороша!", "На печкъ да около горячихъ щей и на Студитовъ день не застудищься!", "Жирныя щи застудятся, коли во время не събщь, студёный квасъ нагрћется-коли не во-время выпьешь!", "Не плачь, что ночь студена-на то она и Студитова: ободняетъ, такъ и обогрветь; а не обогрвло – такъ ввдь не къ Семику лвло!", "Өелоры Студиты къ Филипповкамъ, посту Рождественскому, студеную дорожку торять!"-приговаривають горазлые на прибаутки деревенские краснословы.

За Студитовой стужей—два Ивана: Милосливый (12-го), да Златоусть (13-го ноября). Подъ Москвою записанъ не лишенный своеобразной красоты духовный стихъ народный о святомъ Іоаннъ Златоустъ, начинающійся слъдующими превыспренними словами:

> "Златокованную трубу Восхвалимъ днесь, Свиръль пастырскую, Низложившаго пъсни мусикійскія, Органъ чудный Духа Святаго, Іоанна Златоустаго"...

Предпослёднія двё строки приведеннаго отрывка. вёроятно, исправлены какимъ-нибудь досужимъ книгочеемъ, отъ Божественнаго Писанія умудреннымъ: дальнёйшія—свидётельствуютъ о южнорусскомъ происхожденіи всего стиха: — "Днесь позлащенная труба цвётетъ". – продолжается пёсенный сказъ. – "яко финикъ ласковый горлицы ждетъ; воинъ на полё станицы. Іоанна Златоустаго, архіерея цареградскаго. Вёчной славы царь, слово превёчное со ангельскимъ чиномъ Тебѣ взываетъ укоханнымъ Сыномъ: — Пріиде, чадо укоханне, въ чертогъ свѣтелъ днесь, Іоанне! — Ангели чюдятся, зряще Іоанна въ ризы оболченна, митра на главѣ херувимомъ дана, крестъ побѣды, пастыремъ слава, руци его на зміевѣ главѣ. Цѣвнице духовна, а труба златая, гора Елеонская, тимпанъ златый, церковь Сіонская! Когда вострубитъ Господь трубою, не забуди стати со мною!"

14-го ноября—день св. апостола Филиппа, заговѣнье на Филипповки. Если иней изукрасить на Филиппово заговѣнье серебряной бахромою всѣ деревья, —ждеть деревенскій людь богатаго урожая овса на будущій годъ; вороньё черное каркаеть—къ оттепели. Въ этоть день доигрывають по деревнямъ послѣднія свадьбы веселыя. "Кто не повѣнчался до Филипповокъ – молись Богу да жди новаго мясоѣда!" — говорятъ въ народѣ: "Постъ — свадьбамъ не потатчикъ, пива не наваритъ, на пиръ-бесѣду не позоветъ!"

Какъ только мученики Гурій, Самонъ и Авива, слывущіе въ народъ зубными цълителями, памятуемые Православной Церковью 15-го числа, разрубятъ ноябрь студеный пополамъ, — такъ уже не растаять вплоть до весенняго половодья выпавшему снъгу. Морозы — желъзные носы — беруть съ этой поры такую силу-мочь, что даже вся нечисть лихая убъгаетъ съ земли въ свои преисподняя, гдъ и скрывается до самыхъ Святокъ. На Святки хоть и холодненько, да ужъ очень привольно тогда имъ хороводы свои водить, люду честному — до зелена вина охочему, на всякій соблазнъ падкому — глаза отводить!..

Если на апостола Матеея (16-го ноября) вътры въютъ буйные, - то, говорять въ народъ, быть выюгамъ-метелицамъ на Святой Руси до самаго Николы-зимняго (6-го декабря)на бъду-невзгоду плохо одътому дорожному человъку: бываетъ, что и померзаетъ много народа въ снъжную заметь. Пройдеть трое сутокъ съ Матвъева дня, - Проклы" (20-го ноября) въ народную Русь идутъ, свои особыя повърья обычаи несуть. Въ стародавнюю пору проклинали въ этотъ день знающіе люди, вёдуны дотошные, скрывавшуюся въ подземныхъ нъдрахъ нежить лукавую, - чтобы не выходила она изъ своихъ норъ какъ можно дольше, чтобы какъ можно меньше мутила жизнь человъческую. Существовали особые заговоры на этотъ случай, которые хотя и не занесены собирателями стариннаго слова въ ихъ лътописи, но еще, несомнённо, и до сихъ поръ хранятся подъ спудомъ народнаго сердца.

Двадцать первый день "листогноя студенаго" посвященъ

великому празднику Введенія Пресвятой Богородицы во храмъ. Своеобразныя повърья, связанныя въ народной памяти съ этимъ праздникомъ описаны въ особомъ очеркъ. "Введенье" (см. гл. XLVIII).

22-е ноября-Прокопьевъ день. Пришелъ Прокопъ-разрылъ сугробъ!"-говорятъ въ народъ. Святой Прокопій дороги прокапываеть!", "Съ Прокопьева дня – хорошій санный путь: сани сами катятся по гладкой дорожкв, сами сани лошадкъ прыти прибавляють!", "Гдъ прокопалъ Прокопъ-тамъ и мужику и зимній путь!" Въ обычаъ-съ этого дня зимнія вехи ставить, дорогу обозначать; мъстами вешать дорогу снопами вымолоченной ржи, по другимъ мъстамъсосенками да едочками. Старые благочестивые дюди совътують не приниматься за это дело безъ молитвы къ святому "прокапывателю дорогъ". Вешить дорогу считается богоугоднымъ дъломъ, такъ какъ цъль его-указание пути илущему и вдущему люду въ ночное время и въ снвжную вьюгу, когда легко можно сбиться съ дороги. Обыкновенно, эта нетрудная работа производится "всъмъ міромъ"; не прочь мужички и угоститься, по окончании ея, на мірской счеть. Черезъ сутки послъ "Прокоповъ"-день, посвященный Православной Церковью памяти св. великомученицы Екатерины, "Катерининъ день пришелъ, катанье привелъ; катайся, у кого лошадь да сани есть-на саняхъ. а вътъ ни саней, ни лошадки-садись на ледянку, съ горы катись!"-приговариваеть объ этомъ двъ народное крыдатое сдово: Прокопъ дорожку прокопаетъ, а Катерина укатаетъ!", "Съ Катеринъ зима деревню дойметъ не мытьемъ. такъ катаньемъ: не голодомъ, такъ холодомъ!" Съ этого дня начинается для мужика зимній извозъ: тянутся въ города изъ деревенской глуши хлъбородной обозы съ господскимъ хлъбомъ.

Въ Пермской губерніи, въ тридцатыхъ годахъ XIX-го столѣтія, по многимъ селамъ чествовали прокапывателя занесенныхъ дорогъ, св. Прокопія, особымъ празднествомъ, сопровождавшимся пирушкою "всего міра на мірской счетъ". Въ этотъ день закалывался "послѣдній (до весны) барашекъ", и его съѣдали сообща всей деревнею. Соблюдался этотъ обычай, несомнѣнно, и въ нѣкоторыхъ другихъ мѣстностяхъ.

За Катерининымъ Климентьевъ день. "Съ Климентья зима клинъ клиномъ вышибаетъ, слезу и у мужика морозомъ изъ глазъ гонитъ!" – говорятъ въ народъ. 26-го ноября – "Юрій-холодный" – зимній Егорій.

<sup>27</sup>-го ноября— "Знаменіе" (отъ иконы Божіей Матери, въ Новгородъ), церковный праздникъ, приходящійся престоль-

**НЫМЪ-** храмовымъ во многихъ селахъ, а потому и чествуемый въ посельской-деревенской Руси наособицу. Съ этимъ праздникомъ связано у стариковъ ожидание всякихъ знамений: болёе, чёмъ когда бы то ни было, внимательно приглялываются-прислушиваются они ко всему-и въ жизни, и въ природы въ этотъ день; всему придается ими тогда какое-нибудь особое значение. И тучи небесныя, и звъзды частыя, и вътры буйные, и всъ голоса природы говорятъ для нихъ своимъ вынимъ языкомъ, предвъщающимъ и доброе, и худое, и дихое, и желанное. 29-го ноября—Парамоновъ день, съ которымъ связаны у деревенскаго простолюдина примъты о декабрьской погодъ: "Если на Парамона утро красное-быть и всему декабрю яснымъ; коли Парамонъ со снъгомъ-жди мятелей вплоть до Николина дня!<sup>4</sup>, "Багряная заря съ Парамонова дня на Андреевъ (30-е число)-будутъ сильные вътра". На этотъ-же день приходится память преподобнаго Акакія синайскаго, который слыветь въ народной Руси цёлителемъ всякихъ болъстей.

Въ занесенномъ въ безсоновскій сборникъ пѣсенномъ "Мѣсяцесловѣ" каликъ-перехожихъ воспѣваются въ послѣдовательномъ порядкѣ всѣ святые, памятуемые въ ноябрѣ, и всѣ праздники ноябрьскіе. "Мѣсяцъ Ноемврій весь святыхъ множествомъ днесь свѣтло пріукрашенъ", —гласитъ запѣвка. Начинаютъ рядъ воспѣваемыхъ святыхъ "Косма съ Даміаномъ", орошающіе, по народному слову —вѣрныхъ сзоихъ врачеваніемъ. Заключительныя слова посвящены св. Андрею Первозванному, котораго безвѣстный слагатель этого стиха духовнаго; величаетъ "русской церкви камнемъ"...

467

Digitized by Google



### XLVI.

### Михайловъ день.

8-е ноября, день Михаида архангеда, слыветъ въ народъ за первый шагъ необлыжной зимы. Этотъ праздникъ въ большей части матушки-Руси бываетъ "съ мостомъ" (т.-е. съ покрытыми льдомъ ръками). "Съ Михайлова дня зима стоитъ, земля мерзнетъ!"-говоритъ старинное изреченіе, вылетъвшее изъ устъ народныхъ:--.Со дня Михаила-архангела зима куеть морозы". Это оправдывается на двль, впрочемь, только въ позднозимье, потому-что сплошь да рядомъ ваеть, что еще октябрь-назимникъ заковываеть воды текучія въ ледяныя цёпи. Покроетъ "Покровъ-батюшка" землю снёжной пеленою, полежить первая пороша, растаеть; зачерньются осеннія грязи, а тамъ-снова снъги бълые пушистые въ поляхъ забълъются. Ранняя зима всегда-"на Казанскую (22-го октября) на санкахъ вздитъ". Осенняя родительская—Дмитріева суббота (26-е октября) "на Святую Русь идетъ-перевоза не ждетъ", --говоритъ народный опытъ зорко-въ теченіе многихъ въковъ-присматривавшійся къ законамъ природы родимаго съвера. А если "отдохнутъ на Дъдовой (Дмитріевской) недълъ родители", т.-е. если будеть о ту пору оттепель, -- то слъдовательно и "всей зимушкъ-зимъ быть съ мокрыми теплинами", по пережившей въка народной примътъ.

За "льняницами" —28-мъ октября, когда по деревнямъ начинаютъ мять льны — бредетъ "овчарь" — день зимней стрижки овецъ, а тамъ — за "юровою" (30-мъ числомъ, праздникомъ рыбаковъ, отправляющихся на ловлю красной рыбы) и ноябрь-грудень наляжетъ грудью на лоно земное.

Digitized by Google

"Кузьма да Демьянъ съ гвоздемъ"—(1-е ноября)—стоять. Справятъ бабы по старинѣ, веселыя "Кузьминки", вспомянутъ "курьи имянины", хлебанутъ мужики "козьмодемьянскаго пива", для честныхъ гостей навареннаго,—встрътятъ зимніе морозы честь честью. А у стариковъ со старухами—забота приспѣла: "Дворового" къ Михайлову дню ублажить-задобрить. Онъ хотя и младшимъ братомъ "Домовому" приходится, а всетаки не слѣдъ крестьянину ссориться съ нимъ, если онъ хочетъ, чтобы не только въ дому у него, но и вокругъ двора все было по доброму, по хорошему въ предстоящую зиму. "Не ублажи Дворового до Михайлова дня—уйдетъ онъ со двора, а на свое мѣсто пришлетъ Лихого!"—можно и теперь еще слышать въ деревенской глуши. Не всякій съумѣетъ, какъ сдѣдуетъ, и задобрить "хозяинова брательника".

Еще не такъ давно въ Симбирской, а въроятно и въ нъкоторыхъ другихъ смежныхъ губерніяхъ средняго Поволжья, этотъ старинный обрядъ совершался по слёдующему порядку. Старая бабка выносила рано поутру, до бѣлой зорьки, хлѣбную чашку съ пивнымъ сусломъ въ поднавъсъ и ставила ее на повѣть. Затѣмъ, передъ полуднемъ, большакъ въ домъ садился на лошадь и начиналъ вздить на ней взадъ и впередъ по двору, въ то время какъ старуха, стоя на крыльцѣ избы, махала во всъ стороны помеломъ, приговаривая: "Батюшка Дворовой! Не уходи! Не раззори дворь, животину не погуби! Лихому пути-дороги не кажи!" Послъ этого помело обмакивалось въ дегтярницу, и гдъ-нибудь во дворъ проводилась дегтемъ по стънъ полоса. Это, по объяснению ублажавшихъ Деорового, означало "отмъчать на лысинъ у дъдки зазубрину". Завидъвъ эту зазубрину, "Лихой" чуть не за версту обходить дворъ домохозяина, строго блюдущаго обряды старины стародавней. Мало по-малу. этоть обычай уходить изъ деревенскаго обихода даже и въ самыхъ отдаленныхъ отъ въянія городской и фабричной жизни мъстностяхъ. Очень можетъ быть, что въ настоящее время онъ уже успѣлъ сдѣлаться исключительнымъ достояніемъ пытливой памяти однихъ завзятыхъ народовъдовъ.

По свѣжимъ слѣдамъ этого обычая исчезаетъ и другой, который старыми людьми положено было справлять между Кузьминками и Михайловымъ днемъ,—"курьи имянины". По свидѣтельству бытописателей нашей деревни, этимъ имянинамъ, проводившимся въ пирушкахъ, предшествовало связанное съ чисто-языческимъ суевѣріемъ принесеніе пѣтуха въ жертву "Лихому". Это жертвоприношеніе происходило, обыкновенно, на гумнѣ, въ овинѣ, чтобы ворогу крестьянской

Digitized by Google

худобы не было и повода приблизиться ко двору. Выбирался для этого самый худой, самый старый кочеть, отъ котораго—"ни утѣхи курамъ, ни корысти хозяйству". Больша́къ (старшій въ домѣ) отрубалъ ему голову заржавленнымъ, иззубрившимся топоромъ и бросалъ ее всторону. Ребята, присутствовавшіе при этомъ, подхватывали ее и начинали, бѣгая по гумну, подкидывать съ припѣвомъ:

> "Вотъ тебѣ. Лихой! Чуръ тебѣ. Лихой! Ты сердиться-не сердись, Дворовому поклонись. Ломовому помолись. Пѣтушинымъ гребнемъ подавись! Вотъ тебъ, Лихой! Чуръ тебъ, Лихой! Ты по гумнамъ не ходи. Въ огородѣ не сили. Ко двору не подходи, Въ нашу хату не гляди! Къ рвчкв-рвченькъ бъги. Прямо въ прорубь угоди! Не кузнецъ рѣку куетъ,--Михалархангелъ Со Козьмолемьяномъ. Со ангелами"...

Михаилъ-архангелъ считается въ народъ не менъе грознымъ для всякой нечисти-нежити, чъмъ Илья-пророкъ. По народному представлению, самъ Богъ-Саваооъ положилъ ему быть грозою для темныхъ силъ безплотныхъ. Когда Господь воспылалъ гнъвомъ на Сатанаила и его присныхъ, изъ ангеловъ превратившихся въ "аггеловъ", Онъ повелълъ Михаилуархангелу свергнуть ихъ съ небесъ въ преисподняя земли, что и было исполнено въ точности. Заонежское съверное преданіе повъствуетъ, что "сверзилъ Михайла-архангелъ съ небеси сатанино воинство, и попадало оно на землю въ разныя мъста, и пошли съ той поры на землъ водяные, лъшіе и домовые". Въ одномъ изъ памятниковъ русской отреченной письменности ("Свитокъ божественныхъ книгъ)", послъ картиннаго описанія сотворенія міра, разсказывается, что, создавъ "море Тиверіадское безбрежное", Господь "сниде на море по воздуху и видѣ на морѣ гоголя плавающа, а той есть рекомый сатана — заплелся въ тинъ морской"... "И сказалъ, продолжаеть невъдомый повъствователь, - Господь Сатана-

илу, аки не въдая его: ты кто еси за человъкъ? И рече ему сатана: Азъ есмь богъ. – А Мене како нареши? Отвъчавъ же сатана: Ты Богъ богомъ и Госполь госполемъ... И рече Господь Сатанаилу: понырни въ море и вынеси Мнъ песку и кремень. И взявъ Господь песку и камень и разсвя песокъ по морю, глагодя: були земля толста и пространна!"... Затъмъ, взялъ Онъ камень, "преломилъ надвое, и изъ одной половины отъ ударовъ Божьяго жезла вылетвли духи чистые. изъ другой-же половины набилъ сатана безчисленную силу бъсовскую"... И возгордился Сатанаилъ предъ Богомъ богомъ и Госполомъ госполемъ. И низвергъ его со всей ратью бъсовскою "въ бездны бездонныя" Михаилъ-архангелъ, впервые со дня существованія міра прогремъвшій громами небесными. переданными впослёдствій въ распоряженіе молніеноснаго пророка Иліи. И обратился діаволь въ ту "змію влаковидную, огневидную, власяновидную, дубовсходную, врановидную, змію слепую, триглавую, уядающую жены, ехидну морскую", о которой говорить народъ въ своихъ переходящихъ изъ устъ въ уста заклинаніяхъ, ограждающихъ его суевъріе стьной кръпкою отъ злыхъ ухищреній "бъса полуденнаго и полунощнаго".

А. Н. Аванасьевъ приводитъ, слъдующій хлъбопытный ваговоръ, обращенный непосредственно къ побъдителю Сатанаила: "Пойду я рабъ (имя рекъ) изъ избы дверьмиворотами; навстречу мне Михаилъ-архангелъ со святыми своими съ ангелами и апостолами. И возмолюсь я Михаилу - архангелу: Михаилъ-архангелъ! Заслони ты мене желёзною дверью и запри тридевятью замками-ключами. И глаголеть мнв, рабу Божію, Михаиль-архангель: заслоню я тебя, раба Божія, жельзною дверью и замкну тридевятью замками-ключами, и дамъ ключи звъздамъ... Возьмите ключи, отнесите на небеса!... Замыкаюся я, рабъ Божій, девяноста позолочеными ключами, отъ колдуна, отъ колдуницы, отъ волхвовъ и отъ волхвицъ"... и т. д. И народъ, произносящиустами своихъ "знающихъ слово" людей-это заклинаніе, неуклонно въритъ, что Михаилъ-архангелъ сойдетъ съ небесъ и замкнетъ могушественный посланецъ Божій – всеё вражью силу темную накръпко и твердо".

Грозному побъдителю "діавола со діаволами" народное воображеніе приписываетъ даже участіе въ міросозиданіи. "Како огонь зачася?"—спрашивается въ одномъ изъ памятниковъ народной отреченной письменности. "Архангелъ Михаилъ возжегъ его отъ зеницы Божіей".,—слъдуетъ отвътъ. Затъмъ, кромъ борьбы съ "силами бъсовскими", на него возложено перевозить души праведныхъ черезъ огненную рѣку, отдѣляющую, по свидѣтельству народныхъ духовныхъ стиховъ, земную преходящую жизнь отъ загробной—вѣковѣчной:

> "Протекала туть рёчка, да рёчка огненная, Оть востока да и до запада, Оть запада и до сивера;
> По той-ли по рёки, да по огненной, Бздить Михаило-арханьдель-свёть,
> Перевозить онъ души, души праведныхъ. Праведныя души, души прауются, Пёснь эту поють херавиньскую,
> Гласы тё гласять серафиньскіе..."—

поють калики-перехожіе въ "Стихв о Страшномъ Судв", о перевозимыхъ съ береговъ земли "ко пресввтлому раю, ко пресвътлому раю, да ко пресолнышнему, къ самому ко Господу, ко Христу, Царю Небесному"...

Такимъ образомъ, охранитель праведниковъ на землѣ отъ сатанинскаго навожденія является въ народномъ представленіи и проводникомъ ихъ душъ въ селенія райскія. Въ послѣдніе дни существованія бреннаго міра, на Страшномъ Судѣ Божіемъ, послѣ того, какъ ..потопіе" омоетъ "матушку сыру землю" отъ ея грѣховъ, ..сойдетъ Михаилъ-архангелъ батюшко, вострубитъ въ трубоньку золоту, и пойдутъ гласы по всей земли, разбудятъ мертвыхъ и вызовутъ ихъ изъ гробовъ"...

Въ стародавние годы старопрежние, по народному повърью, принималь со смертнаго одра души усопшихъ архангель Гавріилъ. Но вотъ однажды послалъ его Господь по душу къ бѣдняку захудалому, у котораго одно богачество было-семеро по давкамъ, малъ-мала меньше. Пожалълъ осиротить семью посланецъ Божій, — вернулся къ престолу Всевышняго. .Какъ уморить его, Господи!"-воскликнулъ онъ, по словамъ народнаго сказанія: - ...Въдь у него малыя дътки! Они, несчастныя. погибнутъ отъ голода! Воспылалъ гнѣвомъ Господь. взялъ у Гавріпла мечъ и вручилъ его Михаплу-архангелу. Но и тотъ не могъ поразить мечомъ бъдняка, – и его разжалобили горькія слезы рыдавшихъ возлѣ смертнаго одра. "Жалко мнѣ поразить этого человѣка!"-возвалъ онъ къ Вседержителю. И завязалъ Господь ему уши, чтобъ не могъ онъ слышать плача людского; и сошелъ архангелъ на землю, и принялъ въ свои руки душу человъческую. И сталъ Миханлъархангелъ съ того дня на стражв смерти. И ведеть онъ съ

той поры нескончаемую битву съ духами преисподней, обступающими ложе смертное. Потому-то русскій простолюдинъ и обороняется отъ темныхъ силъ, и при жизни, святымъ именемъ грознаго для нечистыхъ слугъ сатанинскихъ Михаилаархангела.

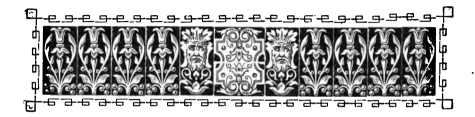
Съ этимъ именемъ связано въ народномъ представлении не мало повърій, вращающихся вокругъ каждодневной жизни крестьянина. И не только у насъ на Руси, но и во всемъ зарубежномъ славянствъ, сохраняющемъ съ нами свои кровныя и духовныя связи, съ давнихъ временъ Михайловъ день отмъчался среди народныхъ праздниковъ особымъ чествованіемъ грознаго, и въ то-же самое время милостиваго, архангела Божія. Въ Сербіи. Черногоріи, у далматинцевъ. иллирійцевъ. на Карпатской Руси, въ Герцеговинъ, Босніи, Болгаріи и другихъ странахъ, родныхъ намъ по крови и духу народномувсюду этотъ праздникъ ознаменовывался съ незапамятныхъ поръ родственными другъ-другу обрядами, въ которыхъ сливалось языческое суевъріе съ христіанской върою. Въ нъвоторыхъ мѣстностяхъ Болгаріи, еще лѣтъ сорокъ тому назадъ, Михаилу-архангелу приносилась въ его святъ-день жертва, агнецъ. Къ рогамъ послъдняго прилъплялись зажженныя восковыя свѣчи, его окуривали даданомъ и рѣзали надъ новымъ сосудомъ такъ. чтобы ни кровинки не пролидось на землю. Этою жертвенной кровью помазывали дътей, поминая имя побъдителя духовъ тьмы. Зажаривъ мясо, агица съъдали съ молитвою. а кости благоговъйно зарывали въ землю.

Михайловъ день встарину являлся въ нъкоторыхъ славянскихъ земляхъ обычнымъ срокомъ работъ и наймовъ. Позднъе—это перешло къ зимнему Юрьеву дню и къ Покрову-зазимью, какъ и у насъ на Руси.

Имя Михаила-архангела пользуется большимъ почетомъ среди простолюдиновъ въ Даніи, Исландіи, на Скандинавскомъ полуостровѣ и въ бывшихъ нѣкогда славянскими, а къ настоящему времени совершенно онѣмеченныхъ, германскихъ земляхъ.

Михаилъ-архангелъ, по словамъ нѣмецкихъ народныхъ сказаній, "держитъ связаннаго сатану въ цеклъ", и лютому врагу рода человѣческаго остается только одно—гремѣть своими цѣпями, но сбросить ихъ онъ не въ силахъ. На Михайловъ день деревенские кузнецы въ Германіи, при окончаніи работы, троекратно бьютъ молотомъ по наковальнѣ: этимъ думаютъ укрѣпить наложенныя архангелами на сатану желѣзныя цѣпи. У чеховъ и сербовъ соблюдается повсемѣстно тотъ-же самый обычай. По русскому народному повърью, до сихъ поръ повторяющемуся въ съверныхъ губерніяхъ, Михаилъ-архангелъ налагаетъ на діавола цъпи, скованныя "кузнецами" — Косьмою и Даміаномъ. Въ день, посвященный Церковью ихъ памяти, зима зачинаетъ сковывать землю и воды; "Михайло моститъ мосты" (а иногда и "расковываетъ" оттепелью). На другія-же сутки послъ Михайлова дня, "зима встаетъ на ноги", и морозы отлетаютъ "отъ желъзныхъ горъ", подъ которыми разумъются окованныя стужею тучи.





#### XLVII.

## Мать-пустыня.

Русскій пахарь-народъ-хозяинъ-скопидомъ; къ этому пріучили его долгіе въка труда, связаннаго со всякимъ проявленіемъ жизни, сопровождающаго съ первыхъ осмысленныхъ лъть существованія до могилы каждаго изъ сыновъ его. Но въ сокровенномъ уголкѣ души русскаго скопидома таится мечтательность — качество, присущее стихійной народной по самой ея природъ. Непрестанныя, "довлъющія душЪ. дневи". заботы о кускв насушнаго хлъба и безпрерывная упорная борьба съ многообразными невзгодами, обступающими трудовую путину человъка, кормящагося щедротами хотя и дюбвеобильной, но скупой на ласки, матери-земли. заглушають въ пахаръ мечтателя. Но вътъ-нътъ да и раздастся-замолкнеть предъ послъднимъ вся крикливая толпа злободневныхъ заботъ-на-диво, на недоумѣніе всѣмъ вѣрнымъ, неизмѣннымъ сдугамъ разсудка. совѣтующаго крѣпко-накрвпко "держаться земли" — въ томъ разсчетв, что "трава (за каковую принимаются въ этомъ случав мечтанія) обманетъ". Заслушается внутреннихъ голосовъ сынъ деревни и полей, поддастся Богъ въдаетъ откуда и почему зародившей. ся въ его сердцё "мечть", начнетъ тосковать-тоскою, совсъмъ не свойственной крестьянскому обиходу, и до той поры не успокоится, покуда не найдеть болье или менье полнаго удовлетворения пытливымъ запросамъ смятеннаго духа. Не мало такихъ мечтателей, отбившихся отъ потовыхъ-страдныхъ, прирожденныхъ хлъборобу. заботъ и стремящихся отъ земного къ небесному, сбивается съ проторенной въками тропы, ведущей къ свъту Истины, и уходитъ въ туманныя дебри раскола—въ смутной надеждъ увидъть грядущій разсвъть. Изъ ихъ среды появляются и проповъдники "новой въры" вожди блуждающаго въ потемкахъ сектантства. Но много "взыскующихъ града небеснаго" на землъ остаются върными и священнымъ завътамъ Православія, находя въ боговдохновенной глубинъ его ясные—какъ бълый день—отвъты на всъ смутные вопросы своего отуманеннаго и въ то-же самое время просвътляемаго "мечтою" духа. Такими мечтателями свътла духовная жизнь народа-пахаря, несмотря на все обступающее и связующее ее съ прошлымъ-стародавнимъ суевъріе. Ими жива народная Русь—въ смыслъ творческаго проявленія смутно бродящихъ въ ней могучихъ духовныхъ силъ.

Пытливый духъ русскаго народа, ищущій себѣ удовлетворенія внѣ охватывающей его трудовой обиходъ—пригибающейся къ землѣ—жизни, недаромъ съ давнихъ временъ задается вопросами о мірозданіи. Осматривается онъ вокругъ себя, приглядывается-прислушивается ко всему, а неугомонная мысль ставитъ вопросъ за вопросомъ: "Отъ чего у насъ зачался бѣлый вольный свѣтъ? Отъ чего у насъ солнце красное. Отъ чего у насъ младъ-свѣтёлъ мѣсяцъ? Отъ чего у насъ звѣзды частыя? Отъ чего у насъ ночи темныя? Отъ чего у насъ зори утренни? Отъ чего у насъ вѣтры буйные? Отъ чего у насъ дробенъ дождёкъ?" И не только такими вопросами тревожитъ "мечта" этотъ мятущійся по землѣ и порывающійся къ небу богатырски-могучій духъ,—на-ряду съ ними зарождаются въ немъ, вылетаютъ на широкій свѣтлорусскій просторъ и такіе, какъ:

> "Отъ чего у насъ умъ-разумъ? Отъ чего наши помыслы?."

Живетъ-трудится, въ потѣ лица ѣстъ хлѣбъ насущный русскій пахарь-мечтатель, отдыхаючи за своей мечтою, – приглядывается къ жизни. И все-то преставляется сокровеннымъ для его пытливаго духа, — все, что ни остановитъ на себѣ его мысленный взоръ, парящій на трепетныхъ крылахъ неясныхъ но все сильнѣй и сильнѣе обуревающихъ его, безсознательныхъ исканій. То-и-дѣло проходятъ передъ нимъ сны на-яву. И не одна, а двѣ жизни, видятся въ этихъ снахъ: двѣ жизни, стоящихъ одна противъ другой – какъ два непримиримыхъ врага, какъ два лютыхъ звѣря, привидѣвшіеся во снѣ Володуміру князю Володуміровичу "Голубиной Книги", – два звѣря: одинъ – .съ той страны со восточной, а другой со страны съ полуденной", – сбѣгавшіеся-бившіеся, одолѣть одинъ

Digitized by Google

олного хотввшіе. Народная мечта вложила въ уста Лавыла Евсеевича разгадку этого сна, являющуюся воплощениемъолинетворениемъ возвышеннаго взгляда народа-пахаря на свътъ и тъму и на грядущее торжество перваго надъ послълнею. Эта разгалка въ то-же самое время является и отраженіемъ взгляда, какимъ смотрить народная Русь на обступающую ее дъйствительность. Не два звъря собиралися, не два лютые собъгалися", -гласить она: "это кривда съ правдою сохолилися, промежих собой бились, правися; кривла правих одольть хочеть; правда кривду переспорила. Правда пошла на небеса, къ самому Христу Царю Небесному; а кривда пошла вся у насъ по всей земль, по всей земль по свътърусской, по всему народу христіанскому"... И воть, -- продолжаеть народъ-сказатель устами "перемудраго" царя: "оть кривды земля всколебалася; отъ того народъ весь возмущается, отъ кривды сталъ народъ неправильный, неправильный сталь, злопамятный: они другь друга обмануть хотять, другь друга повсть хотять. Кто будеть кривдой жить, тотъ отчаянный отъ Господа; та душа не наслъдуетъ себъ царства небеснаго, а кто будеть правдой жить, тоть причаянный ко Господу, та душа и наслъдуетъ себъ царство небесное!"...

Общение съ матерью-природой, неизмънно поддерживающееся у нашего крестьянствующаго народа, не могло не заронить въ его стихійное сердце сыновней любви къ ней. И пытливый духъ русскаго мечтателя привыкъ искать отвъта на свои въковъчные вопросы прежде всего въ ней и въ сліяніи съ ея въщимъ дыханіемъ. Какъ русскіе языческіе жрецы обращались къ стихіямъ природы во всёхъ смущавшихъ ихъ разумъ обстоятельствахъ, -- вопрошали волны ръчныя, вслушивались въ шопотъ лвса и шелестъ травъ, вглядывались въ пламя костровъ на землъ и въ мерцание звъздъ на небъ. – такъ внимали голосамъ несказаннымъ съ шорохами безвъстными и наши древніе пустынножители, отрясавшіе прахъ земныхъ заботъ и удалявшіеся отъ соблазновъ міра сего и удостоивавшиеся Божественнаго откровения. Ихъ примвру следують и современные народные мечтатели, сердцу которыхъ любезна прекрасная мать-пустыня, открывающая имъ тайны бытія человъческаго, загадочнаго таинственнаго и не только для однихъ простодушныхъ дътей Матери-Сырой-Земли, трудящихся на ея груди по завъту дъдовъ-прадъдовъ. но и для многодумныхъ мудрецовъ, постигшихъ всю глубину современной учености. Уединенное самоуглубление окрыляеть прозорливостью и смущенную своей безпомощностью, чуткую къ голосамъ природы, душу простеца-мечтателя, сына-

Digitized by Google

внука-правнука отцовъ-дъдовъ-прадъдовъ, всю многотрудную жизнь свою проведшихъ за сохою на родимой полосъ.

У насъ прекрасной мать-пустынею всегда являлись для взыскующихь града небеснаго аремучіе льса, открывавшіе пытливому духу свои широкія объятія. Въ ихъ зелевыхъ ствнахъ развертывалась передъ мысленнымъ взоромъ отшельниковъ необъятная книга природы. представлявшаяся въ тоже самое время и книгою сулебъ міра. Изъ лъсныхъ "пустыней" въ глухія времена татарщины распространялся по Святой Руси немеркнущій свъть въры Христовой; въ нихъ находили тихій пріютъ великіе подвижники русской Церкви, на именахъ которыхъ-какъ на незыблемыхъ устояхъ-зиждится ея слава. Большинство древнихъ монастырей русскихъ возникло изъ лъсныхъ скитовъ-"пустынекъ", въ первобытномъ своемъ видъ представлявшихъ собою одну уединенную келью, сооруженную благочестивой рукою "Божьяго трудника", возгорвышагося подражаниемъ отцамъ Церкви, оставившаго домъ свой и встхъ близкихъ своихъ и пошедшаго на подвигъ во имя Распятаго Учителя учителей земныхъ.

Подвижническіе въ своемъ родѣ труды неутомимыхъ собирателей памятниковъ русскаго простонароднаго изустнаго творчества сохранили отъ забвенія цѣлый рядъ пѣсенныхъстиховныхъ сказаній, посвященныхъ воспѣванію неизреченныхъ, по словамъ сказателей, красотъ матери-пустыни и возвеличенію подвиговъ—труждавшихся въ ней ради исканія Бога-Истины. Изъ этихъ сказаній въ первую голову идетъ особая цѣпь духовныхъ стиховъ, на свой ладъ спѣвшихся, на свою стать сложившихся въ словесности другихъ, зарубежныхъ, народовъ, про индійскаго царевича Іоасафа<sup>80</sup>). Этотъ-послѣдній—въ своемъ обрусѣвшемъ видѣ – является прообразомъ русскихъ пустынножителей, наособицу любезныхъ вдумчивому мысленному взору искусившагося въ книжномъ начотчествѣ пахаря-мечтателя. Подобно св. Алексѣю—человѣку Божію—онъ, этотъ промѣнявшій престоль на тишину пу-

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>) Св. Іоасаф 5-индійскій царевичъ, сынъ царя Авенира (Абаннера), жившаго въ Ш—IV вѣкахъ по Р. Хр. Онъ былъ обращенъ въ христіанство пустынникомъ Варлаамомъ, ввелъ-по преданію—Христову вѣру въ своей странѣ, удалился вмѣстѣ со своимъ учителемъ отъ "міра сего" и кончилъ жизнь 25-лѣтнимъ подвижничествомъ. Память его празднуется 19-го ноября. Житіе святыхъ Іоасафа и Варлаама дало содержаніе для цѣлаго ряда средневѣковыхъ повѣстей-новеллъ, въ первоисточникѣ своемъ перешедшихъ въ Европу изъ Египета. Первый дерковнославянскій переводъ повѣсти о Варлаамѣ и Іоасафѣ появился у насъ не позднѣе XII-го вѣка—изъ Византіи. Надъ изслѣдованіемъ этого памятника древней литературы трудились многіе русскіе ученые: Веселовскій, Пыпинъ, Кирпичниковъ и другіе.

стыни царевичъ. приросъ къ пытливому русскому духу, предающемуся мечтъ, встосковавшейся на землъ по небесномъ. Сказъ стиховный о немъ поется-сказывается во многомъ множествъ разносказовъ-разнопъвовъ по всъмъ уголкамъ неоглядной родины народа сказателя—что можетъ служить лучшимъ свидътельствомъ долговъчности этого сказа, проникщаго въ сокровенныя глубины открытаго въянію правды сердца народнаго.

Въ одномъ изъ не свободныхъ отъ примъсей книжности разносказовъ, записанномъ въ Нило-Сорской пустыни, ведется рёчь о томъ, какъ пришелъ въ парскій домъ нёкій старецъ-пустынникъ, именующійся-при дальнъйшемъ развитіи повъствованія-Варлаамонь, -какъ принесъ онъ съ собою прекрасный камень драгій". Обращается къ нему млалой Іоасафъ-царевичъ съ просьбою показать этотъ камень: "Я увижу и спознаю цёну его!"-говорить онъ. Держить пустынникъ отвътное слово царевичу: Удобъе можешь солнце взять рукою, а сего не можешь оценити во вся веки безъ конца! Когда ты возможешь небеса измърить, всъ моря и ръки въ горсти вмъстить, -и все противъ того-нътъ ничего!" Не удовлетворился такимъ отвътомъ любознательный Іоасафь: - "О, купецъ премудрый!" - восклицаеть онъ: "Скажи мнъ всю тайну: какъ на свътъ явился, гдъ нынъ пребываетъ тотъ (камень)?" И вотъ-изъ устъ старческихъ внемлетъ онъ болъе ясному слову о "прекрасномъ-прелюбезномъ" камнъ:--"Пречистая Дъва родила сей Камень, положенъ во яслехъ, прежде всёхъ явился пастухамъ. Онъ нынё пребываетъ выше звъздъ небесныхъ: солнце со звъздами, а земля съ морями непрестанно славятъ (Его) Отца!" Сердцемъ, если не разумомъ, понялъ царевичъ, что это за дивный камень, постигъ онъ все блаженство обладанія сокровищемъ вѣры истинной и слезно сталъ просить Варлаама взять его съ. собою въ пустыню. Ушелъ старецъ, не исполнилъ царевичевой просьбы; и встосковалась взалкавшая сліянія со Христомъ душа Іоасафова: "Не хощу я пребывати безъ старца; оставлю я царство, иду во пустыню, взыщу Варлаама, и я буду свътозаренъ оть него!"-И ничто уже не могло удержать царевича отъ выполненія грядущаго подвига: "Молю тебе, Боже!"-возговорилъ онъ:- "Пресладкій Исусе! Даждь ми получити съ Варлаамомъ жити всегда!.." На этомъ и кончается разносказъ стиха, служащій какъ-бы вступленіемъ къ другимъ, поющимъ-повъствующимъ о самомъ подвигъ царевича.

По другому, записанному П. В. Кирвевскимъ въ Орловской

губерния. разносказу-Іоасафь является сыномъ царя Давида, народившимся въ тъ времена-годы, когда цари царства покизали, уходили Богу молиться". Въ одоненбой округъ полслушана-найлена П. Н. Рыбниковымъ побывалышина, именующая подвижника дътищемъ .невърнаго царя Өевдула въ земль Шюльской-. Во всёхъ-же остальныхъ известныхъ спискахъ стиха-сказанія слушатели читатели впервые вилять царевича стоящимъ прямо передъ пустынею. плачущимъ о гръхахъ и — въ неутолимой ничъмъ, кромъ желаннаго подвижничества. жаждъ подвига - умодяющимъ ее принять его подъ свой тихій кровь и укрыть "оть юности предестныя". Плачъмоление Іоасафа-нанболье яркое по силь изобразительности мъсто сказания, во всъхъ его разносказахъ-какъ въ самыхъ многословныхъ, такъ и въ краткихъ. Имъ-то--этимъ **n**19чемъ-индійскій царевичъ больше всего и пришелся по душѣ русскому пахарю-мечтателю, по самой природѣ своей расположенному къ подвижничеству, пріуроченному къ любовному общению съ матерью-природою.

Олоненкій разносказь, поселяющій Іоасафа-царевича въ землѣ Пдольской, видить его въ самые юные годы, но уже воспріявшимъ ученіе Христово. "Не ходить Асафъ-даревичъ по гуляньямъ. -- гласить онъ: "не бываеть онъ на бесвдахъ, а сидить себъ въ особой горницъ затворникомъ". Не по душв отцу царевичеву, царю Өевдулу, такой нравъ-обычай сыновній: "Что-же ты, сынъ мой любезный, Асафъ Өевдуловичъ. сидишь не веселъ, не радошенъ?-, попрекаетъ онъ валь въру христіанскую, не выходишь изъ особой горницы. Пошель-бы хотя на гулянье!" Не захотыть сынъ Өевдулацаря прогнѣвить отца, соглашается на гулянье пойти. А тотъ-этимъ временемъ отдалъ приказъ. чтобы ни одинъ старъ-человъкъ не смълъ выходить цълый день на улицу. ...Ступай (говорить). сынъ любезный; забавляйся-сколько душь угодно!-- Не все, батюшка, забавиться: надобно и о смертномъ часъ подумать!"-возражаетъ Асафъ-царевичъ: "Въдь когда нибудь постаръемъ и помремъ". Усмъхнулся отець: Коли будешь, сынъ мой любезный, въровать въру нашую. не постаръешь и не помрешь!" – сказываеть. Вышелъ Асафъ-царевичъ на гулянье, открылась передъ его глазами самая веселая картина: на улицахъ-дородные молодцы, краныя дъвицы, молодыя молодицы, поютъ, пляшутъ, забавляются: выкачены сороковыя бочки вина (\_веселя Руси-). накрыты столы на цѣлый городъ: пей, ѣшь,-что хочешь! Ни на что. ни на кого не смотрить возжаждавшій иного веселія юноша, —идетъ онъ за городъ. И вотъ — попался ему на глаза старъ-человѣъ, "такой ветхій, что и поле пахать не можетъ". Остановился царевичъ, посмотрѣлъ на встрѣтившагося, говоритъ — на него глядючи: "Батюшка сказалъ мнѣ, что въ его царствѣ не старѣютъ и не умираютъ, а вотъ какой есть старъ-человѣкъ!" — "Ой, дитятко! Какъ въ лѣта войдешь, хуже меня будешь; да и помереть надо, дитятко!" — отвѣчалъ ему, словно сговорившйся съ нимъ-самимъ, встрѣчный старецъ. "Съ того слова прошелъ Асафъ-царевичъ во пустыню," — ведетъ свою рѣчь старое сказанье.

Существуетъ такой, одиноко стоящій въ многоголосомъ кругу другихъ, разносказъ-разнопѣвъ (записанный въ Мот жайскомъ уѣздѣ Московской губерніи), въ которомъ къ "прекрасной пустынѣ" приходитъ не цареичъ, а царь. "Царь со царства соѣзжаетъ", — начинается это сказаніе, — "царя слуги провожаютъ, ужъ и царь рабовъ вороча́етъ: — Воротитесь, мои слуги, вѣрные други! А я пойду жить въ пустыню — Богу молиться и потрудиться!" Далѣе все идетъ сообразно съ общеизвѣстнымъ повѣствованіемъ о царевичѣ-Іоасафѣ, но только въ болѣе краткой передачѣ смѣняющихся одно другимъ событій.

Наибольшей полнотою и связностью отличается стихъ, подслушанный въ Рязанской губерніи. Недостаетъ въ немъ только вступительныхъ словъ, имѣющихся во множествѣ другихъ списковъ (подмосковномъ, орловскомъ, тульскомъ, симбирскомъ и проч.), — словъ, относящихся къ мѣсту дѣйствія: "Во дальной во долинѣ тамъ стояла мать прекрасная пустыня...", или: "Во долинѣ возстояла..." и т. д. Но это упущеніе нисколько не мѣшаетъ рязанскому сказанію запечатлѣваться цѣльною и яркой картиною, пополняемой возбужденнымъ воображеніемъ слушателя, благодаря непосредственной красотѣ повѣствованія, возсоздалнаго простодушными сказателями на чисто русскій народный складъ-ладъ.

"Расплачется младый юноша, сынъ (царскій) Асафей царевичъ, передъ матерью пустынею стоя", — заводять-запѣваютъ убогіе пѣвцы калики-перехожіе свой безхитростный сказъ-стихъ и переходятъ къ царевичеву "плачу", поражающему современнаго читателя-слушателя своею проникновенной красотою. "Ты, мать моя пустыня, прекрасная, лѣсовая!" — льется разливается онъ, западая въ глубину чуткой души: — "Ты пусти мене, мати, къ тебъ Богу помолиться, со премногими грѣхами, съ многозорными дѣлами! Восприми мене, пустыня, яко матерь своего чада, на бѣлыя руци! Научи мене, пустыня, волю Божію творити! Избави мене, пус-

тыня, огня-въчныя муки! Возведи мене, пустыня, въ небесное парство! А я булу въ тебъ жити, на тебе работати. Божью волю творити, земляны поклоны справляти... Прими мене, пустыня, любезная моя мати, отъ юности предестныя, оть своего вольнаго царства, оть своей бълокаменной палаты, отъ своей казны золотыя! Прекрасная ты пустыня. любезная мати!" Въ другомъ, нъсколько отзывающемся примѣсью книжности, но все-же въ достаточной степени обвѣянномъ духомъ народности, разнопъвъ царевичъ молитъ пустыню принять его въ тихость свою безмоленую, въ палату леса вольную." Умиляясь въ кажлымъ словомъ все боле. онъ восклицаетъ: "Любимая моя мати! Всегда тебе хощу знати, усты и серднемъ цълуючи, въ день и въ нощи милуючи!.." Выслушала мать-пустыня, одухотворенная сказателями, являющимися плотью отъ плоти, костью отъ кости народной Руси, — отвъчаетъ она "архангельскимъ гласомъ" на плачъ царевичевъ:-"А ты, младый юношъ. Асафей царевичъ. А и гдъ-жъ тебъ въ мене жити и на мене работати, Божью волю творити, земляные поклоны сполняти?4. Не върить она въ возможность разстаться съ благами бытія земногои промѣнять все царское великольпіе на одну ея "тишину безмолвную. лъсовольную". Не скрываетъ она отъ "младаго юноша" и того, что ожидаетъ его въ ея зеленыхъ кущахъ. "Въ мене, въ матери-пустынъ", - говоритъ она: "жить тебъ будеть моркотно (тяжко), ъсть (будешь) гнилую колоду, пить. болотную воду, носить черную ризу. Въ менъ, во пустынъ, всякія нужды восприняти, терпя потерпѣти, трудомъ потрудитись, постомъ попоститись. Въ менъ, во пустынъ, негдъ разгулятись, не съ къмъ слова молвить!" Не устрашился воспылавшій желаніемъ подвижничества царевичъ: отозвался радостью въ его юномъ сердцъ архангельскій гласъ пустыни. "А расплачится младый юношъ", -продолжается сказъ: "расплачится Асафей царевичъ, передъ матерью-пустынею стоя:-Не стращай мене, мати, ты великими страстями! Я могу въ тебъ жити, на тебе работати, земляные поклоны справляти, Божью волю творити! Мнъ гнилая колода паче сытнаго хлъба; мнѣ болотная вода паче сладкова мёду ("гнилая колода. слаще царскаго яства, то мнъ райская пища; болотная водица-лучше царскаго пойла. то мнѣ тихія прохлады"-по иному разносказу); а мнѣ черная риза паче свѣтлаго платья!" Въ этихъ словахъ отразилось умиленное стихійное серше народа-сказателя, говорящее устами индійскаго царевича, любезнаго своимъ подвигомъ русскому духу, взыскующему тихаго града небеснаго на суетной земль. На отвътъ "млада-

го юноша"-- новая отповёдь печалующейся, на его юность глядючи, матери-пустыни: "Охъ ты, младый юношъ, сынъ Асафей паревичъ! Да жаль тебъ будеть отца съ матерью покинуть! Ла жаль тебъ будетъ своихъ вороныхъ коней! Да жаль тебъ будеть върныя слуги! Да жаль тебъ будеть своего здата и серебра! Ла жаль тебь булеть всего своего прохлалу! Ла жаль тебъ будеть свои сладкие напитки; да жаль тебъ булеть свои бълы каменны палаты!" Но и это не могло поколебать ръшенія, принятаго царевичемъ. Снова плачеть онъ. передъ матерью-пустынею стоя: "Не стращай мене, мати, ты великими страстями! Да не жаль-то мнъ будеть отца съ матерью покинуть; да не жаль-то мнъ будетъ своихъ вороныхъ коней; я на вороныхъ коней не могу на ихъ зръти: словно лютые звъри! Да не жаль то мнъ будетъ свои върныя слуги: я на върныя слуги не могу на ихъ зръти, словно лютые змъи! Ла не жаль-то мнъ будетъ своего злата и серебра, я на злато и серебро не могу на него зръти-на сыпучіе черви! Да не жаль-то мнё будеть всего своего прохладу, свои сладкіе напитки: да не жаль-то мнъ будетъ свои бълокаменны палаты!" Отрекся царевичъ ото всёхъ благъ, связанныхъ съ мірской жизнью, -- все ему опостыльло, ныть ничего завытнаго--на чемъ могъ-бы остановиться съ сожалёніемъ его мысленный взоръ-тамъ, за гранью прекрасной, манящей его тоскующее о подвигъ сердце, пустыни. Но она, ставшая для него "любезной матерью", все еще не теряеть надежды отговорить его отъ прощавія съ міромъ утбхъ и наслажденій. словно созданныхъ для его-царевичевой – красоты: – "А ты есь младый юношъ, сынъ Асафей царевичъ!"-снова возглашаеть она архангельскимъ голосомъ: "Придетъ теплое лъто. разольются усв рвки по мхамъ, по болотамъ, оденется всякое древо: ты съ мене, пустыни, выйдешь, мене, матерью, покинешь!" ("Придетъ мать весна красна, лузья-болоты разольются, древа листами одёнутся и запоють птицы райски архангельскими голосами, а ты изъ пустыни вонъ изыдешь, меня, мать прекрасную, покинешь!" — по иному разносказу.) Но съ еще большей ревностью къ пустынножительству держитъ свое отвътное слово на это предвъщаніе царевичъ-юноша: "Не стращай мене, мати, ты великими страстями!"-повторяетъ онъ, заливаясь слезами радости отъ предвкушаемаго зольются усв реки, по мхамъ по болотамъ, оденется увсякое древо.---отрощу я свой волосъ по могучія плечи, отпущу свою бороду по бълыя груди. Я не дамъ своимъ очамъ отъ себе далече зръти; я не дамъ своимъ ушамъ отъ себе далече слушать!" Но и на это есть еще возраженіе у жалбющей юнаго подвижника матери-пустыни:—"А ты есь младый юношъ, сынъ Асафей царевичъ!"—восклицаеть она, теряя послѣднюю надежду отговорить царевича:—"А въ менѣ, во пустыни, разгуляться тебѣ негдѣ; а въ менѣ во пустыни, забавлять тебе некому; а въ менѣ во пустыни, утѣшать тебе некому!" Послѣднимъ рыданіемъ мятущагося духа отвѣчаеть "младый юношъ, сынъ Асафей царевичъ, передъ матерью пустынею стоя". И отъ перваго до послѣдняго слова дышетъ яркимъ радостнымъ чувствомъ этотъ полный проникновеннаго оду шевленія отвѣтъ:

> "Не стращай мене, мати. Ты великими страстями, А пусти мене, мати. Да въ лъсъ во дремучій! Разгуляюсь я. млалъ юношъ. Сынъ Асафей паревичъ. Во зелёной дубров'я; Есть частыя дерева. Со мной будуть думати думу; На древахъ есть мелкое листье, Со мной стануть говорити; Лютые звёри станутъ Мене забавляти! Прилетять райскія птины-Со мной распъвати, Мене спотѣшати. Христа Бога прославляти, Какъ Христосъ Богъ на небесахъ. Херувимы, серафимы, Со небесною силой!"

На это хвалебное слово отшельническому житію нечего было возразить матери-пустынь. Тронулась до сокровенной глубины своего любвеобильнаго сердца, — "Ты есь младый юношъ, сынъ Асафей царевичъ!" — возговорила она, раскрывая передъ нимъ свои любовныя объятія: — "Даруетъ тебе Господь съ небесъ златымъ вѣнцемъ, тебе матерью-пустыней!" Стихъ, — какъ и въ большинствѣ другихъ разиосказовъ, — кончается славой - хвалою сказателей - стихопѣвцевъ юному подвижнику-пустыннику: "Уси ангелы хвалютъ, архангелы величаютъ, херувимы, серафимы, вся небесная сила, и во вѣки вѣковъ, аминь!" ("И всѣ святые праведные Асафью царевичу вздивовались, ево-ли младому царскому смыс-

Digitized by Google

лу. Ему поетъ слава и во въки въковъ, аминь!"-по другому, лучшему послъ приведеннаго, разносказу.)

Кромъ "плача" царевича loacaoa, именуемаго во всякомъ разносказъ стиха о немъ-на свой, нъсколько измъненный, лалъ, сохранились, благодаря тёмъ-же неутомимымъ собирателямъ народной словесной старины нъсколько списковъ его "ПОХВАЛЫ" ПУСТЫНЬ И ЕГО "МОЛИТВЫ ВЪ ПУСТЫНЬ", – ПО ПDEданію, найденныхъ въ рукъ почившаго подвижника. Вогъ. напримъръ, симбирскій разнопъвъ первой: "О, прекрасная пустыня! И самъ Господь пустыню похваляеть; отцы во пустынъ ся скитають, и ангели отцамъ помогають, апостоли святыхъ отецъ ублажають, пророцы святые прославляють. Отцы во пустыни ся скитають и быліемъ ся питають, изъ горъ воды испиваютъ. Птицы прилетаютъ, на кудрявыя вътки посядають. отцевъ въ пустыни утъшающи, въчно умирающихъ... О. прекрасная пустыня!" Въ другомъ-ярославскомъ-разнопъвъ пустыня именуется "любезною дружиною" (подругою) царевича-пустынника. "Тебъ, Христосъ, подражаю. Нищь и убогъ хощу быти, да съ Тобою могу жити!"взываеть къ Распятому Сыну Божію пылающее неугасимой ревностью къ подвигу сердце, изливающее радость своего подвижничества въ молитвахъ, рождающихся подъ тихій шелесть дубравы.

Въ одной старинной рукописи дошла до нашихъ дней "Быль о царевичь Іоасафь", несомньнно имьющая прямую связь съ простонародными сказаніями, посвященными восхваленію-возвеличенію жажды подвиговъ. "Пріидите, върніе людіе, внушите, дивная имамъ рещи, умилно судите. Велію любовь явлю Бога всевелика, како предивнъ взыска, спасти человъка, человъка не проста, отъ царя рождена, Іоасафа, лицемъ вельми удобрена"...-гласить вступление въ эту "Быль", во многомъ сходную съ разносказомъ стиха народнаго о царъ Эевдуль и земль Идольской. Отецъ царевича именуется здъсь Авениромъ Индійскимъ. Было ему предсказано, что сынъ его "Христа любитель будеть". Чтобы удержать Іоасафа въ въръ отцовъ своихъ, окружилъ онъ царевича приверженными къ идолослуженію рабами, запретиль не только упоминать при немь о Христь, но даже и допускать предъ его очи какое-либо печальное зрълище. Жилъ царскій сынъ, не знаючи ничего кромъ веселья, и считалъ утопающимъ въ счастіи цълый міръ. Но совершенно случайно попался однажды ему навстрёчу прокаженный слѣпецъ; изумленный и встревоженный царевичъ любимаго "пестуна" - спутника. — что это спросилъ 38 несчастное существо, -и тотъ открылъ своему господину всю

правлу-истину. Съ этой поры смутилось серице Іоасафово, обуяла печаль его юную душу, возгорёлось въ его груди желаніе покинуть домъ отчій, разстаться со всъмъ наподняющимъ его довольствомъ. И послаль Господь пустынника Варлаама въ царскія палаты—наставить царевича въ въръ истинной. Проникъ во дворецъ святой старецъ подъ видомъ купца, продающаго драгоцвнные камни. и выполнилъ повелвние Божіе. Увъровалъ Іоасафъ во Христа, научилъ въръ правой и отца своего. Авенира, по смерти котораго наслъдовалъ ему на престоль. "Но не долго во славь изволиль есть быти, яко посльдующій глась хощеть явити"... ведеть свою річь повіствователь, продолжая: -- "коль дивна Божія сила благодати. можетъ и каменныя сердца угнетати! А идъже мягкую ниву обрътаетъ, ту и съмя слова плоды на сто умножаеть, Іоасафа нива сердца мягка бяше, яко дождь благодати егда воспріяше, съмя славы Божія бысть умноженно, по всей странъ индъйской уплодотворенно. Ибо, царь бывъ, кумиры вездъ сокрушаше, христіаны оть пустынь во грады собраше, епископу повель народы крестити, и самъ слову Божію прилежа учити"... Проведши въ такомъ трудѣ во славу Христа "четыредесятницу дней" посят кончины отповской, передаеть loaсафъ царский скипетръ одному изъ друзей своихъ. Варахію: завъщалъ ему хранить въру и правду, а самъ облекся въ убогія одежды и возложиль на свой рамена - вмъсто царской багряницы-бремя подвижничества. Ушель онь въ пустыню къ старцу Варлааму, заронившему въ его сердце плодотворное съмя въры Христовой: "яко единъ отъ нищихъ самохотно бяше; не вземъ раба и друга, въ пустыню идяше, честнаго Варлаама въ вертепахъ искаше, съ нимъ въ молитвахъ и постъхъ выну пребываше"... На этомъ и кончается "Быль", дъйствительно болъе близкая содержаніемъ къ преданію, общему для всёхъ европейскихъ народовъ, заимствовавшихъ его отчасти изъ индійскихъ сказаній о Буддъ (Сакіа-Муни), отчасти изъ повъствованій о подвигахъ угодниковъ Божіихъсвятыхъ Восточной Церкви.

Мать-пустыня, прославленная стиховными сказаніями про Іоасафа-царевича, является предметомъ воспъванія-величанія въ русскихъ раскольничьихъ пъсняхъ, многія изъ которыхъ отражаютъ въ себъ народную старину. Воть, напримъръ, пъсенный сказъ нътовцевъ <sup>81</sup>). "Какъ шелъ старецъ по

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) "Н в т о в щ и н а" ("Спасово согласіе")—одинъ изъ самыхъ закоренвлыхъ раскольничьихъ толковъ безпоповщины. Ивтовцы отрицаютъ всв церковныя установленія и проповвдуютъ, что со временъ патріарха Никона ("никоновскихъ новшествъ") вся благодать таинствъ Христовыхъ взята на небо, а на землѣ на-

дорожкъ, черноризецъ по широкой..." -- запъвается этотъ сказъ пъсенный: "Идучи, онъ слезно плачеть, во слезахъ пути не видить, во рыданьяхъ слова не молвитъ". Навстръчу Христось Царь Небесный". И возговориль Онъ стариу.-продолжается сказь: "Ой ты, гой еси, старецъ-черноризецъ, ты о чемъ, старецъ, слезно плачешь? О чемъ, черноризецъ, воздыхаешь?" На слова Христовы держить отвътъ старецъ: "Охъ ты, гой еси, Христосъ, Царь Небесный! Какъ мнъ, Господи, не плакать? Потерялъ я здатую книгу, потопилъ я ключъ церковный въ морв!" Объщаетъ утъшающій плачущато Царь Небесный найти вернуть ему и ту, и другой,посылаеть его спасать душу въ пустыню. Услышавъ такой завъть Сына Божія, восклицаеть умиленный старецъ-черноризець: "Охъ ты, гой еси, батюшка Христосъ, Царь Небесный! Ты поставь-ка мит въ пустынт келью, гдт бы люди не ходили, однъ-бы пташки пролетали, меня-бы, старца, потъшали, ото сна-бы пробуждали; ото сна-бъ я пробудился, на правило становился!.." Вслъдъ за этими, до извъстной степени совпадающими со стихомъ объ loacaфъ-паревичъ. словами, идетъ заповъдь Христа, повелъвающаго-въ чисто-раскольничьемъ духѣ-,своимъ православнымъ христіанамъ" бъжать изъ городовъ-селъ отъ народившагося антихриста, напоминающаго своимъ обрисованнымъ въ пъснъ обликомъ представление самосожигателей о патріархъ Никонъ: "Не сдавайтесь вы, Мои свъты, тому змію седьмиглаву, вы бъгите въ горы, вертепы, вы поставьте тамъ костры большіе, положите въ нихъ стры горючей, свои телеса вы сожгите! Пострадайте вы, Мой свъты, за Мою въру Христову: Я за то вамъ, мои свъты, отворю райскія свътлицы и введу вась во Царство Небесно и Самъ буду съ вами жить въковъчно!" Конецъ сказа воскрешаеть передъ своими слушателями память объ одной изъ самыхъ прискорбныхъ страницъ льтописи былыхъ заблуждений мятущагося народнаго духа-заблужденій, по счастью, безвозвратно отошедшихъ въ область, если не забытыхъ, то обреченныхъ забвенію, преданій.

Не въ такихъ темныхъ преданіяхъ ищетъ себѣ исхода мечта, свѣтлѣющая въ общеніи съ природою, проникнутой для чуткихъ сердецъ дуновеніемъ откровеній Божественныхъ, природою, олицетворенной въ умилительномъ представленіи о

ступило царство антихриста. Многое позаимствовали нѣтовцы въ своемъ вѣроученіи отъ самосожигателей, изувърствомъ, переходившимъ всъ границы, оставившихъ по себъ тяжелую память въ исторіи XVIII-го столътія. прекрасной матери-пустынъ, образъ которой запечатлълся въ пытливомъ сердцъ народной Руси, восклицающей подъ тяжкимъ бременемъ обступающихъ ея трудную-страдную жизнь повседневныхъ житейскихъ заботъ:

> "Охъ ты, матушка-пустыня, Распрекрасная раяня! Еще кто-бъ тебя поставялъ Среди темнаго лъса, Во зелевой, во дубравѣ,— Не слыхать-бы въ тебѣ было Прелестнаго-злого міра..."

Для этого, воздыхающаго такъ глубоко, стихійнаго сердца ближе всякихъ самосожигателей-черноризцевъ кроткій обликъ царевича, пошедшаго по стопамъ подвижниковъ Христовыхъ. Чъ́мъ-то роднымъ отзывается въ русской душѣ его смиренная мольба: "Любимая моя мати, прекрасная пустыня! Ты пріими мене, пустыня, яко мати свое чадо; научи мене, пустыня, во лю Божію творити!" Сколько покорности этой волъ, сколько свътлой въры въ ея непреложность слышится въ этихъ словахъ, вылившихся изъ глубины души пахаря-мечтателя, взыскующаго на землъ града небеснаго...





#### XLVIII.

### Введенье.

21-е ноября, день праздника Введенія во храмъ Пресвятой Богородицы, отмъчено въ народномъ мъсяцесловъ цълымъ рядомъ особыхъ повърій и связанныхъ съ ними обычаевъ, зародившихся въ лонъ матери-природы, отовсюду охватываюшей повседневную жизнь крестьянина-земледъльца.

Сохранился цёлый рядь простонародныхъ пёсенныхъ сказаній, являющихся въ то-же самое время и хвалебными величаніями впервые вступившей во храмъ Господень Пресвятой Левь. "Ты во церковь приведеся, архіереомъ воздадеся и отъ ангелъ предпочтеся", - начинается одно изъ нихъ. За этимъ началомъ-"запѣвкою" слѣдуетъ повторяющійся и въ самомъ концъ стиха припъвъ: "Приведутся дъвы, ближняя Ея, во слъдъ Ея во Святая Святыхъ!" Сказаніе, прерванное этимъ четверостишіемъ, продолжается: "Захарія сликовствуетъ, пророчески извъствуетъ, веселяся торжествуетъ. Руцъ старецъ простираетъ, Царицею называетъ, сладкимя гласы воспъваеть. Днесь подъемлеть старець Дъву, да возведеть Евву, да разрушить клятву древню. Евва, нынъ веселися: се Дъвая днесь явися, на престолъ спосадися. Духъ Святый осъняеть, а Дъвая принимаеть, трилътна всъмъ ся являеть. Прилетаютъ херувими, окружаютъ серафими, поютъ гласы трисвятыми. Ангелъ пищу принашаетъ, а Дъвая принимаетъ, кверху руцъ простираетъ"... Другой, воспъвающій этотъ праздникъ, стихъ начинается словами о горахъ Сіонскихъ, на которыхъ Богъ "завътъ положилъ, свыше намъ съ небесъ свътъ Божій открылъ, струями словесъ сердце напоилъ". Въ третьемъ – приглашаются торжествовать "патріарси", "вси дъвы" – бодрствовать и "ликовствовать со пророки". Въ четвертомъ – веселится праматерь-Ева. И во всъхъ нихъ явственно слышится благоговъйное чувство народа-пъснотворца, воздающаго честь-хвалу Богоматери.

Переходъ отъ Михайлова ко Введеньеву дню имъетъ, по старинной народной примътъ, весьма важное значеніе для всей первой половины зимы. Если "Зимняя Матрена" придетъ на землю въ такой силъ, что, дъйствительно, поможетъ зимъ "встать на ноги", а Өедоръ-Студитъ, точно сговорившись съ нею, все застудитъ, то санному пути въ тотъ годъ не растаять до весенней распутицы. Когда-же 10-го ноября, въ канунъ дня, посвященнаго чествованію памяти св. Өеодора, повиснетъ на древесныхъ вътвяхъ пушистая бахрома инея (въ предзнаменованіе теплой погоды), да если на слъдующія за Студитовымъ днемъ сутки будетъ порошить снъжная пороша, то — стоять разводящимъ дороги оттепелямъ-мокринамъ вплоть до самаго Введенья.

Въ этотъ-же день въ деревнъ ждутъ новой перемъны пого-. ды: опыть старыхь, зоркихь памятью дюдей говорить о томъ-на́-двое. Бываетъ, что на Введеньевъ день провзжаетъ по горамъ и доламъ "на пъгой кобылъ", красавица-Зима, одътая въ бълоснъжную душегръйку, и дышетъ на все встръчное такимъ леденящимъ дыханіемъ, что даже вся нечисть,о которой добрые люди боятся вспоминать на ночь, - а если и обмолвится кто о ней ненарокомъ, то въ ту-же минуту оговариваеть свою ошибку словами "не къ ночи будь помянуть", — даже всв смущающіе суевврную душу пахаря духи тьмы торопятся укрыться по добру-по здорову куданибудь подальше да поглубже отъ краснощекой русской красавицы, замораживающей своими поцелуями кровь въ жилахъ. Тогда говорятъ въ народъ: "Введенье пришло – зиму на Русь завело!", "Введенские уставщики, братья Морозы Морозовичи, рукавицы на мужика надбли, стужу уставили, зиму на умъ наставили!", или: "Наложило на воду Введенье толстое леденье!" и т. п.

Но случается, что погода пойдеть объ эту пору совсёмъ на иную стать. Приходилось русскому деревенскому люду видёть, что "Введенье ломаетъ леденье", почему и пошла гулять, рука · объ - руку съ только-что приведенными выше старинными поговорками, и молвь о томъ, что "Введенскіе морозы не ставятъ зимы на рёзвыя ноги". Это, не согласующееся съ установившимся мнёніемъ деревни о прочности работы вёковёчныхъ кузнецовъ Кузьмы - Демьяна, изреченіе стоитъ о-бокъ съ тёмъ, въ незапамятныя времена

- 490 -

впервые выпущеннымъ изъ устъ народнаго опыта замъчаніемъ, что введенскія оттепели надолго портятъ-бороздятъ бълую камчатную скатерть зимняго пути и совершенно противоръчатъ распъваемой мъстами и теперь ребячьей пъсенкъ, лътъ двадцать тому назадъ подслушанной въ Симбирской губерніи (въ Ново-Никулинской волости Симбирскаго уъзда):

> "Введенье пришло, Зиму въ хату завело, Въ сани коней запрягло, Въ путь-дорожку вывело, Ледъ на ръчкъ вымело, Съ берегомъ связало, Къ землъ приковало, Снъгъ заледенило, Малыхъ ребятъ, Красныхъ дъвчатъ На салазки усадило,

Встарину праздникъ Введеніе во храмъ Пресвятой Богородицы былъ днемъ перваго зимняго торга. Бѣлокаменная Москва начинала съ этого дня расторговываться санями, свозившимися въ нее къ тому времени изъ промышлявшихъ щепнымъ и лубянымъ промыслами слободъ и посадовъ, цѣлыми грудами-горами складывавшимися на Лубянской площади, — укрѣпившей, вѣроятно, отъ этого и свое имя за собою. Между лубяными и санными рядами расхаживали калачники, пирожники, сбитеньщики, приглашавшіе покупателей и продавцовъ — "не ввести въ зазоръ" ихъ и "провѣдать стряпни домостряпанной, не заморской, не басурманской, не нѣмецкой" и т. д. Сами торговцы Лубянскаго торга, славившіеся своимъ мастерствомъ на красное слово, нѣтъ-нѣтъ да и выкрикивали заходившему въ ряды люду московскому прибаутки, въ-родѣ:

> "Вотъ санки-самокаты, Разукрашены-богаты, Разукрашены-раззолочены, Сафьяномъ оторочены! Введеньевъ торгъ у двора, Санкамъ тахать пора! Сани сами катятъ, Сами ѣхать хотятъ! ѣхать хотять сани Къ доброму молодцу во дворь,

> > - 491 -

1

Къ доброму купцу, Къ хозявну тороватому, Ко тому-ли вожеватому!.."

И сани, особенно ходко шедшіе съ рукъ у продавцовъ въ этотъ день, пестрѣли-рябили въ глазахъ у покупателей своею яркой росписью. Первое мѣсто по цѣнѣ и хитрому узорочью занимали въ красовавшихся грудахъ зимняго товара галицкіе сани, раскрашенные не только красками, но п позолотою. Къ вечеру, если не вся, то добрая треть Первопрестольной, каталась на новыхъ саняхъ.

Со Введеньева дня встарину, —а мъстами и въ настоящее время, - начинались не только зимніе торги. но и зимнія гу-наши ини русский человъкъ, черелующий свои работы и заботы съ отдыхомъ. Къ первому санному гулянью старинные люди относились, какъ къ особому торжеству. Наиболъе строго соблюдались обступавшіе его обычан въ семьъ, гаъ были къ этому времени молодожены-новобрачные. Въ такой домъ собирались-званые-прошеные-всѣ родные, всѣ свойственники, приглашались, по обычаю, смотръть, какъ поъдеть молодой князь со своею княгинюшкой". Вывзду послъднихъ предшествовало небольшое столованье, прерывавшееся "на полустоль", чтобы закончиться посль возвращения повзда новобрачныхъ во дворъ. Отправлявшиеся на гулянье молодые должны были переступать порогъ своей хоромины не иначе, какъ по вывороченной шерстью вверхъ шубъ. Этимъ,по словамъ свъдущихъ, знающихъ всякій обычай, людеймолодая чета предохранялась ото всякой неожиданной бъды-напасти, могшей, въ противномъ случав, перейти ей дорогу на улиць. Свекоръ со свекровью, провожая невъстку на первое санное катанье съ мужемъ молодымъ, упрашивалиумаливали всёхъ остальныхъ поёзжанъ-провожатыхъ уберечь "княгинюшку" ото всякой бъды встръчной и поперечной, а пуще всего-- отъ глаза лихого":

> "Ой, вы, гости, гости званые, Званые-прошоные! Ой, вы, братья-сватья, Ой, вы милые! Выводите вы нашу невъстушку, На то-ли на крыльцо тесовое, Вывозите нашу свътъ-княгинюшку Бълою лебёдушкой...

Берегите-стерегите её: Не упало-бы изъ крылышекъ Ни одного перышка, Не сглазилъ-бы ее, лебедушку, Названную нашу доченьку, Ни лихой удалецъ, Ни прохожій молодецъ, Ни старая старуха-баба злющая."

Сани молодыхъ, наособицу изукрашенные коврами, полостями и рѣзьбой-росписью, выводились со двора первыми. Слѣдомъ за ними тянулся длинный поѣздъ, если менѣе богатый, то не менѣе пестрый, снаряженный хозяевами для званыхъ гостей. Молодые ѣхали въ своихъ раззолоченныхъ и разукрашенныхъ "съ выводами" саняхъ "княжескихъ", ѣхали и знай—отвѣшивали поклоны по сторонамъ: они впервые показывали себя и свое молодое счастье народу честно́му, сосѣдямъ ближнимъ и дальнимъ. За поѣздомъ бѣжали ребята съ веселыми криками; на поѣзжанъ любовался отовсюду, со всѣхъ крылецъ, людъ православный, охочій и теперь поглядѣть на всякое подобное зрѣлище. И не было отъ этого глядѣнья никому никакого зазора: одни показывали себя, другie—смотрѣли.

Въ слъдовавшемъ за молодыми поъздъ раздавались веселыя пъсни, прерывавшіяся иногда и не менъе веселыми здравицами, относившимися "ко князю со княгинюшкой": гостямъ ставились въ сани и сулеи съ романеями, и жбаны съ медами кръпкими, чтобы ихъ "не заморозили Морозы Морозовичи введенскіе"... Если гулялъ на саняхъ "князь" изъ боярской семьи, то молодые сидъли на медвъжьей шкуръ, а посторонь ихъ саней бъжали шуты-скороходы, походя забавлявшіе молодыхъ своимъ скоромошьимъ обычаемъ.

По возвращении повзда съ гулянья, показавшую себя народу невъстку встръчали на крыльцъ поджидавшие свекоръ со свекровью, принимавшие ее изъ рукъ молодого за руки и потомъ низко кланявшиеся повзжанамъ за то, что они "уберегли бълую лебедушку, ихъ доченьку богоданную ото всякаго глаза, ото всякой притки, ото всякой напасти". Затъмъ, повторялся опять переходъ черезъ шубу сданныхъ съ рукъ на руки молодыхъ, и они вводились въ покои, — гдъ и продолжалось прерванное на полустолъ веселое столованье.

Въ настоящую пору этотъ любопытный обычай, во всей своей полнотъ, не сохранился нигдъ; но живыя тъни его и

до сихъ поръ бродять еще по неоглядному раздолью Земли Русской. Въ нъкоторыхъ мъстахъ выъздъ на самое гулянье съ теченіемъ времени перенесся на 22-е (Прокопьевъ день), а затъмъ и на 24-е число, на Катерининъ день.

"Введенье идеть, за собой Прокопа ведеть",—гласить старинная поговорка:— "Прокопъ по снъгу ступаеть, дороги копаеть. Катерина на саняхъ катитъ къ холодному Юрью (26-му ноября) въ гости".

Digitized by Google



#### XLIX.

# Юрій-холодный.

26-го ноября чествуется Православной Церковью память освященія перваго на Руси храма во имя святого Георгія-Побѣдоносца (въ Кіевѣ, на Златыхъ Вратахъ). Въ народѣ этотъ церковный праздникъ съ незапамятныхъ временъ слыветъ подъ именемъ "Юрія-холоднаго" ("Зимняго Егорія") – въ отличіе отъ "теплаго" – весенняго, празднуемаго 23-го апрѣля.

Св. Георгій (Юрій, Егорій)-Побѣдоносецъ занимаетъ, по народному представлению, одно изъ первыхъ мъстъ среди чтимыхъ святыхъ. И это замъчается не только у русскихъ, но и вообще у всёхъ славянъ и даже сосёднихъ съ ними народовъ, относящихся къ нему съ особымъ благоговѣніемъ и окружающихъ память о немъ самыми разнообразными сказаніями. На него перенесены народнымъ воображеніемъ многія выразительныя черты верховныхъ божествъ древне-славянскаго языческаго Олимпа. Свътозарный обликъ этого воина Христова встаетъ передъ духовными очами народа въ видъ облеченнаго въ златокованныя латы всадника на бъломъ конь, поражающаго своимъ копьемъ огнедыщаго дракона. Грозёнъ "воинъ воинства небеснаго" для ратей силы темной, не менње (если даже не болње) Ильи-пророка и Михаила-архангела. Но для трудящагося въ потв лица люда православнаго, для мирныхъ пахарей и пастырей, онъ является неизмъннымъ покровителемъ и кръпкой защитою.

Русское народное пъснотворчество удълило въ своихъ, занесенныхъ въ изустную память народа, скрижаляхъ немало мъста прославленію подвиговъ этого святого. "Сказаніе о Егоріъ Храбромъ", записанное П. В. Киръевскимъ, называеть его сыномъ "тоя-ли премудрыя Софіи", придавая этимъ самому рожденію его тэинственное значеніе и надъляя его съ самой минуты появленія на бълый свъть наслъдственной мудростью, побъждающей въ образъ его даже и премудрость эмъиную, направленную къ совершенію всяческаго зла. Будучи стихійно-послъдовательнымъ даже въ своихъ ошибкахъ, народъ называетъ сестрами "желаннаго дътища" Мудрости— Въру, Надежду и Любовь, —и дълаетъ это не случайно, а такъ-же для того, чтобы породнить ихъ съ обликомъ Егорія Храбраго. Послъднему онъ, между прочимъ, приписываетъ искорененіе темени басурманства и утвержденіе православія "на свътлой Руси".

> "Какъ и сталъ онъ, Егорій Храброй, Въ матеръ возрастъ приходити, Умъ-разумъ спознавати, И учалъ онъ во тѣ поры Думу крѣпкую оповѣдати Своей родимой матушкѣ, А и ей-ли, премудрой Софіи: Соизволь, родимая матушка, Осударыня премудрая Софія, ѣхать мнѣ ко землѣ свѣтлорусской, Утверждать вѣры христіанскія"...

Такъ повъствуетъ сказаніе, отправляющее св. Георгія на подвигъ. И вдеть онъ-, отъ востока до запада". По его слову, разступаются передь нимъ "лъса темные, дремучіе" и разбъгаются по всей Руси; по его вельнію, "горы высокія, холмы толкучіе". заграждающіе путь-дорогу нетореную, дають ему проходъ и тоже разсыпаются-раскидываются вдоль и поперекъ земли свътлорусской. "Моря глу-бокія, ръки широкія", "звъри могучіе, рогатые", — все повинуется Побъдоносцу. "И онъ, Егорій Храброй, заповъдуетъ звърямъ: — А и есть про васъ на събдомое во поляхъ трава муравчата; а и есть про васъ на пойлицо во ръкахъ вода студёная"... Навзжаеть онь, на своемь пути, "на то стадо, на зміиное, на то стадо на лютое, -хочеть онъ, Егорій, туда провхати". Стадо змвй не только не даеть ему хода-пропуска, а совѣтуетъ воротиться вспять и унять своего "коня ретиваго". Но Храброй не внемлетъ совъту змъиному, вынимаеть онь саблю острую: "...ровно три дня и три ночи рубить, колеть стадо зміиное; а на третій день ко вечеру посвкъ, порубилъ стадо лютое"... Сказание кончается тъмъ, что Егорій Храброй, побъдившій "стадо зміиное", наъзжаетъ "на ту

**—** 496 **—** 

землю свътлорусскую, на тъ поля, ръки широкія, на тъ высоки терема златоверхіе"... Здъсь не пропускаютъ его уже "красны дъвицы", обращающіяся къ славному богатырю съ таковой ръчью:

> "А и тебя-ли мы, Егорій, дожидаючись, Тридцать три года не вступаючи Съ высока терема златоверхаго, А и тебя-ли мы, Храбраго, дожидаючись, Держимъ на роду великъ об'втъ: Отдать землю св'втлорусскую, Принять отъ тебя в вру крещоную!"

И онъ "пріимаеть ту землю свътлорусскую подь свой великъ покровъ", съ этой поры до нашихъ дней, по убъжденію народной въры, не забывая о ней въ своихъ неусыпныхъ заботахъ.

Пругой сказъ о Георгіъ-Побѣдоносиѣ, вылившійся изъ усть пъснотворца-народа, запечатлънъ памятью послъдняго въ стихъ каликъ-перехожихъ объ этомъ святомъ. По свидътельству названнаго памятника слова народнаго, онъ родился не обыкновеннымъ человъкомъ, а "породила его матушка: по колёна ноги въ чистомъ сèребрѣ, по локоть руки въ красномъ золоть, голова у Егорья вся жемчужная, по всемь Егорів часты звъзды"... и т. д. Здъсь сказатель народъ болъе близокъ къ признанному Церковью житію святого Георгія-Победоносца, претерпъвшаго страшныя мученія при царъ Діоклетіанъ <sup>82</sup>). "Царище-Демьянище", — поють калики-перехожіе, — "по-садилъ (послъ длиннаго ряда истязаній) Егорья въ глубокъ погребъ, закрывалъ досками желъзными, забивалъ-закладываль гвоздями лужоными, запираль замками нъмецкими, засыпаль песками рудожелтыми", чтобы "не видать Егорью свъта бълаго, не зръть солнца краснаго, не слыхать звона колокольнаго"... Сидить Егорій въ своемъ заточеніи "ровно тридцать лёть, тридцать лёть и три года", но пришель конецъ и силъ царища Демьянища, рычащаго по звъриному,

А. А. Корннфскій.

32

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>) Діоклетіан ъ-Ипмераторъримскій, царствовавшій съ 284-го по 305 г. по Р. Х. Онъ происходилъ изъ вольноотпущенниковъ и изъ простого солдата возвысился до званія намѣстника, а потомъ-по внезапной смерти императора Кара (въ персидскомъ походѣ)-былъ провозглашенъ императоромъ, какъ любимѣйшій вождь. Царствованіе его, прославленное мудрою внѣшней и внутреннею политикой, ведшей къ возрожденію Римской имперіи, было омрачено жестокими гоненіями на христіанъ. Въ 305-мъ году онъ сложилъ съ себя власть и послѣднія восемь лѣть жизни провелъ въ сельскомъ уединеніи, отказываясь ото всякой попытки вернуться на престолъ и свергнуть воцарившихся Севера и Максимина, -несмотря на всѣ просьбы приверженцевъ. Онъ умеръ въ 313-мъ году.

шипящаго по змъиному: "выходилъ Егорій, по Божьему изволенію, изъ погреба глубокаго, узрѣлъ свѣту бѣлаго, одѣвается въ збрую ратную, беретъ копье востробулатное"... Выходиль Егорій во чисто поле, вскрикнуль Егорій громкимь голосомъ: "Ой ты, гой еси, бълой ръзвой конь! Ты бъги ко мнѣ яснымъ соколомъ!" И начались иля претерпъвшаго всъ муки, всъ истязания воина воинства небеснаго его славные подвиги богатырскіе. Объ этихъ подвигахъ передается въ стихѣ каликъ-перехожихъ почти то-же самое, что и въ первомъ сказания (хотя и другими словами), но только, вмъсто "стада зміинаго лютаго", повстрвчался Храброму одинъ "змви огненный" (драконъ), котораго и сразилъ непобъдимый Побъдоносецъ. Въ заключение-добирается Егорій до палать бълокаменныхъ царища-Демьянища", и "натянулъ онъ свой тугой лукъ, и пустиль стрълу въ нарища Лемьянища". Мучитель-басурманинъ былъ убитъ, а Егорій повхалъ дальше по свътлой Руси, "насаждая въру христіанскую, искореняя басурманскую".

Въ Пудожскомъ уъздъ Олонецкой губерній было записано Рыбниковымъ любопытное простонаролное сказание объ Егориъ Храбромъ, повторявшееся-разносказами-и у другихъ собирателей памятниковъ народной словесности. Былъ Содомъ городъ. былъ Коморъ городъ, третье было царство Арапинское", — начинается это сказание: "Содомъ городъ сквозь землю сталь, а Коморь городь огнемъ прожгало. Что на то-ли царство Арапинское встала змъя лютая пещерская, во въ каждыя суточки стала съёдать по головьицу. Народу во градъ мало становилося: собирались мужички на единъ мъсто, стали мужички жеребье кидать; выпало жеребье самому царюзавтра надо вхать на сине море ко лютому змею на съеденіе"... Запечалился царь, закручинился. Идетъ онъ домой во дворецъ, навстрвчу ему попадается молодая княгиня-жена,спрашиваеть его-о чемъ печаль. "Какъ-же мнъ, царю, не кручиниться, какъ-же мнѣ, царю, не печалиться!"-отвѣчаетъ царь: "Завтра надо вхать на сине море, къ лютому змёю на повденіе!" Задумалась княгиня молодая, но думала не долго: "Не печалься, не кручинься, царь, есть у насъ дочка-свътъ немилая, Софья да Агафіевна! Мы пошлемъ ее завтра на сине море, къ лютому змъю на повдение!" Возрадовался опечаленный царь-,возвеселился", посылаеть молодую жену обманывать дочку, уговаривать. Пошла княгиня, голось подаеть: "Выставай-ка, дъвица, поутру ранешенько, умывайся, дъвица, бълешенько, снаряжайся, дъвица, хорошохонько: завтра будуть сватовья сватать за жениха одной въры съ тобой!"

Софья-царевна, дочь немилая, встала ранешенько, умылась бвлешенько, но . снарядилась дввица въ черны платьица, въ черны платьица опальныя, помолилась девица Миколы да Троицы, Пресвятой Богородицы, облилася девица горючимъ слезамъ, выходила дъвица на крутой крылецъ, посмотръла дъвица на бълой дворецъ: на бъломъ дворъ стоить лошадь черная, лошадь черная, карета темная, извощичекъ стоитъ опальный, онъ опальный да самъ кручинный"... Съла въ карету немилая дочь парская, потхала на сине море. Попалается ей навстричу Егорій Храбрый, попадается ричь къ ней держить: "Выходи, дъвица изъ темной кареты, поищи, дъвица, въ моей буйной головы!" засинѣлось море, заколыхались волны, поднялась изъ волнъ змъя лютая, -- подымается, сама похвастаеть: — Будеть, будеть мнв теперь чемь посытися, какъ первую головьицу дъвичецкую, а другую головьицу молодецкую, третью головьицу лошадиную!" Спить въ это время кръпкимъ сномъ Егорій Храбрый; будить его -разбудить не можетъ, "расплакалася девица горючимъ слезамъ, раскапались дъвицы горючи слезы на Егорья-свътъ Храбраго на бъло лицо. Туть Егорью-свъть стало холодно. онъ свътъ да разбудился"... Проснувшись, возговорилъ онъ таковы слова: "Утишися, змёя лютая пещерская, тише тихія скотинины; отруши, дъвица, свой шелковъ поясъ, подай мнъ Егорью - свътъ Храброму!" Сдълала царевна по слову его,---"взяль Егорій, перевязаль змѣю лютую, змѣю лютую на шелковъ поясъ, подалъ Софьъ Агафіевнъ:-Ты веди. Софья Агафіевна, змъю лютую на свой градъ Арапинскій, ко своему батюшкъ Агафинъ-царю и скажи своему батюшку: Ежели въру будешь въровать христіянскую, ежели будешь сострояти Божьи церкви. ужъ какъ первую церкву Миколы да Троицы, Пресвятой Богородицы, а другую церкву Егорьюсвъту Храброму, то я подкую змъю лютую въ жальзу глухую; а ежели не будешь состроять Божьи церкви и въру въровать христіянскую, я спущу змъю лютую на твой градъ Арапинскій не оставить тебъ единъ души на съмена!". Въ другихъ сказаніяхъ мъсто немилой дочери Софьюшки занимаеть-наобороть-"чадо милое" Лизавета Прекрасная—("Алисафушка").

Съ Егоріемъ Храбрымъ у славянъ вообще, а у русскихъ наособицу, связано много различныхъ повърій и вытекающихъ изъ ихъ нъдръ обычаевъ. Но громадное большинство послъднихъ относится къ весеннему ("теплому") Юрьеву дню. Юрій-же "холодный" знаменуется въ народной памяти болъе въ связи съ былой жизнью родины русскаго пахаря.

Этоть народный праздникь быль освящень въками, какъ лень. когла крестьяне имъли право переходить отъ одного помъщика подъ властную руку другого. Объ этомъ, обыкновенно. заявлялось на Михайловъ день.--чтобы для помъщика не былъ неожиданнымъ переходъ. "Судебникъ" 83) опредълялъ срокъ послёдняго болёе пространно: "за недёлю до Юрьева дня и недълю по Юрьевъ днъ холодномъ". Въ "Стоглавъ" уложение объ этомъ читалось такъ: "А въ которыхъ старыхъ слободахъ дворы опустъютъ, и о тв дворы называти сельскихъ людей пашенныхъ и непашенныхъ по старинъ, какъ прежде сего было. А отказывати тъхъ людей о сроцъ Юрьевъ дни осеннемъ, по цареву указу и по старинъ. А изъ слободъ митрополичьихъ, изъ архіепископльихъ и епископльихъ и монастырскихъ, которые христіане похотятъ нати во градъ на посадъ, или въ села жити, и тъмъ людямъ идти волно о сроцъ Юрьевъ дни съ отказомъ по Нашему Царскому указу".

Переходъ крестьянъ, согласно съ приведеннымъ уложеніемъ, совершался на томъ условіи, что они, поселяясь на помѣщичьей землѣ, обязывались безрекословно исполнять всѣ приказанія помѣщика, нести на себѣ балкт всъхъ обычныхъ повинностей, взносить въ условленные сроки всв подати ... по положению". Отходя отъ помъщика, они должны были разсчитаться оброками полностью "за пожилое", -причемъ помѣщикъ не могъ требовать ничего лишняго, какъ не имблъ права и удерживать не желавшихъ оставаться въ его вотчинѣ. Сдѣлки совершались при "послухахъ" (свидѣтеляхъ) съ объихъ договаривавшихся сторонъ. "Уговоръ лучше денегь!" -- говорить народъ: -- "Ряда города держитъ!" Такъ было и въ этомъ случав. Царское уложение ограждало, приэтомъ, своимъ словомъ властнымъ и смерда, и боярина. Крестьянинъ, снявшійся съ земли помъщичьей "тайнымъ уходомъ", подвергался строгой каръ законовъ; равно и помъщикъ, не соблюдавшій, во всей полноть, освященной царскою волей "старины", наказывался пенею. "Кръпки ряды Юрьевымъ днемъ!",-гласило стародавнее народное слово и продолжало: "Мужикъ болитъ и сохнеть по Юрьевъ день!", - "На чью долю потянеть поле, то скажеть холодный Юрій!", "Мужикъ – не тумакъ, знаетъ, когда живетъ на бъломъ свътъ зимній Юрьевъ день".

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Судебникъ—сводъ законовъ, составленный, по волѣ Іоанна III-го, дьякомъ Владиміромъ Гусевымъ въ 1497-мъ году и примѣнявшійся на Руси до 1550 года, когда былъ замѣненъ новымъ—составленнымъ Іоанномъ IV-мъ Грознымъ.

Любилъ всегда, какъ неизмънно любитъ и теперь, подсмъяться надъ самимъ-собою, русскій простолюдинъ. Посль того, какъ было отмѣнено право перехода крестьянъ отъ одного помъщика къ другому-повельниемъ царя Бориса Өеодоровича Годунова, а затъмъ указомъ (отъ 9-го марта 1607 года) царь Василій Ивановичь Шуйскій окончательно укръпиль крестьянскія луши за ихъ влагыльнами. - пошла холить по народной Руси поговорка: "Вотъ тебъ, бабушка, и Юрьевъ день!" Эта поговорка повела за собой другую: "Сряжалась баба на Юрьевъ день погулять съ барскаго двора, да дороги не нашла!" Русскій мужикъ за словомъ въ карманъ не полѣзетъ, - выпустилъ онъ вслѣдъ за вторымъ и третье крылатое слово по поводу отмъны Юрьева дня съ его вольготами: "Верстался мужикъ по Юрьевъ день радъть о барскомъ добръ, а и сейчасъ засълъ, что бирюкъ, въ норъ". Да всѣхъ поговорокъ объ этомъ и не перечесть! Слово народное-крыпче одова: выдетыло выка тому назадь, а и до сихъ поръ не пропадаетъ въ памяти, — хотя всъ давно уже успъли въ народъ не только забыть объ "уложеніи", связанномъ съ Юріемъ-холоднымъ, но даже и сами помѣщики утратили, по мановению руки Царя-Освободителя, всъ свои права на закръпощение крестьянина.

До нашихъ дней не успъло исчезнуть съ лица народной Руси слово о томъ, что "Юрій холодный оброкъ собираетъ". Еще совсъмъ недавно повторялись, при случав, смъшливыми людьми и такія поговорки, какъ: "Судила Маланья на Юрьевъ день, на комъ справлять протори!", или: "Позывалъ дьякъ мужика судиться на Юрья - зимняго, а мужикъ и былъ таковъ!". Отошли въ область исчезнувшихъ преданій и "юрьевскіе оброки", о которыхъ опредъленно все постановлено было въ "Писцовыхъ книгахъ"<sup>81</sup>), а еще и до сихъ поръ мъстами на посельской Руси служатся на Юрія-холоднаго молебны о благополучномъ пути, – словно и теперь собираются православные переселяться въ этотъ день изъ одной вотчины въ другую. Такъ кръпка въ русскомъ народъ привязанность къ отжившей свой въкъ старинъ.

"Егорьевское окликанье", справляющееся по веснь, въ нь-

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Писцовыя книги—русскіе правительственные документы XVI—XVII въковъ, служившіе основаніемъ для податного обложенія. Первая народная перепись была произведена на Руси въ XIII-мъ въкъ татарами для сбора дани. Затъмъ, ее производили княжескіе служилые люди. Первая всеобщая перепись (иисьмо) проязведена въ 1538 — 1547 годы. Она-то и послужила матеріаломъ для первыхъ "Писцовыхъ книгъ".

которыхъ мъстностяхъ повторяется и на Юрія-холоднаго. Такъ, и теперь еще можно слышать въ заходустныхъ деревняхъ въ этотъ день пъсню:

> "Мы вокругъ поля ходили, Егорья окликали, Юрья величали: Егорій ты нашъ Храброй, Ты васи нашу скотинку Въ полв и за лвсомъ, Подъ свътлымъ подъ мвсяцемъ, Подъ краснымъ солнышкомъ— Отъ волка отъ хищнаго, Отъ звъря лукаваго, Отъ медвъля лютаго!".

По народной примъть, съ Юрія-холоднаго начинають подходить къ сельскимъ задворкамъ волчьи стаи за добычею-"Что у волка въ зубахъ, то Егорій далъ!", —говорить деревенскій людъ, утышаясь приэтомъ другой поговоркою: "На Руси два Егорья — холодный да голодный, а все тутъ Божья благодать!" Народъ крыпко върить, что, если молиться святому Георгію-Побъдоносцу, то онъ никогда не допустить звъря "заръзать животину".

Съ зимняго Юрьева дня, —замъчено старыми людьми, —засыпаютъ въ своихъ берлогахъ медвъди. Въ стародавнюю пору существовало мъстами даже и повърье о томъ, что будто-бы нъкоторые, особенно разсчетливые, люди —изъ-за своей скупости —ложились 26-го ноября въ гробъ-домовину и засыпали по-медвъжьему вплоть до самаго вешняго Юрія теплаго. Впрочемъ, это всецъло относится къ области сказокъ.

Послѣ Юрія-холоднаго деревенскіе старожилы, проводивъ закать солнечный, выходять на дворъ къ колодцамъ и "слушають воду". Если она не шелохнется, это—по ихъ мнѣнію—предвъщаеть теплую зиму. Если-же изъ колодца раздаются какіе-нибудь звуки,—значить, надо ждать сильныхъ морозовъ и лютыхъ вьюгъ.



L.

## Декабрь-мѣсяцъ.

Догоритъ-померкнетъ алая зорька вечерняя на Андреевъ день-и ноябрю, листогною студеному, конецъ. Проснется на утро красное солнышко, смотрить: двънадцатый, послъдній, мъсяцъ стоитъ на дворъ, декабремъ слыветъ, "студенемъ" прозывается. У сородичей русскаго нахаря есть для этого мъсяца и другія имена: "грудзень" — у поляковъ, "просинецъ" у чеховъ со словаками, "волчій"-у сербовъ, "великобожничякъ" – у кроатовъ. "Декабрь годъ кончаетъ – зиму починаетъ!", "Годъ декабремъ кончается, а зима зачинается!", "Торовать декабрь-мѣсяцъ, что и говорить: старое горе кончаетъ, новому году новымъ счастьемъ дорожку стелетъ!", -- говоритъ крылатое слово народа простодума объ этомъ богатомъ стужею мъсяцъ, говоритъ-приговариваетъ: "Горя у декабря полная котомка - бери, не жалко, а счастьемъ старикъ силёнъ на посуль: одна его сила-много праздниковъ да морозы засилье берутъ!"

Первый день декабря-студеня—память святого пророка Наума, что, по старинному присловью, народъ наумитъ, "Пророкъ Наумъ наставитъ на умъ!",—гласить объ этомъ угодникѣ Божіемъ народная мудрость: "Помолись пророку Науму—онъ, батюшка, и худой разумъ на умъ наведетъ!", "Какъ ни наумь, а все старика Наума не перенаумишь!", "Нашъ Наумъ—себѣ на умѣ: слушать слушаеть, а знай – щи хлебаеть!", "Недоумка-дурака хоть Наумомъ назови – все умнъй не станетъ!",—замѣчаютъ деревенскіе краснословы, которымъ за словомъ въ карманъ не ходить, когда оно у нихъ «ъ языка само походя просится.

Digitized by Google

Въ стародавние годы, --а мъстами это соблюдается еще и теперь. — съ Наумова иня было въ обычав начинать обучение дътей грамоть. Къ 1-му декабря сговаривались чадолюбивые родители съ приходскимъ дьячкомъ, или инымъ умудреннымъ въ книжномъ дълъ человъкомъ. Приходилъ на Святую Русь пророкъ Наумъ. – раньше ранняго будили ребятъ-малышей. "Просыпайтесь ранехонько, умывайтесь бълехонько, въ Божью церьковь собирайтесь, за азбуку принимайтесь! Богу помолитесь-до всего дойдете: святой Наумъ наставитъ на **у**мъ!"-приговаривалось всегда при этомъ. Всъмъ семействомъ шли къ объднъ, – Богу молились, пророку Божьему молебенъ служили, неуклонно-непреложно въруя, что этимъ молебномъ испрашивается Божье благословение на принимающихся за трудное, не для всъхъ постижимое, дъло науки. Въ "Народномъ дневникъ" оказано должное вниманіе этому обычаю. Учителя, по свильтельству собирателя сказаний русскаго народа, встръчали въ назначенное время "съ почетомъи ласковымъ словомъ, сажали въ передній уголъ съ поклонами", воздавая подобающую дань преклоненія предъ его. мудростью и отвътственностью принятаго имъ на себя дъла, считавшагося наособицу угоднымъ Богу. Отецъ подводилъ сына къ учителю, передавалъ изъ рукъ въ руки, просиль "научить уму разуму", а за леность- "учащать побоями". Обычай требоваль, чтобы мать стояла въ это время. въ нъкоторомъ отдалении и заливалась слезами горючими. "Иначе-худая молва пронеслась-бы въ околоткъ!". Будущій ученикъ отдавалъ своему, грозному для него, учителю три земныхъ поклона, каждый изъ которыхъ сопровождался ударомъ плетки, заранъе положенной передъ наставникомъ предусмотрительными родителями. Нътъ словъ, — удары были не особенно сильные. Послъ этого приближалась родимая матушка посвящавшагося въ науку отрока, сажала сынка за столъ, подавала ему узорчатую костяную указку. Учитель принималъ еще болъе прежняго строго-внушительный видъ и развертываль свой букварь. Начиналось велемудрое ученіе: "азьземля-еръ-азъ". Умилявшаяся мать снова принималась плакать, --- на этоть разъ еще сильнве прежняго, --- и просила-молила "не морить сына за грамотой". Первый урокъ. и впрямь, быль не утомителень: онь не шель дальше первой буквы русской азбуки — заканчивался "азомъ". Затъмъ, букварь бережно завертывался въ холстину и укладывался умудреннымъвъ книжномъ дълъ человъкомъ на божницу, за святыя иконы. Успокоившаяся мать принималась угощать гостя всёмъ, что есть въ печи — чъмъ Богъ послалъ. Послъ угоще-

- 504 -

нія подавали учителю коровай хлъба-ситнаго и полотенцепервый отъ хозяина, послъднее-отъ хозяюшки. Иной разъ завязывался въ узелокъ полотенца и пятакъ-другой-отъ усердія родимой матушки будущаго мудреца. Затъмъ, съ поклономъ провожали учителя до воротъ,-чъмъ обычай, заведенный, жившими по "Домострою", предками, и завершался.

Пророкъ Наумъ другого пророка Божія на Русь ведеть: памятуется Православной Церковью 2-го декабря святой Аввакумъ (въ просторѣчьи—"Абакумъ"). Въ Абакумовъ день "понаумленнаго" наканунѣ мальчика снаряжали къ учителю. Съ букваремъ и указкой въ рукахъ шелъ ученикъ; о-бокъ съ нимъ—болѣзная матушка сердобольная несла горшокъ гречневой каши, зарумяненной на-славу, не жалѣючи промасленной. Не возбранялось также приносить учителю что-нибудь и поздобнѣе каши—курицу, а то и гуся.

3-е декабря-день святого Іоанна-молчальника, въ который даже и самыя словоохотливыя старушки дають молодежи добрые совъты въ-родъ того, чтобы не болтать языкомъ-что овца хвостомъ", "не говорить вздору—не выносить изъ избы сору" и т. п. Въ этотъ-же день повторяются на Руси старыя изреченія: "Слово серебро, молчаніе-золото!", "Слово не воробей, вылетить-не поймаеть!", "Отъ одного слова, да навъкъ ссора!", "Бритва скребетъ, слово-ръжетъ!" Не малое, а великое значение придаеть русский народъ живому слову, которымъ онъ такъ богатъ. "Человъку дано слово, скотунъмота!"--говоритъ онъ, подъ корень подръзывая этимъ сопоставлениемъ любезныя сердцу благочестивыхъ старушекъ Божьихъ приведенныя выше поговорки: "Что слово, то и дъ-ло!", "Слово-законъ, словцо-олово!", "И кладъ со словомъ владутъ: кому дастся, а кому-нъть!", "Не давъ слова кръпись, а далъ-держись!", "Скажу слово, берегись-обожгу!", "Слово пуще стрвлы разить!", "Твое бы слово, да Богу въ ущи!" Величаеть народъ слово и на иной ладъ, -зоветь его "краснымъ", да не только словомъ, а и "словечушкомъ": "Ласково словечушко-что вешній день!"-приговариваеть онъ, прибавляя къ этому: "То и человъкъ хорошъ, коли онъ кому -слово, кому -словцо, а кому и словечушко!", "Не бойся той собаки, которая лаеть, бойся той — что молчить!" По народному убъжденію- "Злое слово въдуномъ по свъту ходить, а доброе словцо-красной дъвицей!", "Оть злого слова не станется!", "Ласково словечко не трудно, да споро!", "Хорошая молва дёло ростить; жаль, что добрая-то дома лежкой-лежить, а худая далече бъжить!" Воздавая почеть живому слову, народная Русь, однако, порою не-прочь и оговорить

слишкомъ щедрыхъ на него краснобаевъ. "Ты ему слово, а онъ тебѣ десять!", "На словахъ-то онъ скоръ, да на дѣлѣ не споръ!", "Слово слову розь: словомъ Богъ міръ создалъ, словомъ Іуда предалъ Господа!", "На словахъ—такъ-и-сякъ, а на дѣлѣ—никакъ!", "Его слова на водѣ вилами писаны!", "Твое слово дешево. ты на словахъ какъ на саняхъ, на словахъ что на гусляхъ, а на дѣлѣ—какъ на копылѣ!", "У него слово слово родитъ, третье само бѣжить, слово за-словомъ, а коснись до дѣла: стой, не туда заѣхали!"—говорится въ народной Руси.

За Абакумами-Варвары великомученицы (4-е декабря). "Варвара мосты мостить (на югв)-домащиваеть (на съверв)!". "На Варвару зима дорогу доварвариваеть!", "Все тепло да тепло, погоди-придеть Варвара: заварварять и морозцы!". "Трещить Варюха-береги носъ да ухо!"-можно услышать въ народъ объ эту пору студеную. Имя этой домашивающей, по народному представлению, зимние ледяные мосты святой тёсно связано съ памятуемыми въ слёдующіе дни (5-го декабря) преподобнымъ Саввою и (6-го) Николаемъ-Чудотворцемъ. По записаннымъ В. И. Далемъ поговоркамъ-"Варвара мостить, Савва стелеть, Никола гвоздить!", "Варвара заварить, Савва засалить, Никола закусть!" Даже о ираздничномъ гуляньъ говоритъ сельщина-деревеныщина, связывая эти три имени: "Лучше не саввить и не варварить, а пониколить!", "Просаввились мужики, проварварились, послёдній грошъ прониколили!" и т. п. Деревенскіе погодовёды примъчають, что "къ Варварамъ" день становится какъ-будто подлиннъе: "Варвара ночи урвала", -- говорять они, -- "ночи урвала-дня притачала!"

Слагатели русскихъ народныхъ стиховъ духовныхъ посвятили великомученицѣ Варварѣ цѣлый рядъ своихъ пѣсенныхъ сказаній. Въ разныхъ мѣстахъ – разные и стихи поются. Въ одномъ именуется она "красной невѣстой небесна чертога", въ другомъ – "красною дѣвой", которую "кровь (пролитая за Христа) украшаетъ"; третій, подслушанный въ Симбирской губерніи, заканчивается возгласомъ: "Царствуй, дѣвице, со Христомъ вовѣки, Варваро прекрасная!"; по словамъ четвертаго (Смоленской губ., Краснинскаго уѣзда) она – "законъ благодати"; пятый стихъ – совершено иного склада. Вотъ начальныя строки его, съ достаточной степени свидѣтельствующія о его народномъ – не книжномъ – происхожденіи:

> "Свътъ-рай за ръкой И ангелы за быстрой;

> > - 506 -

Рай-свёть перевёсиль На нашу сторонку: Какъ на нашей на сторонкѣ Съ неба благодать"...

Наибольшую цённость должно придать, однако, не этой простодушной песнь, а сказанію чисто повъствовательному. Въ немъ пересказывается все житіе великомученицы, приукрашенное цвътами простонарозной ръчи цвътистой. "Bo времена Максиміана царя, безбожнаго эллинскаго цесаря, славенъ-богатъ былъ родомъ эллинъ, въ Иліополъ. звался Ліоскоромъ. Родилась ему дочка единая. Варвара именемъ мученица. Красотою она весма пригожа, ровныя ей нѣту подъ небомъ..."-начинается сказаніе. Выстроилъ, -говорится въ немъ далъе, —эллинъ Діоскоръ своей дочери высокій теремъ и посадиль ее въ немъ, окруживъ дъвушками-прислужницами. "Глядить она на небо и землю", — повъствуеть безвъстный сказатель, —и загорается у ней въ душъ мысль о томъ: кто сотвориль все видимое? Левушки-прислужницы пытаются объяснить ей, что міръ создали боги. "То не истина",--отвъчаетъ имъ святая Варвара, "ибо тъ боги рукою сотворены, потому что они бездушные истуканы. Какъ бы могли они все то учинить? Я никогда не могу тому увъровать!" Время шло... Пришла пора думать о свадьбъ. "Выбирай дочка, кого хочешь, мужемъ-кого, дочка, душа твоя любить!" Дочьи смотръть ни на кого не хочеть. Отецъ разръшаеть ей гулять по городу-чтобы "видъть. гдъ межъ себя молодежь водится." Принялась Варвара гулять, начала водиться съ христіанскими девушками и стала она все более и более питать склонность въ христіанству. Строили мастера у ея отца баню, - строили, "два окна продълывали". Уговаривала Варвара продвлать, вмёсто двухъ, три окна. Отказывались сначала мастера-изъ боязни Діоскора, но всетаки сдались на просьбы. Возвращается однажды эллинъ домой, пошелъ на постройкувидитъ три окна. На вопросъ о нихъ дочь отвѣчаетъ ему: "Три окна во образъ Тройцы, Отца, Сына и Лице Духа Святаго". Выхватиль саблю "Діоскорь проклятый"--хочеть убить Варвару. Стала она бъгать передъ отцомъ, а онъ-гоняться за ней. Но молитва ся была услышана: "какъ добъжала она къ той горъ каменной, гора передь нею сама отворилась". Сталъ искать ее Діоскоръ, найти не можетъ. Обратился онъ къ пастухамъ, пасшимъ овецъ по склону горы. Указалъ ему одинъ изъ нихъ "перстомъ на горы". Пошелъ онъ по указанному пути, нашелъ свою дочь – Варвару, и "за власы

ее", воротился въ схватиль онъ городъ. — "за власы влекеть онъ ее, бьеть ее нешално палицей, предаль ее игемону Маркіану: научи мнѣ сію окаянную, отврати ее отъ Назарейской въры и мучь ее, какъ знаешь горше!" Началъ Маркіанъ "прельщать ее рѣчами"...-..Жаль, дѣва, дивной красоты твоей, что предаешь мукъ тъло свое и позоришь твоего родителя; того ты, несчастная, и желаешь, ибо ты въру нашу попрала и боговъ нашихъ посрамила!" Въ отвътъ на эти рѣчи великомученица Варвара говорить, что она хочеть пострадать за Христа. Эти слова распалили гнъвомъ игемона, отдаль онь ее "немилостивымъ мучителямъ". Били-терзали ее воловьими жилами, бросили чуть не замертво въ глубокую темницу. Настала полночь. Совершилось великое чудо: засіяла свътомъ небеснымъ темница, сошелъ въ нее Христосъ. Перевязалъ Онъ кровавыя раны Своей исповъдницъ.до зари она прекрасно исцелела". Когда поутру привели ее къ Маркіану, онъ, увидъвъ ее здравою, сказалъ: "видишь боговъ нашихъ святую силу! Какъ они тебя прекрасно исцълили, свою милость тебъ показали!" Держитъ отвътъ ему страдалица: "Не отъ боговъ твоихъ ложныхъ пришло мнъ сіе исцѣленіе, но то Христово драгое промышленіе. Боги ваии и глухи, и нъмы!<sup>а</sup> Обуялъ гневъ діавольскій игемона, приказываетъ Маркіанъ повѣсить ее на деревѣ. Начались новыя, тягчайшія, муки для святой Варвары: "гребнями ее по твлу драли и свъчами ребра ей палили, и молотомъ бьютъ по головѣ ее, --дай богатыря, кто бы то стерпълъ!" Но великомученица, ободряемая върою въ Бога, терпитъ безропотно. Стояла неподалеку оть нея "жена нъкая, Юліана звана". умилилась зрълищемъ до слезъ: "Дай мнъ, Боже, да могу стерпѣти, съ Варварою придти къ тебѣ Богу!" И принядась она хулить игемона нечестиваго, и предали ее на муки вмъсть съ "невъстой Христовой". Видя, что не сильны надъ святой върою никакія муки, повельль игемонь повести мученицъ за городъ и отрубить имъ головы. Отецъ Варвары-великомученицы, Діоскоръ, взялъ съ собою саблю острую и, не зная границъ лютой жестокости, отсъкъ дочери "честную главу". Стихъ кончается карою Божіей, постигшею нечестивыхъ мучителей: "Діоскору да и Маркіану казнь дана имъ отъ Бога: Маркіанъ шелъ съ горы, ударила его молнія съ высоты: Діоскоръ сидълъ въ дому, громы его съ неба поразили. Слава Богу и Богородицъ и Варваръ, Божьей мученицѣ!"...

Пройдетъ святой Савва-освященный, "просалитъ морозони землю"; за Саввою—Никола-зимній, со всёмъ весели

— 508 —

<u>1000</u>

"николиньемъ" этого любимаго простонароднаго праздника. О пріуроченныхъ народной памятью къ этому дню своеобразныхъ, изъ глубокой старины идущихъ, обычаяхъ—свой сказъ наособицу, какъ и о цъломъ звенъ повърій, обступающихъ день св. Спиридона ("Спиридонъ-солноворотъ")—12-е декабря.

Какъ прошла "красная пивомъ да пирогами" Никольщина, повернули Спиридоны солнце на лъто, а зиму на морозъ, минулъ Евстратіевъ день (13-е декабря), смотритъ деревня, а до перелома-половины декабря всего однѣ сутки остались ("Каллиники" — 14-е декабря). 16-го декабря—Аггеевъ день. "Пророкъ Аггей иней сѣетъ"—по народной примѣтъ. Примѣчаютъ погодовѣды завзятые, что—если на Аггея инея много, будутъ и Святки съ мягкой погодушкою. Морозъ на Аггея стоять ему до самаго Крещенья. Въ семнадцатый день заканчивающаго годъ мѣсяца—памятъ пророка Даніила и святыхъ отроковъ Ананіи, Азаріи и Мисаила. Сѣдая старина чествовала въ московской и новгородской Руси эту память зрѣлищемъ "Пещнаго дѣйства" (см. въ концѣ главы).

Далекимъ отголоскомъ этого - послёдняго яляется торжественное разжиганіе за околицей костра въ ночь съ 17-го на 18-е декабря, сохранившееся въ иныхъ мъстностяхъ съверныхъ губерній. Собирается вокругъ такого костра деревенская молодежь и, когда огонь разгорится особенно сильно, въ него бросаютъ трехъ слёпленныхъ изъ снёга куколъ. Тающимъ снёгомъ заливаетъ костеръ, и всё расходятся по домамъ. По примътъ — если скоро загаснетъ подъ снёговыми куклами пламя, то Святки будутъ богаты ясными-вёдреными днями, ко всякой гулянкъ сподручными; если-же долго будетъ тлъть-дымиться костеръ, то надо ждать бурановъ-мятелицъ да жестокихъ морозовъ нестерпимыхъ, — такихъ, что даже и птица налету станетъ мерзнуть.

19-го декабря, кромё другихъ святыхъ угодниковъ Божіихъ, чествуется, по православному мёсяцеслову, память преподобнаго Ильи Муромскаго, мощи котораго почивають подъ спудомъ въ Кіево-Печерской лаврё. Въ народной—крестьянской Руси имя этого святого нераздёльно сливается съ именемъ сказочнаго богатыря Ильи-Муромца, подвиги котораго, воспётые въ былинахъ, не могутъ изгладиться въ памяти народа-пахаря, нивы-поля чьи охранялъ - берегъ "матерой казакъ" — среди братьевъ-богатырей старшой-наибольшій — ото всякой наносной бёды-невзгоды. отъ ворога лютаго, воранахвалыщика. Этотъ богатырь (Илья-Муромецъ, сынъ Ивановичъ), просидёвшій сиднемъ тридцать лётъ и три года "близъ славнаго города Мурома, въ томъ-ли селѣ Карачаровѣ",

Digitized by Google

является олицетвореніемъ несокрушимой силы богатырской дружны, могучимь охранителемь стольна-города Кіева оть "поганой орды", налетавшей на Русь православную. Онъ, по свидетельству стародавнихъ былинъ, съ честью славою несеть на своихъ могутныхъ плечахъ немалую службу родина. обороняя рубежъ великокняжеский. Онъ, одинъ онъ, остается "надёжей" ласковаго князя Владиміра — Красна-Солнышка, когда всё другіе богатыри поразойдутся-поразъёдутся, во всё четыре стороны свята бвлаго-искать, съ квмъ помвряться своей мочью силой богатырскою. Съ большимъ вниманіемъ останавливаются былинныя сказанія на Ильв, неоднократно возвращаясь къ нему, чтобы лишній разъ-при подходящемъ случав-вызвать воспоминание объ его мощномъ обликв. Ла и не однъ былины. а и сказки съ пъснями, честь-честью воздаютъ матерому казаку, славой своею пережившему всю семью богатырей древнекіевскихъ, вплоть до нашихъ дней дающему изобильную пишу воображенію народа-песнотворца.

Яснѣе всего представляется онъ въ три поры своего богатырскаго вѣка: въ былинахъ о каликахъ-перехожихъ, зашедшихъ въ Карачарово и "поднявшихъ" будущаго богатыря съ мѣста его тридцатитрехлѣтняго сидѣнья; затѣмъ—въ былинахъ о первой поѣздкѣ его въ Кіевъ, стольный градъ, и, наконецъ, въ былинѣ о Калинъ-царѣ. Изъ многочисленныхъ разносказовъ этихъ былинъ встаетъ во весь ростъ предъ слушателями-читателями излюбленный народной памятью славный-могучій богатырь.

Первый по старшинству лёть въ гриднице богатырской, первый и по силь между составляющими семью-дружину Володимерову, добродушный, хотя и не дающій спуска ничьей обидъ-похвальбъ. Илья-Муромецъ всегда и вездъ-на первой очереди въ устахъ хранителей былинъ старины стародавней. Первая богатырская повздка его подробно описывается въ посвященной ей отдъльной былинъ. Вдетъ, -- гласить она, --- старый (ни въ одной былинь онъ не зовется молодымъ), --- вдеть старый ко стольному городу той дорогой прямовзжею, которую залегла вражья сила ровно тридцать лёть, --вдеть черезъ тв леса брынскіе, черезъ черны грязи смоленскія, гдь поставиль заставы крыпкія Соловей-разбойникь, не пропускающій мимо себя безданно-безпошлинно ни коннаго, ни пъшаго. Во лъсахъ темныхъ, во брынскихъ, навзжалъ Илья на самого Соловья-разбойника, тридцать лётъ хозяившаго, по своему воровскому изволению, на Святой Руси. Не страшится Илья ни его шипа змъинаго, ни рева туринаго-пускаеть богатырь стрвлу разбойнику во правый глазъ,

#### де кабрь-мъсяцъ.

привязываеть Соловья къ сёдельной лукё, проёзжаеть заставы крёпкія. Не соблазняеть матерого жазака стараго золотая казна, не трогають его богатырскаго сердца слезныя мольбы жены разбойничьей, — стегаеть онъ коня по крутымъ бедрамъ, везеть неслыханную, нежданную-негаданную, добычу въ Кіевъ— стольный градъ. На пиру у свётлаго князя Владиміра выпиваеть незваный гость Илья за единый духъ "чару зелена вина въ полтора ведра", повъствуеть о своемъ первомъ подвигѣ, поимкѣ вора-разбойника, залегшаго дороги прямоѣзжія. Но этотъ, изумившій всю богатырскую дружину, подвигъ теряетъ немалую долю своего значенія при дальнѣйшемъ ознакомленіи съ судьбою матерого казака, расчищавшаго пути-дороги русскому народу православному.

"Подымался злой Калинъ-царь, злой Калинъ, царь Калиновичъ. изъ орды, золотой земли, ко стольному городу со своею силой поганою"... Поднялся и всталъ на Днъпръ, въ семи верстахъ отъ города. "А сбиралось, съ нимъ силы на сто версть, а оть пару было отъ конинаго, а и мъсяцъ, солнце померкнуло!.." Шлеть Калинъ-царь ярлыки свои: "Владиміръ-де, князь стольнокіевскій! А наскоръ сдай ты намъ Кіевъ-градъ безъ бою, безъ драки великія!" Кабы не Илья.быть-бы "великому сорому" на всю Святую Русь; сдаль бы князь Кіевъ силѣ татарской... Вызволилъ богатырь князя изъ бѣды, уложилъ на-земь чуть не всю орду... "Схватилъ Илья татарина за ноги, который вздиль въ Кіевъ-градъ, и зачаль татариномъ помахивать: куда-ли махнеть, туть и улицы лежать, куда отмахнеть-съ переулками"... Побъжали пришельцы лютые, незванные гости поганые, -- побъжали, кричать зычнымъ голосомъ: "Не дай Богъ намъ бывать ко Кіеву, не дай Богъ видъть русскихъ людей! Неужто въ Кіевъ всв таковы?!". Сослужиль богатырь Илья добрую службу Красному Солнышку-князю Владиміру...

Выходящій изъ предѣловъ возможнаго, яркій образъ богатыря—насадителя порядковъ въ странѣ и оборонителя стольнаго города сливается во многихъ былевыхъ пересказахъ съ образомъ мудраго совѣтчика великокняжескаго, не останавливающагося ни передъ какими затруднительными обстоятельствами, не знающаго своей силѣ преграды ни въ чемъ. Но князь стольнокіевскій далеко не всегда держитъ въ чести стараго богатыря: не только силой грузенъ Илья-Муромецъ, крестьянскій сынъ, богатъ онъ и смѣлою правдой-маткою... Не посердцу, подъ иной часъ, князьямъ правда мужицкая, сѣрая, "неумытная". Попадаетъ за нее и Муромецъ Илья, вмѣсто милостей княжескихъ, въ погреба—подъ затворы желѣзные... Но и это не умаляеть его правдолюбія... Не мириться вовъкъ ему, правому, съ кривдой-лестью, змъей подколодною, изъ-за синяго моря далекаго заползающей и въ рубленыя палаты-хоромы ко Красному Солнышку Русской Земли, Руси древнекіевской. Могучій богатырь, онъ не имъеть себъ равнаго въ этомъ отношеніи во всей семьъ-дружинъ хороброй. Потомуто такъ кръпко и памятуеть о немъ деревенская сермяжная Русь.

За св. Ильею Муромскимъ Игнатій-Богоносецъ идеть, двадпатый день декабря мъсяца ведеть на широкій свътлорусскій просторъ. На Игнатія во многихъ мъстахъ Руси великой полнимають иконы и, съ молебнымъ пъніемъ, носять вокругь села. Это, по върованію народа, охраняеть всю худобу-рухлядь мужицкую на зиму ото всякой напасти. На вторыя сутки послъ Богоносца (22-го декабря)-память святой Анастасии-узоовшительницы. Молитва къ этой великомученицъ.-гласитъ простонародная мудрость, -- способствуеть благополучному разрѣшенію оть бремени. Потому-то и служится въ этотъ день столько молебновъ по церквамъ. 23-го декабря-день св. **Θеодула.** "Пришелъ **Θедулъ**, вътеръ подулъ – къ урожаю!" – говорить подсказанная долгимь сельскохозяйственнымь опытомъ деревенская примъта. Пройдутъ "зимніе Өедулы", – приведуть сочельникъ, канунъ великаго праздника, Рождества Христова. "Пришла Коляда наканунъ Рождества", -заколядують подъ окнами ребята малые, а, словно вторя имъ, раздается наутро изъ усть старцевъ убогихъ и древле-божественный стихъ духовный, посвященный всей жизни Христа, починающійся умилительными словами:

> "Іисусе прекрасный, Чистоты цевть ясный! Повѣдай намъ, Господь Богъ Самъ: Откуду родился, На земли явился, Возможно-ли знати, Разумъ подати!..."

За Рождествомъ идуть Святки, веселье ведуть разгульное, несуть забавы, повърья да преданія всякія. О Святкахъ—свой особый сказъ.

Въ "Мъсяцесловъ" каликъ-перехожихъ есть свое пъсенное слово и о декабръ-мъсяцъ. "Молимъ васъ, святіи вси, къ намъ нынъ приспъти, егда хощемъ отъ души пъньми васъ воспъти", — начинается этотъ стихъ, немедленно переходящій къ славословію помятуемыхъ въ декабрьскіе дни святыхъ угодниковъ Божихъ: "Тя. пророче Науме, върно призываемъ, съ Оввакумомъ чуднымъ усты восхваляемъ. И освященный Савво, отче богоносный, великій Николае, ливный чулотворче, съ Амвросіемъ словесну жертву вамъ приносимъ, съ Потапіемъ блаженнымъ и помощи просимъ: въ бъдахъ намъ и напастехъ присно помогайте и отъ всякихъ печалей, молимъ, избавляйте. Бога прамати Анно, заченшимъ тя плоломъ моли за ны къ Богу съ неплоднымъ отродомъ. Ермогене, Евграфе. Мино страстотерицы, Даниле съ Лукою, на столпахъ страдальцы, Спиридоне. Киприномъ чудотворецъ славный. Евстратие съ Орестомъ, ликъ пятострадальный, Өирсе и Филимоне, мученицы честніи, Елефферіе, Павле, жители небесніи, Аггее, Даніиле, славни пророцы, со Ананіемъ въ пеши бывши отроцы, съ дружиною всею и Севастіяне, Христа о насъ молите. Вонифатіе славне, Игнатіе, сомленный львовыми зубами, Уліяно, пребуди, мученице, съ нами. Петре, Анастасіе, узы разръшите гръховъ нашихъ и страстей, съ Десятію въ Критв. Евгеніе. страдалице, облегчи недуги. Рождся Христе отъ Дъвы, расторини вся втуги. Дѣво, твоимъ Соборомъ, Іосифе честный, Стефане, возсіяйте свътъ свыше небесный. Лвъ тмъ Никомилійскихъ со многими младенцы. Троицъ святъй молите о насъ страстотерпцы. Маркелле, Анисіе, Зотиче, царствуйте, Меланіе, и намъ всъмъ жизнь ходатайствуйте!"

Святками декабрь кончается; ими-же начинается и первый мъсяцъ новаго года. Слыветъ начало января "перезимьемъ".

На католическомъ Западъ, гдъ Богослужение совершалось и совершается на непонятномъ для народа латинскомъ языкъ, духовныя представленія становились необходимой потребностью въ цъляхъ насажденія понятій о правилахъ въры и запоминанія событій Ветхаго и Новаго Завъта. Православіеже, родное но языку каждому исповъдающему его народу, не нуждалось въ такой наглядности своей проповъди, почему и церковное лицедъйство не получило у него такого права гражданства, какъ въ нъдрахъ католической церкви. Но, тъмъ не менъе, отголосокъ средневъковыхъ "мистерій" слышится и въ лътописихъ нашего богослужебнаго обихода XV— XVII столътій. Русскія церковныя, правда, очень немногочисленныя, "дъйства" – прямое порождение западно-католическихъ мистерій, превращавшихъ храмъ въ мъсто зрълищъ. Сохранились свъдънія только о четырехъ дъйствахъ древнерусской Церкви: это-"Пещное дъйство", "Дъйство Страшнаго Суда", "Шествіе на осляти" и "Дъ́йство омовенія ногъ", сохранившееся въ нъкоторыхъ своихъ частностяхъ и до нашего времени. Первое совершалось въ послъ́днее воскресенье предъ Рождествомъ Христовымъ; второе – въ недѣлю мясопустную, т. е. въ воскресенье предъ Масляницею; третье – въ недѣлю Ваій, въ Вербное Воскресенье; четвертое – въ четвергъ на Страстной седьмицѣ. Этихъ четырехъ дъ́йствъ, по справедливому замѣчанію А. Н. Веселовскаго <sup>83</sup>), было слишкомъ недостаточно для зарожденія драмы въ самой церкви, и еслибы позднее заимствованіе школьной мистеріи не вызвало къ недолговѣчной жизни духовный русскій театръ, то и самое существованіе его было-бы у насъ немыслимо.

"Пещное дъйство", давно уже исчезнувшее безъ слъда изъ нашей церковной обрядности, представляло собою самый любопытный образецъ древнерусскаго церковнаго зрълища. Своеобразный чинъ этого действа занесенъ на страницы "Превней Россійской Вивліовики" Н. И. Новикова; нёкоторыя особенности его сохранены въ запискахъ нъсколькихъ иностранныхъ путешественниковъ. Утратившись въ народной памяти, оно не могло сдёлаться достояніемъ изустнаго преданія, а потому всецьло перешло въ область письменности. Несомнънно совершавшееся и въ другихъ большихъ городахъ, оно происходило въ Москвъ. Вологдъ и Новгородъ, причемъ въ послёднемъ сохранялось дольше всёхъ другихъ городовъ и совершалось съ наибольшей торжественностью. Памятникомъ новгородскаго чина этого "дъйства" хранится въ императорской академіи художествь, перевезенная, по свидѣтельству Н. И. Костомарова, въ концъ 50-хъ годовъ XIX-аго столътія "Новгородская халдейская пещь" ("Очеркъ домашн. жизни и нрав. великорусск. народа"). О началъ возникновенія этого стародавняго благочестиваго обряда нашей Церкви не встръчается указаній ни у одного изъ пытливыхъ изследователей

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>) Алексвй Николаевичъ В е с е л о в с к і й—извъстный историкъ литературы, братъ автора Славянскихъ сказаній о Соломонѣ и Китоврасъ", "Исторіи романа и повѣсти", "Разысканій въ области русскихъ луховныхъ стиховъ" и другихъ изслѣдованій, родился въ Москвѣ въ 1843-мъ году, а образованіе получилъ на филологическомъ факультетѣ московскаго университета. Первый печативый трудъ его ("Музыка у славянъ") помѣщенъ въ "Русск. Вѣстникѣ" 1866 г. Черезъ четыре года появилась книга его "Старинный театръ въ Европѣ". Онъ принималъ дѣятельное участіе въ "Бесѣдѣ", С.-Петерб. Вѣдом.", "Недѣлѣ", "Вѣстн. Европы", "Русск. Вѣдомост." и друг. изданіяхъ. Имъ записаны замѣчательные этюды о Свифтѣ, Мольерѣ, Бомарше и западномъ вліяніи въ русской литературѣ. Очерки о Мольерѣ доставили ему (въ 1879 г.) дипломъ почетнаго доктора московскаго университета и открыли путь къ профессорской дьятельности.

русской старины, — равно какъ нътъ и разъясненій причины предпочтенія, оказаннаго изображавшемуся въ немъ въ лицахъ ветхозавътному событію передъ всъми другими, наиболъе чествуемыми Церковью и народомъ.

Еще за нъсколько дней до послъдняго воскресенья предъ Рождествомъ Христовымъ начинались приготовленія къ этому торжественному зрълищу. Въ соборъ разбирали паникадило надъ амвономъ и приготовляли для установки на мъсть послёлняго "пещь". Это быль полукруглый поставець безь крышки, съ боковымъ входомъ на подмосткъ. Разрисованныя соотвътствующими изображеніями, стъны пещи" были раздълены на части двънадцатью столбиками, "зъло искусно" украшенными позолоченной разьбою. По крайней мара, такою представляется "халдейская пещь", хранившаяся до конца пятидесятыхъ годовъ XIX-го столътія во главъ Софійскаго новгородскаго собора. Въ субботу послъ объдни, по распоряженію соборнаго ключаря, пономари убирали амвонъ и устанавливали пещь. Возлё послёдней ставилось нёсколько жельзныхъ "шандаловъ" съ витыми восковыми свъчами. Благовъстъ къ вечернъ въ этотъ день звучалъ особой торжественностью и продолжался не менве часа. Начиналась вечерня. Въ переполненный народомъ соборъ входили три отрока, одътые въ парчевые стихари съ вънцами, или-какъ это было въ Вологдъ – съ общитыми заячьимъ мъхомъ и позолоченными шапками на головахъ. Это были пъвчіе или монастырскіе служки, которымъ предназначалось изображать въ лицахъ Ананію, Азарію и Мисаила-отроковъ, "ввергнутыхъ въ пещь Вавилонскую". За ними появлялись: "отроческій учитель" и "халдеи". Послѣдніе, по свидътельству Олеарія, были въ длинныхъ хламидахъ изъ краснаго сукна, съ деревянными раскрашенными шляпами на головахъ. Ихъ длинныя бороды бы. ли намазаны медомъ, въ рукахъ у нихъ были бѣлые "убрусы" (полотенца), которыми и связывались руки отрокамъ передъ тъмъ. какъ ввергать ихъ въ пещь. Кромъ убрусовъ, халдеи держали еще особаго устройства трубы съ вложенною въ нихъ травою и съ огнемъ. "Учитель отроческій" присутствоваль для того, чтобы наблюдать за правильнымъ ходомъ дъйства. Въ храмъ вступалъ митрополитъ; впереди шли "отроки" съ зажженными свъчами. Справа и слъва сопутствовали святителю "халдеи". Отроки, черезъ свверныя врата, входили въ алтарь одновременно съ владыкой; халдеи-оставались въ трапезъ. За вечерней первые пъли вмъстъ съ подьяками, вторые-безмолествовали. За шесть часовъ до разсвъта, по установившемуся годами обычаю, начиналось самое действо. Мит-

Digitized by Google

рополить шествоваль къ заутренъ въ томъ-же самомъ порядкъ, какъ и къ вечернъ - сопутствуемый отроками и халдеями. Заутреня служидась съ особой торжественностью. Когда кончалась седьмая пъснь канона, посвященная воспоминанію о трехъ отрокахъ, ввергнутыхъ въ пешь Вавилонскую, запъвался особый канонъ въ честь Ананіи, Азаріи и Мисаила, всъ ирмосы котораго примънялись къ повъствованію пророка Даніила. При исполнении сельмой пъсни этого канона, учитель отроческій выступаль впередь, твориль троекратные поклоны предъ иконами и, обратившись къ митрополиту, возглашалъ: "Благослови, владыко, отроковъ на уреченное мъсто ставити!" Владыка благословлялъ его со словами: "Благословенъ Господь Богъ нашъ, изволивый тако!" И тогла испрашивавший благословение полходиль къ отрокамъ, перевязывалъ подотенцами и "предавалъ" ихъ стоявшимъ въ ожидании своей очереди начинать дъйство халдеямъ. Послёдніе, взявшись за концы изображавшихъ оковы "убрусовъ", шли-одинъ впереди, другой позади отроковъ, которые держались другъ за друга руками. Передъ обставленной горящими свъчами "пешью" (число подсвъчниковъ, окружавшихъ послѣднюю, доходило до пятидесяти), одинъ изъ халдеевъ царевы! Видите-ли пещь сію, очень горящу и весьма распаляему?" Другой халдей заканчиваль обращение товарища словами: "Сія пещь уготована вамъ на мученіе!" Тогда отрокъ, изображавшій собою Ананію, отвъчаль: "Видимъ мы пещь сію и не ужасаемся ея; есть бо Богъ нашъ на небесахъ, Ему мы служимъ, -- Той силенъ изъяти насъ отъ пещи сія!" Отрокъ Азарія добавляль: "И отъ рукъ вашихъ избавитъ насъ!" Мисаилъ заканчивалъ отвътъ словами: "И сія пещь будеть не намъ на мученіе, а вамъ на обличеніе". Вслъдъ за этимъ отвѣтомъ, соборный протодіаконъ ставъ въ царскихъ вратахъ, зажигалъ, свъчи отроческія" и отроки пъли: "И потщимся на помощь!" Они приготовлялись къ предстоящимъ мученіямъ. Протодіаконъ передаваль свѣчи митрополиту, который и вручаль ихъ подступавшимъ къ нему отрокамъ, благословляя ихъ на муки. Учитель отроческий, еще передъ полученіемъ ими благословенія святительскаго, развязываль ихь. Въ это время происходиль обмънь словь между халдеями, звучавшій — въ противовъсъ умиленію, проникающему ръчи страдальцевъ-отроковъ-грубой ръзкостью. Этимъ какъ-бы нарочно подчеркивалась разница между первыми и послъдними. "Товарищъ!"-произносилъ одинъ изъ мучителей-Чево?-отзывался другой.-.,Это дъти царевы?"-Царе-

Digitized by Google

вы. — "Нашего царя не слушають?" — Не слушають! — "И златому тыльцу не поклоняются?" — Не поклоняются. — "И мы вкинемъ ихъ въ пещь?"-И начнемъ ихъ жечь!...-Затъмъ халдеи, взявъ Ананію подъ-руки, "ввергали" его въ пешь, обращаясь къ Азаріи со слѣдующими словами: "А ты, Азарія, чего сталь? И тебѣ у насъ то-же будеть!" Когла всѣ три отрока были. введены на приготовленное имъ для мученія мъсто, къ пеши" подходилъ очередной "звонецъ-пономарь" съ сосудомъ, наполненнымъ углями, и ставилъ его подъ нее. Послъ этого раздавался возгласъ протодіакона: "Благословенъ Господи Боже отецъ нашихъ! Хвально и прославлено Имя Твое вовъки!" Этотъ возгласъ повторялся отроками; а ихъ мучители, размахивая вътвями, какъ-бы раздували огонь. Протодіаконъ читалъ пъснь: "Правы пути Твои, судьбы истинны сотворилъ еси!" Раздавалось пёніе дьяковъ. На слова протодіакона: "И распаляшеся пламень поть пешію"...-соборь оглашаль отвъть отроковъ: "яже обръсте о пещи халдейстей". Въ это время ключарь собора принималь отъ святителя благословеніе-"ангела спущати въ пещь". Діаконы принимали отъ халдеевъ трубы съ огнемъ. Протодіаконъ восклицалъ: Ангелъ же Господень купно со Азаріиною чадію въ пещь и т. д. При произнесении стиха "яко духъ хладенъ и шумящъ"--появлялся ангелъ, держа свитокъ и съ шумомъ спускаясь въ средину пещи. Халдеи, при его появлении, падали ниць, и діаконы опаляли имъ бороды свъчами. Халдеи начинали снова свой разговоръ: "Товарищъ!"-Чево?-"Видишь-ли?"-Вижу! - "Было три, а стало четыре." - Грозенъ и страшенъ зв. ло. образомъ уподобися Сыну Божію! и т. д. Въ это время отроки припадали къ ангелу, держась за его крылья руками. Ангелъ поднимался (на веревкахъ) вмъсть съ ними и бросалъ ихъ (также, конечно, опуская на веревкахъ) сверху. Протодіаконъ читаль пёснь отроковъ, они пёли ее, дьяки вторили имъ на обоихъ клиросахъ поочередно. Халдеи, со вновь зажженными свъчами, стояли "поникнувъ главою". При пъни: "Благословите тріе отроцы", ангелъ спускался, съ громомъ и шумомъ, въ пещь; халдеи падали наземь отъ страха. Ангелъ снова поднимался ; мучители подходили къ пещи и, отворивъ двери ея, безъ шапокъ на головахъ, произносили: "Ананія! Гряди вонъ изъ пещи! Чего сталь? Поворачивайся!... Неиметь васъ огонь, ни солома, ни смола, ни съра. Мы чаяли-васъ сожгли, а мы сами сгорёли!.." Послё минутнаго молчанія, они выводили отроковъ, одного вслёдъ за другимъ. Надъвь на себя упавшія на поль, при первомъ появленіи грознаго для нихъ ангела, деревянныя шапки, -- они, взявъ въ руки свои трубы съ огнемъ, становились справа и слъва спасенныхъ ангеломъ отроковъ. Въ соборъ раздавалось громоподобное многолътіе "царю-государю и всъмъ властемъ предержащимъ". За этимъ многолътіемъ продолжалась, по обычному порядку прерванная дъйствомъ заутреня. Послъ пънія "Слава въ Вышнихъ Богу", соборный протопопъ входилъ вмъстъ съ отроками въ пещь и читалъ тамъ Евангеліе. Затъмъ, пещь убирали и ставили амвонъ на прежнее мъсто. Пещное дъйство кончалось до слъдующаго года. На присуствовавшихъ въ соборъ при совершени дъйства, послъднее производило каждый разъ неотразимое впечатлъніе, хотя все это и выполнялось съ самой первобытною наивной грубостью простодушной старины.

Въ XVII-мъ столътіи церковный обрядъ "Пещнаго дъйства". слился въ поняти простолюдиновъ съ обычаемъ святочнаго ряженья. "Халдеи" расхаживали по городу вмъстъ съ ряжеными-"на посрамленіе врага рода человъческаго". Вмъстъ съ ряжеными они, по разсказамъ очевидца-Олеарія, надъвъ безобразныя "личины", ходили изъ дома домъ, кривлялись на улицахъ и площадяхъ, привлекая къ себъ вниманіе своими красными хламидами и деревянными шапками. Они ежегодно получали разръшеніе отъ митрополита (а въ Москвѣ-отъ патріарха) въ теченіе всѣхъ Святокъ "о́ѣгать по улицамъ съ потъшными огнями", поджигать бороды зазъвавшимся мужикамъ и всячески потъшаться. Въ день Крещенія Господня "юрдань" являлась для нихъ "колодеземъ очищенія отъ всякія скверны бъсовской": въ ледяной проруби они купались вмъстъ съ ряжеными, скоморохами и всякими другими "блазнями".

Веселыя Святки давали встарину широкій просторъ всякому "глумотворству". "Комидійное дѣло", зарождавшееся въ тѣ времена на Руси при помоіци завзятыхъ "глумцовъ" скомороховъ, конечно, не имѣло ничего общаго по содержанію и обстановкѣ съ совершавшимся по освященному преданіемъ чину дѣйствомъ. Это, вырощенное грубоватымъ народнымъ смѣхословіемъ, произведеніе народной веселости имѣло пристанище только на улицѣ, въ толпѣ разгулявшагося люда. Переходя за границы пристойности, наши первые русскіе "комедіанты" вызывали на себя всевозможныя нареканія со стороны духовенства. При царѣ Михаилѣ Өеодоровичѣ на скоморошество было воздвигнуто настоящее гоненіе.

Но при сынъ Михаила Өеодоровича суждено было веселому дъйству" — только на другой, никого не вводившей въ

соблазнъ основъ-проникнуть лаже въ самыя палаты нарскія. предъ свътлыя очи государевы". Народился русский (правла. съ нъмецкими лицедъями) театръ; началась лътопись русской спены. Полъ вліяніемъ Матвъева<sup>86</sup>) и другихъ передовыхъ русскихъ людей того времени, стоявшаго на рубежъ перерожденія стародавняго уклада, царь Алексвй Михайловичь мало-по-малу шелъ навстръчу европейской жизни. Въ 1675-мъ году въ палатахъ государевыхъ появился новоприбывший въ Москву нъмецкій оркестръ Готорида Іоганна Грегори. Заслуживъ "зъло искусной игрою" одобреніе царя, нъмчинъ признался боярину Матвъеву, что онъ прівхалъ на Русьсъ цёлью открыть театральныя представленія, и. что всё его товарищи-не только "игрецы", но и "комидийнаго дъла мастера". Не прошло и мъсяца по прибыти Грегори въ Москву, какъ, съ разръшения государя, во дворцъ села Преображенскаго давалось первое на Руси представление: "Комедія, какъ Алаферна царица царю голову отсѣкла". За нею шли: "Комедія объ Артаксерксъ и Аманъ", "Мистерія о Товіи и сынъ его" и друг. Перваго сентября 1677 года, предъ "синклитомъ царевымъ", была разыграна въ "комидійской хороминъ" комедія Симеона Полоцкаго 87)-"О Навуходоносорв-царв, о твлв злать и о трехъ отрокахъ, въ пещи сожженыхъ". Какъ видно и по самому заголовку ея, это было не что иное, какъ обработанное въ болъе стройномъ видъ древнерусское "Пещное дъйство". Ветхозавътный разсказъ сохраненъ здъсь съ большей близостью къ правдъ бы-лого. "Комедія" открывается выходомъ Навуходоносора.

старины, враждебной всякимъ "новшествамъ". <sup>87</sup>) Симеонъ II олоцкі й—русскій духовный писатель XVII-го вѣка. Онъ родился въ 1629-мъ году въ гор. Полоцкѣ, учился въ кіево-могилевской коллегіи, по окончаніи курса который принялъ монашескій санъ съ именемъ Симеона (мірское имя его неизвъстно) и сталъ "дидаскаломъ" (учителемъвоспитателемъ) въ полоцкой братской школъ. Въ 1664-мъ году онъ переселился въ Москву, по приглашенію царя Алексѣя Михайловича, и занялся обученіемъ

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Артамонъ Сергѣевичъ Матвѣевъ-бояринъ, знаменитый дѣятель московской Руси. Онъ родился въ 1625-мъ, умеръ въ 1682-мъ году. Въ молодости онъ участвовалъ въ цѣломъ рядѣ войнъ. Сближеніе съ царемъ Алексѣемъ Михайловичемъ, взявшимъ-послѣ смерти первой супруги своей въ жены воспитанницу Матвѣева, Наталію Кирилловну (впослѣдствіи мать императора Петра Великаго), сослужило не малую службу русскому народу. Въ лицѣ Матвѣева на Русской Землѣ появился другъ иностранцевъ, проложившій въ дебряхъ допетровской косности первую тропу европейскому просвѣщенію. Смерть царя Алексѣя Михайловича отстранила Матвѣева отъ двора государева: онъ, по проискамъ своихъ недруговъ, былъ сосланъ въ Пустозерскъ, откуда вернулся лишь иослѣ кончины царя Феодора Алексѣевича (въ 1682 г.), снова удостоился почестей, но всего на нѣсколько дней, такъ какъ палъ одною изъ первыхъ жертвъ стрѣлецкаго бунта, поднятаго по наущенію приверженцевъ старины, враждебной всякимъ "новшествамъ".

Онъ отдаетъ повелѣніе воздвигнуть ему драгоцѣнную статую и поклоняться ей. Слуги гордаго царя, отдернувъ завѣсу, показываютъ ему его "образъ" и раскаленную печь. Всѣ преклоняются предъ статуей. Трехъ отроковъ еврейскихъ, не исполняющихъ повелѣнія, бросаютъ въ пламя шесть воиновъ. Пораженный невредимостью отроковъ, Навуходоносоръ возвѣщаетъ страдальцамъ свою милость, "хвалитъ Единаго Бога" и отдаетъ новый приказъ: "Аще кто дерзнетъ Бога хулити, убіенъ буди, а домъ расхитити повелѣваемъ!" Грубая шереховатость дѣйства въ "комедіи" значительно сглажена ея сочинителемъ.

Со времени сооруженія "комидійной хоромины" въ Москвъ, мало по-малу начали исчезать изъ храмовъ "дъйства". Отголосокъ западно-европейскихъ "мистерій" нашелъ себъ мъсто въ стънахъ учрежденнаго благочестивымъ царемъ перваго русскаго театра, всецъло посвященнаго въ эту пору своего существованія событіямъ Священнаго Писанія.

молодыхъ подъячихъ Тайнаго Приказа—въ Спасскомъ монастырѣ (за Иконнымъ рядомъ). Одновременно съ этимъ онъ занялся сочинительствомъ. Въ 1667-мъ году была издана царемъ его книга "Жезлъ правленія на правительство мысленнаго стада православно-россійскія церкви", и онъ былъ назначенъ воспитателемъ царскихъ дѣтей. Вскорѣ затѣмъ появились его сочиненія: "Вертоградъ Многодвѣтный" (сборникъ стихотвореній), "Житіе и ученіе Христа", "Книга краткихъ вопросовъ и отвѣтовъ" и "Вѣнецъ вѣры каеолическія". Проповѣди, произносившіяся имъ съ церковной каеедры, собраны и изданы послѣего смерти ("Обѣдъ, душевный" и "Вечеря душевная"). Въ 1680-мъ году были изданы передоженный Полоцкимъ въ стихи "Псалтирь" и стихотворный-же сборникъ "Риемологіонъ". Кромѣ того, имъ написаны комедіи: "О Навуходоносорѣ царѣ" и "О Блудномъ Сынѣ," пользовавшіяся успѣхомъ въ новорожденномъ русскомъ театрѣ. Дѣятельность С. Полоцкаго—какъ писателя, произвѣдника и педагога—оказала большое вліяніе на современное ему, находившееся въ младенческомъ состояніи, русское общество. Умеръ онъ въ 1680-мъ году и похороненъ въ Заиконоспаскомъ монастырѣ.



### LI.

## Вимній Никола.

"Зима-за морозы, а мужикъ-за праздники!", "Какъ ни зноби морозъ, а праздничекъ веселый теплъе печки пригръетъ!"-говорятъ на посельской-попольной Руси. Декабрьское звено праздниковъ, связанныхъ въ народной памяти съ различными пов'врьями, обычаями и сказаніями, начинается шестого декабря зимнимъ Николинымъ днемъ ("Зимнимъ Николою"). Хоть, - какъ уже говорилось выше, - великомученина Варвара, по представлению народной Руси, мосты домащиваетъ", а за нею святой Савва "гвозди востритъ", лa "ръки салитъ", — а всетаки, — добавляеть деревня, — "Хвали зиму послъ Николина дня!". Но одновременно съ этимъ можно услышать въ народъ и другія поговорки-примъты, въ-родъ такихъ, какъ: "Коли на Михайловъ день зима закуетъ, то на Николу раскуеть!", "Коли зима до Николина дня слъдъ заметаетъ, дорогъ не стоять!" и т. д.

Зимній Никола ведеть съ собою никольскіе морозы – дожидаючись которыхъ, говорить деревенскій людъ въ позднозимье: "Подошелъ бы Никола, а ужъ зима на санкахъ прівдеть за нимъ!". – "Привезли зиму на санкахъ до Николы, – вотъ тебѣ и жданная оттепель!" – проносится молвь по народу въ раннія зимы, когда чуть-ли не съ самаго Покрова не скидаеть бѣлоснѣжной шубы съ могучихъ плечъ своихъ земля-кормилица. Богать народъ русскій силой-мочью богатырскою, но не бѣднѣе онъ и кудреватой рѣчью крылатою: что ни шагъ у него, то свое цвѣтистое словцо наособицу. И нѣтъ конца, нѣтъ смерти-забвенья этимъ словамъ: изстари вѣковъ зародятся – до скончанія вѣка живутъ! Не беретъ ихъ, что называется, ни холодомъ, ни голодомъ, ни какимъ бы то ни было другимъ попущеньемъ.

Св. Николая-чудотворца зоветь людъ православный великимъ угодникомъ Божіимъ и обращается къ его защитъ и заступничеству во всякой бъдъ-напасти, кръпко въруя въ необоримую силу его святой молитвы передъ Господомъ. Но наиболъе всего прибъгаетъ русскій народъ подъ покровъ "Николы", путешествуя на водахъ. "Съ Николой-угодникомъ" связано имя покровителя морей и ръкъ. На него съ теченіемъ времени перенеслось стародавнее представленіе древняго славянина-язычника о Морскомъ Царъ. Чудеса, совершонныя имъ, по словамъ житія его, на моръ, дали народу поводъ къ объ единенію ихъ съ чудодъйными свойствами древне - языческаго божества, повелъвавшаго морскими пучинами. По върованію, внушаемому ученіемъ Православной Церкви, молитвами св. Николая усмиряются волненія моря, по его свътозарному слову—затихаютъ грозныя водяныя бури.

Въ старинной новгородской былинъ о "Садкъ богатомъ гостъ, и Царъ Морскомъ" упоминается объ этомъ свойствъ великаго угодника Божія. Разыгрался на гусляхъ Садко, въ подводномъ дворцъ владыки поддоннаго сидючи; расплясался подъ его игру гусельную Царь Морской, и поднялась на моръ буря великая, —что ни часъ, то грознъе. Но вмъшался тутъ Николай-Угодникъ: "Гой еси ты, Садко-купецъ, богатый гость!" — обращается онъ, явившись во снъ, къ гусляру подневольному:

> "А рви ты свои гусли звончаты; Расплясался у тебя Царь Морской, А сине море всколебалося, А и быстры рёки разливалися, Топять много бусы (лодки), корабли, Топять души напрасныя..."

Послушался Садко, "изорвалъ онъ струны золотыя и бросаетъ гусли звончаты, пересталъ Царь Морской скакать и плясать: утихло море синее, утихли ръки быстрыя".

Николѣ-угоднику дана Міродержцемъ, по народному представленію, влать надо всѣми темными силами, скрывающимися въ безднѣ подводной отъ силы вѣры во Христа Спасителя и святыхъ Его. Въ преданіяхъ балканскихъ славянъ (сербовъ, болгаръ и др.), передается, что, по окончаніи мірозданія, при дѣлежѣ вселенной между силами небесными, Богъ-Саваовъ передалъ св. Николаю-чудотворцу—въ его полную власть—"всѣ воды и броды". У насъ, на Руси, съ незапамятныхъ поръ, слыветъ Никола въ народъ "морскимъ" и "мокрымъ". Послъднее прозвище укръпилось за нимъ и не только потому, что его молитва спасаетъ плавающихъ по водамъ, но и оттого еще, что онъ держитъ въ своей властной рукъ и воды подземныя. Влага, выступающая изъ-подъ земли и спасающая поля отъ засухи, поднимаясь въ видъ испареній и снова падая нагрудь земную дождемъ, въ нъкоторыхъ мъстностяхъ признается даромъ св. Николая чествующему его народу-землепашцу. Потому-то и оставляется во многихъ селахъ на сжатой, нивъ горсть колосьевъ "на бороду святому Николъ" — обычай, въ большинствъ случаевъ связанный съ почитаніемъ Ильи-пророка.

Шестого декабря, по преданію, Никола - угодникъ спускается съ небесныхъ полей на оснъжонную землю и шествуетъ по лицу Земли Русской, обходя ее обыденкой — изъ конца въ конецъ. И убъгаютъ отъ него, еще загодя, всъ духи тъмы, какъ огня - молніи Ильи-пророка, боящіеся суроваго взгляда очей св. Николая.

Существуеть и до сихъ поръ еще бродить въ народъ, обокъ съ каликами-перехожими и памятливыми "сказителями" старыхъ былей и небылицъ, любопытный сказъ о состязаныи Николы-угодника съ Ильею - громовникомъ. Въ давнія времена, -- повъствуетъ перенесшій этотъ сказъ изъ усть народа на печатныя страницы своихъ "Поэтическихъ воззръній славянъ на природу" А. Н. Аванасьевъ, — жилъ-былъ мужикъ, Николинъ день завсегда почиталъ, а въ Ильинъ нътъ-нътъ, да и работать станетъ; Николъ-угоднику и молебенъ отслужитъ, и свъчу поставить, а про Илью пророка и думать забыль. Воть разъ какъто идеть Илья-пророкъ съ Николою полемъ этого-самаго мужика, идутъ они да смотрятъ-на нивъ зеленя стоятъ такія. славныя, что душа не нарадуется. "Вотъ будетъ урожай, такъ урожай!"-говорить Никола. А воть посмотримъ!"-отвъчаеть Илья: "Какъ спалю я молніей, какъ выбью градомъ все поле, такъ будетъ мужикъ правду знать да Ильинъ день почитать!" Поспорили и разошлись въ разныя стороны. Никола-угодникъ сейчасъ къ мужику: "Продай, - говоритъ, скорве ильинскому попу весь хлебъ на корню; не то ничего не останется, все градомъ повыбьетъ! ... Мужикъ послушался. Прошло ни много, ни мало времени: собралась-понадвинулась грозная туча, страшнымъ градомъ и ливнемъ разразилась она надъ нивою мужика, весь хлъбъ-какъ ножомъ сръзала. На другой день идуть мимо Илья съ Николою, и говорить Илья: "Посмотри каково разорилъ я мужиково поле!" А Никода - угодникъ — въ отвътъ ему, что хлъбъ - де, мужикомъ давно на корню проданъ. "Постой-же, - я опять поправлю ниву, будетъ она вдвое лучше прежняго!" Никола опять къ мужику и заставиль его выкупить побитое поле. Межъ тъмъ, откуда что взялось-стала мужикова нива поправляться: оть старыхъ пошли новые, свъжіе побъги. Дождевыя тучи то-иабло носятся налъ полемъ и поятъ землю: чулный уродился хлъбъ-высокій да густой, сорной травы совствить не видать, а колосъ налился полный-полный, такъ и гнется къ землв. Пригрѣдо соднышко, и созрѣда рожь-сдовно золотая стоить въ поль. Много нажалъ мужикъ сноповъ, много наклалъ копенъ, ужъ собрался возить да въ скирды складывать. На ту пору идетъ Илья съ Николою; узнаетъ Илья, что поле мужикомъ выкуплено, и говорить: "Постой-же отыму я у хлъба спорость! Сколько-бы ни поклалъ мужикъ сноповъ, больше четверика заразъ не вымолотить!" - Никола-угодникъ идетъ къ мужику и совътуетъ ему, во время молотьбы, больше какъ по одному снопу не класть на токъ. Сталъ мужикъ молотить, что ни снопъ, то и четверикъ зерна; всѣ закрома, всѣ клѣти засыпалъ рожью, и все еще много остается; пришлось строить новые амбары..."

Св. Николай-чудотворецъ представляется воображенію народа то въ образъ "добраго дъда" (Никола Милосливый), то въ видъ суроваго старца; то обликъ его проходить богатырской поступью, напоминающею "походочку" Микулы Селяниновича, сына Матери Сырой-Земли. Ему прицисывается не только власть надъ морями, не только защита хлъбородныхъ полей, но и многое другое.

"Кому на комъ жениться, тотъ въ того и родится!",-говоритъ старинная русская пословица. "Всякая невъста-своему жениху невъстится!", - дополняетъ ея смыслъ другая, равнозначащая съ цълымъ рядомъ ей подобныхъ, въ-родъ: "Суженаго конемъ не объёдешь!", или "Сужено ряжено не объёдешь въ кузовъ" и т. д. И вотъ, върующий заступничество Николы-Милосливаго деревенскій людъ ВЪ надъляетъ его силою "связывать судьбу суженыхъ". Отсюда-то и проистекаетъ соблюдающійся людьми, твердо памятующими старину, обычай служить послъ свадебнаго сговора молебствіе Николь угоднику о благополучіи брачущихся. "Смерть да жена — Богомъ суждена!" – по убъжденію народной мудрости. "Судьба придеть, по рукамъ свяжетъ". И простолюдинъ, ръшающійся на такой важный шагъ жизни, прежде всего вспоминаетъ о своемъ могучемъ заступникѣ.

Digitized by Google

Вмёстё съ Ильей-пророкомъ и Михаиломъ-архангеломъ, приписываетъ народъ св. Николаю-чудотворцу участіе въ перевозё душъ христіанскихъ черезъ рѣки огненныя, отдѣляющія предѣлы земные отъ міра загробнаго. Среди благоуханнаго рая, подъ густымъ навѣсомъ "племенитаго лавра", распустившаго во всё стороны свѣта бѣлаго свои вѣтви золотыя съ листьями серебряными, "на святомъ ложѣ", усыпанномъ пестрыми цвѣтами духовитыми, лежитъ-почиваетъ "святой отецъ Никола". Приходитъ къ нему, —говоритъ сказаніе, —Илья-громовый. "Вставай, Никола, пойдемъ въ лѣсъ, построимъ корабли и давай перевозить души съ того свѣта на этотъ!" Это преданіе повторяется съ одинаковой точностью у всѣхъ сдавянскихъ народовъ, —что является явнымъ доказательствомъ нерушимой духовной связи даже у разъединенныхъ судьбами единокровныхъ братьевъ.

Удѣливъ св. Николаю-чудотворцу обширное мѣсто въ области своихъ чудесныхъ сказаній, окруживъ его имя вереницею обычаевъ и повѣрій и разсыпавъ вокругъ него яркую ро́зсыпь пословицъ, поговорокъ и всякихъ реченій, народъ не забылъ о немъ и въ своихъ заговорахъ. Вотъ одинъ изъ послѣднихъ (самый немногословный): "Завяжи, Господи, колдуну и колдуньѣ, вѣдуну и вѣдуньѣ уста и языкъ на раба Божія (имя рекъ) зла не мыслити. Михайло-архангелъ, Гавріилъ-архангелъ. Никола-милостивъ! Снидите съ небесъ и снесите ключи и замкните колдуну и колдуньѣ, вѣдуну и вѣдуньѣ и упырю накрѣпко и твердо. И сойдетъ Никола-милостивъ, и снесетъ желѣза и поставитъ отъ земли до небесъ, и запретъ тремя ключами позолоченными, и тѣ ключи броситъ въ окіянъ-море; въ окіянъ-морѣ лежитъ камень алатырь: тебѣ - бы, камню, не отложаться, а вамъ ключамъ не выплывать по мое слово!"..

> "У того-ля, у Николы можайскаго, Тѣ мужики новгородсків соходилися, На братчину, на Никольщину, Начинають пить канунъ, пива ячныя"...

Такъ пълось въ старинной пъснъ, занесенной Киршею Даниловымъ въ его "Древнія русскія стихотворенія". "Никольщина-братчина" справляется и въ настоящее время, въ нъкоторыхъ мъстностяхъ, преимущественно въ съверныхъ губерніяхъ. Это — "обътный" праздникъ, готовясь ко встръчъ котораго, варятъ всею деревней, на общій счетъ, пиво, разпиваемое до послъдней капли въ одинъ день (кромъ "Николы зимняго" это блюдется и въ нъкоторые другіе праздники). Встарину на

Николу приносили "мужики новгородскіе" къ объднъ въ церковь жареныхъ пътуховъ, баранину и корован хлъба. Часть этого отдавалась причту церковному за молебенъ, а остальное-шло на угощение съъзжавшихся и сходившихся на братчину. "На братчину тздятъ незваны!", "Братчина судитъ, ватага-рядитъ!"-говорятъ въ народъ.-., На Никольщину и друга зови, и ворога зови, оба друзья будуть!"-добавляеть онъ въ другомъ изречении, намекая на то, что за однимъ столомъ съ братающимся людомъ сидитъ и Яръ-Хмъль, общій примиритель. "Николить" – праздновать Никольщину – является въ то-же самое время равнозначащимъ словамъ: пить. гулять. пьянствовать "Наши заниколили", - говорять въ народной Руси, любовно относящейся къ своему веселію", но туть-же слёдомъ приговаривають: "Что наковаль, то и прониколиль!", "Дониколился до сумы"... Крылатое слово народное рисуетъ яркую картину деревенскаго веселья, связаннаго съ зимней Никольщиною. Вся эта картина составлена изъ поговорокъ, въ-родъ: "Веселилась Маланья на Николинъ день, что мірскую бражку пьеть, а того Маланья не въдаетъ, что за похмълье мужиковъ бьютъ!", "Звали бабы Никольскихъ ребятъ брагу варить. а того бабы не въдали, что ребята только брагу пьютъ!", "На Никольщину вдутъ мужики съ поглядкой, а послѣ Никольщины валяются подъ лавкой!"; "Знать мужика, что Никольщину справляль, коли на головъ шапка не держится!"... Въ такихъ поговорокахъ народъ самъ подсмъивается надъ своимъ обычаемъ; но онъ-же всетаки не такъ-то ужъ строго порицаетъ этотъ-послъдній, если и теперь повторяетъ старыя слова: "Никольщина красна пивомъ да пирогами!", "Для кума Никольщина бражку варить, для кумы пироги печетъ!", "Городская Никольщина на санкахъ по улицъ бъжитъ, а деревенская въ избъ сидитъ да бражку пьетъ!", "Горевалъ мужикъ по Никольщинъ, зачъмъ она не цвлый въкъ живетъ!"

Сохранились въ памятникахъ народнаго изустнаго творчества и другія изреченія, обнаруживающія подкладку, имъющую значеніе для изученія льтописей быта русской деревни: "Никольщина не ходить съ поклономъ на барскій дворъ!", "Позывала Никольщина барщину въ гости пировать, а того Никольщина и не въдала, что на барщину царемъ отъ Бога навъкъ заказъ положенъ!" и т. д.

Зимній Никола, однако, запечатлъвается въ памяти русскаго крестьянина не только всъмъ приведеннымъ выше. День, посвященный Церковью памяти святого угодника Божія, въдающаго "всъ воды и всъ броды", былъ встарину (а

мъстами остается и до сихъ поръ) днемъ перваго хлъбнаго торга. "Цъны на хлъбъ строитъ Никольской торгъ!", "Никольской обозъ для боярской казны дороже золота!", "У добраго мужика и на Никольщину торгъ стоитъ!"...Длинная цъпь подобныхъ этимъ, подсказаннымъ многовъковымъ хозяйственнымъ опытомъ, поговорокъ замыкается наиболье точною изъ нихъ: "Никольской торгъ всему указъ".





### LII.

# Спиридонъ-солноворотъ.

Двънадцатое декабря, день, посвященный Православной Церковью памяти святого Спиридона, въ неписанномъ народномъ дневникъ является отмъченнымъ совершенно особыми примътами-повърьями, присвоенными исключительно ему. Это-день, когда, по старинному преданію приближающемуся къ дъйствительности-"солнце поворачиваетъ на лъто, а зима-на морозъ".

Поэтому-то всегда непремѣнно къ имени воспоминаемаго въ этоть день святого и присоединяются прозвища: "солноворотъ", "солнцеворотъ", "поворотъ" и т. п. "На Спиридона солноворота медвѣдь въ берлогѣ поворачивается на другой бокъ!" — говорить деревенскій людъ. — "Послѣ солноворота хоть на воробьиный скокъ да прибудетъ дня!" — добавляетъ онъ къ этимъ словамъ, выводя такое заключеніе изъ своихъ непосредственныхъ наблюденій надъ обступающей его быть природою.

Эти-же самыя наблюденія заставляють его повторять каждое 12 е іюня, въ день "Петра-капустника поворота" (св. Петра Авонскаго) примѣты: "Съ Петра-солнце на зиму, а лѣто на жары!", "Солнце съ Петра-капустника укорачиваетъ ходъ, а мѣсяцъ идетъ на прибыль!". 24-го іюня, на Ивановъ день, совершается, —говорятъ въ народѣ, —первый торжественный выѣздъ солнца въ далекій зимній путь: дни съ этой поры начинаютъ уменьшаться, а ночи—прибывать все замѣтнѣе.

По одному старинному сказанію — солнце, вытэжая съ зимняго на лътній путь, не знаеть разстилающейся передъ его

#### спиридонъ-солноворотъ.

огненными взорами новой дороги. Дъва-Зоря (богиня) ведетъ его по небу, каждымъ утромъ умываетъ его росой до тъхъ поръ, пока она выступаетъ на земной растительности. Другое сказаніе говоритъ, что съ лъта на зиму поворачиваетъ "колесо солнца краснаго" богъ-громовникъ — Перунъ, отождествленный впослъдствіи съ грознымъ Ильею-пророкомъ, объединившимъ въ себъ, по народному представленію, главнъйшія особенности языческихъ божествъ древнеславянскаго Олимпа.

По словамъ этого сказанія, призванный повернуть солнцево колесо и освѣжить удушливый лѣтній воздухъ, Перунъ совершаеть этотъ подвигъ во мракѣ ночи. На темномъ небѣ, по его волѣ, загораются-расцвѣтають яркіе огненные цвѣты молній. Тучи и рѣки озаряются блескомъ "грозоваго пламени"; дубравы бьютъ челомъ Матери-Сырой Землѣ, потрясаемыя грозной бурею. Громовыя стрѣлы разбиваютъ облачныя горы открывая затаенное въ ихъ подземныхъ скрыняхъ волото солнечныхъ лучей. Все это неизмѣнно сопровождается цѣлымъ вихремъ буйныхъ плясокъ, игръ и пѣсенъ злыхъ духовъ.

Вытхавшее въ зимній путь солнце, что ни день, теряетъ свою плодотворную силу, оживляющую нёдра земныя. Блекнетъ зеленый нарядъ природы, замолкаютъ одна за другою пвиня птицы, зрветь и снимается съ полей хлъбъ, засвваются новыя озимыя поля, собирается въ отлетъ и покидаеть Русь перелетное птаство, засыпають на зимнюю пору мухи, свертываются клубками и также засыпають змъи. И вотъ-матушка-зима появляется на землъ во всей суровой красъ своей, со выюгами-заметями, дедяными мостами, сугробами сыпучими, морозами трескучими. Злыя силы, затемняющія силу свѣта солнечнаго, забирають на землѣ все въ свою власть, заставляющую даже и неособенно зябкаго человъка прятаться-хорониться въ хату отъ стужи и согръваться искусственнымъ тепломъ. Непривътливымъ-затуманеннымъ взоромъ смотрить на землю небо, все ръже и ръже освъщаемое солнечными лучами, какъ-будто и само красное солнышко собирается въ эти покоренные зимой студеною угрюмые дни если не умереть, то заснуть тяжелымъ, полнымъ заовъщихъ сновидений томительнымъ сномъ.

Наступаетъ, однако, и конецъ росту силы-власти вороговъ свъта и тепла, — приходитъ на землю Спиридонъ-солноворотъ. И словно возрождается свътило свътилъ небееныхъ. По древнему, не отжившему и до сихъ поръ своего въка на Руси повърью, рядится красное солнышко въ праздничный сара-

А. А. Коринфскій.

фанъ свой, убираетъ волосы серебряные золотымъ кокошникомъ и садится на свою телёгу, запряженную лихой тройкою—конями серебрянымъ, золотымъ и алмазнымъ—и поворачиваетъ ихъ на лътнюю дорогу. Чъмъ ретивъе погоняеть оно своихъ коней, тъмъ трусливъе поджимаютъ хвосты демоны мрака, чувствуя, что приспъваетъ конецъ ихъ своевольничанью на Святой Руси.

Солнце, круто поворачивая съ зимы на лъто, словно возрождается къ новой жизни съ новой силою, — хотя и говоритъ народъ, что со Спиридона-солноворота до Новаго года день прибавляется всего только "на куриный шагъ", или даже и того менъе— "на гусиную лапу". Радуясь побъдъ источника свъта надъ силами тьмы, наши отдаленные предки разжигали по горамъ и пригоркамъ костры. Даже и теперь въ нъкоторыхъ мъстностяхъ сохранился въ деревенской глуши обычай чествовать первый поворотъ солнца зажиганіемъ костровъ въ ночь на 12-е декабря, — хотя, обыкновенно, справляютъ этотъ пережившій въка обычай старины къ другое время: въ ночь подъ Рождество, подъ Новый годъ, или въ крещенскій сочельникъ.

Весь декабрь-мѣсяцъ считался встарину мѣсяцемъ благотворнаго возжиганія солнца всемогущимъ Перуномъ-громовникомъ на радость всему жаждущему тепла и свѣта на землѣ. Въ малорусскихъ и бѣлорусскихъ мѣстностяхъ, гдѣ долѣе, чѣмъ гдѣ бы то ни было на Руси, сохранялись древніе народные обычаи, еще не такъ давно—въ честь предстоящаго торжества солнца—варилось къ Спиридонову дню пиво; и затѣмъ, начиная съ этого числа, откладывалось ежедневно по одному полѣну дровъ. Наканунѣ Рождества Христова, —когда набиралось двѣнадцать отложенныхъ полѣнъ, —ими, съ благоговѣйной молитвою, затапливалась печь на святой вечеръ.

Въ XVI-XVII столѣтіяхъ на Москвѣ Бѣлокаменной поворотъ солнца ознаменовывался наособицу и въ царскихъ палатахъ. По свидѣтельству бытописателей старины, въ день св. Спиридона представалъ изъ-года-въ-годъ предъ свѣтлыя очи государевы" звонарный староста московскаго Успенскаго собора, смиренно билъ царю челомъ и докладывалъ про то, что "отселѣ возвратъ солнцу съ зимы на лѣто, день прибываетъ, а ночь умаляется". Царь-государь жаловалъ старосту за его радостную для всей Земли Русской вѣсть деньгами (выдавалось, обыкновенно, двадцать четыре серебряныхъ рубля). На лѣтній солноворотъ (12-го іюня) тотъ же самый докладчикъ приносилъ въ царскія палаты вѣсть,что "отселѣ возвратъ.

— 530 —

За эту прискорбную въсть его немедленно запирали, по указу цареву, на цълыя сутки въ темную палатку на Ивановской колокольнъ.

Въ настоящее время большинство обычаевъ и повърій, связанныхъ съ поворотомъ солнца, относится къ лътнему времени, когда они переходятъ въ непосредственную связь съ суевърными представленіями народа, обступающими ночь подъ Ивана Купалу, и съ купальскими празднествами вообще.

Со Спиридонова дня зима, по крылатому слову старыхъ людей, ходитъ въ медвъжьей шкуръ, стучится по крышамъ и будитъ по ночамъ бабъ-хозяекъ—топить печи. Къ этому добавляется повърье о томъ, что, "если зима ходитъ въ этотъ день по полю, то за ней вереницами идутъ мятели и просятъ себъ дъла". Если на поворотъ солнца заглянетъ она въ лъсъ, то непремънно осыплетъ деревъя инеемъ; "по ръкъ идетъ", говорятъ о ней въ народъ,— "подъ слъдомъ своимъ куетъ воду на три аршина".

Народныя примъты гласять, что съ какой стороны подуеть на Спиридона вътеръ, съ той и будетъ дуть онъ "до сорока мучениковъ" (до весенняго равноденствія). Онъ-же увъряютъ и современнаго русскаго простолюдина-землепашца въ томъ, что, "если (въ этотъ день) цъна упадаетъ на хлъбъ, то онъ будетъ дешевъ". Бабы-хозяйки, заботливо оберегающія свой птичникъ, прикармливаютъ куръ гречихой на Спиридона "изъ цравова рукова, чтобы раньше неслись". Садовники, отряхивая заваленныя снътовой заметью яблони, приговариваютъ: "Спиридоновъ день, подымайся вверхъ!" Это дълается съ той цълью, чтобы предохранить плодовыя деревья отъ пагубнаго для урожая нападенія прожорливыхъ червей по веснъ.

Въ деревенской глуши въ день св. Спиридона выбъгаетъ за околицу веселая дътвора маль мала меньше и начинаетъ ублажать солнышко поскоръе повернуться.

> "Солнышко, повернись! Красное, разожгись! Красно-солнышко, въ дорогу выъзжай, Зимній холодъ забывай!.."

Такъ приговариваютъ-поютъ ребята за околицею. Если выдастся ведро, то отсюда они, всей гурьбою, отправляются на гору и начинаютъ катать съ нея колесо (прообразъ солнца), которое, наконецъ, сжигаютъ, подъ веселые крики, надъ прорубью на ръкъ. И тутъ находятся у нихъ особые припъвы, нодсказанные имъ памятливыми ко всякой старинъ дъдами н бабками.

Digitized by Google

"Покатилось колесо съ Новагорода, Со Новагорода и до Кіева, Со Кеива ко Черну-морю, Къ Черноморью ко широкому, Къ широкому-ли, глубокому, Колесо, гори-катись Со весной красной вернись!.."--

припъваетъ веселая дътвора, чуящая, что скоро опять будетъ и на ея улицъ праздникъ.

Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ (напримѣръ, въ Ртищево-Каменской волости Симбирскаго уѣзда) эта не лишенная своеобразной красоты ребячья пѣсенка замѣняется другою:

> "Спиридонъ-свътъ-поворотъ Стоитъ прямо у воротъ, Колесо въ рукъ несетъ, Красно солнышко зоветъ, Ко святой Руси ведетъ... Разгорайся, солнце красно Ты на свътъ не погасло!"

И если—какъ-бы въ отвътъ непосъдлявой дътворъ—играетъпляшетъ своими лучами въ Спиридоновъ день солнышко, то,—говоритъ примътливый деревенскій людъ,—быть яснымъ днямъ на веселыхъ Святкахъ. А если съ этого дня вплоть до 16-го декабря будетъ висъть на вътвяхъ древесныхъ иней, то Святки придутъ на Русь не только ясными, но и теплыми, —хотя со Спиридона-солноворота и поворачиваетъ зима — "на морозъ"...

- 532 —

Digitized by Google



LIII.

## Рождество Христово.

Отъ Спиридона-солноворота до самаго рождественскаго сочельника (24-го декабря) готовится не только посельская-полольная, но и погородная, Русь ко встръчъ великаго праздника. Канунъ Рождества Христова долженъ застать людъ православный уже вполнё готовымъ къ воспринятію благостной въсти о рождении Спаса-Христа, несущаго на темную землю свътлое благоволение. Твердо памятуеть простой русскій человѣкъ притчу, гласящую о томъ, что не слѣдъ приходить на пиръ въ печальной одеждъ. Потому-то и спъщитъ онъ, потому-то и старается всёми силами сбросить со своихъ илечъ черную тяготу потовыхъ заботъ и. запасшись всъмъ, что Богъ дасть къ празднику, ждетъ-съ благоговъйной тишиною въ душё-появленія на небъ первой звъзды вечерней. въруя, что это загорается та-самая звъзда, которая около двухъ тысячельтій тому назадъ возвъстила волхвамъ о рожденій Сына Божія въ Виелеемъ Іудейскомъ. Цълый день постятся-непринимаютъ никакой пищи въ рождественскій сочельникъ ("до звъзды") благочестивые люди, памятующіе о преданіяхъ отцовъ и дёдовъ, — чтобы, по завѣщанному тёми уставу-обычаю, встрътить грядущаго въ міръ Спасителя міра. Наступаетъ вечеръ: тьма ложится наземь, покрываетъ своими тяжкими тёнями снёга бёлые-пушистые. И воть, вспыхиваеть на востокъ яркимъ трепетнымъ свътомъ виолеемская звъзда... На нее устремлены взоры всей православной Руси, всвхъ единовърныхъ русскому пахарю народовъ. какъ близкихъ ему по крови, такъ и далекихъ. "Христосъ рождается!" - раздается радостное пъснопъніе по всъмъ храмамъ Божіимъ

— 533 —

Digitized by Google

и плыветъ вмъстъ со звономъ колокольнымъ отъ многолюдныхъ городовъ и селъ черезъ долы и горы, по полямъ и дорогамъ, по всему неоглядному простору свътлорусскому.

Вечеромъ, въ канунъ Рождества Христова, неизмънно придерживающиеся старыхъ благочестивыхъ обычаевъ люди русские не нарушають поста: по уставу церковному разръшается вкушать въ это время только "сочиво" (взваръ рисовый, или ячменный — съ медомъ, или ягодный и плодовой) съ хлъбомъ пшеничнымъ, "оладьи" медовые да пироги постные. Розговънье-утромъ, послъ ранней объдни; а до утра все еще стоять на Руси Филипповки, идущие съ 15-го ноября вплоть до веселыхъ-радостныхъ Святовъ. А живутъ Святки отъ Рождества до Крещенья (съ 25-го декабря по 6-е января) "Постъ -пости, праздникъ-празднуй!"-говорятъ въ народъ, подобно тому, какъ говорятъ и дѣлу-время, потѣхѣ-часъ!" Отъ Филипповокъ-рукой подать до Святокъ: "Сочельникъ-къ Святкамъ съ Филипповокъ мостъ!", "По сочельникову мосту ъдетъ Коляда изъ Новагорода!"--повторяетъ сельщива деревеньщина, вспоминая объ этомъ времени, и добавляетъ: "Уродилась Коляда наканунъ Рождества, на Коляду прибыло лню на куриную ступню"... и т. д.

"Коляда" ("коледа")-слово загадочное, неоднократно ставившее въ тупикъ изслъдователей нашего народнаго быта и приводившее ихъ къ самымъ противоръчивымъ заключеніямъ. Не только бытописатели, но и самъ народъ, пріурочиваеть къ этому слову различныя понятія. Такъ, на съверъ называють колядою рождественскій сочельникь, колядованіемь-обрядъ хожденія по домамъ на Рождество съ поздравленіями и пъснями, со звъздою. Въ Новгородской губерни за коляду слывуть подарки, получаемые при этомъ хождении. Въ южныхъ и юго-западныхъ полосахъ зовутъ этимъ именемъ самый праздникъ Рождества и даже всъ Святки. "Колядоватъ" на бълорусскомъ наръчи означаетъ-Христа славить. Если же этимъ словомъ обмолвится смоленский мужикъ, то оно имъетъ въ его устахъ иное значеніе - побираться, просить милостыню, — утрачивая такимъ образомъ даже свой настоящій смыслъ.

Встарину "колядовали" наканунъ Рождества по всей Руси. Теперь-же этоть обычай сохранился во всей полноть только въ Малороссіи да среди бълоруссовъ. Онъ состоить въ томъ, что молодежь деревенская, парни и дъвушки, —отстоявъ всенощную, или заутреню, идуть веселой гурьбою по подъоконью, останавливаясь особенно долго тамъ, гдъ горить огонь. Тороватые хозяева одъляютъ колядующихъ "кольцами" колбасы, оладьями, орвхами или деньгами. Въ Кіевской и Волынской губерніяхъ половина собранныхъ денегъ еще недавно отдавалась на церковь; въ другихъ-же мъстахъ всегда всё деньги шли на устраиваемую на Святкахъ пирушку. Пъсни-"колядки", которыми величаютъ Новорожденнаго Христа въ Малороссіи, отличаются большимъ разнообразіемъ и зачастую свидътельствуютъ о глубокой древности своего происхожденія. Въ одной изъ нихъ, напримъръ, поется о томъ, какъ "Божья Мати въ полозъ лежить, Сынойка родить; Сына вродила въ моръ скупала..." Другая гласитъ совсъмъ объ иномъ:

> "На сивомъ морѣ Карабель на воды, Въ томъ кораблейку Трое воротцы; Въ першихъ воротейкахъ Мѣсячокъ свѣтитчи, Въ другихъ воротейкахъ Сонечько сходитъ, Въ третьихъ воротейкахъ Самъ Господъ ходитъ,— Ключи примая, Рай вотмикая"...

Въ тъхъ изъ чисто-великорусскихъ губерній, гдъ сохранился обычай колядованія, —онъ сталъ исключительнымъ достояніемъ дътворы деревенской, съ увлеченіемъ выполняющей его за старшихъ. И теперь еще можно видъть въ ночь передъ Рождествомъ кое гдъ толпы ребятъ. одинъ изъ которыхъ несетъ на палкъ зажженный фонарь въ видъ звъзды, а всъ другіе бъгутъ за нимъ на каждый дворъ, куда только ихъдпускаютъ хозяева.

> "Коляда, коляда! Пришла коляда Наканунѣ Рождества; Мы ходили, мы искали Коляду святую По всѣмъ дворамъ, По проулочкамъ. Нашли коляду У Петрова двора; Петровъ-то дворъ—желѣзной тынъ, Середи двора три терема стоятъ:

> > Digitized by Google

Во первомъ терему—свътёлъ-мъсяцъ Въ другомъ терему—красно солнце, А въ третьемъ терему—часты звъзды..."

"Колядка" продолжается прославленіемъ хозяина, которому придается прозвище "свътёлъ-мъсяцъ", хозяюшка является въ устахъ колядующихъ "краснымъ солнцемъ", дъти ихъ-"частыми звъздами", и, наковецъ, дътвора возглашаетъ въ заключеніе пъсни:

> "Здравствуй, хозяинъ съ хозяющкой, На долгіе вѣки, на многая лѣта!"

Иногда этотъ конецъ замъняется болье выразительнымъвъ-родъ: "Хозяинъ въ дому-какъ Адамъ на раю; хозяйка въ дому-что аладьи на меду; малы дътушки-что виноградье красно-зеленое..." А затъмъ-"звъздоносецъ" кланяется и уже не пъсней, а обыкновенной ръчью, поздравляетъ хозяевъ съ наступившимъ праздникомъ.

Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ припъвомъ къ "колядкамъ" служатъ слова "Виноградье красно-зеленье мое!", или "Таусинь, таусинь ("Ай, овсень!")!" Въ пъсенномъ собрани П. В. Шейна есть слъдующая своеобразная колядная пъсня, записанная въ Псковской губернии:

> "Ходили, гуляли колядовшики. Сочили-искали боярскаго двора: Нашъ боярскій дворъ на семи верстахъ, На семилесяти столбахъ. Какъ повхалъ государь на Судимую гору-Судъ судить по сто рублей, Ряды рядить по тысячи. Какъ вдетъ государь со Судимой со горы, Везетъ своей женѣ кунью шубу, Своимъ сыновьямъ по добру коню, Своимъ невъстушкамъ по кокошничку, Своимъ дочушкамъ по ленточки, Своимъ служенькамъ по сапоженькамъ. Подарите, не знобите колядовщиковъ: Наша колялка ни мала, ни велика. Ни въ рубль, ни въ полтину, Ни въ четыре алтына. Подарите, не знобите колядовщиковъ! Либо изъ печи пирогомъ, Либо изъ клѣти осьмакомъ, Либо кружечка пивца.

> > - 536 -

#### рождество христово.

Либо чарочка винца. Хозяинъ—ясенъ мъсяцъ, Хозяюшка—красно солнышко въ дому!"...

Подобіе обычая "колядованья" уцёлёло на Руси повсемёстно—какъ въ селахъ, такъ и въ городахъ, не исключая столицъ; но тамъ не слышно уже этихъ наивныхъ въ своей неподкрашенной простотъ пъсенокъ-колядокъ. Они замънились тъмъ-же самымъ "славленіемъ", съ которымъ ходитъ на первый денъ праздника церковный причтъ по домамъ.

Въ Малороссіи наиболье, чъмъ гдъ бы то ни было, сохранились обычаи, которыми ознаменовывалась въ древней Руси встръча Рождества Христова. Тамъ и въ настоящее время "святой вечеръ" (какъ называютъ канунъ великаго праздника) проводится точно такъ-же, какъ проводился многіе годы тому назадъ.

При первомъ блескъ виолеемской звъзды вносится старъйнимъ въ домѣ связка съна въ хату и стелется въ красномъпереднемъ-углу на лавкъ; эту-послъднюю накрывають, поверхъ съна, чистой скатертью; а затъмъ ставятъ на нее подъ божницею необмолоченный снопъ ржи или пшеницы. По бокамъ снопа помъщается кутья-каша изъ ячменя, или рису, съ изюмомъ и взваръ изъ сушеныхъ грушъ, сливъ и другихъ плодовъ. И каша, и взваръ покрываются кнышами (пшеничными хлъбами). Начинается ужинъ-"вечеря". У образовъ теплится зажженная хозяиномъ лампада, вокругъ стола, усыпаннаго съномъ и накрытаго бълымъ столешникомъ, садятся всъ домашніе. Подаются галушки, вареники жаркое ипослѣ всего-каша-кутья и взваръ. За вечерю галаютъ объ урожав. Для этого вытаскиваютъ изъ-подъ столешника стебельки съна, по длинъ которыхъ и судять о будущемъ рость хльбовь. Выдергивають такъ-же изъ снопа, стоящаго подъ божницею, соломенки: если выдернется съ полнымъ колосомъ-ждать надо урожая, съ тощимъ-недорода. Когда всъ повечеряють и хозяйка начнеть убирать со стола, опять. начинается гаданье, -- на этотъ разъ по осыпавшимся съменамъ травъ: если осыпется больше черныхъ-хороша будетъ гречиха-дикуша, а больше желтыхъ и красныхъ – можно разсчитывать на овсы, на просо да на пшеницу. Снопъ остается въ красномъ углу до самаго Новаго Года. Со "святого" вечера вплоть до 1-го января не выметаеть ни одна хозяйка въ Малороссіи соръ изъ хаты, -- чтобы затьмъ весь его, собранный въ кучу, сжечь на дворъ. Этимъ охраняется, по народному повърью, урожай сада и огорода

— 537 —

отъ гусеницъ, червей и другихъ враговъ плодоносящей растительности.

По старинному преданію, наканунѣ Рождества, въ самую полночь отверзаются небесныя врата, и съ высоть заоблачныхъ сходитъ на землю Сынъ Божій. "Пресвътлый рай" во время этого торжественнаго явленія открываетъ взорамъ праведныхъ людей всъ свои сокровища неоцънимыя, всъ свои тайны неизъяснимыя. Всъ воды въ райскихъ ръкахъ оживаютъ и приходятъ въ движеніе; источники претворяются въ вино и надъляются на эту великую ночь чудодъйной цълебною силой; въ райскихъ садахъ на деревьяхъ распускаются цвъты и наливаются золотыя яблоки. И изъ райскихъ предъловъ обитающее въ нихъ Солнце разсылаетъ на одътую снъжной пеленою землю свои дары щедрые-богатые. Если кто о чемъ будетъ молиться въ полночь, о чемъ просить станетъ, все исполнется-сбудется, какъ по писанному, соворить народъ.

У сербовъ и лужичанъ существуеть обычай-выходить рождественской полночью въ поле, на перекрестокъ дорогъ и смотръть на небо. По словамъ стариковъ, передъ взорами угодныхъ Богу людей открываются небесныя красоты неизреченныя. И видять они, какъ изъ райскихъ садовъ зоря-зоряница выводитъ солнце красное, - какъ она, ясная, усыпаетъ путь его зодотомъ и розами. И видятъ они, какъ бьютъ въ муравчатыхъ берегахъ ключи воды живой, какъ расцвътають цвёты духовитые, какъ золотятся-наливаются плоды сочные на деревьяхъ серебряныхъ съ листочками бумажными... Многое еще видять достойные видений люди, да все меньше такихъ становится на землъ, затемненной гръхами нераскаянными. А какъ ни смотри на небо гръшная душаничего кромъ синевы небесной да звъздъ. - и то если онъ не укрыты темнымъ пологомъ тучъ, -- не высмотръть ей и въ эту ночь откровеній.

У юго-западныхъ славянскихъ народовъ, тамъ, гдѣ бытъ ихъ еще не измѣнилъ единокровной съ народомъ русскимъ старинѣ (наприм., у тѣхъ-же сербовъ, а также у далматинцевъ, кроатовъ и нѣкоторыхъ другихъ) канунъ Рождества Христова, называющійся въ честь пробуждающагося и выѣзжающаго на лѣтнюю дорогу солнца, "баднимъ днемъ" (отъ слова будити, бдѣти и т. д.), проводится и бѣдными, и богатыми людьми одинаково, по установленному предками обряду-обычаю. Утромъ вырубается въ ближнемъ лѣсу толстая дубовая колода, и привозится на дворъ. Какъ только начнетъ смеркаться, домохозяинъ-больша̀къ вноснтъ ее въ хату и, входя, привѣтствуетъ всѣхъ домашнихъ пожеланіемъ провести счастливо "бадній день". Колоду обмазываютъ медомъ, посыпаютъ хлѣбными зернами, затѣмъ кладутъ въ печь на уголья. Когда колода ("баднякъ") разгорится, семья собирается близъ очага за накрытымъ праздничнымъ столомъ и начинаетъ разговляться. По улицамъ въ это время горятъ смоляные костры, молодёжь у околицы палитъ изъ ружей. Въ каждой семьѣ ждутъ гостей на вечерю. Первый гость зовется "положайникомъ", и съ появленіемъ его въ хатѣ связываются потомъ всѣ бѣды и радости, случающіяся въ году съ семьею. Твердо будучи убѣждены въ непреложности этого повѣрья, хозяева стараются приглашать на рождественскую вечерю къ себѣ только тѣхъ людей, которые могутъ, повидимому, принести счастье.

Входя въ хату, положайникъ беретъ изъ кадки, стоящей въ съняхъ у двери, горсть зеренъ и, бросая ихъ къ хозяевамъ. произносить: "Христосъ ся роди!" Большакъ-хозяинъ отвъчаеть: "Ва истину роди!" и приглашаеть положайника състь на почетное мѣсто, остававшееся до тѣхъ поръ не занятымъ. Но гость медлить отозваться на приглашение: онъ идеть къ очагу и начинаетъ бить кочергою по горящей дубовой колодъ такъ, что искры летятъ изъ нея во всъ стороны; бьетъ, а самъ приговариваетъ пожеланіе, чтобы сколько вылетить искръ, столько уродилось-бы копенъ жита, сколько искръстолько-бы и приплода на скотномъ дворъ, сколько искръстолько бы мёръ овощей на огородё и т. д. Затёмъ, всё присутствующие беруть въ руки по зажженной восковой свъчъ. молятся на иконы и цёлують другь друга со словами: "Миръ Божій! Христосъ ся роди, ва истину роди, покланяемо се-Христу и Христову рождеству!" Послѣ этого свѣчи передаются хозяину, который ставить ихъ въ чашку, наполненную зернами, а немного времени спустя гасить ихъ, опуская зажженными концами въ зерна. Всъ принимаются за вду.

На рождественской трапезѣ необходимыми кушаньями являются здѣсь медъ и "чесница" (прѣсный пшеничный хлѣбъ съ запеченной въ немъ монетою). Большакъ-хозяинъ разламываетъ чесницу и раздѣляетъ между трапезующими; кому достанется кусокъ съ монетою, —того ожидаетъ счастье. Баднякъ-колода, по мнѣнію старыхъ свѣдущихъ людей, надѣляется свыше цѣлебною силою. Уголья и зола, остающіеся послѣ него въ очагѣ, считаются лѣкарствомъ противъ болѣзней рогатаго скота и лошадей; если дымомъ его тлѣющей головни окурить на пасѣкѣ улья, то это помогаетъ дружному роенью ичелъ и т. д. Зернами, разбросанными по полу во время

— 539 —

встръчи гостя-положайника, хорошо кормить куръ, чтобы тъ лучше неслись; солому, которою устилается на "бадній день" полъ хаты, выносятъ на ниву и разбрасывають по ней, думая, что отъ этого будетъ лучшій урожай по веснъ. Во многихъ мъстностяхъ огонь "бадняка" поддерживается не только въ канунъ великаго праздника, но и во всъ Святки—вплоть ко Новаго Года.

Стародавняя старина, уцълъвшая до сихъ поръ отъ всесокрушающей руки безпощаднаго времени, никогда не проявляется въ народномъ быту такъ ярко, какъ во дни, окружающіе великій праздникъ Рождества Христова.

> "Какъ и нонче у насъ святые вечера пришли, Святые вечера, Святки-игрища. Ой, Святки мои, святые вечера! [Ой, Дидъ! Ой, Лада моя!

Ой, Дидъ! Ой, Лада моя!.."

— запѣваются первыя пѣсни святочныя, зачинаются игрища затѣйныя. На Святки—просторъ-приволье широкому размаху живучей родной старины. Это—время, для котораго словно и создавало богатое народное воображеніе пестроцвѣтную вязь повѣрій, гаданій, игръ и обычаевъ. "Русская Русь", заслоненная суровымъ обиходомъ трудовой жизни простолюдина, словно просыпается отъ своей дремы и смѣлой поступью идетъ въ святочные дни и вечера по всему свѣтлорусскому раздолью. Она нашептываетъ народу-пахарю о забытыхъ преданіяхъ былого-минувшаго, вызываетъ его на потѣху утѣшливую, пробуждаетъ въ стихійной душѣ милліонноголоваго правнука Микулы Селяниновича память обо всемъ, чѣмъ было живо богатырское веселье пращуровъ современныхъ землепашцевъ, крѣпко держащихся за землю-кормилицу.

Празднованіе Рождества Христова въ царскихъ палатахъ XVI—XVII въка начиналось еще накавунъ, рано утромъ. Царь дълалъ тайный выходъ. Благочестивые государи московскіе и "всеа Руссіи" любили ознаменовывать всъ великіе праздники дълами благотворенія.Такъ было и съ этомъ случаѣ. Въ сочельникъ, когда вся Москва—и первый богачъ, и послѣдній бѣднякъ—готовилась, каждый по своему достатку, къ празднику, – голь-нищета московская переполняла, еще до утренняго свѣта, всѣ площади, въ надеждѣ, что царь не захочетъ, чтобы кто-нибудь изъ его людей и людишекъ оста-

Digitized by Google

вался голоднымъ въ предстоящіе великіе дни. О тайномъ выходѣ знали всѣ, кому о томъ знать надлежало. Неожиданно совершонное впервые—превратилось въ обычай; послѣдній—въ освященный годами обрядъ царскаго обихода. Если не самъ государь, то кто-либо изъ ближнихъ бояръ его долженъ былъ исполнять положенное. Но только болѣзнь и могла заставить прибѣгнуть къ замѣнѣ царя приспѣшникомъ, удостоивавшимся представлять собою священную особу государя. Обыкновенно-же этотъ выходъ совершался самимъ царемъ.

Раннимъ утромъ, сопровожлаемый малымъ отрядомъ стръльповъ и нъсколькими полъячими такъ называемаго Тайнаго Приказа, вънценосный богомолецъ выходилъ изъ палатъ. Онъ былъ облеченъ въ "смирныя" одежды простого боярина и въ то-же время быль "смиренъ духомъ". Шествіе направлялось къ тюрьмамъ и богадъльнямъ. Въ первыхъ растворялись къ царскому посъщенію казематы "сидъльцевъ за малыя вины" и полонянниковъ; во вторыхъ-ждали "свътлаго лицезрънія государева" увъчные, разслабленные, убогіе. По улицамъ и площадямъ, облегавшимъ путь, по которому надлежало шествовать участникамъ тайнаго выхода, твснился бъдный людъ, жаждавшій получить милостыню изъ рукъ государевыхъ. Одновременно съ этимъ, по всёмъ стогнамъ Белокаменной, стрѣлецкіе полковники и пользующіеся довъріемъ царевымъ подъячіе раздавали "отъ щедроть государевыхъ" нищимъ. калъкамъ и сирымъ праздничное подаяние. Земский Дворъ, Лобное Мъсто и Красная Площадь собирали вокругъ себя особенно много бъдноты, памятовавшей слова указа государева, о томъ, чтобы ни одинъ бъдный человъкъ на Москвъ не оставался въ этотъ день безъ царской милостыни.

За четыре часа до разсвъта самодержецъ выходилъ на благочестивый подвигъ. Темень зимней ночи чернымъ пологомъ лежала надъ одътою снъгами Москвой. Впереди государя несли фонарь, о-бокъ слъдовали подъячіе Тайнаго Приказа, поодаль—стръльцы. Встръчные на пути одъяялись деньгами. Прежде всъхъ "узилищъ" обыкновенно посъщался Большой тюремный дворъ. Богомольный гость заключенныхъ обходилъ каждую избу, выслушивая жалобы колодниковъ однихъ освобождая по своему царскому милостивому изволенію и скорому суду, другимъ облегчая узы, третьимъ выдавая по рублю и по полтинъ на праздникъ. Всъмъ "сидъльцамъ тюремнымъ", по приказанію государя, назначался на великіе дни праздничный харчъ. Съ Большого тюремнаго двора государь шествовалъ на "Аглинской". На этомъ дворъ милость царева изливалась на полонянниковъ. Шествуя отсюда, въ Бѣломъ и Китай-городѣ государь одѣлялъ изъ своихъ рукъ всякаго встрѣчнаго о́ѣдняка. Возвратившись съ описаннаго выхода въ палаты, царь шелъ въ покои на отдыхъ. Отдохнувъ и переодѣвшись, онъ выходилъ въ Столовую избу или Золотую палату, или-же въ какую-либо изъ дворцовыхъ ("комнатныхъ") церквей. Царскіе часы вѣнценосный богомолецъ слушалъ— окруженный сонмомъ бояръ, думныхъ дьяковъ и ближнихъ чиновъ.

Въ навечеріи великаго праздника царь, въ бълой, шелкомъ крытой, шубъ, отороченной кованымъ золоченымъ кружевомъ и золотной нашивкою, шелъ въ Успенскій соборъ, гдъ стоялъ за вечернею и слушалъ дъйство многольтія, "кликанное" архидіакономъ. Послъ этого, патріархъ, по описанію Забълина, "со властьми и со всъмъ соборомъ здравствовалъ государю"... Произносилось "титло". Государь обмънивался поздравленіями съ патріархомъ и всъми присутствовавшими; затъмъ, принявъ патріаршее благословеніе, шествовалъ въ палаты.

Въ сумерки, при трепетномъ мерцаніи первой вечерней звъзды, являлось во дворецъ "славить Христа" соборное духовенство съ хорами государевыхъ пѣвчихъ; къ послѣднимъ иногда присоединялись "станицы" патріаршихъ, митрополичьихъ и другихъ пѣвческихъ хоровъ. Славельщики входили въ Столовую избу, или въ Переднюю палату. Государь принималъ гостей по уставу—по обычаю, жалуя ихъ бѣлымъ и краснымъ медомъ, который золотыми и серебряными ковшами обносили особые подносчики. Кромѣ царскаго угощенія, христославы получали и "славленое" (отъ 8 алтынъ съ 2-мя деньгами до 12 рублей, смотря по положенію того, отъ кого былъ хоръ). Русскіе цари очень любили церковное пѣнie, а нотому жаловали "воспѣвакъ", обладавшихъ выдающимся искусствомъ въ немъ, и наособицу.

Наставалъ самый праздникъ Рождества Христова. Царь шелъ къ заутренъ въ Золотую палату. Въ 10-омъ часу утра расплывался надъ Москвою цервый гулкій ударъ краснаго благовъста къ объднъ, подхватываемый колокольнями сорока-сороковъ московскихъ. Въ это время государь былъ уже въ Столовой палатъ, убранной "большимъ нарядомъ". Онъ сидълъ на своемъ царскомъ мъстъ, рядомъ съ которымъ стояло патріаршее кресло. Бояре и думные дьяки сидъли по лавкамъ, застланнымъ "бархатами"; другіе ближніе люди, младшихъ разрядовъ, стояли поодаль. По прошествіи нъкотораго времени, въ цалату вступалъ патріархъ, пред-

- 542 -

Digitized by Google

шествуемый соборными ключарями съ крестомъ и со святой водою. Святителя сопровождалъ сонмъ митрополитовъ, архіепископовъ, епископовъ, архимандритовъ и игуменовъ. Государь вставалъ навстрѣчу архипастырю, шедшему славить Христа. Послѣ пѣнія положенныхъ, по уставу церковному, молитвъ, "стихеръ" и многолѣтія, патріархъ поздравлялъ царственнаго хозяина Земли Русской и, по приглашенію его, садился рядомъ съ нимъ. Затѣмъ, немного спустя, благословивъ государя, іерархъ Православной Церкви, со всѣми духовными властьми, шелъ въ царицыны покои, въ государынину Золотую палату. Послѣ царицы, патріархъ посѣщалъ всѣхъ членовъ царскаго семейства.

Государь, между тёмъ, собирался къ обёднё въ Успенскій соборъ. Выходъ въ соборъ совершался по Красному крыльцу, въ предшествіи и сопровожденіи бояръ. Государь былъ одётъ въ царское платно (порфиру), становой кафтанъ и корону; на груди его были возложены царскія бармы; въ рукъ онъ держалъ царскій жезлъ. Подъ руки держали царственнаго богомольца двое стольниковъ въ золотыхъ праздничныхъ ферязяхъ. Люди меньшаго чина начинали шествіе, бо́льшаго чина вельможи слъ́довали за царемъ.

Отслушавъ литургію, государь въ одномъ изъ придѣловъ собора перемѣнялъ царское платно на "походное" и возвращался во дворецъ. Тамъ въ это время приготовлялся уже праздничный столъ—на патріарха, властей и бояръ. Но, върный своему благочестивому обычаю, самодержецъ московскій не садился за столъ, не узнавъ, что все исполнено по его изволенію.

А "изволилъ" государь приказывать еще съ утра: "строить столы" для бъдныхъ и сирыхъ. Въ Передней палать, или въ однѣхъ изъ теплыхъ свней государевыхъ, къ этому времени были уже другіе гости: собиралось скликалось по Москвъ до ста и болъе нищихъ и убогихъ. Столы уставлялись пирогами и перепечами, ставились жбаны квасу и меда сыченаго. По данному ближнимъ бояриномъ знаку, привпускали царскихъ гостей, занимавшихъ мъста сънники за столами. Входили подносчики и одъляли всъхъ объдав**шихъ---отъ имени царскаго---калачами и деньгами (по пол**тинъ). Слъдомъ за ними, палатою проходилъ ближній бояринъ, изображавшій собою замъстителя государева, и всъхъ. "опрашиваль о довольствъ". И только после того, какъ этоть бояринъ приносилъ царю въсть, что его убогіе гости сыты, пожалованы "жалованьемъ" и отпущены со словомъ милостивымъ, -- садился государь въ Столовой палатъ за столы,

- 543 -

Digitized by Google

"браные на цатріарха и властей". Иногда, въ то-же самое время, столы для убогихъ и сирыхъ "строились" и въ царицыныхъ покояхъ, въ ея Золотой палатв, гдв также раздавалось бъднякамъ щедрой рукою царское жалованье. Утромъ, предъ объднею, къ царицъ съъзжались старшія боярыни, вмъстъ съ которыми она и слушала славленіе натріарха.

Встрътивъ праздникъ дълами благотворенія обойденнымъ судьбою несчастнымъ и принявъ "здравствованіе" духовныхъ и свътскихъ властей и ближнихъ людей своихъ, государь отдавалъ себя семьъ. На другой день онъ слушалъ утреню и объдню въ одной изъ своихъ комнатныхъ церквей, послъ чего принималъ прівзжихъ изъ другихъ городовъ христославовъ "духовнаго и свътскаго чина". Къ царицъ въ это-же время собирались, по "нарочитому зву", прівзжія боярыни. Родственницы государя и государыни оставались въ царицыныхъ палатахъ — къ "столу"; всъ же другія гостьи увзжали, такъ какъ имъ, по уставу, не предоставлялось права объдать за царскими столами.

праздника На третій лень великаго государь "шель саньми" на богомолье въ одинъ изъ наиболве чтимыхъ, прославленныхъ своими святынями московскихъ монастырей. Ha раззолоченныхъ, испещренныхъ хитрымъ V30рочьемъ саняхъ, по сторонамъ царскаго мѣста, крытаго персидскими коврами, стояли два ближнихъ боярина и два стольника. За государевыми санями вхала царская свита: бояре, окольничіе, дѣти боярскіе. Поѣздъ оберегался ото всякаго лиха отрядомъ стрёльцовъ во сто человъкъ. Несмътныя толпы народа окружали царскій путь, бъжали и скакали на коняхъ за повзжанами, привътствуя "батюшку-царя" радостными кликами. Посътивъ московскія святыни, на обратномъ пути съ богомолья. государь завзжаль поклониться праху родителей и возвращался въ свои палаты.

Вечеръ этого дня царь, въ кругу своей семьи, проводиль въ особой Потвшной палать. Въ ней—гусельники, домрачеи, скрыпочники, органисты и цымбальники услаждали слухъ государя. Скоморохи съ карлами и карлицами забавляли царское семейство пъснями, плясками и всякими другими "двйствами". Представали здъсь иногда передъ царскими взорами и "заморские искусники комедійнаго дъла". Съ этого вечера въ царицыныхъ покояхъ и въ теремахъ царевенъ начиналось время святочныхъ забавъ.

#### рождество христово.

"Ужъ я золото хороню, хороню, Чисто серебро хороню, хороню, Я у батюшки въ терему, въ терему, Я у матушки въ высоко́мъ, въ высоко̀мъ..."—

---звенѣла, переливалась переливами голосистыми старинная "подблюдная" пѣсня, и въ наши дни общая всѣмъ святоч-нымъ игрищамъ-бесѣдамъ:

> "Палъ, палъ перстень Въ калину, въ малину, Въ черную смородину... Гадай-гадай, дъвица, Отгадывай, красная, Черезъ поле идучи, Русу косу плетучи, Шелкомъ первиваючи, Златомъ персыпаючи"...

А на Москвъ бълокаменной и по всей Землъ Русской веселыя рождественския Святки были уже въ полномъ разгаръ.



### LIV.

## Ввѣри и птицы.

Разношерстное-разновидное царство звѣрей, какъ и разноперое-разноголосое царство птицъ, населяющихъ обступающія человѣка поля, луга, лѣса и горы, не только не обойдено живучимъ словомъ народной Руси, но отразилось въ его прозрачной глубинѣ со всѣми своими особенностями. И сказы-преданія, и пъсни, и пословицы, и загадки, и поговорки, и присловья запечатлёли въ себё оба эти царства во всемъ ихъ пестромъ многообразіи. То величаво-спокойную ръчь ведеть о нихъ народъ-сказатель, то окружаетъ ихъ дымкой таинственнаго-нездѣшняго, то пылаетъ на нихъ гнѣвомъ, то обвъваетъ ихъ кроткой даскою воспоминанія. Мъшая дъло съ бездѣльемъ, отъ страха-ужаса переходя къ веселой шуткъ, онъ обрисовываетъ весь этотъ міръ, близкій богатырскому духу пахаря, живущаго, какъ жили и его давніе пращуры, заодно съ матерью-природою, дышащаго однимъ дыханіемъ съ нею.

Зерцало простонародной мудрости ... Книга Голубиная" ... устами царя Давыда Евсеевича называеть "Индрика-звъря" главою и владыкой звъринаго царства. "Такъ и Индрикъзвърь всъмъ звърьямъ мати", ... гласитъ "перемудрое" слово и продолжаетъ, надъляя этого диковиннаго звъря самыми чудесными свойствами:

> "Почему тотъ звѣрь всѣмъ звѣрьямъ мати? Что живетъ тотъ звѣрь во святой горы, Онь и пьетъ, и ѣстъ изъ святой горы, И онъ ходитъ звѣрь по поднебесью,

> > — 546 —



Когда Индрикъ-звърь разыграется, Вся вселенная всколыбается: Потому Индрикъ-звърь всъмъ звърьямъ мати!"

Въ этомъ сказочномъ звъръ дегко, по самому его наименованію, узнать единорога, представлявшагося и въ не особенно стародавние годы загадочнымъ существомъ, съ которымъ связывалась въ суевърномъ воображени мысль о сверхъестественной силь и мулрости. Еще въ XVII-мъ стольтія рогу этой "матери всёмъ звёрьямъ" приписывались цёлебныя свойства, и увъренность въ этомъ была настолько велика, что даже царь Алексъй Михайловичъ, по свидътельству дворцовыхъ книгъ (1655 г.), соглашался за три такихъ рога заплатить десять тысячъ рублей соболями и мягкою рухлядью. Свъдущіе въ цъленія бользней русскіе люди того времени были убъждены, что рогъ единорога не только можеть оказывать помощь въ различныхъ болъзняхъ, но и даетъ владъющему имъ человъку увъренность въ цвътущемъ здоровьи на всю жизнь долгольтнюю. Длиною этоть рогъ до шести пядей и свътелъ. какъ свътло", -- повъствують о немъ письменные люди, современники Тишайшаго царя.

Надъ птичьимъ царствомъ ставить съдая народная мудрость не менъе удивительную Страфиль ("Естрафиль", "Страхиль" и "Стратимъ" — по инымъ разносказамъ)-птицу". "Страфиль-птица всъмъ птицамъ мати", — гласитъ она, — "что живетъ та птица на синемъ мори, она пьетъ и ъстъ на синемъ мори; когда эта птица вострепенется, все синее море всколебается. Потопляетъ море корабли гостиные, съ товарами драгоцънными, и топитъ гостей, гостей торговыихъ, побиваетъ судна, судна поморскія: потому Страфиль-птица птицамъ мати"...Что это за птица Страфиль-остается для нашихъ дней загадкою, потому что, хотя она и напоминаетъ страуса по имени-прозвищу, да тотъ, какъ извъстно, никогда не живывалъ "на синемъ мори".

Пословицы, поговорки и всевозможныя присловья-прибаутки о звёрьё съ птаствомъ пошли въ народную Русь больше всего съ лёсныхъ мёстъ, наособицу богатыхъ звёро-да-птицеловами. Облетая на крыльяхъ живучаго слова свётлорусскій просторъ, переходя изъ однихъ словоохотливыхъ устъ въ другія, онё видоизмёнялись, сообразно съ бытомъ-обиходомъ той или другой округи, по которой пролегала имъ путьдороженька, никакими рогатками-заставами не перегороженная, никёмъ-никому не заказанная. Мёстныя наслоенія придавали вольному словесному богачеству пестроцвётную окраску, изъ-за которой порою не такъ-то легко и угадатьраспознать, гдё родина того или иного реченія, —олончанинъли ,или тулякъ, или —чего добраго! —обитатель Костромы ("недоброй стороны") оговорился-обмолвился имъ впервые.

"Звърье прыскучее (порскучее?)-Божье стало!"-гласить народная молвь крылатая, договариваючи къ этому: "Пастухъ всёмъ звёрямъ-Егорій!", "Что у звёря ("у волка"-въ частности) въ зубахъ, то Егорій далъ!", "Безъ Егорья и звърю съ голоду пропасть!", "Хранитъ Господь и дикаго звъря!", "У Бога-всякаго корму много; всёхъ Господь налёлилъ-кого хлъбцемъ, кого хлъбушкой, не за что ему и звъря лъсного обдёлять: не хлёбомъ, такъ травой накормить, травы кто не встъ-другимъ зввремъ-птицей!" и т. д. Немного словъ на языкъ у русскаго народа про все звъриное царство огуломъ, но множество-про каждаго звъря наособицу, начиная царь-звёремъ (львомъ), малою мышкою-норушкой кончая. "Знають и звъря по шерсти; какъ человъку человъка по обличью не распознать!". "По когтямъ да по зубамъ звърей знать, а человъка-по глазамъ видать!",-говоритъ онъ,-"Звърь звърю-человъкъ; человъкъ человъку-звърь!"-приговариваеть.

Ко птицамъ-птахамъ куда привътливъе народное слово, чъмъ ко звърью, -- знать, ему, крылатому, летающія созданія Божіи больше по сердцу, чъмъ бъгающія-порскающія. Зоветь краснословъ-народъ птицъ-Божьими, небесными, вольными; порою онъ завидуетъ имъ, поневолъ на одномъ мъстъ сидючи. "Эхъ, крылья-бы, крылья мнѣ! Птицей взвился-бы, полетѣлъ!" — говорить его встосковавшееся по чемъ (или по по комъ)-либо сердце: "Не птахъ-не полетишь!", "Снесите, вольныя птицы, поклонъ на родимую сторонушку!", "Дайте крылья, крылья мив перелетныя!", "Молодость-пташка вольная, старость-ракомъ пятится, черепахой ползетъ!", "Безъ крыльевъ и птица-комъ; безъ воли и радость-не въ радость, на свободѣ и горе-вполгоря!" и т. д. "Что ему дѣлается: ни светь, ни жнеть, какъ Божья птаха живеть!"--говорять деревенские краснословы про безпечныхъ людей, примъняя къ нимъ евангельскія слова ... Воззрите на птицы небесныя"... "Птица ни светъ, ни жнетъ, а сыта живетъ!"-добавляютъ другіе къ этому. Но, по народному-же слову, и птица-птицъ рознь: "У всякой пташки-свои замашки!", "Всяка птица своимъ голосомъ ("свои пъсни"-по иному разносказу) поеть!", "Птицу знать по перьямъ, сокода-по полету!" Задумываясь надъ счастьемъ, посельщина-деревеньщина приговариваеть: "Счастье-вольная пташка; гдъ захотъла, тамъ и свла!" По крылатому народному слову-"Нъть дерева, на которое не садилась-бы птица: а мимо сколькихъ людей счастье. не-глаля, проходить?" Вмъстъ съ зорькою полнимается пахарь со своего жосткаго ложа, вмъстъ съ солнышкомъ принимается за работу, памятуя завътъ пъдовъ-прадъдовънабожныхъ-благочестивыхъ люлей – о томъ, что кто не трулится, тотъ пусть и не ъсть, что "трудовой потъ-върнъе денегъ" и т. п. Какъже ему было не обмолвиться такими поговорками, какъ, напримъръ: "Ранняя птица носокъ прочищаеть, поздняя глаза продираеть!", "Какая пташка раньше проснулась, та и корму скорѣе нашла!", "Рано птица съ гнъзда поднялась-сытнъе дътятъ-птенцовъ накормила!" Знаеть народъ-хлѣборобъ, что безъ родительскихъ совѣтовъ да наказовъ не стать молодому подростку заправскимъ пахаремъхозяиномъ. "Птица не только дътокъ кормитъ, а и летать учить!"-вылетвло у него изъ устъ мудрое-хотя и немудреное-слово. "Учись. умная голова, у глупой птицы, -какъ ивтей учить!"----наставляеть большакъ семьи молодожена сына (либо-внука). "И птица за собой выводокъ водитъ!"приговариваеть онъ несмышлёной молодухь-снохь, оставляющей безъ призора свою дътвору да все про дъвичьи хороводы вспоминающей. "Красна птица перьемъ", -- повторяетъ простодушная народная мудрость, -- а человъкъ -- ученьемъ!" Нелюбо широкой русской душть видъть о бокъ съ собою кичащихся своимъ случайнымъ положенівъ мъру не емъ, слишкомъ высоко задирающихъ носъ выскочекъ, "Не велика птица!"---роняетъ она въ ихъ сторону мъткое слово. "И на вольную птицу есть укорота-силки да тенета!", "Залетъла птица выше своего полета!", "Высоко летишь, гдъто сядешь!"-слово за-словомъ оговариваютъ въ народъ такихъ людей. "По пташкъ и клътка!"-осаживаетъ посъдълая старина-старинушка безпрестанно жалующихся на свою судьбу птицъ не высокаго полета, не заслуживающихъ лучшей участи, чъмъ та, которая выпала на ихъ долю. "Все есть. только птичьяго молока нътъ!"--ведеть народная Русь свою рвчь о чьемъ-либо несмътномъ богатствъ, но тутъ-же сама себя оговариваеть: "Птичьяго молока - хоть въ сказкъ найдешь, а другого отца-мать и въ сказкъ не сыскать!" О ротозъяхъпростецахъ сложился прибаутокъ: "Поймалъ птицу-юстрицу, пошель по рынку, просиль полтинку; подали пятакъ, -- отдалъ и такъ!.."

Жизненный опыть цёлыми вёками подсказываль русскому народу тё примёты, передь которыми съ нёкоторою долей изумленія останавливаются даже и умудренные наукой

люли, не знающіе: чъмъ и какъ объяснить ихъ происхожленіе. Не всѣ примѣты оправдываются на дѣлѣ, но твердо въритъ въ ихъ непредожность простая душа суевърнаго пахаря. Такъ, напримъръ, опытные охотники, звърующіе изъ поколѣнія въ поколѣніе, говорять, что не къ добру оставлять убитаго звёря въ полё. Появится много звёрья въ сосванихъ съ селами лвсахъ-къ голодному году. Бъжитъ звёрье изъ лёсу невёдомо куда-къ лёсному пожару (а по словамъ другихъ-къ засухъ). О птицахъ-свои примъты. на особый дадъ сложившіяся. Увидить зоркій глазъ мужикапогодовёда, что купаются въ пыли подорожной мелкія птахишебетуныя, дождя начнетъ ждать. Если сидитъ-ощипывается домашняя птица-къ ненастью, "вольная"-къ ведру. Летять стаями пташки на коноплянники-къ завидному удожаю конопли. Но, какъ объ отдёльныхъ породахъ звёриныхъ. такъ и о птичьихъ семьяхъ, существуютъ примъты-о каждой наособицу.

Изощряясь въ словесномъ единоборствъ, деревенскіе краснословы всегда не прочь загануть захожему человъку и загадку. Подчасъ такую загадаютъ, что въ тупикъ встанетъ не набившій разума на догадливости, не наварившій въ житейской кузницѣ языка новичокъ. "Звѣрокъ—съ вершокъ, а хвость—семь верстъ!" (игла съ ниткой), "Деревянная птица, крылья перяныя, хвостъ желѣзный!" (стрѣла), "Одна птица кричитъ: мнѣ зимой тяжело; другая кричитъ: мнѣ лѣтомъ тяжело; третья кричитъ: мнѣ всегда тяжело!" (сани, телѣга и лошадь). "Махнула птица крыломъ, покрыла весь свѣтъ однимъ перомъ!" (ночь), "Летѣла птица черезъ Божью свѣтлицу: тутъ мое дѣло на огнѣ сгорѣло!" (пчела и церковь), "Дважды родился, ни однова не крестился, одинъ разъ умираетъ!" (птица),—сыплетъ загадками наша деревня.

Русскій народъ, величающій "Индрика-звёря" всёмъ звёрямъ матерью, признаеть. однако, за царя царства звёринаго и могучаго льва. Но гордый властитель пустынь и степей мало знакомъ нашему пахарю-сказателю, знающему о немъ больше по наслышкё да по лубочнымъ картинкамъ. Потомуто и обмолвилась о немъ русская крылатая молвь словно мимоходомъ. "Левъ мышей не давить!" — гласитъ она въ укоръ сильнымъ людямъ, притёсняющимъ слабыхъ. По старинному, и теперь еще не отжившему времени въка, повёрью — левъ строго блюдетъ свою царскую власть: "спатьспитъ, а однимъ глазомъ видитъ". Про тигра, кровожаднаго сосёда царь-звёря, только и знаетъ народная Русь, что онъ — "лютый". Но зато изъ этой могучей породы облюбовала она

- 550 -

въ своемъ живучемъ словъ дальнюю ролню льва могучаго ла тигра лютаго-нашу красавицу домашнюю кошку, перенявшую отъ обоихъ понемногу свой нравъ обычай. Дикой кошки совсѣмъ не знаетъ народное слово, а о своемъ домашнемъ "тигро-львѣ"насказало и "ни вѣсть сколько поговорокъ всякихъ. "Кто кошекъ любитъ-будетъ жену любить!", "Безъ кошки не изба (безъ собаки не дворъ)!", "Знаеть кошурка свою пе-чурку!", "На мышку и кошка звърь!", "Кошки дерутся-мышкамъ приволье!", "Напала на кошку спъсь, не хочетъ и съ печки слѣзть!", "Любить кошка молоко, да рыльце коротко!", "Лакома кошка до рыбки, да въ воду лъзть не хочется!"говоритъ-приговариваетъ нашъ краснословъ-наролъ. примъняя связанныя съ видомъ-нравомъ кошки поговорки ко всевозможнымъ явленіямъ человѣческой жизни. "Поклонишься и кошкѣ въ ножки!" - говорится гордецу, которому - на-роду написано переломить свою спёсь-гордость. "У нихъ даии-что у кошки съ собакой!"--кивають головой на сварливую супружескую чету. Захотъль отъ кошки лепешки!"машуть рукою при разсказъ о чьей-либо сомнительной щедрости. По простонародной примъть: кошка свертывается клубкомъ къ морозу, кръпко спитъ брюхомъ кверху-къ теплу, скребеть лапами ствну-къ вътру непогожему, полъ-къ замети-вьюгь, умывается-къ вёдру (и къ приходу гостей), лижетъ хвостъ-къ дождю, на человъка тянется-обновку (корысть) сулить. Существуеть старинное повёрье, что кошка такъ живуча, что только девятая смерть и можеть ее "уморить до-смерти". Загадки загадываетъ посельщина-деревеньщина про этого живучаго звъря такія, какъ напримъръ: "Двъ ковырки, двѣ подковырки, одинъ вертунъ, два войка, третья маковка!", или: "Выходить турица изъ-подъ каменной горицы, спрашиваетъ курицу турица: —курица, курица! Гдъ ваша косарица?-Наша косарица лежитъ на пешерскихъ горахъ. хочетъ вашихъ дътей ловить. - Ахъ, горе горевать: куда намъ дътей дъвать?" (крыса, кошка, мыши и печь), или: "Идетъ Мырь-царь, навстречу Мырь-царю Гласимъ-царь: --- Где виделъ Смотрякъ-царя?-Смотрякъ-царь подымается на звеновскія горы; со звеновскихъ горъ-на пещерскія горы, со пещерскихъ горъ въ Стратилатово царство!" (мышь, пътухъ и котъ). Въ цъломъ рядв другихъ, подобныхъ этимъ, загадокъ загадываеть народная молвь про кошку и обреченную ей добычу. Мышь зовуть "сивой буренкою", приговаривая, что ее "и дома не любять, и на торгу не купять." "Подъ поломъ-поломъ ходить барыня съ коломъ!"-гласить о ней старая загадка. "Мала-мала, а никому не мила!" - подговаривается другая. А и

— 551 —

какъ тутъ любитъ этого маленькаго съренькаго звърька русскому пахарю, когда объ иную пору мышиный народъ у негочуть не весь хлъбъ на гумнахъ да по амбарамъ поъдаетъ! Недаромъ заводитъ русскій мужикъ кошекъ для борьбы съ этимъ страшнымъ для него звъремъ и даже особыми заговорами, изъ устъ въдуновъ-знахарей, заговариваетъ свои скудные запасы—"отъ мышеяди".

Кошка у древнихъ египтянъ считалась священнымъ животнымъ. У всъхъ народовъ она была спутницею колдуновъ. Народное суевъріе приписываетъ ся видящимъ въ темнотъ глазамъ необычайную силу, почерпнутую изъ міра таинственнаго. Трехшерстная кошка, по мнѣнію нашихъ пахарей, приносить счастье тому дому, гдъ живеть; семишерстный котъ является еще болье върнымъ залогомъ семейнаго благополучія. По словамъ русскихъ сказокъ, кошка-чуть-ли не самое смышленое животное. Она сама "сказываеть сказки" и не хуже дотошнаго знахаря умветь "отводить глаза". "Котъ-баюнъ" былъ надъленъ голосомъ, слышнымъ за семь верстъ, и видблъ за семь версть; какъ замурлыкаетъ, бывало, такъ напустить, на кого захочеть, заколдованный сонь, которагои не отличишь, не знаючи, отъ смерти. Черная кошка является, по народному слову, олицетвореніемъ нежданнагораздора: "Имъ черная кошка дорогу перебъжала!" - говорять о врагахъ, недавно еще бывшихъ чуть не закадыч-ными друзьями. Въ стародавніе годы знающіе всю подноготную люди говаривали, что на черную кошку можновымънять у нечистой силы шапку-невидимку и неразмънный. червонець. Нужна-де ей, окаянной, черная кошка, чтобы прятаться въ нее на святъ-Ильинъ день, когда грозный для всякой нежити-нечисти пророкъ сыплетъ съ небесъ своими: огненными стръдами. Еще и въ наши дни говорятъ на Руси, что кто убьеть чьего-нибудь любимаго кота, -- тому семь лють. ни въ чемъ удачи не будетъ. Кто любитъ бережетъ кошекъ. -того этоть хитрый звърь охраняеть оть всякой "напрасной бъды". Много и другихъ повърій связано съ нимъ въ богатомъ суевърной памятью русскомъ народъ.

Собирающій дани-выходы съ пчелиныхъ бортей и пасъкълъсной воевода медвъдь, изстари въковъ живущій по сосъдству съ краснословомъ-пахаремъ, далъ обильную пищу егокрасному слову-преданію. Запечатлълся онъ своимъ неуклюжимъ обликомъ во многомъ-множествъ пословицъ, поговорокъ, прибаутковъ и загадокъ, каждая изъ которыхъ росла-повыросла на утучненной въками почвъ народной жизни въками богатырскаго труда, подвижническаго терпънія и простодушной. мулоости. Окрестилъ русскій народь медвёдя Мишкой, Михайлой Иванычемъ величаеть. Топтыгинымъ прозываючи. Распознали-развъдали двуногіе сосъди обитателя лъсныхъ берлогь весь норовъ его, -- знаютъ, что незлобивъ и даже добёръ по своему-по медвъжьему-онъ, если его не трогать; но что охотникамъ. выходящимъ на него съ топоромъ да съ рогатиной, совсъмъ напрасно полагаться на его доброту: умъетъ онъ быть грознае грознаго воеводы, того-и-гляди изъ "косоданаго Мишки" превратится въ свиръпое лъсное чудовище. "Отпътыми" зовутъ завзятыхъ медвъжатниковъ, при каждомъ выходъ на охоту провожая ихъ – какъ на смерть. "Всъмъ пригнетышъ!" – прозвали медвъдя даже и по тъмъ мъстамъ, гдъ еще на нашей памяти водили ихъ на цъпи съ кольцомъ въ губъ вожаки, заставлявшіе льсныхъ воеводъ давать и сърому люду деревенскому, и господамъ-барамъ цълыя представления: показывать, какъ ребята горохъ воровали, какъ пьяные мужики по канавамъ валяются, какъ старыя старухи, какъ молодыя молодушки ходятъ, и всякія иныя премудрости. Плясаль медвъдь на цъпи, угощался медкомъ да винцомъ, потъшалъ честной людъ православный, а самъ-только-бы сорваться съ цёпи!-все въ лёсь норовиль убъжать на свободное житье привольное. Оттого-то, въроятно, и сложилась старая пословица ленивыхъ работниковъ, любящихъ откладывать со-дня-на-день свою, даже и урочную, работу: "Дъло не медвъдь-въ лъсъ не убъжить!" Увалень-медвъдь: идеть-нейдеть, сопить, съ боку на бокъ переваливается, а ломить навърняка: гдъ прошелъ, тамъ -и чуть не просъка въ лъсу. Присмотрълся къ его "вожеватости" деревенскій примътливый людъ: "Экій медвъдь!"говорить онъ о неповоротливыхъ мужикахъ: - "Такъ и претъ, не разбирая!"; "У него всъ ухватки медвъжьи: какъ увидитъ, обломъ, такъ и облапить норовить!" – оговаривають привередливыя красныя девушки неуча-парня. "Корова комола (безрога), лобъ широкъ, глаза узеньки; въ стадъ не пасется и въ руки не дается!"---обрисовываетъ самарская загадка пасущагося весной-льтомъ въ льсныхъ трущобахъ, а на-зиму заваливающагося въ теплую берлогу да цёлую зиму сосущаго свою жирную лапу-медвъдя. "Медвъдь-лъшему родной братъ, не дай Богь съ ними встрънуться!" говорять симбирские подлъсные жители, а сами (кто - посмѣшливѣе!) приговаривають, прибаутки ладять: "Ванька малый, гдъ быль?-У Тули!-Чего влъ?-Дули!-Кого видвлъ?-Воеводу!-Въ чемъ онъ?-Въ черной шубъ и кольцо у губи!" Отъ псковичей пошла гулять по свътлорусскому простору такая загадка въ лицахъ: "Пошелъ я по тухтухту (на охоту),взялъ съ собой тавтавту) собаку), нашелъ я на храпъ-тахту (медвъдя); кабы не тавтавта, —съъла-бы меня храпъ-тахта!" О томъ, какъ собираетъ медвъдь дань съ народа пчелинаго, существуетъ не мало всякихъ розсказней. По медвъжьему хотънью и зима студеная длится: какъ повернется онъ въ своей берлогъ на другой бокъ такъ и зимъ ровно половина пути до весны осталась.

Волкъ, лиса и заяцъ стоятъ слъдомъ за медвъдемъ, лъснымъ воеводою, въ словесномъ воспроизведеніи народной Руси, причемъ каждый изъ этихъ трехъ представителей дикаго звъринаго царства вноситъ въ общую картину послъдняго свои, только ему одному присущія, черты. Первый является яркимъ воплощеніемъ злобнаго хищничества; вторая—сама хитрость, умъющая заметать хвостомъ слъды своей вороватости; третій – воплощенная трусость и незлобивость. Самыми выразительными для нихъ можно назвать присловья: "Изъ-подъ кустика хватышъ!" (волкъ), "Въ чистомъ полъ увертышъ!" (лиса) и "Черезъ путь предышъ!" (заяцъ). Едва-ли возможно точнъе опредълить въ немногихъ словахъ весь ихъ нравъобычай.

Еще лучше медвъжьей знакома волчья повадка русскому пахарю, -- то-и-дёло приходится ему сталкиваться лицомъ къ лицу съ этимъ хищникомъ: то заръжетъ онъ корову, забредшую изъ стада въ лъсъ, то дерзко ворвется въ самую средину стада и выхватить овцу-другую, а то даже заберется темной ночью на дворъ. —если голоденъ очень. "Волка ноги кормять!"--говорить народная Русь, а сама приговариваеть: "Не за то волка бьють, что съръ, а за то, что овцу съълъ!" Но тутъ-же и примѣняетъ она волчьи качества къ своему брату-человъку, не отдавая предпочтенія послёднему: "Двуногій волкъ опаснѣе четвероногаго!", "Сытый волкъ смирнѣе ненасытнаго человъка!" Сплошь-да-рядомъ можно услышать такія пословицы-поговорки, какъ: "Стань ты овцой, а волки готовы!", "Выть тебъ волкомъ (съ голоду) за твою овечью , "Пастухи воруютъ, а на волка поклепъ!". "Випростоту!" дать волка и въ овечьей шкуръ!", "Пустили волка въ хлъвъ!", "Сказалъ-бы словечко, да волкъ недалечко!" Видитъ краснословъ-народъ около себя всякихъ хищниковъ, но-и видя-не сидить изъ предосторожности у себя по-запечью: "Волковъ бояться - въ лѣсъ не ходить!" - говоритъ онъ, выходя прямо къ нимъ навстръчу. Слышитъ мужикъ-простота, что о-бокъ съ нимъ возводятъ на кого-нибудь злую напраслину, -- невольно вырывается у него поговорка: "И то бываеть, что овца волка съъдаетъ!" Приглядълся онъ къ хищному люду: "Не кла-

ли волку пальна въ ротъ. -- откусить!"-гласить о послёлнемъ крылатая молвь. "Дай денегь въ долгь. а порукой булеть волкъ!"-обмолвилась надодная Русь о любителяхъ занимать безъ отдачи; "Какъ волка ни корми, все въ лъсъ глядитъ!"-о люляхъ, которыхъ не приручить; "Отольются волку овечьи слезы!" - о томъ. что не избъжать и здому человъку заслуженнаго волчьимъ нравомъ возмездія; "Обманетъ-въ лъсъ, какъ волкъ, уйлетъ!" – о неналежномъ товаришѣ-сотрудникѣ: "И волки сыты, и овцы цёлы!"-о такихъ случаяхъ, когда концы недобраго дела спрятаны въ воду, а тв, надъ къмъ это дело слъдано – еще не совсъмъ обобраны. Приходится кому-нибудь случайно покривить душой, не подъ силу противъ всѣхъ прямой дорогою идти, когда всё колесять вокругь да около; и вотъ-въ оправдание готова у него подсказанная горькимъ опытомъ поговорка: "Съ волками жить по волчьи выть!" Простонародныя примыты гласять, что, если перебъжить путнику дорогу волкъ. это-къ счастью; покажется много волковъ въ какую зиму подъ деревней, - къ голоду. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ называютъ волка "страхомъ": "Страхъ (волкъ) тепло (овцу) волочеть!"-говорять рязанцы, любители загадокь; "Страхъ тепло тащить, а тепло-караулъ кричить!"-вторятъ имъ симбирскіе краснословы. По всему свътлорусскому простору ходить такая загадка о волкахъ: "За лъсомъ за лъсомъ жеребята ржуть, а домой нейдуть!" По стародавнему повърью, отъ нападения волковъ можно зачураться путнику именемъ св. Георгія-Побѣдоносца: но это только въ такомъ случаъ, когда тотъ, на кого нападаютъ волки, не обреченъ имъ на растерзаніе за грѣхи. Бѣлый волкъ-царь волкъ; если встрѣтится съ нимъ человъкъ, - не быть ему живому, даже если въ рукахъ ружье.

Волкъ, по народнымъ сказаніямъ, является олицетвореніемъ темной тучи, заслоняющей солнце, и вообще темноты. "Пришелъ волкъ (темная ночь)—весь народъ умолкъ; взлетѣлъ ясёнъ-соко́лъ (солнце)—весь народъ пошелъ!"—загадывается старинная загадка. "Облакыгонештеи отъ селянъ влъкодлаци нарицаються; егдау бо погыбнеть лоуна или слънце—глаголють: влъкодлаци лоуну изъѣдоша или слънце; си же вься басни и лъжа суть!"—говорится въ Кормчей Книгѣ. Волкомъ иногда оборачивался, по слову языческой старины, даже самъ Перунъ, появляясь на землѣ; колдуны и вѣдьмы старались подражать богу боговъ славянскихъ. Въ одномъ изъ наиболѣе древнихъ заговоровъ причитается о томъ, что на сказочномъ островѣ Буянѣ "на полой полянѣ свѣтитъ мѣсяцъ на осиновъ пень—въ зеленой лѣсъ, въ широкой долъ. Око-

ло пни ходить волкъ мохнатый, на зубахъ у него весь скоть рогатый..." Повторяющияся не только на Руси, но и у всъхъ славянскихъ и сосъднихъ съ ними народовъ. сказки объ Иванънаревичв и свромъ волкв надвляють этого зввря-хишника даже крыльями. Летаетъ онъ быстрве ввтра, переноситъсърый — на своей спинъ царевича изъ одной стороны свъта бълаго въ другую, помогаетъ ему добыть чудесную жаръ-птицу, золотогриваго коня и всёмъ красавицамъ красавицу-Парь-Лъвицу. Говоритъ этотъ сказочный волкъ голосомъ человъчьимъ и одаренъ необычайной мудростью. Старинное мадорусское повърье подаетъ пахарю-скотоводу совътъ класть въ печку кусокъ желѣза-въ случаѣ, если отобьется отъ стада, забредетъ въ лъсъ животина, ---низачто не тронетъ тогда ея лютый звърь-волкъ. Съ зимняго Николы, - говорить народъ, - начинаютъ волки рыскать стадами по лъсамъ, полямъ и лугамъ, осмъливаясь нападать даже на цълые обозы. Съ этого дня вплоть до Крещенья — волчьи праздники. Только послё крещенскаго водосвятія и пропадаеть ихъ смёлость: По разсказамъ ямщиковъ, волки боятся колокольнаго звона и огня. Поддужный колокольчикъ отгоняеть ихъ отъ про**взжаго:** "Чуетъ нечистая сила, что крещоные вдутъ!" — говорить бывалый, состарившійся за ямской гоньбою людь. Во всей новгородской округъ, для предохраненія скота отъ волковъ, въ зимнее время подбирающихся по ночамъ къ задворикамъ, еще недавно было въ обычав объгать села-деревни съ колокольчикомъ въ рукахъ, причитая подъ звонъ: "Около двора желѣзный тынъ; чтобы черезъ этотъ тынъ не попалъ ни лютый звърь, ни гадъ, ни злой человъкъ!" Върящіе въ силу колдовства люди разсказывають, что-если навстрёчу свадебному повзду бросить высушенное волчье сердце, то молодые будуть жить несчастливо. Волчья шерсть считалась встарину одною изъ злыхъ силъ въ рукахъ чародъевъ.

Собака—одной породы съ волкомъ, но съ давнихъ временъ стала его лютымъ врагомъ, защищая-оберегая хозяйское добро. Недаромъ сложилась неизмънно оправдывающаяся въ жизни поговорка: "Собака—человъку върный другъ!" Заслышитъ волкъ собачій лай,—сторонкой норовитъ обойти,—знаетъ, сърый, что зубы-то у этихъ сторожей острые, а чутье на-диво. О своемъ върномъ другъ-сторожъ насказалъ краснословъ-пахарь немало всякихъ крылатыхъ словецъ, и всъ они въ одинъ голосъ говорятъ о собачьей привязанности о собачьемъ "нюхъ" (чутьъ), о собачьей неприхотливости. Пособачьемъ лаю узнаетъ сбившійся съ дороги путникъ, гдъ поблизости жилье человъческое. По нему-же загадываютъ на-

Digitized by Google

Святки и красныя дёвушки: "Гавкни, гавкни, собаченька, гдё мой суженый!" Многое-множество примётъ связано съ хорошо знакомымъ деревенскому человёку собачьимъ нравомъ. Если собака, стоя на ногахъ, качается изъ стороны въ сторону, къ дорогё хозяину; воетъ песъ, опустивъ морду внизъ (или копаетъ подъ окномъ яму),—быть въ домё покойнику; воетъ, поднявъ голову, — ждутъ пожара; траву ёстъ собака — къ дождю; жмется къ хозяину, смотря ему въ глаза—къ близящемуся несчастью; мало ёстъ, много спить—къ ненастной погодё; не ёстъ ничего послё больного,—дни того сочтены на небесахъ.

"Не бывать волку лисой!"-говорить стадая пословина. И впрямь такъ: весь нравъ ея-на свою особую стать. Зоветъ ее народъ "кумушкой", "Патриктевною" величаетъ. "Лисой пройдти", въ его устахъ, равносильно со словомъ схитрить ("спроворить"); есть даже особое словцо-"лисить". Лисаслабосильнъе волка невпримъръ, да, благодаря своей повадкъ, куда сытье его живеть. Она - "семерыхъ волковъ проведетъ": какъ ни стереги собака отъ нея дворъ, а все курятинки добудеть. "Лиса и во снъ куръ у мужика въ хлъвъ считаеть!" "У лисы и во снё ушки—на макушкё!", "Гдё я лисой прой-дусь, тамъ три года куры не несутся!", "Кто попалъ въ чинъ лисой, будетъ въ чинё—волкомъ!", "Когда ищешь лису впереди, она-позади!", "Лиса все хвостомъ покроетъ!"перебивають одна другую старинныя пословицы-поговорки. "У него лисій хвость!"-говорится о льстивыхъ хитрецахъ. Въ простонародныхъ сказкахъ лиса, обыкновенно, выводится о-бокъ съ зайцемъ, который представляется рядомъ со своей пушистою сосъдкой еще трусливъе и беззащитнъе. "По лъсу-лъсу лисье жаркое въ шубейкъ бъжитъ!"-загадываютъ про него на среднемъ Поволжьт. "Трусливъ, какъ заяцъ!"-говорять въ просторѣчьи о робкихъ не-въ-мѣру людяхъ. Зовуть бълаго зимой, свраго по осени, рыжаго лвтомъ трусишку-звърька - "косымъ". Всъ поговорки о немъохотничьи. "Двлу время -- потвхв чась!" -- говаривали съ давнихъ дней на Руси. И вотъ, любо охотнику цълыми часами гоняться за косымъ. "Коня положу, да зайку ухожу!", "Не дорогъ конь-дорогъ заяцъ!", "Покуда зайца догонишь-съ пару зайдешься!", "Рубль бъжитъ-сто догоняють!" Перебъжить косой заяць дорогу, - лучше вернуться домой, по охотничьей примътъ, а то никакого толку не будеть весь день. Трусовать заяцъ, а есть на свътъ и другой звърь, что -по народному слову-и его боится: лягушка, прячущаяся въ своей болотинь при видь такого страшилища... Въ пъсняхъ зайцу-трусу

Digitized by Google

посчастливилось, - не "косымъ" зовутъ тамъ его, а "заинькой" величають. Его именемъ прозываются въ съверной и средней полосъ России особыя игровыя-хороводныя пъсни (въ Вологодской, Тверской, Псковской, Вятской, Тульской, Новгоролской и Орловской губ.). "Заинька, до съничкамъ гуляйтаки, гуляй: свренькій, по новенькимъ разгуливай, гуляй!"--гдъ быль, побываль? Съренькій, и гдъ быль, побываль?-Быль, быль, парень мой, быль, быль, сердце мой, я во льсь въ ельничкъ. во зелёномъ въ сънничкъ!"-- вторитъ ей другая, въ иномъ мёстё записанная. ...., Что-жъ ты дёлалъ, заинька? Что-жъ ты дълалъ, бъленькой?-Я капусту ломалъ, зеленую поглодаль!"-заливается третья, переносящая заиньку изъ лѣсу въ огородъ. Каждая изъ этихъ пѣсенъ продолжается вопросами о томъ, что делалъ заинька, - котораго, кстати сказать, изображаетъ ходящій въ кругу хоровода, -и кончается припъвомъ, въ-родъ: "Заинька, поклонись, съренькой, поклонись! Заинька, кого любишь, съренькой, кого любишь, заинька, поцёлуешь, сёренькой, поцёлуешь"... Заинька-парень цёлуетъ которую нибудь изъ дёвушекъ подъ припъвъ хоровода: "Вотъ какъ, вотъ такъ, поцѣлуешь!"... Послѣ этого его замѣняеть поцѣлованная. a онъ присоединяется къ поющимъ, которые заводятъ новую пъсню-"заиньку". Чаше всего, - если въ кругу стоить-ходить дъвушка, поется: "Стелю, стелю постелюшку, стелю пуховую!", кончающаяся словами:- "Кого люблю, кого люблютого поцѣлую!"..: Заяцъ - не только воплощеніе трусости, но и олицетворение быстроты. Потому-то быстрое, едва уловимое мелькание отблеска солнечныхъ лучей на стънахъ, потолкъ и полу называется "зайчикомъ". Это название относится въ народъ и къ синимъ огонькамъ, перебъгающимъ по горящимъ угольямъ. Встарину повсемъстно на Руси зайчатина считались поганой пищею; еще и до сихъ поръ не вездъ станутъ у насъ всть зайца, не говоря уже о старовврахъ-раскольникахъ, у которыхъ это прямо-таки воспрещается. Простонародное суевъріе не совътуеть вспоминать о зайцъ, плавая во время купанья: Водяной утопить за это можетъ.

Бълка, красивый пушистый звърекъ, столь оживляющій своимъ непосъдливымъ бойкимъ нравомъ пустынное безмолвіе съверныхъ угрюмыхъ лъсовъ, то-и-дѣло упоминается въ старинныхъ русскихъ сказкахъ. Перепрыгиваетъ она съ вътки на вътку, поетъ-распъваетъ, по словамъ сказочниковъ, веселыя бъличьи пъсенки, а сама—знай грызетъ оръхи: не простые оръхи, скорлупа у нихъ изъ чистаго золота, а зерна-ядрышки — жемчужныя. Если случайно забъжитъ въ деревню изъ лѣсу бѣлка, быть для всей деревни худу, — гласитъ сѣдое народное слово. Оно-же, это умудренное многовѣковымъ опытомъ слово, сохранило до нашихъ дней повѣрье о томъ, что, если волки воютъ по залѣсью да бѣлки скачутъ по опушкамъ — надо ждать либо морового повѣтрія, либо войны. "Вертлява, а не бѣсъ!" — загадывается цро бѣлку.

Изъ пругихъ преставителей звъринаго царства упоминается въ сказаніяхъ русскаго народа объ оленъ. Воображенію славянина-свверянина, жившаго обокъ съ нерусью-оленеводами, каждое грозовое облако представлялось оленемъ, везущимъ по небесному морю-океану колесницу Перуна-громовника. Съ Ильина дня, по наблюденіямъ деревенскихъ погодовъдовъ, холодъетъ въ ръкахъ и озерахъ вода. Народъ перестаетъ съ этой поры купаться, говоря, что гръхъ и ни къ чему доброму не поведеть купанье послѣ того, какъ "олень омочить свой хвость". Съ этимъ повърьемъ имъють не мало общаго германскія преданія о "солнечныхъ оленяхъ". Среди русскихъ свадебныхъ пъсенъ попадаются и такія, въ которыхъ идетъ ръчь объ оленъ съ золотыми рогами. "Не разливайся, мой тихій Дунай!"-поется въ одной изъ нихъ, записанной въ Московской губерніи: "Не заливай зеленые луга; въ тъхъ-ли лугахъ ходитъ оленюшка, ходитъ олень-золотые рога. Мимо бхалъ свътъ Иванъ-господинъ:-я тебя, оленюшка, застрълю, золотые роженьки изломлю!-Не убивай меня, свътъ-Иванъ-господинъ! Въ нъкое время я тебъ пригожусь: будешь жениться-на свадьбу приду, золотымъ рогомъ весь дворъ освъщу!" ("... въ теремъ взойду, всъхъ гостей взвеселю!." - добавляется къ этому въ тождественномъ во всемъ остальномъ саратовскомъ разнопъвъ).

Старинныя сказки, родственныя по содержаню у всёхъ народовъ, ведутъ, между прочимъ, рёчь и про баснословную "птицу-льва" ("грифъ-птица"), представляющуюся воображенію сказочниковъ на-половину птицей (голова и крылья орлиныя), на половину звёремъ (туловище и ноги льва). Перья у этого птице-звёря заострены, какъ стрёлы; когти и клювъ у него-желёзные. Величиною онъ-съ гору. Сказочные добры-мо́лодцы, отправляясь въ тридесятое царство, въ тридесятое государство за невёстами, подходятъ къ синему морю,—нѣтъ переправы черезъ необозримую водную пустыню... Велятъ они рыбакамъ зашить себя въ лошадиную шкуру и положить на берегу. Прилетаетъ ночью срифъ, — схватываетъ шкуру и переноситъ въ ней добра-молодца за море. Разрѣзываетъ тогда онъ булатнымъ мечомъ свою оболочку и выходить на бѣлый свѣть, пугая неожиданностью чудовищнаго перевозчика, только-чтой собиравшагося-было позавтракать принесенной добычею. Птицы летають такъ быстро, какъ вѣтеръ, — а есть и быстрѣе его, — говорить народъ. Бо́лѣсти лихія-повальныя напускаются по̀-вѣтру, оттого и слывуть "повѣтріями". И самая смерть представлялись иногда суевѣрному воображенію — имѣющею птичій обликъ. Чумѣ придалъ народъ видъ утки со змѣиными головою и хвостомъ; холера въ нѣкоторыхъ захолустныхъ уголкахъ олицетворяется огромною черной птицею, пролетающею надъ деревнями-селами по ночамъ и задѣвающею желѣзными крыльями воду. "Птицей-Юстрицею" величаетъ смерть старинная загадка о ней.

> "На морѣ на окіянѣ, На островѣ на Буянѣ Сидить птица-Юстрица. Она хвалится-выхваляется, Что все видала, Всего много ѣдала: И царя въ Москвѣ, Короля въ Литвѣ, Старца въ кельѣ, Дитя въ колыбели..."

"Жаръ-птица" рускихъ сказокъ, по объясненію А. Н. Аванасьева, является однимъ изъ воплощений бога-солнца и въ то же самое время - бога-грозы. Во всякомъ случав, она создана народнымъ воображеніемъ изъ представленій о небесномъ огнъ-пламени. За этою птицей, приносящею тому, кто овладветъ хоть однимъ ея перомъ, всякое счастіе, отправляются одинъ за другимъ въ неизвъданный путь сказочные добры молодцы. Живеть она въ тридесятомъ царствъ Кощея Безсмертнаго, въ окружающемъ теремъ Царь-Дъвицы райскомъ саду съ золотыми яблоками, возвращающими молодость старцамъ. Днемъ сидитъ жаръ-птица въ золотой клъткъ, напъваеть Царь-Дъвицъ райскія пъсни; поеть она, —изъ клюва скатный жемчугь сыплется. Ночью вылетаеть она въ садъ, перья у ней отливають златомъ-серебромъ, вся она-какъ жаръ горить; какъ полетитъ по саду, весь онъ освътится разомъ. Одному перу ея, по словамъ сказокъ, "цъна ни мало, ни много-побольше цълаго царства", а самой жаръ-птицъ-и цъны нътъ. Древнегреческое преданіе о Фениксъ-птицв, возрождавшейся изъ собственнаго пепла, имветъ нвчто родственное съ нашимъ-о жаръ-птицъ. "Та (Фениксъ) убо

лтица одиногнъздица есть", -повъствуется въ старинномъ памятникъ русской отреченной письменности: "не имъеть ни подружія своего, ни чадъ, но сама токмо въ своемъ гнѣздѣ пребываеть... Но егла состаръется, възлетить на высоту и възимаеть огня небеснаго, и тако сходящи зажигаеть гнёздо свое, и туть сама съгораеть, но и пакы въ пепелъ гнъзда своего опять наряжаеться..." Однимъ изъ воплощений духа огня на землъ считался въ древнія времена пътухъ, этоть-по словамъ загадки — "Гласимъ-царь", "Будиміръ-царь", пред-ставляющій неизмѣнно-вѣрные часы народной Руси, узнающей по пътушиному пънію время ночи. Встарину онъ быль посвященъ богу Свътовиту (Святовиду) и признавался 38 лучшую умилостивительную жертву богу огня-Сварожичу. "Пътухъ поетъ-значитъ, нечистой силъ темной время прошло!"-говорять въ народъ, твердо върящемъ въ то, что съ вечера, до "первыхъ пътуховъ" положено бродить по землъ всякому порожденію діавола. Пътухъ поетъ, -- на небъ къ заутренѣ звонятъ!"--приговариваетъ благочестиво-суевърная старина, завъщавшая въ наслъдіе своимъ правнукамъ предание о томъ, что, какъ перестанутъ пъть пътухи-такъ и всему міру конецъ... "Бываетъ, что и курица пътухомъ поетъ!"--говоритъ пословица, примъняемая къ людямъ, берущимся за непосильное дѣло и заранѣе похваляющимся сомнительнымъ успёхомъ. Курокликъ (пёніе куръ), однако, считается самымъ недобрымъ предзнаменованіемъ. Въ памятникахъ отреченной русской письменности есть сказание о томъ, что существуеть на свътъ совсъмъ особенный пътухъ. "Солнце течеть на воздухъ въ день, а въ нощи по окіяну ниско летить, не омочась, но токмо трижды омывается въ окіянь",-гласить сказаніе, продолжая: "есть курь, ему же глава до небеси, а море до колъна; еда же солнце омывается въ окіянъ тогда же окіянъ въсколебается и начнутъ волны кура бити по перью: онъ же очютивъ волны и речетъ: кокореку! протолкуется: свътодавче Господи! дай же свътъ мірови! Еда же то въспоеть, и тогда вси кури воспоютъ въ единъ часъ по всей вселеннъй..." Другой пътухъ, "пътушокъ-золотой гребешокъ" русскихъ сказокъ, представляется народному воображенію сидящимъ на сводѣ небесномъ и не стращащимся ни воды, ни огня. Если кинуть его въ колодезь, -всю воду разомъ выпьетъ; въ огонь попадеть, -зальетъ все пламя. Въ современномъ крестьянскомъ быту пътухъ считается существомъ, отгоняющимъ нечистую силу и охраняющимъ отъ пожаровъ. Потому-то и ставятъ деревяннаго, или желъзнаго, пътуха на конькъ крышъ. "Краснаго

А. А. Коринфскій.

Digitized by Google

36

пѣтуха пустить" — значить поджечь что-нибудь. Старые люди, увѣряють, что, когда пожаръ начинается отъ молніи, — съ неба спускается пламенный пѣтухъ прямо на крышу. Бабылѣчейки, дающія вѣру всякому нашептыванью, носять больныхъ ребять подъ куриный насѣстъ (отъ лихорадки, желтухи и безсонницы), гдѣ и обливаютъ водою, приговаривая: "Зорязоряница, красная дѣвица! Возьми лихую болѣсть!" Встарину разсказывали, что нельзя держать пѣтуха во дворѣ дольше семи лѣтъ, семигодовалый-де пѣтухъ яйцо снесетъ, а изъ этого яйца змѣй вылупится на пагубу люду православному. Это повѣрье еще въ давнія времена отошло въ область забытыхъ преданій прошлаго.

Царь-птица, орель, является въ сказаніяхъ русскаго народа олицетвореніемъ гордаго могущества, до котораго-какъ до звъзды небесной — высоко и далеко. Богъ-громовникъ чаще всего воплощался въ немъ. Простонародныя русскія сказанія приписывають орлу способность пожирать сразу по цёлому быку и по три печи хлёба, за единъ духъ выпивать по цёлому ушату меда сыченаго ставленаго. Но эти-же сказанія рисують его богатырь-птицею, въ мелкія щепки разбивающею своей могучей грудью въковые дубы. Можетъ царь птица, въ своемъ грозномъ гнѣвѣ, испускать изъ остраго клюва огонь, испепеляющий цёлые города. Состарьется орель, слъпнуть очи орлиныя. И вотъ-о словамъ свлой старины- "обрът'же источникъ воды чистъ, възлетить выспрь на воздухъ солнечный и мракоту очію своею, и снидеть же доловъ и погрузится въ ономъ источници трикраты". Появленіе парящаго орла надъ войскомъ служило предзнаменованіемъ побъды и не у однихъ древнихъ славянъ. По старинному повърью, у каждаго орла въ гнъздъ спрятанъ камень огневикъ, предохраняющій ото всёхъ болёзней. Ястребъ-одной породы въ орломъ, да воровать не-въ мъру. Соколъ пользуется въ народной Руси несравненно большимъ почетомъ, какъ болѣе благородная по нраву птица. Пѣсня русская и не называеть его иначе, какъ "младъ-ясёнъ соколъ", величая этимъ-же именемъ и красавцевъ добрыхъ-молодцевъ. Соколиныя очи-зоркія очи. "Отъ соколинаго глаза никуда не укроешься!"-говорить краснословь-народь, знающій, по разсказамъ старыхъ памятливыхъ людей, что соколиная охота встарину была любимой потвхою русскихъ царей и бояръ. Лебедь со своей бълою лебедушкой является въ глазахъ-народа-сказателя-пёснотворца воплощеніемъ красоты и дородства. "Лебеди на крыльяхъ за море снътъ понесли!"-говорится при первомъ снътъ. Гусь-"вертогузъ" и "сърая утица".

тоже знакомы крылатому народному слову. Долговязый журавль зовется на Руси болотнымъ воеводою; но, — гласитъ старинная пословица, — и всякій куликъ въ своемъ болотъ великъ!"

Воронъ-птица въщая-живетъ, по преданію, до трехсоть лёть, - а все оттого, что питается одной мертвечиною. Онъ является прообразомъ вътра-Стрибожьяго внука-и, по словамъ старинныхъ сказаній, не только приносить бурю" на своихъ черныхъ крылахъ, а и "воду живую и мертвую". Есть у вороновъ свой царь-воронъ и сидитъ онъ,говорять сказки, — въ гнъздъ, свитомъ на семи дубахъ. Про ворона. предвъщающаго несчастье своимъ прилетомъ къ жилью, и про всю породу его-вороньё крикливое да черно галочье--- уже велась рёчь въ одномъ изъ предыдущихъ очерковь. Сорока, стрекотунья бълобокая, слыветь за птицуворовку да за посвистуху, деревенскую бабу-лепетуху", приносящую на хвость всякія въсти. Кукушка-бездомница, кладущая яйца въ чужія гнёзда, всегда считалась вёщуньей: по ея отрывистому "ку-ку" узнають красныя дъвушки, сколько лёть осталось имъ жить на свётё. Сова, ночная гуляка, величается въ простонародныхъ сказкахъ и присказкахъ совушкой-вдовушкой, разумною головушкой, зальсною барыней, Ульяной Степановной". Всегда и вездъ съ представлениемъ о ней соединялось понятие о мудрости. Русское суевъріе заставляеть ее сторожить клады. Филинъ, "совкинъ деверь" – постоянный спутникъ Лъшаго; сычи – гонцы послёдняго. Аистъ-желанный гость южнорусскихъ деревень. Въ Малороссіи нарочно ставять на крышахъ шесты съ тельжными колесами для аистовыхъ гнъздъ. По старинному повърью, аисты охраняють хату отъ пожара: если и загорится, - такъ начнутъ носить въ клювахъ воду да заливать огонь. Обидъть аиста, раззорить его гнъздо-великую бъду накликать на свою голову!... Голубь - воплощение Духа Святаго, священная птица. За свой незлобивый нравъ прослыла она олицетвореніемъ кротости и доброты. "Къ недоброму человѣку и голубь не летить!"- говорять у насъ въ народъ. "Они-какъ голубки воркуютъ!"-отзываются о чьемъ-либо завидномъ супружескомъ согласии. "Голубка", "голубушка" — ласкательныя слова. Неуклюжія обжоры-грачи со скворцами-говорунами да съ голосистыми пъвцами полей-жаворонками приносять въсти о веснъ. Ласточка, приводящая съ собою изъза моря и самую весну на свътлорусскій просторъ, представляется олицетвореніемъ домовитости. Если не вернется по веснѣ касатка на старое гнѣздо, это предвѣщаетъ пожаръ. Соловей, маленькая съренькая птичка, надъленная отъ Бога чуднымъ даромъ пѣнія на усладу всему чуткому къ голосамъ природы міру, пользуется особой любовью народной пъсни, то-и-дъло упоминающей имя этого пъвца весны, особенно залюбившаго май-мъсяцъ. Выданная на чужую сторону замужъ молодая молодушка съ соловьемъ въ лъсу думу думаеть: "Соловей ты, мой соловьюшко, соловей ты мой мододенькій! Пролети ты, мой соловьюшко, на мою родную сторонушку, къ моему ли отцу-матери, поклонися ты родному батюшкв, что пониже того родимой матушкв, поклонися всему роду-племени!" Встосковавшая по миломъ пружкъ красная дввушка обращается къ содовью съ такой просьбою: "Соловейко маленькій! Въ тебъ голосъ тоненькій; скажипе мой миленькій!" Въ третьей пъснъ "жалобнехонько" плачеть, соловейкъ наказываеть дочь, отцомъ не любимая, за немилаго выданная, -- чтобы снесь соловей въсточку ея бользной матушкь: "Ты скажи, соловьюшко, чтобъ родимая не плакала, во чужомъ пиру сидючи, на чужихъ дътей глядючи, ко мнё горькой примёняючи..."; объщается прилетвть она сама черезъ три года "вольной пташечкой",говорить, что сядеть "у матушки въ зеленомъ ся садикв, на любимую яблоньку, на сахарную веточку"... Въ четвертой пъснь проситъ "сгоревавшаяся" молодушка "у ласточки крыльевъ, у соловушки голосочку, у кукушечки желобочку", -- летитъ на родимую сторонку, садится на ворота; вышель старшій брать-не узналь сестры въ пташечкв, хочетъ застрълить, а младшій уже тугой лукъ натягиваетъ. Остановилъ обоихъ голосъ матери: "Стойте, дътки, не стръляйте! Не мое-ли милое дитятко плачетъ, не ваша-ли сестрица возрыдаеть?"... Воробей, никогда не разстающаяся съ пахаремъ птица, слыветъ воромъ, --- все-то онъ норовитъ зернышко изъ-подъ самаго носу утащить. Огородники не любять "вора-воробья" больше всёхъ, — ставять для его устрашенія всякія пугала по огородамъ, но сами-же говорятъ, что "старого воробья на мякинъ не обманешь". Въ дътскихъ пъсенкахъ-прибауткахъ-побаскахъ воробью вмъсть съ прочею мелкотой птичьяго царства-синичками, чечотками. щеглами, зябликами, снигирями — отведено не послъднее мъсто. Существуеть цёлый рядь русскихъ пёсень о птицахъ; въ этихъ пъсняхъ воспъвается то челобитье горегорькой кукушки сизому орлу "на богатую породу, на ворону", то споръ птицъ, разрѣшаемый орломъ, то сватовство и свадьба совы, токакъ "воробей пиво варилъ, всёхъ гостей созывалъ, всёхъ мелкихъ пташечекъ". Есть и особая пъсня-, Чины на мерв разнымъ великимъ и малымъ птицамъ."

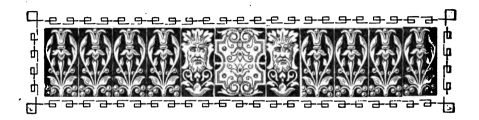


Въ послёдовательномъ-своеобразномъ порядкё чинопочитанія проходятъ передъ слушателемъ этой старинной пѣсни разноголосые и разноперые представители шумливаго птичьяго царства:

> "Царь на морѣ—сизой орель, Царица—бѣлая колпица, Павлинъ на морѣ воевода, Малые павлинята— То на морѣ воеводскія дѣти. Лунь на морѣ архимандритомъ, Дьякъ на морѣ—попугай, Кречетъ на морѣ—подъячій, Вѣлой колпикъ на морѣ—епископъ, Черный воронъ на морѣ—епископъ, Грачи на морѣ—старцы, Галочки на морѣ—черницы, Ласточки на морѣ—молодицы, Касаточки на морѣ—красныя дѣвицы...",

--- ведетъ свой перечень пъсенный сказъ. И въ этой, какъ и въ большинствъ другихъ пъсенъ, отражаются, словно въ зеркалъ, чуткая душа и зоркій глазъ народа-пахаря, передъ которымъ всегда и вездъ открыта---таинственная въ своей простотъ и простая при всей своей таинственности--- необъятновеликая книга природы.

Digitized by Google



## LV.

## Конь-пахарь.

Непосредственное участие коня въ землелъльческомъ трудъ народной Руси заставляетъ ее относиться съ особеннымъ вниманіемъ къ этому животному. Въ памятникахъ изустнаго простонароднаго творчества, дошедшихъ до нашихъ забывчивыхъ дней въ письменныхъ трудахъ пытливыхъ собирателей-народовъдовъ, а также разлетающихся и до сихъ поръ по свытлорусскому простору изъ усть сказателей-краснослововъ, все еще не вымершихъ, несмотря на истребительную работу времени. то-и-дело ведется речь о немъ. И былины, и пъсни, и сказки, и пословицы, и загадки, и всякія поговоркиприсловья, создававшіяся долгими въками простодушной и мудрости, отводять въ своихъ рядахъ почетное мѣсто этому вѣковѣчному слугѣ народа-пахаря, составляющему первое его богатство послъ земли-кормилицы. Гуляя по отведенному для него въ живой летописи словесному полю, вы какъ-бы сопутствуете потомкамъ крестьянствовавшаго на Руси богатыря Микулы Селяниновича въ самобытномъ перерождени условій ихъ трудовой-подвижнической жизни на землъ и "у земли". Вивств съ постепеннымъ развитіемъ крестьянскаго быта подвергался видоизмѣненіямъ и взглядъ посельщины-деревеньщины на коня. Въ древнъйшія времена, застающія на Руси обожествление всей видимой природы, конь одинаково считался созданіемъ Бълъбога (стихій свъта) и Чернобога (стихіи мрака), причемъ дътищемъ перваго являлся будучи бълой масти, а черной-порождениемъ мрака. Сообразно съ этимъ и смъна дня ночью представлялась суевърному воображенію языческой Руси-бъгомъ-состязаниемъ двухъ коней. "Обго-

Digitized by Google

чить бълый конь—день на дворъ, вороная лошадка обскачетъ—ночь пришла!"—еще и теперь говорятъ въ народъ. "Конь вороной ("бурый жеребецъ"—по иному разносказу) черезъ прясла глядить!" неръдко можно услышать передъ наступленіемъ ночи.

Изслёдователь воззрёній славянь на природу приводить любопытную старинную русскую сказку, прекрасно обрисовывающую это представление. Идетъ путемъ-дорогою дъвица-красавица добывать огня отъ старой бабы-яги. Идетъ,говорить сказка, -- а сама дрожия-дрожить. Вдругь скачеть мимо нея всадникъ: "самъ бълый, одътъ въ бъломъ, конь подъ нимъ бълый и сбруя на конъ бълая"... Слъдомъ за разсвътаетъ утро бълаго дня весенняго. Дальше идетъ нимъ дъвица-красавица, — видить: скачетъ другой всадникъ – "самъ красный, одёть въ красномъ и на красномъ конъ", -- стало всходить солнце. Шла-шла путница, добралась до избушки на курьихъ ножкахъ, гдв жила баба-яга, чародвика-властительница небесныхъ грозъ, -- видитъ еще всадника: "самъ черный, одъть во всемъ черномъ и на черномъ конъ". У самыхъ воротъ провалился онъ сквозь землю, и въ тотъ-же мигь наступила ночь. Пришла девица въ бабе-яге, спрашиваеть про всалниковъ и узнала, что перваго звали "день ясный", второго-"солнце красное", третьяго-"ночь темная"... Во всъхъ русскихъ сказаніяхъ темная сила представляется вывзжающею на черномъ конв, сввтлая-на бвломъ. Съ раздъленіемъ власти надъ міромъ и всёми явленіями его бытія между воцарившимся на славянскомъ Олимпъ потомствомъ двухъ всемогущихъ стихій-бълые кони передаются богу-солнцу, богу-громовнику (сначала Перуну, потомъ Святовиду и, наконецъ, Свътлояру-Ярилъ); черные-же ста-новятся собственностью Стрибога и всъхъ буйныхъ вътровъ-Стрибожьихъ внуковъ. Выше (см. стран. 21) уже велась ръчь о бълыхъ коняхъ, содержавшихся при величайшей святынъ языческаго славянства-арконскомъ храмъ Святовидовомъ; говорилось также (см. стран. 334) и про коней Перуновыхъ, на которыхъ теперь-по словамъ народа-разъвзжаетъ небесными дорогами свять-Илья-пророкъ. Солнце--этотъ "небесный конь" индійскихъ сказаній, въ продолженіе дня объгающій небо изъ конца въ конецъ и отдыхающій ночью, чтобы снова появиться на своемъ въковъчномъ пути, представлялось русскому язычнику свётлокудрымъ божествомъто богомъ, то богиней-разъвзжающимъ на золотой колесни. ць, запряженной парою свътоносныхъ-бълыхъ (иногда-для большей торжественности-замънявшихся то царою брилліан-

товыхъ. то парою огнепламенныхъ) коней. Полволитъ ихъ поутру ко дворцу Солнца дъва Утренняя Заря, уволить ввечеру-Вечерняя Заря. Родственныя этому сказанія можно найти и у многихъ другихъ народовъ, бывшихъ язычниковъ, хотя и не происходившихъ отъ одного съ нами племенного корня. Такъ, у нёмцевъ существуетъ старинная сказка о восьминогомъ солнцевомъ конъ, бъгающемъ быстръе вътра съ горы на гору, конъ съ блестящимъ камнемъ во лбу-такимъ яркимъ, что отъ него темная ночь превращается въ бълый день. Есть подобная-же сказка и у славянъ-словаковъ. Эти послёдние разсказывають, что нёкогла была на землё страна, гдъ никогда не свътило солнышко. Всъ обитатели ея давно-бы разбъжались, если-бы у короля не было на конюшнъ жеребца съ солнцемъ-камнемъ промежду глазъ, разсыпавшимъ свътъ во всъ стороны. Повелълъ добрый король водить этого чудодъйнаго коня изъ конца въ конецъ по всему королевству: гдв проходиль конь-тамъ становился день, откуда уводили его-развѣшивала между небомъ и землею свои черные полога ночь непроглядная. Вдругь пропалъ у короля конь, украла его страшная волшебница (олицетвореніе зимы, похищающей солнце). Ужась овладвль несчастною, погруженной во мракъ, страною. Такъ и сгинуть-бы ей и всёмъ ея жителямъ во тьмъ, да нашелся добрый человъкъ: привелъ похищеннаго коня. И опять вопарилась въ королевствё свётлая радость (весна)... Издавна воображеніе русскаго простолюдина рисовало весну возвращающеюся на бъломъ конъ. Такимъ-же являлся и Овсень-Новый Годъ. привозящій первую въсть о возврать весны. Празднованіе древнерусской Коляды-праздникъ возрождающагося солнца-сопровождался (и теперь по глухоморью захолустному сопровождается) песенкой колядкою, въ роде: "Бхала Коляда наканунѣ Рождества, въ малеваномъ возочку, на бѣленькомъ (по иному разносказу- на ворономъ") конечку! Затхала Коляда, прівхала молода, ко Василью (новогоднему святому) на дворъ" и т. д. Встарину эта пъсня распъвалась-выкликалась на Святкахъ даже въ стънахъ Москвы Бълокаменной, гдъ, по суровымъ словамъ благочестивыхъ, умудренныхъ книжнымъ начотчествомъ, людей, въ это-самое время "накладывали на себя личины и платье скоморошеское и межъ ссбя, нарядя, бъсовскую кобылку водили".

Можно найти цёлый рядъ старинныхъ русскихъ сказаній, въ которыхъ представляются въ образё коня и мёсяцъ, и звёзды, и вётры буйные, облетающіе "всю подсолнечнуювсю подселенную" отъ-моря до-моря. Даже и тучи, заслоня-

ющія свёть солнечный, и быстролётная молнія являются иногда въ томъ-же самомъ воплощения. "У матушки жеребецъ-всему міру не сдержать!"-говорить старинная загадка о вътръ: "У матушки коробья – всему міру не поднять!" – о земля; "У сестрицы ширинка—всему міру не скатать!"—о дорогв. Громовой гуль представляется, по однимъ народнымъ загадкамъ, ржаніемъ небесныхъ коней. По другимъ-"Стукотить, гуркотить-сто коней бъжить". Русскія сказки упоминають о коняхъ-вихряхъ, о коняхъ-облакахъ; и тѣ, и другіе надъляются крыльями, подобно бурому коню удалого богатыря Дюка Степановича, яснымъ соколомъ-бълымъ кречетомъ вылетъвшаго-выпорхнувшаго на Святую Русь изъ-за моря, моря синяго, изъ славна Волынца, красна Галичья, изъ тоя Корелы богатыя". "А и конь подъ нимъ-какъ бы лютой звърь, лютой звърь конь-и буръ, и космать"...-ведетъ свою рѣчь былинный сказъ: "у коня грива на лѣву сторону, до сырой земли... За ръку онъ броду не спрашиваетъ, которая ръка пъла верста пятисотная, онъ скачетъ съ берега на берегъ"...

Изъ возницы пресвътлаго свътила дней земныхъ, изъ воплотителя понятій о звъздахъ, вътрахъ, тучахъ и молніяхъ конь мало-по-малу превращается въ неизмённаго спутника богатырей русскихъ-этихъ яркихъ и образныхъ воплощений могущества святорусскаго, служащихъ върой-правдою Русской Земль съ ея княземъ (осударемъ)-Солнышкомъ, обороняющихъ рубежъ ея ото всякаго ворога лютаго, ото всякой наносной бъды. Трудно представить богатыря нашихъ былинъ древнекиевскихъ безъ "върнаго коня" ("добраго", "борзаго"-по инымъ разносказамъ),-до того слились эти два образа, выкованныхъ стихійнымъ пъснотворцемъ въ горнилъ живучаго народнаго слова. И кони богатырские у насъ у каждаго богатыря-на свою особую стать. У Ильи-Муромца, матерого казака, конь не то что у горделиваго Добрыни Никитича; а и Добрынинъ конь не подъ-стать, не подъ-масть откормленному коню Алёши Поповича, "завидущаго бабьяго перелестника". Нечего ужъ и говорить, что всторонѣ ото всѣхъ нихъ стоитъ та "лопіадка соловенька", на которой распахивалъ свою пашеньку "сошкой кленовенькою" богатырь оратай-оратаюшко, пересилившій своимъ кръпкимъ кровными связями съ матерью-землею могуществомъ кочевуюбродячую силу старшого богатыря Земли Русской-Святогора. А у этого, угрязшаго въ сырую землю, представителя безпокойнаго стихійнаго могущества, отступившаго передъ упорнымъ крестьянскимъ засильемъ, конь былъ всёмъ конямъ конь: сидючи на немъ, старъйшій изъ богатырей русскихъ "головою въ небо упирается". Подъ копытами коня Святогорова и кръпкая Мать-Сыра-Земля дрожмя-дрожитъ. "Ретивой" конь Ильи-Муромца, по словамъ былины, "осержается, прочь отъ земли отдъляется: онъ и скачетъ выше дерева стоячево, чуть пониже облака ходячево"... У него, у этого коня ретивого, даже и прыть-то-богатырская:

"Первый скокъ скочитъ на пятнадцать верстъ,

Въ другой скочитъ-колодезь сталь,

Въ третій скочитъ-подъ Черниговъ-градъ"...

О Добрыниномъ статномъ конѣ былинные сказатели отзываются наособицу любовно-ласково. "Какъ не ясный соколъ въ перелетъ летитъ: добрый молодецъ перегонъ гонитъ"... говорятъ одни. "Куды конь летитъ, туды ископыть стаетъ, и мелки броды перешагивалъ, а ръчки широки перескакивалъ, а озера болота вокругъ ѣхалъ"...—продолжаютъ другіе. "Конь бѣжитъ, мать-земля дрожитъ, отодрался конь отъ сырой земли, выше лѣсу стоячаго"... — подаютъ свой голосъ третьи. Хорошъ добрый конь и у богатыря Потока Михайлы Ивановича—"перваго братца названнаго" дружины богатырей-побратимовъ. Вотъ въ какихъ, напримъръ, словахъ описываетъ былина Потокову поѣздочку богатырскую:

> "А скоро-де садился на добра коня, И только его и видѣли, Какъ молодецъ за ворота вытѣхалъ,— Во чистомъ полѣ лишь пыль столбомъ"...

Объ иную пору приходится и богатырскому добру коню выслушивать такую нелестную ръчь своего разгнъваннаго хозяина: "Ахъ ты, волчья сыть, травяной мъшокъ! Не бывадъ ты въ пещерахъ бълокаменныхъ, не бывалъ ты, конь, во темныхъ лъсахъ, не слыхалъ ты свисту соловьинаго, не слыхалъ ты шипу змъинаго, а того-ли ты крику звъринаго, а звъринаго крику туринаго!" ("Первая поъздка Ильи-Муромтца въ Кiевъ".)

Изо всёхъ былинныхъ коней выдёляется конь Ивана госканаго сына — близкій по своему норову къ сказочнымъ "сивимъ-буркамъ, вёщимъ кауркамъ", о которыхъ ведутъ на сотни ладовъ-сказовъ свою пеструю рёчь русскіе сказочники. Объ этомъ конё спёлась-сказалась въ стародавніе годы цёлая былина. "Во стольномъ во городё въ Кіевѣ, у славнаго князя Владиміра было пированье, почестной пиръ, было столованье почестной столъ на многи князи, бояра и на рус-

скіе могучіе богатыри и гости богатые"...-начинается она, по примъру многихъ другихъ нашихъ былинъ. Въ половину дня. "во полу-пирь" хлъбосольный князь-хозяинъ "распотъщился, по свътлой гриднъ похаживаеть, таковы слова поговариваеть", -- продолжаеть стихійный пъвець-народь. "Гой еси, князи и бояра и всъ русскіе могучіе богатыри!"-возглашаеть князь: "Есть-ли въ Кіевъ таковъ человъкъ, кто-бъ похвалился на триста жеребновъ, на триста жеребновъ и на три жеребца похваленые: сивъ жеребецъ да кологривъ жеребецъ и который полоненъ воронко во Большой Орль, полониль Илья Муромецъ, сынъ Ивановичъ, какъ у молода Тугарина Змѣевича; изъ Кіева бъжать до Чернигова два девяноста-то мърныхъ верстъ промежь объдней и заутренею?" Вызовъ, брошенный дасковымъ княземъ стольновіевскимъ, можетъ служить явнымъ свидътельствомъ того, что конскія состязанія были на Руси одною изъ любимыхъ потъхъ еще во времена кіевскихъ богатырей. Многіе изъ нихъ могли-не хвастаясь -похвалиться своими конями, своею посалкой, своимъ умъньемъ справиться съ конскимъ норовомъ; но туть, -- гласитъ былина, — произошло нвчто неудобь сказуемое: "какъ бы меньшой за большаго хоронится, отъ меньшого ему туть князю отвѣту нѣтъ". Но вотъ – выручилъ всѣхъ побратимовъ-богатырей одинъ: "изъ того стола княженецкаго, изъ той скамьи богатырскія выступается Иванъ гостиной сынъ и скочиль на свое мъсто богатырское да кричить онъ, Иванъ, зычнымъ голосомъ" .. Принялъ онъ вызовъ княжеский, соглашается биться объ закладъ, "Гой еси ты, сударь, ласковой Владиміръ-князь!" - возговорилъ онъ, - "Нътъ у тебя въ Кіевъ охотниковъ, а и быть передъ княземъ невольникомъ; я похвалюсь на триста жеребцовъ и на три жеребца похваленые: а сивъ жеребецъ да кологривъ жеребецъ, да третій жеребецъ полоненъ воронко, да который полоненъ во Большой Ордь. полониль Илья Муромець. сынь-Ивановичь, какъ у молодца Тугарина Змъевича; ъхать дорога не ближняя, и скакать изъ Кіева до Чернигова, два девяноста-то мърныхъ версть, промежу объдни и заутрени, ускоки давать кониные, что выметывать раздолья широкія: а бьюсь я, Иванъ, о великъ закладъ, не о ств рубляхъ, не о тысячв-о своей буйной головъ!" Взвеселилъ Иванъ сердце княжее, пришлась Красному Солнышку по душь смълая ръчь сына гостинаго. А за князь-Владиміра согласились держать поруки кръпкія" всъ, кто былъ на пиру ("закладу они за князя кладуть на сто тысячей"), -- всв кромв одного владыки черниговскаго: держить онъ за Ивана. А тотъ, недолго думавъ,

прямо къ дълу: выпилъ за единъ духъ "чару зелена вина въ полтора ведра" да и пошелъ "на конюшню бѣлодубову ко. своему доброму коню..." А конь-то у Ивана, гостинаго сына, не какъ у другихъ богатырей: онъ-,бурочко, косматочко, троельточко". Вошель богатырь въ конюшню, припаль къ бурочкъ ("падалъ ему въ правое копытечко"), -припалъ, а самъ заливается слезами, плачетъ, по словамъ былины, что. ръка течетъ, — плачетъ, причитаетъ: "Гой еси ты, мой добрый конь, бурочко, косматочко, троельточко! Про то ты въдь не знаешь, не въдаешь, а пробилъ я. Иванъ, буйну голову свою съ тобою, добрымъ конемъ; бился съ княземъ о великъ закладъ, а не о ств рубляхъ, не о тысячв, бился съ нимъ о ств тысячей; захвастался на триста жеребенцовъ, а на три жеребца похваленые: сивъ жеребецъ да кологривъ жеребецъ и третій жеребець полонень воронко, бъгати скакати на добрыхъ на коняхъ, изъ Кіева скакати до Чернигова, промежу объдни, заутрени, ускоки давать кониные, что выметывать раздолья широкія!" Народъ-сказатель надбляеть богатырскихъ коней не только силой-мочью, но и способностью провъщать. голосомъ человъческимъ". Это встръчается и въ былинахъ, и въ сказкахъ, и въ пъсняхъ. Такъ и здъсь было. "Провъщится" Ивану добрый конь бурочко-косматочко-троельточко человъческимъ русскимъ языкомъ", -продолжаетъ безвъстный сказатель, затонувшій въ волнахъ моря народнаго. Слёдомъ-и самая рвчь коня: "Гой еси, хозяинъ ласковой мой!"-говорить онь сыну гостиному: "Ни о чемъ ты, Иванъ, не печалуйся: сива жеребца того не боюсь, кологрива жеребца того не блюдусь, въ задоръ войду-у воронка уйду! Только меня води по три зари, медвяною сытою пои и сорочинскимъ пшеномъ корми. И пройдутъ тъ дни срочные и тъ часы урочные, придетъ отъ князя грозенъ посолъ по тебя-Ивана гостинаго, чтобы бъгати, скакати на добрыхъ на коняхъ,-не съдлай ты меня, Иванъ, добра коня, только берися за шелковъ поводокъ, поведешь по двору княженецкому, вздёнь на. себя шубу соболиную. да котора шуба въ три тысячи, пуговки въ пять тысячей, поведешь по двору княженецкому, а, стану-де я, бурко, передомъ ходить, копытами за шубу посапывати и по черному соболю выхватывати, на всё стороны побрасывати, -- князи, бояра подивуются и ты будешь живъшубу наживешь, а не будешь живъ-будто нашиваль!.." Выслушалъ богатырь ръчь своего коня добраго, выслушавъне преминулъ исполнить все "по сказанному, какъ по писанному". Былъ ему зовъ на княжій дворъ. Привелъ Иванъ своего бурку за шелковъ поводокъ; началъ-принялся Ивановъ косматочко-троелъточко все выдълывать, какъ и "провъщаль" своему хозяину. И вотъ:

> "Князи и бояра дивуются, Купецкіе люди засмотр'ёлися— Зрявкаеть бурко по-туриному, Онъ шипъ пустилъ по-зм'ёиному, — Триста жеребцовъ испугалися, Съ княженецкаго двора разб'ёжалися: Сивъ жеребецъ дв'ё ноги изломилъ, Кологривъ жеребецъ—такъ и голову сломилъ, Полоненъ воронко въ Золоту Орду б'ёжитъ, Онъ хвостъ поднявъ, самъ всхрапываетъ"...

Сослужилъ конь своему господину службу немалую. "А князи то и бояра испужалися, всё туть люди купецкіе, окарачь они по двору наползалися", —продолжается подходящій къ концу былиный сказъ: "А Владиміръ-князь со княгинею печаленъ сталъ, кричить самъ въ окошечко косящатое: — Гой еси ты, Иванъ, гостиной сынъ! Уведи ты уродья (коня) со двора долой; просты поруки крѣпкія, записи всѣ изодраны!" Былина кончается сказомъ про то, что поручитель выигравшаго закладъ богатыря — "владыка черниговской" — помогъ Ивану получить выигранное: "велѣлъ захватить три корабля на быстромъ Днѣпрѣ, велѣлъ похватить корабли съ тѣми товары заморскими, — а князи-де и бояра никуда отъ насъ не уйдуть"...

Глубоко трогательное впечатлёніе производить старинная пъсня, въ которой ведется ръчь о томъ, какъ "не звъзда блестить далече въ чистомъ полъ, курится огонечекъ малешенекъ"... У этого огонечка, по словамъ пъсни, раскинутъ-разостланъ "шелковой коверъ", а на этомъ ковръ лежитъ "удалъ-добрый молодецъ, прижимаетъ платкомъ рану смертную, унимаетъ молодецкую кровь горючую"... Неизмънный спутникъ богатырей русскихъ—"добрый конь"—стоитъ подлъ раненаго, стоитъ— "бьетъ своимъ копытомъ въ мать сырую землю, будто слово хочетъ вымолвить".... Пъсня приводитъ и самое "слово" коня добраго:

> "Ты вставай, вставай, удалъ-добрый молодецъ! Ты садись на меня, своего слугу; Отвезу я добра молодца на родиму сторону, Къ отцу, матери родимой, къ роду-племени, Къ малымъ дѣтушкамъ, къ молодой женѣ!"

Услыхаль удаль-добрый молодець таковы слова, вздохнуль



такъ глубоко, что "растворилась его рана смертельная, пролилась ручьемъ кровь горючая". Держитъ онъ отвътную ръчь своему коню доброму, именуетъ его и "товарищемъ въ полъ ратномъ", и "добрымъ пайщикомъ службы царской", завъщаетъ ему передать молодой женъ, что женился онъ "на другой женъ", "взялъ за ней поле чистое", что "сосватала (ихъ) сабля острая, положила спать калена стръла"...

Встръчаются въ былинномъ и сказочномъ народномъ словъ разсказы о могучихъ коняхъ, выводимыхъ богатырями изъ полземелій, глъ они стояли въ теченіе цълыхъ въковъ прикованными къ скаламъ. Подбъгаютъ кони, провъщающіе голосомъ человъческимъ, къ сказочнымъ царевичамъ и добрымъ молодцамъ на распутіяхъ, сами вызываются сослужить имъ службу върную. И. впрямь, върною можно назвать эту службу: они не только увозять своего любимаго хозяина оть лютыхъ вороговъ, а и сами бьютъ - топчутъ ихъ; не только переносять его на себѣ за лѣса и горы, но и стерегуть его сонъ. и приволятъ его къ источникамъ живой и мертвой воды и т. д. Въ народъ до сихъ поръ еще ходятъ стародавнія сказанія о выбитыхъ изъ земли ногами богатырскихъ коней ключахъ-родникахъ. Близъ Мурома стоитъ даже и часовня надъ однимъ изъ такихъ источниковъ, происхождение котораго связано въ народной памяти съ первой богатырскою по**вздкой** богатыря, сидввшаго, до своего служенія Землв Русской, сиднемъ тридцать лътъ и три-года во томъ-ли во селъ Карачаровъ. Въ кругу русскихъ простонародныхъ сказокъ далеко не послёднее мёсто принадлежитъ коньку - горбунку, обладавшему силою перелетать во мгновеніе ока со своимъ съдокомъ въ тридевятое царство, въ тридесятое государство. Появляется этотъ, напоминающій косматку-троельтку Ивана гостинаго сына, конёкъ — какъ листъ передъ травой, — на кличъ: "Сивка-бурка, въщий каурка, встань передо мной..." и т. д. Влёзеть Иванъ-дуракъ ему въ одно ухо сърымъ мужикомъ-вахлакомъ, вылёзетъ изъ другого-удалымъ добрымъ молодцемъ. Чудеса творить — всему міру на-диво-хозяинъвсадникъ такого конька горбунка, добываеть все, что ему ни вздумается, не исключая ни жаръ-птицы, ни раскрасавицы Царь-Дъвицы. Не можетъ съ нимъ поспорить-помъряться въ этомъ отношении нашъ современный конь-пахарь, но за послёдняго горой стоить его прямое происхождение оть соловенькой лошадки могучаго богатыря, съ Божьей помощью крестьянствовавшаго на Святой Руси въ старь стародавнюю.

Поздніе потомки пѣснотворцевъ сказателей, воспѣвавшихъ богатырскаго добра̀-коня, современные краснословы деревен-

скіе именують лошадь "крыльями человѣка". Другіе-же. не залетающие воображениемъ за грань отошедшихъ въ былое въковъ, величаютъ коня на особую стать. "Не пахарь, не. столяръ, не кузнецъ, не плотникъ, а первый на селъ работникъ!" – говорять они про него. Этотъ первый на селъ работникъ кормитъ лержащійся за землю сельскій людъ. — по его - же собственному крылатому слову: "Нашъ Богданъ не богать, да торовать: трехъ себъ дружковъ нажилъ-одинъ его поить (корова), другой (лошадь) кормить, третій (собака) добро охраняеть!" Исковичи-изъ смътливыхъ краснобаевъ: запримътили они, что у коня — "четыре четырки (ноги), двъ растопырки (уши), одинъ вилюнъ (хвостъ), одинъ фыркунъ (морда) и два стеклышка (глаза) въ немъ". На симбирскомъ Поволжьъ про лошадь загадываютъ загадку: "Родится — въ двѣ дудки играетъ; выростетъ-горами шатаетъ; а умретъпляшетъ!" Въ Ставропольскомъ увздв Самарской губерни записана Д. Н. Садовниковымъ такая загадка въ лицахъ: "Шель я дорогой: стоить добро, и въ добръ ходить добро. Я это добро взяль и прикодоль, да изъ добра добро взяль!" (дошадь съ жеребенкомъ въ пшеницъ). Конскія ноги съ мохнатыми пучками на щиколоткахъ представляются любящему загануть загадку словоохотливому люду четырьмя дъдами, и всъ четыре – "назадъ бородами". Записано собирателями памятниковъ словеснаго богатства надоднаго и такое крылатое слово про лошадь (въ сообществъ съ коровою и лодкой): "Прилетѣли на хоромы три вороны. Одна говорить: --Мнъ въ зимъ добро! – Другая: – Мнъ въ лътъ добро!– Третья:-Мнѣ всегда добро!" Ходитъ по свътлорусскому простору и на иной дать сложившаяся, родственная толькочто приведенной, загадка: "Одна птица (сани) кричить: -- Мнъ зимой тяжело! Другая (телъга) кричитъ:-Мнъ лътомъ тяжело! Третья (лошадь) кричить:-Мнъ всегда тяжело!".

Конь, по древнъйшему произношеню — "ко́монь". Лошадь считается словомъ татарскаго происхожденія, но едвали не ошибочно. Еще во времена Владиміра Мономаха, когда про татаръ не доносилось на Святую Русь ни слуха, ни духа, — ходило это слово. "Лошади жалуете, ею же ореть смердъ..." — писалъ удъльнымъ князьямъ русскимъ этотъ великій князь. Встръчается оно и въ древнихъ граматахъ новогородскихъ — по свидътельству Н. М. Карамзина<sup>88</sup>), не гово-

<sup>88</sup>) Николай Михайловичъ Карамзинъ—знаменитый историкъ, авторъ "Исторіи Государства Россійскаго". Онъ родился въ сельцѣ Богоролицкомъ (Карамзинка тожъ) Симбирскаго уѣзда, 1-го декабря 1766 года, въ семьѣ богатаго помѣщика. Дѣтство онъ провель въ деревнѣ, 13 лѣтъ былъ отданъ въ

Digitized by Google

ря уже о позднъйшихъ памятникахъ нашей старинной письменности. По тъмъ мъстамъ, гдъ оберегается-соблюдается родная старина, еще и теперь можно услышать въ живой ръчи древнъйшее названіе коня-пахаря. "На горы казаки, подъ горой мужики"...—поется, напримъръ, и въ наши дни по селамъ - деревнямъ Великолуцкаго уъзда Псковской губерніи записанная покойнымъ П. В. Шейномъ пъсня: "подъ горой мужики: все посвистывають, погаманивають, меня, молоду, поуговаривають. У меня, молодой, свекоръ-батюшка лихой! Енъ на горушки меня не пущаить. А я свекру угожу, три бъды наряжу"... — продолжаютъ пъвуны затъйливые. Пъсня кончается словами:

> "Три бѣды снаряжу; Подошлю воровъ, Чтобъ покрали коровъ; Подошлю людей, Чтобъ покрали клѣтей; Подошлю куманей, Чтобъ увели комоней"...

Въ другой, псковской-же, до сихъ поръ играющейся, пъснъ на "комоняхъ" разъвзжаетъ широкая боярыня — Масляница.

одинъ изъ частныхъ московскихъ пансіоновъ, затёмъ посёщалъ лекціи московскаго университета. Въ 1783-мъ году онъ уже печаталъ свои первые литературные (стихтоворные и прозаические) опыты. Вскорѣ послѣ этого онъ сближается съ баснописцемъ И. И. Дмитріевымъ, затёмъ поступаетъ въ военную службу, выходить въ отставку, убзжаеть на родину, чтобы вскоръ снова вер-нуться въ Москву и примкнуть къ кружку Н. И. Новикова. Путешествію заграницу, совершенному имъ въ 1789-90 годахъ русская литература обязана его извъстными "Письмами русскаго путешественника". Послъ этого мы видимъ его то издателемъ "Московскаго Журнала" (1790-92 г. г.), то авторомъ повѣстей ("Бѣдная Лиза" и др.), то стихотворцемъ, то просто свѣтскимъ человѣкомъ, то собирателемъ образдовъ русской литературы, то переводчикомъ иностранныхъ классиковъ, проводящимъ черезъ дебри суровой цензуры римскихъ и греческихъ философовъ, историковъ и ораторовъ. Въ 1802 - 3 годахъ Н. М-чъ и греческих в философовь, историнова и оригорова, ва съ выступаетъ съ изданіемъ новаго журнала "Въстникъ Европы" и съ увлече-ніемъ отдается историческимъ изслъдованіямъ. Въ октябръ 1803 года, при содъйствіи товарища министра пародн. просвъщ. М. Н. Муравьева, онъ получаеть званіе "исторіографа" и 2000 руб. ежегодной пенсіи, прекращаеть изданіе журнала и начинаеть писать свою "Исторію". Въ 1816-мъ году вышли первые восемь томовъ этого обезсмертившаго его имя труда, въ 1821-мъ-9 й, въ 1824-мъ-10 й и 11-й. Черезъ два года, 22 го мая 1826 г., великій писатель скончался, не успѣвъ дописать 12-го тома своего гигантскаго труда, которому посвятиль болье 20 льть жизни. Похоронень Н. М. Карамзинь въ С.-Петербургѣ (гдѣ провелъ послѣдніе 20 лѣтъ, за которые судьба сблизила его съ императорской семьею)-въ Александро-Невской Лавръ. На родинъ, въ гор. Симбирскъ, воздвигнутъ-поветьниемъ императора Николая І-го, памятникъ автору "Исторіи Государства Россійскаго".

Въроятно, есть и по другимъ мъстамъ такія пъсенныя выраженія, но нельзя не замътить, что чъмъ дальше, тъмъ все менъе и менъе понятной великороссу становится это древнее слово, помнящее дни Гостомысла<sup>89</sup>). "Ахъ ты, конь мой конь, лошадь добрая!" — поетъ современная деревня, сливая оба имени своего въковъчнаго помощника. "Кляча воду возить, лошадь пашетъ, конь — подъ съдломъ!" — на-ряду съ этимъ оговариваетъ она самое-себя.

Многое-множество пословицъ, поговорокъ и всевозможныхъ прибаутковъ-присловій о конъ-лошади, вылетьло изъ словоохотливыхъ устъ русскаго народа, перехвачено по дорогъ изъ однихъ – въ другія зоркими да чуткими калитами-собирателями, занесено ими на страницы живой лътописи наролнаго слова. Не только пахаремъ - работникомъ былъ конь, а и върнымъ другомъ родной удали. Онъ является въ представленіи народа краснослова воплощеніемъ здоровой бодрости: "Онъ ходитъ-конь-конемъ!" – говорятъ у насъ. Отголосокъ богатырскихъ временъ слышится въ такихъ изреченияхъ вольнаго казачества, какъ: "Конь мой конь, ты мой върный другь!", "Вся надёжа — върный конь!", "Конь подъ нами, а Богъ — надъ нами!", "Господи, помилуй коня и меня!", "Конь не выдастъ — и смерть не возъметь!", "Добрый конь изъ воды вытащить, изъ огня вынесеть!", "Счастье на конъ, безсчастье-подъ конемъ!", "Счастливый на конъ, безсчастный — пѣшъ!" и т. д. "Поглядимъ — вывезетъ-ли конь!" — замъ-чаютъ о надъющихся на счастье. Про неудачливую случайность говорять въ народъ: "Хотвлось на коня, а досталось подъ коня!" Съ къмъ приключится несчастье, - къ тому сплошь - да - рядомъ примъняются поговорки: "Пришла бъда, отворяй ворота, выпускай добра - коня!", "Пропалъ конь --такъ и оброть въ огопь!", "Увели конька, такъ не нужна и оброть!" и т. п. Безлошадный дворъ- убогая семья: обезлошадъть-попасть въ нужду невылазную. Потому-то и говорится въ народъ: "Мужикъ безъ лошади-что домъ безъ потолка!", "Безъ коня – не хозяинъ!", "Безъ лошади – не пахарь!", "Есть на дворъ лошадка да конекъ – и сытъ, и одътъ!". "Безъ хлѣба съ голоду помрешь; безъ коня – и съ хлѣбомъ

- 577 -

А. А. Коринфскій.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Гостомыслъ-первый посадникъ новгородскій, убѣдившій старѣйшинѣ отправить пословъ къ варягамъ для призванія князей. О немъ существуютъ и другія преданія, называющія его сыномъ Буривоя, князя славянскаго (потомка Вандала). По этимъ преданіямъ, онъ передъ смертью своей завѣщалъ призвать князей на Русь изъ родственнаго ему дома князей варяжскихъ. Рюрикъ, если вѣрить сказанію, приходится--внукомъ Гостомыслу со стороны матери.

намыкаешься горя!" Знаеть народная Русь, что "Счастье не кляча-хомута не надънешь!"; по-и знаючи-готова, какъ и въ стародавнюю пору, повторять свои пословицы-поговорки, въ-родѣ: "Хорошъ конь счастливъ и дътина!" Превнерусскіе богатыри не только ударяли своихъ добрыхъ коней по крутымъ бедрамъ, а и становились на отдыхъ у Сафать-ръки. засыпали имъ въ торока пшена сорочинскаго, запускали ихъ на луга поемные - бархатные, давали имъ твла вагуливать. Такъ и теперь твердо помнятъ коневоды русские, что погонять коня надо не кнутомъ, а овсомъ (кормомъ). "Ненакормленъ конь — скотина, не пожалованъ молодецъ — сиротина!" — ходитъ по свътлорусскому простору народное слово. "Конь тощой — хозяинъ скупой!" – приговариваетъ народъ: "Гладь коня мъшкомъ – такъ не булещь ходить пъшкомъ!" Хорошая лошадь безъ хозяина не останется, по слову старыхъ людей. "Добрый конь-не безъ съдока, съ съдокомъ-не безъ корму!" – добавляютъ иные. Но и кормъкорму рознь; недаромъ обмолвился сельскохозяйственный опыть пословицами: "Вола гущей откормишь, коня — только раздуешь!" Не одинъ кормъ, а и уходъ, за конемъ нуженъ: "Отъ хозяйскаго глаза и конь добуветъ!" Какъ въ вздъ, такъ. и въ рабочемъ обиходъ, совътуютъ хозяйственные, заглядывающіе впередъ, люди беречь коня. "Однимъ махомъ всего пути не проскачешь!"- говорять они: "Однимъ конемъ поля не покроешь!", "Выше мфры и конь не прянеть!", "Пахатьпаши, да оглядывайся, погонять — погоняй, да остерегайся!" Не такъ-то легко завести добраго коня. По дъдовскому повърью, идущему изъ далёкихъ глубинъ старины стародавней, покупать лошадь надо съ большой оглядкою, съ не малой опаскою. "Однъми деньгами добра коня не укупишь!"-гласить простонародная мудрость: "Не пришелся ко двору конь, такъ хоть живого подъ оврагъ вали!" Повсемъстно. можно услышать въ деревняхъ-селахъ разсказы о томъ, какъ. домовой ("сосъдко" – по инымъ разносказамъ) того, либо другого коня не взлюбиль. Народъ върить, что этотъ хранитель. домашняго очага каждую ночь разъвзжаеть по двору на лошади: не придется ему по нраву новый конь — загоняеть до полусмерти, приглянется — самъ, старый, гриву заплетать зачнеть, холить примется, корму подкладывать станеть. "Нашихъ лошадокъ домовой любитъ!"- говорится сплошь-да-рядомъ въ крестьянскомъ быту при взглядъ на коней, которымъ. что называется, впрокъ кормъ идетъ. Одинъ домовой любитъ одну масть, другой — иную. Не придется какая шерсть "ко. двору<sup>и</sup>, — лучше и не заводить такихъ въ другой разъ: все

равно, толку не будетъ. До сихъ поръ старые, прочно сидяшіе на своемъ кореню" хозяева придерживаются обычая водить лошадей одной масти, чтобы не досадить "дедушке". живущему въ подпечкъ-что ни ночь, обходящему дозоромъ всѣ клѣти, всѣ. сараи. "Чей конь-того и возъ!"-сложилась въ народъ поговорка о работящихъ людяхъ, наживающихъ достатокъ трудомъ праведнымъ; но ее-же иногда примъняютъ и къ твиъ, кто не особенно чистъ на руку. "Даровому коню въ зубы не смотрять!"-оправдываются любители до поживы на даровщинку. Но такимъ зазорнымъ хлъбоъдамъ того - игляди придется услышать отповъдь: "Съ чужого коня-среди грязи долой!" Зачастую говорять они сами себь: "И прыгнулъ-бы на коняшку, да ножки коротки!" Свое добро - всякому дорого. Изъ этого понятія и сложилась поговорка: "Непродажному коню — и цъны нътъ!" Объ увальняхъ, неповоротливыхъ разумомъ, тяжелыхъ на соображение работникахъ обмолвилась народная Русь словцомъ: На конъ сидить, а коня ищетъ!". "Волкъ коню-не товарищъ!"-говоритъ она, сопоставляя рабочую силу съ хищникомъ, вырывающимъ кусокъ чуть не изо рта у сосъда. "Чешись конь съ конемъ, а свинья — съ угломъ!" — оговариваетъ простодушная деревня напрашивающихся на свойство, не приходящихся ей по сердцу чужаковъ. Ничего силкомъ съ человѣкомъ не подѣлать, какъ ни учи его-не приручищь; такъ и съ конемъ невзжанымъ. А обойдешь да огладишь-такъ и на строгаго коня сяденць!"---говорить народъ. Нъть человъка безъ недостатка, люди-не ангелы, жизнь-не рай. "Конь о четырехъ ногахъи тоть спотыкается!"--гласить въщее, пережившее въка слово: "Кабы на добра коня не спотычка, кабы на хорошаго работника не худа привычка — цёны-бы имъ не было!" Опыть — великое дъло въ житейскомъ обиходъ: вооружась имъ, понабравшись его по жизненной путинъ, не надо уже и по семи разъ ко всему приглядываться, по семи разъ отмъривать, —смъдо иди, ръжь – не бойся!.. "Старый конь борозды не портить!" — примъняетъ народная Русь къ этому случаю свою крылатую молвь. Но не великая радость и старая опытность, если ей суждено -- волей-не-волей -- дряхлёть годъ-отъ-году. "Укатали сивку крутыя горки!"-пригорюнивается не одна съдая голова, на Божій міръ глядючи, былое вспоминаючи: "Былъ конь, да изъвздился!" Приходить пора, что и тряхнуль бы прежній удалець стариной, да спина не разгибается; и принялся-бы за дёло, да ноги ломить: какъ ни корми такого работника-все "не въ коня кормъ"... Знаеть-помнить объ этомъ народъ, - недаромъ къ слову молвить:

"Въ худого коня кормъ тратить — что воду лить въ бездонную кадушку!"

Дорожить хорошими работниками русскій народь, въ потв липа-по Божію завъту-вкушающій хльбъ насушный. Онъ работаетъ-какъ лошадь хорошая!"-ходить молва о такой ворочающей горы силь, - Что ни сдълаль - все изъ-подъ кнута!"-о работникахъ иного склада, противоположнаго этому. "Лошадка въ хомутв-везетъ по могутв!"-отговариваются слабняки, ссылаясь на свое малосилье. Какъ въ работъ за столомъ вокругъ чашки со щами "ложкой, а не вдокомъ", -такъ и въ дорогѣ- не лошадью, а вздокомъ", берутъ. Ко всякимъ случайностямъ своего домашняго обихода примъняеть коневодь поговорки-пословицы, связанныя съ понятіемь о конв-пахаръ, конъ-скакунъ. "Кобыла съ волкомъ тягаласьвость да грива осталась!"-говорить онъ о непосильной бохрьбъ съ къмъ-либо. "Не бери у попа дочери, у цыгана-лошади!"-приговариваетъ онъ, недовърчиво вслушиваясь въ хвастливыя ръчи. Большая лошазь намъ не ко двору -травы недостанетъ!"-посмъивается деревенскій людь. перебивающійся съ хлъба на воду, въ отвътъ на предложение неподходящаго къ его засилью дъла. "Шутникъ--покойникъ: померъ во вторникъ, а въ среду всталъ-лошадку украль!"-отзываются въ наролв смѣшливымъ прибауткомъ на ложные слухи, распространяемые любителями ихъ., Пвшій конному не товарищь! - отввчають сытые своимъ потовымъ трудомъ, сврые съ виду пахотникимужики, когда ихъ спрашивають, почему они не водять дружбы съ горожанами-бархатниками, у которыхъ, по пословицъ: "На брюхъ шелкъ, а подъ шелкомъ-то-щелкъ"...

Горе горькое хлъборобу безъ своей родимой полосы, но не въ радость земля, если нътъ у него коня-пахаря на дворъ. Краснословъ народъ, умудренный тысячельтнимъ опытомъ трудовой жизни, идетъ и дальше въ своихъ опредъленіяхъ причинъ зажиточности: "Не дорога и лошадь, коли у кого во дворв бабушки нътъ ("кому бабушка не ворожитъ"-по иному разносказу)! "-говорить онъ. Бабушкой зовется въ просторъчьи иногда слъпое счастье, иногда вызволяющий изо всякой бъды богатый (или сильный) родственникъ. "Счастье -не лошадь: не везеть по прямой дорожкв, не слушается возжей!"--замъчаютъ старые люди, перешедшие поле жизни. Лишиться лошади-въ быту русскаго крестьянина великое горе: ничуть не меньшее, чъмъ пожаръ, если только не большее. Оттого-то и причитають, голосять на всю деревню бабы-хозяйки надъ павшимъ конемъ, называя его "кормильцемъ", "родимымъ" и другими ласковыми именами-величаніяме. "Ой, что-то мы, горькіе, станемъ дълать! На кого-то ты. кормилець, нась спокинуль?!. Пойдемъ мы по міру съ сумою, подъ окнами Христа-ради... Намыкаемся мы горюшка. насилимся безъ хлъбушка-со малыми лътушками... Кто-то намъ пашеньку запашеть? Кто полосыньку взборонуеть?"--голосомъ вопятъ. что надъ покойникомъ, деревенскія плакальщицы, на всѣ лады выхваляя его "статьи"-достоинства. "Ты по пашенькъ соху водилъ легче перушка", --- хватающимъ за глубокія, не-глядя—шель прямехонько, не погоняючи — любехонько! Твои быстры ноженьки не знали устали: помниль ты всё пути да всё дороженьки. Побёжишь-не угнаться вётру буйному"...-Не мало и другихъ, кромъ этого-подслушаннаго на симбирскомъ Поволжьѣ-причитанья, надъ павшимъ конемъ-пахаремъ, ходитъ и въ наши дни отъ села къ селу по народной Руси.

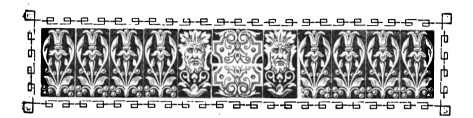
Весной-лѣтомъ, вплоть до поздней осени-работа коню въ поль (то пахота, то бороньба, то съвъ, то сноповозъ); зимой-извозъ начинается, тянутся по дорогамъ обозы. И тамъ, туть сближается пахарь-человёкь сь конемъ-пахаремъ. И Какъ-же не слагаться въ стихійно, широкой душъ перваго всякимъ словамъ крылатымъ да пъвучимъ про нравъ обычай его въковъчнаго помощника!. И ходятъ они по-дюдямъ изъ-вѣка-въ-вѣкъ, изъ-года-въ-годъ, видоизмѣняясь сообразно съ мъстными условіями жизни. Ямской промысель, существующий на Руси не одинъ и не два въка, придалъ этимъ "словамъ" свой особый цвътъ. Дорога представляется русскому ямщику "брусомъ" ("бревномъ"), растянувшимся черезъ всю Русь. "Кабы всталь, я бы до неба досталь: руки да ноги, я бы вора связаль; роть да глаза, я бы все увидаль, все разсказаль!"-влагаеть онъ свою мысль въ уста дороги. Верстовой столбъ, по народному слову, "самъ не видитъ, а другимъ указываетъ, нъмъ и глухъ– а счетъ знаетъ". Поддужный колокольчикъ, веселящий сердце и ямщику, и съдоку, и даже лошадей подбадривающий (волковъ пугающий).--по народной загадкъ- кричить безъ языка, поетъ безъ горда, радуеть и бъдуеть, а сердце не чуетъ". Покровителемъ лошадей является, по народному представлению, святая двоица Флоръ и Лавръ (память – 18-го августа), о которыхъ въ свое время говорилось уже (см. гл. XXXII). Дорожные люди отдаются подъ защиту св. Николая чудотворца. "Призывай Бога на помощь, а Николу въ путь!" – гласитъ народное благочестие. "Гдъ дорога-тамъ и путь",-приговариваетъ мужикъ-простота, - "гдъ торно, тамъ и простор-

- 581 -

но!" Ямская гоньба, почтовая взда создали-выработали своихъ лихачей, не лишенныхъ своеобразной удали, напоминающей отдаленный пережитокъ богатырства. Любятъ они тъшить сердце молодецкое, птицею летать; заливаются пъснями удалыми, погоняютъ сжившихся съ ними коней не кнутомъ - не овсомъ, а посвистомъ да выкрикомъ. "Тъло довезу, а за лушу не ручаюсь!" -- подсмъивается иной ямшикъ налъ своимъ безшабашнымъ молодечествомъ. "Съ горки на горку, баринъ дастъ на водку!" – покрикиваетъ онъ, разгоняя итицу-тройку. "Эй вы, соколики!" -- бодрить коней его голосъ. какъ начнутъ уставать они. Словно и усталь не беретъ ихъ. чуть только крикнеть удалецъ-молодецъ, силящій на козлахъ свое: "Грабятъ! Выручай!" Шажкомъ повдетъ-песню за песней поетъ ямщикъ, особенно если порожнемъ приходится **тать въ обратный путь.** Самые голосистые запъвалы по большой дорогъ-изъ ямщиковъ. И пъсенъ никто столько не знаетъ.

Приглядълся народъ къ нраву-обычаю своего въковъчнаго работника, коня добраго, за многовъковую жизнь бокъ-о-бокъ съ нимъ. Отсюда-и множество всякихъ примътъ пошло по народной Руси разгуливать. Ржетъ конь-къ добру. ногою топасть-къ дорогѣ, втягиваетъ ноздрями воздухъ дорожный-домъ близко, фыркаетъ въ дорогв-къ доброй встрвчв (или къ дождю). Закидываетъ лошадь голову-къ долгому ненастью, валяется по землё-къ теплу ведру. Споткнется конь при выбадъ со двора въ дорогу-лучше, по словамъ старыхъ примътливыхъ людей, вернуться назадъ, чтобы не вышло какого-нибудь худа; распряжется дорогой-быть бъдъ неминуемой. Хомуть, снятый съ потной лошади, является въ деревенской глуши лѣчебнымъ средствомъ: надъть его на болящаго лихорадкой человѣка, — какъ рукой, говорятъ, всю болѣзнь сниметъ. Вода изъ недопитаго дошадью ведра – тоже. если върить ведунамъ-знахарямъ, можеть облегчать разныя болезни, если ею умыться со словомъ наговорнымъ. Конскій черепъстрашенъ для темной силы-нечисти. Оттого-то до сихъ поръ во многихъ деревняхъ можно видъть черепа лошадей, воткнутые на частоколъ вокругъ дворовъ. Другъ-слуга пахаря-народа конь-пахарь остается върнымъ ему даже и послъ своей смерти.

Digitized by Google



## LVI.

## Царство рыбъ.

Разселяясь во всё стороны свётдорусскаго простора, нашъ народъ-хлебоодъ шелъ берегами могучихъ рекъ, шагъ-за-шатомъ надвигался по ихъ многоводнымъ притокамъ на дремучія лёсныя крёпи, осёдая на приглянувшихся его хозяйственному зоркому глазу, открытыхъ ласкъ солнечныхъ лучей. полянахъ, или на расчищенныхъ съ помощью топора мѣстахъ, всякій разъ-по близости отъ воды. Ръки служили естественнымъ путемъ-дорогою народной Руси, сроднившейся съ ними съ младенческихъ дътъ своего богатырскаго существованія. "По которой ръкъ плыть—той и пъсенки пъть!", "Изъ которой ръки воду пить-той и славу сложить!"-гласять простонародныя изреченія, дошедшія до нашихъ дней изъ старины стародавней, пережившія цёлый рядъ вёковъ, затонувшихъ въ глубинѣ былого-минувшаго. Не только служили путемъ-дороженькой, но и за рубежъ-границу слыли, встарину на Руси ръки быстрыя широкія: по одну сторону селилось-сидело, за Мать-Сырую-Землю держалось одно племя-родъ, по другую — иное, обособившееся отъ него, огородившее отъ постороннихъ наслоеній свою родовую самобытность. "Два братца въ одну воду глядятся, а вовъкъ не сойдутся!" — обмолвилось о берегахъ ръки крылатое народное слово, повторяющееся въ видъ загадки и въ наши дни. Встарину же его съ полной справедливостью можно было примънять не только къ берегамъ, а и къ ихъ обитателямъ, разбредшимся въ разныя стороны, слетввшимъ нъкогда съ одного родимаго гнъзда. Но не только отъ тъсноты-въ жаждъ приволья-простора — расходились другъ отъ друга племена-братья;

заставляль уходить за ръки чуть не цёлые надоды натискъ чужеземныхъ вороговъ, одинъ за другимъ наступавшихъ съ азіатскаго востока. Шло время, миновали въка за въками, отходило подобное разселение къ преданиямъ прошлаго-вмъстъ съ зарубежными хищниками. мало-по-малу или исчезавшими съ широкаго поля исторической жизни, или расплывавшимися незамътными каплями въ безпрелъльныхъ воднахъ могутнъвшей въкъ-отъ-въка русской стихи. Память о быломъ осталась только на неписанныхъ скрижаляхъ всеобъемлющаго слова народнаго-въ старинныхъ сказаніяхъ, пъсняхъ, пословицахъ и поговоркахъ, съ течениемъ времени обступившихъ богатую яркой пестротою трудовую жизнь пахаря. "Ты отъ горя за ръку, а оно-ужъ стоитъ на томъ берегу!"--- вылетьло изъ устъ народныхъ окрыленное жизнью слово о лютомъ ворогѣ, отъ котораго не отгородишься никакими-не только водными, но и каменными, ---рубежами. "Нътъ конька лучше быстрой реченьки: сядешь въ лодку, взмахнешь веслами-плыви, куда душѣ захочется!", "Вода добрый конекъ: сколько ни навалилъ клали-довезетъ!"-опредъляетъ наролъ-краснословъ въ мъткихъ образностью изреченияхъ значеніе ръки-какъ водной дороги и сплавной силы. "Не накормила земля-накормить вода!"-можно услышать оть береговыхъ жителей, спасаемыхъ въ скупые на урожай годы щедротами ръки, являющейся ихъ кормилицею. У поръчанъ и паозеровъ сложились даже и такія поговорки, напримвръ, ни за что не пришедшія бы на мысль пьющему изъ ручьевъ - родниковъ, а тъмъ болъе — изъ колодцевъ, пахарю, какъ: "Воды – не нива, не орешь ихъ. не съ-ешь – а сытъ бываешь!". "Поживи у ръки, подрядись въ рыбаки-безъ пашни съ хлъбомъ будешь!". "Далъ-бы Господь рыбку, а хлъбецъ будетъ!" Рыболовство въ неродниыхъ полосахъ, -- напримёръ, въ сёверныхъ и сёверо-восточныхъ, излюбленныхъ морозами, губерніяхъ, -заняло первое мъсто въ народномъ продовольстви, превративъ прямыхъ потомковъ крестьянствовавшаго богатыря Микулы Селяниновича въ природныхъ рыбарей, съ малолътства кормящихся у ръки.. По черноземнымъ-же мъстамъ, омываемымъ рыбными водами, оно является немалымъ подспорьемъ въ хозяйственномъ обиходь, давая заработокъ и пришлому люду, отхожему со своей-бъдной какими бы то ни было угодьями-сторонки, мъняющему свою доморощенную поговорку "Рыба не хлъбъсыть не будешь!" на новую, подсказываемую прикармливающимъ промысломъ: "Ръка рыбки дасть, рыбка хлъбцемъ накормить!"

Шла по народной Руси сказочная-пѣсенная слава не только о такой могучей водной стихіи, какою являлись для русскаго сказателя-пѣснотворца—"глубота, глубота окіянъ-море, широко раздолье о-кругъ земли, глубоки омуты днѣпровскіе"; разносилась-разливалась по селамъ-деревнямъ молва и о несудоходныхъ рѣкахъ, богатою добычей оплачивавшихъ рыбачій трудъ,—слыли они "медвяной" ("молочной"—по иному разносказу) водою въ "кисельныхъ" берегахъ. "У насъ рѣченька не широка, не глубока, да торовата!"—приговариваютъ счастливые рыболовы, по морю не плававшие, съ бурею на волновой быстринѣ не ратовавшие: "Покланяешься съ берега берегу пониже да почаще—и сытъ, и пьянъ станешь, и деньга-конъйка въ мошнѣ зашевелится!", "Не тотъ рыбакъ богатъ, который уменъ, а тотъ—кто счастливь!"

Водныя угодья съ незапамятныхъ временъ служили на Руси богатой доходною статьей, неръдко являясь предметомъ ожесточенныхъ споровъ между хозяйствовавшими сосъдями. Старинныя судебныя волокиты сплошь-да-рядомъ затъвалисьподнимались изъ-за такихъ споровъ. "Чей берегъ—того и ръка, чья вода—того и рыба!"—звучитъ отголоскомъ подобныхъ тяжебныхъ дълъ посъдъвшая отъ времени поговорка. "Не все пироги съ рыбкою—поснъдаешь и съ ръдькою!" подсмъивается надъ береговою деревеньщиной, сидящею у рыбной ръки безъ рыбы, природный пахарь, благодарящій Бога и за "пироги ни съ чемъ": "Ушица—рыбаку",—киваетъ онъ на воду,— "а рыбка—торгашу!" Но многое-множество сложившихся въ рыбачьемъ обиходъ пословицъ-поговорокъ заглушаетъ эти прибаутки смъшливые—одна другой опредъленнъе, одна краснъй-цвътистъе другой.

Знаеть, твердо помнить рыбакъ свой, завъщанный отцамидъдами, обычай: "Не учи рыбу плавать!"---отзывается онъ на замъчанія пахаря-хлъбороба, походя роняющаго свое крылатое словцо о томъ, что-де---, рыба въ ръкъ-- не въ рукъ!" Считаетъ памятующая евангельскую повъсть народная Русь рыболовство апостольскимъ дъломъ; отдаютъ себя наши поръчане-паозеры подъ надежную защиту галилейскихъ рыбарей, сдълавшихся-- по слову Божію-- ловцами человъковъ. Св. апостолъ Петръ принимается русскими рыбаками и рыбопромышленниками за своего исконнаго покровителя. Ему поются заказываемые кормящимся у водныхъ угодій людомъ благодарственные молебны въ особые положенные дни; его благословеніе испрашивается при началъ промысловъ; зачастую приходитъ имя боговдохновеннаго рыбаря на память благочестивому русскому человъку при закидываніи сътей. Почти въ каждомъ лътнемъ жильъ рыбачьей артели можно найти образъ святого покровителя рыболововъ. Петровъ день (29-е іюня) повсемъстно слыветъ рыбачьимъ праздникомъ: такъ заведено на Руси со стародавнихъ временъ.

"Ловися, рыбка, малая и большая!"-сыплеть на всъ стороны поговорками-присловьями рыбачья ватага, до красныхъ словець охочая: "рыба мелка, да уха сладка!", "И маленькая рыбка лучше, чёмъ большой тараканъ!", "Всякая рыба хороша—лишь-бы въ съть пошла!", "На безрыбьи—и ракъ рыба!", "Рыбка-плотичка—осетру сестричка, за плотвой и брать-твой!" и т. д. Приглядьлся къ рыбачьему обычаю завзятый коренной рыбакъ, - недаромъ его по инымъ мъстамъ "рыбалкой-чайкою" прозывають: чуть не безошибочно скажеть, когда какого рыбнаго "хода" надо ожидать. Достаточно старому рыбаку выйти ввечеру, наканунъ лова, на берегъ. чтобы узнать: булетъ-ли какой нибуль толкъ изъ прелстоящей ему работы. Нечего уже и говорить о твхъ мвсяцахъ-недъляхъ, когда какая рыба льнетъ къ берегамъ, когда икру мечеть, когда стаями по широкому приволью гуляеть: въ этомъ отношении для его зоркихъ глазъ ръка представляется открытой книгою, писанной про грамотья дотошнаго. Вчитался онъ по этой "книгв" и въ нравъ-обычай рыбьяго народа, — всякаго человѣка, хоть самаго говорливаго, къ "нъмой" рыбъ приравнять можетъ. "Большая рыба маленькую цвликомъ глотаетъ!", "Рыба рыбою сыта, а человъкъчеловѣкомъ!"-- говоритъ устами примѣтливаго рыбака простодушная мудрость народная про завдающихъ чужой въкъ сильныхъ людей. "Спѣла-бъ и рыбка пѣсенку, коли-бъ голоскомъ Богъ надълилъ!" — приговариваеть она о робкихъ молчальникахъ жизни, безмолвно соглашающихся со всвмъ и всёми: "Дядя Мосей любить рыбку безъ костей!"-про любителей воспользоваться чужимъ трудомъ на-даровщинку. О бъднякахъ говорится въ обиходной ръчи: "Какъ рыба объ ледъ бьется!", "Какъ рыба безъ воды!" и т." п. По народному слову, подсказанному жизнью: "Рыба ищеть гдъ глубже, человъкъ-гдъ лучше!". Шатающійся изъ стороны въ сторону не пристающій ни къ одному, ни къ другому дълу, а потому нигдъ и не оказывающійся на своемъ мъстъ, людъ невольно вызываеть у трудящихся весь свой въкъ трудомъ отцовъ-дъдовъ замъчанія, въ-родъ: "По ръчному стрежню (быстрому теченію) мечешься-намаешься, а все безъ рыбы останешься!", или "Держись берега—и рыба будетъ!" Про распознающихъ другъ-друга людяхъ одного дъла обмолвилась народная Русь словомъ крылатымъ: "Рыбакъ рыбака-видитъ (чуетъ)

- 586 -

издалека!" Не любитъ русский промышленникъ-торгашъ, когла по сосвиству съ нимъ нежланно-негаланно появляется соперникъ, отбивающій у него часть добычи-прибытка: "На одномъ плесу двоимъ рыбакамъ не житье!"-(подобно тому, какъ "двумъ медвъдямъ—въ одной берлогъ") говоритъ онъ. Есть и такіе рыбаки, что по народному слову- изъ чужого кармана удять" (воры): встръчаются и такіе, что "сами (ротозви) въ мережу попадаютъ". Опасность рыбнаго промысла по большимъ ръкамъ подсказала рыбакамъ поговорки: "Рыбу ловить-при смерти ходить!", "Кто вь льсу убился?бортникъ! Кто въ ръкъ утонулъ?-рыбакъ!" Трудности, со-пряженныя съ этимъ заработкомъ, сложили пословицу: "Безъ труда не вынешь и рыбку плотичку изъ пруда!" Преемствентруда, перенимаемая отъ покольния другимъ ность этого поколѣніемъ, вызвала на свѣтлорусскій просторъ поговорки, то-и-дъло повторяющіяся по рыбнымъ мъстамъ: "Отецърыбачить. дъти еле ползають, а и то ужъ въ воду смотрятъ!", "Дъдка – рыбакъ, туда - жъ и внуки глядятъ!" ИТ. П.

По народной примътъ, связывающей бытъ рыболова съ бытомъ пахаря, богатые рыбой годы сулятъ завидный урожай хлъбовъ. Если въ засушливую пору перестанетъ клевать (идти на приманку) рыба, -это объщаеть скорый дождь. По поводу послъдней примъты посельщина-деревеньщина, приглядывающаяся къ жизни природы, замъчаетъ: "Нуженъ дождь-поклонись матушкъ-водицъ, пусть рыбку отъ клева отьучить!" Другимъ суевърная память прошлаго подсказываеть слова: "Кто съ Водянымъ ладитъ-у того и дождь вовремя въ полѣ, и рыбы въ неводахъ вдоволь!" По представленію такихъ людей, все рыбное царство отдано судьбою въ распоряжение этого завъщаннаго языческой стариною властителя. Въ настоящихъ очеркахъ, посвященныхъ бытописанію народной Руси, упоминалось уже о томъ, какимъ почетомъ очестливымъ окружаетъ Водяного суевърная русская память; была рвчь и про особыя "угощенія", какими по захолустнымъ уголкамъ, кръпко держащимся за преданія старины, чествують еще и теперь "добраго (къ памятливымъ рыбакамъ) двдушку" въ особо установленные обычаемъ сроки.

Многіе собиратели памятниковъ простонароднаго изустнаго творчества записали въ свою лѣтописную кощницу загадки, связанныя съ рыбой, рыбаками и рыбачьимъ промысломъ. "Есть крылья, а не летаетъ; ногъ нѣтъ, а не догонишь!" загадываютъ ярославскіе любители "загануть загадку, перекинуть черезъ грядку"—о рыбъ; "По землъ не ходитъ, а на

небо не глядитъ, гнъзда не заводитъ, а дътей родитъ!"-подговариваются къ нимъ самарскіе-ставропольскіе ("...не ходить, не летаеть, гнёзда не завиваеть!"- вторять сосёди-симбиряки). По всему среднему Поволжью ходять такія загадки какъ: "Звалъ меня царь, звалъ меня государь къ ужину, къ объду. – Я человъкъ не такой: по землъ не хожу, на небо не гляжу, звъзлъ не считаю, люлей не знаю!". "Кину я не палку. убью не галку, ощиплю не перья, съёмъ не мясо!", "У красной дъвушки кушали господа; покушавши, Богу молились:---Благодаримъ тебя, красная дъвица, за хлъбъ, за соль, просимъ къ намъ въ гости!-Я по землъ не хожу, на небо не гляжу, гнъзда не завожу, а дътей вывожу!" О рыбакахъ рыбаки сложили такія загадки: "По мосту идеть-ничего не найдеть. а какъ въ воду вступилъ – всего накупилъ!" (Новгородск. губ.), "Домъ (вода) шумитъ, хозяева (рыбы) молчатъ. пришли люди-хозяевъ забрали, домъ въ окошки (сквозь неводъ) ушелъ!" (Тульск. губ.) и т. д.

Народный стихъ о "Голубиной Книгъ"- устами перемудраго царя-приписываеть старшинство-главенство надо всъмъ безсловеснымъ царствомъ "Киту-рыбъ":

> "Китъ-рыба всёмъ рыбамъ мати. Почему-же Китъ-рыба всёмъ рыбамъ мати? На трехъ китэхъ земля основана. Какъ Китъ-рыба потронется, Вся земля всколебается. Потому Китъ-рыба всёмъ рыбамъ мати!"

Сохранилась изъ пріуроченныхъ къ вопросамъ о міросозиданіи и міропониманіи памятниковъ старинной русской письменности "Бесѣда Іерусалимская", имѣющая непосредственную связь съ упомянутымъ стихомъ-сказомъ. Въ ней мѣсто Кита-рыбы отдается "мать Акиянъ-рыбѣ великой", съ которою ставится бокъ-о̀-бокъ предвѣщаніе о грядущей кончинѣ міра: "какъ та рыба взыграетца, и пойдетъ во глубину морскую, тогда будетъ свѣту преставленія".

О нѣкоторыхъ представителяхъ рыбьяго царства ведется въ народной Руси свой сказъ—наособицу отъ другихъ. Немалымъ вниманіемъ народа-сказателя пользуются: прожорливая хищница щука, простодушный карась, юркій-увертливый, вооруженный колючками ершъ да толстякъ-осетръ. "На то и щука въ морѣ, чтобы карась не дремалъ!"—говоритъ и не рыбачащій русскій людъ, вызывая передъ слушателями однородную картину изъ человѣческаго обихода житейскаго. По народному повѣрью, эта хищница воднаго царства до такой

- 588 -

степени зла, что и послѣ своей смерти можеть откусить рыбаку палецъ: "Щука умерла—зубы остались!" —приговариваютъ краснословы, примѣняя эти слова къ посмертному наслѣдью надѣленнаго щучьимъ нравомъ человѣка. "Какъ щука ни остра, а не возьметь ерша съ хвоста!" — оговариваютъ въ народѣ хищническія замашки попадающихся, какъ коса на камень — на не легко дающихся въ обиду людей. "Поучи плавать щуку, отдай къ карасю въ науку!", "Стали щукѣ грозить — хотять въ рѣкѣ утопить!" — посмѣиваются деревенскіе прибаутки надъ безсиліемъ двуногихъ "карасей" предъ "щучьимъ" произволомъ. Недоброе слово знатоки простонародныхъ примѣтъ о щукѣ молвятъ: если плеснетъ передъ рыбакомъ щука хвостомъ — недолго ему осталось жить и рыбачить на своемъ вѣку.

Въ симбирскомъ Поволжьъ записана Л. Н. Садовниковымъ любопытная сказка про льва, щуку и человъка. На ръкъ разъ левъ со щукой разговариваль, а человѣкъ стоялъ поодаль и слушаль, "-начинается она. Увидала водяная хишница человъка-нырнула въ воду: "Чего ты ушла въ воду?"-спрашиваеть ее царь звърей. – Человъка увидала! – "Ну, такъ что-же?"-Да онъ хитрый!- "Что за человъкъ! Подай мнъ, его я съёмъ!" И пошель левъ на поиски за человёкомъ: встрётилъ мальчика, спросилъ-человъкъ-ли онъ.-отгорился тотъ. что-де еще только "будеть" человъкомъ; старикъ попался, --я-де "былъ" человъкомъ. Шелъ шелъ левъ, такъ и не можетъ найти человъка. Попадается служивый, съ ружьемъ и при сабль. "Ты человъкъ?" – "Человъкъ!" – "Ну, я тебя съъмъ! " – "А ты погоди, отойди отъ меня, я къ тебъ самъ въ пасть-то и кинусь! Раскрой ее!" Послушался левъ, и выстрълилъ солдатъ ему въ горло, а саблей-по-уху. Ударился въ постыдное бъгство звѣрь-царь, прибѣжалъ къ рѣкѣ; выплыла щука, спрашиваетъ. "Да что, — отвъчаетъ левъ, — дъйствительно хитеръ! Сразу-то я его и не нашель: то говорить, что быль человъкомъ, то еще будетъ... А какъ нашелъ, такъ и не обрадовался! Онъ мнъ вельль отойти да пасть раскрыть; потомъ-какъ плюнеть мнв въ нее. и сейчасъ жжетъ, все внутри выжгло, а послѣ-высунулъ языкъ да ухо мнв и слизнуль!" - "То-то же: я тебъ говорила!"-сказала щука.

Ершъ—что человъкъ строптивый, на приманки ласковыя не податливый. "Онъ и щукъ поперекъ горла ершомъ станетъ!"—говорятъ въ народъ. "Ершиться"—противиться, спорить, даже стараться вызвать ссору. По примътъ—ершъ, въ первую закинутую съть попавшійся, къ неудачному лову. "Ершъ—неважное кушанье: съъшь на грошъ, на гривну рас-

- 589 -

плюещь!"---отзывается объ этой строптивой рыбкѣ промышляющая у ръки посельщина. "Тягался – какъ лещъ съ ершомъ: и оправили, а пошелъ домой нагишомъ!" – подсмъиваются въ деревнѣ надъ любителями судебной волокиты, которые всю жизнь свою отъ судьи къ судъъ ходятъ и никакого толка прибытка отъ такого хожденія не видить.

Осетръ-"князь рыбій"; не вездь и водится эта "красная" рыба. "Славна Астрахань осетрами, что Сибирь—соболями!" -гласить о томъ народное слово. Донцы-казаки прозываются "осетерниками". "Красны промысла осетрами!"-говорится у рыбаковъ ватажниковъ на Волгь, гдъ вся рыба осетроваго рода скупается для верховыхъ городовъ-столицъ, что и вызвало къ жизни пословицу: "Хлъбай уху, а рыба-вся вверху!"

Одинъ изъ старшихъ богатырей русскихъ былинныхъ сказаній-Волхъ Всеславьевичъ (Вольга Святославичъ)-является представителемъ мудрости хитрости, переходящей въ волхвованіе. Въшій богатырь-знахарь, разъбзжающій со своей дружиною по городамъ "за получкою", выбивающій-по былинному слову-, съ мужиковъ дани выходы", даетъ своимъ вырисовывающимся изъ сказанія обликомъ яркое воплощеніе "змѣиной мудрости", объединенной съ красотою-молодечествомъ. Былинные сказатели именують его сыномъ княжны Мароы Всеславьевны и змъя. надъляя его способностью обертываться, по желанію, то въ "яснаго сокола", то въ "съраго волка", то въ "гнъдого тура-золотые pora", то въ "рыбу-щучинку". Рожденіе его на свъть бълый сопровождалось сотрясеніемъ земли и всколебаніемъ обіянъморя: рыба пошла въ морскую глубину, птица полетвла высоко въ небеса, туры да олени за горы пошли. зайцы, лисицы-по чащицамъ..." и т. д. Пятилътнимъ отрокомъ постигь онъ всю премудрость, двънадцати лътъсобраль дружину въ тридцать богатырей безъ единаго. "самъ становился тридцатыимъ" и пошелъ-повхалъ разгуляться - потвшиться на охоту молодецкую. Три дня, три ночи ловили его дружинники звърьё порскучее-не могли поймать звърька ни единаго. Обернулся Волхъ "левомъзвъремъ" – наловилъ звърья ни въсть числа. Ловила дружина послѣ этого три дня, три ночи птицъ-"гусей, лебедей, ясныхъ соколей", не могла изловить ни "малой птицы-пташицы". Обернулся Волхъ-, ногой"-птицей, полетълъ ~10 подоблачью" и одинъ наловилъ птицы видимо-невидимо. И вотъ, – продолжаетъ былинный сказъ, – возговорилъ младъбогатырь своимъ дружинникамъ:

"Дружина моя добрая, хоробрая! Слухайте большаго братца атамана-то, Двлайте вы двло повелвнное: Возьмите топоры дроворубные, Стройте суденышко дубовое, Вяжите путевья шелковыя, Вывзжайте вы на синее море, Ловите рыбу семжинку да бвлужинку, Щученьку, плотиченьку И дорогую рыбку осе́тринку, И ловите но три дня, по три ночи!

Хоть и набралась не малаго срама исполнениемъ двухъ предыдущихъ приказовъ въщаго богатыря-князя, но и на этоть разъ перечить дружина не перечила: "И слухали большаго братца атамана-то, дълали дъло повелънное", - ведетъ. свою цвътистую ръчь простодушный народъ-сказатель. Богатырскіе дружинники, неудачливые горе-охотнички, не долго думая, принимаются и за плотничью работу ("брали топоры дроворубные, строили суденышко дубовое"), и за плетенье сътей ("вязали путевья шелковыя..."). Принялись – все по атаманову хотънью, по князеву вельнью сдълали: "выъзжали на синее море, довили по три дня, по три ночи, --- нэ могли добыть ни одной рыбки..." И воть, какъ и прежде: поправляетъ, незадачу на удачу самъ Волхъ Всеславьевичъ. "повернулся ("обернулся" - по иному разносказу), онъ-сударь-рыбой шучинкой и побъжаль по синю морю. Заворачиваль рыбу семжинку, бълужинку, щученьку, плотиченьку, дорогую рыбку осетринку...". Такимъ образомъ и на этотъ разъ, взявшись за дъло, не посрамилъ въщій своей змъиной мудрости. Случалось (по другимъ былиннымъ сказаніямъ), что и переплывалъ онъ-обернувшись рыбою-моря синія, уходя отъ погони вороговъ, и птицей-соколомъ улётывалъ, и звърь-туромъ убъгалъ; только ничего не могъ подълать. онъ съ позабытою на недопаханной нивъ сошкой кленовенькою любимаго сына Матери Сырой-Земли Микулы-свъть-Селяниновича.

Изъ памятниковъ народнаго изустнаго творчества, перешедшихъ въ древнерусскую письменность, сохранился до нашихъ дней въ рукописномъ сборникъ XVIII-го столътія любопытный "Списокъ съ суднаго дъла слово въ слово, какъ былъ судъ у Леща съ Ершомъ". Этотъ Списокъ даетъ яркую картину стариннаго русскаго судопроизводства, съ первой до послъдней черты проникнутую неподдъльной — чисто народною веселостью. Царство рыбъ, въ которомъ вращается дѣло, является, конечно, только подходящей оболочкою внутреннему содержанію; но нельзя сказать, чтобы плавающіе по водамъ участники этой судебной волокиты были обрисованы въ недостаточно живыхъ, знаменательныхъ для нихъ (какъ рыбъ) чертахъ. Народъ-повѣствователь, перекладывая здѣсь человѣческіе нравы на иносказательный ладъ, зорко подмѣтилъ всѣ обычаи вооруженныхъ плавниками, одѣтыхъ чешуею дѣйствующихъ лицъ этого сказанія.

Начинается сказъ о судномъ дълъ прямо съ челобитной, изложенной по всему чину стариннаго делопроизводства-сутяжничества. Рыбамъ господамъ: великому Осетру и Бълугъ, Бълой рыбицъ, бьетъ челомъ Ростовскаго озера сынчишко боярской Лещъ съ товарищи..."-пишетъ челобитчикъ: "Жалоба, господа, вамъ на злаго человъка, на Ерша Щетинника и на ябедника". Далъе слъдуетъ самая жалоба: "Въ прошлыхъ. господа, годахъ, было Ростовское озеро за нами: а тотъ Ершъ, злой человъкъ, Щетинниковъ наслъдникъ, лишилъ насъ Ростовскаго озера, нашихъ старыхъ жировъ: расплолился тоть Ершъ по ръкамъ и по озерамъ..." По описанію челобитчика — этотъ злодъй, самовольно завладъвшій водами, составлявшими наслёдственную вотчину "боярскаго сынчишки", не особенно страшенъ-силенъ, но пронырливъ не въ мъру и всёхъ изобидёть норовить: "онъ собою маль, а щетины у него аки лютыя рогатины, и онъ свидится съ нами на стану-и тъми острыми своими щетинами подкалываетъ наши бока и прокалываетъ намъ ребра, и суется по ръкамъ и по озерамъ, аки бъшеная собака, путь свой потерявъ"... Обрисовавъ въ такомъ непривлекательномъ видъ своего обидчика, Лешъ обращается къ собственной особъ: "А мы, господа христіански!" — восклицаетъ онъ. "Лукавствомъ жить не умѣемъ. а браниться и тягаться съ лихими людьми не хо тимъ, а хотимъ быть оборонены вами, праведными судьями!" Выслушали "судьи праведные" челобитную, — "Ты Ершъ истцу Лещу отвѣчаешь-ли?"-говорять. - "Отвѣчаю, господа (держить слово Ершъ) за себя и за товарищевъ своихъ въ томъ, что то Ростовское озеро было старина дъдовъ нашихъ, а нынь наше, и онъ, Лещъ, жилъ у насъ въ сусъдствъ на днъ озера, а на свътъ не выхаживалъ. А я, господа, Ершъ, Божіею милостію отца своего благословеніемъ и матерними молитвами, не смутщикъ, не воръ, не тать и не разбойникъ, въ приводѣ нигдѣ не бывалъ. воровского у меня ничего не вынимывали; человѣкъ ядобрый; живу я своею силою, а не чужою; знаютъ меня на Москвъ и въ иныхъ великихъ городахъ князи и

бояре, стольники и дворяна, жильцы московские, дьяки и подьячіе и всякихъ чиновъ люди и покупають меня дорогою цёною и варять меня съ перцемъ и съ шавраномъ и ставять прелъ собою честно, и многіе добрые лыди кушають съ похм'влья и кушавши поздравляють. "Обълиль себя проныра-обидчикъ чише снъга, сослался въ своемъ отвътномъ словъ на самыхъ заслуживающихъ довърія свидътелей. Какъ не дать ему въры! Подумали судьи, опять-къ челобитчику:- "Ты. Лещъ. чъмъ его уличаешь?" — "Уличаю его (говорить) Божіею правдою да вами. праведными судьями!" Требують судьи свидътелей, которымъ было-бы все въдомо про Ростовское озеро. Нашелъ свидътелей обиженный: рыбу-Сига ("человъкъ добрый, живетъ въ нъмецкой области подъ Иваномъ-городомъ въ ръкъ Наровъ") да рыбу Лодугу-изъ обитателей новгородскаго Волхова. Ершъ отводитъ предлагаемыхъ свидътелей: "Сигъ и Лодугалюди богатые, животами прижиточны, а Лещъ такой же человъкъ заводной..." На запросъ судей праведныхъ, что у него, Ерша, за вражда съ такими людьми, - онъ утверждаетъ, что "недружбы" у него съ ними никакой не бывало, а что-де такъ, ни за что, ни про что, задумали эти люди загубить его-.маломочнаго человвка". Сталь ссылаться тогда Лещъ на новаго свидътеля-на Сельдь-рыбу изъ Переславскаго озера; но и противъ Сельди поднялъ голосъ лещовъ обидчикъ, что-де сродни ("съ племяни") она прежнимъ свидътелямъ и всегда съ Лещомъ ъстъ и пьеть вмъств. Послали судьи "пристава Окуня" за переславской Сельдью, велели идти съ нимъ въ понятыхъ Налиму ("Мню"). Сталъ тотъ отговариваться, не хочетъ идти: "Господине Окуне!"-взмолился: "Азъ не гожуся въ понятыхъ быть: брюхо у меня велико-ходить не смогу, а се глаза малы-далеко не вижу, а се губы толстыпередъ добрыми людьми говорить не умъю!" Пошли за понятыхъ Головель да Езь (язь), доставили на судъ Сельдь переславскую. И вотъ-показалъ новый свидътель, что Лещъ-"человъкъ добрый, христіанинъ Божій", а Ершъ- "злой человъкъ, Щетинникъ"... Плохо и безъ того Ершу становилось, но въ конецъ погубило его въ глазахъ судей новое свидътельство его злонравія: заговорилъ самъ Осетръ, сидъвшій на судейскомъ мъстъ, - вспомнилъ онъ о своей собственной обидь. ....Когда я шель изъ Волги-ръки къ Ростовскому озеру и къ ръкамъ жировать", -сказалъ онъ, - "и онъ (Ершъ) меня встрътилъ на устьъ и нарече мя братомъ, а я лукавства его не въдалъ, а спрошать про него, злого человъка, никого не лучилось, онъ меня вопроси: братецъ Осетръ, гдъ идеши? И азъ ему повъдалъ... И рече имъ Ершъ: братецъ

Осетръ, когда азъ шелъ Волгою-ръкою, тогда азъ былъ толще тебя и доль, бока мои терли у Волги-ръки береги, очи мои были аки полная чаша, хвость же мой быль аки большой судовой парусъ, а нынъ братецъ Осетръ, видишь ты и самъ, каковъ я сталъ скуденъ, иду отъ Ростовскаго озера. Азъ же. господа, слышавъ такое его предестное слово, и не пошель въ Ростовское озеро къ ръкамъ жировать: дружину свою и дътей голодомъ морилъ, а самъ отъ него въ конецъ погинуль..." Разсказаль Осетръ и про другое-горшее этого-лукавство Ерша Щетинника: зазваль его тоть къ мужику въ неводъ за рыбой – покормиться. "И я на его, господа, прелестное слово положился", продолжаеть Осетръ, и въ неводъ пошелъ, обратился въ неводъ да увязъ, а неводъчто боярскій дворь: войти ворота широки, а выйти узки. А. тотъ Ершъ за неволъ выскочилъ въ ячею, а самъ мнѣ насмъхался: ужели ты, братецъ, въ неводу рыбы навлся? А какъ меня поволокли вонъ изъ воды, и тотъ Ершъ началъ прошатися: братецъ, братецъ Осетръ! Прости, не поминай лихомъ! А какъ меня мужики на берегу стали бить дубинами по го-ловъ, и я нача стонать, и онъ, Ершъ, рече ми: братецъ Осетръ, терпи Христа ради!..." Судное дъло кончилось. Поръшилъ судъ: "Леща съ товарищи оправить, а Ерша обвинить". По обычаю — "выдали истцу Лещу того Ерша головоюи вельли казнить торговою казнію — бити кнутомъ и посль кнута повъсить въ жаркіе дни противъ содица за его воровство и за ябедничество". Дьякомъ на суду былъ "Сомъ съ большимъ усомъ", доводчикомъ-Карась, списокъ суднаго дъла писаль Вьюнъ, печаталъ Ракъ, а у печати сидълъ Снятокъ переславской. "Гдъ его (Ерша) застанутъ въ своихъ вотчинахъ, тутъ его безъ суда казнить!"--выдали грамоту на Шетинника. Пожелалъ онъ произнести послъднее слово подсудимаго: "Господа судьи", -сказалъ, -, судили вы не по правдъ, судили по мздъ. Леща съ товарищи оправили, а меня обвинили!" И произошло туть нъчто совершенно для судей неожиданное: плюнулъ Ершъ имъ въ глаза и скакнулъ въ хворость (въ кусты). "Только того Ерша и видели", -кончается весь сказъ.

Представляя сводъ небесный безпредёльнымъ воздушнымъ океаномъ, воображеніе русскаго народа видёло въплавающихъ по небу тучахъ громадныхъ рыбъ. Ихъ причудливыя очертанія и необычайная подвижность не малоспособствали этому представленію, подсказанному простодушнымъ суевъріемъ славянину-язычнику. Грозовая-молніеносная туча, изсиня-чернымъ чудовищемъ надвигавшаяся на лазурь небесную и заслонявшая свёть солнечный, чтобы разразиться громомъ-молніей надъ землею и утолить ся жажду потоками дождя-ливня, казалась суевѣрному взору "чудомъюдомъ" — щукою- великаномъ, проглатывавшею прекрасное свѣтило дня. Проглотивъ его, чудовище мѣста себѣ не можетъ найдти отъ жара, сожигающаго всѣ его внутренности; оно мечется изъ стороны въ сторону, пышетъ огнемъ, истекаетъ горючими слезами и, наконецъ, въ полномъ изнеможении выбрасываетъ полоненное солнышко на свободный просторъ, исчезая съ просвѣтлѣвшаго неба-моря.

А. Н. Аванасьевымъ подслушана любопытная русская простонародная сказка, по своему содержанію сближающаяся съ только - что описаннымъ представлениемъ. "Былъ у мужика мальчикъ-семильтокъ-такой силачъ, какого ниглъ не вилано и не слыхано..."-начинается она:-"Послалъ его отецъ дрова рубить; онъ повалилъ цълыя деревья, взялъ ихъ словно вязанку дровъ, и понесъ домой. Сталъ черезъ мостъ переправляться, увидала его морская рыба-щука, разинула пасть и сглотнула молодца со всёмъ какъ есть-и съ топоромъ, и съ деревьями"... Другому человъку тутъ-бы и смерть пришла, а этому-хоть бы что: "взяль топорь, нарубиль дровь, досталь изъ кармана кремень и огниво, высъкъ огня и зажегъ костеръ". И вотъ, -продолжается сказка, -, не въ моготу пришлось рыбъ, жжетъ и палитъ ей нутро страшнымъ пламенемъ. Стала она бъгать по синю морю, во всъ стороны такъ и кидается, изъ пасти дымъ столбомъ-точно изъ печи валитъ; поднялись на моръ высокія волны и много потопили кораблей и барокъ, много потопили товаровъ и гръшнаго люда торговаго; наконецъ, прыгнула та рыба высоко и далеко, пала на морской берегъ, да тутъ и издохла... А мальчикъ-семильтокъ, мужицкій сынъ, принялся размышлять о томъ, какъ-бы ему освободиться — выдти изъ чудовищной рыбы на вольный свътъ. Много-ли, мало-ли думалъ, --- вспала ему на разумъ мысль: взялся онъ за свой топоръ. Рубилъ онъ день, другой рубиль и третій, - къ исходу четвертаго прорубиль въ боку у рыбы-щуки оконце, да и вылёзъ изъ него. На томъ-и сказка досказывается. Вдохновенный изслъдователь воззръній славянъ на природу даеть этому дътски-наивному произведенію своеобразное объясненіе. Рыба-туча; море – небо; мальчикъ-семильтокъ, сидящій въ утробъ чудовища, высъкающій огонь и разводящій пламя—изъ породы созданныхъ народнымъ воображеніемъ обитателей облачныхъ пещеръ, карликовъ-кузнецовъ, приготовляющихъ молніеносныя стрёлы. Въ зимніе мъсяцы видитъ его народъ-сказатель отдыхающимъ и набирающимся силъ (ростущимъ); приходить на бѣлый свѣть животворящая Весна-Красна, — просыпается въ "семилѣткѣ" богатырская мощь. Какъ древне-славянскій Перунъ (воплощеніе солнца), ударяетъ онъ огнивомъ о кремень-камень; подобно тому-же богу громовъ онъ вооруженъ топоромъ и прорубаетъ имъ себѣ дверъ изъ мрачной темницы (зимы).

Въ финской "Калевалъ" 90), можно найти такія-же уподобленія тучъ, неба, солнца, молній-громовъ, зимы и весны. Вотъ въ какіе, напримъръ, образы воплотилось преданіе о похищении огня щукой рыбою. Солнце и мъсяцъ были заключены властительницею мрака въ мъдную гору; вселенной грозила гибель. Повелитель вътровъ, Вейнемейненъ, сговорясь съ кузнецомъ Ильмариненомъ, задумалъ спасти за-темненный міръ. Взошли они на небо, высъкли огонь-молнію и передали его на храненіе воздушной дъвъ. Стала она беречь огонь, какъ мать-любимое дътище: закутала его въ облачный покровъ, начала качать баюкать въ золотой колыбели, подвъшенной на серебряныхъ ремняхъ къ небесной кровль. Какъ-то неосторожно качнула она колыбель-и упалъ огонь въ море, озаривъ всю даль блескомъ своихъ искръ. Увидала его громадная щука морская и проглотила съ жадностью прожорливой хищницы, выведенной въ русской сказкв. Какъ и та, принядась она послъ этого метаться во всъ стороны отъ боли. Невѣдомо что сталось бы съ нею и съ огнемъ; но узнали объ этомъ свѣтлые боги, начали ловить рыбу, закинули съти: попалась похитительница огня. "Я-бъ распласталь эту рыбу, если-бы у меня быль большой ножъ желъза кръпкаго!" – промолвилъ Пейвенъ-пойка (Солнцевъ сынъ) и упалъ съ неба ножъ съ золотымъ черенкомъ, съ лезвіемъ серебрянымъ. Распороли брюхо рыбъ-хищницъ,выкатился изъ нея синій клубокъ, изъ синяго — красный, а изъ краснаго — вылетълъ огонь, да такой знойной — что опалилъ бороду старику-пъвцу въщему, повелителю вътровъ Вейнемейнену, что обжогъ щеки кузнецу Ильмаринену, что сжегъ-спалилъ-бы и землю, и воды, если-бы, по прошестви

Digitized by Google

<sup>90) &</sup>quot;Калевала" — поэма, составленная финскимъ ученымъ Эліасомъ Леннротомъ изъ произведеній изустнаго цёснотворчества этого народа. Слово "Калевала" — названіе мнеической страны, гдѣ живутъ герои поэмы. Впервые появилась она въ печати въ 1835-мъ году, затёмъ въ 1849-мъ вышла въ дополненномъ видѣ, съ которомъ и представляетъ полный сводъ поэтическихъ сказаній финновъ. Въ ней — 50 пѣсенъ, всѣ они составляютъ или пересказъ, или точное воспроизведеніе старинныхъ "рунъ", нѣкогда объединявшихъ въ себѣ и пѣсню, и заговоръ.

извъстнаго времени, снова не заковали его туманы-морозы ("Похъюла") въ гору мъдную.

Въ славянскихъ преданіяхъ встръчается чудесная рыба. порождающая сказочныхъбогатырей. Такъ, напримъръ, разсказывается, что жила-была на бъломъ свътъ одна царица, у которой не было дътей, а она только и желала одного счастья на земль-просила-молила у Бога сына. Привидылся ей вѣщій сонъ, что надо для этого закинуть въ море синее шелковый неволь и первую вынутую изъ невода рыбу съёсть. Разсказала нарина этотъ сонъ своимъ приспъшницамъ, приказала закинуть неводъ: попалась всего одна рыба, да и та не простая рыба, а золотая. Зажарили ее, подали на объдъ цариць, стала та ъсть да похваливать. Объедки, оставшиеся послё царицы, доёла стряпуха-кухарка; доёла-вымыла посуду, вынесла помои любимой черной коровь. И воть дался царицынъ сонъ въ руку, - въ одинъ и тотъ-же день родились на бълый свътъ три сына: Иванъ-царевичъ, Иванъ-кухарченокъ да Иванъ-коровьинъ-сынъ. Шло-проходило время; выросли они, выровнялись всв молодецъ въ молодца, стали богатырями могучими.

Русскій сказочникъ-народъ придаетъ иногда щукъ такую сверхъестественную, всеобъемлющую силу, что только диву даются всъ видящіе проявленіе этой-послъдней. Попадается такая чудодъйная рыба въ руки, все равно-хоть Ивану-царевичу, хоть Емель-дурачку-измъняеть она обычной нъмотъ своей сестры-братьи, -- начинаеть голосомъ "провъщать" человъческимъ: "Отпусти меня въ воду, пригожусь тебъ!"-говорить. Научаеть она произносить всякій разъ какъ только понадобится ея помощь, слова: "По моему прошенью, по щучьему вельнью!". Всякое-де желаніе, связанное съ этими волшебными словами, исполняется немедленно. Скоро сказка сказывается, да не скоро дёло дёлается; но глубоко запали въ память народную эти слова: еще до сихъ поръ то-и-дъло можно услышать присловье- по щучьему велёнью"-относящееся ко всему совершающемуся съ поразительной быстротою. Таковымъ — изъ ряда выходящимъ — почетомъ окружаеть охочій до сказокь пахарь-народь заставляющую не дремать кроткаго карася прожорливую представительницу царства рыбъ.

Народное пъсенное слово говорить о щукъ-рыбъ хоть ръдко, да мътко: оно надъляеть ее всъми признаками богачества несмътнаго. Воть, напримъръ, въ какомъ блестящемъ видъ предстаетъ она воображенію слушателей одной изъ святочныхъ-прозывающихся "подблюдными" – пъсенъ: "Щука шла изъ Новагорода, Слава! Она хвостъ волокла изъ Бѣлоозера, Слава! Какъ на щукѣ чешуйка серебряная, Слава! Что серебряная, позолоченная, Слава! Какъ у щуки спина жемчугомь оплетена, Слава! Какъ головка у щуки унизанная, Слава! А на мѣсто глазъ дорогой алмазъ, Слава!"

Кому поется эта пёсня, тому этимъ-самымъ высказывается, по русскому старинному обычаю, пожелание богатъть съ каждымъ годомъ и даже болве того-, не по днямъ, а по часамъ". Съ такимъ пожеланіемъ имъеть несомнънную связь повёрье о томъ, что на днё окіянъ-моря лежить драгоцённый кладъ (не имъющий по стоимости равнаго во всемъ міръ), и что къ этому кладу приставлена сторожемъ все та-же щука. на которую простонародное воображение возлагаетъ такъ много разностороннихъ обязанностей. Не зная удержу въ своемъ творческомъ полетъ-размахъ, народъ-сказатель доходить иногда даже до такихъ предбловъ преувеличения, что заставляетъ щуку-великана перекидываться мостомъ черезъ море синее. Идутъ и вдутъ по этому живому зыбкому мосту русскіе сказочные богатыри, свойствами которыхъ надъляются порою и нъкоторые облюбованные стихійною русской душою перешедшіе въ область сказаній святые угодники Божіи (Георгій-Побъдоносецъ, Θеодоръ-Тиронъ и др.). Бывало, по народному сказочному слову, и такъ, что на хребтв благодътельницы щуки переправлялись, какъ на конъ перевзжали, русскіе Иваны-царевичи съ берега на берегъ даже самое окіянъ-море.

У польскихъ сосёдей русскаго пахаря—въ Маріампольскомъ у. Сувалкской губерніи существуеть—или, по крайней мърѣ, не такъ давно существовало—повѣрье о томъ, что одно изъ тамошнихъ озеръ (имя рекъ) выбрала себѣ длн жилья щука-великанъ, прозвищемъ Струкисъ. Эта громадная рыба захватила полную власть надо всѣмъ населеніемъ озера: за всѣмъ-то она слѣдитъ зоркими глазами, все видитъ, все бережетъ, — не украсть у нея не единой плотички.

- 598 -

Однажды въ цълый годъ засыпаетъ Струкисъ.-и то всегото на одинъ часъ, -во все-же остальное время бодоствуеть. наблюдаючи за своимъ рыбьимъ народомъ. Въ стародавніе годы сонъ смежаль зоркіе щучьи глаза зубастой самозванной властительницъ всегда въ одно и то-же время-въ ночь на Ивана-Купалу (съ 23-го на 24-е іюня). Но вотъ какой-то смълый рыбакъ. спровъдавъ объ этомъ. вздумалъ отправиться на рыбную ловлю какъ-разъ въ эту пору, -- повхалъ, наловиль рыбы видимо-невидимо. Проснулась щука, увидела нарушителя ея правъ и успъла опрокинуть его лодку-утопить дерзкаго, а всю рыбу вернуть въ свои владънія. Съ той поры никто не знаетъ, въ какой день-часъ уляжется Струкисъ для кратковременнаго отдыха на свои полушки изъ золотого песку. Такъ, -говорятъ въ народъ, --никому никогда и не поймать въ озеръ ни единой рыбешки. Пытаются рыбаки закидывать съти, да всякій разъ прорываеть ихъ щука-Струкисъ: только убытокъ одинъ.

Со всякой, даже съ самой обыкновенною – водяшейся чутьли не въ каждой ръчкъ, шукой-рыбою связывается въ наролномъ представлени та или другая примъта. Если попадется зубастая хищница при весеннемъ, первомъ послъ вскрытія водъ, уловъ, то на нее обращается особое внимание. Вспарываеть рыбакъ ей брюхо, - смотрить, много-ли икры. Толще икряный слой къ головъ-это говоритъ ему о томъ, что урожайнъе будуть ранніе поствы въ яровомъ поль; къ хвосту сбивается комкомъ икра-надо переждать, свять попозднъе; если-же вся икра поровну разложена, - когда ни свять, все равно: уродится хлёбъ и въ томъ, и въ другомъ случав такой, что до Аксиньи-подухлъбницы" (24-го января) не хватить. Хребтовую кость щучью совътуеть умудренная жизнью прадъдовъ посельщина-деревеньщина. въшать на воротной притолокъ (отъ мороваго повътрія); щучьи зубы, по увъренію знахарей въду новъ, върнъе върнаго оберегають носящаго ихъ въ ладонкъ на шев отъ укушенія ядовитыхъ змъй.

Къ зубастой щукъ приравниваетъ деревенскій людъ и такое явленіе природы, какъ срывающій солому съ крышъ вихорь буйный: "Щука хвостомъ махнула—крышу слизнула, лъсъ до сырой земли согнула!" – говоритъ онъ. Коса острая и кривой сериъ, подъ-корень сръзывающіе злаки-былія, также вызываютъ въ воображеніи народа-краснослова сравненіе съ прожорливой хищницею царства рыбъ: "Щука-хапуга (коса) хвостомъ (лезвіемъ) мигнула—лъса (травы) пали, горы (копны) встали!", "Щука (сериъ) прянетъ, весь лъсъ (нива) вянетъ!". Не мало и другихъ красныхъ образностью словъ крылатыхъ сказалось-молвилось на Руси про рыбъ. Поселилъ русскій пахарь-сказатель добокъ съ осетрами, щуками, карасями и всякимъ другимъ чешуйчатымъ народомъ и "морскихъ людей" безобразныхъ чудовищъ, и вѣчно молодыхъ голосистыхъ чаровницъ (красавицъ ни въ сказкѣ сказать, ни перомъ описать!) дѣвъ русалокъ съ рыбьимъ хвостомъ.





## LVII.

## Змѣй-Горынычъ.

О змвяхъ вообще нашъ пахарь-народъ обмолвился не особенно многими словами, занесенными въ сокровищницу живучихъ памятниковъ родной старины. Змъя-это пресмыкающееся по землѣ и жалящее человѣка въ пяту животное, распадающееся на множество видовъ, не уживается съ суровыми свойствами природы тёхъ мёсть, откуда пошла и стала быть кондовая народная Русь, обогатившая пытливыхъ кладоискателей слова неоцёнимыми-нетлёнными богатствами, завъщанными позднему потомству изслъдователей русскаго народнаго быта. На русскомъ привольв просторъ, если обойти молчаніемъ новыя неоглядныя земли, приросшія къ его богатырской основъ (Среднюю Азію, Кавказъ. Крымъ, Амурскій край), — у себя дома всего только двъ ядовитыхъ змъиныхъ породы: гадюка да родная сестра ея-мъдянка. Ужъ-совершенно безвредное существо-какъ-будто даже и не змъя, а только сродни ей приходится, да и сродни только по виду своему змѣиному, а нравомъ совсѣмъ на иной складъ: спокойный, уживчивый и даже добрый по своему. Тамъ, гдъ водятся ужи (по водянымъ зарослямъ да по болотинѣ), ихъ даже и за змъй не считають. "Прижали-какъ ужа вилами!"--ходить по-людямъ пословица, относящаяся къ пойманнымъ во лжи и вообще поставленнымъ въ безвыходное положение людямъ. "Подъ мостомъ, мостомъ яристомъ, лежитъ свинья кубариста!" – загадываетъ про свернувшагося ужа старая загадка (Казанск. губ.). "Дронъ Дронычъ, Иванъ Иванычъ сквозь воду проходить, на себѣ огонь проносить!"--подговаривается къ ней другая, подслушанная въ тульской округъ. И ни въ той,

Digitized by Google

ни въ другой нътъ и слъда злобнаго-опасливаго отношения къ этому смирному представителю ненавистнаго людямъ дода змъинаго, огуломъ окрещеннаго у насъ въ народъ-"гадомъ ползучимъ", "змъей подколодною", "проклятой нечистью" и тому полобными именами. Простонародное повърье приписываеть ужу даже спасительный для всего человѣчества подвигь: "Мышь прогрызда Ноевъ ковчегъ, а ужъ-заткнулъ собой дыру", -- гласить оно: ...только этимъ и остался живъ на святой земль гръшенъ человъкъ!" На симбирскомъ Поволжьъ можно еще и теперь услышать такую многозначительную пословицу, относящуюся къ этому безобидному обитателю сырыхъ мѣстъ, какъ: "Не присмотришься. такъ и ужа отъ змви не отличишь.- не то что добраго человъка оть злого!". Не такимъ словомъ поминаютъ на Руси ядовитыхъ гадюкъ; недаромъ говорится: "всякій гадъ — на свой ладъ!" Про нихъи про черную съ зубчатою пестриной по хребту, и про мъдянистую съ отливомъ-вылетвла изъ народныхъ усть такая нелестная родословная: У змви-гадюки чортушка-батюшка, нечистая сила — матушка!". О ней-же идеть по-людямъ и такая молвь крылатая: "Нётъ хуже гадины, какъ змёй-гадюкъ!", "Гадюку завидишь"—глаза навъкъ изгадишь!", "Не гадюкъ-бы поганой матушку-землю сквернить!", "Завелась гадюка-весь лъсъ нечистью пропахъ!".

Въ простонародномъ воображения змъя является живымъ олицетвореніемъ всего нечистаго, возбуждающаго смѣшанное съ ужасомъ отвращение, всего злого, лукаваго, вредоноснаго. "Змѣя умираетъ, – а все – зелье хватаетъ!" – отзывается народъ нашъ о злыхъ, жадныхъ до неправедной наживы людяхъ; "Сколько змъю ни держать, а бъды отъ нея ждать!"-о лукавыхъ; "Выкормилъ змвйку на свою шейку!", "Отогрълъ змъю за пазухой!" – о черной неблагодарности. Видить наблюдательный русскій краснословь рядомь сь собой льстеца-притворщика, -, и про того готова у него живая ръчь: "Льстецъ подъ словами — змъй подъ цвътами!"... "Глядитъ -что змѣя изъ-за пазухи!"-обмолвилась народная Русь про смотрящаго изъ-подлобья, не въ мѣру подозрительнаго человѣка. Нътъ для открытаго другу-недругу глубокаго сердца народнаго ничего хуже лихой клеветы на бъломъ Божьемъ свътъ: "Клевета-змѣя", - вырвалось изъ этого сердца гнѣвное слово: "изъ-подъ куста укуситъ!", "Клеветникъ змъей лютою извивается!", "У клеветы жало змъиное!" и т. д. Но, по народному-же слову, клеветническій навъть-больнъй жала змъинаго: "Змъю завидишь-обойдешь, клевету заслышишь - не уйдешь!". Сродни этому выраженію народной мудрости и такія мѣткія изреченія, какъ: "Лучше жить со змѣей, чѣмъ со злою женой!", "Сваха лукавая—змѣя семиглавая!", "Недобрый сватъ—змѣѣ родной братъ!".

Простонародныя загадки рисуютъ, змъю подколодную" на разные лады. То она представляется воображению стихийнаго художника слова "кускомъ желъза", лежащимъ среди льсу (Нерчинск. окр.), то-стоящимъ полъ горой-горой воронымъ конемъ", котораго "нельзя за гриву взять, нельзя погладить" (Олонецк. губ.), то тъмъ, что – "по землъ ползеть, а къ себѣ не подпускаетъ" (Вологодск, губ.). Курская загадка-подъ-стать нерчинской: "Среди лъса лежить шмать желвза, ни взять, ни поднять, ни на возъ положить!"-- гласитъ она. Въ новгородскомъ залъсьъ ходитъ такое загадывающее про змвю слово: Подъ мостомъ, подъ яростомъ, лежитъ кафтанъ съ яростью; кто до него **IO**тронется-тотъ кровью омоется!". Общая всей словоохотливой деревеньщина-посельщина загадка зоветь змаю "изъ куста шипулей, за ногу типулей". Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ загадку о змёт представляють въ трехълицахъ (змёя, сабля и муравейникъ), - говоря: "Зло во злъ горъло, зло злу покорилось, эло по элу и вышло!" (Псковск. губ.), или: "Иду я путемъ-дорогой, ползетъ здо; я это здо здомъ поддълъ, во зло положилъ, здомъ попользовался!" (Самарск. губ.). Перехвачена по пути изъ устъ въ другія и такая загадка: "Ползло зло (змѣя); я зло (ружье) схватилъ да зломъ злу жизнь прекратилъ!".

Въ стародавние годы, -- гласить съверно-русское предание-было по всей Двинской (сверной) округъ всякаго гада ползучаго многое -множество: кишмя-кишѣли змѣи-гадюки: ни проходу, ни провзду по дорогамъ отъ ихъ змвиной лихости не было. Давно это было, -не запомнять и деды нашихъ прадёдовъ. Лютовалъ змённый родъ, нагонялъ страхи и на Русь, и на нерусь-чудь бълоглазую; да послалъ Богь добраго человъка знающаго: заклялъ онъ ихъ единымъ словомъ на въки въчные. Въ житіи св. Александра Огневенскаго, подвизавшагося на ръкъ Чурьюгъ, близъ Каргополя, имъются такія-близкія къ упомянутому изустному преданію - слова: "молитвами его ползающие змиеве съ Каргопольской земли изгнани, и о памяти его во второ-первую недълю Петрова поста въ житіи не написано, но въ нѣ всенародное множество праздновати вънечника Александра память молитвоприношеніемъ: за умерщвленіе чувственныхъ зміевъ".

Знаетъ народъ-пахарь и такія средства, если не исцёляющія, то утоляющія боль, при укушеніи змёею, какъ вёдомыя лёчейкамъ травы, посёянныя по лёснымъ полянамъ рукою Творца-съятеля на потребу-цъльбу человъческую: но не прочь онъ-по примъру дедовъ-и въ наши ани оборониться отъ змънной лихости завъщаннымъ пращурами заговорнымъ словомъ. "Змія Македоница!"-гласить одинь такой заговоръ: "Зачъмъ ты, всъмъ зміямъ старшая и большая, пълаешь такіе изъяны, кусаешь добрыхъ людей? Собери ты своихъ тетокъ и дядей, сестеръ и братьевъ, всъхъ родныхъ и чужихъ, вынь свое жало изъ гръховнаго тъла у раба (имя рекъ). А если ты не вынешь своего жала, то нашлю на тебя грозную тучу, каменьемъ побьетъ, молніей позжеть. Отъ грозной тучи нигдъ ты не укроешься; ни подъ землею, ни подъ межою, ни въ полѣ, ни подъ колодою, ни въ травѣ, ни въ сырыхъ борахъ, ни въ темныхъ лъсахъ, ни въ оврагахъ, ни въ ямахъ, ни въ дубахъ, ни въ норахъ. Сниму я съ тебя девнадцать шкуръ съ разными шкурами, сожгу самою-тебя, развъю по чистому полю. Слово мое не пройдеть ни въ въкъ. ни вовъкъ!"... Если-же ужалить черная гадюка, а не какая другая сестра ся, то старинное русское чернокнижие завъшало своимъ въдунамъ иное властное налъ яломъ змъинымъ слово. "На морѣ на Окіянѣ,—гласитъ оно,—на островѣ Буянь, стоить дубъ ни нагь. ни одъть; подъ твмъ дубомъ стоить липовый кусть; подъ твмъ липовымъ кустомъ лежитъ здатой камень; на томъ камнъ лежить руно черное, на томъ рунъ лежить инорокая змія Гарафена. Ты, змія Гарафена, возьми свое жало, изъ раба (имя рекъ), отбери отъ него недуги. А коли ты не возьмешь свое жало, не отберешь недуги, ино я выну два ножа булатные, отръжу я у зміи Гарафены жало, положу въ три сундука желъзные, запру въ два замка нъмецкіе. Ключъ небесный, земный замокъ. Съ этого часу съ полудня, съ получасу да будетъ бездыханна всякая гадюка и ужаленія ся въ неужаленія! А вы, змія и змійцы, ужи и ужицы, мъдяницы и сарачицы-бъгите прочь отъ раба (имя рекъ) по сей въкъ, по сей часъ! Слово мое кръпко!"

Суевърные люди приписывали змѣямъ силу чаръ въ различныхъ случаяхъ жизни, но болъе всего върили въ "любовный приворотъ" съ помощью этихъ чаръ. Такъ, по совъту знахарей, хаживали они въ лъсъ, разыскивали тамъ гадюку. Найдя, они заранъе заговоренною палкой-рогулькою должны были прижать змъю къ землъ и продъть черезъ змѣиные глаза иголку съ ниткою. При этомъ обязательно должно было произносить слова: — "Змъя, змъя! Какъ тебъ жалко своихъ глазъ, такъ чтобы раба (имя рекъ) любила меня и жалѣла!" По возвращеніи домой надо было поскоръе стараться

- 604 -



продъть платье приглянувшейся красной дъвицы этой иголкою, но тайно ото всъхъ, а отъ нея—наособицу. Если удастся продълать все это, — любовь приворожена навъки. Другіе знахари подавали совътъ: убить змъю, вытопить изъ нея сало, сдълать изъ сала свъчку и зажигать ее всякій разъ, когда замъчаешь остуду у любимаго человъка. "Сгоритъ змъиная свъча, и любовь погаснетъ, — ищи другую!" — приговаривали въдуны.

Въ любопытномъ памятникъ русской письменности первой половины XVII въка—, Лексиконъ славенорусскій, составленый всечестнымъ отцемъ Киръ Памвою Берындою" (iеромонахомъ, завъдывавшимъ исправленіемъ книгъ въ Кiевопечерской лаврской типографіи), къ слову "змій" относится поясненіе: "ужъ, гадина, змія, земный смокъ, морской смокъ." Что составитель словаря разумълъ подъ словомъ "смокъ" пресмыкающееся, это вполнъ ясно,—недаромъ онъ въ предисловіи своемъ "ко любомудрому и благочестивому читателю" говоритъ: "Читать, а не разумъть, глупая ръчь есть!" По общепринятому у всъхъ народовъ повърью, змъямъ приписывается не только лихость злая ("кусаетъ змъя не для сытости, а для лихости!"), а и мудрость; но мудрость эта отъ лукаваго, идетъ на пагубу.

Если-бы рёчь шла только о видимыхъ всёмъ змёяхъ, то народъ-сказатель прибавилъ-бы ко всему сказанному очень немного. Но шагающее семиверстными шагами, залетающее въ заоблачную высь поднебесную воображеніе завёщало ему безконечную цёпь другихъ сказаній, связанныхъ съ этимъ ползучимъ гадомъ, пресмыкающимся по лицу земликормилицы. Мудрый змій — образъ воплотившагося врага рода человёческаго, діавола, заставившаго изгнаннаго праотца людей—по словамъ глубоко-трогательнаго стиха духовнаго — плакать у вратъ потеряннаго рая и восклицать: "Увы мнѣ, увы мнѣ, раю мой, раю мой, прекрасный мой раю!" и повторять, обливаясь слезами раскаянія: "Меня ради, раю, таковъ сотворенъ бысть! Прельсти мя Евва, изъ рая изгнала, рай заключила запрещеннымъ дѣломъ. Увы мнѣ коль грѣшну, увы окаянну!"...

Лукавый соблазнитель прародительницы человъчества, проклятый Богомъ и людьми діаволь-змій, навъки осужденный пресмыкаться и жалить человъка въ пяту, воплотился въ пылкомъ народномъ воображеніи въ крылатаго змъя, прародителя не только обитающей въ преисподней нечисти, но и всъхъ сказочныхъ огнедышащихъ драконовъ, о которыхъ пошла гулять вдоль по народной Руси изукрашенная пе-

- 605 -

стрялью сказаній молвь, лля которой нёть на свёть никакого viedжv. Изъ рода въ родъ, изъ въка въ въкъ переходятъ древнія преданія о драконахъ-зміяхъ-одно другого цвътистве. ведущія простодушную рёчь о самыхъ мудреныхъ вещахъ. Подобныя сказанія, очевидно, завъщаны прадъдамъ современныхъ сказателей отъ временъ глубокой древности, безслъдно затонувшихъ въ бездонномъ океанъ забвенія. Они свойственны и не одной народной Руси, и не однимъ единокровнымъ съ послъднею, когда-то жившимъ одною съ ней жизнью, славянскимъ племенамъ, но и такимъ праотцамъ народовъ-какъ китайцы. У нихъ крылатый огнедышащій змвй русскихъ сказокъ до сихъ поръ является предметомъ 0000000 суевърнаго почитанія, граничащаго съ обожествленіемъ. Какъ и русскій Змъй-Горынычъ, онъ представляетъ собою сказочное чудище, похожее и на крокодила, въ то-же самое время на удава-эту "змѣю, всѣмъ и змѣямъ большую". Хотя онъ, волею воображенія сыновъ Небесной Имперіи, и лишенъ крыльевъ (у русскаго сказочнаго змѣя — ихъ не-то шесть, не-то двѣнадцать), но также можеть взлетать выше облака холячаго, также лышеть огнемъ-пламенемъ. Ему повинуются и земля, и воды, и самыя свътила небесныя. Такъ и въ русскихъ стародавнихъ сказаніяхъ, -- память о которыхъ осталась въ народъ только невнятнымъ отголоскомъ смутныхъ пережитковъ преданнаго забвенію прошлаго, — подобный китайскому дракону "огнеродный змъй Елеафамъ", изъ устъ котораго исходятъ "громы пламеннаго огня, яко стрелено дело", а изъ ноздрей-"духъ, яко вътръ, воздымающій огнь геенскій", сотрясаетъ по своей воль основы Матери-Сырой-Земли, производя "трусъ" и "потопъ". Какъ во власти созданнаго суевъріемъ китайцевъдракона-производить лунное и солнечное затменія, - такъ и сказочный Змъй-Горынычъ порою скрадываеть съ небеснаго свода пресвътлое свътило свътиль земныхъ-солнце-и, налегая чешуйчатой грудью на ясный ликъ кроткой луны. заслоняеть трепетный свёть ся ото взора человёческаго и повергаеть въ ужасъ всю живую природу. По мнѣнію китайцевъ, драконъ держить въ своей властной рукъ орошающие землю дожди, -- какъ держала ихъ поселенная позабытымъ въ народѣ словомъ въ лонѣ небеснаго моря-окіяна на островѣ Буянъ "змъя, всъмъ змъямъ старшая и большая". Подобно Змею-Горынычу древнерусскихъ сказочныхъ былей, сложившихся въ сердцъ пъснотворца-народа, этотъ грозный духъ, до сихъ поръ не пережившій преданій о себъ среди четырехсотмилліоннаго населенія еще недавно бывшей для всвхъ

Digitized by Google

столь таинственною страны, можетъ "залегать дороги прямовзжія". Многое-множество другихъ, уже совсъмъ не присущихъ духу русскаго народа, свойствъ приписываетъ суевъріе желтолицыхъ сыновъ Неба созданному ими геню земного зла, иногда даже и совершенно искренне покровительствующему имъ. такимъ образомъ порождая здомъ добро. какъ ни противоръчить послъднее обстоятельство простому здравому смыслу. Но, въ свою очередь, надъленъ совершенно особыми качествами и русскій драконъ Змъй-Горынычь, по всей въроятности зародившійся изъ одного и того-же источника преданій, въ одинаковой степени свойственныхъ всъмъ народамъ, вышедшимъ изъ "колыбели человъчества" – Азіи. Въроятно, въ могучемъ складъ русскаго пахаря-народа, породившаго столькихъ богатырей, не было-на счастье родной ему земли-тъхъ тлетворныхъ задатковъ духовнаго разложенія, которые къконцу XIX-го стольтія оставили Китай все подъ тою-же властью созданнаго шесть тысячъ лъть назадъ пугала. Если и было когда-нибудь, въ позабытыя всёми времена суевърное обожествление змъя-дракона въ народной Руси (что очень сомнительно для знакомыхъ съ развитіемъ древнеславянскаго языческаго богословія!), - то еще въ незапамятные годы успълъ несокрушимый духъ русскаго народа "стереть главу змію" этого обожествленія. Ни Бълъбогъ съ Чернобогомъ, ни Небо-Сварогъ съ Матерью-Сырой-Землею, --не говоря уже о позднъйшихъ божествахъ еще не просвъщеннаго Тихимъ Свътомъ въры Христовой народа (Бълъбожичахъ со Сварожичами) не напоминали своимъ общениемъ съ народнымъ духомъ ничего китайскаго. Они были совершенно самобытнымъ явленіемъ въ лётописяхъ постепеннаго саморазвитія русскаго міропониманія. Змъй-же Горынычъ — хотя и существоваль въ нашемъ народномъ суевъріи и до сихъ поръ не совсъмъ чуждъ воображению народа - пахаря, -яркимъ созданіемъ однѣхъ только сказокъ, всегда былъ представлявшимся порождениемъ нежити-нечисти, не заслуживавшей никакого поклоненія-почитанія, хотя и вынуждавшей своимъ дукавствомъ ограждаться отъ нея всякими причетами-заговорами. И Лѣсовикъ со Степовымъ, и Водяной, и Полевикъ, -- не говоря уже о покровителъ домаш-няго очага "дъдушкъ"-Домовомъ, -- всъ вмъстъ и каждый наособицу-пользовались въ русскомъ народъ несравненно большимъ почитаніемъ, чъмъ это чудище, несмотря на всю его силу-мочь. И это явление вполнъ объяснимо. Стоитъ только вспомнить, что въ лицъ названныхъ созданій народнаго суевърія воплощаются любовно льнущія къ суевърному сердцу

помышляющаго и не объ одномъ только хлъбъ насушномъ върнаго сына земли-кормилицы преданія о духахъ-покровителяхъ, ймѣющія осязательную связь съ древнимъ вѣрованіемъ въ загробное покровительство предковъ, витающихъ вокругъ поселений своего потомства, что ни день поливаюшаго родную землю трудовымъ потомъ, порою слезами, а годы Божьей немилости-и кровью. Змвепоклонство. въ распространенное и не въ однихъ предълахъ неподвижной Срединной Имперіи, а и у многихъ другихъ народовъ, все еще находящихся подъ властью язычества, никогда не было свойственнымъ духу русскаго народа. Народная Русь, и на самой первобытной степени развития, всегда относилась къ змъямъ -какъ къ низшему (хотя и одаренному лукавой мудростью) существу, не позволявшему ся могучему, рвущемуся оть земныхъ предбловъ къ небеснымъ нивамъ, духу искать въ пресмыкающемся предметъ обожествленія. Летучій огнедышащій драконъ, и устрашая своимъ видомъ трепетавшаго передъ нимъ сына матери-земли, оставался все тъмъ-же змъемъ. Въ то время какъ другіе народы виділи въ дракон предметъ поклоненія, нашъ пахарь выходилъ на борьбу съ этимъ грознымъ чудищемъ, высылая противъ него своихъ могучихъ сыновъ. Драгоцъннъйшіе памятники русскаго народнаго слова-былины кіевскаго періода сохранили отъ забвенія могучіе образы богатырей, выступавшихъ на единоборство съ грознымъ воплощениемъ всего лукаваго, порабощающаго. Эти богатыри-плоть отъ плоти, кость отъ кости народной; въ ихъ, выходящихъ изо всякихъ границъ обыденнаго, обликахъ чувствуется мощное біеніе стихійнаго народнаго сердца. Въ нихъ возстаетъ передъ взоромъ современнаго читателя-слушателя одухотворенный върою въ торжество свътлой-праведной свободы Земли Русской могучій своею тысячельтней самобытностью духъ русскаго народа, которому-все по-плечу, для котораго нътъ на бъломъ свътъ ничего невыполнимаго-непосильнаго. Передъ высокой силою воли созданныхъ народомъ-пахаремъ богатырей, одушевленныхъ неугасимымъ пламенемъ нелицемърной любви къ воскормившей-воспоившей ихъ родной землъ, въ позорномъ безсили никнетъ кичащаяся своимъ дородствомъ сила залегающихъ пути-дороги, облегающихъ города православные, требующихъ данью въ свои пещеры змъиныя дочерей и женъ русскихъ-на съъдение и поругание Змвевъ-Тугариныхъ, Тугариновъ Змвевичей, Змвищъ-Горынчищей. Меркнетъ передъ свътомъ ихъ горящаго своею д в й с т в е н н о й в в рою сердца чадное полымя дракона. лютаго.

Digitized by Google

Змъй-Горынычъ какъ и китайскій прообразъ, его является, обитателемъ пещеръ, уходящихъ въ неизвъданныя глубины горъ.-оттого-то, по объяснению изслъдователей древнихъ сказаній, и звался-величался онъ "Горынычемъ". "Змія лютая пещерная", --- прозываютъ это чудище народные стихи духовные. Въ Очеркъ домашней жизни и нравовъ великорусскаго народа" Н. И. Костомарова-въ главъ о народныхъ върованіяхъ-приводится любопытная выписка изъ памятника русской отреченной письменности, относящаяся къ описанію русскаго дракона, именующагося здёсь "змѣей-аспидомъ". Онъ, по словамъ этого сказанія, обитаеть въ печорскихъ горахъ"-на крайнемъ свверъ свътлорусскаго простора. "Аспидъ, змія крылата,--гласитъ сказаніе, -носъ имъетъ птичей и два хобота, и въ коей землѣ вселится - ту землю пусту учинитъ; живеть въ горахъ каменныхъ, не любить ни трубнаго гласа: пришедше-же обаянницы обаяти ю и копають ямы и садят. ся въ ямы съ трубами и покрываются дномъ жельзнымъ и замазываются сунклитомъ и ставятъ у себя угліе горящее: да разжигаютъ клещи. и егда вострубятъ, тогда она засвищеть, яко горъ потрястися, и, прилетъвши къ ямъ, ухо свое приложить на землю, а другое заткнеть хоботомъ и, нашедъ диру малу, начнеть битися; челов'вцы же, ухвативши ю клещами горящими, держать крыпце; оть ярости же ся сокрушаются клещи не едины, не двои и не трои, и тако сожжена-умираетъ; а видомъ она пестра всякими цвъты и на земли не садится, только на камень"...

Есть сказанія, по которымъ пещеры Змёя-Горыныча находятся на берегахъ рёкъ—то Днёпра, то Волги, то сказочныхъ "Сафатъ"-рёки и "Израй"-рёки. Летить Змёй по̀-небу, самъ чернёе тучи, а изо рта огонь пышеть, искрами по всей поднебесной-"подселенной" разсыпается. Гдё опустится онъ на землю, —все огнемъ спалитъ. Вздумаетъ поселиться гдё по близости отъ людского жилья—запретъ-отведетъ воды рёчныя, если не дадутъ ему, Змёю, даней-выходовъ. А дани его —не злато, не серебро, а живая плоть-кровь человёческая. Истребить онъ всёхъ людей до единаго, если не сдёлать по его: не приводить къ нему на съёденіе-поруганіе женъ-дочерей, дётей малыхъ!..

По инымъ сказаніямъ, позднѣе сложившимся въ народной Руси и примкнувшимъ къ болѣе раннимъ, детаетъ чудище-Змѣй изъ своихъ невѣдомо гдѣ затерявшихся пещеръ только къ приглянувшимся ему красавицамъ. Летитъ онъ по-небу змѣй-змѣемъ: только искры на-земь сыплятся. Подлетитъ къ тому дому, гдъ живетъ зазнобушка, разсыплется весь надъ

трубой въ мелки искорки, встанеть обернется въ избъ добрымъ молодцемъ. -- ни въ сказкъ сказать, ни перомъ описать красоты его!.. Сядеть съ любушкой за столъ, начнеть ръчи вести молодецкия, сожигать огнемъ-полымемъ своихъ змъиныхъ очей разгарчивое серше: и склонять на любовь не надо, сама-на шею къ нему кинется и красна-дъвица, и жена чужемужняя... Знаеть Змъй, когда придти, -- когда никого другого и дома нъть... Много разсказовъ и до сихъ поръ ходить по-людямъ въ захолустной глуши про летающихъ огненныхъ змъевъ да про дъвицъ красныхъ, полюбившихся имъ; а въ старолавние голы и того больше говорилось... Бывали, по словамъ съдой старины, и такіе случаи, что родились отъ такой любви сразу по двънадцати змъенышей, до-смерти засасывавшихъ порождавшую ихъ на бълый свъть красавицу. Сохраниль народь въ своихъ сказаніяхъ вёщую память и о такихъ лътяхъ Горынчища, какъ Тугаринъ Змъевичъ, на котораго перенесены были многія черты чудовищнаго отца. Русскій народъ-сказатель надёлиль его почти всёми качествами Змёй-Горыныча-этого представителя темной стихійной силы. Есть основанія предполагать, что подъ Змъй - Горынычемъ подразумъвались прежде всего грозныя-темныя тучи, залегающія на небъ пути - дороги солнцу красному и лишаюшія тъмъ весь согръваемый его лучами живой міръ главнаго источника жизни. Съ теченіемъ времени драконъ-змій является уже не въ видъ самой тучи, а вылетающихъ изъ этой "небесной горы" молній. Змѣевидность послѣднихъ сама говорить объ этомъ воплощении. Впоследстви перенеслось представление о Змъй-Горынычъ съ молний на метеоры, проносяшіеся надъ землею и разсыпающіеся на глазахъ у всёхъ. Летить такой "змви", -по словамъ народа, - что шаръ огненный, искрами-словно каленое жельзо-разсыпается. "Изъ рота яво огонь-полымя, изъ ушей яво столбомъ дымъ идетъ"...-гласить про него сказание, повъствующее о битвъ Егорія Храбраго со "змѣемъ лютымъ, огненнымъ". Въ былинномъ сказъ про Лобрыню Никитича въ таковыхъ словахъ описывается появление "лютаго звъря Горынчища":

> "Вътра нътъ—тучу наднесло, Тучи нътъ—а только дождь дождитъ, Дождя нътъ—искры сыплются: Летитъ Змъище-Горынчище, О двънадцати змъя хоботахъ"...

Реветъ онъ такимъ зычнымъ голосомъ, что дрожитъ отъ змъинаго рева лъсъ-дубровушка; бъетъ хвостомъ онъ по сы-

Digitized by Google

рой землё— рёки выступають изъ береговь; отъ ядовитаго дыханья змёинаго сохнеть трава-мурава, листь съ деревъ валится. Кажись, нёть и спасенія встрёчному человёку отъ такого чудища грознаго! Но не таковъ духъ русскаго народа, чтобы трепетать въ безсильномъ страхё даже и передъ подобнымъ порожденіемъ темнаго зла. Ведетъ онъ въ старыхъ сказаніяхъ смёлыя рёчи про своихъ сыновъ, не только не страшившихся Змёя - Горыныча, но и побѣждавшихъ его то силой-удалью богатырскою, то силой-вёрою въ Поправшаго смертію смерть.

Исконный пахарь, всю жизнь и всъ свои силы полагающій на трудъ р'ади хлъба насущнаго, русскій народъ-сказатель съумъль не только побъдить Змъя, но и запречь его въ соху. Среди особо чтимыхъ на Руси святыхъ угодниковъ Божіихъ не послъднее мъсто занимаютъ святые Косьма и Ламіанъ. слившиеся-въ представлении суевърной деревни-въ одинъ обликъ "Божьяго кузнеца – Кузьмы-Демьяна". О томъ. какъ запрягъ онъ Змъй-Горыныча ("великаго змея") въ выкованный имъ плугъ и распахалъ на чудищъ глубокой бороздою всю Землю Русскую, - говорилось уже выше (см. гл. "Ноябрьмъсяцъ"). До сихъ поръ показываютъ въ приднъпровскихъ мъстахъ борозды, проведенныя плугомъ, въ который былъ запряженъ русскій драконъ. Тянутся эти "Валы Змѣиные" съ малыми перерывами на цёлыя сотни верстъ (въ Кіевской, Подольской, Волынской и Полтавской губерніяхъ) по лъсамъ, по полямъ, по болотинъ. По объяснению ученыхъ изслъдователей старины, были проведены эти валы въ защиту отъ набъговъ степныхъ кочевыхъ племенъ, нападавшихъ на русскіе города въ отдаленныя времена, близкія къ язычеству (въ IX-Х въкъ). Народъ-же приписываетъ происхождение ихъ преданію о "Божьемъ кузнецв", отождестляя его съ другимъ-о кіевскомъ богатырѣ Никитѣ (Кирилѣ) Кожемякѣ.

Во второмъ томѣ аванасьевскихъ "Поэтическихъ воззрѣній славянъ на природу" приводится сохранившееся и до нашихъ дней въ Малороссіи сказаніе объ этомъ богатырѣ и его подвигахъ, имѣющихъ не мало общаго съ подвигами упоминаемаго въ лѣтописяхъ Земли Русской богатыря-отрока Владиміровыхъ дней Яна Усмошвеца, вышедшаго на единоборство съ вызывавшимъ на бой печенѣжскимъ <sup>91</sup>) великаномъ и побѣ-

Digitized by Google

<sup>91)</sup> Печенѣги—древній, исчезнувшій сълица земли, народъ тюркскаго происхожденія, нѣкогда кочевавшій (вмѣстѣ со своими родичами, половцами) въ степяхъ Средней Азіи. ІХ-й вѣкъ по Р. Х. засталъ ихъ населяющими пространство между Волгою и Ураломъ; затѣмъ они подвинулись—иодъ давленіемъ хозаръ—западнѣе и, вытѣснивъ изъ теперешнихъ южнорусскихъ степей

лою наль ними положившаго залогь побълы русской дружины надъ ордой печенъжскою. Въ 992-мъ году на томъ мъстъ былъ поставленъ княземъ Владиміромъ городъ Переяславльвъ память того, что здёсь русский отрокъ "переяль славу" богатырей. Въ давнее время, — гласитъ приводимый А. Н. Аванасьевымъ сказъ, — проявился около Кіева Змъй; бралъ онъ съ народа поборы не малые-съ каждаго двора по красной дъвкъ; возьметъ да и съъстъ! Пришелъ чередъ-послалъ и князь свою дочь, а она была такъ хороша, что и описать нельзя. Змъй потащилъ ее въ берлогу, а ъсть не сталъ-больно она ему полюбилася. Приласкалась она къ Змъю и спрашиваетъ: "Чи есть на свити такій чоловикъ, щобъ тебъ подужавъ?"— "Есть такій у Кіеви надъ Днипромъ: якъ затопить хату, то дымъ ажъ пидъ нибисами стелецця; а якъ війде на Днипръ мочить кожи (бо винъ кожемяка), то не одну несе, а дванадцять разомъ, и якъ набрякнуть вони водою въ Днипри, то я возьму да-й учеплюсь за ихъ, чи ви-тягне-то винъ ихъ? А ему-й байдуже: якъ поцупить, то-й мене з'ними трохи на берегъ не вытягне! Оть того чоловика тилько мини й страшно! Княжна взаумала дать про то въсточку домой, а при ней быль голубокь; написала къ отцу грамотку, подвязала голубю подъ крыло и выпустила ва окно. Голубь взвился и полетълъ на княжье подворье. Тогла умолили Кирилу-Кожемяку идти противъ Змѣя: онъ обмотался куделью, обмазался смолою, взяль булаву пудовъ въ десять и пошелъ на битву. "А що, а Кирило, — спросилъ Змъй, — пришовъ битьця, чи миритьця?" — "Дѐ вже миритьця! Битьця з'тобою, з'Иродомъ проклятымъ!" Вотъ и начали биться, ажъ земля гудеть; что разбъжится Змъй да хватить зубами Кирилу, такъ кусокъ кудели да смолы и вырветь; а тотъ его булавою какъ ударитъ, такъ и вгонитъ въ землю. Жарко Змёю, надо хоть немного въ водё прохладиться да

вентровъ, заняли кочевья отъ Дона до Дуная. У нихъ были свои князья; въ Х-омъ вѣкѣ среди ихъ кочевій стала развиваться торговля; въ началѣ XI-го вѣка многіе печенѣжскіе роды приняли магометанство. Съ 60-хъ годовъ X-го столѣтія они начали тѣснить русскихъ, осмѣляваясь нападать даже на Кіевъ. Русь вела съ ними упорную борьбу. Въ одну изъ войнъ съ печенѣгами погибъ князь Святославъ Игоревичъ. При Владимірѣ Святославовичѣ былъ сооруженъ на русскомъ рубекѣ пѣлый рядъ укрѣпленныхъ городовъ—для защиты отъ печенѣговъ. Послѣднее нападеніе ихъ на Кіевъ было въ 1034-мъ году, когда они были совершенно разбиты и бѣжали въ свои кочевья. Изъ послѣднихъ вскорѣ вытѣснили ихъ новые среднеазіатскіе выходцы—торки, которыхъ смѣнили половцы. Слабѣя съ каждымъ десятилѣтіемъ, печенѣги подвигались все дальше, перешли за Дунай и, наконецъ, безслѣдно исчезли на Балканскомъ полуостровѣ.

жажду утолить, и вотъ, пока сбъгаетъ онъ на Лнъпръ. Кожемяка успъетъ вновь и коноплей обмотаться, и смолою вымазаться. Убилъ Кирило Змъя, освободилъ княжну и привелъ къ отпу. Сказка кончается слъдующими словами: "Тотъ-же Кирило зробивъ трохи й неразумно: взявъ Змвя-спаливъ, да й пустивъ по витру попелъ, то з'того попелу завелась вся та погань-мошки, комари, мухи. А якъ бы винъ узявъ да закопавъ той попелъ у землю, то ничого-бъ сего не было на свити"... По другому (великорусскому) разносказу дёло полходить ближе въ сказанію о "Божьемъ кузнецв". Никита,гласить этоть разносказь, —опрокинуль Змвя-Горыныча наземь; и взмолилось къ Кожемякъ чудище: "Раздълимъ, -- говорить, -съ тобой всю землю, только отпусти!" А тоть мололь. да гораздъ, былъ. "Давай, -- говорить. -- раздълимъ!" Взялъ онъ соху въ триста пудовъ, запрегъ въ нее Змъя и погналъ его "отъ Кеива-города до синяго моря". Догналъ до-моря, зачалъ и море делить да и потопилъ въ его волнахъ Горынчишу — во славу Божію да на радость всему міру-народу крешоному.

Въ цъломъ рядъ сказаній объ Егоріъ Храбромъ (Георгів-Побъдоносцъ) русскій народъ вель свою повъсть о змъеборчествъ. Великій воинъ Христовъ, поражающій своимъ копьемъ огнедышащаго дракона, является въ этихъ сказаніяхъ разъвзжающимъ по землв сввтлорусской и утверждающимъ въру православную, заставляя разступаться передъ собою лъса темные дремучіе, горы высокія, ръки широкія. Бдеть онъ.по слову однихъ сказаній, рубить-колеть лютое стадо змѣиное, заступающее ему путь-дорогу прямовзжую, -- принимаеть "подъ свой великъ-покровъ землю свътлорусскую". Въ другихъ сказаніяхъ терзаетъ Егорія злой царище-Демьянище, сажающій Храбраго въ погреба глубокіе на триццать лють и три года. Но выходить и изъ-подъ земли свътозарный воитель, идетъ на свои великіе подвиги-насаждаетъ въру христіанскую, искореняеть басурманскую, поражая на этотъ разъ-вмъсто "лютаго стада змъинаго"-огненнаго змъя-дракона. Въ другомъ сказани Егорій, подобно сказочнымъ богатырямъ, спасаетъ царскую дочь, отданную на жертву Змъю-Горынычу. И всюду вослъдъ за нимъ разливается надъ тьмою ужаса яркій свёть радости освобождаемыхъ оть гнетущаго мрака и лихой злобы. Какъ объ этихъ сказаніяхъ, такъ и о напоминающихъ, по своей сущности, ихъ-же сказаніяхъ о св. Өеодоръ-Тиронъ, - которому точно также приписывается народомъ-сказателемъ побъдоносная борьба со Змъй-Горынычемъ, — уже была ръчь въ настоящихъ очеркахъ, посвященныхъ изслёдованію суевёрнаго быта народной Руси. Изъ другихъ святыхъ повёствуетъ народъ о змёеборствё св. Михаила-архангела, по всему вёроятію – руководствуясь въ послёднемъ случаё апокалипсическимъ словомъ: "...и бысть брань въ небеси: Михаилъ и ангелы его брань сотвориша со зміемъ... И поверженъ бысть змій великій, змій древній, царицаемый діаволъ"...

Въ старинныхъ русскихъ былинахъ нъсколько богатырей велуть славный бой со Змвй-Горынычемъ: Добрыня Никитичь, Алеша Поповичь, Потокъ Михайло Ивановичь. Является Змъй лютымъ ворогомъ народа православнаго, злымъ похитчикомъ красныхъ дъвушекъ, лукавымъ обольстителемъ женъ-переметокъ. Въ былинъ "Три года Добрынюшка стольничаль" ведется сказь про полюбившуюся богатырю Марину Игнатьевну, знавшуюся съ Горынычемъ. Обольстила еретница Марина сердце богатырское, да не пришлось имъ со Змѣемъ посмѣяться надъ Добрынюшкой: едва ноги унесло оть Никитича чудище лютое, а самой Маринъ пришлось поплатиться жизнью за свое лиходъйство. Былина "Добрыня купался, змъй унесъ" повъствуетъ о томъ, какъ вошелъ гулявшій съ дружиной хороброю богатырь во Израй-реку, какъ "поплылъ Добрынюшка за перву струю, захотълось молодцу и за другую струю, а двъ-то струи самъ переплылъ, а третья струя подхватила молодца, унесла въ пещеры бълокаменны"... И вотъ-видитъ неостерегшійся добрый молодецъ, не внявшій словамъ родимой матушки, предсказывавшей ему это, видить: "ни отколь взялся туть лютой звърь, налетель на Добрынюшку Никитича, а самъ-то говоритъ. Горынчище, а самъ онъ, Змъй, приговариваетъ:-А стары люди пророчили, что быть Змъю убитому отъ молодца Добрынюшки Никитича, а нынъ Добрыня у меня самъ въ рукахъ!" Но торжеству Змёя не суждено было исполниться. Не соразмърилъ Горынчище разстояніе, отдълявшее его отъ богатыря, — мимо Никитича пролетвль. "А и стали его (Добрыни) ноги ръзвыя, а молода Добрынюшки Никитьевича", -продолжается былинный сказъ, --- "а грабится онъ къ желту песку. а выбъжаль доброй молодець, а молодой Добрынюшка Никитичъмладъ, нагребъ онъ шляпку песку желтаго, -- налетълъ на его Змъй-Горынчище, хочетъ Добрыню огнемъ спалить, хоботомъ ушибить"... Но и тутъ дъло вышло не по его, не по змѣеву, хотѣнью.

> "На то-то Дбынюшка не робокъ былъ, Бросаетъ шляпу земли греческой

> > - 614 ---

Съ тёми пески желтыми Ко лютому Эмёю-Горынчищу: Глаза запорошилъ и два хобота ушибъ, Упалъ Эмёй-Горынчище Во ту во матушку во Израй-рёку; Когда-ли Эмёй исправляется, Въ то время и во тотъ-же часъ Схватилъ Добрыня дубину, Тутъ убилъ до смерти; А вытащилъ Эмён на берегъ, Его повесилъ на осину на горькую; --Сушися ты, Эмёй-Горынчище"...

Алешѣ-Поповичу выпало на долю побороться и съ сыномъ Горыныча—Тугариномъ Змѣевичемъ, представляющимся народному воображенію надвленнымъ всѣми статьями богатырскими, а не только змѣиными. По народному слову, это богатырь огромнаго роста ("въ вышину трехъ саженъ, промежъ глазъ—калена стрѣла"). Онъ выѣзжаетъ на бой въ полномъ богатырскомъ вооруженіи, на ворономъ конѣ. При надобности—онъ быстро поднимается на сложенныхъ подъ его богатырскомъ уборомъ "бумажныхъ" крыльяхъ. Онъ также—какъ и отецъ его, Горынчище—устрашаетъ своимъ шипомъ-свистомъ. Зареветъ-заголосить Змѣевичъ,—задрожитъ лѣсъ-дубровушка, зеленый листъ уронитъ наземь отъ ужаса. Входя въ города, онъ прикидывается удалымъ добрымъ молодцемъ—на погибель краснымъ дѣвицамъ.

Выталь въ потадку богатырскую Алеша Поповичъ, во товарищахъ съ молодымъ Екимомъ Ивановичемъ-, ничего-то они въ чистомъ полъ не наъзживали, не видали они птицы перелетныя, не видали они звъря прыскучаго, только въ чистомъ полѣ наѣхали, лежатъ три дороги широкія; промежу тъхъ дорогъ лежитъ горючъ-камень". Посмотръли, увидали богатыри надпись о трехъ дорогахъ: третья - "ко городу ко Кіеву, ко ласкову князю Владиміру". Ръшили вхать по ней, раскинули шатры, встали на отдыхъ. Утромъ идетъ навстрвчу калика перехожая, говорить имъ, что видвлъ онъ Тугарина Змъевича. Помънялся съ каликой Алеша своимъ богатырскимъ платьемъ. взялъ шелепугу подорожную да "чингалище булатное", пошель на Сафатъ-ръку, гдъ стояль станомъ Тугаринъ. Подошелъ, калика-каликой. а младъ-Змъевичъ спрашиваеть про Алешу, похваляется убить его. Но похвальба на бъду навела: "сверстался (съ нимъ) Алеша Поповичъ младъ, хлеснулъ его шелепугой по буйной головъ, рас-

- 615 -

шибъ ему буйную голову—и упалъ Тугаринъ на сыру землю: вскочилъ ему Алеша на черну грудь. Въ тъ поры взмолился Тугаринъ Змъевичъ младъ:—гой еси ты, калика перехожая, не ты-ли Алеша Поповичъ младъ? Только-ты, Алеша Поповичъ младъ, семъ побратуемся съ тобой!—Въ тъ поры Алеша врагу не въровалъ, отръзалъ ему голову прочь... И пала глава на сыру землю, какъ пивной котелъ"... Привезъ потомъ Алеша въ Кіевъ на княженецкій дворъ Тугаринову голову, бросилъ среди двора Володимерова. "Гой еси, Алеша Поповичъ младъ! Часъ ты мнъ свътъ далъ, пожалуй ты живи въ Кіевъ, служи мнъ, князю Владиміру!"—было къ нему радостное слово ласковаго князя стольнокіевскаго. Радость княжая сказалась радостью по всему Кіеву, разошлась отъ Кіева по всей Руси...

Позднёйшія сказанія, разгуливающія и теперь по неоглядному простору свётлорусскому, если и ведуть рёчь объ ухищреніяхъ Змёя-Горыныча—дёвичьяго да бабьяго погубителя, слетающаго въ хаты черезъ дымовую трубу,—то никогда не упоминають уже объ его сынё Тугаринё Змёевичё. А онъто для жаждущихъ свёта праведнаго пахарей Земли Русской былъ едвали не опаснёе своей скрытою подъ радующимъ русскій глазъ богатырскимъ цвётнымъ платьицемъ силой темною-подземельною...

- 616 -





## LVIII.

# Влыя и добрыя травы.

Въ стародавнюю, до-христіанскую, пору,—когда Мать-Сыра-Земля представлялась мысленному взору народной Руси божественной супругою Неба-Сварога, одъвавшія ее травы казались пышнокудрыми волосами великой праматери боговъ. Это представленіе — какъ въ зеркальной зыби ръки—отразилось во многихъ русскихъ старинныхъ сказаніяхъ, звуча для пытливаго слуха современныхъ народовъдовъ отголоскомъ преданій нашего языческаго прошлаго, померкшаго передъ Тихимъ Свътомъ, озарившимъ непроглядныя дебри суевърія, обступавшаго грозными призраками жизнь народа-пахаря. "Земля сотворена, яко человъкъ... вмъсто власовъ быліе имать", — гласитъ одинъ изъ памятниковъ самобытной древнерусской письменности—несомнънно, церковно-проповъдническаго происхожденія.

Стихъ о "Голубиной Книгъ", вобравшій въ десятки своихъ ходящихъ по всёмъ уголкамъ свётлорусскаго простора разносказовъ чуть-ли не всю сущность простодушной народной мудрости, ставитъ надъ произростающими на земной груди травами одну—набольшей-старшею. "Кая трава всёмъ травамъ мати?" — возглашается въ числё другихъ вопросовъ, предложенныхъ Володуміромъ-царемъ Володуміровичемъ перемудрому Давыду Евсеевичу. — "Плакунъ-трава всёмъ травамъ мати!" — слёдуетъ въ своемъ мёстё отвётъ на это слово вопросное. "Почему Плакунъ всёмъ травамъ мати?" продолжаетъ свою рёчъ стихъ-сказаніе: "Когда жидовья Христа роспяли, святую кровь Его пролили, Мать Пречистая Богородица по Исусу Христу сильно плакала, по своемъ

- 617 -

Сыну по возлюбленномъ; ронила слезы пречистыя на матушку на сырую землю. Оть тёхъ слезъ, отъ пречистыихъ, зарожлалась Плакунъ-трава: потому Плакунъ-трава-травамъ мати!" По старинному повърью, это набольшее въ царствъ травъ быліе заставляетъ плакать бъсовъ и въльмъ. Наролъ русскій совътуеть искать-собирать ее на зорькв поль Ивановъ день. Въ первомъ томъ сахаровскихъ "Сказаній русскаго народа" приводится любопытный заговорь, шепоткомъ произносившийся встарину въ церкви надъ вырванной съ корнемъ "Плакунъ-травою", для устрашенія нечистой силы. .Плакунъ, Плакунъ!<sup>4</sup>-гласитъ онъ: – плакалъ ты долго и много, а выплакалъ мало. Не катись твои слезы по чисту полю, не разносись твой вой по синю морю! Будь ты страшень злымъ бъсамъ, полубъсамъ, старымъ въдьмамъ кіевскимъ! А не дадуть тебъ покорища, утоци ихъ въ слезахъ; а убъгуть отъ твоего позорища, замкни въ ямы преисподнія. Буль мое слово при теб'в крвпко и твердо. В'єкь въковъ!" По словамъ опытныхъ травовъдовъ, въ цвътахъ и корнъ Плакунъ-травы-главная ея мощь. Корень этой всёмъ травамъ матери" таитъ въ себъ силу, охраняющую малодушныхъ людей отъ всякаго соблазна. Нъкоторые относять имя "Плакунъ" къ Иванъ-чаю (epilobium angustifolium), другіекъ луговому звъробою (hipericum ascyron), третьи-къ дикимъ василькамъ (lithrum salicaria), именующимся также и дубникомъ, подбережникомъ, твердякомъ, кровавницею и вербойтравою. Въ первомъ случав "Плакунъ" является цълебнымъ въ качествъ "разбивающихъ припарокъ". Это цвътущее въ іюнь-іюль растеніе весьма часто встрвчается на льсныхъ опушкахъ, по горнымъ склонамъ и въ садахъ по лесистымъ мъстностямъ. Во второмъ случаъ-простонародныя лъчейки приписывають ему раноцвлительную силу, а также---, разводящую и противоглистную". Имъ-же лъчатъ въ деревенской глуши чахотку --- бользнь, зачастую ставящую втупикъ ученыхъ врачей. Деревенскіе знахари собираютъ его по заливнымъ лугамъ и лёснымъ низинамъ, сушатъ и пользуютъ имъ-и въ видъ порошковъ, и въ видъ настойки (на винъ, или на водъ) отъ самыхъ разнородныхъ болъзней, --- при благопріятномъ исходѣ дѣченія приписывая главную силу своимъ наговорамъ-нашептываніямъ, а при несчастномъ — ссылаясь на то, что болящій-де следоваль врачебнымъ указаніямъ безъ въры въ ихъ силу. Въ одномъ старинномъ лъчебникъ, изданномъ въ началъ XIX-аго столътія и составленномъ по насредствамъ въ связи съ научной оцънкою ихъ, роднымъ подавались тв или другіе совѣты, и въ заключеніе-съ про-

### ЗЛЫЯ И ДОБРЫЯ ТРАВЫ.

стодушной откровенностью — говорилось: "если не поможеть, похорони съ честію". Наши простонародные знахари моглибы сказать то-же самое, если-бы отъ нихъ потребовали объясненія перенятой отъ прадъдовъ словесной науки врачеванія. Дикіе васильки ("Плакунъ") даютъ, по увъренію не только знахарей, но и настоящихъ врачей, помощь при лъченіи желтухи. Настоянная на ихъ цвътахъ вода — одно изъ средствъ противъ глазныхъ болъзней вообще, а слезоточенія — наособицу. Во всъхъ случаяхъ "трава всъмъ травамъ мати" (за то, или другое растеніе принимать ее) является доброю травой, подающею людямъ помогу немалую, — недаромъ народная молвь крылатая и говоритъ, что зародилась она впервые на оъломъ Божьемъ свътѣ изъ пречистыхъ слезъ Богоматери, пролитыхъ Приснодъвою по Ея возлюбленномъ Сынѣ, принесшемъ темному міру Свъть спасенія.

Народъ нашъ до того привыкъ видъть въ своихъ знахаряхъ опасныхъ, знающихся съ темной силою, людей, что всякій собиратель травъ еще недавно казался ему чародвемъ. злоумышляющимъ на жизнь человъческую. Даже въ самомъ словѣ "отрава" слышится этоть угрюмый взглядъ его на травознаевъ. Лъченіе травами, мало-по-малу заходящее въ настоящее время изъ народной Руси въ русскую врачебную науку, въ стародавние годы считалось явнымъ волхвованиемъ и по-временамъ преслёдовалось-какъ несогласное съ христіанскимъ благочестіемъ дёло. Для него въ древнерусскомъ законъ было даже свое имя-"зелейничество". Зелейщики (собиратели травъ), дъйствительно, зачастую злоупотребляли своими знаніями и, пользуясь простодушнымь суевъріемъ народа, прикидывались заправскими колдунами, перенявшими свою "науку" отъ "нездъшней силы". Самая обстановка, въ которой приходилось имъ встрёчаться съ другими, не знающими "словъ", людьми, придавала имъ въ глазахъ послъднихъ такое обаяніе, что тв невольно поддавались чарамъ, основаннымъ не на какомъ-либо особомъ знания, а просто на темноть народной. Измънялись условія жизни, одни понятія смѣнялись другими; но суевѣріе, отступая передъ истиннымъ знаніемъ, не хотвло окончательно сдаваться: оно уходило все глубже и дальше въ народную среду, гдъ живо и теперь.

Въ былые годы находились люди, которые считали возможнымъ придавать по желанію—травамъ ту или другую силу. Эта способность приписывалась колдунамъ-зелейщикамъ. Наговорное слово послёднихъ могло напускать черезъ посредство совершенно безвредныхъ травъ даже моровыя повётрія.

Этому мивнію придавалось столь важное значеніе, что съ нимъ находили нужнымъ считаться даже власти. Такъ, у Костомарова есть упоминание о томъ, что въ 1632-мъ году. во время войны съ Литвою, запрещено было ввозить въ предблы Московскаго государства хмёль. Причина запрещенія коренилась въ томъ, что лазутчики донесли, что "какая-то баба-въдунья наговариваетъ на хмъль, чтобы тъмъ хмълемъ, когда онъ будетъ ввезенъ въ Московію, произвести моровое повѣтріе". Народное суевѣріе приписывало колдунамъ-въдунамъ силу напускать всякія бользни-по большей части наговоромъ надъ травами и, въ особевности, надъ ихъ кореньями. Встарину существовали на Руси особые знатоки травяныхъ зелій и "лютаго коренья"; ходилъ у нихъ по рукамъ, въ спискахъ, "Траввикъ", оберегавшійся пуще глаза и завъщавшийся отцомъ сыну, дъдомъ-внуку, если тотъ выказываль любознательность и склонность къ наследованию знаній завъщателя. И, дъйствительно, ходиль такой травознай по лугамъ, какъ въ насаженномъ собственными руками саду: всякой травъ могъ указать онъ свое мъсто, зналъ свойство каждой былинки. "Цвлебна трава, если собирать ее знаючи!"-и теперь еще можно услышать въ народъ. А въ старые годы смотрёли на собирателей травъ, какъ на постигшихъ всю глубину премудрости, имъвшихъ общение съ нездъшней силою. Отношение къ нимъ властей было неодинаково: то подвергались они безпричинному суровому преслъдованию, то были въ великомъ почетъ. Во дни царя Іоанна IV-го достаточно было подкинуть къ кому-либо пучокъ невъдомыхъ травъ, чтобы это служило противъ него уликою въ злоумышлении, заслуживающемъ чуть-ли не смертной казни. Одновременно съ тъмъ самъ Грозный неоднократно призываль къ ссбъ завъдомыхъ колдуновъ-зелейщиковъ, желая извъдать судьбы грядущаго. Въ присягъ царю Борису Өеодоровичу Годунову встръчается объщание: въ ъствъ и въ питьв, и въ платьв, или въ иномъ въ чемъ (ему, государю) напасти не учиняти; людей своихъ съ въдовствомъ да и со всякимъ лихимъ кореньемъ не посылати". При царъ Михаилъ Өеодоровичъ никто не имълъ права собирать какія бы то ни были травы-подъ страхомъ заключения въ темницу. Царь Алексъй Михайловичъ въ 1650-мъ году самъ приказывалъ высылать крестьянъ въ Купальскую ночь на поиски за "серебориннымъ цвътомъ, мятной травою, дягяломъ и другими цълебными травами". Есть свидътельства о томъ, что Тишайшій царь, двадцать пять літь спустя, передъ самою своей кончиною, отдаваль наказь сибирскимъ воеводамъ

Digitized by Google

#### ЗЛЫЯ И ДОБРЫЯ ТРАВЫ.

разыскивать тамошнихъ знахарей-травовъдовъ, пытать ихъ о свойствахъ травъ и высылать самыя травы на Москву. Этоть наказъ былъ приведенъ въ исполнение: нашелся знахарь, сообщившій черезъ воеводу цёлый списокъ извёстныхъ ему травъ. Такъ, изъ его сообщенія узнали на Руси: о травъ "елкій"—пользительной при грыжѣ, о травѣ "колунъ"—по-могавшей при трудныхъ родахъ, о "земляной свѣчкѣ"—исцвлявшей запоры, о травь "пьтушковы пальцы" - припарка сдъланная изъ которой разгоняда желваки и всякія затвердъ. нія. "Знаеть онъ". — отписываль гораздо поздніве одинь изъ чиновниковъ начала нынъшняго стольтія, также допрашивавшихъ сибирскихъ знахадей. .....окодо Якутскаго масло. ростомъ кругло, что яблоко большое, ходить живо, а живетъ въ глухихъ и глубокихъ озерахъ. Будетъ какой человъкъ боленъ нутряною красною грыжею или ломъ въ костяхъ. или мокрота будеть нутряная, и сидети въ банъ и после того баннаго сиденья: сделать составь: часть того масла. большую часть нефти, часть скипидару, часть деревяннаго масла, да добыти полевыхъ кузнечиковъ зеленыхъ, что по травамъ скачутъ, да наловить коростеликовъ красныхъ, что летають по полямъ, и тъ статьи положить въ горячее вино, и дать стоять денъ одиннадцать или тринадцать; и послё того баннаго сиденья, велеть того больнаго человека темъ составомъ тереть по всему твлу, и велъть быть въ теплой хороминь, пока тоть составь войдеть; и дълать такъ не по одно время; и то масло вдять и пьють отъ многихъ нутряныхъ бользней". Не мало другихъ, подобныхъ приведенному, рецептовъ можно было-бы записать, со словъ и современныхъ намъ знахарей.

Лѣченіе травами, съ незапамятныхъ поръ входившее во врачебный обиходъ всѣхъ народовъ, велось въ крестьянской Руси всегда рука-объ-руку съ волхвованіемъ, пережитки котораго сохранились до нашихъ дней во многомъ-множествѣ заговоровъ, нашептываній, причетовъ и заклинаній, принимаемыхъ на вѣру всѣми прибѣгающими къ помощи знахарей—прямыхъ (хотя и отдаленныхъ) потомковъ древнерусскихъ волхитовъ-зелейщиковъ.

По старинному простонародному сказанію, происхожденіе котораго безслёдно затерялось въ неизвёданныхъ безднахъ прошлаго, жилъ-былъ на свётё первый знахарь. Съ малолётства прислушивался онъ къ шелесту травъ и говору листьевъ; былъ онъ надёленъ способностью слышать даже шепотъ Матери-Сырой-Земли, которая, по народному слову, "ради насъ, своихъ дётей, зелій всякихъ породила и злакъ всякой на-

поила". Выстроиль онь себь на льсной полянкъ келью, уелинился отъ людей, всего себя отдавъ изученью пълебнымъ свойствъ растений. Цълые дни бролиль онъ по полямъ, лугамъ и лъсамъ, внимая голосамъ матери-природы. Общение съ нею сдълало для него явными всъ ся тайны, и сталъ онъ всевѣдущимъ волшебникомъ. Вѣсть объ его силѣ быстрѣе вътра буйнаго пролетъла по всему свътлорусскому простору. Начали събжаться къ его бъдной хижинъ князи-бояре и богатые гости: шелъ къ нему и нищій-убогій. Никому не было отказа, всёхъ провожалъ онъ отъ себя съ добрымъ совётомъ. каждому даваль помогу, пускаючи въ дело только одне добрыя травы, созданныя на пользу страждущему люду. Дошла молва-слава о немъ и до палатъ царскихъ. Нервакими гостями стали у бесёдовавшаго съ природою знахаря и царскіе гонцы. Врачеваль онъ всъхъ и каждаго, но не бралъ ни съ кого никакой платы. Не дремаль, однако, и діаволь-врагь рода человѣческаго, ходящаго по праведнымъ путямъ Божимъ: взяла его зависть, сталъ онъ пускать по-вътру злыя слова, нашептывать черныя желанія, навъвать лихія мысли доброму знахарю. "Въ твоихъ рукахъ такое могущество, какъ ни у кого на свътъ!" – повель онъ къ нему обольстительныя рвчи. — "Стоитъ тебъ захотъть, и всъ люди, со всъмъ богатствомъ, будуть у тебя въ полной власти!" Нътъ, не прельщають знахаря-отшельника ни богатство, ни власть, --- попрежнему трудится онъ на пользу честному люду, не внимая злымъ навътамъ. А діаволъ-стоить на своемъ: то онъ кустомъ цвътущимъ обернется, приманитъ къ себъ пытливый взоръ добраго цѣлителя, то змѣей ползучею переползетъ ему дорогу (и опять-со своимъ нашептомъ), то въщимъ ворономъ закаркаеть надъ кровлею знахаревой хаты; бывало, что и красною дъвицей-раскрасавицею обертывался лихой ворогъ всего добраго. А все не находилось такого соблазна, чтобы совратить отшельника со стези добра! Годы шли за годами; съдъть началъ, сталъ старъться добрый знахарь. Подкралась къ немусамому, общему цълителю, и безпомощная дряхлость. А діаволъ-попрежнему нътъ-нътъ да и примется за свою работу: "Хочешь, я научу тебя, какъ воротить молодость? Только покорись мнѣ-и ты узнаешь, какъ сдѣлаться вѣчно молодымъ и не страшиться смерти!" Сдвлали свое злое двло слова-рѣчи діавольскія: не внималь имъ молодой-сильный отшель. никъ, внялъ-согбенный старецъ. Продалъ онъ свою свътлую-голубиную душу черному духу, визвергнутому Творцомь съ небесъ за алчную-ненасытную гордыню. Воротилъ ему діаволъ прежнюю молодость, научилъ - кромѣ добрыхъ, насѣян-

ныхъ Богомъ, травъ-распознавать и злыя, возросшія изъ свмянъ, разбросанныхъ по-вётру рукою врага рола человъческаго. Великъ соблазнъ для ознажны подлавшихся ему: сталъ знахарь плодить своимъ знаніемъ не только добро, какъ въ былыя времена, а и зло, -- не одну помогу оказывать людямъ, но и пагубу. Поселилась, свила гнъздо въ его сердиъ, лихая корысть. Радовался діаволь, побъдившій зломъ добро. А на небесахъ. "въ пресвътломъ рав", плакалъ передъ престоломъ Божіимъ ангелъ-хранитель соблазнившагося отшельника, прося-моля взять у знахаря жизнь, покула чаша созланнаго имъ зла еще не успъла перетянуть почти полную чашу добра содѣяннаго. Не внималъ свътлому ангелу Господь во гнъвъ Своемъ, но умолила Его Заступница рода человъческаго-Пречистая Двва: послаль Онь ангела смерти по душу къ совращенному праведнику. Провъдалъ объ этомъ діаволъ, перебъжалъ дорогу посланцу Господнему, напустилъ по его пути туманы мглистые, - опоздалъ прибыть къ знахарю ангелъ: переступиль онъ порогъ жилища его, какъ-разъ когда перетянула чаша зла на въсахъ небеснаго правосудія. Пахнуло дуновеніемъ смерти на гръшника, купившаго у діавола безсмертіе; отошла жизнь отъ твла его, - какъ ни заклиналъ онъ ее. И вотъ-на пути между раемъ небеснымъ и бездонною преисподней-преградилъ ангелу смерти дорогу діаволь, предъявившій свои права на душу знахаря. Отлетвлъ отъ него ангелъ, и принялъ соблазнитель въ свои черныя объятія жертву лихихъ козней противъ свътлой Истины. До сихъ поръ клокочетъ въ аду котелъ смолы кипучей, вплоть до нашихъ дней кипитъ въ этой насыщенной злыми травами смоль первый знахарь, продавший душу діаволу. Сдержаль объщание отецъ лжи: не старъется кипящий въ котлъ гръшникъ, и нътъ ему покоя смерти, хотя нътъ его и среди живыхъ. Только разъ въ году-на Свътло-Христово-Воскресеніе, когда разрѣшаются узы ада и двери райскія отворяются, невидимкою пробирается онъ на бълый свътъ. Вплоть до свята-Вознесеньева дня ходить онъ по лъсамъ, по степямъ, посреди знакомыхъ травъ. Злыя и добрыя-узнаютъ онв его, привътствують по старому, шепчуть ему каждая о своей силь. Горькой укоризною отзывается ему ихъ въщий шепоть. Въ это-же время выходять на его стезю и многіе другіе, одаренные прозорливо-чуткимъ слухомъ люди: прислушиваются къ голосамъ травъ. Не видятъ они перваго знахаря, но сила его знаній передается по частямъ то одному, то другому изъ нихъ: иной внимаетъ злымъ, иной-добрымъ травамъ, - что кому дано. Такъ будетъ до послѣдняго дня міра, - гласитъ

стародавнее сказание. Въ этотъ "послъдний день" простятсяотпустятся прегръшения первому знахарю на Святой Руси. если только не перетянеть чаша новаго зла. солвяннаго всв-ло жизни, такъ и увидишь, что не бывать прощеннымъ великому гръшнику: столько всякаго зда расплодилось на свътъ!" --- выводять свое заключение сказатели, но туть-же не одинъ изъ нихъ оговаривается: "Всякое бываетъ! Нътъ границъ милосердію Господню, неиспов'вдимы судьбы правосудія Божія! Уготовано мъсто въ райскихъ салахъ пресвътлыхъ и для гръшниковъ, искупившихъ первородный гръхъ мукой геенскою!" На томъ и сказу про перваго знахаря-конецъ. А отъ этого знахаря пошла по бълому свъту, прижилась въ народной Руси, вся ихъ, знахарская, порода. Отъ поколънія покольнію передаются въщія "слова". Знающіе ихъ пользуются и до сихъ поръ немалой славою въ суевърной посельщинъ-деревеньщинь, съ великимъ трудомъ открещивающейся отъ знахарскаго лихого навожденія. До сихъ поръ не можетъ она-въ своей простоть — зачураться отъ порчи"; напускаемой на безпомощную во многихъ случаяхъ, мятущуюся въ своей темнотъ аушу жаждушаго свъта пахаря. Оттого-то съ невольнымъ чувствомъ страха и сторонится сърый мужикъ-простота, ломая шапку, передъ всякимъ въдуномъ-знахаремъ. "Есть изъ ихъ братьи и добрые, да и злыхъ не оберешься! Не распознать ихъ нрава-обычая!" -- думается ему. "Траву отъ травы отличишь, а въ человъчью душу не влъзешь! Нътъ на ней никакой такой отмътины: здая она, или добрая!"

Рукописные памятники русскаго народнаго чернокнижія, дошедшие до нашихъ дней на страницахъ печатныхъ трудовъ пытливыхъ народовъдовъ-собирателей, сохранили отъ забвенія любопытный "Чародъйный травникъ". Кромъ прославленной каликами-перехожими "всъмъ травамъ матери". особеннымъ вниманіемъ русскихъ чернокнижниковъ, если можно такъ наименовать нашихъ въдуновъ-зелейщиковъ,-пользовались, судя по свидътельству назвавнаго сборника, слъдующія восемь травъ: трава-колюка, Адамова голова, траваприкрышъ, сонъ-трава, кочедыжникъ, трава-тирличъ, разрывъ-трава и нечуй-вътеръ. Каждой изъ нихъ прицисываются только ей-одной присущія качества. Такъ, первая обладнеть силою придавать необычайную мъткость ружью. Если его окурить этой травою, -- ни одной птиць не улетыть изъ-подъ выстръла, не заговорить послъ того ружье никакому чародъю-кудеснику. Потому-то "колюка" и живетъ въ великомъ почеть у стрълковъ-охотниковъ. Собирать эту траву совътуеть "Травникъ" въ Петровки (и неиначе, какъ-по вечерней росв), а хранить беречь ее — въ коровьихъ пузыряхъ; нето потеряется добрая половина ся чародъйной силы. "Адамова голова"-тоже зелье стрелковъ-ловцовъ; время сбора ея-Ивановъ день, окуриванія снарядовъ охотничьихъ-Великій четвергъ. Беречь ее надо въ укромномъ уголкъ, скрытно ото всвхъ. Лучше всего двиствуеть она при охотв на дикихъ утокъ. "Прикрышъ", по въщему слову съдой старины, пользителенъ противъ наговоровъ на свадьбы. Когда невъсту приведуть отъ вбица въ жениховъ домъ, знахарь, приглашенный заботливыми большаками, забъгаетъ впередъ и кладетъ эту траву подъ порогъ. Молодуху предупреждаютъ заранъе, чтобы она, при входъ въ свое новое жилье, перепрыгнула черезъ порогъ. Если-же все обойдется честь-честью, по положенію, то жизнь молодухи будеть идти въ мужниной семьв мирно-счастливо, а если на чью голову и обрушится злое лихо, такъ это -- на тъхъ, кто умышлялъ противъ счастья молодожоновъ. Собирають прикрышъ-траву въ осеннее времясъ Успеньева дня до Покрова-зазимья, покрывающаго землю снъгомъ, а дъвичью красоту брачнымъ вънцомъ. Дъйствіе "сонъ-травы", какъ показываетъ и самое название ея, пріурочивается къ сновидъніямъ. Она обладаетъ силою предскавывать спящимъ какъ доброе, такъ и злое. Красныя дъвушки кладуть на Святки эту траву подъ изголовье. Счастье представляется во снъ либо молодой дъвушкою, либо добрымъ молодчикомъ, бъда-дряхлой старухою съ горбомъ за спиною, съ клюкой въ рукъ, съ развъвающимися по-вътру космами свдыхъ волось, точь-въ-точь-бабой-ягою. Цвететь сонъ-трава въ тяжеломъ да веселомъ май-мъсяцъ-желтыми да голубыми-бирюзовыми цвъточками; собирать ее положено не простыми руками, а съ особыми причетами-наговорами. Узнаютъ ее, опускаючи въ холодную воду ключевую: вынуть въ полнолунье-зашевелится. "Кочедыжникъ"-тоже, что и папоротникъ, цвътущій только одну ночь-подъ Ивана-Купалу. Незнающему особыхъ "словъ" человъку-не увидъть его цвъта. Чудодъйную силу приписываютъ въ народъ этому-послъднему, зовуть-величають его "златоогненнымъ цвътомъ" ("жаръ цвѣтомъ"), посвящають древнеязыческому Свѣтлояру, окружають мёсто его цвётенія цёлымъ сонмомъ нежити: лёшими, въдьмами, оборотнями разными. Кому выпадетъ счастье сорвать да унести изъ лёсной трущобы хоть одинъ цвётикъ такой, - золото въ карманы само посыплется, полѣзетъ въ хату всякая удача. Да что то не слышно о такихъ счастливцахъ. "Кто и сорветь жаръ-цвътъ. — такъ изъ лъсу

А. А. Коринфскій.

Digitized by Google

не выйдеть, -- закружить его, заводить нечистая сила!"--говорять старые люли. прилерживающиеся лыовскихъ повырий. Въ "Чародвиномъ травникъ" приводится цълый сказъ объ этой дивной травь. "Въ глухую полночь изъ куста широколистнаго папоротника показывается ивъточная почка".-гла-шется какъ ръчная волна, то запрыгаеть какъ живая птичка". Это-старается оберечь свою дорогую траву лесная нежить отъ взора людского прозорливаго. Что ни мигъ-то выше поднимается чудодъйный цвътъ, -- расцвътетъ -- угольуглемъ пылаетъ-свътится. Въ самую полночь лопается цвъточная почка, лопнетъ-свътъ изъ себя такой разольетъ вокругъ да около, что-ровно бълый день загодится красной зарею. И въ то-же мгновение обрываеть златоогненный цвътъ нечистая сила. Старинное русское чернокнижіе гласить, что кто хочетъ добыть жаръ-цвътъ, тому нужно съ вечера, сейчасъ-же послѣ зорьки, придти въ лѣсную чащу, найти заросшее кочедыжникомъ-папоротникомъ мъсто, обвести кругъ, зачураться и ждать въ немъ-на самой срединъ-полуночи. Ни оглядываться, ни откликаться не долженъ онъ, – хотя-бы слышались бокъ-о-бокъ знакомые голоса: обернется-И оглянется невзначай, -- туть ему или смертный часъ придеть отъ навожденія лукаваго, отъ козней силы нездъшней, или же останется онъ живъ, да дуракъ-дуракомъ на всю жизнь будеть, -- навѣки одурманитъ неосторожнаго пододонная нежить, собярающаяся въ лъсной глуши подъ Ивана-Купалу. Великъ соблазнъ! Только одни чародъи и ухитряются овладъть цвъткомъ кочедыжника; даетъ онъ имъ силу-власть даже надъ нечистью-нежитью, отводящей глаза людямъ; взору ихъ придаетъ онъ способность видъть и подъ землей, и подъ водою; въ рукахъ съ нимъ-могутъ они двлаться невидимыми безъ шапки-невидимки; клады сокровенные открываются передъ ихъ словомъ властнымъ, - стоитъ только подбросить имъ цвътокъ кверху: если есть гдъ кладъ, засверкаетъ цвъть звѣздою и упадетъ какъ-разъ на сокровища.

Въ Симбирскъ зиписана Д. Н. Садовниковымъ любопытная сказка про "Ивановъ цвътъ" (цвътъ папоротника). Одинъ парень пошелъ его искать на Ивана на Купалу, — ведетъ свою ръчь эта сказка. — Скралъ (онъ) гдъто Евангеліе, взялъ простыню и пришелъ въ лъсъ на поляну. Три круга очертилъ, разостлалъ простыню, прочелъ молитвы, и ровно въ полночь расцвълъ папоротникъ, какъ звъздочки, и стали эти цвътки на простыню падать. Онъ поднялъ ихъ и завязалъ въ узелъ, а самъ читаетъ молитвы. Только — "отку-

- 626 -

да ни возьмись медвёдь, начальство, буря поднялась"... Парень все не выпускаеть, читаеть себѣ знай. Потомъ видить: разсвётало и солнце взошло, онъ всталъ и пошелъ. Шелъшелъ, а узелокъ въ рукѣ держитъ. Вдругъ слышитъ—позади кто-то ѣдетъ; оглянулся, катитъ въ красной рубахѣ, прямо на него; налетѣлъ, да какъ ударитъ со всего маху—онъ и выронилъ узелокъ. Смотритъ—опять ночь, какъ была, и нѣтъ у него ничего... На этомъ сказка и кончается.

Въ ту-же, Иванову, ночь предписывалось чернокнижіемъ выходить на Лысую гору для сбора "тирличъ-травы". Этозелье оборотней, пуще глаза оберегаемое дотошными въдунами-знахарями. Существовавшее встарину повёрье гласило, что, если сокомъ тирличъ-травы натереть полмышки, то можно обернуться во всякаго звъря. Ни одной въдьмъ, по словамъ старыхъ людей, не обойтись безъ этого снадобья. "Разрывъ-травы" никакъ не добудешь, если загодя передъ тъмъ не запасешься либо цвътомъ кочедыжника, либо корнемъ Плакунъ-травы, выкопаннымъ голыми руками. У кого есть разрывъ-трава, - нипочемъ тому всъ замки-запоры: разрываются на мелкје кусочки отъ одного ея прикосновенія и желёзо, и сталь; и золото, и серебро, и мёдь. По тюрьмамъ по острогамъ то-и-дъло ведется ръчь объ этой травъ, неразгаданная сила которой можеть разбивать оковы-кандалы жельзные, безъ пилы пилить ръшотки чугунныя. Приложить се къ замку, — самъ отомкнется. Кладоискатели обивають пороги у ведуновь, прося добыть-дать имъ этой травки: разрываетьразрушаеть-де она тѣ двери желѣзныя, за которыми хоронятся влады, спрятанные встарину разбойничьими атаманами. Трава "нечуй-вътеръ" --- невиданное простыми добрыми людьми зелье. Растетъ она. по словамъ "Чародъйнаго травника", въ зимнюю пору, по озернымъ да ръчнымъ берегамъ. Ночь-полно́чь подъ Новый Годъ-урочное время сбора этой травы. Нечисть-нежить, разгуливающая-бродящая объ эту пору по свѣту бѣлому, разбрасываетъ нечуй-вѣтеръ по своей дорогь. Кому попадется она въ руки-можетъ останавливать вътры буйные, можетъ и рыбу ловить безъ неводовъ. Да вся бъда въ томъ, что дается-то эта чудодъйная трава однимъ слъпцамъ. Они только и могуть зачуять близость ея: наступять на нее, -- какъ иголками начнетъ колоть глаза незрячіе. Многое-множество другихъ зелій-травъ въдомо было знахарямъ. Не послъднее мъсто занимали среди нихъ приворотвыя зельяпорошки да корни травяные. Чудъйные коренья до нашихъ дней не вывелись изъ суевърнато обихода народной Руси, непоколебимо върящей въ ихъ силу. Стародавнія сказанія упоминаютъ про корень-"обратимъ", дававшійся колдуньями молодымъ молодушкамъ да дъвицамъ-красавицамъ-для приворота любовнаго. Этотъ корень надо класть на зеркало и пристально, не сводя глазъ, смотръть на него, приговариваючи: "Какъ смотрю я, раба (имя рекъ), не насмотрюсь, такъ и рабъ Божій (имя рекъ) на меня бы да не насматривался!" Травы "кукоосъ" и "одоенъ" были надълены въ сказаньяхъ той-же силою. Про первую въ таковыхъ словахъ говоритъ сталя старина: "Въ ней корень на-двое-одинъ мужичокъ, а другая-женочка, мужичекъ бъленекъ, а женочка смугла... Когда мужъ жены не любитъ, дай ему женской испить въ винв. и съ этой травы любить станеть!"Объ одоенъ-травв говорится на иной ладъ: "Кто тебя не любитъ, то дай пить. не можетъ отъ тебя до смерти отстать; а когда пастухъ хочетъ стадо пасти, и чтобы у него скотъ не расходился-держать при себъ, то не будеть расходиться; похочешь звърей пріучить, -- дай всть, то скоро пріучишь!" Въ изследованіи **О. И. Буслаева о народной поэзіи приводится пов**ърье о травъ "симтаринъ", также являвшейся однимъ изъ приворотныхъ зелій. Симтаринъ-четверолистникъ: "первый синь, другой червленъ, третій желтъ, а четвертый багровъ"... Урочное время для сбора и этой невиданной травы -все та-же Иванова ночь, съ ея сборищами-шабашами нечистой силы. "А подъ корнемъ той травы человѣкъ", —гласитъ преданіе, — "и трава та выросла у него изъ ребръ". Далѣе слѣдуетъ указаніе, какъ быть и что двлать съ этою находкой: "Возьми человѣка того, разрѣжь ему перси, вынь сердце. Если кому дать сердце того человѣка, изгаснетъ по тебѣ... Если которая жена мужу не върна или мужъ женъ-стерши мизиннымъ перстомъ, дай пить..." Въ изслъдовании того-же знаменитаго ученаго записаны такія слова о травь "полотая-нива": "Надо кинуть золотую или серебряную деньгу, а чтобъ желъзнаго у тебя ничего не было; а какъ будешь рвать ее, и ты пади на колѣно да читай молитвы, да, стоя на колѣнѣ, хватать траву ту, обвертъвъ ее въ таоту, въ червчатую, или бълую, и беречь ту траву отъ мерзскаго часа..." Объ этой травъ существуеть повёрье, гласящее, что она помогаеть на судв и въ бою. Не малая слава шла про "девясилъ" (девятисилъ, дивосилъ)-траву, таившую въ себъ средство отъ бользней сердца, а потому въ иныхъ мъстностяхъ прямо и прозывавшуюся "сердечною". Помогала она, по словамъ старыхъ людей, и отъ ранъ. Но еще больше возвеличивала суевърная молва "излюдинъ-траву", ростущую по старымъ росчистямъ: "кто тое траву ъсть, и тотъ человъкъ живущъ, никакая скорби

не узрить твлу и сердцу", - гласить о ней съ обветшалыхъ страницъ памятниковъ кудесничества въщее слово. "Кудрявый купырь" считался лучшимъ противоядіемъ и даже могъ предохранять отъ будущей отравы, если съёсть этой травы натощакъ. Была въ употреблени у знахарей-зелейщиковъ и трава "Петровъ-крестъ", которую брали въ дорогу—въ пре-дохраненіе "отъ всякія напасти". Трава "осотъ" была въ большомъ ходу у торговыхъ людей. "Хочешь богато быть, носи на себъ; гдъ ни поъдешь, и во всякихъ промыслахъ Богъ поможетъ, а въ людяхъ честно вознесешися!"-замѣчали о ней старинные травовъды-корнезнаи. "Попутникъ" (попорожникъ) вывъшивался пучками во дворъ-для отогнанія всякихъ гадовъ. "Прострълъ-трава", "переносъ-трава" и "укрой-трава" доподняли списокъ въдомыхъ колдунамъ травяныхъ зелій. О второй изъ названныхъ травъ существовало такое повърье, что-если положить въ ротъ вынутое изъ нея "сер-по морю-какъ по суху". Первая и третья считались наособицу добрыми травами: ими пользовали деревенскія двчейки-"отъ порчи" (кликушества), насылаемой на человъка лихими людьми, - то вынимающими его слёдь, то подкидывающими ему на дорогу заговоренныя-заклятыя "на больсть" вещи. "Одолень-трава" считалась отгоняющей отъ путника всякое зло. Вытажая-выходя въ путь-дорогу, отчитывались суевърные люди особымъ заговоромъ, зашивая эту траву въ ладонку и въшая ее на крестъ-тъльникъ. -- "Бду я изъ поля въ поле, въ зеленые луга, въ дальнии мъста, по утреннимъ и вечернимъ зорямъ; умываюсь медвяною росою, утираюсь солнцемъ, облекаюсь облаками, опоясываюсь частыми звѣз-дами!"-начинается это заговорное слово.-"Бду я во чистомъ полѣ, а въ чистомъ полѣ ростетъ одолень-трава..."продолжаетъ оно свой въщій причетъ: "Одолень-трава! Не я тебя поливалъ, не я тебя породилъ, породила тебя Сыра-Мать-Земля, поливали тебя дъвки простоволосыя, бабысамокрутки. Одолень-трава! Одолъй ты злыхъ людей: лихо на насъ не думали, сквернаго не мыслили. Отгони бы ты чародъя, ябедника. Одолень-трава! Одолъй мнъ горы высокія, долы низкіе, озеры синія, берега крутые, льса темные, пеньки и колоды. Иду я съ тобою, одолень-трава, къ окіянъ-морю, къ ръкъ Іордану, а въ окіянъ-моръ, въ ръкъ Іордань, лежить бълъ-горючь камень алатырь. Какъ онъ кръпко лежитъ предо мною. такъ-бы у злыхъ людей языкъ не поворотился, руки не подымались, а лежать-бы имъ кръпко, какъ лежитъ бълъ-горючъ камень алатырь! Спрячу я тебя, одолень-трава, у ретивого сердца, во всемъ пути и во всей дороженькъ!".

Благочестивый крещоный люль православный, живучи изъ-вѣка въ-вѣкъ о-бокъ съ пережитками языческаго суевѣрія, отдаль еще въ стародавніе годы всв цвлебныя, добрыя, травы подъ святое покровительство великомученику Пантелеймону, посвятившему свою жизнь безкорыстному врачеванію во имя Христово и пострадавшему за исповъдание въры во времена императора Максиміана <sup>92</sup>). "Пантелей-целитель" считается Православною Церковью скорымъ помощникомъ врачевателей. Народная Русь представляеть его расхаживающимъ среди травъ и собирающимъ на помогу страждущимъболящимъ пълебныя зелія. Богобоязненныя старушки-льчейки не приступають къ своему привычному двлу безъ молитвы, обращенной къ этому угоднику Божію. Не мало молебновъ о выздоровлении служится-поется по деревнямъ-селамъ святому Пантелеймону. Двадцать седьмой іюльскій день, память Пантелья-цълителя. — праздникъ всьхъ лъкарей-врачевателей. Въ старые годы этотъ праздникъ ознаменовывался въ нашемъ народъ многочисленными приношеніями во храмъ Божій, къ образу великомученика. Кто чъмъ богать, - каждый несъ отъ своего усердія: кто холстину, кто денегъ алтынъ, кто мърку жита, кто яицъ пятокъ-десятокъ, -- и все это собиралось причтомъ церковнымъ въ свою пользу. По большей части приношенія были-оть выздоровъвшихъ по молитвъ къ заступнику врачующихъ и врачуемыхъ.

Пѣсня—этоть живой откликъ стихійнаго сердца народнаго—не обошла у насъ молчаніемъ какъ добрыхъ, такъ и злыхъ травъ. Первыя величаеть она "травушкой-муравушкою", "муравой духовитою", "травой шелковою" и другими ласковыми именами очестливыми. Ходятъ въ русскихъ пѣсняхъ красны-дѣвушки, по травушкъ похаживаютъ, "черно-

<sup>92</sup>) Максиміанъ-императоръримскій (Маркъ-Аврелій-Валерій, прозванный Геркуліемъ), былъ родомъ изъ Панноніи (изъ Сирміума) и происходилъ изъ простыхъ солдатъ. Онъ вступилъ на престолъ-послѣ оказанныхъ Риму военныхъ услугъ-въ 285-мъ году по Р. Хр. Когда произошелъ раздѣлъ Римской имперіи, на его долю достались Африка, Испанія, Галлія и Италія (остальныя земли достались Діоклетіану). Столицей своею онъ сдѣлалъ Миланъ. Онъ велъ удачную борьбу съ германскими племенами и построилъ цѣлый рядъ крѣпостей по Рейну. Въ его парствованіе продолжалось гоненіе на христіанъ. Въ 305-мъ году онъ отказался отъ престола, но въ 306-мъ снова овладѣлъ имъ; затѣмъпередалъ власть сыну своему Максенцію (парств. съ 306 по 312 г.), разсорился съ нимъ и въ третій разъ провозгласилъ себя́димператоромъ(въ 308 г.), но попался въ плѣнъ, возставъ противъ своего зятя Константина. Жизнь свою онъ окончилъ самоубійствомъ-въ 310-мъ году. былъ-траву заламываютъ", съ подорожничкомъ-травкой "таки рѣчи поговариваютъ", а то и такую горькую жалобу на мила-дружка изливаютъ, какъ: "Ты трава-ль моя, ты шелковая, ты весной росла, лѣтомъ выросла. Подъ осень травка засыхать стала, про мила-дружка забывать стала. Милъ сушилъ-крушилъ, сердце высушилъ, онъ и свелъ меня съ умаразума!". Иногда къ травѣ обращается страдающая отъ измѣны чуткая женская душа, присутствіе какой чувствуется хотя-бы въ слѣдующей пѣснѣ;

> "Полынька, полынька, Травонька горькая! Не я тя садила, Не я свяла. Сама ты, злодвйка, Уродилася, По зеленому садочку, Разстелилася, Заняла, злодвйка, Въ саду мвстечко— Мвсто доброе Хлъбородное!"...

Свътитъ свътелъ-мъсяцъ, по дальнъйшимъ словамъ пъсни, — озаряеть дорожку милому: "въ самый крайній домъ, ко чужой женъ". Отворяетъ чужая жена окошечко помалешеньку", начинаеть ръчи съ милымъ вести "потихошеньку" и т. д. Существують и пъсни про "лютые коренья", про "лихія травы". Одна изъ нихъ-про красную дъвицу, отравляющую невърнаго друга милаго-повторяется въ десяткахъ разнопъвовъ. Поется она и въ Тульской, и въ Тверской, и въ Костромской губерніяхъ. Записывалась она и въ Вологодской. и въ Рязанской, и на старой Смоленщинъ. Слыхивали ее и въ среднемъ (нижегородско-самарскомъ) Поволжьв. "Разгуляюсь я, младенька, въ чистомъ полъ далеко",-запъвается одинъ разнопѣвъ ея, -- "я разрою сыру землю въ темномъ лѣсв глубоко, накопаю зла коренья и на рвченьку пойду, я намою зло-коренье разбълешенько, изсушу я зло-коренье разсухошенько, истолку я зло-коренье размелькошенько"... И воть, - продолжается пёсня: "наварила зла-коренья, дружка въ гости позвала: — Ты покушай, моя радость, стряпатинья моего!-Угостивши любезнова, я спросила у него:-Каково, дружокъ любезный, у тебя на животъ?-У меня на животъ точно камешекъ лежитъ; ретиво мое сердечко во всъ стороны шемить!.." Пёсня кончается словами:

И скончался мой любезный На утряной на зарѣ. Отвозила любезнова Я на утряной зарѣ; Отвозила любезнова Въ чисто поле далеко, Я зарыла любезнова Въ сыру землю глубоко"...

Въ одномъ разносказъ сестра отравляетъ брата; въ другомъ хотъвшая свести со-свъту врага-"супостателя" дъвицакрасавица невзначай "опоила дружка милаго" — который и завъщаетъ ей проводить его во поле чистое, схоронить при дороженькъ, "въ зголовахъ поставить колоколенку", а "во ногахъ – часовенку"... Иногда мъсто погребенія опредъляется точнъе. "Ты положь-ка мое тъло между трехъ большихъ дорогъ", — говоритъ отравленный: "между питерской, московской, между кіевской большой...".

Въ народныхъ пословицахъ, поговоркахъ, прибауткахъ и присловьяхъ трава является воплощеніемъ чего-то ненадежнаго. "Держись за землю", — изрекла тысячелѣтняя мудрость народа-пахаря, — "трава обманетъ!" Видитъ краснословъ-простота о бокъ съ собою живущихъ ложью и ото лжи погибающихъ людей, — "Худая трава изъ поля вонъ!" — срывается у него съ языка. "Худая молва — злая трава, а траву и скосить можно!" — утѣшается онъ порою, слыша облыжное слово, "Отвяжись, худая трава!" – выкрикиваетъ обиженный обидчику, или немилая жена — мужу постылому. "Гдѣ трава росла тамъ и будетъ!" — приговариваетъ посельщина о неотступномъ человѣкѣ, навязавшемся къ кому-либо на шею.

Всякія травы знають опытные въдуны-знахари, но-по словамъ народа — "Нътъ такихъ травъ, чтобы узнать чужой нравъ!" Слышитъ бъднякъ-горюнъ объщанье помоги, а въ душъ то у него невольно пробуждается въщее слово прозорливой старины: "Пока травка подростетъ, много воды утечетъ!" О самонадъянной, любящей похвастаться молодежи народъ отзывается коротко, но ясно: "Зелена трава!" ("Молодо — зелено!" — по иному разносказу). "Всякая могила травой поростетъ!" — въ раздумъи повторяетъ народная Русь, иносказательно напоминая о томъ, что все въ этомъ бренномъ міръ — тлънъ и суета, все рано или поздно становится жертвою забвенія — и злое, и доброе.

Digitized by Google



### LIX.

## Богатство и бѣдность.

Богатство, по народному опредѣленію, прежде всего — благословеніе Божіе; бѣдность — воплощеніе лихой бѣды-напасти. Объ этомъ явно свидѣтельствуетъ и самое словопроизводство, вполнѣ согласующееся съ безхитростной мудростью народапахаря. Богъ, — гласитъ "Лексиконъ славенорусскій, составленный всечестнымъ отцомъ Киръ Памвою Берындою" (въ XVII стол.), — "всебогатый, всѣхъ обагачующій (по любомудрцѣхъ внѣшнихъ — умъ, по богословцѣхъ же — духъ)". Потому-то со словомъ богатство и связывается представленіе о богоданной силѣ, а со словомъ бѣдность — убожество и горе. Одно понятіе является полной противоположностью другого.

Въ зеркалъ простонароднаго слова и богатство, и бъдность отразились во всей своей яркости и разносторонности, зачастую даже какъ-оы противоръчащихъ прямому ихъ опредъленію. Что слово-то картина, что присловье - то новый образъ. "Не тотъ человъкъ въ богатствъ, что въ нищетъ!"красной нитью проходить мысль черезъ всв эти картины-образы, созданные могучею русской ръчью, окрыленной творческимъ воображениемъ. Но и богатство не ко всякому человъку одинаково подходитъ: къ одному такъ, къ другомуэтакъ. "Не съ богатствомъ жить-съ человъкомъ!"-вылетъло изъ народной стихійной души крылатое слово, подсказанное чуткимъ сердцемъ прозорливца - народа, сознающагося, что хотя въ довольствъ сытости и пригляднъе живется, но "не въ деньгахъ счастье", а въ добромъ согласіи. "Богатство-вода, пришла и ушла!"-нашептываетъ народу-сказателю долголѣтній опыть старыхь, перешедшихь поле жизни, людей. "Глупому сыну не въ помощь богатство!", "Ни конь безъ узды, ни богатство – безъ ума!" — продолжаеть онъ свой умудренный въками наслъдственной передачи отъ поколъній къ поколънію сказъ; но туть-же, не смущаясь, готовъ повторить и такія поговорки совершенно противоръчиваго свойства, какъ, напримъръ, "Богатство—ума дасть!", "Богатый ума купитъ; убогій и свой продалъ-бы, да ни ломанаго гроша не дадутъ!" и т. д.

Бедность, по мёткому слову свыкшагося съ нею пахаря, не только плачеть, но и "скачеть, пляшеть, пъсенки поетъ". Не иначе. какъ она-же – и въ горъ не горюющая-сложила про богатство такія крылатыя слова красныя. какъ: "Богатымъ быть трудно, а сытымъ немудрено!", "Въ аду не быть -- богатства не нажить!", "Мужикъ богатый -- что быкъ рогатый!" "У богатаго чорть дътей качаеть!", "Богачу чорть деньги копить!", "Богатому не спится, все вора боится!", "Голенькій (бъдненькій) охъ, а за голенькимъ Богъ!" и т. п. Множество поговорокъ-пословицъ и прибаутковъ обрисовываетъ бъдность не въ такомъ сумрачномъ-угрюмомъ видъ, какою она кажется, а у богатства поубавляеть яркихъ красокъ, какими оно ласкаетъ-манитъ каждый случайно брошенный въ его сторону взглядъ. Такъ, хотя и говорить народъ нашъ, что "Богатому житье, а бъдному-вытье!", но б-бокъ съ этимъ приговариваетъ, самого-себя оговариваючи: "Кто торовать-тоть не богать!", "На что мнв богатаго, подай тороватаго ("Не проси у богатаго, проси у тороватаго!" -по иному разносказу)!", "Не богатый кормить тороватый!", "Не силенъ-не борись, не богатъ-не сердись!", "У богатаго богатины пива-меду много, да съ камнемъ-бы въ воду!", "Богатичи, что голубые кони, - ръдко удаются!"

Не зарится русскій мужикъ-простота, въ потѣ лица по завѣту Божію – вкушающій насущный хлѣбъ свой, на чужой достатокъ. "Земля-матушка—богатительница наша!"—говоритъ онъ: "Глядючи на людей, богатъ не будешь!", "Не на богатство шлись, а на̀-Бога!", "Съ богатства брюхо пучить, да душу плющитъ!", "Не отъ скудости скупость—оть богачества!" Сторонится богачъ отъ бѣдняка убогаго, а тотъ и самъ не станетъ набиваться на свойство-кумовство съ нимъ, если только не поддастся зависти—этому одному изъ семи смертныхъ грѣховъ. "Богатый бѣдному не братъ!"—гласитъ его смиренномудрыми устами краснорѣчивая многовѣковая жизнь. "Бѣдному—вездѣ бѣдно!"—изрекаетъ она, но тотчасъ-же не прочь и подсластить свое горькое, что полыньтрава, слово присловьемъ—въ-родѣ: "Бѣдно живетъ, да по

- 634 -

Божьи!", "Что бъднъе — то щедръе!", "Бъдность не — порокъ!" "Бъденъ одинъ бъсъ, а у человъка нътъ такой бъды, которая была-бы на въкъ!", "Куда богатаго конь везетъ, туда бъдняка Богъ несетъ!" и т. п. Тяжкой нуждою подсказана русскому народу поговорка — "Никто того не въдаетъ, гдъ нищій объдаетъ!", но и въка нужды настолько не сломили его богатырски-выносливаго духа, что онъ — съ полнымъ сознаніемъ своей силы — повторяетъ старую молвь, сложившуюся въ былыя времена: "Не крушитъ бъднота, крушитъ — лихота!", "Изъ нужды трудъ да потъ вызволятъ!", "Нужда потомъ уходитъ!", "Что за нужда, коли въ рукахъ сила естъ!", "Рабочій человъкъ нужду съ плечъ стряхнетъ, какъ работать зачнетъ!", "Размахнись, рука, — берегись, нужда!", "Былъ бы хлъбъ да вода — молодецкая ъда, – и нужды какъ не бывало!" и т. д.

Нишета-крайняя степень нужды-бъдности; но и на нее не слишкомъ угрюмыми глазами смотритъ-великій въ своемъ смирени-русский народъ. Цълый рядъ пословицъ, поговорокъ и всякихъ присловій краснорѣчиво говорить объ этомъ. "Скупой богачъ", по народному слову, "бъднъе нищаго". Обнищалый людъ вызываетъ въ посельщинв-деревеньщенъ не только состраданіе, но и нъчто сродное съ преклоненіемъ предъ его убожествомъ. "Кого Господь полюбитьнищетою взыщеть!"-говорится въ народной Руси, завъщавшей внукамъ-правнукамъ создававшихъ-слагавшихъ ходячіякрылатыя слова прадъдовъ свой нерушимый-любовный завътъ: "Сироту пристрой, а нищету прикрой!" Богъ, по мнѣнію простыхъ жизнью, чистыхъ сердцемъ людей, невидимо сопутствуеть бъднякамъ, впавшимъ въ нищету. "Богатство гибнетъ. а нищета все живетъ!" -- можно услышать отъ старыхъ краснослововъ: "Силенъ смиреніемъ, богатъ нищетою!", "Нищета умъ спасаетъ!", "Нищета спорве богачества!" Бродящая подъ окнами, кормящаяся именемъ Христовымъ нищая братія невольно вызываеть въ представленіи простого русскаго человѣка тѣхъ "нищихъ духомъ", которымъ-по евангельскому слову - уготовано "царство небесное". Изъ этого представленія и вытекають такія народныя реченія, какъ: "Не родомъ нищіе ведутся, а кому Богъ дасть!", "Отъ сумы не отрекайся!" и т. п. За великій гръхъ считается на Руси изобидъть нищаго-убогаго. Потому-то и дълится съ нимъ каждый, у кого есть коровай на столь да жито въ закрому, хоть кускомъ хлъба, -- чъмъ Богъ пошлетъ, чъмъ хата богата. "У нищаго отнять—сумою пахнеть!"-говорить въщее народное слово, приговаривая: "Нищій бользни ищеть, а къ

богатому онъ сами льнутъ!", "Нищему нътъ друга кромъ сумы!", "Умная жена-какъ нищему сума-все сбережеть!". Скупые, дрожащие надъ каждой крохою, люди добавляють къ этимъ поговоркамъ и такія, не приходящіяся по вкусу нишей братіи слова. какъ: "Нищій—вездъ сыщеть!", "Отдай нищимъ, а самъ-ни съ чъмъ!", "Суму нищаго не наполнишь!" Полсмъивающийся налъ своими нелохватками-нелостачами людъ сплошь-да-рядомъ гуторитъ: "Не хвались, старикъ, лохмотьями, — всёхъ нищихъ не перещеголяешь!", "Хватитъ на мой вёкъ, живучи у нищаго въ управителяхъ!", "Хоть за нищаго, да выдамъ дочь замужъ въ Татищево: то-то житье будеть привольное!" Записаны собирателями живого великорусскаго народнаго слова и такія поговорки про бёлноту-убожество, какъ могущія служить яркимъ заключеніемъ всъмъ приведеннымъ выше: "Богъ не убогъ, а Микола милостливъ!". "Убогій мужикъ и хлъба не всть, богатый – и мужика съвстъ!" "Просить убогій. а подаешь – Господу Богу!"

<sup>"</sup>Въ простонародныхъ загадкахъ не обойденъ молчаніемъ главный рычагъ богатства. "Маленько, кругленько, изъ тюрьмы въ тюрьму (изъ кармана въ карманъ) скачетъ, весь міръ обскачетъ, ни къ чему сама не годна, а всъмъ нужна!", "Мала, кругла, покатна; какъ убъжитъ—не догонишь!", "Кругла да покатна—день и ночъ бъжитъ!", "Что безъ ногъ ходитъ?", "Кругло, мало, всякому мило!", "Молоткомъ побьютъ и намъ дадутъ!", "Что горитъ безъ пламени?"—загадывается въ народной Руси о деньгахъ.

Хотя скупость и не въ природъ рускаго простолюдина, но потовой-страдный трудъ научилъ его быть скопидомомъ и относиться съ уваженіемъ ко всякому хозяйственному человъку. "Безъ деньги-не копъйка, безъ копъйки и рубля нътъ!", "Береги копъечку про черный день!", "Безъ денегъчто бе́зъ разума!", "И барину деньга-господинъ!", -обмолвился онъ про это въ старь стародавнюю. Но и деньги-деньгамъ рознь: есть добытыя трудомъ честнымъ, есть и нажитыя недобрыми дълами. "Тотъ правъ, за кого праведныя денежки молятся!", "У того въковъчный достатокъ, въ чьемъ карманъ святыя денежки!"-гласитъ съдая народная мудрость; но она-же изрекаетъ: "При бъдъ за деньгу не стой!" Приглядълся-присмотрълся народъ-краснословъ къ тому, какъ деньги копятся: "Деньга на деньгу набъгаеть!"-говорить онъ: "Деньги на деньгахъ растутъ!", "Денежка рубль родитъ!" и т. д. О богачахъ, не заслужившихъ своей жизнью уваженія, отзывается неумытное народное слово въ такихъ поговоркахъ, какъ: "Кабы не деньги, такъ весь-бы-въ полденьги!", "При деньгахъ Памфилъ—всему свѣту милъ!", "У Өомушки денежки, Өомушка—Өома; у Өомушки ни денежки, Өомка— Өома!", "Много друзей—у кого деньгамъ водъ!" Знаетъ мужикъ-простота, что "спѣсь – деньгамъ сестра"; отсюда и пошло его подсказанное жизненнымъ опытомъ прозорливое слово: "Извѣдай человѣка – при деньгахъ, тогда и хвались, что знаешь его!"

У торговыхъ людей — свои живучія слова сложились про деньги, —до сихъ поръ съ давней поры по свѣтлорусскому простору разгуливають. "Торгъ безъ глазъ, а деньги слѣпы: за что отдашь — не видять!" — говорится въ ихъ обиходѣ: "На торгу деньга проказлива!", "Торгъ денежкой стоить!", "Деньга (цѣна) — торгу староста!", "Уговоръ дороже денегъ!", "Не по деньгамъ товаръ!", "По товару и деньги!", "Өедюшкѣ дали денежку, а онъ алтына просить!" Есть и такой неразборчивый людъ, что — въ своей алчности до наживы — готовъ всякую прибыль считать праведною. "На деньгахъ нѣтъ знака какія онѣ!", "Всяка денежка — не погана!" — говоритъ онъ. "Ставь себя въ рубль, да не клади меня-то въ деньгу ("въ полушку!" — по иному разносказу)!" — въ обычаѣ отговариваться обиженнымъ чьимъ-либо самохвальствомъ.

Деньги-не птица, а съ крыльями: перенесуть человъка, куда тому вздумается, -и сами оть него улетять того-и-гляди. Онь, по словамъ заглядывающихъ въ будущее людей, счеть любять: "Хльбу-мвра, деньгамъ-счеть!", "Деньгине щепки!", "Денежка рубль бережетъ, а рубль - голову стережеть!", "Безъ хозяина деньги черепки!", "Держи деньги въ темнотв, а дввку въ твснотв!" – поучають они склонную къ мотовству молодежь, падкую до нарядовъ да до разносоловъ всякихъ, не по тощему карману мужику-хлёборобу приходящихся. "Дружба-дружбой, а денежкамъ-счеть!"-зачастую можно услышать въ дёловой бесёдё: "Братъ братомъ, свать сватомъ, а денежки-не сосватаны!" Какъ на чужой коровай не совътуетъ разъвать рта деревенский хлъбоъдъ, такъ и о чужихъ деньгахъ отзывается онъ: "Не деньги, что у бабушки, а деньги — что въ запазушкв!" Не любить распускать въ долги трудно достающуюся копъйку русскій скопидомъ. "Въ лъсу—не дуги, въ полъ-не хлъбъ, въ долгу-не деньги!"-обмолвился онъ объ этомъ; но не въ деньгахъ видить онъ главную силу жизни, какъ можно заключить изъ его-же словъ: "Не деньги насъ, а мы деньги нажили!", "Былибы мы, а деньги Богъ дастъ!" По образному народному выраженію: "Денежки—что голуби: гдъ обживутся, тамъ ведутся!" Не особенно привыкъ поливающій трудовымъ потомъ родимыя нивы русскій пахарь гоняться за этими "голубями". Въ противномъ случав—не сложилось-бы у него столь красноръчиво говорящихъ присловій-поговорокъ, какъ, напримъръ: "Лишнія деньги—лишняя забота!", "Больше денегъ—больше хлопотъ!", "Деньги—дѣло наживное!" И эти поговорки—не пустое слово въ его правдивыхъ устахъ.

Русскія народныя былины создали два яркихъ воплошенія богатства-въ своихъ богатыряхъ: Чурилѣ Пленковичѣ и Дюкъ Степановичъ. Первый, впрочемъ, скоръе является олицетвореніемъ щегольства-молодечества и болве полходить къ тъмъ-же "бабымъ перелестникамъ", --къ которымъ принадлежить неотразимый побъдитель разгарчивыхь сердець Алеша-Поповичъ, --- хотя при этомъ и не обладаетъ ни хитростью. изворотливостью, ни силой мочью послёдняго. Заёзжій богатырь, выходець изъ земли сурожской-сынъ богатаго Пленка, гостя торговаго, набившаго сундуки златомъ-серебромъ и зажившаго "на Почай на ръки" въ своемъ кръпко-на. кръпко огороженномъ дворъ въ теремахъ до семи до десяти". Далъ старый Пленко своему сыну дружину молодецкую. предоставиль ему во всемь волю вольную, не жальючи добра, долгими годами накопленнаго. Побхалъ Чурило полъ Кіевъ, сталъ рыскать-охотиться по княжьимъ островамъ непрошенно. началъ обижать мужиковъ кіевскихъ, ловить не только звърье-птаство, а и красныхъ дъвушекъ, молодыхъ молодушекъ. Дошли ръчи о немъ ко двору княженецкому: захотвль поймать-наказать Владиміръ-Красно Солнышко дерзкаго похитчика, смъзаго охотника. Настигъ князь своевольника, --настигши, полюбилъ его за нравъ-обычай, за видъ молодецкій, взяль въ свою дружину богатырскую. Зажиль Чурило въ Кіевъ, на-диво люду кіевскому принялся чудить по стольному городу. Щегольство Чурилино собирало за нимъ цълыя толпы любопытнаго народа всякаго, гдъ бы онъ ни шель, куда бы ни вхаль; удальство Пленковича заставляло точить на него зубы многихъ мужей. Все сходило ему съ рукъ. покуда не нашла коса на камень,-не всталь онъ поперекъ дороги Бермять, Володимерову дружиннику, старому мужу молодой жены. Тутъ ему и смерть пришла...

Но еще раньше висъла на волоскъ тонёшенькомъ удалан жизнь сурожскаго щеголя — изъ-за похвальбы его, Чурилиной. Коли-бы не старый матерой казакъ, Илья-Муромецъ, да не свътелъ-ласковъ князь Красно-Солнышко, — вступившіеся за Пленкова сына любимаго, — принять-бы смерть бабьему перелестнику отъ руки Дюка Степановича, другого (главнаго) воплотителя представленія былинныхъ сказателей о богаче-

— 638 —

ствъ. Обликъ этого, тоже заъзжаго, богатыря на цълую голову выше Чурилы. Дюкъ-боярскій сынъ; родомъ Степяновичъ "изъ славнаго изъ города изъ Галича. изъ Волынь-земли богатые да изъ той Карелы изъ упрямые да изъ той Сарачины изъ широкіе, изъ той Индви богатые". Такъ. по крайней мёрё, опредъляется мёсто его богатырской родины по онежской (кенозерской) былинь, записанной А. Ө. Гиль-Фердингомъ 93). Не ясёнъ соколь тамъ пролетывалъ, да не бълой кречетко вонъ выпорхиваль, да провхалъ удалой дородній добрый молодець, молодой боярскій Люкъ Степановичъ".-продолжается былинный сказъ: "да на гуся вхалъ Дюкъ на лебедя, да на съру пернасту малу утицу, да изъ утра провхалъ день до вечера, да не навхалъ не гуся и не лебедя, да не сърой пернастой малой утицы"... Какъ большинство младшихъ богатырей Владиміровыхъ (кіевскихъ)-вывхалъ онъ на повздочку охотничью. И было у него въ колчанъ "триста стрѣль ровно три стрѣлы." Всѣмъ стрѣламъ зналъ онъ, по словамъ былины, цъну, не зналъ только тремъ: были онъ оперены перьями того "орда сиза орловича", который детаеть подъ-надь синимъ моремъ, -- были онъ, эти три стрълы, украшены яхонтами. Огорченный неудачею, вернулся удалой охотникъ въ родной Галичъ-градъ, сходилъ ко "вечернъ Христовскіе", а потомъ и поклонился родимой своей матушкъ ("да желтыма ты кудрями до сырой земли")-просить у ней благословенья вхать во Кіевъ-градъ, повидати солнышка князя Владиміра, государыню княгиню свътъ-Апраксію". Не совътуетъ сыну родимая вхать въ задуманный путь, --- говорить, что де "живуть тамъ люди все лукавые". Но не такъто легко отговорить Дюка Степановича, молодого сына боярскаго, -пришлось, волей-неволей, дать ему благословение; а вмъстъ съ благословеньицемъ-прощеньицемъ давала ему матушка "плётоньку шелковую". Поклонился ей сынъ на бла-

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Александръ Өедоровичъ Гильфердингъ---извѣстный знатокъ славянскихъ литературъ и собиратель русскихъ былинъ--родился въ 1831-мъ году. Отець его былъ директоромъ дипломатической канцеляріи при намѣстникѣ Царства Польскаго. Образованіе А. Ө-чъ получилъ въ московскомъ университетѣ (на историко-филологическомъ факультетѣ) въ 1852-мъ году, послѣ чего сошелся съ кружкомъ славянофиловъ и подпалъ подъ могучее вліяніе А. С. Хомякова. Первымъ печатнымъ трудомъ А. Ө. Гильфердинга былъ очеркъ "О сродствѣ языка славянскаго съ санскритскимъ" (Пзвѣст. II отдѣл. Академіи Наукъ" 1853 г.); за нимъ послѣдовали: "Письма изъ исторія сербовъ и болгаръ", "Исторія балтійскихъ славянъ" и т. д. Въ 1854-мъ году онъ защитилъ магистерскую диссертацію – "Объ отношеніи языка славянскаго къ другимъ родственнымъ", въ 1856-мъ поступилъ на государственнымъ службу--и министерству иностранныхъ дѣлъ--и былъ назначенъ боснійскимъ консу-

тословеніи, пошель въ конюшню стоялую, выбраль себъ жеребца невзжаннаго. Этоть выбранный конь хотя тоже звался "бурушкой косматымъ", что и конь Ивана-сына гостинаго, ла быль то онъ совсъмъ на иную стать: "да у бурушка шорсточка трехъ пядей, да у бурушки грива была трехъ локотъ, да и фость-оть у бурушки трехъ сажень". Сбруя Дюкова коня-безъ словъ уже говорить о богатствъ хозяина. "Да уздалъ узду ему (коню) течмяную, да осъдлалъ онъ съделышко черкаское, да накинулъ попону пестрядиную, да строчена была попона въ три строки: да первая строка краснымъ золотомъ, да другая строка чистымъ серебромъ, да другая строка мъдью-казаркою", - гласитъ былинный сказъ, облюбовывая-описывая каждую медочь. Снаряжонъ конь, заглядълся на него самъ богатырь. Наложилъ Дюкъ цвътного платьица въ торока, понасыпалъ злата-серебра; свлъ Степановичъ на коня, перемахнуль прямо черезь стъну города Галича богатаго, черезъ "высоку башню наугольнюю". Вдетъ полемъ богатырь, скачеть конь, что ни скокъ-верста; "вдеть повыше дерева жаровчата, да пониже иде облака ходячего, да онъ ръки озёра между ногъ пустилъ, да гладкіе мхи перескакиваль, да синее-то море кругомъ-да несъ"... Ушелъ на добромъ конъ Дюкъ Степановичъ и отъ "Горынь-змъя," унесъ его косматый бурушко и отъ стада черна-воронья.

Провхалъ молодой боярскій сынъ три заставы кръпкія, до четвертой довхалъ—видитъ: стоитъ бълъ-полотняный шатеръ, а въ томъ шатръ опочивъ держитъ матерой казакъ Илья-Муромецъ. Не зналъ про это Дюкъ, подъвхалъ—вызы-

ломъ. Пребывание въ Боснии дало русской литературъ и наукъ книгу Гильфердинга "Боснія, Герцоговина и Старая Сербія" (1859 г.). Служебная діятельность не мѣшала творческой работѣ молодого ученаго. Такъ, въ 1861-мъ году А. Ө-ча мы видимь чиновникомъ государственной канцелярін, въ 1863-мъ году—однимъ изъ выдающихся помощниковъ Н. А. Милютина и авторомъ проэкта о преобразованіи въдомства народнаго просвъщенія; одновременно-же съ этимъ появляется рядъ его статей въ "Славянскомъ Обозрѣнія", "Днѣ", "Русскомъ Інвалидъ" и другихъ изданіяхъ, а въ "Вѣстникѣ Европы" выходятъ первыя главы задуманной имъ "Исторія славянъ", оставшейся, впрочемъ, незаконченною. Въ 1867-мъ году открылось въ Петербургѣ отдѣленіе славянскаго благотворительнаго комитета. и А. Ө—чъ былъ избранъ его предсъдателемъ, совмъстивъ вскоръ это съ предсъдательствомъ-же въ этнографическомъ отдълении Русскаго Географическаго Общества. Потзака его въ Одонецкую губернію — вслъдъ за выходомъ въ свътъ сборника Рыбникова-сослужила русскому народовъдънію немалую службу. Болбе 300 былинъ, записанныя Гильфердингомъ отъ пъвцовъ (составившія сборникъ "Онежскія былины"), явились богатымъ вкладомъ въ сокровищницу памятниковъ народнаго пѣснотворчества. Одною изъ послѣднихъ работъ. Гильфердинга былъ очеркъ "Олонецкая губернія и ея рапсоды" "(Въстн. Евр.")-Скончался А. О — чъ въ Каргополѣ въ 1872-мъ году, предпринявъ вторую по-вздку за былинами. Собраніе сочиненій его (4 т. т. вышло въ 1868—1874.г.г.

ваетъ спящаго на бой; но-какъ вышелъ изъ шатра съдой богатырь, -- упаль Степановичь къ ногамъ стараго-со словами: "Да одно у насъ на небеси-де солнце красное, да одинъ на Руси-де могучъ богатырь, да старой-де казакъ Илья Муромецъ!" Полюбились очестливыя Дюковы слова Ильъ.-отпустиль онь его въ Кіевъ-градъ, объщаль свою помогу во всякой нуждъ-бъдъ. Прітхалъ въ стольный городъ молодой боярскій сынъ, оставилъ коня ("неприкована его да непривязана") передъ палатами княжескими, а самъ пошелъ прямо "во высокъ теремъ". Вошелъ, перекрестился, отвъсилъ поклонъ на всъ стороны, спрашиваетъ сидящихъ передъ нимъ бояръ: "Да гдъ у васъ солнышко Владиміръ князь?" Отвъчають ему, что пошель-де онъ къ заутренѣ. Отправляется и Дюкъ "во Божью церковь", вошелъ — всталъ подлъ князя Владиміра. Запримътилъ завзжаго добра-молодца княжій соколиный взоръ: "Да скажись-ко, удалый дородній добрый мо-лодецъ! Ты коей орды да коей земли, тебя какъ молодца зо-вутъ по имени?" Отвътъ держитъ князю боярскій сынъ честь-честью. На новый вопросъ Владиміра---Ла давно-ли ты изъ города изъ Галича?" - говоритъ Дюкъ по правдъ-истинъ, что стоялъ-де онъ вечерню въ родномъ городѣ, а къ заутрени поспълъ въ Кіевъ-градъ. Полюбопытствовалъ князь,дороги-ли кони въ Галичъ?-Разная цъна: есть и по рублю. и по два, и по сту, и по два, по пяти-де сотъ", -- отвъчаетъ Степановичь: "да своему-де я добру коню цёны не знай"... Опрашиваетъ Владиміръ всъхъ князей-бояръ, далеко-ли отъ Кіева до Галича, и слышить, что-не ближній путь: "окольней дорогой на шесть мъсяцевъ, да и прямой-то дорогой-на три мъсяца". Киваютъ бояре головою на Дюка Степановича, говорять, что, должно быть, это-не боярскій сынъ изъ Галича, а "мужиченко - засельщина", --- жиль-де онъ у купцагостя да и укралъ у него платье цвътное, да и коня-де угналъ у какого ни на есть боярина, прібхалъ-де въ Кіевъ-"надъ тобой-то, княземъ, надсмъхается, да надъ нами, боярами, продыгается"...

Отошла заутреня, вышли всё изъ храма Божія, видять: вокругъ Дюкова добра коня толпа собралась толкучая, всё дивуются на лошадь богатырскую да на снаряды молодецкіе. Повхаль князь съ боярами на своихъ коняхъ ко двору княженецкому; вдетъ съ ними и Дюкъ, а самъ глядить обаполъ, головою покачиваетъ: все-то въ Кіевѣ ему кажется и неприглядно, и бъднымъ-бъдно. "Да у Владиміра все а не по нашему!" — говоритъ онъ: "какъ у насъ во городъ во Галичъ, де у моей-то сударыни у матушки, да мощены-де были мосты все

А. А. Коринфскій.

— 641 —

дубовы, сверху стланы-де сукна богрецовыя. Напередъ-де пойдуть у насъ допатники, за лопатниками пойдуть и метельщики, очищають дорогу сукна стланаго. А твои мосты, сударь, неровные, неровные мосты да все сосновые!.." И на широкомъ дворъ княжескомъ ничто не пришлось по нраву боярскому сыну изъ Галича: "Да (говоритъ онъ) хороша была слава на Владиміра, да у Владиміра все да не по нашему!.. Какъ у насъ-то во городъ во Галичъ, да у моей сударыни у матушки, на дворъ стояли столбы все серебряны, да продернуты кольца позолочены, разставлена сыта медвяная, да насыпано пшены-то бълоярые, да е что добрымъ конямъ пить, всть, кушать, а у тебя, Владиміръ, того-де не случилосе! И въ высокомъ теремъ, за столами бълодубовыми, не пришлась забзжему богатырю по вкусу чара зелена-вина, -- показалась ему она ("веселіе Руси") горькою послѣ сладкихъ-дорогихъ заморскихъ винъ, которыя пивалъ онъ на пирахъ у родимой матушки. Калачи крупичатые Дюку тоже не показались сладкими. И вошель въ задоръ, принялся бахвалиться своимъ дородствомъ-богачествомъ молодой боярскій сынъ. — "Да свъть государь ты Владиміръ князь! Да когда правдой дътина похваляется, такъ пусть ударить со мной о великъ закладъ!" -возговориль богатырь Чурило: "Щапить-басить по три года по стольному городу по Кіеву, надевать платья на разъ, на другой не перенашивать!" Принялъ Дюкъ "великъ закладъ", предложенный прославленнымъ щеголемъ-своевольникомъ. Поставили "порокъ" (условіе): "который изъ, ихъ а не перещанить (не перещеголяеть), взяти съ того пятьсоть рублей". Разоделся щеголь Чурило всему Кіеву надиво: "обуль сапожки-ты зеленъ сафьянъ, носы-шило, а пятавостра, подъ пяту хоть соловей лети, а кругомъ пяты хоть яйца кати. Да надълъ онъ шубку-ту купеческую, да во пуговкахъ литы добры молодцы, да во петелькахъ шиты красны дъвицы, да наложилъ енъ шапку черну мурманку, да ушисту-пушисту и завъсисту"... Идетъ вдоль по стольному городу Пленковичъ, — на него красны-дъвушки не налюбуются, молодыя молодушки не насмотрятся: куда-де супротивъ него Дюку Степановичу! А тоть-, не снаряденъ" шелъ, не наряденъ, да одни каменья-"яфонты", вплетенные въ его "лапотки семи шелковъ", стоятъ "города всего Кіева, опришно Знаменья Богородицы да опришно прочихъ святителей". Не щегольская, а простая расхожая. шуба на плечахъ у галицкаго сына боярскаго, да-, во пуговкахъ литы люты звъри. да во петелькахъ шиты люты змби". Вспомнилъ Дюкъ про матушкино благословеньице, — недаромъ-де оно, святое, со дна мо-

#### БОГАТСТВО И БЪДНОСТЬ.

ря подымаеть!—вынуль изъ-за пояса плетоньку шелковую, да и стегнуль по своимъ пуговкамъ—заревѣли-зарычали они что звѣри лютые; провель плетонькой по петелькамъ—зашипѣли змѣями подколодными. Да отъ того-де реву ото звѣринаго, и отъ того-де свисту отъ змѣинаго, да въ Кіеви старой и малой на землѣ лежитъ". Переща пилъ кіевскаго щеголя галицкій боярскій сынъ; получивъ пятьсотъ рублей, купилъ онъ на всѣ деньги зелена вина, перепоилъ до́-пьяна всю кіевскую голь кабацкую. Пошла слава про щедрость богатаго богатыря по всему Кіеву. А Чурилѣ пуще прежняго стало "зазорно", не унимается Пленковичъ: подбиваетъ князя Владиміра послать "во Волынь-землю" соглядатаевъ-"переписчиковъ"—провѣрить на дѣлѣ похвальбу Дюкову. Согласился Красно-Солнышко, отправляетъ Добрыню Никитича "во славной въ Галичъ-градъ, житья его богачества описывать".

Прівхаль могучій кіевскій богатырь во Волынь-землю", нашель перво-наперво три высокихь терема красоты-высоты неописанной, зашель въ одинъ – видить: сидить въ немъ "жена стара матера, мало-де шелку, вся въ золотв". Принялъ ее "переписчикъ" Володимеровъ за Дюкову родимую матушку, поклонился ей очестливо, говорить-что привезъ ей отъ сына челобитіе. "А я не Дюкова здёсь а есть въдь матушка, а Дюкова здъсь я есть портомойница!"-отвътила она Добрынъ. Стало зазорно Никитичу, повхалъ онъ дальше, прівхаль во Галичь-градь, увидаль и здесь три высокихъ терема. И въ этихъ теремахъ сидитъ "жена стара матера, мало-де шелку, вся въ золотв". И ей-тв-же, что и передъ тъмъ, поклоны съ челобитіемъ; опять ошибся Добрыня, — это была "Дюкова божатушка" (крёстная). Дала она совътъ добрый Никитичу, какъ и гдъ найти Степанычеву родимую матушку. Послушался могучій богатырь, "отъвзжалъ во чисто поле, просыпалъ Добрыня ночку темную, на утро прівхаль во Галичь-градь, да сталь на дорогу прешпехтивую, гдъ-ка стланы сукна багрецовыя". Какъ и похвалялся-говорилъ Дюкъ Степановичъ, на кіевскую простоту глядючи, -- "напередъ пошли тутъ допатники, за допатниками пошли метельщики, да очищають дорогу сукна стланаго."-Шла-прошла по дорожкъ родимая матушка удалого сына боярскаго. Поклонился ей Добрыня Никитичъ до сырой земли. Отозвалась ласково на привътъ добрая боярыня, позвала его съ собою въ церковь Божію, а оттуда въ свой теремъ, -- начала "поить-кормить, много чествовать". Попиль-повлъ Добрыня, всталъ изъ-за стола изъ-за дубоваго: "Да государыня ты, Дюкова матушка, да я вёдь пріёхаль не тебя смотрёть,

Digitized by Google

житья твоего богатства описывать!" Повела старуха гостя въ погреба темные, отворила ихъ, —диву дался посланецъ княжій, живучи на свътъ, никогда онъ такого богатства и во снъ не видывалъ. "Да намъ съ города изъ Кіева да везти бумаги на шести возахъ, да чернилъ-то везти на трехъ возахъ, да описывать Дюково богатство, да не описать будетъ!" — повезъ Никитичъ ярлыкъ скорописчатый ласковому князю Владиміру.

Вернулся въ Кіевъ богатырь, положилъ свой ярлыкъ передъ Краснымъ-Солнышкомъ, а самъ принялся ръчь вести про все видѣнное. Но и тутъ не взялъ угомонъ задорнаго Чурилу: вызываеть онъ Дюка Степановича биться съ нимъ о новый великъ-закладъ: "скакать на добрыхъ коней, за матушку Почай-ръку и назадъ на добрыхъ коняхъ отскакивать". И вотъ – ударились они о своихъ о буйныхъ годовахъ: который изъ ихъ не перескочить, такъ у того молодца голова срубить". Осрамился перелъ Степановичемъ Пленковичъ. И ужь выдернуль Дюкъ саблю, хотъль рубить щеголю-нахвальщику голову, да вступились князь со княгинею: "Удалый, дородній добрый молодець! Не руби ты Чурилу буйной головы, да спусти ты Чурила на свою волю!" Внялъ просьбъ завзжій богатырь. -- "пиналь" онъ своего соперника "правой ногой", а самъ-Дюкъ-приговариваеть: "Ай де ты Чурило, сухоногіе, да поди щапи съ дъвками да съ бабами, а не съ нами, съ добрыми молодцами!" Князю съ княгинею отъ Степановича низкій поклонъ; прощается боярскій сынъ съ ласковыми хозяевами Кіева, ведеть прощальное словцо и къ кіевлянамъ: "Да простите вы, бояра всъ кіевски, всъ мужики огородники! Да вспоминайте вы Дюка въки на въки!" Съ тъмъ словомъ и уъхалъ онъ "во свой Галичъ-градъ, ко своей-то родимой сударыни, да сталь жить быть, въкъ коротати", --кончается былинный сказъ, посвященный прославленію богачества зарубежнаго. Диву давались кіевляне-"мужики-огородники", - на Дюково богатство глядючи; но не перещапить-бы и ему того, чёмъ богатымъ слылъ съ незапамятной поры народъ русскій, не гонящійся за шелками-бархатами, каменьями-"яфонтами", а кръпкій-сильный своею нерушимой связью съ Матерью-Сырой-Землею. Счастливъ Дюкъ, что пришлось ему вступить въ состязание съ Чурилой-бабьимъ перелестникомъ. А что сталось-бы, еслибъ судьба поставила его грудь съ грудью съ Микулой Селяниновичемъ, до сихъ поръ крестьянствующимъ на Святой Руси-въ лицъ позднихъ потомковъ своихъ правнуковъ, все богатство которыхъ составляютъ хлъбъ насущный, конь-пахарь да полосаполосынька!.. Того-и-гляди, въ сравнении съ этимъ въковъчнымъ богатствомъ народа-пахаря, свелось-бы на бъдность хвалёное богачество.

Калики - перехожіе, убогіе пъвцы, сказатели духовныхъ стиховъ, еще и въ наши дни попадающіеся на Святой Руси. являются яркимъ воплощеніемъ взгляда русскаго народа на взысканную Богомъ бъдность. Съ именемъ Христовымъ да съ умилительными пъснями-сказаніями о Немъ и святыхъ Его проходять они изъ конца въ конецъ весь неоглядный просторъ свътлорусский — эти жеданные гости сельскихъ праздниковъ и базаровъ, соперничающие въ образъ жизни съ птицами, не съющими, не жнушими и не собидающими въ житницы, но питаемыми Отцомъ Небеснымъ. Въ сказаніяхъ стиховныхъ о Вознесенія Господнемъ, о которыхъ своевременно велась уже ръчь на страницахъ настоящей книги, подробно повъствуется о томъ-съ какихъ поръ появились на бъломъ Божьемъ свътъ калики-перехожіе. Ужъ ты, Истинный Христосъ, Царь Небесный! Чвмъ мы будемъ, бъдные, питаться? Чъмъ. мы будемъ, бъдные, одъваться, обуваться?" — распла-калась нищая братія — какъ вознесся Христосъ на небеса. Услышаль Сынь Божій плачь убогаго люда. "Не плачьте вы, бъдные-убогіе! Дамъ я вамъ гору да золотую, дамъ я вамъ ръку да медвяную: будете вы сыты и пьяны, будете обуты и одъты!" — былъ имъ гласъ съ небеси. "Не давай ты имъ горы да золотыя, не давай ты имъ ръки медвяныя: сильные-богатые отнимуть; много туть будеть убійства, туть много будеть кровопродитья. Ты дай имъ свое святое имя: тебя будуть поминати, тебя будуть величати, -- будуть они сыты и пьяны, будуть обуты и одъты!" — возразилъ Истинному Христу Иванъ Богословъ, и даровалъ Царь Небесный нищей братіи на прокормленіе въковъчный даръ-Свое святое имя.

Древнерусское былинное слово сохранило преданіе о сорока каликахъ со каликою, разгуливавшихъ въ стародавнюю пору по Землѣ Русской и не только питавшихся по завѣту Ивана Богослова, именемъ Распятаго Учителя жизни, но и совершавшихъ дѣла богатырскія. Сказатели былинъ называютъ даже атамана этихъ каликъ-богатырей, величаютъ его то Касьяномъ Михайловичемъ, то молодымъ Михайлушкою Касьяновымъ. Въ Петрозаводскомъ уѣздѣ Олонецкой губерніи подслушана-записана Рыбниковымъ такая побывальщинка о каликахъ богатырскаго склада: "Ходили калики-перехожіе изъ орды въ орду, сорокъ каликъ со каликою. Лапотики на ножикахъ у нихъ были шелковые, подсумочки сшиты черна бархата, во рукахъ были клюки кости рыбьея,

- 645 -

на головушкахъ были шляпки земли греческой. Приходили они въ хоробру Литву, ко тому королю литовскому на широкій дворъ, становились подъ косявчето окошечко, и попросили они милостины: -- Ай же ты, король литовскій! Сотворит-ко намъ милостину, каликамъ перехожіимъ. Не рублямы мы беремъ и не полтинамы, беремъ-то мы цълыми тысячмы!-Отъ ихъ отъ покриковъ богатырскихъ оконницы въ теремахъ поразсыпались, маковки во теремахъ покривились. Король вволиль ихъ во палаты бълокаменны, кормиль онъ. ихъ вствушкой сахарнею, и поилъ ихъ питьицемъ медвяныимъ, и дарилъ имъ дары драгоцънные. Говорилъ король таковы слова:-Не калики есте перехожи, есть вы русские могучие богатыри!" Какъ эти калики, такъ и заходившіе въ Кіевъградъ подъ предводительствомъ приглянувшагося княгинъ Апраксіи Касьяна Михайловича. — являются исключительнымъ явленіемъ въ памятникахъ русской простонародной словесности. Но еще и теперь можно услышать, по пути на богомолье, тягучій напёвъ ихъ убогихъ собратій, бродящихъ цёлыми ватагами: "Отцы наши, наши батюшки, дай вамъ Господи доброе здоровье! Ла несеть васъ Богъ до Сергія-Троицы!", или: "Господи Исусе Христе, Сыне Божій, помилуй насъ! Кормилицы наши батюшки, милосливыя матушки, сотворите святую милостыньку Христа-ради!" и т. д. Въ собрани народныхъ пъсенъ Киръевскаго есть такой благодарственный стихъ нищихъ-убогихъ, каликъ-перехожихъ: "Ай вы нутетка, ребята, за царей Богу молити, за весь міръ православный, кто насъ поитъ и кормитъ, обуваетъ, одъваетъ, темной ночи сохраняетъ! Сохрани его Господь Богъ отъ лихого человъка, отъ напраснаго отъ слова, сохрани Господь, помилуй! Что онъ молитъ и проситъ, то создай ему, Господи! Сохрани и помилуй при пути, при дорогъ, при темной при ночи, отъ бъгучаго отъ звъря, отъ ползучаго отъ змъя! Закрой его Господь Богъ своею пеленою отъ летучаго отъ змъя, при пути его, при дорогѣ, сохрани его Господь Богъ!"

Странническая скитальческая жизнь бездомнаго убогаго люда, питающагося и одёвающагося однимъ именемъ Христовымъ вызвала изъ сокровенныхъ глубинъ стихійной народной души, рядъ живучихъ яркихъ образовъ, слившихся объединившихся съ понятіемъ о нищенствё—какъ подвигѣ. Эти образы, увѣковѣченные народной памятью въ пѣсенныхъ сказаніяхъ, являются для хранителей-носителей послѣднихъ живымъ примѣромъ подвижничества во славу Божію. Великій въ своемъ смиреніи Алексѣй—человѣкъ Божій, промѣнявшій престолъ на пустыню Іоасафъ-царевичъ, проданный братьями на

чужбину Іосифъ Прекрасный и наособицу любезный нишенствующему люду Лазарь-убогій, все это-живые образы, говоряшіе убъдительнымъ языкомъ возревновавшей о Богъ. взыскующей града вышняго, да и всякой бъдствующей-страждущей въ этомъ мірѣ, душѣ. Въ нихъ явственно слышится **убогому люду отзвукъ небесныхъ обътований. запечатлънныхъ** въ Божественномъ Писаніи; они-эти сжившіеся съ народнымъ сершемъ образы-являются въ представлени народа тъмъ узкимъ мостомъ, по которому можно пройлти налъ туманной бездною гръховнаго міра въ свътлые чертоги царства небеснаго. "Блаженъ, кто можетъ вмъстить въ свою жизнь подражаніе имъ!"-- мыслить мятушійся духъ темнаго люда, и воть до сихъ поръ выискиваются въ народной Руси искренние подражатели прославленныхъ подвижниковъ, покидающіе домъ свой, разлающие имущество и возлагающие на рамена свои бремя убогой-нишенской жизни--во имя Того. Кто двъ тысячи льть назадъ сказалъ, что "легче верблюду пройти въ игольныя уши, чёмъ богатому наслёдовать царствіе небесное!"

Не одинъ десятокъ разнопъвовъ стиха о Лазаръ-убогомъ ходить по селамъ-деревнямъ русскимъ. -- каждый калика-перехожій поетъ-тянетъ своего "Лазаря": до того пришлась посердцу убогому люду эта евангельская причта, устами народасказателя повъствующая о томъ, какъ жили на свътъ два брата-два Лазаря ("одинъ братецъ- богатый Лазарь, а другой братецъ-убогій Лазарь"). Наиболье полный и въ то-же самое время наиболье близкій къ своему первоисточнику разносказъ этого трогательно-умилительнаго повъствованія записанъ въ великорусскомъ гнъздъ сказаний-новогородскоолонецкой округъ. "Жилъ себъ на землъ славенъ-богатъ, пилъвлъ богатый -- сахаръ воскушалъ, дороги одежды богато надъвалъ..."-ведется въ немъ ръчь о земной жизни перваго Лазаря. "По двору богатый похаживаеть, за нимъ выходила свышняя раба, въ руцёхъ выносила медъ и вино.-Испей, мой богатый, зелена вина; закушай, богатый, сладкіе меды!" Воть богатый брать однажды вышель за ворота своего дома, видить – лежить передъ ними бъдный брать его: "лежить убогій во Божьемъ труду, во Божьемъ труду, самъ весь во гною." Отвернулся богачъ, чтобы пройти мимо, не видя убожества бъднаго; но подалъ бъдный Лазарь голосъ, остановившій богача: "Ой ты, мой братець, славень-богать! Сошли, Христа ради хошь, милостыню, — хлъба-соли, чъмъ душу пи-тать; про имене Христово напой, накорми! Христосъ тебъ заплатить, Самъ Богъ со небесъ на мою на проторь на нищенскую!" Но того, кто очерствель въ довольстве своемъ,

не разжалобить такими просьбами мольбами, не заманить подобными объщаніями заманчивыми. "Лежишь ты, убогій, во Божьемъ труду, во Божьемъ труду, самъ весь во гною", -отозвался богатый Лазарь: "Ой, осмердилъ ты меня. какъ лютый песъ! Что ты мит за братецъ? Что ты мит за ролной? Этихъ у меня братьевъ въ роду не было! Есть у меня братья, каковъ я и самъ, каковъ я и самъ-князья-бояра; много у братьевъ имѣнья-житья, хлѣба и соли, золота и серебра! Å твои-то братья-два пса-кобеля: по подстолью они похаживають!" Отвътъ убогаго Лазаря на эти злыя, подсказанныя лихой гордынею, слова весь проникнуть народнымъ духомъ. отразившимся въ зеркальной глубинъ сераца, свыкшагося съ нуждой-бъдностью сына земли-кормилицы. - лухомъ. знакомымъ пытливымъ народовъдамъ по стариннымъ пъснямъ-былямъ. "Потому я тебъ братецъ, потому- родной, что единая матушка насъ породила. что единъ сударь-батюшка вспоилъ. вскормиль, не единою долею онъ насъ налѣлилъ: большомуто брату богатства тьма, меньшому-то брату-убожество и рай!" Не смутили эти слова богача, -- плюнулъ онъ, повернулся и пошелъ въ свои палаты. Вслъть за этимъ перелъ слушателями сказанія—картина пира въ богачовыхъ падатахъ. Были на пиру, пили-вли друзья братья; похаживали по подстолью богачовы псы, подбирали съ пола падавшія со стола крохи; но не съёдали они ихъ, а приносили къ убогому Лазарю. Владыка со небесъ ему самъ душу питалъ, а псы ему раны зализывали." Горечью нестерпимою отозвалось въ душѣ убогаго милосердіе псовъ; всталъ со своего гноища. вышель онь вь поле, воскликнуль громкимь голосомь: "О, Господи, Господи, Спасъ милостыливый! Услыши, Господь Богь, молитву мою неправедную! Сошли ты мнв, Господи, грозныхъ ангеловъ. грозныхъ и не смирныхъ и немилостьливыхъ! Чтобъ вынули душеньку сквозь реберъ копье, положили-бъ душеньку да на борону, понесли-бы душеньку въ огонь во смолу! И такъ моя душенька намаялася, по бълому свъту находилася! Какъ живучи здъсь на вольномъ свъту, мнъ нечъмъ, убогому, въ рай превзойти, нечъмъ въ убожествъ душу спасти!" Дошла до престола Господня слезная молитва Лазаря убогаго, — послалъ Онъ съ небесъ по Лазареву душу ангеловъ, но только не такихъ, о какихъ просилъ убогій, а "тихіихъ, все милостыливыхъ". Подступили посланцы Божи къ брату богача: "вынимали душеньку честно и хвально, честно и хвально въ сахарны уста; да приняли душу на пелену, да вознесли же душу на небеса, да отдали душу Богу въ рай, къ святому Аврамію праведному". Приводятся вслёдъ за этимъ и слова ангельскія, съ которыми была отнесена дуща убогаго въ лоно праведныхъ:

> "Вотъ тебъ, душенька, тутъ въкъ въковать— Въ небесныемъ царствіи, пресвътломъ рако! Съ праведными жить тебъ, ликъ ликовать!"

Смерть убогаго прошла незамѣченной. Летѣло время, катились для богача дни въ прежнемъ довольствъ, – прохлаждался онъ въ пирахъ-бесъдахъ съ утра до вечера... Но вотъ-напала на богатаго Лазаря болъсть люгая, пришла къ нему въ домъ-къ его пышному-мягкому ложу "злая хворыбонька, зла-уродливая смерть" Свътъ затмевается предъ очами богача, не узнаетъ онъ ни дома, ни жены, ни дътей, ни друзей своихъ. "О.Боже, Владыко Спасъ милостыливый!"-молится онь на смертномъ ложъ: "Услыши, Господь Богъ, молитву мою, молитву мою всю праведную: пріими мою душу на хвалы себъ! Создай ты мнъ, Господи, тихихъ ангелей, тихихъ и смирныхъ и милостыливыхъ, по мою по душеньку по праведную! Чтобъ вынули душеньку честно да хвально, положили-бъ душеньку да на пелену, понесли-бы душеньку къ самому Христу, къ самому Христу, къ Аврамію въ рай! И такъ моя душенька поцарствовала! Живучи здъсь на вольномъ свъту, пила-вла душенька, все тъшилася! Мнъ есть чъмъ, богатому, въ рай превзойти; мнъ есть чъмъ, богатому, душу спасти: много у богатаго имвнья-житья, хлъба и соли, злата и сребра". Дошла до слуха Божія и эта исполненная гордыни молитва умирающаго богача неправеднаго; но не вняль Онъ ей: послаль къ смертному одру тъхъ самыхъ ангеловъ грозныхъ, о какихъ просилъ убогій; ввергнули онъ богачову душу въ темную бездну-...въ тое злую муку въ геенскій огонь". - "Вотъ тебъ, душенька, въчное житье, въчное житье безконечное! Смотри-жъ ты, богатый, кто предвыше тебя!"-услышаль Лазарь богатый вь своемь новомъ жилищъ. Поднялъ онъ взоръ и увидълъ младшаго брата Лазаря праведныхъ; увидавъ, воззвалъ къ на лонъ нему ИЗЪ огня геенскаго: называетъ его братцемъ родненькимъ. просить-молить омочить палецъ-мизинецъ вь водъ потоковъ райскихъ, поднести къ запекшимся устамъ-утишить пламя мукъ его. "Ой ты, мой братецъ, славенъ богатъ!" – отвъчаетъ ему брать: "Нельзя, мой родимый, тебъ пособить, — здъсь намъ, братецъ, воля не своя, здъсь намъ воля все Господова. Егда мы живали на вольномъ свъту, тогда мы съ тобой Богу не справивали, ты меня, братецъ, братомъ не нарекалъ, нарекъ ты меня, братецъ, лютымъ псомъ; про имене Христо-

во ты не подавалъ, нишихъ-убогихъ ты въ домъ не принималъ. вдовъ-сиротъ, братецъ, ты не призиралъ, ночнымъ ночлегомъ ты не укрываль, нагого, босого ты не одъваль, на пути сидящему ты не подаваль, темную темницу ты не просвъщаль, во гробъ умершихъ ты не провождалъ, до Божией до церкви всегда бы со свъчой, отъ Божіей церкви до сырой земли"... Раскаяние богатаго Лазаря, держащаго слезный отвёть на эти мой братець, славень-богать!"-- возражаеть ему возлежащий съ праведными: "Вспокаялся, братецъ, да не во время! Гдъ твое, братецъ, имѣнье-житье? Гдѣ твое, родимый, злато-сребро? Да гаћ-же твое братецъ, цвътное платье? - Гањ твои, братецъ, свышнія рабы?" Ничего не остается недавнему богачу неправедному, какъ отвътить на эти вопросы, что все это "прахомъ взято", все это "земля пожрала", "тленъ воспріялъ", все-минулося. Заключительное слово Лазаря убогаго-спасительный якорь надежды каждаго страждущаго въ нашемъ мірѣ подъ ярмомъ нищеты. Вотъ оно: "Ой ты, братецъ, славенъ-богатъ! Едина насъ матерь съ тобой родила; не одни участки намъ Господь написалъ: тебъ Господь написалъ богатства тьма: а мнъ Госполь написалъ въ убожествъ рай. Тебя въ богатствъ врагъ уловилъ; меня въ убожествъ Господь утвердилъ върою, правдою, всею любовію. Спасли мою душеньку святы ангели, гдъ святы ангели ликъ ликують; ликъ ликуютъ здёсь ангели на земли, царствуютъ праведники на небесахъ. Живи ты, мой братецъ, гдъ Богъ повельль: а мнъ жить, убогому, въ пресвътломъ раю, съ праведными жить и мнв ликъ ликовать!" И не только "ликъ ликуетъ" Лазарь убогій на лонъ праведныхъ, а разливается пъсенная слава о немъ по народной Руси изъ устъ другихъ Лазарей, взысканныхъ нищетою, уповающихъ на благостьмилость Господню, живушихъ-питающихся-одъвающихся именемъ Христовымъ.

О-бокъ съ этими "Лазарями-убогими" живуть, какъ и въ старую старь, горделивые богачи. Есть не мало и бъдняковъ, завистливыми глазами присматривающихся къ чужому достатку. Найдутся и такіе люди, что—подобно своимъ дъдамъ-прадъдамъ, дътямъ темной старины—кладовъ, зарытыхъ въ землъ, заклятыхъ "словами" великими, ищутъ всю свою жизнь, послъдній достатокъ убогій на ихъ поиски теряючи. "Кладъ въ руки не всякому дается!"—утъшаются неудачливые кладоискатели: "надо такое слово знать, на которое онъ положенъ!" Ищутъ они и "разрывъ-травы", помогающей, по завъту народнаго суевърія, въ такомъ дълъ, и за "златоогненнымъ

цвѣтомъ" въ Иванову ночь по лѣснымъ трушобамъ бродятьскитаются, и ко всякимъ заговорамъ прислушиваются. Холить по-людямъ и сказание о "неразмѣнномъ рублѣ", овла-· пъвъ которымъ. въкъ свой съ нуждою не встрътишься.--какъ бы она, лиходъйка, ни перебъгала тебъ путь-дороженьку. Говорять старые люди, что попадались въ руки инымъ счастливцамъ такіе рубли, и даже совътъ даютъ, какъ добыть ихъ у нечистой силы. По увърению знахарей, для этого надо идти на базаръ, ни съ къмъ не говоря и не оглядываясь-купить гусака безъ торгу, давъ-сколько запросятъ; принеся его домой, задушить правой рукою, положить въ печь и жарить до полуночи неощипаннымъ, а въ полночь вынуть изъ печи и выйдти съ нимъ на перекрестокъ, гдъ и обращаться къ каждому встръчному съ предложениемъ купить гуся за серебряный рубль. Кто согласится купить-тоть изъ нежити-нечисти. Продавъ гуся, надо идти домой безъ оглядки, -- хотя бы вслёдь и неслись голоса всякіе. Оглянешься-вмёсто рубля черепокъ въ рукахъ очутится глиняный. Принесешь домой неразмённый рубль, -- съ нимъ не разстанешься вовъкъ, если не станещь просить-брать съ него сдачи при цокупкахъ: всякій разъ онъ въ карманъ воротится къ хозяину. Есть такіе люди, что и върять этимъ розсказнямъ; но невпримъръ больше такихъ, кто живеть на бъломъ свътъ, неразмённыхъ рублей не ищетъ, а если и въритъ въ какой кладъ, такъ только въ помощь Божію да въ свое трудовое засилье. Съ такимъ кладомъ въ рукахъ смотритъ богатыремъ народная Русь; съ нимъ и бъднякъ взглянетъ соколомъ прямо въ глаза любой бъль-невзгодъ.

Digitized by Google



### LX.

# Порокъ и добродътель.

Суевърное общение съ природою, отовсюду обступающей быть народа-пахаря, создавшее своеобразные взгляды на жизнь и ея запросы, не могло не выработать и своихъ самобытныхъ законовъ нравственности, вошедшихъ съ теченіемъ въковъ въ плоть и кровь. Свътъ въры Христовой, озаривъ темныя-туманныя дебри народной Руси, внесъ въ ея жизнь новыя понятія о порокѣ и добродътели. Но христіанское міровоззр'вніе нашло слишкомъ много родственнаго въ русскомъ народъ и быстро приросло къ его стихійной душъ, мало-по-малу заслоняя отъ взора просвътленныхъ очей обожествлявшаго видимую природу язычника все темное-злое, руководившее нъкоторыми его побужденіями. Языческое суевъріе, упрямо державшееся въ народъ, до сихъ поръ еще не вымерло у насъ; но долгіе въка христіанской жизни сдълали свое дѣло: оно совершенно утратило всю тлетворность непосредственнаго вліянія на жаждущую свъта любвеобильную крещоную Русь православную, труждающуюся съ Божьей помощью на освященныхъ въковымъ трудомъ пращуровъ родимыхъ поляхъ. Пережитки древнеязыческаго суевърія, явственно ощущаемые въ обычаяхъ современнаго крестьянина, якляются уже не обрядами, а именно только обычаями, въ большинствъ случаевъ придающими болъе яркую окраску самобытному строю-укладу его жизни. Эти суевърные обычаи-зыбкій, но прочно построенный, мость, перекинутый съ крутого берега цвътистой старины стародавней къ пологому побережью нашихъ тусклыхъ дней, утопающихъ-теряющихся въ съромъ однообразіи будничныхъ заботъ,.



связанныхъ съ борьбою изъ-за хлъба. Въ этихъ обычаяхъ кроется-хоронится отъ безпощадной руки если не всеистребляющаго, то всесглаживающаго, времени, преемственная связь отлаленнъйшихъ покольній народа съ ихъ позднимъ потомствомъ. Живучесть ихъ-прямое свидътельство насущной потребности въ этой невымирающей связи; въ ней-залогъ самобытности русской народной жизни, своими, чуждыми для иноземцевъ, путями-дорогами идущей по безконечной путинъ въковъ. Живая душа народа слышится въ его могучемъ словѣ-пѣсняхъ, сказаніяхъ и пословицахъ,-создававшихся-слагавшихся на утучненной суевъріемъ почвъ, взростившей и могучихъ богатырей русскаго самосознания, увъковъченныхъ въ народной памяти былиннымъ пъснотворчествомъ, и нищихъ духомъ-кроткихъ сердцемъ-искателей душеспасительной правды-истины, воспътыхъ въ стиховныхъ сказаніяхъ, до сихъ поръ разносимыхъ по свътлорусскому простору каликами-перехожими, пережившими вымирающихъ не по днямъ, а по часамъ, сказателей былинъ.

Въ Тульской губерни записана покойнымъ П. В. Шейномъ и нъсколькими другими собирателями памятниковъ народнаго пъснотворчества любопытная пъсня дъвушки, задумывающей мстить своему милому за измѣну. "Хорошо тому на свътъ жить, у кого нътъ стыда въ глазахъ", -запъвается она: "ни стыда въ глазахъ, ни совъсти, никакой нътъ заботушки"... Изъ дальнъйшихъ словъ пъсни выясняется, что у самой пъвицы есть и горе, и заботушка: "зазнобилъ сердце дътинушка, зазнобивши, онъ повысушилъ." За такое лиходъйство готовится дътинушкъ месть: "Я сама дружка повысушу; я не зельями, не кореньями-а своими горючьми слезьми!" и т. д. Такимъ образомъ, какъ видно изъ самаго заключенія пъсни, начальныя слова ея являются только поводомъ къ цвътистому сопоставленію. Отсутствіе-же стыдасовъсти не только не представляется русскому народу хорошимъ дёломъ, но и прямо-таки служитъ въ его глазахъ явнымъ свидътельствомъ того, что передъ нимъ-завъдомо худой человъкъ, въ общени съ которымъ надо "держать ухо востро", а не лишнее и запастись "камнемъ за пазухой."

Добро, по народному опредѣленію, является Божьимъ дѣломъ, зло — служеніемъ діаволу, врагу рода человѣческаго. Добродѣтель — лѣстница на небеса; порокъ — лѣстница въ "преисподняя земли". "Добро дѣлай — никого не бойся," — гласитъ устами старыхъ людей простонародная мудрость: "зло творить станешь — на каждомъ шагу по всѣмъ сторонамъ оглядывайся!", "Доброму человѣку — весь міръ свой домъ, злому-

порочному и своя хата-чужая!", "Добродѣтель-передъ Богомъ на страшномъ судъ – твой свидътель, порокъ – лихой ворогъ!", "Гръхомъ заживешь-и деньги наживешь, да никуда кромъ ада не придешь: добрыми дъдами жить-и съ сумою ходить, да въ раю быть!", "Добромъ жизнь украшается—что степь цвътами; отъ гръховной жизни цвътъ души вянетъ!" и т. д. "Отъ добра худа не бываетъ!", "Отъ худа – и добра убываеть!"- говорять въ народъ, но туть-же себя оговорить готовы на иной далъ сложившеюся пословицей, смахивающею на прибаутокъ: "Нътъ худа безъ добра, какъ нътъ и добра безъ худа!" Эта пословина-измышление податливой совъсти. если относить ея "худо" ко гръху-пороку, а не къ бъдъ-напасти. Въ одинаковой степени изречение-"За добро зломъ не платять!" является словомъ простодушной недальновидности, смотряшей на жизнь глазами младенца малаго, которому все представляется въ болъе свътломъ видъ, чъмъ это есть на самомъ дѣлѣ.

Съ добродътелью не всегда по сосъдству удача живетъ, но въ ней — по мнънію русскаго народа-сказателя — ближайшій путь къ покою душевному; а покой – родной брать счастью. "Часъ въ добродътели проведешь, все горе забудешь!"-говорить благочестивая старина, говоря – приговариваеть: "Добро добро ведетъ!", "Кто добро творитъ, тому Богъ отплатить!", "За добродътель Богь плательщикъ, -- не берегись отпускать въ долгъ!", "Сви добро, посыпай добромъ, жни добро, одъляй добромъ!.." Въ русскомъ пахаръ всегда сидитъ хозяйственная смётка, хотя-бы онъ и быль изъ краснослововъ краснословомъ. Добродътель, въ его представлении, куда выгодные порока, хотя-на недальнозоркій взглядь-послыднему и сопутствуеть красное житье-бытье богатое. Такъ, изъ усть краснослова-пахаря, въкующаго свой въкъ обокъ съ трудовой бъдностью, вылетъли на свътлорусский просторъ живучия слова, окрыленныя истинно-христіанской мыслью: "Кинь добро назадъ, очутится впереди!", "Лихо помнится, а добро-вовъкъ не забудется!". "За добро на небесахъ добромъ платятъ сторицею!", "Добрый человъкъ проживетъ долгій въкъ!", "Гдъ добра нътъ-тамъ не ищи правды, гдъ нътъ правды - ложь всю душу вытянеть!", "Во злъ проживать – себъ добра не желать!", "При солнцъ и зимой свътло, при добродътели и въ холоду тепло!", "У добра-ноги сами на прямой путь ведуть; гръхъ-окольными путями пробирается, о каждую кочку спотыкается!"

Что ни въкъ, что ни годъ — все большую силу забираетъ надъ міромъ грѣхъ; все крѣпче опутываетъ слабѣющую во-



лею жизнь порокъ своими тенетами-сътями, все труднъе перейти поле жизни, не сбившись на торную тропу, быстро ведущую къ нравственной погибели. Это — общій голосъ старыхъ людей, добромъ поминающихъ минувшія времена. Но они-же сами не прочь повторять и просвътляющія сумракъ ихъ взгляда на современность изреченія—въ-родъ такихъ, какъ, напримъръ: "Свътъ безъ добрыхъ людей не стоитъ!", "Добродътелью каждый день живетъ!", "Какъ ни худы времена, а все не вымерли люди праведные!" и т. д. Добрая молва-слава, по стародавнему народному слову, дороже богатства: "Въ богатствъ сыто брюхо, голодна—душа!", "Доброе дъло питаетъ и душу, и тъло!", "Добродътель и въ водъ не утонетъ, и въ огнъ не сгорить, и подъ землей не сгноится!", "Худая слава небо коптитъ, доброе словцо—солнечный лучъ!", "Зломъ всю жизнь пройдешь, да назадъ не воротишься!". Таковыми словами продолжаетъ развивать словоохотливый народъ-сказатель

О-бокъ съ людьми, надо всъмъ, превыше всего-ставящими въру въ торжество правды-истины, всюду найдется немало и такихъ, что походя готовы затемнить-отуманить это свътлое солнышко жизненныхъ потемокъ. Не можетъ такой человъкъ спокойно слышать, что не все еще на свътъ находится подъ несокрушимою властью порока; похвала современнымъ добрымъ людямъ-для его слуха ножъ острый. Если повърить имъ на-слово, --- нътъ въ наши дни ничего истиннодобраго на свътъ, а каждая добродътель является личиною тайнаго порока, прикрывающагося мелкими добрыми дыдами только для того, чтобы отвести глаза отъ крупныхъ грѣховъ. "Добро-о двухъ концахъ, что палка: какъ повернешь, такъ и скажется!"-говорять они: "Поучись у добраго человъка: научить-какъ ръшетомъ воду носить!", "Другая добротапохуже воровства!", "Къ иному добру подойдешь и вживъ не уйдешь!", "Нынъшнее добро – ломаное ребро!", "Избавь Господь отъ добрыхъ людей, а съ худыми-то мы сами справимся!". Но не на такихъ оговорныхъ ръчахъ взгляды народной Руси держатся, не такими недовърчивыми глазами смотрить духовный взоръ народа-пахаря: надъленъ онъ отъ Бога счастливымъ даромъ – находить и во злъ крупицу добра. Не мимо молвится въ народъ, что "свътъ и во тьмъ свътитъ", хльбосольный - гостепримный людъ встръчаетъ недаромъ желаннаго гостя привътствіемъ-"Добро пожаловать!", а провожаетъ отъ себя ласковыми словами — "Въ добрый часъдобрый путь!".

Покладистая совъсть не особенно стойкихъ въ борьбъ съ

ходящимъ по-люлямъ гобхомъ людей полсказала народному живучему слову поговорки-присловья: "Не согръшивъ, не спасешься!", "Грѣхъ да бѣда на кого не живетъ!", "Одинъ Богъ безъ гръха!", "И первый человъкъ гръха не миновалъ, и послъдний не избудеть!", "Кто Богу не грътенъ, царю не виновать!", "Гръшный честенъ, гръшный плутъ-въ міръ всъ гръхомъ живутъ!" Противъ этихъ, какъ бы потворствующихъ гръху-пороку, изреченій въ одинъ голосъ возстають такія слова более сильныхъ духомъ сказателей, какъ: "Съ людьми мирись, а съ гръхами бранись!", "Чей гръхъ-того и бъда!". "Грѣхъ-душѣ пагуба!", "Отъ грѣха бѣги къ спасенію!" "Грѣхи вопіють къ небу!", "Грѣхъ человѣка въ адъ тянеть!" , "Грѣхъ человѣка въ адъ тянетъ!", "Грѣхи любезны, да доводять до бездны!", "Оть грѣха ко грѣху пойдешь, ничего кромъ погибели не найдешь!", "Не бойся кнута, бойся гръха!" Раскаяніе всегда было сродни душъ русскаго человъка. Потому-то и самые закоренълые злодъи зачастую облегчали покаяніемъ бремя отягченной преступленіями души. Въ немъ видитъ народная Русь единственный путь къ исходу изъ заколдованнаго круга нравственной смерти, которая для истинно-русскаго человѣка невпримѣръ страшнъе тълесной. "Правда – свътлъе солнца!" – говорятъ добрые люди православные. Ложь, по народному представленію, темнѣе ночи, правда-мать добродѣтели, ложь-прародительница пороковъ, діаволъ – отецъ лжи, съющій по-людямъ гръхи, низводящіе человъчество съ горнихъ высотъ надежды въ мрачную бездну отчаянія. На этихъ кръпкихъ-незыблемыхъ устояхъ держится народная нравственность, несмотря на то, что вокругъ нея бушуетъ бурливое море соблазновъ, что ни годъ становящихся ярче-цвътистье да назойливъй-неотвязнье. "Провхалъ-было мимо, да завернулъ по дыму!", "На алый цвётокъ летить и мотылекъ!", "Медъ-сладко, мухъ падко!". "Адамовы детки-на грехъ падки!"-обмолвился русский народь о привлекающемъ глазъ соблазнъ-искушении, но въ тоже самое время изрекаетъ свой приговоръ надъ поддающимися обаянію послёдняго: "Порокъ — лихая болёсть!", "Пороч-ный человёкъ – калёка!", "Испорочилъ душу — сгнилъ заживо!".

Но не съ легкимъ сердцемъ готовъ осудить опутаннаго тенетами пороковъ грѣшника человѣкъ, ведущій болѣе близкую къ добродѣтели жизнь. Скажеть онъ сгоряча иногда и такое жестокое слово, какъ "Худая трава—изъ поля вонъ!", или "Туда ему и дорога!", "Повадился кувшинъ по̀-воду ходить, тамъ ему и голову сломить!", "Одна паршивая овца все стадо портитъ!" и т. п. Но пройдетъ первый пылъ, одумается обмолвившійся такимъ словомъ и совсѣмъ на иной лалъ заговорить: слишкомъ сросся-сроднился съ его широкой-глубокою душой евангельскій великій завъть: "Не судите, па не судимы будете!" По его прямодушному слову: "Осудить легко, да понапрасну обидъть легче!", "Зря осудишь-душу погубишь!" Народная Русь всегда широко открываеть свои лвери покаянію: сердцемъ слышить простая луша-искреннели, лживо-ли оно. и только въ самыхъ ръдкихъ случаяхъ ошибается въ этомъ опредълении его прозорливый взглядъ. Какъ отепъ древней притчи, готовъ русский людъ "заколоть тельца" для вернувшагося на путь правый блуднаго сына, являющагося плотью отъ плоти, костью отъ кости его. Оттого-то и пришлась по-сердцу ему, разошлась-разлетёлась эта притча въ десяткахъ разносказовъ стиховныхъ изъ устъ убогихъ пъвцовъ-каликъ-перехожихъ по неоглялной, разлвинувшей свои предълы - рубежи къ берегамъ семи морей, родины могучаго богатыря-пахаря Микуды Селяниновича, любимаго сына любвеобильной Матери-Сырой-Земли.

"Человѣкъ бѣ нѣкто богатый, имѣлъ у себе онъ два сына".-гласить одинъ изъ разнопъвовъ названнаго стиха духовнаго, занесенный въ сокровищницу этого рода народнаго словеснаго творчества. "И рече юнъйшій сынъ отцу:-Отче! Даждь ми часть отъ богатства! Нослушалъ отецъ милосердый, раздълилъ имъніе равнъ, какъ старъйшему и юнъйшему; не сдѣлалъ обиды и меньшему. Скоро младый сынъ отбъгаетъ, отчее богатство взимаеть. Отеческихъ нъдръ отлучился, во чуждей странь поселился"...-продолжается стиховный сказъ. Затьмъ, посль краткой передачи повъствованія о разгульнойгръховной жизни "отбъжавшаго" отъ отца – оторвавшагося отъ земли, слетввшаго съ теплаго родного гнвзда, - жизни, доведшей его до голодной-холодной нищеты, -- приводится и самый плачъ блуднаго сына, раскаивающагося въ своихъ гръхахъ. "О, горе мнъ, гръшнику сущу, горе благихъ дълъ не имущу!" — льется изъ глубины уязвленной сознаніемъ своей грѣховности души этотъ плачъ":-"Растощивъ богатство духовно, живый во странъ сей голодно; совлекохся первыя одежды. Божія лишися надежды; се моя одежда и дело убиваеть душу и твло; отъидохъ далече на страну отъ рожецъ питатися стану; дому чюждь Небеснаго Владыки, недостоинъ жити съ человъки; временная предпочитаю, явиться отцу какъ не знаю"... Глубокимъ смиреніемъ отзывается въ кроткихъ сердпростодушныхъ слушателей это умиляюще-трогапахъ тельное покаянное слово, сложенное безвъстнымъ стихопъвцемъ, затерявшимся въ волнахъ моря народнаго: "Какъ предъ судъ Божій явлюся, како со святыми вселюся?"-про-

А. А. Корянфскій.

должается онъ: "Отступихъ отъ Бога злобою, гръхолюбивъ самъ сый собою. Темность паче свъта желаю, свыше благодати не чаю. Что-же имамъ, гръшный, сотворити, когда пріидетъ Господь судити? Вопросить о своемъ богатствъ, растозать во отралствь?" И воть-хватается блудный ченномъ сынъ, какъ утопающій за соломенку, за мысль, озарившую его темную душу: "Пойду прежде дне того судна и реку вся дъла мои блудна!"... Въ симбирскомъ разнопъвъ эта мысль облекается въ такія слова: — Пойду я ко Господу. смирюся, паду на пречистыя Его нозы, пролью я умильныя слезы: прости мене, Господи Владыко, заблудшаго сына!" Записанъ и такой, еще болъе красноръчивый, конецъ плача": "Колико наемникъ у отца моего! Паду предъ отцемъ, умилюся, да его пищи не лишуся! Расплачуся годькою слезою, не будетъ-ли милости со мною? Поиду и реку ему смѣло:-Согрѣшихъ ти, отче мой, зѣло! Пріими мя, заблудшаго сына, яко отъ наемникъ едина!" Народные стихопъвны по инымъ мъстамъ переходятъ отъ плача блуднаго сына къ плачу отца по немъ. "Ахъ, увы, сыне. сыне мой сладчайшій!"-поется-сказывается эта часть стиха: "Наносишь мнъ бо печаль, плачъ горчайшій. Въ горахъ-ли, въ вертепахъ обитаешь нынъ, или аки въ скотской живешь въ долинъ? Ахъ, произаешь миъ отчую днесь утробу, вводиши мене прямо ты ко гробу!" Отчій плачъ заканчивается такимъ выкрикомъ обливающагося кровью сердца, рвущагося на части оть неутолимой тоски-жалости:

> "Ахъ, увы, мой сыне! Ахъ, увы, миѣ горе: Наносишь мнѣ слезы, якъ окіянъ-море!"

Нёть на бёломъ свётё сильнёй-глубже материнскаго горя. Недаромъ спёлась про это горе горькое такая пёсня, какъ: "Подъ кустикомъ, подъ ракитовымъ, что лежитъ убитъ добрый молодецъ... Что не ласточка, не касаточка, вкругъ тепла гнёзда увивается — увивается тутъ родная матушка; она плачетъ — какъ рёка льется, а родная сестра плачетъ — какъ ручей течетъ, молода жена плачетъ — какъ роса падетъ, красно солнышко взойдетъ — росу высушить!". Охъ, какъ велико, какъ безъисходно, это материнское горе, какъ горьки-солоны его слезы!.. Но не сладки — и отцовскія. Завидѣлъ плачущій отецъ своего блуднаго сына, — самъ поспѣшаетъ къ нему навстрѣчу, бросается къ пропадавшему-нашедшемуся прямо на шею, все простивъ, все освятивъ своею святой печалью. — "Не тужи, азъ грѣхъ твой отмыю!" — восклицаетъ онъ при видѣ покаянныхъ слезъ сына, слыша его рыданіе.

- 658 -

И вотъ, продолжаетъ народъ-стихопѣвецъ, — "начатъ (его) любезно лобызати, первое богатство давати: облекаетъ въ свътлу одежду, даетъ сыну благу надежду; перстень на руку возлагаетъ, первую печатъ подаваетъ и всей красотъ сподобляетъ, пънія и лики созываетъ"... Возвеселилось сердце отцовское, возрадовался воспрянувшій изъ праха духъ блуднаго сына. "И начаша вкупъ веселитися, и заклаша телецъ упитанный", — гласитъ сказаніе, подходящее къ концу, почти не отступая отъ слова притчи евангельской. Увидълъ пиръ въ домъ отеческомъ вернувшійся съ поля старшій сынъ, — увидъвши, воспылалъ ревностью и недовольствомъ. Стихъ народный кончается отвътомъ отца на его упреки:

> "Чадо! Вся моя—твоя есть; Сей-же мертвъ бы и оживе, Изгиблъ бы и обретеся!"

Глубоко запали въ любвеобильную народную душу эти живыя-оживляющія слова, сроднились съ нравственнымъ обликомъ пахаря, непоколебимо върящаго въ то, что: "Прощенье—гръшному міру спасенье!" И благо ему—съ этой истинно-христіанской върою, съ его смиренной кротостью, съ его великой въ своемъ смиреніи, самобытно-славянской простотою.

Какъ стихъ о блудномъ сынѣ является воплощеніемъ взгляда русскаго народа на порокъ и его послѣдствія и въ то-же самое время даетъ яркое представленіе объ отношеніи къ этому вопросу нравственности; такъ и про добродѣтель есть свой особый рядъ пѣсенныхъ сказаній—объ Іосифѣ Прекрасномъ. Въ этихъ-послѣднихъ сказаніяхъ объединилось все то, надъ чѣмъ вѣками думала по этому поводу народная Русь, думала-гадала—не только умомъ разумомъ раскидывала, а и проникновеннымъ взоромъ очей прозорливаго сердца зорко приглядывалась. Какъ и тотъ стихъ, этотъ поется-распѣвается въ многочисленныхъ разнопѣвахъ по всѣмъ уголкамъ родины народа-сказателя. Торжество добродѣтели нашло столь-же громкій-согласный откликъ въ народѣ.

Наибольшей полнотою и картинностью отличается въ пестромъ-цвътистомъ кругу этихъ разносказовъ-разнопъвовъодонецкій, записанный П. Н. Рыбниковымъ въ Петрозаводскомъ и Повънецкомъ уъздахъ этой губерніи. Одонецкій край является, — какъ выяснилось изъ трудовъ изслъдователейсобирателей, — настоящей сокровищницею родной изустной старины, кръпче держащейся здъсь за бытовой обиходъ народной жизни, чъмъ въ другихъ — менъе памятливыхъ — мъ-

— 659 —

стахъ. Безяъстный слагатель стиха объ Іосифъ Прекрасномъ, повидимому, былъ человъкъ свъдущій-начитанный въ книжномъ писаніи; а вмъстъ съ тъмъ—ему нельзя отказать въ извъстной долъ творческаго воображенія. Слившись съ народомъ, этотъ стихъ принялъ еще болъе живую окраску, принарядившись цвътистою ръчью—богатой сопоставленіями и щедрою-тороватой на яркіе присловы и мъткія опредъленія и въ то-же время вносящей въ повъствованіе духъ сказочнаго вымысла.

"Во славномъ было во грали во Израилъ жилъ-былъ благовърный мужъ Яковъ", -- заводится-начинается стихъ-по обычаю всёхъ стихопёвцевъ, ведясь не отъ "замысла боянова", а съ опредвленія мъста дъйствія. Вследъ за такимъ началомъ. стихопъвецъ переходитъ къ повъствованію о жизни "бла-ръйшая большая братья, всегда оны въ поли прибывали, на горахъ оны коздовъ, овецъ пасоща. Меньшій юношъ молодый лименемъ же Осипъ Прекрасный, завсегда онъ въ своемъ домъ пребываеть, отца Якова спотъшаеть своей великой красотою, своей отличной явпотою"... Какъ и въ ветхозавътной повъсти, обращается къ любимому изъ двънадцати сыновей своихъ благовърный мужъ ("старъйшій отецъ Яковъ"): "Юношъ ты мой молодыій, именемъ же Осипъ Прекрасныій! Поди въ чисто поле къ своей братьи, снеси ты имъ хлъба на трапезу, снеси имъ родительское благословенье, чтобы жили бы братья въ совътъ, во совити жили бы, во любови, другъ друга оны бы любили, одинъ одного бы почитали, за-едино хлъбъ-соль воскушали!" Не сталъ времени терять "юношъ молодыій, именемъ же Осипъ Прекрасныій": выслушавъ слова отца, немедленно облекся онъ въ свою "цвѣтную ризу" и пошелъ въ поле чистое; пришелъ къ братьямъ, остановился и повелъ къ нимъ свою ръчь привътливую: "Старъйшая большая братья! Принесъ я вамъ хлъба на трапезу, принесь вамъ родительско благословенье! Живите вы, братья, во совѣтѣ, во совити живите, во любови, другъ друга вы любите, одинъ одного почитайте, за-едино хлъбъ-соль воскушайте! Ай-же вы, старъйшая большая братья! Грозенъ мив-ка сонъ показался: какъ-будто мы въ полъ прибывали на трудной на крестьянской на работь, по снопу ишена мы всв выжинали, мой снопъ красивве всвхъ больше, ваши снопы къ ёму приклонивши"... Не пришелся сонъ этотъ по нраву старшимъ братьямъ сновидца, - начали они бросать на Іосифа Прекраснаго свиръпые-злые взгляды, стали скрежетать зубами, повторяя: "Ай-же ты. нашъ меньшій брать

Digitized by Google

#### порокъ и добродътель.

Осипъ! Неужель ты надъ нами будешь царемъ, неужели мы тебѣ будемъ поклоняться?" И вотъ—напали братья на "юноша молодыего", нацавъ—принялись бить-терзать безжалостно-безпощадно: "цвѣтну его ризу скидывали, во глубокій ровъ Осипа вверзили, желтыма пескамы засыпали; они взяли—козла закололи, изъ козла оны кровь источили, въ козелью кровь ризу замарали"... Сдѣлавъ это, стали они совѣтъ держать: "какъ буде отцу Якову сказати, какъ буде Израиля обманути"... Порѣшено было идти къ отцу самому младшему изъ братьевъ, Веніамину ("Вельямину"—по произношенію сказателя): "Ай-же ты, нашъ меньшій брать Вельямине! Поди ты домой къ отцу Якову, снеси ты эту Осипову ризу, оболги ты старѣйшаго отца Якова, принеси ты намъ хлѣба на трапезу, принеси ты намъ родительско прощенье, принеси ты намъ родительско благословенье!"

Не прекословилъ старшимъ братьямъ меньшой братъ.все выполняетъ Веніаминъ-Вельяминъ по сказанному, какъ по писанному. Пришелъ онъ къ отцу, начинаетъ "облыгать" старика: "Старъйшій отецъ нашъ Яковъ! Прими ты эту цвътную ризу: цвътная риза есть Осипа. Нашли мы эту ризу на горахъ: на горахъ лежитъ риза повержена. Мы не знаемъ, куда онъ подввался: таки ль шелъ въ пустыню-заблудился, али его разбойники убили, али его звири растерзали, али его птицы расклевали?". Горько отозвалась въ старомъ сердцё эта нежданная-негаданная вёсть о любимомъ сынё: прижалъ благовърный мужъ Яковъ къ своему сердцу цвътную окровавленную одежду сыновнюю, залился слезами горючими. "Юношъ ты мой молодый, именемъ же Осипъ Прекрасный!"---вылетвло-вырвалось изъ его сердца облитое слезами прозорливое слово: "Ты куда, мое цядо, подъвался? Таки-ль шелъ въ пустыню-заблудился, не была-бы твоя риза предо мною; кабы тебя разбойники убили-не оставили бы Осиповой ризы: Осипова риза не простая, Осипова риза золотая, по частямъ бы оны ризу разодрали, по жеребьямъ ризу разметали, по разбойникамъ бы ризу раздъляли; кабы тебя звири растерзали, — знать было звъриное терзанье, знать было зубное-бъ изгрызанье на этой на Осиповой ризъ; кабы тебя птичи расклевали,-знать было-бы птиче клеванье, знать было ногтиное терзанье на этой на Осиповой ризв!..." Не обмануло въщее сердце старика отца: "Видно, братія Осипа сконцяли!"-заключаеть онъ свои предположения и, помолясь Господу Богу, ръшаеть не пускать Вельямина-сына въ поле къ старшимъ братьямъ, заподозрѣннымъ въ коварствъ-злодъйствъ. Пошли домой братья, по дорогъ-посмотръ-

ли на скрытаго ими въ глубокомъ рву Іосифа Прекраснаго, -- видятъ-слышать: "Осипъ во рву слезно плачетъ, ко матушкъ сырой землъ причитаетъ". Поръшили братья вынуть его изъ желтыхъ песковъ, вывести изо рва, -- хотятъ предать его, ни въ чемъ передъ ними не повиннато. злой-напрасной смерти. "Старъйшая большая братья!"-вемолился Госифъ: "не придавайте мнъ злой смерти напрасной, не пролейте моей крови безповинной! Чёмъ я вамъ есть не угоденъ? Лучше вы продайте меня на цёну, себъ-ка мзду поберите, велику корысть полуците!" Стали братья совъть держать. COгласились на совътъ съ разумностью словъ Прекраснаго: вы-купцы-измаильтяне. "Богатая измаильская купцина!"-закричали они тъмъ: "купите себъ у насъ раба, купите себъ кръпостного!" И былъ проданъ любимый сынъ благовърнаго мужа Якова, по словамъ сказанія, —какъ Христосъ Іудою, за тридцать сребренниковъ, продали его братья въ тяжкую неволю на чужбину.--раздълили между собою полученную за него "великую корысть"... А купцы-измаильтяне заковали Іосифа Прекраснаго въ оковы, — повезли въ Египетское царство... Идеть-вдеть путемъ-дорогою торговый караванъ; пришлось держать путь мимо того мъста, гдъ была погребена Іосифова мать — "Рахиля." Какъ нъжный-добродътельный сынъ, не могъ пройти онъ равнодушно-спокойно мимо святой для онъ. "Слободите вы ручи мои, нозъ, – пустите меня на гору Патрону, на тую на родительску могилу чюднымъ крестомъ помолиться, къ матернину гробу приложиться, взять мнъ родительско прощенье, взять мнѣ навѣки благословенье: больше мнъ у ея не бывати, больше мнъ и въкъ буде не видати!" Тронулись купцы просьбою своего раба новокупленнаго, сняли они съ него оковы, вельли проводить стражамъ на могилу. Плакалъ-рыдалъ горькими слезами, причиталь слезными словами надъ гробомъ матери бъдный рабъ измаильтянскій; — разжалобились стражи, сердце у нихъ было мягче сердецъ злыхъ-коварныхъ братьевъ. "Юношъ ты нашъ молодый, именемъ же Осипъ Прекрасный"-возговорили они, поднимая Іосифа съ могильной насыпи, на которой бился терзался онъ въ безысходной тоскъ:-"Со красотою, со твоею отличной лѣпотою, твоею великой будешь служить царю ты Харавону, не будешь ты не тяжкой работы работати: будешь съ воеводами ты забавляться, будешь большо мъсто занимати, съ вельможами ты честь производити!"... Вернулся Іосифъ къ купцамъ, -- свя-

- 662 -

Digitized by Google

зали его они, "на корабль проводили. повезли во Египетское царство". Дорогой вышелъ у измаильтянъ раздоръ изъза молодого раба, — никакъ не могутъ они подълить его между собою: "одинъ одному не здаваетъ на цъну его не продаваетъ..." Согласились спорившіе-здорившіе бросить Іосифа въ синее море. Взмолился къ нимъ Прекрасный, чтобы не бросали его въ пучину морскую: "буду я вамъ (говорить) служить погодно; если вамъ, купцы, не угодно — буду я служить помъсячно... Если вамъ, купцы, не угодно — свезите во Египетское царство, продайте луце меня на цъну!..." Такъ и было поръшено у купцовъ-измаильтянъ.

На торжищъ "подъ Египтомъ" запросили купцы за Іосифа небывалую на рабовъ цѣну. Многое-множество народа собралось, – всѣ любовались на красу Прекраснаго: "богатая египетская купцина всѣ они торги постановили, всѣ купли продажи прикрыли, всѣ они на Осипа взирали, не могли ему цѣну оцѣнити..." Выпало на долю сыну любимому благовѣрнаго мужа Якова попасть въ рабы къ богатому Перфиліюкнязю: далъ-заплатилъ онъ купцамъ за Іосифа "безцетную казну", разрѣшилъ имъ торговать безпошлинно въ городѣ своемъ, Перфильевомъ.

Шло-проходило время. Долго-ли, коротко-ли шло оно, - сказъ умалчиваеть про это. Богатый Перфилій князь "въ любовь къ себѣ Осипа принимаетъ, за едино хлѣбъ-соль воскушаетъ, со очей никуда жь не спущаетъ"... Перфилій-ветхозавѣтный Пентефрій. "У князя зла была княжна", продолжаетъ сказъ стиховный свое цвътистое слово: "сердцемъ своимъ (онапри видъ князева любимца) возмутилась, на Осипову красоту засмотрълась; въ особые покои выходила, бъло свое лицо умывала, дороги одежды одъвала, золоты монисьты налагала, во теплую во спальну проходила, туда къ себъ Осипа призывала, за бълыя руки захватила, безстыжія ръчи говорила..." А въ этихъ ръчахъ улещала-склоняла она Прекраснаго на любовь гръховную, уговаривала съ собою "жить въ совътъ", подговаривала "споить князя злыма питьямы", соблазняла Іосифа и богатствомъ, и высокимъ почетомъ. Не внималь безстыжимь речамь, а взмолился слезной мольбою, "юношъ молодый", глубоко оскорбленный въ своей нравственной чистоть-льпоть — добродьтели. "Сохраниль меня Господь братнія смерти; сохраниль Господь купеческія смерти; сохрани. Господь, телеснаго согрешенья!" Къ молитве Іосифа сказание относится съ особой нъжностью: оно сравниваетъ её съ голубемъ, на небо возлетающимъ... Отклонилъ Прекрасный всв соблазны... Далье все идеть-ни въ чемъ

не расходясь съ ветхозавѣтнымъ повѣствован і емъ о женѣ Пентефрія, соблазнявшей Іосифа: воспылавъ злобою на добродѣтельнаго юношу, "дороги одежды (она) скидавала, золоты монисьты сорывала, по теплые спальны раскидала. бѣлое лицо свое растерзала, женски свои волосы растрепала". — все для того, чтобы очернить голубиную чистоту любимаго раба Перфильева передъ княземъ. Далъ вѣру словамъ жены Перфилій-князь, повѣрилъ тому, что Прекрасный покусился на оскверненіе его, княжьева, ложа. — приказалъ бросить Іосифа въ темницу.

Сидя въ заключении, любимый сынъ благовърнаго мужа Якова-какъ и библейскій Іосифъ,-разгадываетъ двумъ сосвдямъ по узамъ загадочные сны, привидъвшиеся имъ и предвъщавшие скорое освобождение. Были эти сосъди-тюремные сидвльцы — "хлъбодаръ" и "виночерпъ". Все исполнилось, какъ предсказалъ Іосифъ: выпустили обоихъ изъ темницы, вернули на прежнія мъста при дворъ "грознаго царя Харавона" (фараона). А Прекрасному — сидъть въ узахъ еще три года. Минулъ и этотъ срокъ, — привидѣлись царю смутившіе покой сны, и ни одинъ мудрецъ не смогъ разгадать ихъ, ни одинъ "сносудилецъ", хотя и разосланы были царскіе указы о томъ по всему египетскому царству. Сны (тучныя коровы, пожранныя тощими) нёсколько видоизмёнены въ русскомъ народномъ сказании: "Первой етъ сонъ ему показался: первое семь воловъ приходило, толстые волы гладкіе, баскіе, по чистому полю расходились, на лузахъ травы оны не или, изъ ручей, зъ болотъ воды оны не пили, -тое семь воловъ проходило, второе семь воловъ приходило: тощи волы, гладны, ядовиты (жадны).-на лузяхъ всю траву оны пріили, изъ ручей, зъ болотъ воду оны припили, тые семь воловъ проходило, тутъ скоро ночь скороталась..." Никому-бы такъ и не разгадать царскихъ сновъ, да вспомнили про Іосифа Прекраснаго его тюремные знакомцы, -- донесли. про его въщій даръ царю грозному. Привели заключеннаго предъ очи царскія. ..., Грозимый царю Харавоне!"-отвътъ держалъ онъ на слово о снахъ: "Вашіе сны есть не простые, вашіе сны есть царскіе: нельзя просто сновъ вашихъ судити, ты отдай съ себя царскую порфиру, посади меня на царское мъсто, подай ты мнъ въ руки царскій шкипетръ, положи на меня царскую корону: тожно я буду сновъ твоихъ судити!" Далъсвое царское согласіе на все это царь Харавонъ: "Если (говоритъ) сны мои разсудишь, будешь ты прощенъ и помилованъ. Буду жаловать тебя воеводой, буду жаловать тебя. полуцарствомъ, буду жаловать тебя полудержавой, послѣ ме-

Digitized by Google

### порокъ и добродътель.

ня царемъ на царство!" Поклонился царю Іосифъ, а самъ--- Прекрасный -- говорить-прорицаеть, сны царские разгадываючи: - Первый етъ сонъ тебъ показался, первое семь воловъ приходило: то наступитъ семь годовъ къ ряду здоровыхъ, везд'в будетъ, сударь, хлъбъ родиться, не гдъ не будутъ хлъба вызябати. Приказывай ты хлъба посъвати, посъвай ты вълузяхъ, въ болотахъ, посъвай бълояровой пшеницы, построй ты запасны магазеи, распусти ты сумму большую по всёмъ иностраннымъ государствамъ, приказывай хлъба закупати, привозить въ египетское царство, насыпай запасны магазеи. Тое семь воловъ на проходъ, второе семь годовънаступить: не габ не будеть хлёбъ, сударь, родиться, вездё будеть хлебъ вызябати. Какъ у тебя будутъ запасны магазеи, прокормишь ты всю свою державу, съ иныхъ съ иностранныхъ государствій будуть къ вамъ за хлъбомъ прівзжати. будуть вашь хльбь откупати, вы будете велику корысть полуцати!" Разгаданы сны, и вотъ всъ жители царства-"за Осипа Господа помолили, за Осипа присягу принимали, за Осина крестъ целовали. Осипа царемъ (полуцарства) возносили... Все вышло по его разгадкъ, и не преминулъ возведенный на высоту власти Прекрасный выполнить все-какъ говорилъ царю. Провъдалъ "въ томъ Израильскомъ во градъ" про египетские запасы хлёба благовёрный мужъ Яковъ,послаль онь братьевь Іосифовыхь за хлёбомь. По прівздё, повели ихъ къ царю Харавону, -- бьютъ они челомъ грозному властителину, молять отпустить имъ хлъба. Іосифъ-же, сразу узнавши братьевъ злоджевъ, позвалъ ихъ въ свои палаты, приказаль "кормить хлъбомъ-солью". Сидять они за столомъ, пьютъ-вдятъ, а Прекрасный къ нимъ свое слово держитъ; держить Іосифъ къ братьямъ слово, по имени каждаго называетъ, спрашиваетъ: живъ-ли ихъ отецъ, живъ ли ихъ братъ меньшій. Братья— жива отца Якова сказали, а жива брата Осипа не сказали". Выслушалъ Прекрасный, далъ приказънасыпать братьямъ возы хлъба, не спрашивая за это никакой платы, а въ возъ къ младшему брату-Вельямину-велълъ тайно положить золотую чашу. У вхали братья Іосифовы, послалъ Прекрасный за ними въ погоню, приказаль обыскать возы. Нашли въ одномъ возу чашу. "Ай-же вы, израильскіе люди!"-воскликнулъ Іосифъ: "Я васъ кормилъ хлъбомъ-солью, безденежно возы вамъ насыпалъ, еще вы твмъ мною недовольны, увезли мою царскую чашу!" Освиръпъли братья Веніаминовы: "Такой-же дуракъ (говорять) быль его брать Осипъ, такъ ему, дураку, и смерть слуцилась!" Туть не могъ выдержать Іосифъ Прекрасный, залился горючими слезами: "Ай-жевы, старъйшая большая братья! Какъ бы я дуракъ былъ да мошенникъ, не кормилъ-бы я васъ хлъбомъ-солью, не насыпалъ-бы возы вамъ безденежно. За что вы мене, братія, убили. цвътную вы съ меня ризу сдирали, въ глубокій ровъ меня бросали, желтыма пескамы засыпали, почто изо рву меня выимали, почто вы купцамъ пррдавали?" Обмерли отъ страха братопродавцы, пали къ ногамъ Іосифа, "Прости, государь, насъ—помилуй, прости ты насъ, Осипъ Прекрасный!"...

И вотъ-простиль братьямъ Іосифъ, ("того онъ зла братняго не помнить"). Половину братьевь оставиль онъ у себя, а другихъ отпустилъ во Израильскую страну. — проситъ привезти въ Египеть отца своего стараго. Прошло нъсколько времени, успѣли съѣздить братья Прекраснаго на родину, успъли и вернуться съ благовърнымъ мужемъ Яковомъ къ его любимому сыну, возвеличенному Богомъ за высокую добродътель. Въ ожидании отца приказалъ онъ поставить столбъ. обвить-обить его бархатомъ. Прибылъ ослапший отъ горя благовърный мужъ Яковъ, велълъ сынъ проводить его къ поставленному столбу, -- началъ тотъ обнимать его, принимая за сына любимаго: "Свътъ ты мое любезное чадо, юношъ ты мой молодый, затужило твое ретивое сердецко на чужой на дальной на сторонки!" Отъ жаркихъ объятій старца выступилъ сокъ изъ столба съ обоихъ концовъ; если-бы это былъ не столбъ-не остаться-бы въ живыхъ Іосифу Прекрасному. "Старъйшій отецъ ты нашъ Яковъ", -говорить онъ отцу: "тутъ тебѣ столопъ, сударь, поставленъ, ты былъ ко столопу, сударь, приведень; укроти свое сердце богатырско, сдвемъ со мной доброе здоровье!"-...Спасибо, любезное мое чадо, что ты не шелъ теперь ко мнѣ въ руки: зажалъ бы съ тоски тебя до смерти!"--было отвётнымъ словомъ слёпца.

Стихъ кончается краткимъ сказомъ про то, какъ повелъ Іосифъ отца во свои палаты, сталъ угощать-чествовать, — какъ жаловалъ онъ всвхъ братьевъ "боярскими - генеральскими" чинами, жаловалъ и "удѣльными городами"; какъ "Яковъ блаженный" жилъ-поживалъ во Египтъ двънадцать лѣтъ, а когда умеръ-преставился — приказалъ Іосифъ перевезти его прахъ во Израильское царство, гдъ и похоронить "у соборной Божьей церкви". Самъ-же Прекрасный "сто десять лѣтъ царствовалъ (вторымъ по царъ) во Египтъ", а по кончинъ также были отвезены его мощи на родину. "Ему слава и нынъ, во въки въковъ, аминь", — договариваетъ послѣднее слово сказъ, посвященный возвеличеню добродѣтели надъ порокомъ.

— 666 —



### LXI.

## Дътскіе годы.

Трудовая-подвижническая жизнь народа-пахаря, идущая по бѣлу свѣту рука объ-руку съ бѣдностью, несмотря на всю темноту своихъ невзгодъ, не заслоняетъ свъта солнечнаго отъ усталыхъ очей въковъчнаго работника - со всею той радостью, какую несеть земль этоть чудодъйный даръ неба. Чуткое сердце простолюдина болве, чвмъ чье бы то ни было, надълено способностью смотръть проникновеннымъ взоромъ въ глубину обступающаго сумрака и находить въ немъ яркіе просвѣты, не только примиряющіе съ жизнью, но даже вызывающие въ самомъ оскорбленномъ и униженномъ судьбою человѣкъ любовь къ ней. На свой ладъ воспринимая впечатлёнія всего окружающаго, суевёрная душа народа, до сихъ поръ остающагося "тысячелётнимъ ребенкомъ", близка къ матери-природъ, -- какъ былинка -- къ возростившей ее землъ-кормилицъ. Въ ней, несмотря на всесокрушающую работу времени, еще не успъла изгладиться та воспріимчивость, съ какою, напримъръ, смотрить дитя на разстилающийся передъ нимъ необъятно-широкій просторъ міра Божьяго. Каждое явленіе природы и жизни запечатлъвается въ ней-со всею своей полнотою и самобытностью, -и не только запечатлъвается, но и обогащаетъ эту воспріимчивую душу чистымъ золотомъ вёры въ свёть и тепло бытія и въ побёду ихъ надъ тьмою и холодомъ жизни. Зеркало души народнойего не страшащееся смерти слово, выкованное могучимъ молотомъ творческаго воображенія на несокрушимой наковальнъ многовъковой мудрости, -отразило въ своихъ бездонныхъ глубинахъ все, чъмъ живеть и дышеть, все-что видить и чувствуетъ, все, – надъ чѣмъ печалится и чему радуется эта безпомощная въ своемъ стихійномъ могуществѣ, эта могучая въ своей дѣтской безпомощности душа. Слово - сказаніе и слово - преданіе орошающаго трудовымъ потомъ грудь Матери-Сырой-Земли богатыря-пахаря, почерпающаго въ безконечной преемственности поколѣній великую мощь, не обошло и взглядовъ народа на зарумяненные раннею зорькой земного бытія дѣтскіе годы, со всѣми ихъ запечатлѣвающимися до гробовой доски радостями и мелкими-преходящими невзгодами. Ведетъ оно объ ясномъ утрѣ жизни человѣческой свой особый цвѣтистый сказъ.

Дъти, по слову народной мудрости — "благодать Божья"; ими благословляеть Богь семейное счастие. "У кого детей много, тотъ не забытъ отъ Бога!"-говоритъ посельский деревенскій людъ, говоря-приговариваеть: У кого дътей нътъво гръхъ живетъ!" Такимъ образомъ и на Руси бездътность считается карою Господней за грѣхи, какъ у древняго Израиля. Богомолы-люди старые-подають молодожонамъ, лишеннымъ "Божьяго благословенія", добрый совѣтъ: взять пріёмыша, чужого ребенка-сироту, "въ дъти", чтобы- "Богъ простиль, своихъ дътокъ зародилъ". Благочестивая старина, кръпко на-кръпко державшаяся за прадъдовские завъты, сберегла до нашихъ забывчивыхъ дней и такія изреченія о дътяхъ, какъ, напримеръ: "Дай-то Богъ детокъ народить, дайто Богь дътокъ воскормить!", Кому дътей родить-тому и кормить!", "На дътокъ Господь подасть!", "Первый сынъ-Богу, второй-царю, третій-себѣ на пропитаніе!", "Сынъ да дочькрасныя дётки!", "Сынъ да дочь-день да ночь, и сутки полны!", "Дочерьми люди красуются, сыновьями въ почетъ живутъ!", "Кто красенъ дочерьми да сынами въ почетъ – тотъ и въ благодати!" и т. д. "Счастливъ отецъ въ сыновьяхъ, а мать-въ дочеряхъ!"- молвитъ крылатое народное слово. Но оно-же обмальливается, словно себя само оговариваючи, что: "Дътки-дъткамъ рознь!" Какъ-бы въ пояснение къ этому подсказанному житейскимъ опытомъ присловью, ведетъ пахарьнародъ и такія рѣчи о дѣтяхъ, какъ: "Добрый сынъ-на старость печальникъ. на поконъ души поминщикъ!", "Добрый сынъ-всему свъту завидище!", и такія, какъ: "Блудный сынъ-ранняя могила отцу!", "Худое дитятко-отцу-матери безчестье, роду-племени-позоръ!", "Дътки хороши-отцу-матери вънецъ, худы-отцу-матери конецъ!" Отъ опечаленныхъ дътьми отцовъ-матерей пошли ходить по свътлорусскому простору такія поговорки, какъ: "У кого дътки-у того и бъдки!", "Маленькія дътки – маленькія бъдки. а выростутъ ве-

Digitized by Google

лики – большія б'ёды будуть", "Дёти – на рукахъ сёти!", "Малыя дёти не дають спать, большія не даютъ дышать!", "Съ малыми дётьми горе, съ большими – вдвое!".

Какъ, по народному-же слову, дыма безъ огня не бываетъ на свътъ бъломъ. -- такъ и дъти не сдълаются для своихъ отна-матери "бъдками" безо всякой причины. По большей части корень этой-послъдней скрывается въ самихъ огорчаемыхъ своимъ потомствомъ людяхъ. По крайней мъръ, таковъ взглядъ на это дёло у стоокой народной мудрости. "Каковы батьки-матки-таковы и дитятки!", "Яблочко отъ яблонки недалеко падаетъ!", "Умълъ дъте родить, умъй и научить!", "Дитятко, что тесто-какъ замъсилъ, такъ и выросло!". "Изъ ребенка, какъ изъ воска – что хочешь, то и лъпи!"... Много можно было-бы припомнить подобныхъ только-что приведеннымъ изреченій, и всѣ они сволятся къ такому заключающему-замыкающему ихъ пестроцвътную цъпь звену, какъ: "Не тотъ отецъ-мать, кто родилъ, а тотъ – кто вспоилъ, вскормилъ па добру научиль!" Твердо памятуеть честной деревенскій людъ эти слова, хотя любой отецъ готовъ возразить на нихъ поговоркой-пословицею - Глупому сыну и умный отець разума не пришьетъ?", или: "Въ худомъ сынъ и отецъ не воленъ: его крести, а онъ-пусти!"

Родятся дёти, по образному мёткому народному слову какъ грибы ("отъ сырости"), растутъ—какъ "пшеничное тѣсто на опарѣ". Хоть и бѣденъ бѣденъ иной отецъ, а все на тѣсноту отъ ребятъ рѣдкій станетъ жаловаться,—словно памятуя завѣтное словцо дѣдовъ-прадѣдовъ, сказавшихъ, что "много" дѣтей бываетъ, а "и ш н и хъ никому Богъ не пошлетъ". Худы-ли, хороши-ли—все свои дѣти. "Который палецъ ни укуси—все больно!"—примѣняется къ этому понятію нашъ дѣтолюбивый народъ. "И змѣя своихъ змѣятъ не ѣстъ!", "Огонь—горячо, дитя—болячо!", "У княгини—княжата, у кошки—котята!", "Свое дитя—и горбато, да мило!", "Дитятко криво, а отцу съ матерью—мило!", "Свой дуракъ дороже чужого умника!"—продолжаютъ развивать эту основную мысль деревенскіе краснословы.

Видя въ сыновьяхъ своихъ богоданныхъ кормильцевъ (на старость лѣтъ), держащійся за землю хлѣборобъ сложилъ, пустилъ гулять по неоглядной народной Руси такія ходячія слова, какъ: "Сынокъ-сосунокъ—не вѣкъ сосунъ: черезъ годъ—стригунъ, черезъ два—бѣгунъ, черезъ три—игрунъ, а затѣмъ—и въ хомутъ!" Въ этой поговоркѣ отразилась, какъ въ зеркалѣ, вся кратковременность крестьянскаго "утра жиз-

**— 669 —** 

ни<sup>4</sup>-игриваго, расцвѣченнаго зорями счастливой беззаботности латства: чуть только начнеть выравниваться мальчишка. не успъетъ еще ни наиграться, ни набъгаться, ---какъ 38 бороною по отцовской пашнъ ходитъ, сивку-бурку погоняеть, вспоминаючи "въщаго каурку" бабушкиныхъ сказокъ. еще звучащихъ въ ушахъ. "Сына рости-кормильца выростишь!", "Работные сыновья отцу хлъбы!", "Корми сына до поры, придетъ пора: сынъ тебя покормитъ!"-слово за словомъ роняетъ по своей путинъ посельщина-деревеньщина, до краснаго словца-какъ до сыгнаго хлъба-охочая. Завъщаеть она дътямъ - внукамъ - правнукамъ помнить хлъбъсоль родителей-дъдовъ-прадъдовъ: "Не оставляй матери-отца (говоритъ она)-и Богъ тебя не оставитъ до конца!". "Отца-мать не накормилъ-самъ себя на голодъ навелъ!" ИТ. Л.

Хотя и зоветь народъ-пахарь всёхъ вообще дётокъ "благословеніемъ Божіимъ", но къ будущимъ пахотникамъ относится съ большей привётливостью, чёмъ къ жницамъ. "Сынъ—домашній гость, а дочь—въ люди пойдетъ!"—говоритъ онъ, встрёчая вёсть о приращеніи чьей-либо семьи, все равно—своей, или сосёдской: "Дочь—чужое сокровище: холь да корми, учи да стереги, а все—въ люди отдашь!"—вырисовывается въ этихъ и имъ подобныхъ поговоркахъ все тотъже труженикъ-скопидомъ, хозяйственный человёкъ, какимъ является русскій деревенскій людъ въ своихъ красныхъ образностью, яркихъ мёткостью сказаніяхъ—о хлёбё насущномъ, достающемся ему путемъ "страднаго" труда.

Знаеть отецъ-крестьянинъ, что не станеть баловать жизнь его родившихся на крестьянствование дътокъ, почему и закаляетъ ихъ съизмала, подготовляя ко всевозможнымъ лишеніямъ, пріучая къ тяготамъ всякимъ. "Изъ набалованныхъ дътокъ добра не будетъ!"---изрекаетъ строгій приговоръ "матушкинымъ сынкамъ-запазушникамъ" суровый деревенскій "Засиженное яйцо-всегда болтунъ, заняньченный опыть. сынокъ-всегда шатунъ!", "Что мать въ голову баловствомъ вобьеть, того отець и кулакомъ не выбьеть!" Но еще болье сурово звучать сакія, точно сложившіяся по "Домострою", пословицы, какъ: "Наказуй дътей въ юности, успокоють тя на старости!", "За битаго-двухъ небитыхъ даютъ!", "Корми сытнымъ кускомъ, учи-кръпкимъ дубкомъ!", "Не станешь учить, когда поперекъ лавки ложится, - во всю вытянется, не выучишь!", "Учи сына жезломъ, въ разумъ войдеть-не попомнить отца зломъ!" и т. п.

Хотя, по пословицъ, родительское-отцовское слово не мимо-

молвится, -- но и мать на-вътеръ тоже не скажетъ о своихъ дъткахъ-малолъткахъ. Серцие материнское жалостливо; недаромъ отецъ зовется "грознымъ батюшкой", а ее народное пъсенное слово иначе-какъ "родимой матушкою"-никогда и не величаеть. "Птица радуется веснь, а мать-дъткамъ", "У кого есть матка-у того и головка гладка!", "Нътъ лучше-милъй дружка-какъ родная матушка!", "Мать праведна-ограда каменна!", "Мать о дътяхъ днемъ печальница, въ ночь ночная богомолица!", "Кому и пожальть дътокъ-какъ не родимой матушкъ!", Народъ нашъ относится къ матери съ такимъ любовнымъ чувствомъ, такъ высоко возносить понятіе о ней, что, по его словамъ-нътъ на свътъ дороже сокровища (богаче богачества)-какъ материнское благословеніе, а молитва ея-, со дна моря поднимаеть". Нътъ горше материнской печали о своихъ дътяхъ: "до-въку" ся слезы о нихъ. Если и принимается она, по суровому примъру отца, "учить" своихъ малольтокъ, то, --гласитъ простодушная мудрость, -- даже ея побои "не долго болять". По словамъ старинныхъ поговорокъ: "Родная мать и высоко замахивается, да не больно бьетъ!", "Своя матка и бьетъ, да не пробьеть, а чужая, гладя (лаская), прогладить ("и гладитьтакъ бьетъ"-по иному разносказу)!", "И побой-не въ побой, коль отъ матушки родной!"

О сиротахъ-малолъткахъ молвятся въ народной Руси свои особыя слова-присловья. "Безъ отца-полсироты, а безъ матери - и вся сирота!" - гласить окрыленное житейской правдою слово. "И пчелки безъ матки-пропащія дътки!"-добавляеть оно, продолжая: "При солнышкъ тепло, при матери-добро!", "Все живучи найдешь, а второй матери не сыщешь!" и т. д. Тяжелымъ-тяжело житье сиротское, — недаромъ сложилось такое сопоставление, какъ: "Въ сиротствъ житьдень-деньской слезы лить!" Но изстари въковъ слылъ сердобольнымъ русскій хлёборобъ: сироту пристроить-для него самое богоугодное дело. Потому-то и говорится на Руси, что-"За сиротою-самъ Богъ съ калитою!", "Далъ Господъ сиротинкъ ротокъ-дастъ и хлъба кусокъ!", "Для сиротинки -нътъ чужбинки!", "Идетъ сирота-распахни ворота!", "Не накормишь, не пригръешь сироту-свои дътки сиротами жизнь проживуть!", "Сиротскую обиду Богъ отплатить сторицей!".

Примѣты старыхъ, перешедшихъ поле жизни, людей сулятъ счастье каждому тому сыну, который уродился обликомъ "въ матушку родимую"; та дочь счастлива, по ихъ словамъ, которая похожа на отца. Тотъ ребенокъ выйдетъ-выростетъ

красивве, нося котораго подъ серднемъ, мать чаще смотръла на мъсяцъ, чъмъ на солнце. Рождение ребенка окружается въ крестьянскомъ быту цёлымъ частоколомъ приметъ, но не меньше ихъ пріурочено ко "вторымъ родинамъ" --- крестинамъ. Такъ. если воскъ съ закатанными въ него постриженными волосками ребенка потонетъ въ купели, -- это сулить очень мало добра для крещаемаго: скорве всего-смерть. Чтобы легче жилось ребенку на свътъ - совътуется ставить на окно чашку съ водою, когда понесуть его крестить. "По-воду для крещенія ходи безъ коромысла, - нето крестникъ горбатый булеть ("одинъ горбъ только и наживетъ"-по иному разносказу)!" Если священникъ дасть крещаемому имя преподобнаго, это объщаеть ему счастливую жизнь; а если имя мученика. —и жизнь сойдеть на одно сплошное мученье. Если новорожденнаго приметь бабка-повитуха на отповскую рубаху-отецъ крѣпко любить станеть; если послѣ этого положить ребенка на косматый бараній тулупь, - ожидаеть его богатство. Если крестильную рубашку первенца-ребенка надъвать потомъ на всвхъ другихъ дътей, будетъ между ними всегда совъть да любовь, а раздоръ къ нимъ и не подступится вовъкъ. Чтобы мальчикъ былъ большаго роста, - однъ опытныя бабки поднимають его на крестильномъ столованьв-пированьв къ потолку надъ головою, другія-же---не менъе опытныя въ такомъ дълъ-выплескиваютъ для этого къ потолку рюмку вина. Есть такіе незадачливые люди, у кого діти хоть и родятся, да не живутъ ("не жильцы на бъломъ свътъ"). Чтобы избавиться оть этого горя-злосчастія ("На рать свна не накосишься, на смерть ребять не нарожаешься!", "Чемъ детей терять – лучше-бъ не рожать!"), – надо, по словамъ примътливыхъ кумовей, брать кумомъ перваго встрвчнаго (даже и не знакомаго, если согласится). Былъ еще способъ избавиться отъ такой напасти: продъть новорожденнаго (до крестинъ) три раза въ лошадиный хомуть, ---но въ силу этого способа не върять теперь и самые довърчивые къ старинъ люди. Если кто хочеть, чтобы ребенокъ раньше принялся ходить-надо провести его за-руки по голому полу во время пасхальной заутрени; чтобы сонъ младенца былъ спокойнъе не нужно только ничего ввшать на колыбельный очепъ; чтобы "не обмънилъ ребенка нечистый" (бываетъ, говорятъ, и такая бъда!), совътуется класть ему въ-головы "въникъ съ первой бани", которымъ выпарятъ родильницу. Никому не позволяють знающіе-помнящіе примъты родители хвалить ребенка въ-глаза, - "Не дай Богъ на недобрый глазъ натолкнуться!"говорять они: "Какъ-разъ сглазитъ, несчастнымъ на весь

въкъ не сдълаетъ, такъ на болъсть лихую наведеть!" Чтобы не выросъ ребенокъ "лъвшой" совътуютъ, не класть его спать на лъвый бокъ; чтобы отвести отъ него всякіе "призоры", моютъ его въ первой банъ водой, забъленною молокомъ. Мало-ли и другихъ примътъ ходитъ по народной Руси о дътяхъ и дътствъ! Есть даже (въ Пудожскомъ уъздъ Олонецкой губ.) и такая, что если станутъ позволять ребенку "лизать рогатку", то ему никогда грамотъ не выучиться. Не можетъ быть и сомнънія въ томъ, что это повърье недавнихъ дней, когда въ народъ пробудилось уже сознаніе той истины, что: "Грамота второй языкъ!", "Ученье свътъ, неученье тьмъ".

Стариннымъ грамотвямъ былъ наособицу памятенъ святъ-Наумовъ день (1-е декабря), когда просили-молили по всей Руси пророка Наума "наставить на умъ" малыхъ ребятъ. Къ этому дню, починавшему "наумленье"-ученье, пріурочивались особые обычаи, еще совсёмъ недавно соблюдавшіеся по захолустнымъ уголкамъ родины богатырей-пахарей. О нихъ своевременно уже велась рёчь, въ одномъ изъ предыдущихъ очерковъ.

Взглядъ народа-хлъбороба на книгу-грамоту не могъ не отразиться въ могучихъ волнахъ его словеснаго моря. "Не кусть, а съ листочками; не рубашка, а сшита; не человъкъ, а разсказываеть!"- говорить народъ-краснословъ о книгъ. "Одинъ заварилъ, другой налилъ; сколь ни хлебай, а на любую артель еще станеть!" - подговаривается псковская загадка о томъ-же источникъ неисчерпаемаго свъта". Въ казанскомъ Поволжьъ загадывается о книгъ на иной ладъ: Полъ крыльцомъ, крыльцомъ яристомъ, кубаристомъ, лежитъ катокъ некатанный; кто покатать, тотъ и отгадать!" У рязанцевъ-зарайцевъ съ ярославцами-пошехонцами сложился свой особый сказъ про перо (гусиное): "Носила меня мать, уронила меня мать, подняли меня люди, понесли въ торгъ торговать, отръзали мнъ голову, сталъ я пить и ясно говорить!". "Голову сръзали, сердце вынули, дають пить. велять говорить!"-ведуть болье короткую рычь о томъ-же гусиномъ перъ новгородскіе краснословы. "Малъ малышокъ, а мудрые пути кажеть!"---отзывается начинающій пріохочиваться къ грамотъ деревенскій людъ-о карандашъ. Исписанная бумага представляется народному слову бъленькой землею съ черненькими пташками". Загадки о ней гласять следующее: "Велое поле, черное съмя, кто его съетъ - тотъ и разумъетъ!", или: "Свмя плоско, поле гладко, кто умветь-тоть и светь; съмя не всходить. а плодъ приносить!" О письмъ (посылаемомъ) обмолвилась народная Русь въ таковыхъ словахъ:

"Безъ рукъ, безъ ногъ, а вездѣ бываю!", "Въ Москвѣ рубятъ, къ намъ щепки летятъ!", "За моремъ дубъ горитъ, оттуда искорья!" и т. п. "Разстилается по двору бѣлое сукно; конь его топчетъ, одинъ ходитъ, другой водитъ, черныя птицы на него садятся!"—загадывается о бумагѣ, пальцахъ, писцѣ и буквахъ. "Ни небо, ни земля, видѣніемъ бѣла, трое по ней ходятъ, одного водятъ, два соглядаютъ, одинъ повелѣваетъ!"—ведется загадочная рѣчь о бумагѣ, буквахъ, глазахъ, пальцахъ и умѣ-разумѣ.

У западно-славянскихъ и сосъднихъ съ ними-не славянскаго корня-народовъ въ стародавнія времена существовали преданія о томъ, что дъти до своего рожденія на свътъ живуть въ безвъстныхъ пространствахъ небесныхъ міровъ. откуда и прилетають въ урочный-предопредъленный срокъ на землю – въ видъ бълыхъ бабочекъ-мотыльковъ, чтобы вселиться въ новорожденнаго. У сопредъльныхъ со славянами нъмцевъ еще и теперь въ шутку увъряютъ дътей, что ихъ принесъ на землю аистъ, доставшій изъ колодца, гдъ они жили въ подводномъ царствѣ, гуляли въ цвѣтущихъ лугахъ, питаясь медомъ изъ пвъточныхъ чашечекъ. Точно такое-же сказанье стародавнихъ дней еще недавно повторялось у чеховъ, относившихся къ нему съ полнымъ довъріемъ. Въ этомъ чувствуется несомнённая связь съ преданіями объ олицетворявшихъ нерожденныя души эльфахъ, мудрыхъ-прекрасныхъ малюткахъ, населявшихъ въ средневъковую пору нъдра горъ и невидимкою выходившихъ оттуда въ часъ рождения человъка. Въ Германіи до сихъ поръ показывають такія мъста, гдъ, по преданію, жили веселились эльфы, добрые сосъди злыхъ карликовъ и гномовъ. Обиталищемъ твхъ и другихъ были, кромъ горныхъ проваловъ-ушелий и пешеръ, лъсные овраги, дупла въковыхъ дубовъ и тому подобные укромные уголки природы, чудеснымъ образомъ объединявшей въ себъ простоту съ таинственностью. Богемскія сказки, имѣющія не мало общаго съ нъмецкими, переносятъ мъстопребываніе младенческихъ душъ, не видъвшихъ жизни. на острова небеснаго моря-океана, омывающаго вселенную. Эти острова (олицетвореніе свётлыхъ облаковъ, плавающихъ по воздушной лазури) представляется воображенію сказочниковъ сплошь покрытыми розами, не отцвътая-благоухающими. Дъти-эль-ФЫ рёзвились-играли на нихъ вмёстё съ крохотными птичками и бабочками, сами мало чёмъ отличаясь - какъ отъ тёхъ. такъ и отъ другихъ. Здёсь, въ этой чудесной странѣ, никогда не бываетъ зимы и въчно царитъ лучезарный день, озаряемый незакатывающимся солнцемь; и въ то-же самое время островамъ эльфовъ незнакомо ни малъйшее дуновеніе смерти. Уводитъ Дъва Судьба на землю однихъ легкокрылыхъ обитателей ихъ, а оттуда уже спѣшатъ-возвращаются "домой" другіе, успѣвшіе по дорогъ позабыть обо всемъ земномъ съ его печалями-тревогами, съ его похожими на горе радостями, съ его мучительнымъ блаженствомъ, — возвращаются такими-же чистыми, беззаботными и жизнерадостными, какими были прежде.

Такимъ образомъ, преданіе объединяло міръ нерожденныхъ съ блаженной страною, населенной душами праведниковъ. По другимъ онъмеченнымъ славянскимъ преданіямъ—возвращались въ небесный рай эльфовъ только души безгръшныхъ младенцевъ, которымъ нечего было и забывать изъ омраченнаго гръховной печалью земли.

На Руси никогда не существовало такихъ преданій, но нѣчто подобное слышится въ разсказахъ о томъ, что дѣти-малолѣтки видятъ во снѣ райскіе сады, благоухающіе розами, по описанію совершенно напоминающіе острова эльфовь. На дѣтскіе вопросы о рожденіи у насъ, обыкновенно, отвѣчаютъ, что "нашли въ травѣ", "принесли вороны" и т. п. Все это невольно напрашивается на сопоставленіе съ только-что приведенными сказаніями нѣмцевъ и онѣмеченныхъ славянъ. Въ Тверской губерніи, на старой-кондовой Велико-Руси, записана любопытная колыбельвая пѣсенка.

> "Богъ тебя"далъ, Христосъ даровалъ, Пресвятая Похвала (Богородица) Въ окошечко подала,— Въ окошечко подала, Иванушкой назвала; Нате-тко— Да примите-тко!"—

— запѣвается-начинается эта пѣсенка. Продолжается она обращеніемъ къ близкимъ ребенку людямъ: — "Ужъ вы, нянюшки, ужъ вы, мамушки! Водитеся, не лѣнитеся! Старыя старушки, укачивайте! Красныя дѣвицы, убаюкивайте!" Вслѣдъ за этими увѣщательными словами, съ которыми-де подала малютку въ окошечко "Похвала", идетъ самое убаюкиванье: "Спи-се съ Богомъ, со Христомъ! Спи со Христомъ, со ангеломъ! Спи, дитя, до утра, до утра до солнышка! Будетъ пора, мы разбудимъ тебя. Сонъ ходитъ по давкѣ, дремота по избѣ; сонъ говоритъ: "Я спать хочу!" Дремота говоритъ: — "Я дремати хочу!" По полу, по давочкамъ

- 675 -

Digitized by Google

похаживають, къ Иванушкъ въ зыбочку заглялывають.заглялывають, спать уклалывають"... Многое множество другихъ колыбельныхъ песенъ распевается на Руси и надъ мягкой постелькою барскаго дитяти - нянюшками-мамушками, и налъ холшевой или лубяной зыбкою будущаго пахаря-хлъбороба Русской Земли. И въ каждой пъсенкъ, къмъ бы она ни пълась, чувствуется нъжная любовь къ маленькому существу, несущему въ міръ улыбку солнца, озарявшаго потерянный рай праотцевъ человъчества. И каждая-то пъсенка. тихимъ журчаніемъ ручейка льющаяся надъ колыбелью. встръчаетъ "случайнаго гостя земли" привътливымъ объщаніемъ всяческихъ благъ земныхъ. Нъкоторыя сулятъ ему.-хотя-бы онъ и былъ дътищемъ бъдняка-бобыля, и въ глаза не видывавшаго никакихъ приманокъ жизни, -- что онъ "выростеть великъ, будетъ въ золотъ ходить, будетъ въ золотъ ходить, чисто серебро носить, нянюшкамъ-мамушкамъ, дъвушкамъ-красавицамъ пригоршни жемчугу дарить" и т. д. Въ другихъ утвшаютъ будушаго крестьянина твмъ, что онъ "будетъ воювать-богатырствовати, службу царскую служить, прославлятися". Третьи-сулять убаюкиваемому нѣчто иное болѣе близкое къ осуществленію, въ-родъ вятской пъсенки, начинающейся упоминаніемъ о "куньей шубъ", будто-бы лежащей "на ногахъ" ребенка, и "соболиной шапкъ", — у него "въ головахъ", но вдругъ совершенно неожиданно переходящей къ почерпнутымъ изъ окружающей дъйствительности словамъ:

> "Спи, посыпай, На повозъ поспъвай! Доски готовы, Кони сряжены... Спи, посыпай, Боронить поспъвай! Мы тѣ шапочку купимъ, Зипунъ сошьемъ, Боронить сошлемъ Въ чистыя поля, Въ зеленые луга!.."

Когда ребенокъ начинаетъ изъ засыпающаго подъ звуки пъсенъ "несмышлёныша" превращаться въ пытающагося проявлять сознательное отношеніе къ окружающему (принимается "гулить"), — къ колыбельнымъ пъсенкамъ присоединяются "потъшныя". Ими мать (или нянька) забавляеть дитятю, отвлекая его отъ слезъ и крика, къ которымъ будущій человъкъ питаетъ не малую склонность — и въ палатахъ-хоромахъ, и въ избахъ-хатахъ. Тутъ народное пъсенное слово изощряется на всевозможные лады, объединяя въ себъ и напъвъ, и сказку, и скороговорку, и даже игру. Появляются дъйствующими лицами такихъ пъсенъ-утвхъ и "сорока бълобокая". варящая кашу да гостей созывающая. и кошка, выходящая замужъ "за кота-ворокота", и "коза рогатая-бодатая", и "пътушокъ-золотой гребешокъ, масляна головка", и "долгоногій журавель", "что на мельницу вздиль, диковинки видвлъ", и "зайчикъ – коротеньки ножки, сафьяновы сапожки", воронъ, силящій на дубу, играющій во трубу",и мно-И гое-множество другихъ звърей, птицъ и невилали всякой. Прислушивающійся ко всему этому ребенокъ какъбы умышленно вводится въ невъдомый ему дотолъ, пробуждающій въ немъ пытливость міръ природы, пепосредственно связанной съ жизнью крестьянина. Надолго, если только не навсегда, запоминаются съ дътства эти пъсенки потъшныя, посль которыхъ ребенокъ начинаетъ .становиться на ножки", ходить и лепетать своимъ дътскимъ, день-ото-дня все болье и болье богатьющимъ языкомъ. Отъ этихъ пъсенокъ-недалеко и до тёхъ пёвучихъ-голосистыхъ прибаутокъпобасокъ, какими-по примъру уличныхъ игруновъ-толькочто вставшая на ноги и выбъжавшая босикомъ изъ душной избы на вольный воздухъ дътвора принимается оглашать улицы, задворки и выгоны, откуда ее день-деньской зовутьне-дозовутся сердобольныя матери-мамки и начинающие "учить" (сначала слегка, а потомъ и почувствительнее) отцы-тятьки.

Собирателями словесныхъ богатствъ народа русскаго не обойдены безъ вниманія и эти-"ребячьи"-пъсенки, хорошо знакомыя встить, кто, если и не родился, такъ подолгу жи-валъ въ деревенской глуши и не сторонился при этомъ отъ въяній деревенскаго быта. П. В. Шейнъ привелъ въ своемъ "Великороссъ" не мало такихъ первобытныхъ произведеній народнаго пъснотворчества - если не имъющихъ особаго значенія въ смыслѣ художественности, требуемой отъ настоящей пъсни, то много говорящихъ дътскому слуху и сердцу. Не лишены смысла эти образцы дътскихъ вдохновеній и съ бытовой стороны: въ нихъ высказывается прямое проникновение души ребенка въ трудовую жизнь отца-крестьянина, въ потв лица добывающаго хлебъ свой. Въ этихъ прибауткахъ пъсенныхъ зачастую слышенъ голосъ будущаго пахаряхльбороба, дышащаго однимъ дыханіемъ съ матерью природою-то щедрой-ласковою, то скупой-грозною. Отъ ничего такого не выражающихъ припьвовъ-, Тень, тень, потетень, выше городу плетень: на печи калачи - какъ огонь горячи...", или "Тили-бомъ, тили-бомъ, загорѣлся козій домъ...", еще слишкомъ близко стоящихъ къ "потѣшнымъ" пѣсенкамъ о сорокѣ и котѣ-ворокотѣ, дѣтвора малая, и прыгающая, и чирикающая по воробъиному—очень скоро переходитъ къ болѣе осмысленнымъ.

Всюду и вездѣ, съ первымъ проблескомъ яркаго весенняго солнышка, съ первыми проталинками послѣ зимней стужи можно увидѣть сначала у заваленокъ, а потомъ (когда поте́плѣетъ на дворѣ) посреди улицы и даже за околицею, кучку толкущихся на одномъ мѣстѣ ребятъ—малъ-мала-меньше!—выкликивающихъ свой привѣть возвращающейся на Святую Русь красной веснѣ—въ-родѣ: "Приди, весна, съ радостью, съ великою милостью!" и т. д., или: "Солнышко-ведрышко, выгляни въ окошечко! Твои дѣтки плачуть, ѣстьпить просятъ"... И нѣтъ конца-края ребячьей радости, если – какъ-разъ послѣ этого выкликанія – солнышко начнеть осыпать рыхлые, тающіе снѣга стрѣлами своихъ веселящихъ душу, животворныхъ лучей.

Подростаетъ дътвора и—что ни годъ—все болъе и болъе свыкается со всъмъ обиходомъ деревенскаго быта, все ближе становятся ей каждая тревога, каждая надежда пахаря. Дождя проситъ засъянная нива, а его—нътъ да нътъ. И вотъ льются-звенятъ звонкіе голоса дътскіе: "Ты, дождь, дождемъ поливай ведромъ на дъдкину рожь, на бабкину полбу, на дъвкинъ ленъ, на мужичій овесъ, на ребячью кашу!" или:

> "Дождикъ, дождикъ! Припусти! Я поъду во кусты— Богу молиться, Христу поклониться... Я у Бога сирота, Отворяю ворота Ключикомъ-замочкомъ, Золотымъ платочкомъ! Дождикъ, дождикъ! Пуще! Дамъ тебъ я гущи!"...

Стоитъ на дворѣ ненастье, льютъ-ливмя дожди, съ "гнилого угла" туча за тучей надвигается, — нѣтъ ни просвѣта ужъ нѣсколько дней. Все опасливѣе начинаетъ приглядываться пахарь къ погодѣ: ну, сохрани Богъ—хлѣба вымокнутъ!.. Ужъ готова деревня поклониться священнику—поднять иконы въ поле, молебствовать о прекращеніи дождей. Прислушиваются-ли, не прислушиваются-ли ребята малыя къ толкамъ-разговорамъ старшихъ, — у нихъ уже готова новая подходящая къ случаю пѣсенка: или—"Радуга, дуга! Перебей дождя! Давай солнышко, колоколнышко"..., или: "Дождикъ, дождикъ, перестань! Я поѣду на Ердань ("въ Астраха̀нь", "во Рязань", "во Казань", ("во Рестань"—по инымъ разнопѣвамъ)—Богу молиться!"... и т. д. Что ни праздникъ, всей деревнею празднуемый, что ни обычай—связанный съ преданьями-повѣрьями старины,—у ребятъ-малышей и ушки на макушкѣ: сейчасъ они во все проникнутъ своимъ ребячьимъ умишкомъ и слухомъ. Повернутъ-ли Спиридоны-павороты ("солновороты") солнце на лѣто, зиму на морозъ; заколядуютъ-ли веселыя. Святки; прилетятъ-ли жаворонки на "Сороки";обрадуетъ-ли Божій міръ Радоница Красная Горка,—на все найдется у дѣтворы деревенской свой веселый—какъ пѣсня жаворонка, какъ щебетъ касатки—откликъ. И не хуже отцовъматерей приглялывается ихъ зоркій глазъ къ жизни приролы.

Смѣшливость, плодящая острое словцо, всегда была сродни коренному русскому человъку, -будь-ли онъ сынъ черноземной срединной полосы, живи-ли онъ въ благодатной Украйнъ, трудись-бълуй-ли онъ по сосълству съ архангельскимъ поморьемъ. Болве, чёмъ когда бы то ни было, проявляется она въ дътскомъ, переходящемъ къ отрочеству, возраств.-Тутъне знаеть она себѣ никакой преграды-помѣхи, не укоротить ея никакому строгому "ученью". Все, что способно возбудить смъхъ, находитъ живой откликъ въ толпъ ребятъ, еще не ознакомившихся на своемъ горбу съ тяжкой страдою труда деревенскаго. Нътъ конца играмъ - забавамъ, нътъ мъры шалостямъ, нътъ удержа смъху. Потъшаются ребята и другънадъ - дружкой, не прочь зачастую высмѣять - вышутить и взрослаго, подающаго къ этому тоть или иной поводъ. И не только одною шаловливой забавою детской отзывается этоть смѣхъ,-попадаеть онъ порою, что называется, не въ бровь, а въ самый глазъ. Смъшной видъ человъка, трудно произносимое или малоупотребительное въ деревенскомъ быту имя. предосудительный поступокъ, тотъ или другой порокъ, становящійся извъстнымъ деревнъ, —все это дълается предметомъ то веселаго, то мъткаго остраго, то злого и даже безпощаднаго ребячьяго смъха. Впрочемъ, послъдній немедленно готовъ перейти въ добродушно безобидную веселость-смѣшливость,стоить только осмвиваемому показать себя двтворв съ болве привлекательной стороны. Находятся въ каждой деревнъ ребята, что походя слагають новыя пъсенки - прибаутки смъшливыя. Они всегда бываютъ "коноводами" ребячьей ватаги и слывуть общими любимцами, несмотря на свой готовый всёхъ и вся просмёять нравъ.

Дътскія игры деревенскія невпримъръ разнообразнъе и веселъе городскихъ. Что ни годъ, то прибавляются къ нимъ новыя, изобрътаемыя самими-же играющими; порою подсказываетъ ихъ жизнь. И здъсь зачастую проявляется острая наблюдательность малыша-крестьянина, обнаруживается природная русская смётка, еще не придавленная никакими тяготами житейскими. Сколько этихъ игръ, и не перечесть: что ни деревня — то игра! Но есть цълый рядъ и такихъ, которыя являются общими чуть - ли не для всего простора свътлорусскаго и даже ведутся съ незапамятныхъ временъ — въками. Въ такихъ играхъ дътвора, сталкивается уже съ подростками, знакомыми и съ хороводами не только по одной наглядкъ-наслышкъ, считающими себя чуть не за настоящихъ парней и дъвчатъ.

Но не всё пѣсни да игры, — приходитъ время-пора пріучаться дътворъ деревенской и къ работь. Начинается это съ полотья въ яровомъ полъ, постепенно переходить къ бороньбъ, а тамъ - не успѣетъ и оглянуться подростающій малышъ, какъ ужъ онъ идетъ полосою, соху ведетъ, или-подъ жгучимъ припёкомъ солнышка, которое еще совстмъ недавно молилъ "ВЫГЛЯНУТЬ ВЪ ОКОШЕЧКО", ГНЕТЪ СПИНУ СЪ СЕРПОМЪ ВЪ РУКАХЪ, подръзая подъ корень рожь-кормилицу. Не угоняться за старшими чуть видному изо ржей потомку Микулы Селяниновича, а все-же долженъ онъ помогать отцу-матери, начинать расплату за то, что его на бѣлый свѣтъ родили, кормили-поили и если хоть и мало обували, то одъвали. Въ полъ – потъ градомъ, спину ломитъ, съ непривычки слезы готовы къ горлу подкатиться клубкомъ; а только вернулся изъ поля домой-куда и усталь дёнется: опять-за игры-пёсни... А тосъ конями въ луга, въ "ночное"... Хоть и гудять ноги отъ усталости, и руки намахались за-день, да зато какъ весело начинающей крестьянствовать дётворё провести ночь на лугахъ, собравшись въ кружокъ подлѣ костра. Сколько страховъ натерпишься, сколько сказокъ наслушаешься... А какъ сладко-крбико спится на травъ подъ кафтанишкомъ въ то время, когда близится росистое утро, и лошади уже начинають сбиваться все ближе къ своимъ пастухамъ-сторожамъ въ предчувстви того, что скоро опять надо будетъ скакать въ деревню, а оттуда плестись съ сохою или телъгой въ поле.

Скорымъ шагомъ проходятъ золотые годы дътства для всякаго человъка вообще; но въ стоящей на устояхъ страднаго труда семьъ сидящаго на землъ и кормящагосяживущаго ея дарами крестьянина они пролетаютъ быстръе быстраго. Рано подростокъ становится парнемъ, позабываю-

Digitized by Google

щимъ о ребячьихъ забавахъ и если отводящимъ душу за. пѣснями, то уже за хороводными—съ ихъ на иной ладъ слагающейся веселостью, или за тягучими-проголосными — съ ихъ тоской разыстомною. Не успѣетъ у подростка и усовъ вырости, какъ уже—смотришь—сыграли его свадьбу и сталъ онъ заправскимъ мужикомъ, своему тяглу работникомъ, своей бабѣ-хозяйкѣ хозяиномъ, своимъ дѣтямъ отцомъ-кормильцемъ.

Кажется, еще совсѣмъ недавно былъ и самъ онъ всего-то "мужичкомъ съ ноготокъ", о какомъ слыхивалъ въ бабкиныхъ да дѣдкиныхъ сказкахъ, — а ужъ не страшны для него ни упыри-буканы", ни "бабы-яги", которыми пугаютъ старики со старухами трусоватую дѣтвору шаловливую, разсказывая, что ходятъ-де они по селамъ-деревнямъ, воруютъ ребятишекъ да поѣдаютъ ихъ—не только вмѣстѣ съ косточками, а и съ новыми лапотками липовыми. Но еще долго спустя будутъ памятны обливающемуся потомъ работнику, находящему свое "веселіе" уже не въ беззаботной дѣтской смѣшливости, —и пѣсни ребячьи, и сказки старыя.

"Мальчикъ съ пальчикъ" да "дъвочка-снъгурочка" являются любимыми воплощеніями детей въ сказочную оболочку-въ устахъ русскихъ сказочниковъ. Первый, именующийся также и "мужичкомъ съ ноготокъ", надъляется способностью становиться невидимымъ въ опасныхъ для него случаяхъ. Воображение народа-сказателя порождаеть его изъ случайно обрубленнаго пальца матери и поселяеть въ подземныхъ нъдрахъ, откуда и выводитъ по своему хотвнью-по щучьему велёнью, какъ говорится. Ему то приходится изображать мудраго старца съ бородою въ нъсколько разъ длиннъе себя и проникать взоромъ во всю подноготную тайнъ бытія человъческаго; то попадается онъ навстръчу сказочнымъ добрымъ молодцамъ и самъ по обличью схожъ съ ними-только ростомъ. не вышелъ. Въ первомъ случав онъ является колдуномъ. приносящимъ не мало всякаго зла людямъ; въ послъднемъонъ творитъ только добро, пользуясь тёми волшебными свойствами, которыми наделенъ. Иногда въ его власти оказываются, по народному слову, и коверъ-самолетъ, и скатертьсамобранка, имечъ-самосъкъ. Нъкоторые сказочники говорять, что этому мальчику-мужичку столько лёть, что и не сосчитать; но есть не мало и такихъ, которые величають его всего только "семильткомъ". О дъвочкъ-снъгурочкъ ходитъ по народной Руси много всякихъ сказокъ. Всъ овъ изображають ее дочерью "старика со старухой", у которыхъ "не было дътей ни единаго". Вышли старики однажды зимой на дворъ

и принялись лёпить изъ только-что выпавшаго снёга куклу. -смотрять. а передь ними девочка-малютка, какъ есть - живая. Ливу дались старики, стали "снъгурочку" ростить. И росла не по днямъ, а по часамъ-выровнялась во всёмъ красавинамъ красавину, да такъ и осталась несмышленышемъ, что дитя малое. Пришли разъ подружки-сосъдки, стали просить у старика со старухой пустить съ ними богоданную дочку въ лъсъ по ягоды. Отпустили старики: "Возьмите, да не потеряйте!" Далеко-ли, близко-ли ходили, много-ли, мало-ли времячка прошло, — вернулись всв дввушки домой, а снъгурочки --нътъ: потерялась въ лъсу, заплуталася. "И теперь она тамъ!" — заключають болѣе увѣренные въ силѣ своего слова сказочники, обволя взглядомъ притаившуюся, обратившуюся въ одинъ слухъ дътвору. У другихъ-она попадаетъ въ руки къ бабъ-ягъ, гдъ томится-мучается, укачивая новорожденнаго лъшаго. Иные-же заставляють девочку снъгурочку, утъху старика со старухою, растаять подъ первыми знойными поцълуями вешняго солнышка краснаго. Но во всъхъ разносказахъ она является яркимъ олицетвореніемъ недолговъчности земной красоты, только подтверждающимъ то, что и сама жизнь - не что иное, какъ быстродетное дътство въчности.

682 ---

Digitized by Google



## LXII.

# Молодость и старость.

Гораздъ словоохотливый русскій простолюдинъ загадки затадывать-ставить въ-тупикъ не отличающагося особой догадливостью собесёдника. Но есть два вопроса-сопоставленія, которыя почти не укладываются въ его головѣ въ рамку загадки, несмотря на всю загадочность-таинственность своей сущности. Это: рожденіе-смерть и молодость-старость. Спросять про первое сопоставление, -- отзовется народъ-загадчикъ и коротко, и неясно: "Одного не помню, другого-не знаю!"-скажеть. По второму-найдена у него пытливыми кладоискателями живого народнаго слова тоже всего только одна загадка: "Чего хочешь (молодости)-того не купить, чего не надо (старости)-не продать!" На этомъ оборвется и весь его сказъ. Не то будетъ, если изъ области загадокъ перенестись въ пестрый кругъ пословицъ, поговорокъ, прибаутковъ, присловій и огороженныхъ ими обычаевъ, сотканныхъ изъ повърій-преданій старины стародавней, не говоря уже о пъсняхъ и сказаніяхъ-этой душь бездонноглубокаго стихійнаго сердца народнаго.

Молодость и старость два рубежа сознательной, вышедшей изъ оболочки дътства, жизни человъческой Передъ первою — міръ счастливаго невъдънія, отовсюду окаймленный утренней зарею существованія, окрашивающей весь кругозоръ, видимый смертному взору, въ розовый и радужный цвъта; за второю — міръ невъдомаго, представляющійся наоборотъ — охваченнымъ сумракомъ въчной, угрюмой тайны стоящимъ въ заколдованномъ кругу роковой безконечности. "Два въка не изживешь, двъ молодости не перейдешь!" —

- 683 ---

говорится въ народной Руси, взирающей въ далекія дали минувшаго и грядущаго съ одинаковымъ спокойствіемъ убъленнаго тысячельтними съдинами мудреца: "Коротать молодость -не видать старости!" Молодость слыветь въ народъ "золотой порою" и является олицетвореніемь удали-воли; старость представляется его мысленному проникновенному взору годиною мудрости и правды. Чёмъ старъе-тёмъ правъе, чёмъ моложе-твиъ пороже!"-гласить объ этомъ врылатое наролное слово: "Молодой работаетъ, старый-умъ даетъ; молодой на службу, старый-на совътъ!" Завзятые краснословы безъ смвшливости-ни на шагъ: "Старъ да малъ-дважды глупъ!"-зачастую готовы обмолвиться они: "Старый—что малый, а малый-что глупый!", "Свдина въ бороду, а бъсъ-въ ребро!" и т. л. Но имъ всегда найдется отповъдь изъ устъ разсудительныхъ- благосмысленныхъ" людей, глубже смотрящихъ на жизнь и ея смѣняющіяся одно другимъ явленія. "Не смъйся надъ старымъ, и самъ старъ будешь!"-укоризненно молвять они, останавливая говоруновь, ради краснаго словца не щадящихъ матери-отца: "Молодость-не гръхъ, старость -не смъхъ!", "Старый конь борозды не портитъ!" и т. д.

Старятъ человъка, по народному слову, не годы, а горе; умираеть не старый, а-тоть, кому чась воли Божіей пробьеть. Всегда встрвчались такіе люди, къ которымъ съ полной справедливостью можно отнести поговорки: "Самъ старъ, да душа молода!", "Старъ, да дюжъ!", "Старикъ, да лучше семерыхъ молодыхъ!", "Старъ, да весель; молодъ, да угрюмъ!", "Старое дерево трещить, а молодое летить!". Молодежь хотя и не станеть долго спорить противь того, что-, Старый воронъ мимо не каркнетъ!", "Старъ волкъ-знаетъ толкъ!", "Стараго воробья на мякинь не обманешь!", —всегда съ большей охотою повторяеть такія поговорки, что называется — играющія ей въ руку, какъ напримъръ: "Молодъ, да водитъ волость!", "Молодъ князь-молода и дума!" и т. п. Съ этой "молодою думой" въ груди и жизнь кажется человъку привольный просторные, и поросшая терновникомъ путь-дорога житейская, словно веселить бодрить сердце, пробуждаючи удаль молодецкую. Нужды нъть, что въ глазахъ перешед-шихъ поле жизни, старыхъ людей эта дума сходить всего-то за молодой задоръ ("Молодо-зелено!" - говорятъ они), а этимъ-послѣднимъ совершалась на бѣломъ свѣтѣ добрая половина всъхъ подвиговъ, легшая красугольнымъ камнемъ храма славы человъчества. Недаромъ слыветь молодость за пташку вольную, у которой крылья не связаны, --- куда захочеть, туда и полетить!-которой никакіе пути не заказа-

- 684 -

ны. Все, самое несбыточное—по плечу молодой удали; дать ей волю—такъ гору съ мъста сдвинетъ и не крякнетъ даже... Но-"Стараго учить—что мертваго лъчить!", не даромъ ему съдина достается. Знаетъ мудрый жизненный опытъ, что хотъ и "старость—не радостъ", но и "молодость не корысть": не одни удальцы-молодцы въ молодости, а есть и такіе, о которыхъ никакого иного крылатаго слова не молвишь, кромъ того, что-де: "Молоды опенки, да черви въ нихъ!". И въ этомъ--не малая доля правды, если взглянуть на окружающую коренастые въковые дубы хилую молодую поросль, гнущуюся по вътру во всъ стороны,—съ высоты ихъ могучихъ, смотрящихъ въ небо вершинъ.

Хотя и умудряеть, — какъ говорить народъ, — Господь Богъ стараго человъка, но зачастую тяжкимъ бременемъ дожитсяему на плечи эта достающаяся путемъ горькаго жизненнаго опыта мудрость. Тотъ-же возросшій на завѣщанномъ древними пращурами законъ почитанія старъйшихъ, въ теченіе многихъ въковъ впитывавший въ свою плоть и кровь роловыя начала, народъ-пахарь сравниваетъ старость-съ гробомъ: "Гробъ-не добыча, а старость-не находка!"-говорить онъ. "Придетъ старость-приведетъ и болѣсть!", "Старость-увёчье человёчье!", "Старость-неволя злая!", "Ста-рость-не красный денекь!", "Сдружилась старость съ убожествомъ!", "Въ старомъ тълъ-что во льду!", "Выношенная шуба не гръеть, въ старой кости сугръву нътъ!", "Молодость летаеть вольной пташкой, старость-ползеть черепашкой!", "Старость придетъ-веселье на умъ не пойдетъ!", "Старость съ добромъ не приходить!" Многое-множество другихъ, подобныхъ приведеннымъ, поговорокъ-пословицъ, сложившихся въ давнюю пору, можно и въ наши дни услышать среди посельщины-деревеньщины, любящей говорить коротко-да мътко. не хитро-да складно." Отъ старости одно зельемогила!"-заключается ихъ цёпь неразрывнымъ звеномъ.

Не всё состарёвшіеся люди дёлаются брюзгливыми ворчунами, обличителями всего молодого-новаго, то-и-дёло повторяющими свое излюбленное словцо: "Нынче молодежь—погляди да брось!" Много и такихъ, что, просвётлёвъ разумомъ на склонё лётъ, становятся и болёе чуткими сердцемъ, болёе склонными ко всепрощенію и всепониманію. Не ворчливыя укоризны вызываетъ у такой старости видъ зеленаго молодого задора, а только сожалёніе о своихъ прожитыхъ дняхъ. "Старость—эх-ма! Молодость—ой-ой!"—вырывается у нихъ изъ груди: "Молодъ бывалъ—на крыльяхъ леталъ, старъ сталъ—на печи сижу!", "Уплыли годы—что вешнія воды!", "Молодо.—зелено, погулять велёно!", "Молоденькій умокь что весенній ледокъ!", "Молодая отвага—что молодая брага!" и т. д. Въ ладъ съ этими словами ведетъ свою рёчь и такая поговорка, какъ: "Только-бы номолодёть, ужъ зналъ-бы, какъ состарёться!" Всякую молодую ошибку-проруху готовы оправдать такіе добромъ поминающіе молодость старики. "Молодъ бывалъ—и со грёхомъ живалъ!"—скажутъ они въ отвётъ-отповёдь нетерпимости своихъ суровыхъ сверстниковъ "Кто бабушкѣ не внукъ, кто молодъ не бывалъ?" и т. д. Если, по ихъ словамъ, "смолоду ворона по поднебесью не летала", то—"не полетёть ей и подъ старость!"

Быстро схватывающіе все своимъ зоркимъ разумомъ, "изъ молодыхъ да ранніе—на воркотню неуживчивой старости, чтоде: "Зеленъ виноградъ не сладокъ, молодъ— не крѣпокъ!", всегда найдутъ что и какъ отвѣтить. "Молодъ годами— старъ умомъ!"—скажутъ они: "Умъ бороды не ждетъ!", "Молодъ, да старыя книги читалъ!", "Не спрашивай стараго, спрашивай бывалаго!" Кто понесговорчивѣе, тотъ опять заворчитъ на это: "Молоко на губахъ не обсохло, а къ пиву тянется!" и т. д. А добродушная старость ухмыльнется въ съдую бороду на молодой задоръ и если оговоритъ его чъмъ, то не болѣе, какъ: "Молодой квасъ—и тотъ дойдетъ!", "Пока молодъ— пота и бродить!", "Молодъ— просмъется, зеленъ—дозръетъ". Иные-же еще, пожалуй, добавятъ къ этому: "Дважды молодому не бывать, не по двъ молодости жить!"—добавятъ и вздохнутъ, обвъянные памятью былого.

Молодость-цвёть жизни-недолговёчна... Особенно скоро осыпаются лепестки этого "цвъта" у прекрасной половины рода человъческаго. Дъвушка красная цвътетъ-невъстится. Придетъ ея "судьба"-и цвътенью конецъ недалекъ въ крестьянскомъ суровомъ быту. "Расцвътаетъ-что маковъ цвътъ" кра-Но недаромъ пословица молвится, что "красна дъвка до замужества", — года черезъ два и не узнать недавней хороводницы веселой, раскрасавицы-знобившей сердца разгарчивыя, какъ поется въ поволжской пъснъ, безъ морозу, безъ осенняго дождя". Еще недавно, быть можеть, склоняль къ себъ ся любовь заговорнымъ словомъ удалъ добрый молодецъ, "замыкая" свой заговоръ "семидесятью семью замками, семидесятью семью цвпями", посылая къ зазнобившей сердце дввицъ тоску полюбовную. "На моръ на Окіянъ, на островъ на Буянь",--вычитывалось-нашептывалось это заговорное слово,--"есть бълъ-горючъ камень Алатырь, никъмъ невъдомой; на томъ камнъ устроена огнепалимая баня, въ той банъ лежитъ раз-

жигаемая доска, на той доскъ тридцать три тоски. Мечутся тоски, кидаются тоски и бросаются тоски изъ ствны въ ствну, изъ угла въ уголъ, отъ пода до потолка, оттуда черезъ всё пути и дороги и перепутья, воздухомъ и аеромъ. Мечитесь, тоски, киньтесь, тоски, и бросьтесь, тоски. въ буйную ся голову, въ тылъ, въ ликъ, въ ясныя очи, въ сахарныя уста, въ ретивое сердце, въ ея умъ и разумъ, въ волю и хотвніе, во все ся твло білос и во всю кровь горячую, и во всѣ ся кости. и во всѣ суставы: въ семьдесятъ суставовъ. полусуставовъ и подсуставовъ. И во всв ея жилы: въ семьдесять жиль, полужиль и поджилковь, чтобы она тосковала, горевала, плакала-бы и рыдала по всякъ день, по всякъ часъ. по всякое время, нигдъ-бъ пробыть не могла, какъ рыба безъ воды! Кидалась-бы, бросалась-бы изъ окошка въ окошко, изъ дверей въ двери, изъ воротъ въ ворота, на всъ пути и дороги, и перепутья - съ трепетомъ, туженіемъ, съ плачемъ и рыланіемъ, зъло спъпіно шла бы и бъжала и пробыть безъ меня (имя рекъ) ни единыя минуты не могла. Думала-бъ обо мнъ-не задумала, спала-бъ-не заспала, ъла-бы-не заъла, пила бъ-не запила, и не боялась бы ничего, чтобъ я ейка. зался милье свыту бълаго, милье солнца пресвытлаго, милье луны прекрасныя, милъе всёхъ и даже милъе сну своего, во всякое время: на молоду, подъ полнъ, на перекров и на исходъ мъсяца"... Отъ этого-ли слова заговора, безъ него-липриглянулся добрый молодецъ красной дъвицъ, сладилась и свадебка, "одной дъвкой на селъ стало меньше, больше-одной молодицею". А "молодицъ" недолго превратиться и въ "бабу", у которой одна тоска-сухота — хозяйство домашнее да ребята. малыя. И воть, еще недавно развертывавшее передъ нею "всѣ пути-дороги, всѣ перепутьица" народное слово изрекаетъ: "Бабъ одна дорога – отъ печи до порога!", "Далъ мужъ жень волю-не быть добру въ домъ!", "Шубу бей-теплье, жену бей-милье!", "Побьешь бабу-и щи вкуснье!", "Всв въ дъвушкахъ дъвки хороши, а отколь злыя жены берутся? Всъ парни-молодцы добрые, а откуда грозные мужья живуть?"-Отвътъ на этотъ вопросъ держитъ сама жизнь крестьянина, которая въ дътскіе да въ ранніе молодые годы кажется ему родимой матушкою, а потомъ оказывается мачихою лихой: "учить начнетъ – въ три погибели согнетъ, выучитъ – невыпрямишься!"

Въ хороводныхъ пъсняхъ-играхъ-краса крестьянской молодости: ими красна и вся жизнь посельщины-деревеньщины, несмотря на то, что и дъвкъ, и парню-играть въ хороводахъ только до "злата вънца въковъчнаго". Нътъ числа пъснямъприпъвамъ, нътъ счета играмъ. Весна красная—сплошь хороводное время, словно созданное на утъху - усладу молодой деревнѣ. Лъто—порушка страдная — и то не унимаетъ голосистую молодежь. Словно и усталь не беретъ ея: только выдастся праздничекъ Божій, —чуть не до бълой зорьки утренней пъсни - пляски, игры всякія. Осенью — уберется людъ честной въ поляхъ, свезетъ на гумна хлъбушко, молотьба приспъваетъ, а у молодого народа — опять забота веселая: хороводы доваживать, —пъсни доигрывать, —къ свадьбамъ дъло близится, октябрь-свадебникъ черезъ прясла заглядываетъ.

> "Какъ на улицъ дождикъ накрапаетъ, Хороводъ красныхъ дъвокъ прибываетъ. Охъ, вы, дъвушки, поиграйте! Ужъ какъ вы, холостые, ни глядите: Вамъ глядъньицемъ дъвушекъ не взяти, Ужъ какъ взять-ли, не взять-ли Что по батюшкину повелънью, Что по матушкину благословенью!"

Въ этой старинной хороводной песне отразился, какъ въ зеркаль, взглядь народной Руси на святость родительской власти надъ дътьми и на связанные съ нею обычаи, ставшіе закономъ семейнаго быта, до сихъ поръ не утратившимъ своей силы. Но не такъ сталъ страшенъ для молодыхъ любящихъ сердецъ этотъ нъкогда неумолимо-суровый "Законъ", зачастую ломавшій-кальчившій всю жизнь брачившихся. Свадьба-судьба, но и судьба не всёмъ лиходъйкою на-род\* написана. Изъ воли родительской ръдко кто выйдеть въ деревенскомъ быту, да и отцу съ матерью-не велика корысть двлать своихъ двтей несчастными. А если и не спросять отецъмать-сговорять, по рукамъ ударять, "пропьютъ" дочь не за того добра-молодца, для котораго пёлись - игрались ся хороводныя веснянки, - то изольется ся тоска горючая въ свадебныхъ пъсняхъ, а тамъ – "Стерпится – слюбится!" – если будеть между молодожонами добрый совѣть. А не благословить имъ Богъ-такъ, по крылатому слову народной Руси: "И любя поженишься, да наплачешься!"... "Не всякая дввица-невъста, что приглянется!" - говорятъ въ народъ: "Не всякъ добрый молодецъ-женихъ, что присватается!"-приговариваютъ: "Не ищи красоты – ищи доброты!", "Красота приглядится, а добротою изба навъкъ свътла будетъ!" Не перечесть всёхъ поговорокъ-пословицъ, которыми окружилъ народъ-пахарь "свадьбу-судьбу своихъ сыновъ-дочерей. Какъ о нихъ, такъ и о свадебныхъ обычаяхъ русской деревни,

быль уже свой сказь въ настоящихъ очеркахъ (см. гл. XLIII).

"Скажи, скажи, воробышекъ, какъ дѣвицы ходять?" — запѣвается одна хороводная пѣсня. "Онѣ этакъ и вотъ этакъ: туды глядь, сюды глядь, гдѣ молодцы сидятъ!" — не замедляется отвѣтъ. "Скажи, скажи, воробышекъ, какъ молодцы ходятъ?" продолжаетъ запѣвало. Отвѣтъ слѣдуетъ точно такой-же, съ тою липь разницею, что "молодцы" высматриваетъ: "гдѣ голубушки сидятъ". Иные слишкомъ долго себѣ невѣстъ "высматриваютъ", все раздумываютъ. "На молодой жениться — съ молодцами не водится!" — подсмѣивается надъ такой нерѣшительностью народное слово: "Богатую взять — станетъ попрекатъ; хорошую взять — не дастъ слова сказать; грамотницу взять — станетъ праздники разбирать; худую взять — стыдно въ люди показать; убогую взять — нечѣмъ содержать!" и т. д.

По всему свътлорусскому простору поется-распъвается съ незапамятныхъ временъ пъсня о молодиъ, собиравшемся жениться на вдовушкѣ, по нашедшемъ свою судьбу въ красной дъвицъ. "Какъ пошелъ нашъ молодецъ вдоль улицы на конецъ"...иачинается эта пъсня: "Ахъ, Донъ ты нашъ Донъ, сынъ Ивановичъ, Донъ!"-подхватываетъ хоръ. "Донъ" въ иныхъ мъстностяхъ замъняется "Дунаемъ", что нисколько, однако, не мёняетъ сущности дёла. "Ахъ, какъ звали молодца, позывали удальца!"-продолжаеть запввало, вызывая тоть-же самый припъвъ. А звали героя пъсни — "во пиръ пировать, во бесъдушку сидъть, на игрище поиграть". Не идеть онъ, отговаривается: "Ужъ какъ мнв-ли, молодцу, худо можется, худо можется — нездоровится..." Но всетаки, несмотря на "нездоровье", сдвинувъ шапку-мурмашку на-бекрень, съ гуслями звончатыми подъ полою, идетъ онъ "ко вдовушкъ на конецъ". Пришель, садится "противъ вдовушки на скамьв", свль, заиграль "во гусли во звончатые"... Игралъ-игралъ – бьетъ вдовѣ челомъ, "уронилъ шапку долой", — обращается ко вдовъ съ просьбой очестливою: "Ужъ ты, вдовушка моя, молодая вдова, подними шапку - мурмашку!" — "Не твоя сударьслуга, я не слушаю тебя!"-отвъчаеть вдова, и опять-, щошель нашь молодець вдоль улицы на конець". Снова звали, позывали его "во пиръ пировать, во бесвдушку сидъть, на игрище поиграть"; какъ и раньше. не пошелъ онъ ни въ первый, ни на вторую, ни на третье, -- пошель "ко девушке на конецъ". И вотъ. —продолжаетъ пъсня:

"Какъ садился молодецъ, Какъ садился удалецъ Противъ дъвушки на скамът. Заигралъ онъ во гусли,

Digitized by Google

Заигралъ во звончатые свои. "Молодецъ дъвицъ челомъ, Уронияъ шапку долой. Ужъ ты, дъвушка моя, Ты, красная моя, Подними шапку-мурмашку!"—

-обращается онъ къ ней съ тою-же самой просьбою, какъ незадолго передъ тъмъ-ко вдовушкъ. Глянула на добра-молодца красная дъвица, приглянулся; поняла она, какой затаенный смыслъ кроется въ его просьбъ. Ровио маковъ цвъть, зардълася красавица, потупила свои очи дъвичьи, исполнила просьбу. Потеряла она надъ собою волю, готова навъкъ отдать ее молодцу счастливому...

> "—Я твоя сударь слуга, Я послушаюсь тебя!"—

—изъ ясной глубины сердца звучить отвъть ея, полный той кроткой покорности, которою русская женшина способна побъдить самую могучую силу воли, обезоружить неукротимый гнъвъ, приворожить къ себъ безъ наговоровъ, безо всякихъ зелій, —которою она сильна въ своемъ нъжномъ безсили.

По словамъ одной пъсни- "не безчестно молодцу вдоль по улицъ пройти, вдоль по улицъ пройти, къ хороводу подойти". Другая прямо обращается къ нему: "Гуляй, гуляй, молодецъ, поколь не женилъ отецъ!" Съ этою пъсней словно сговорилась третья, начинающаяся словами: "Гуляй, гуляй, дъвушка, пока твоя волюшка, -- скоро замужъ отдадуть -- всв гулянья отойдуть!.." Громадное большинство пъсенъ рисуеть семейную жизнь самыми мрачными красками — для вступающей вь чужую семью молодушки-семью, гдь, кромь мужахозяина, надъ нею являются набольшими "свекоръ грозенъ батюшка" да-пуще того-"свекровь лютая". Много пъсенъ спѣлось - сложилось въ русскомъ народъ про житье молодой невъстки въ мужниной семьъ, - грустныя, тяжелыя все это пъсни, горькою отравой жизни подсказанныя - нашептанныя. И во всѣхъ-то нихъ отзывается та грусть-тоска, которою напоена старинная пъсня про "Лучинушку". "Лучина, лучинушка березовая!"-запъвается она: "Что-же ты, моя лучинушка, не ясно горишь, не ясно горишь да не вспыхиваешь?-Плачетъ-звенитъ напъвъ, въ душу просится; "...да не вспыхиваешь..." — какимъ-то стономъ вырывается изъ груди пъвца. защемитъ - заноетъ сердце отъ этого стона... "Аль тебя, моя лучинушка, свекровь залила?.." Скорбная повёсть загубленной молодости слышится въ этомъ вопросъ.

Народная жизнь на каждомъ шагу выдвигаеть изъ своей среды примъры самобытности, изумительной для незнакомыхъ

съ нею близко. Что ни шагъ въ ея до сихъ поръ еще непроходимыя для многихъ дебри, —то и тупикъ для привыкшаго мърять всё на короткій аршинъ своихъ предвзятыхъ взглядовъ наблюдателя. Сплощь-да-рядомъ приходится встръчаться здъсь съ самыми разительными противоръчіями, не только мирно уживающимися бокъ-о-бокъ, но словно даже освъщающими другъ-друга. Коренной русскій человъкъ весь сотканъ изъ противоръчій. Особенно живо проступаетъ эта своеобразность его природы въ народной жизни, ближе стоящей къ первообразамъ бытія.

Вотъ, напримъръ, какъ ярко проявляется въ русской народной пъснъ построенное на противоръчи чувство нежданно зарождающейся страсти. Пошель молодець на гулянье, къ краснымъ дъвушкамъ на свиданье, ой лелю, лелю, на свиданье..." - начинается эта, записанная въ Ветлужскомъ увздв Костромской губерни, пвсня. "Миръ вамъ, дввушки, на гуляньв, мирь вамь, красныя, на свиданьв!" - продолжается пъсенное слово – очестливымъ поклономъ-привътомъ молодиа: "Входить молодець въ кругь къ дъвицамъ, ходить молодецъ по кружалу, просить молодецъ побороться". Такая необычная просьба приводить въ изумление: "Всъ тутъ дъвицы пріутихли, всв туть красныя пріумолкли..." Выискалась, однако, въ хороводномъ кругу и такая, которой пришелся по нраву вызовъ молодца: "Одна дъвица всъхъ смълъя, всъхъ смълъя, всёхъ веселёя, дёвка къ молодцу выходила, выходила дёвкасъ молодцемъ говорила:-Изволь, молодецъ, побороться!" Въ дочери современной деревни какъ-бы проснулся духъ богатырокъ древней Руси, удалыхъ "паленицъ", выходившихъ на единоборство со своими побратимами-богатырями, съ единаго маху клавшихъ наземь чужеземца-нахвальщину. Такъ и здѣсь: "дѣвка молодца споборола, черну шапку съ кудеръ сшибла. на немъ синь кафтанъ изорвала, алу ленточку въ грязь втоптала, кушакъ шелковый изщипала. за русы кудри теребила; во право плечо колотила, лицо бѣлое пристыдила. Пошелъ молодецъ-самъ заплакалъ, пришелъ къ матери съ жалобою..." Читатель-слушатель пъсни невольно настраивается на смѣшливое отношеніе "къ пристыжонному" паленицею нашихъ дней молодцу. Но разсказъ совершенно неожиданно заканчивается на иной ладъ. Жалоба молодца показываетъ, что онъ-то смотрить на это совсѣмъ по другому. "Ужъ ты матушка, мать родная!" - говорить-жалобится онъ: "Меня дъвушки не злюбили, всъ-то красныя меня не любять, одна дввица сполюбила, меня молодца поборола, черну шляпу съ кудеръ сшибла, алу ленточку въ грязь втоп-

- 691 -

тала, кушакъ шелковой изщипала, на мнв синь кафтанъ изорвала, а за русы кудри теребила, во право плечо колотила, лицо бълое пристыдила"... Эта пъсня распъвается въ нъсколькихъ разносказахъ. Такъ, въ Тульской губерни пъвуны, продолжая пъсню, ведуть ръчь и о томъ, что произошло вслёдъ за жалобой молодпа. Пошла мать пристыжоннаго ценять девушке. "Левушка, ты девушка, невеста!"-обращается она къ ней: "Какъ тебъ не стыдно? Какъ тебъ не дурно? Обидъла молодца-парня при всемъ при міръ, при мірв. при народь, при большомъ короводъ!" Обидчица-утъшаеть обиженнаго: "Не плачь, родимый (говорить она)! Русы кудри можно причесать, пухову шляпу можно надёть, на сборахъ поддевку все можно собрать, ситцеву рубашку можно защить, козловые сапожки-можно надъть, а намъ съ тобою, молодецъ, все можно пожить, другъ-друга любить!" Въ калужскомъ разнопъвъ-дъвица отвъчаеть матушкъ обиженнаго парня, что она-красная-, пожальеть" и, какъ видно изъ заключительныхъ словъ, дъйствительно пожалъла его:

> "Назадъ-то молодца, назадъ ворочала: —Воротися, молодецъ, воротися, удайой, Не хвалися, молодецъ, да ты самъ собой, Ты самъ собою, своей красотою!— Всв русые кудерки на немъ причесала; Пуховую шляпушку ему надъвала, Синенькій халатикъ, сборы собирала, Ситцеву рубашечку на немъ зашивала, Сафьяны сапоженьки ему надъвала"...

"Пошелъ, пошелъ молодецъ, пошелъ—взвеселился"...-кончается пъсня. Смоленскіе-бъльскіе пъсенники дополняють ее и тъмъ, что дъвица..."молодчика сладко цъловала, сладко цъловала, такъ отвътъ держала:—Тебъ дъла нъту, что я друга била! Сама понимаю, друга утъшаю, ой лёшеньки, лёшеньки! Друга утъшаю!..."

Пъсенное народное слово всегда было склонно къ смъшливости. Вотъ какую, напримъръ, картину рисуетъ оно: "... что и черная грязь—то старухи у насъ; что и бълая капуста—то молодушки у насъ; что лазоревый цвътокъ—красны дъвушки у насъ; что гнилая-то солома—то ребятушки у насъ. На гнилую-то солому нынъ честь пришла, что гнилая-то солома нынъ женится, а лазоревый цвътокъ за нихъ замужъ идутъ"... и т. д. Псковичи, пъвуны старинные, поднимаютъ цъну на дъвушекъ красныхъ. "Вылеталъ соловей изъ Новагорода", —поютъ они, — "выносилъ онъ въсть

Digitized by Google

#### молодость и старость.

не радостну: какъ у насъ на Руси мальцы дешевы — первый молодецъ хоть-бы дровъ костеръ, другой молодецъ хоть-бы лыкъ пучокъ, третій молодецъ хоть-бы дегтю кувшинъ! Вылеталъ соловей изъ Новагорода, выносилъ онъ въсть, въсть не радостну: какъ у насъ на Руси дъвки дороги — перва дъвка во сто рублей, друга дъвка во тысячу, а третей дъвицы цъны нътути!" Въ старинной, пъснъ — "А мы просо съяли, съяли...", распъвавшейся на Руси еще въ незапамятные годы, кони, пойманные на вытоптанномъ просъ и запертые въ стойло, выкупаются у поймавшихъ не ста рублями, не тысячей: "Мы дадимъ молодца, молодца!" — прелдагаютъ хозяева коней. — "Намъ молодца вницу, съвица надобна, надобна!" Въ одной калужской пъснъ, занесенной П. В. Шейномъ въ его пъсенную кошницу, есть такое мъсто:

> "Погляди-ко-ся на сине море: На синемъ моръ корабли илывутъ, Корабли плывутъ со товарами, Посреди-корабль съ златомъ-серебромъ, А другой корабль съ мелкимъ жемчугомъ, Какъ третій корабль съ красной дъвушкой... — Злата, серебра дъвать некуда, Мелка жемчуга сыпать не во что, Красну дъвицу подавай сюда, Ей надобно напередъ идти, Напередъ идти, хоповодъ вести"...

Дъйствующія въ ярославской-пошехонской пъснъ красны авушки выносять въ хороводъ по соловью въ рукахъ. "Ужъ ты пой, распъвай, соловей: пока воля есть у батюшки, пока нъга есть у матушки, пока воля есть у дъвушки!" Отсюда-прямой переходъ: "Пой, распъвай, красна дъвица, въ хороводѣ разгуливай на вольной волюшкѣ, во красѣ во дѣ-вичьей!.." Пермскіе пѣсенники развиваютъ основную мысль приведенной пъсни. "Поиграйте, красны дъвицы, пока весело во дъвушкахъ!"-поется у нихъ: "Неравно-то замужъ выйдется, не ровенъ мужъ навернется, либо старый-отъ удушливый, либо малый отъ недошленький, либо ровнюшка хорошенькая"... Недобрая "потвха" сулится пъснею старому мужу: "Я бы стараго потвшила-середи поля повъсила, что на горькую осинушку и на самую вершинушку добрымъ людямъ на посмъшище, чернымъ воронамъ на граянье!"... Вятская пъсня разсказываеть о томъ, какъ стлала постельку мужу старому молодая жена. Начало этой пъсни въетъ на

— **693** —

современнаго слушателя неподдёльной одухотворенностью: "Какъ на морё валы бьютъ, валики-валы бьютъ; черный воронъ воду пилъ, воду пилъ, воду пилъ; онъ не напилъ, возмутилъ, возмутилъ, возмутивши, говорилъ, говорилъ, говорилъ: — Выдьте, дёвки, замужъ-отъ, замужъ-огъ за стараго старика, старика!" Затёмъ, пёсня переходитъ къ обёщанію молодушки молодой: "Я старому сноровлю, сноровлю, постельку постелю, постелю — въ три рядочка кирпичу, кирпичу, во четверту шипицу, шипицу, въ пятый рядикъ крапиву, крапиву; пипичюшка колюча, колюча, крапивушка жалюча, жалюча"... Не особенно очестливо относится къ льстящейся на молодость старости пёсенникъ-народъ, по словамъ котораго и улица села деревни украшается "молодцами, молодицами, душамъ красными дъвицами", какъ травой-муравою — зеленые луга.

Молодость въ представлении русскаго народа является олицетвореніемъ воли, съ которою связано понятіе не только о широкой удали, а и о счастьъ. Безпечная веселость и свободный полеть чувствъ открываютъ послъднему широкій путь въ жизнь человъческую, — и была-бы опа такъ богата имъ, кабы не залегали этотъ путь невзгоды житейскія, затемняющія собою свътъ солнечный передъ глазами изнемогающихъ подъ тяжкой ношею жизни. "Ахъ ты, молодость моя, молодецкая! Ойты воля моя, воля дъвичья!" – рвется изъ стихійнаго сердца народа-пъснотворца окрыленное мыслью слово: "Мы когдато съ тобою, волюшка, разстанемся?" Не замедляется и отвътъ на этотъ вопросъ: "Мы разстанемся съ тобой, волюшка, у Божьей церкви, у Божьей церкви да подъ златымъ вънцомъ, подъ златымъ вънцомъ да съ добрымъ молодцомъ!".

Не всѣ, однако, поминаютъ весельемъ-радостью да волей вольною свою молодость. Нашептываетъ-подсказываетъ жизнь русскому народу и совсѣмъ на иной ладъ сложившіяся пѣсни. "Ахъ ты, молодость, молодость!" —запѣваетъ иная пѣвунья голосистая: "Чѣмъ-то вспомянуть тебя!" И тутъ-же отвѣчаетъ себѣ: — "Вспомяну я молодость тоскою, кручиною, тоскоюкручиною — печалью великою!" Въ Новгородской губерніи поется еще и теперь старинная пѣсня о томъ, какъ одинъ мужъ удалилъ отъ себя жену постылую, удаливши — самъ вспокаялся. Начинается эта пѣсня укоромъ загубленной молодости:

> "Ахъ ты, молодость моя молодецкая! Не видалъ я тебя, когда ты прошла, Когда ты прошла, миновалася..."

Виною въ этомъ-"худая жена, жена угрюмая, некорыстная": "Ни продать жену, не промънять ее-что никому-то

Digitized by Google

она не надобна: ни брату, ни свату, ни товарищу"... Надумаль онъ думу: "Какъ пойду-то я, добрый молодецъ, на конюшій дворъ ("на сине море" — по иному разносказу), и куплю я, добрый молодецъ, новъ тесовъ корабль ("смоленой корабль о двънадцати гребцовъ, тонкихъ парусовъ...") посажу-ль на него свою жену боярыню: Ты прости, прости, можена боярыня!" И вотъ, — продолжается пъсенный сказъ: "коя рабль побъжалъ, какъ соколъ полетълъ"... Одумался, вспокаялся добрый молодецъ: "Воротись ты, моя жена боярыня! Ужъ мы будемъ жить съ тобой лучше прежняго!" Отвъть жены въ новгородскомъ разносказъ поется такъ: "Не кричи ты, мужъ, татаринъ злой! Намъ не жить съ тобой лучше прежняго!", въ витебскомъ: – "Не порой солнце свътить, не по лътнему, не любить больше мнъ мужа всё по прежнему!"

Яркія противоположенія между старостью и молодостью то-и пъло встръчаются въ пъсенномъ народномъ словъ. Но едва-ли не одно изъ самыхъ яркихъ представляется въ пъснъ – "Пойду, млада, по Дунаю", занесенной И. П. Сахаровымъ въ его пъсенное собрание. "Пойду, млада, по Дунаю; ой-люли погуляю!"---начинается эта пъсня: "Зайду, млада, во бесъду; ой-люли, во смиренну! Во бесёдё сидить старый; ой-люли постылый! На коленяхъ держитъ гусли: ой-люди, лубяные! На гуслицахъ струны; ой-люли, мочальныя! Старой въ гусли заиграеть; ой-люли, заиграеть. Мое сердце ноеть, ноеть; ойлюли, занываеть! Скоро ноги подломились; ой-люли, подломились! Блаы руки опустились; ой люли, опустились! Ясны очи потупились; ой-люли, потупились!.." Совсёмъ иная картина открывается мысленному взору слушателя пѣсни-изъ второй ея половины, посвященной молодости. "Пойду, млада, по Дунаю; ой люли, погуляю!" "Зайду, млада, во бесъду; ойлюли, во веселую! Во бесёдё сидить молодой; ой-люли, мой любезной! На кольняхъ держить гусли; ой люли, звончатые! На гуслицахъ струны; ой-люли, золотыя! Молодой въ гусли заиграеть; ой люли, заиграеть! Мое сердце радо, радо; ойлюли, взвеселилось! Скоры ноги расплясались; ой-люли, расплясались! Бълы руки размахались; ой-люли, размахались-Очи ясны разглядёлись; ой-люли, разглядёлись!.." Эти двё картины говорять сами за себя безо всякихъ поясненій.

Недаромъ говорится — "Старый воронъ не каркнетъ мимо!" Долголѣтній жизненный опытъ дълаетъ старыхъ людей вѣщими. Смотря на жизнъ просвѣтленнымъ взоромъ сердца, вооруженные памятью—они, порою сами того не замѣчая, становятся—и не прибъгая къ колдовству-волхвованью—знахарями. Каждый новый день, каждый шагъ говорятъ имъ все

- 695 -

больше и больше. Для нихъ перестаетъ быть тайною обстунающая бытъ крестьянина-пахаря природа, — наоборотъ, каждое явленіе ея становится сроднившимся съ ними. Предсказаніе погоды, отъ которой такъ много зависитъ въ крестьянскомъ быту-обиходъ, кажется старому хлъборобу самымъ привычнымъ-обыкновеннымъ дъломъ, — словно на крыльяхъ вътра слетаются къ "дъду-всевъду" въсти о ненастьъ, о ведръ, о грозахъ, о засушливой поръ и обо всемъ, съ чъмъ связаны хозяйственныя тревоги заботы земледъльческой Руси.

Житейскія скитанія, сталкивающія съ многимъ-множествомъ разнородныхъ людей. мало-по-малу дълаютъ изъ засввающаго послёдняго полосу своей жизни человёка если не ворожею, то невольнаго угадчика. Достаточно иному старику окинуть совершенно незнакомаго ему собесъдника однимъ бъглымъ взглядомъ, чтобы знать, съ къмъ ему довелось имъть дъло. Большакъ семьи является и вершителемъ сельскихъ сходовъ, на которыхъ первый голосъ-по стародавнему завътувсегда принадлежалъ старикамъ. Они же выбираются и въ судьи волостные, и въ ходоки – по важнымъ для всего деревенскаго міра дѣламъ. "У стараго человѣка глазъ тусклѣе, да совъсть свътлее!", "Старый нравъ-молодому костоправъ!", "Старость-къ правдъ ближній путь знаеть!" - говорится въ народь. Старики являются на Руси хранителями всевозможныхъ завътовъ былого минувшаго. Они же-и памятливые сказатели всякихъ сказаній. Многія изъ этихъ послѣднихъ давнымъ давно вымерли бы, если-бы не собиратели, подслушавшіе ихъ изъ устъ отходившихъ на вѣчный покой патріарховъ деревни. "Пѣсни не знаетъ-нѐ-молодъ, сказки не разскажеть-не старикъ!"-гласить народное слово.

Отработаетъ свою долю обзаведшійся внуками, поставившій дѣтей на ноги дѣдъ; немощенъ станетъ плотью — начнетъ все больше и больше о душѣ думать. Влечетъ-привлекаетъ старческіе помыслы странническій—во имя Божіе—подвигъ: принимается старъ человѣкъ пѣшешествовать по святымъ мѣстамъ. А иные даютъ подъ старость обѣтъ Господу—собирать на построеніе храма Божія и, благословясь, уходятъ изъ дому въ путь-дорогу, проторенную къ богомольному сердцу народной Руси. "Душа" становится у начавшихъ заботиться о спасеніи ся людей все болѣе и болѣе властною надъ жизнью; все тѣлесное-земное отходитъ всторону, уступая мѣсто небесному-Божьему. Закатъ временной жизни близится къ озаренному лучами безсмертія разсвѣту вѣчности.

Digitized by Google



### LXIII.

# Вагробная Жизнь.

"Человъкъ рождается на смерть, умираетъ на жизнь". Это крылатое народное слово не мимо молвится: оно вышло-вылетъло на бълый свъть изъ сокровенныхъ глубинъ стихийной русской души; мысль, одухотворяющая его, является отражениемъ завътныхъ взглядовъ народа-пахаря народа сказателя, взглядовъ, на которыхъ зиждятся основы его міропониманія. Въра въ безсмертіе души человъческой изстари въковъ была однимъ изъ главныхъ устоевъ, поддерживающихъ духовную жизнь народной Руси.

Еще въ до-христіанскія времена брезжилась хотя и блёднымъ, но немеркнувшимъ, проблескомъ дневного свъта надътемной ночью языческаго суевърія эта мысль, вперявшая зоркій взглядъ въ далекую даль грядущаго. Какъ въ смутномъ-тревожномъ полуснъ-грезилось пытливому сердцу славянина-язычника все то, что потомъ яркой зарею занялось надъ его головой-съ того дня, когда принялъ въ свои освященныя молитвою воды Дибпръ-Словутичъ врещавшуюся, по волъ Владиміра-Красна-Солнышка, богатырскую и крестьянствующую Русь, еще за день за два передъ тёмъ приносившую всѣ свои печали-тревоги къ деревяннымъ стопамъ златоусаго идола, поверженнаго во прахъ рукою князя-апостола и унесеннаго могучей ръкою къ грознымъ днъпровскимъ порогамъ-при кликахъ смущенной толпы: "Выдыбай, боже!" Върный сынъ Матери-Земли-русскій народъ еще въ младенческие дни своего самостоятельнаго бытия-путемъ непрерывнаго общенія съ въчнымъ возрожденіемъ природы, обновляющейся въ своей кажущейся смерти, дошелъ до созна-

Digitized by Google

нія того, что и человѣческое существованіе, являющееся лучшимъ цвѣтомъ красотъ прекрасной вселенной, не могло и не можетъ не быть безконечнымъ.

Какъ проникъ дитя-человъкъ въ эту тайну тайнъ мірозданія, какими глухими-извилистыми тропинками вышель онь на этоть прямой-свётлый цуть, -- покрыто туманомъ невёдомаго. Но только шелъ этимъ путемъ богатырь-младенецъ, - какимъ поистинъ былъ народъ русскій на заръ своей государственной жизни, — и самъ того не сознавая, къ побережью безпредъльнаго моря Безконечности, надъ которымъ возсіяло для него пресвътлое солнце въры Христовой, проникшее своими лучами во всв потаенные уголки его младенчески-простой - хотя и затемненной-запуганной призражами грозныхъ преданій — жизни. Смутное представление о томъ, что бытіе человъческое не ограничивается кратковременнымъ существованиемъ на землъ, а безконечно продолжается за гранью смерти-въ таинственной области незнаемаго-невъдомаго, встрътило желанный отвътъ въ новой, принесенной "изъза теплыхъ морей", въръ. Эта-послъдняя нашла въ своихъ простодушныхъ послёдователяхъ подготовленную вёками постепеннаго саморазвитія плодородную почву, воспринявшую всю ея сущность и сроднившую ее-путемъ духовнаго перевоплощенія — со всёми наиболёе свётлыми сторонами былогостародавняго. Древнее суевъріе было слишкомъ жизненно, чтобы отпасть разомъ-подобно струпьямъ страшной болѣзни при исцѣленіи отъ нея; новая вѣра, воспринятая народнымъ духомъ, явидась слишкомъ всеобъемлющею и всепрощающею, чтобы отсёкать оть своего здороваго тела больные, но не наносящие ему особаго вреда, члены. Къ тому-же, и самая болвзнь,--какою представлялось блуждавшее впотьмахъ народное суевъріе, - съ теченіемъ времени дълалась все менве и менве опасною для великаго двла возрождения въ духв Истины могучаго въ своемъ подвижническомъ смиреніи и смиреннаго въ своемъ-что ни годъ, что ни въкъ-возростающемъ могуществъ народа-великана. Грозные призраки мало-по-малу становились все болѣе и болѣе кроткими и въ настоящее время уже не угрожають своимъ присутствіемъ ничьему, спокойствію. Цълый рядъ въковъ върности новой въръ, прошедшихъ для народной Руси, продолжавшей въ большей или меньшей степени придерживаться суевърныхъ завътовъ старины стародавней, выработаль у нея самобытные взгляды на жизнь и смерть. Взгляды эти слились съ основнымъ понятіемъ о безсмертіи духа человъческаго и о безконечности существования по ту сторону земной борьбы чувствъ и мыслей, страстей и долга.—борьбы темныхъ и свътлыхъ началъ, приводящей все и вся къ одному и тому-же порогу въчнаго сліянія съ Небесною Правдой, передъ которою безсильно все земное-преходящее. Переступивъ этотъ роковой порогъ, безпомощный передъ таинственными судьбами грядущаго сынъ земли становится ближе къ Небу.

Земная жизнь представляется воображению народа-пахаря неоглядной нивою, по которой - смъняя одна другую проходять толпы святелей. Засввають они распаханную предшественниками ниву, а сами все идуть да идуть впередъ, скрываясь съ глазъ все надвигающихся и надвигающихся новыхъ съятелей. Что посветь человыкь, то и пожнеть: какъ проведеть свою земную жизнь, такое и воздаяние получить святель жизненной нивы-"на томъ свътъ", за порогомъ смерти. "Съешь живучи, жнешь — умираючи!" — изрекаеть простодушная мудрость народная, проникновеннымъ взоромъ вглядывающаяся въ повитую туманомъ невъдънія, манящую къ себъ и въ то же самое время пугающую своей таинственностью даль. отверзающую для однихъ врата райскаго блаженства, а для другихъ-открывающую муки ада. Многое-множество сказазаній сложилось въ народъ про эту даль — сказаній, причудливой вязью переплетшихъ христіанскія откровенія съ преданіями суевърной старины. Народное слово-эготъ чудодъйный родникъ воды живой, самъ собою выбивающійся изъ потаённыхъ нъдръ жизни - запечатлъло въ своей бездонной глубинъ сказанія, отражающія въ себъ многовъковую работу мятущейся, сбивающейся съ прямыхъ путей, но все-же неуклонно-неизмънно стремящейся къ свъту, затемняемой, но не затемненной, стихійной души тяжкимъ житейскимъ сумракомъ прозорливой.

"Живъ Богь. жива душа—моя!"—въ какомъ-то пророческомъ одушевлении восклицаетъ русскій народъ-сказатель, для котораго — по его-же собственному изреченію — живое слово неизмъримо дороже мертвой буквы. Смерть, представляющаяся мысленному взору людей иного духовнаго склада грознымъ чудищемъ, приводяшимъ въ ужасъ своимъ приближеніемъ, для истинно русскаго человъка не такъ страшна. Преемственно связанный съ духовной жизнью отошедшихъ въ иной міръ родственныхъ ему по крови и по міровоззръніямъ поколъній — русскій пахарь привыкъ встръчать смерть лицомъ къ лицу, безъ чувства особаго страха, благодаря тому, что въ немъ слишкомъ живуче яркое, какъ весенній солнечный лучъ, сознаніе, что это—лишь одинъ шагъ въ загадочмую область въчнаго бытія. "Семи смертямъ не бывать, а

- 699 -

одной не миновать!" — говорить онъ, смотря прямо въ глаза роковой неизбъжности, — хотя туть-же и оговаривается, что: "На смерть, какъ на солнце, во всъ глаза не взглянешь!" Нравственная смерть, смерть духа — невпримъръ страшнъе для этого богатыря трудовой жизни, чъмъ смерть, разрушающая тъло. "Живому сердцу нътъ могилы!" — гласитъ живучая молвь народная, безъ крыльевъ перелетающая черезъ лъса дремучіе, черезъ горы толкучія, то взвивающаяся — въ своемъ размахъ — въ лазурную высь поднебесную, то — въ духовной тоскъ-истомъ — припадающая къ родимой груди Матери-Сырой-Земли.

Неизбъжность смерти не повергаетъ простодушнаго русскаго святеля жизни въ уныніе. Знаетъ онъ и всякій часъ твердо помнить про то, что "отъ смерти не посторонишься", что нътъ ничего на свътъ "върнъе смерти"; но не забываетъ и о томъ, что "прежде смерти не умрешь". Неизгладимо запечатлёлась въ немъ вёра сердца въ предопредёленіе, гласящая, что "каждому человъку своя судьба на роду написана". Смерть не страшна простецу пахарю, какъ общее понятіе; но въ частности-онъ страшится смерти нечаянной, и одною изъ постоянныхъ молитвъ его является молитва о томъ, чтобы "привелъ Богъ помереть своей смертью":-"Упаси Господь всякаго человъка умереть безъ покаянія!"-- испуганно открещивается онъ отъ смерти "въ одночасье". Смерть, по народному слову, у каждаго стоить за плечами ("за порогомъ" — по иному разносказу); но умереть вдали отъ родныхъ, не выразивъ послёдней воли. не обдумавъ положенія близкихъ, остающихся въ живыхъ, и-главное-не покаявшись во гръхахъ, — представляется въ кругу обступающихъ смерть явленій единственнымъ обстоятельствомъ, устрашающимъ духъ русскаго человѣка, который своею многовѣковой жизнью-борьбой доказаль воочію всему міру, что онъ-не изъробкихъ.

Русскій человѣкъ всегда былъ сторонникомъ семейныхъ-родовыхъ началъ, — семьянинъ онъ и по самой природѣ своей. Потому-то и вылетѣло изъ его устъ глубоко трогательное по существу изреченіе: "Въ семьѣ и смерть — добро, на чужбинѣ и жизнь -- худо!" Родовой общинный духъ сказывается въ другой, родственной съ этою, поговоркѣ: "На людяхъ – и смерть красна̀!" Жизнь, не особенно балующая пахаря-сказателя своими ласками, нашептала ему не мало такихъ, напримѣръ, красныхъ своею неумытной правдою крылатыхъ словъ, какъ: "Лучше смерть, нежели золъ животъ!", "Страховъ много, а смерть — одна!", "Не столько смертей, сколько скорбей!",

— 700 — ·

"Горя много, а смерть одна!" и т. п. Удальство, порою смвлое по дерзости, свойственное широкой лушв, не любящей ничего недомодвленнаго-недодъданнаго, на подлорогъ никогда ни перелъ чъмъ не останавливающейся, слышится въ поговоркъ: "Смерть русскому человъку-свой братъ!" Отсутствіе страха передъ этимъ "своимъ братомъ" и порождало изумлявшихъ міръ удальцовъ среди русскихъ солдатъ, бравшихъ неприступные города одной смълостью, орлами перелётывавшихъ непроходимыя горы, устилавшихъ-мостившихъ путь своимъ братьямъ собственными костями. Стыдъ-позоръ для истинно русскаго человъка-хуже смерти. Это чувство не вымерло на Руси со временъ князя-язычника Святослава, обезсмертившаго себя обращеннымъ къ хороброй дружинъ словомъ: "Ляжемъ костьми! Мертвые срама не имуть!". Въ иныхъ случаяхъ смерть, въ представлении русскаго народа, является. даже благодътельницею: "Бога прогнъвишь-и смерти не дасть!"-замвчаеть по этому поводу непрестанно памятующая о смертномъ часъ и "спасении души" народная молвь.

Общій-неизбъжный удълъ человъчества-смерть не властна надъ живымъ духомъ, воспринимаемымъ отъ поколѣнія покольніемъ. У русскаго народа эта преемственная связь покольній проявляется особенно ярко и наглядно въ обычаяхъ, пріурочиваемыхъ къ поминовенію усопшихъ. Изъ затерявшихся во мракъ миновавшихъ въковъ языческихъ обрядовъ. объединенныхъ съ замънившими ихъ обрядами христіанскими, сложились эти обычаи, приросшіе къ сердцу народному. И не оторвать ихъ отъ этого свътлаго любовью сердца никакой новизнь, все сглаживающей-уравнивающей въ своемъ наступательномъ движени на пережитки съдой старины. Съ незапамятныхъ временъ народная Русь окружала свой домашній очагь духами-покровителями, въ которыхъ превращались успокоенные смертью работники жизненной нивы. Къ нимъ обращалась она встарину со всёми своими печалями, не забываючи о нихъ и въ радостные-свътлые дни. Имъ приносилъ славянинъ-язычникъ домашнія жертвы. Языческое почитаніеобоготворение предковъ, растворясь въ христіанскомъ отношени къ умершимъ, выдилось въ современное, сложившееся въками, общение съ покойниками. Цълый рядъ особыхъ поминальныхъ дней въ году; окруженный пестрой изгородью обычаевъ, до сихъ поръ-по доброму завъту дъдовъ-прадъдовъ справляемыхъ во всёхъ уголкахъ свётлорусскаго простора неогляднаго слишкомъ красноръчиво говорить объ этомъ трогательномъ, обвѣянномъ дуновеніемъ нездѣшвягонесказа́ннаго, общении. Простонародные поминальные обряды-обычаи въ одинъ голосъ свидътельствуютъ о томъ, что въра сердца въ русскомъ народъ всегда беретъ верхъ надъ холоднымъ, недовърчиво относящимся ко всему, разсудкомъ; а также и о томъ, что могучій духъ кроткаго пахаря-хлъбороба не только не страшится, но и не знаетъ себъ, смерти, словно возрождаясь къ новой и новой жизни при каждомъ любовномъ соприкосновении съ пріобщившимися къ великимъ неностижимымъ тайнамъ загробнаго міра.

Поминовение родителей вмёняется въ непремённую обязанность каждому человёку: оскорбленіе ихъ памяти считается у русскаго народа за тяжкую обиду и въ то-же самое время-за великій гръхъ передъ Богомъ. "Живъ-нашъ, померъ-Боговъ!"-говорится на Руси: "За мертваго нътъ заступы, кромъ Бога!", "Передъ мертвымъ не кичись: онъ сильнъе живого!", "Померъ: доброму память, лихому забвеніе!". "Про мертваго не молви худа, Бога обидишь!", "Мертвому одинъ судья -Богъ!", "Живымъ забота, мертвому въчный покой!", "Не бывать ни одному человѣку заживо въ царствѣ небесномъ!", "Надъ каждою могилой – Святъ-Духъ!" Немало и другихъ изреченій, окрыленныхъ въщею върой сердца народнаго, ходить по-людямъ, изъ усть въ уста передаваючисьсреди позднихъ потомковъ раннихъ пращуровъ, видъвшихъ въ своихъ предкахъ добрыхъ-свътлыхъ духовъ, домашнихъ боговъ-покровителей.

Смерть слыветь въ народъ "часомъ воли Божіей". Благосдови, Господи, помереть на родной сторонкъ, въ свой часъ!" возносится къ Творцу, не сотворившему смерти, простодушная молитва каждаго бъдняка-бобыля, знающаго, что какъ бы ни гнала его, какъ бы ни издъвалась надъ нимъ при жизни лихая мачиха-судьба, а умретъ — такъ и ему любовно-ласково откроются материнскія объятія родной земли. Для добрыхъ и для злыхъ, для бъдныхъ и для богатыхъ — для всъхъ найдется мъсто въ ея нъдрахъ, — хотя и оговаривается посельщина-деревеньщина, что спознавшихся съ нечистой силою лиходъевъ "и земля не принимаетъ". Находятся и теперь такіе дотошные всезна́и, что за върное передаютъ розсказни о будто-бы не принятыхъ землею нераскаянныхъ злодъяхъ.

У жизнерадостныхъ людей, — съ какими можно встрётиться всегда и вездё, если только повнимательнёе приглядываться къ тому, что творится вокругъ да около — сложились свои поговорки-пословицы о жизни, о смерти и обо всемъ обступающемъ эти два явленія бытія человѣческаго. "Живой смерти не ищеть!" — говорится въ ихъ кругу: "Умирать — не въ помирушки играть!", "Кому жизнь не дорога!", "Какъ жить ни

Digitized by Google

#### ЗАГРОБНАЯ ЖИЗНЬ.

тошно, а умирать того тонный!", "Горько жить - горьно, а еще-бы столько!", "Смерть никому ни мила: ни богачу, ни бъдняку, ни умному, ни дураку!", "Приведи, Госполи. пожить лишній часокъ, — на земль все мильй, чъмъ въ сырой землё!" и т. д. На эти слова всегда готова у русскаго народа такая красноръчивая отповъдь, какъ: "Бойся жить, а умирать не бойся: дольше жить - больше гръшить!", "Сколько ни живи, а умирать надо!", "Всв тамъ будемъ: кто раньше, кто-позднае!", "Царь и народъ-все въ землю пойдетъ!", "Въ могилкъ — что въ перинкъ: не просторно, да улёжно!", "Одна смерть правдива!", "Отъ смерти не бъгай: все равно — не уйдешь!", "Отъ жизни до смертиодинъ шагъ!", "Умеръ – Богъ, любя прибралъ!" Да и не пересказать всёхъ поговорокъ-присловій, какими обмолвилась словоохотливая, слова словомъ плодящая народная Русь о томъ, что неизбъжнаго конца нечего бояться смертнымъ людямъ. "Жизнь-сказка, смерть-развязка, гробъколяска, покойна — не тряска, садись да катись!" — можно заключить всѣ эти богатыя изобразительностью слова прибауткомъ веселыхъ, легко смотрящихъ и на жизнь, и на смерть, краснобаевъ, руководящихся, при такомъ взглядъ на столь важные вопросы-завиднымъ спокойствіемъ духа. "Смерть — злымъ, а доброму — въчная цамять!", "Злому смерть, а доброму-воскресение!"- говорять, хотя и не сходящіеся съ ними въ легкомысленности взглядовъ, но обладающіе тэмъ-же драгоценнымъ качествомъ, более строгіе, вдумчивые люди, проникновеннымъ взоромъ смотрящіе на жизнь человъческую, искренно върящіе въ то, что смерть--"душъ просторъ".

Простонародныя загадки представляють жизнь и смерть двумя борцами, глядючи на которыхъ, нельзя разобрать: "кто обжитъ, кто гонитъ". Смерть—въ устахъ людей, любящихъ перекинуться словцомъ загадочнымъ—является столбомъ, поставленнымъ середи поля, который никто не обойдетъ, не объѣдетъ—"ни царь, ни царица, ни красная дѣвица". Безчисленный рой разносказовъ этой загадки летаетъ по всему неоглядному приволью родины народа-сказателя. Въ устахъ рязанскихъ краснослововъ "столбъ" замѣняется дубомъ, и загадка загадывается нѣсколько на иной ладъ: "На полѣ на ордынскомъ стоитъ дубъ таратынской, на немъ сидитъ птичка-вертяничка. Она хвалится-похваляется: отъ нея-де никто не уйдетъ ни царь въ Москвѣ, ни король въ Литвѣ ("ни царь Москвичъ, ни король Лукичъ"—по иному разносказу)! Олонецкiе загадчики-отгадчики рисуютъ смерть премудрой совою, которая

- 703 -

Digitized by Google

сидить на корыть. "Не можно ее накормити-ни попами, ни дьяками, ни пиромъ, ни міромъ, ни добрыми людьми, ни старостами!" - говорять они. Въ симбирскомъ Поволжьв полслушана такая загадка про, эту неизбъжную вершительницу жизни: "Стоитъ древо; на древъ сидитъ голубь, а подъ древомъ-корыто: годубь съ дерева цвътъ щиплеть, въ корыто сыплеть, --- съ дерева листь не убываеть и корыто не наполняеть!"... У олончанъ, вмъсто голубя, дъйствуетъ въ разносказъ этой загадки орель-птиній царь. "Стоить столбъ", -загадывають они: "на столбв-цввть, подъ цввтами котель, надъ цвътами орель.-цвъты срываетъ, въ котелъ бросаетъ. цвътовъ не убываетъ, а въ котлъ не прибываетъ!" Эта загадка съ достаточной яркостью обрисовываеть своеобразный взглядъ русскаго народа на мудрую хозяйственную распорядительность природы, уравновѣшивающей убыль умирающихъ людей прибылью вновь нарождающихся. "Кто ниже Бога, а выше царя?"-спрашивають о смерти пермяки-шалринцы. "На что глядять, про что въдають да не знають?" - переговаривають ихъ псковичи. "Какая загадка безъ разгадки?" — подають свой голось завзятые нижегородские говоруны: "Среди поля ухабъ, не провхать его никакъ: все треть, все мнеть и всв завертки рветь!", "Сидить птица на кусту, молится Христу, береть всяки ягодки-и спъленьки, и зелененьки!", "Заръжетъ-безъ ножа, убьетъ-безъ топора!" И Т. Д.

Пестрая стая загадокъ про убивающее безъ топора чудище заключается замыкается такимъ краснымъ сказомъ: "Летѣла птица орелъ, садилась на престолъ, говорила со Христомъ: — Гой еси, Истинный Христосъ! Далъ ты мнѣ волю надо всёми: надъ царями, надъ царевичами, надъ королями, надъ королевичами! Не далъ ты мнѣ воли ни въ лѣсѣ, ни въ полѣ, ни на синемъ морѣ!" Въ этой загадкѣ, какъ въ зеркалѣ, отразился зоркій взглядъ народасказателя на безсмертную душу природы, возрождающейся съ каждою новой весною въ своемъ кажущемся зимнемъ умираніи.

По старинному, изъ глубины незапамятныхъ временъ дошедшему къ рубежу нашихъ дней, преданію, душа — покидая твло умершаго человвка — не сразу разстается съ мъстомъ земныхъ своихъ странствій. Въ продолженіе трехъ дней витаетъ она вокругъ покинутаго ею праха; то голубемъ - птицей летаетъ-вьется вблизи покойникова дома, то — мерцающимъ огонькомъ — дрожитъ ночью надъ кровлею, то бълой бабочкою бьется въ окно. До девятаго дня — нътъ ей покоя: все

Digitized by Google

еще не можетъ она позабыть о своемъ недавномъ обиталищъ. Давно уже и погребенъ покойникъ, а въ домъ повременамъ все еще чувствуется-слышится его незримое присутствіе. Пройдутъ "девятины" со дня смерти, и душа покидаетъ земные предълы — для новыхъ мытарствъ и вплоть до самыхъ "сорочинъ" (сорокового дня), когда ей приходится идти на уготованное земной жизнью мъсто или въ райскія селенія, или въ геенну огненную, на муки въчныя.

Третій, девятый, двадцатый и сороковой дни, истекающіе со времени смерти, являлись встарину освященными обычаемъ поминальными сроками; но мало-по-малу двадцатый день сталь опускаться, и поминовение ограничилось троекратнымъ повтореніемъ. Съ послъднимъ связано у благочестиваго люда православнаго върование о перемънахъ, совершающихся съ почившимъ въ эти сроки загробной юдоли. Такъ, по словамъ строгихъ блюстителей прадъдовскихъ повърій, на третій день измъняется образъ покойника, на девятыя сутки начинаеть разрушаться распадаться тело его, въ сороковойистлъваетъ сердце. По свидътельству древней письменности русскаго народа, на третій день по смерти приводить ангельхранитель освобожденную отъ твлесныхъ веригъ душу - на поклонение Богу. "Яко жь бо отъ царя земнаго послани будуть воины привести нъкоего и, связавше его, повъдають ему повельние царево, трепещетъ же и держащихъ и ведущихъ его немилостиво къ путному шествію, аще и ангелы отъ Вога послани будуть поясти душу человъчу." По словамъ боголюбивой православной старины — если въ третины будеть какое-либо молитвенное приношение въ храмъ Божиемъ на поминъ души, то ей дается этимъ "утъшеніе отъ скорби. прежь бывшія ей отъ разлученія телеснаго, и (она) разумееть оть водящаго ю ангела, яко память и молитва ея радивъ церкви Божіей принесена, и такъ радостна бываетъ." Съ третьяго по девятый день ходить душа по мытарствамъ-съ ангеломъ, показывающимъ ея просвътленному взору райскія блаженства и адскія мученія. Настаетъ девятый день. И вотьпосъщаеть добродътельная душа мъста совершения ею добрыхъ, угодныхъ Богу, двлъ; а грвшную-ведетъ ангелъ по путинъ содъянныхъ ею прегръшеній, возстановляя ихъ. въ ея памяти. Въ сороковой день приводитъ хранитель небесный уходившуюся съ нимъ по мытарствамъ душу къ подножію престола Господня-на послёднее поклонение Творцу. Потомуто и совершается въ этотъ день особо усердное моленіе объ упокоенія почившихъ рабовъ Божіихъ въ селеніяхъ правед-

705

45

Digitized by Google

А. А. Коринфекій.

ныхъ. "Добръ держитъ святая церковь, въ четыредесятый день память сотворяя о мертвомъ!" – гласитъ объ этомъ цоученіе святоотеческое.

Поминовеніе умершихъ никогда не ограничивалось на Руси однимъ молитвословіемъ Церкви: его всегда сопровождали особые поминальные столы, устраиваемые для всёхъ родныхъ и близкихъ покойнику, а также и посильно щедрая раздача милостыни нищему люду, во множествъ собирающемуся, безо всякаго зова, на похороны и поминки. Кладбища-священное мъсто въ глазахъ всякаго русскаго человъка-одно изъ любимыхъ дневныхъ мъстопребываний нишей брати въ многолюдныхъ городахъ. Здъсь всегда перепадетъ на ихъ убогую долю поминальный кусочекъ и деньга - копъйка. Въ посельской попольной Руси. – гат на кладбищахъ собирается наролъ только въ извъстные установленные обычаемъ дни. -- нище въ праздники толпятся въ церковныхъ оградахъ, у папертей, а въ будни бродятъ подъ окнами. "Кормилецы наши батюшки, милостивыя матушки, подайте святую милостыньку Христа ради!" - разливаются-плачутъ по подъоконью умилённые старческие голоса: "Родителямъ вашимъ царство небесное, а вамъ доброе здоровье! Роду вашему племени – домъ благолатный!"

Въ безсоновскую кошницу - сокровищницу духовныхъ стиховъ народныхъ занесенъ не лишенный своеобразной красоты "стихъ заупокойный", распъваемый каликами - перехожими, бродячею Русью Христа ради. "Господи, воспомяни славныя памяти родитилій вашихъ, отцы ваши да мамы. Божа, вспомяни!" — льется-журчить ручейкомъ, чуть-сочащимся по мелкимъ камушкамъ, заунывное пъніе:-"Отцы ваши хресные, хресникамъ, хресницамъ, племянникамъ, племянницамъ, свекры, свекровки, диварья, золовки, во роду покольнія, вовсемъ почитанія, при объдняхъ и при заутреняхъ, при церквахъ, при Божьихъ домахъ, за ясными свячами, за гласными звонами, за вствомъ херувимскимъ, за браными скатяртями, за солодкими кутьями, за мягкими просвирами, за пахучимъ ладуномъ, заключенныхъ, полоненныхъ, въ войны посяченныхъ, грома́мъ забивающихъ, молоньей палящихъ, на огню погорящихъ, на воды потопляющихъ, съ боку присыпущихъ, голодной смертяй помершихъ, которыи душачки бизъ попа помирали, въ Божой церкви не бывали, святого причастья не примали, вдовъ-ли сиротъ, бизпріютныхъ головъ, --- въ чужи земли завядены, што некому поминать, по имяни называть, на вспоминъ души давать, вчисляя ихъ свътъ Христосъ во книги въ животныи, въ псалтыри въ суботнии, въ грамо-

- 706 -

ты церковныя!".. Стихъ кончается моленіемъ къ "свёту Христу": — "Доняси-жь ихъ, свёть Христосъ, тый душачки до города Русалима, до царя Давыда, гдѣ Исаковы, Яковы мощи спочиваютъ! Дай, Божа, тый душачки во городи въ Русалими въ раю раявали, со святыми спочивали! Вѣчная имъ память, создай имъ, Божа, рай пресвѣтлой, зямельку легкую и царства небесная!" Въ этомъ одноголосномъ-тягучемъ пѣснопѣніи явственно слышится порывъ православной русской души къ сліянію съ небеснымъ блаженствомъ, уготованнымъ для праведниковъ. Мѣсто земныхъ подвиговъ Сына Божія представляется темному люду самымъ близкимъ къ обители святыхъ угодниковъ. Потому-то и находитъ возможнымъ "рай раявати" убогій стихопѣвецъ "во городи въ Русалими".

Яркая картина смерти праведника и гръшника воспроизведена народомъ сказателемъ въ стиховныхъ пъсенныхъ сказаніяхъ о братьяхъ Лазаряхъ-убогомъ и богатомъ (см. гл. LIX). Такихъ же "святыхъ ангеловъ, тихихъ, все милостивыхъ" ниспосылаеть Господь по праведную душу, какіе "вынимали (у Лазаря убогаго) душеньку честно и хвально, честно и хвально въ сахарны уста, да приняли душеньку на пелену, да вознесли же душу на небеса"... Къ смертному одру гръшника, запятнавшаго свою порочную душу гръхами нераскаянными, приходятъ-наоборотъ- грозные ангелы – страшные грозные, немилостивые": вынимають эти посланцы гнъва Божія гръшную душу-также, какъ и душу Лазаря богатаго-, нечестно, нехвально, нечестно-нехвально, скрозь реберъ его", возносятся съ нею на небеса и оттуда низвергаютъ свою отягченную прегръшениями ношу во тьму глубоко, въ тое злую муку, въ геенский огонь".

Смерть представляется народному воображенію въ видъ дряхлой старухи (или даже скелета) съ косою въ рукахъ. Старинная русская сказка обрисовываетъ этого косаря цвътовъ жизни человъческой въ довольно смъшномъ видъ, что служить доказательствомъ живучести нашего смёлаго народнаго слова, не задумывающагося даже передъ посягательствомъ на такую важную особу. Какъ и въ большинствъ другихъ сказокъ-человвкомъ, перехитрившимъ простофилю-Смерть, является завзятый носитель русскаго удальствасолдать. Умеръ воинъ христолюбивый, и поставилъ его Госполь на часахъ у входа въ пресвътлый рай,-ведетв свою ръчь эта сказка. Видитъ служивый: идетъ Смерть.-Куда идеть?-Къ Господу за повелъніемъ, кого морить мнѣ прикажеть!-Погоди, я спрошу!..-Пошелъ и услы-

- 707 -

шаль желаніе Божіе, чтобы морила она самый старый люль. Вспомниль солдать, что живы у него мать съ отцомъ, -- жаль стало ихъ, не передалъ онъ Смерти слова Господня, а сказалъ, чтобы шла она въ лъса дремучіе и три года точила самые старые дубы. Заскрежетала зубами старая лиходъйка, лаже заплакала отъ досады, но повърила служивому, пошла выполнять переданное ей повелёние: ходила три года по лёсамъ, три тода точила-грызла старые дубы, -воротилась за новымъ повелѣніемъ Божіимъ. Приказалъ Праведный Судіяморить ей молодой народъ; но солдать, у котораго были въ живыхъ молодые братья, передалъ приказание точить-грызть молодые дубы. Прошло еще три года, и на этоть разъ (вивсто младенцевъ) пришлось обманутой служивымъ Смерти грызть-точить дубки малые въ теченіе новыхъ трехъ лють. Въ послъдний день девятаго года идетъ Смерть, еле ноги волочить: "Ну.—думаеть, — теперь хоть подерусь съ солдатомъ, а сама дойду до Господа. За что Онъ девять лъть меня наказуеть?" Выслушаль Вседержитель разсказь Смерти, повельль солдату-обманшику девять льть носить обманутую на своихъ плечахъ. Носилъ-возилъ служивый старуху, уморился, вытащиль рожокъ съ табакомъ, сталь нюхать. Попросила понюхать и Смерть. "Полъзай въ рогь да и нюхай-сколько душъ угодно!" Далась въ обманъ Смерть, а солдатъ захлопнуль табакерку да и за голенище, а самъ-на часы къ предверію райскому, какъ ни въ чемъ не бывало...Нѣкоторые сказочники пересказывають конець сказки на иной ладь. Велълъ, -- говорятъ они, -- Господь Богъ провинившемуся часовому откармливать Смерть оръхами. Надоскучило солдату это занятіе, заспориль онъ со старухой: "Ты де-не влізешь въ пустой орвхъ!" Раззадорилась Смерть-влёзла въ орвховый свищъ, а служивый не будь дуракъ, взялъ да и заткнуль дырку въ оръхъ, а оръхъ спряталъ въ карманъ. Освободиль Господь взмолившуюся къ нему заключенную, повельль ей уморить дошлаго солдата. И воть, --- сказывается сказка, сталь онъ готовиться къ послёднему концу, надёль чистую рубашку и притащилъ гробъ. "Готовъ?"-спрашиваеть Смерть. - Совсёмъ готовъ! - "Ну, ложись въ гробъ!" Полёзь солдать въ домовину-никакъ не можеть улечься, какъ быть надо: то внизъ лицомъ, то на-бокъ ляжетъ. Проситъ онъ показать, какъ ложатся добрые люди въ гробъ, -- ссылается, что никогда-де и не видывалъ, какъ помираютъ. Согласилась старая показать, что и какъ, — выскочилъ служивый изъ гроба, легла Смерть на его мъсто, а дока-солдать захлопнулъ крышку, стянулъ гробъ желѣзными обручами да и закинуль его въ море. Освободилась изъ своей тюрьмы замаянная солдатомъ Смерть только тогда, когда бурею разбило гробъ о каменныя скалы... Существують и другіе разносказы этой смѣшливой сказки, и во всѣхъ нихъ Смерть выставляется недогадливой - неповоротливой, недалекаго ума старухой, а въ солдатѣ-докѣ воплощается пришедшаяся посердцу — по нраву народу-пахарю прирожденная русская сметка.

Не всегла, однако, относится съ такимъ дегкомысліемъ къ полкашивающей жизнь посланницъ воли Божіей народная Русь, - приходять ей на память подобныя сказки только полъ веселую руку, въ беззаботный часъ, какие далеко не такъ-то часто выпадають въ трудовой жизни, какъ это можетъ показаться не вошедшему въ кругъ ея потовыхъ - страдныхъ заботь человёку. Достаточно прислушаться хотя-бы къ двумътремъ изъ тъхъ щемящихъ сердце, раздирающихъ живую душу причетовъ-плачей, какими еще и теперь провожають по захолустнымъ селамъ-деревнямъ покойниковъ народныя плакальщицы-вопленницы, — чтобы понять, какую скорбь-смуту вносить смерть въ крестьянскую семью, какъ тяжело отзывается ея приходъ на остающихся въ живыхъ. Нечего уже и говорить о вдовахъ съ дътьми-сиротами! Недаромъ, прихо дя къ своимъ покойничкамъ во дни весеннихъ-"радоницкихъ" и осеннихъ-прощальныхъ свиданий съ ними, припадаютъ онъ къ роднымъ могилкамъ, исходятъ на нихъ слезами горючими, повъряя лежащимъ во сырой землъ свои жалобы горькія. Многое-множество подобныхъ "воплей" записано-сохранено оть забвенія собирателями памятниковь живого народнаго слова. Нъсколько изъ нихъ уже было приведено въ предыдушихъ очеркахъ.

Наиболве ярко отразились представленія русскаго народа о загробной жизни въ стиховныхъ сказахъ каликъ-перехожихъ. Среди нихъ выдъляется цълый рядъ, посвященныхъ смерти, посмертнымъ мытарствамъ и Страшному Суду Божію; есть и воспъвающе райское блаженство, являющееся удъломъ праведныхъ. Въ стихъ "Плачъ Адамовъ", поющемся-сказывающемся въ каждой округъ на свой особый ладъ, есть звучащее покаяннымъ словомъ народа - сказателя мъсто: "Оставимъ мы гордость, воспріемлемъ кротость, возлюбимъ мы нищіихъ, убогую братію, накормимъ мы алчущихъ, напоимъ жаждущихъ, одънемъ мы нагихъ своимъ одъяніемъ. Тутъ намъ будетъ послъдне свиданіе, послъдне прощанье! Прижмемъ мы руци къ сердцу, прольемъ ко Богу слезы, воззримъ мы на гробы"...-гласитъ

- 709 ---

оно.Затёмъ, нищіе духомъ пёвцы-сказатели восклицають устами плачущаго у двери потеряннаго рая прегрёшившаго праотца людей:

> "Гробы вы, гробы, Превѣчны намъ домы! Сколько намъ ни жити, Васъ не миновати! Тѣла наши пойдутъ Во сырую землю— Землѣ на преданье, Червямъ на точенье. Души наши пойдутъ По своимъ по мѣстамъ"...

Вслѣдъ за этимъ вырывающимся у стихійнаго пѣвца-народа изъ стремящейся къ вратамъ покаянія, открытой вѣянію добра-свѣта, затуманенной сумракомъ мірского зла, души восклицаніемъ — идутъ новыя покаянныя слова, кончающіяся предвѣщаніемъ, что "на второмъ пришествіи ничто не пособитъ (грѣшникамъ), ничто и не поможетъ — ни злато, ни серебро, ни цвѣтное платье, ни друзья и ни братія; только намъ пособитъ, только намъ поможетъ слезы, постъ и моленіе, и чистое покаяніе ("... и святая милостыня", — добавляется въ другомъ разносказѣ-разнопѣвѣ стиха)!..."

Человъкъ, по словамъ стихопъвца-народа, живетъ на земль-"какъ трава ростетъ"; умъ-разумъ человъческій-"какъ маковъ цвътъ цвътетъ"; всякая слава земная представляется также "цвътомъ" бреннымъ, какъ и самое быте земное-преходящее. "Съ вечеру человъкъ въ бесъдъ здравъ и веселъ сидить, а поутру человъкъ той уже въ гробъ лежитъ", -продолжаетъ народное пъсенное слово и переходитъ къ дальнъйшему воспроизведенію картины лежащаго въ гробъ. "Ясны очи помрачились, и языкъ замолчалъ, руки-ноги онъмъли",--гласитъ эта сплетенная изъ словъ картина. Разстающаяся съ тёломъ душа напоминаетъ пёвцу-сказателю птенца, вылетающаго изъ гнъзда на вольный просторъ. Вылетаеть она и "приходить въ незнакомый мірь" и при этомъ - оставляеть вся житейская попеченія, честь и славу, и богатство маловременное: забываетъ отца-матерь, жену и чадъ своихъ, преселяется во инъ въкъ безконечный"... И вотъ,продолжаютъ убогіе пъвцы, - видить преселившаяся въ въкъ безконечный душа человъческая "лица и вещи преужасныя". Прежде всего обступають ее добрые ангелы, и воздушны

лухи темные". - "Ты куда, душе, быстро течешь путемъ своимъ?" – вопрошають ее первые: – "Ты должна по гръхамъ своихъ оправлиться. Вспомни, какъ на ономъ свътъ во гръхахъ жила? Злъсь гоъхами, какъ сътьми, свяжуть тя!" Внемля словамъ ангеловъ, "вострепеталась" гръшная душа, кающаяся ріи ангелы!— "восклицаетъ она:— "Не отдайте мя, несчастную, въ руки злыхъ духовъ, вы ведите мя ко Господу къ милосердному! Я въ дълахъ своихъ при смерти воспокая-лась, въ коихъ воленъ милосердный Богъ простить меня!" За этимъ восклицаниемъ переносится просвътленный взоръ души человъческой съ "того свъта" на "оный", гдъ справля-же что, мои дружья и ближній. и сродницы, обстояще гробъ и твло добызаете?" - обрашается къ стоящимъ вокругъ покинутаго ею на земль тъла кличъ смятенной души: -...Вы на что свъщи и масло возжигаете? Не возжегъ бо я свътильника душевнаго. Вы на что меня водою обмываете? Не умылся я слезами предъ Господомъ. Вы почто меня во ризы свътлы облекаете? Не облекся я, живучи, во ризы свътлыя. Что-же въ ракахъ съ преподобными полагаете? Ихже образу житія не послёдовахь. Вы почто псалмы и пёсни совершаете? Не воспълъ бо я, живучи, пъсни духовныя. Что же въ церковь со свъщами провожаете не возжегшаго свътильника масломъ милости?.."

Кличъ этоть заключается послъдней просьбою встосковавшейся по добродътели кающейся гръшной души:—"Раздълите мое имъніе нищимъ-странникамъ!" — проситъ-молить она: — "Ихъ молитвы, слезы теплыя послушаеть Богь и подасть для ихъ прощенія гръхомъ моимъ!" За выполненіе этой посмертной воли объщаеть плачущаярыдающая душа и выполнителямъ великую награду: "..сами вы оть Господа услышите", —говорить она: — "Пріидите, благословленіи Огца Моего, вы наслъдуйте уготованное царствіе со избранными святыми, Мнъ спожившими!" Въ этомъ кличъ души, "преселившейся во инъ въкъ безконечный", явственно слышится вдохновенный голосъ въры сердца народнаго.

Смерть представляется русскому человѣку путешествіемъ въ далекій невѣдомый край: потому-то и говорится вмѣсто "умереть" — "отойти (къ праотцамъ)", а молитва, читаемая надъ умирающимъ, зовется "отходною". Въ стародавніе годы на древнерусской языческой тризнѣ сжигали на свѣженасыпанномъ курганѣ, а иногда зарывали въ могилу любимаго коня покойникова, чтобы онъ помогъ своему хозяину поскорѣе совершить тотъ путь, изъ котораго никто домой не возвращается. Еще и теперь въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ кладутъ въ гробъ подорожный посохъ и новые лапти, все съ той-же цѣлью— облегчить умершему трудности предстоящаго путешествія. Далеко не легокъ этотъ путь! Пересѣкаютъ дорогу загробнаго путника не только овраги, горы и лѣса, но даже, какъ говоритъ старинное преданіе, рѣка огненная. Перевозитъ черезъ эту рѣку св. Михаилъ- архангелъ души праведныхъ, принимая ихъ, какъ любящая мать дѣтей—въ свои объятія. Грѣшники-же, не оставившіе по себѣ на землѣ добрыхъ дѣлъ, оглашаютъ берега этой рѣки напрасными воплями-стонами: не соглашается взять ихъ въ свою ладью грозный архистратигъ Господень. Много ихъ тонетъ въ волнахъ огненныхъ, погружаясь на дно-въ муки вѣчныя.

По другимъ-же сказаніямъ, эта ръка протечетъ съ вос-тока до запада" лишь предъ Страшнымъ Судомъ Божіимъ, вслёдъ за которымъ наступить обновление міра. У Кирилла Туровскаго<sup>94</sup>) такимъ образомъ изложено это преданіе; "...огнь неугасимый потечеть отъ востока до запада, поядая горы и каменіе и древа, и море изсушая; твердь же яко береста свертится, и вся видимыя сущія вещи, развѣе человъкъ, вся отъ ярости огненныя яко воскъ истаютъ, и згорить вся земля. И сквозь той огонь подобаеть всему человъческому роду проити"... Дальнъйшія слова древняго проповъдника гласять слъдующее: "...въ нихъ же суть нъціи, мало имуще согрѣшенія и неисправленія, яко человъци, понеже есть Богъ единъ безъ гръха; да симъ огнемъ искушени будуть, очистятся и просвѣтятся тѣлеса ихъ яко солнце, по добродътели ихъ: праведнымъ дасть свътъ, а гръшникамъ опаленіе и омраченіе. Прешедшимь же имъ сію ръку огненная си ръка, по Божію повельнью, послуживше и отшедши къ западу, учинится во озеро огненное на му-

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Св. Кириллъ Туровскій — русскій проповѣдникъ-писатель XII-го столѣтія, родился въ 1130-мъ году въ гор. Туровѣ. Постригшись въ монашество, онъ изучалъ творенія отцовъ Церкви, затѣмъ уединился въ башнѣ ото всей братіи и отдался размышленіямъ. Первыми литературными трудами его были: "Сказаніе о черноризчестѣмъ чину отъ ветхаго закона и новаго" и "О подвигѣ иноческаго житія". Слава о мудрости и святой жизни Кирилла дошла зо великаго князя Андрея Боголюбскаго, и, по желанію послѣдняго, онъ былъ посвяшенъ во епископы туровскіе. Ему принадлежатъ множество поученій и до двадцати молитьъ ("Молитвы на всю седмицу" и друг.). Сочиненія его считаются современными богословами за перлъ краснорѣчія XII-го вѣка. Кончина св. Кирилла послѣдовала въ 1182-мъ году.

ченіе грѣшнымъ. Послѣ будетъ земля нова и ровна, якоже бѣ искони, и бѣла паче снѣгу, и потомъ повелѣніемъ Божіимъ премѣнится и будетъ яко злато, изидеть изъ нея трава и цвѣтіи много различніи и неувядающи никогда же... и возрастутъ древа не яко видимая си суще, но высотою, лѣпотою, величествомъ невозможно есть изглаголати усты человѣческыми"...

Души умирающихъ младенцевъ, по върованію народной Руси, не расходящемуся и съ ученіемъ Церкви, прямо идуть въ царство небесное; но это только въ томъ случав, если онъ пріобщились-путемъ крещенія-къ паствъ Христовой. Некрещеные-же младенцы становятся, по словамъ народнаго суевърія, жертвою нежити-нечисти, — будучи обречены на въчное блуждание надъ болотными трясинами въ видъ подвластныхъ Водяному духовъ, проявляющихъ свое присутствіе дрожащими-мерцающими огоньками. Многіе изъ нихъ съ течениемъ времени превращаются въ "кикиморъ", творящихъ волю нечистой силы. Другіе-суевърные на свой-особый ладъ-люди говорять, что становятся некрещеныя младенческія души русалками. — особенно, если мать утопить своего ребенка. "Мене мати породила, некрещену утопила!" --- звучить явственнымъ отголоскомъ этого повърья пъсня русалокъ, распъвавшаяся встарину на семицкихъ да на купальскихъ игрищахъ-гульбищахъ. "Приспанный" (нечаянно задавленный во снъ) ребенокъ также считается въ народъ жертвою нечистой силы. По неписанному. подслушанному нашими народовъдами, укладу русскаго простонароднаго суевърія, для избавленія души такого младенца оть ся тягостной въковъчной судьбы должна мать, совершившая этоть невольный гръхъ, простоять три ночи во храмъ Божіемъ-въ кругу, очерченномъ рукою священника. Дълается-ли это гдъ-нибудь въ настоящее время-неизвъстно и даже сомнительно, чтобы двлалось; но свдая старина сохранила въ своихъ памятникахъ живучій слёдь этого суевърнаго обычая.

Еще болье тягостна загробная участь двтей, проклятыхъ своими родителями: нътъ имъ, по народному слову, отпущенія на томъ свътъ, если не отмолятъ ихъ сами проклявші!е. А отмолить проклятіе не такъ-то легко, какъ проклясть! Въ народныхъ русскихъ сказкахъ, записанныхъ А. Н. Аванасьевымъ, есть любопытный врадимірскій сказъ о "проклятомъ дътищъ". Жилъ старикъ со старухою,—начинается-заводится онъ,—и былъ у нихъ сынъ, котораго мать прокляла еще во чревъ. Сынъ выросъ большой и женился; вскоръ послъ того

— 713 —

онъ пропалъ безъ въсти. Искали его, молебствовали объ немъ. а пропащій не находился. Недалеко въ дремучемъ льсу стояла сторожка: зашель однажды туда ночевать старичокъ нищій и улегся на печкъ. Спустя немного слышится ему, что прібхаль къ тому місту незнакомый человікь, сліззь съ коня, вошель въ сторожку и всю ночь молился да приговаривалъ: "Богъ суди мою матушку-за что прокляла меня во чревь!" Утромъ пришелъ нишій въ деревню и прямо попаль къ старику со старухой на дворъ. "Что, дъдушка", -- спрашиваеть его старуха, - ты человъкъ мірской, завсегда ходишь по-міру, не слыхаль-ли чего про нашего пропашаго сынка. Ищемъ его, молимся о немъ, а все не объявляется!" Разсказаль нищій про то, что ему видеть-слышать приключилось: "Не вашъ-ли (говорить) это сынокъ?" Повхалъ, по его указанію, старикъ въ лъсъ, заночевалъ въ сторожкъ. И опять повторилось ночью то-же, что и раньше. Узналъ старикъ сына, кинулся къ нему: "Ахъ, сынокъ! Насилу тебя отыскалъ; ужъ теперь отъ тебя не отстану!"--"Иди за мной!"-отвъчаетъ сынъ. Привелъ онъ отца къ проруби на ръку, а самъ вмъств съ конемъ-въ прорубь. Только и виделъ его старикъ. Вернулся онъ домой, разсказалъ старухъ-женъ, гдъ живетъ ихъ дътище. На другую ночь мать старуха заночевала въ лъсной сторожкъ и тоже-по словамъ сказки – ничего добраго не сдълала. На третью ночь пошла выручать своего мужа встосковавшаяся по немъ мододая жена. Опять прівхаль въ урочное время добрый молодець; какъ запричиталь онъ, молодуха и выскочила къ нему: - "Другъ мой сердечной, законъ неразлучной!"-говорить: "Теперь я отъ тебя не отстану!" Привель ее мужъ прямо къ проруби. Не устрашилась она: Ты въ воду-и я за тобой!" - "Коли такъ, сними крестъ!" Сняла, да и бросилась въ прорубь: Очутилась она въ большихъ палатахъ, -продолжаетъ близящійся къ концу народный сказъ. Сидитъ тамъ сатана на стулъ, увидалъ молодуху и спрашиваетъ ея мужа: - "Кого привелъ? - Это мой законъ! -"Ну, коли это твой законъ, такъ ступай съ нимъ вонъ отсюдова! Закона разлучать нельзя!" Выручила жена мужа и вывела его на вольный свъть, -кончаетъ простодушный народъсказатель.

"Всякая душа крещоная просить погребенія!"—говорить старинное русское изреченье. "Не похоронить—душу убить!" —вторить ему другое. Съ незапамятныхъ поръ считалось у насъ на Руси за великое богоугодное дѣло оказать помощь при погребеніи бѣднаго человѣка. Лишенные погребенія становятся, по народному повѣрью, вѣчными мучениками-скитальцами. Блуждають ихъ души по свёту, пресмыкаются вмёстё съ туманами по сырой землё; плачуть онъ кровавыми слезами, стонуть тяжкимъ стономъ отъ своего безысходнаго горя великаго. Являются онъ во снъ близкимъ людямъ, — просять-молять ихъ о преданіи землё. Исполнится это ихъ желаніе — и скитальчеству конецъ, начало странствіямъ-мытарствамъ, общимъ для всъхъ умирающихъ: вплоть до сороковаго дня послъ погребенія, когда всякая душа приходитъ къ своему загробному предълу—или къ селеніямъ блаженства райскаго, или къ въчнымъ мукамъ.

Жизнь всегда казалась русскому народу драгоцённымъ даромъ Божіимъ. Посягающій на нее лихой человъкъ является въ его глазахъ похитителемъ достоянія Господня, а потому и было убійство тяжкимъ гръхомъ даже у языческой Руси. Но положительно противнымъ природъ русскаго человъка считалось самоубійство, —за этоть тягчайшій грэхъ лишаль народъ-пахарь даже утъшенія быть похороненнымъ на одномъ клалбишь съ близкими-родными, отволя лля могилъ самоубійцъ льсные овраги и мочежины болотныя, всторонь ото всякаго обиталища-и живыхъ, и мертвыхъ. По стариннымъ чешскимъ преданіямъ, душа самоубійцы превращается въ черную собаку и во все то время, которое онъ долженъ былъ прожить, если бы не наложилъ на себя рукъ, скитается по землъ, чтобы-по минования этого срока-ввергнуться въ геенну огненную. Русское простонародное міровоззрѣніе хотя и не приравниваеть самоубійць ко псу. но, твмъ не менве, осуждаеть ихъ суровымъ судомъ, отказывая въ загробномъ общении въ близкими имъ по крови и по мысли. Могильники самоубійцъ окружаются призраками всякой темной силы. почему и слывуть "заклятымъ мъстомъ". Не видятъ эти мъста ни поминальныхъ угощеній, не слышать ни причетовъ плачей поминальшиковь. Плачуть надъ могилками самоубійцъ только облака-тучи, кропящія землю дробнымъ дождемъ; поеть по нимъ панихиды, вопить надъ ними, только вътеръ буйный, облетая всв горы-долы свъта бълаго, да воють, пробъгая по сосъднимъ буеракамъ сиромахи – волки сърые. Обходитъ деревенскій людь поодаль эти заклятыя, оговоренныя суевърной памятью, мъста, —ожидая отъ близости къ нимъ (особенно – ввечеру) всякаго навожденія.

Встарину было въ обычав хоронить возлё провзжихъ дорогъ застигнутыхъ смертью въ пути. Еще и теперь можно встрётить не мало такихъ могилокъ, разбросанныхъ по неоглядной путинъ свътлорусскаго простора широкаго. "Гдъ пролилась кровь убјеннаго—тамъ и погребай его!"—въщаетъ убѣленная мудростью старина. По ея слову, еще недавно соблюдался этотъ обычай въ среднемъ Поволжьѣ, на которомъ не мало тропинокъ-дороженекъ проложила обагрявшая кровью землю понизо́вая вольница, разбѣгавшаяся по обѣ стороны могучей рѣки—отъ воеводскаго разгрома, послѣ поимки Стеньки Разина—этого послѣдняго представителя русскаго ушкуйничества—сохранившагося въ народной памяти съ очестливымъ именемъ "удалого Степана Тимовеича". Считалось грѣхомъ переносить для погребенія на кладбища сраженныхъ въ дорогѣ стрѣлами грома небеснаго—убитыхъ молніей. И они находили себѣ вѣковѣчный покой тамъ, гдѣ были застигнуты "волей Божіей". Но ни тѣ, ни другія могилки не внушаютъ прохожему-проѣзжему люду православному того суевѣрнаго ужаса, какой просыпается у него въ душѣ по сосѣдству съ могилами самоубійцъ.

Всё люди, по народному представленію, являются въ этомъ мірё странниками. Смерть настигаеть ихъ тамъ, гдё ей указано Богомъ, — если только человёкъ не поддастся — въ недобрый часъ — искушенію лукавому и не подниметь самъ насебя руки, или не продасть безсмертную душу свою лютому врагу спасенія рода человёческаго — діаволу. Конченъ земной путь; открыты врата новой — безконечной — жизни, столь радостной-отрадной для однихъ ("ходящихъ по путямъ Божіемъ") и столь горестной для другихъ — позабывавшихъ при земной жизни о Богѣ правды. Годы блаженства райскаго пролетають, какъ мгновенія; мгновенія адскихъ мукъ кажутся годами. И такъ — до скончанія вѣковъ, до Страшнаго Суда Божія, о которомъ сокрушается народъ-стихопѣвецъ въодномъ изъ своихъ стиховныхъ сказовъ:

> "Плачу ся и ужасаю, Егда онъ часъ помышляю, Какъ пріидетъ Судія праведный, Въ Божествъ Своея славы, Судъ справедливый судити И страшный отвътъ творити!..."

Безчисленное множество разнопѣвовъ-разносказовъ стиха о Страшномъ Судѣ сложилось въ русскомъ народѣ. Поютсяраспѣваются они до нашихъ дней по всѣмъ уголкамъ боголюбивой народной Руси. Наиболѣе полный и связный изъ нихъ подслушанъ-записанъ Кирѣевскимъ въ Сызранскомъ уѣздѣ Симбирской губерніи. Начинается онъ прямо съ покаянія: "Живали мы, грѣшные, на вольномъ свѣту, пили мы ѣли, сами тѣшилися, тѣлеса мы свои грѣшныя вывѣживали, грѣха много мы на душу накладывали, ничего мы душамъ добраго не уготавывали: за всё будемъ Богу нашъ отвътъ держать на страшныемъ Христовомъ на пришестви"... Затвмъ. слвауеть-продолжается исчисление греховь: "Въ святую Божью церковь мы не прихаживали, святыхъ Божіихъ книгъ мы не слушивали, по писанному мы, гръшные. не въровали... Не имвли мы ни среду, ни пятницу, святаго трехденнаго воскресенія, святыхъ годовыхъ честныхъ праздниковъ. Не имъли мы v себя отпа духовнаго, спъсивые были-гордые мы немилостивые, до нишихъ до убогихъ неподатливые: за то-же мы Господа прогнъвали, Владычицу Пресвятую Богородицу, Пресвятую Троицу присносушную, поклоняемую"... За покаяннымъ вступленіемъ идетъ рядъ вопросовъ, не всегда сопровождаемыхъ отвътами: "Да кто-же не слыхалъ у насъ страху Христа, страху Христа, суда Божьева? Да кто-же у насъ во плоти взять у Христа? Во плоти взять у нась Илья, Божій пророкъ, Илья, Божій пророкъ, и Онохъ, Божій пророкъ. Восходилъ-же онъ на гору на Өаворскую, тогда онъ восходилъ, когда преобразился Господь съ преучениками своими, съ преапостолами, показалъ Онъ ему, въ чемъ мука и рай и всякимъ мъста уготовленныя: гдъ правелнымъ быть, глъ гръшныимъ, гдъ татьямъ быть, ворамъ, грабителямъ, еретикамъ, клеветникамъ, ненавистникамъ, гдъ блудникамъ быть, беззаконнымъ рабамъ"... Народъ-стихопъвецъ точенъ-какъ и всегдавъ своихъ опредвленіяхъ: "Татьи всв пойдуть во великій страхъ",-говорить онъ: "разбойники пойдуть въ грозы въ лютыя; а чародви всв изыдуть въ дьявольскій смрадь; а убійцамъ-то будетъ скрежетъ зубный; сребролюбцамъ-то будетъ несыпляющая червь, смёхотворцамъ-груботворцамъ-вёчная плачь, а пьяницамъ смола горючая..." Вслъдъ за этимъ-картина огненнаго обновления природы, о которомъ уже упоминалось выше: "...протечеть Сіонъ-ръка огненная, оть востока ръка течетъ до запада: пожретъ она землю всю и каменье. древеса и скотъ и птицу пернатую, пернатую птицу и воздуственную. Тогда мъсяцъ и солнышко потемнъютъ, и небо возсіяеть, во свитки совьется, и звъзды спадуть съ неба на землю, спадуть онв, яко листья со древовъ. Тогда-же земля вся восколыбается, всъ ангелы Божій преустрашатся, завидъвши страсти всв и ужасы. Сойдеть съ небесъ Царица Владычица, Пресвятая Богородица, со престоломъ сойдетъ съ небесъ на землю; по Божьему все повельнію сойдуть съ небеси святые ангелы, и снесуть они Кресть пресвятый Его, и поставять на мёсто на Лобное, да гдё же претерпёль Господь вольное распятіе. Потомъ снесутъ престолъ Господень съ неба

Digitized by Google

на землю; тогда съ неба сойдётъ страшный Судія, страшный Судія, Самъ Інсусъ Христосъ на свътоносномъ на облацъ. и сядеть Господь на престолъ Своёмъ, да и будетъ судить живыхъ и мертвыхъ. Тогда убоится Его всякое создание, небо и земля и преисподенная, аль восколыбнется. Тогла-же. по апостольскому словеси. Ему поклонятся небесные и земные, и преисподенные"... Престолъ "Судіи праведнаго" представляется вображенію народа стихопъвца окруженнымъ "полками архангельскими". По правую руку отъ него стоятъ всъ святые пророки, и мученики; по лёвую- многогрёшные съ самимъ сатаною, со угодники его".-...Помилуй насъ, Господи, помилуй насъ!"-вопіють послёдніе. Вы, гръшные, беззаконные рабы!"---отвътствуетъ имъ Господь: "Теперь плачете вы, молитеся, послёднія слезы проливаете вы Мнё... А право глаголю, не знаю васъ! Отъидите отъ Меня, ненавижу васъ: сами вы себъ мъста уготовали, съ самимъ сатаною. со угодники его!..." Какъ громомъ поражаетъ гръшниковъ отвъть Судіи праведнаго, – припадають они "ко сырой землъ", принимаются плакать горько. Плачъ этотъ, по обычаю русскихъ пъвцовъ-сказателей, выливается словами. Вотъ эти слезныя слова: "Горе намъ, гръшнымъ, увы намъ, увы! Зачёмъ, грёшные, мы на семъ свёту родилися? Лучше бы намъ, гобшнымъ. не родитися! Почто-же мы съ малешеньку не померли? Не слыхали-бы слова грознаго отъ страшнаго Судіи. Самого Христа, не потерпъли-бы мы злой муки превъчныя!.. " На этотъ "плачъ" держитъ гръшникамъ свое суровое слово перевозчикъ душъ праведныхъ-Михаилъ-архангелъ, которому и въ стиховныхъ пёснопёніяхъ убогихъ пёвцовъ каликъперехожихъ дается народомъ то-же, что и въ другихъ сказаніяхъ, дерзновеніе передъ Господомъ Силъ.—"О, вы грѣш-ные, беззаконные рабы!"—восклицаеть онъ:—"На то было на вольномъ свъту даны вамъ книги Божественныя: все въ книгахъ было написано, все въ книгахъ было напечатано, въ чемъ гръхъ и въ чемъ спасенье, чъмъ въ рай взойти, чъмъ душу спасти и какъ бы избавиться отъ злой муки превъчныя, и чёмъ наслёдовать вамъ царство небесное. Не будетъ Господь до васъ милостивъ за ваше житье самовольное! Сами вы себѣ мѣста уготовали съ самимъ сатаною, со угодники съ его!" Еще большимъ страхомъ-ужасомъ отзываются эти слова въ смятенныхъ сердцахъ гръшниковъ. Восплакалисьвозрыдали они пуще прежняго; но не тронули слезы-рыданія грознаго архистратига Божія, изрекающаго міру повельнія "Самого Христа". И вотъ. – продолжается стихъ-сказъ, – повельль Господь вогнать всёхъ грешниковъ въ огненную рёку, по-

Digitized by Google

вельльи берега ръки надъ ними содвинуть, чтобы не было. слышно стона-скрежета. Услышавъ такое повелёние и въ то-же самое время завидъвъ "прекрасенъ рай", а въ немъ-"Пресвятую Матерь-Богородицу", возопили "беззаконные рабы со. воплею со великою": -...Ой ты, наша, Заступница Госпожа Мать Пресвятая Богородина! Припади ты ко престолу, къ Судіи праведному со своими со слезамъ съ умильными за насъ. за гръшныихъ, за убогнихъ: чтобы до насъ Господи былъ милостивый, не послаль-бы насъ въ злыя муки въ лютыя, прелютыя муки, злыя, превъчныя, во тартарары преисподенные!" Обращаются гръшники съ молитвою и ко всъмъ святымъ, пророкамъ и мученикамъ, -- чтобы припали и они съ мольбою о прощении "убогихъ-гръшныихъ" ко престолу Всевышняго. чтобы вывель ихъ Сулія Правелный на вольный на прелестный свътъ". Объщаютъ они вспокаяться и всегда идти по. стопамъ Божіимъ. Не внемлетъ столь позднему покаянію (....Не есть во адъ покаянія, не есть во адъ исповъданія!.."). непоколебимъ въ Своемъ ръшении Госполь. Начинаютъ гръшники прощаться со всёмъ и всёми. Это мёсто сказанія дышетъ проникновеннымъ чувствомъ. -- Прости, наше услажденіе, прекрасенъ рай, простите наши райскія кущи!"-восклипаеть скорбный хоръ гръшниковъ:-Прости, нашъ Животворящій Кресть, райское знаменіе... Прости ты, наша Заступница, Госпожа Матерь Пресвятая Богородица! Прости, нашъ страшный Судія, Самъ Інсусъ Христосъ! Прости, нашъ Іоаннъ Предтеча! Прости, нашъ Миханлъ, архангелъ святой, простите всѣ ангелы, архангелы, херувимы и вся Сила Небесная. Уже намъ, говшныимъ, вашей славы не слышати"... Далъе-прощаются гръшники со всъми святыми-праведными, "наслѣдниками Божіими". Вслѣдъ за этимъ прощаніемъ идетъ слово грознаго Судіи, обращенное ко всъмъ праведнымъ: -- Подите. Мои Христолюбимые, подите, отъ въку угодившіе Мнв; подите, святые Мои — праведные; подите, пророцы всѣ мученицы, подите, страстотерпцы, страстотерпницы; подите, пустынные жители! Скитались вы во горахъ, въ вертепахъ, во пустыняхъ, исправляли правила Божіи, исправляли вы Моего ради имени! Подите вы, страдальцы и мученицы: страдали вы Моего ради имени! Подите вы,апостолы, угодники Божіи, вы Мое въ міръ имя проповъдали! Подите, наслъдники вы Божіи, наслъдуйте вы царствіе небесное! Моемуто царствію не есть конца!"... Стихъ-сказъ кончается краткимъ и спокойнымъ заключениемъ повъсти о Страшномъ Судъ Божіемъ:

"Тогда исполнится слово пророческое: Да исчезнуть оть земли всё грёшные, Съ шумомъ имъ будеть скончаваніе, Имъ же не быть здёсь на земли, Оть вёку вёковъ..."

Въ это-же время — по другому сказанію, — "праведные возсіяють яко солнушко, радуючи, возвеселяючи, сами воспоють гласы ангельски..." Такъ исполнится въ міръ правда Божія, предъ которою безсильно всякое земное могущество — по словамъ народа-пахаря, провидящаго за тьмою смерти свътъ жизни безконечной.



### УКАЗАТЕЛЬ ПРИМЪЧАНІЙ.

Августъ, импер.: 340. Александръ Ярославовичъ, вел. кн. 348.Алексій. св.: 177. Аркона, городъ: 21. Аванасьевъ, А. Н.: 9. Безсоновъ, П. А.: 8. Бретонцы: 309. Буслаевъ, Ө. И.: 11. Василій ІІ-й, вел. кн.: 170. Венды: 109. Веселовскій, А. Н.: 514. Власій, св.: 149. Вятичи: 302. Георгій-Побѣдоносецъ, св.: 279. Гильфердингъ, А. Ө.: 639. Гостомысль: 577. Григорій Богословъ, св.: 15. Густинская льтопись: 226. Даль, В. И.: 45. Даміанъ, св.: 458. Димитрій Солунскій, св.: 445. Діоклетіанъ, импер.: 497. Длугошъ: 281. Довмонть, кн. псковскій: 102. Древляне: 302. Елевзинскія таинства: 309. Заб'блинъ, И. Е.: 100. Зоря, раст.: 41. Зосима, св.: 470. Илія, прор.: 333. Иллирійскіе славяне: 128. Ильмень, оз.: 73. Ильминскій, Н. И.: 96. Иннокентій, митропол.: 10. Ипатьевская лътопись: 34. Истоминъ, Ө. М.: 366. Іоасафъ, царевичъ: 478. Калайдовичъ, К. Ө.: 73. Калевала": 596. Карамзинъ, Н. М.: 575. Кириляъ, митроп.: 65. Кириллъ Туровскій, св.: 698. Кирвевскій, П. В.: 17. Климентъ, св. папа римский: 78. "Кормчая Книга": 451. Костонаровъ, Н. И.: 304. Косьма, св.: 458.

Крестовскій, Вс. В.: 378. Кроаты: 109. Левъ III-й, импер; 429. Ложныя солнца: 37. Максиміанъ. импер.: 630. Максимовъ, С. В.: 131. Матвѣевъ, А. С., бояр.: 519. Мельниковъ, П. И.: 441. Меря: 297. Мееолій Патарскій, св.: 11. Мордва: 95. Николай-чудотворець, св.: 265. Новиковъ, Н. И.: 217. Нѣмецкая слобода: 262. "Нътовщина": 486. Одеарій, Ад.: 167. Олегъ, кн.: 154. Павелъ, апост.: 316. Памфилъ, игум: 302. Петръ Александрійскій. св.: 78. Петръ, апост.: 316. Писцовыя Книги: 501. Радимичи: 302. Разрядныя Книги: 311. "Русская Правда": 59. Рыбниковъ, П. Н : 77. Савватій, св.: 407. Садовниковъ, Д. Н.: 179. Сахаровъ, И. Ц.: 42. Святополкъ І-й, кн.: 328. Сибирская язва: 334. Симеонъ Полоцкій: 519. "Синопсисъ": 437. Словаки: 36. "Слово о полку Игоревњ": 150. Снегиревъ, И. М.: 225. "Стоглавъ": 212. "Судебникъ": 5(ч). Съверяне: 302. Тихонъ І-й, еписк: 301. Фаминцынъ, А. С.: 167. Чуваши: 95. Шейнъ, П. В.: 411. Юрій Всеволодовичъ, вел. кп.: 102. Якушкинъ, П. И.: 13. Ярославъ І-й, вел. кн.: 102. Өеодоръ-Тиронъ, св.: 136.

А. А. Коринфскій.

Digitized by Google

## Содержаніе.

|           | cmp.                             |
|-----------|----------------------------------|
| Предислов | ie                               |
| I.        | Мать-Сыра-Земля                  |
| II.       | Хлъбъ насущный                   |
| III.      | Небесный міръ                    |
| IV.       | Огонь и вода                     |
| ν.        | Сине море 67.                    |
| VI.       | Лъсъ и степь                     |
| VII.      | Царь-государь                    |
| VIII.     | Январь-мъсяцъ                    |
| IX.       | Крещенсвія сказанія              |
| X.        | Февраль-бокогръй                 |
| XI.       | Срътенье                         |
| XII.      | Власьевъ день                    |
| XIII.     | Честная госпожа Масляница 157.   |
| XIV.      | Мартъ-позимье                    |
| XV.       | Алексвй—человъкъ Божій177.       |
| XVI.      | Сказъ о Благовъщения             |
| XVII.     | Апръль-пролътній мъсяцъ 198.     |
| XVIII.    | Страстная недёля                 |
| XIX.      | Свътло-Христово-Воскресеніе 222. |
| XX.       | Радоница-Красная Горка           |
| XXI.      | Егорій-вешній                    |
| XXII.     | Май-мъсяцъ                       |
| XXIII.    | Вознесеньевъ день                |
| XXIV.     | Троицазеленыя Святки             |
| XXV.      | Духовъ день                      |
| XXVI.     | Іюнь-розанцвътъ                  |
| XXVII.    | Ярило                            |
| XXVIII.   | Иванъ-Купала                     |
| XXIX.     | О Петровъ днъ                    |
| XXX.      | Іюль—макушка лъта                |

|                    | cmp.                             |
|--------------------|----------------------------------|
| XXXI.              | Илья-пророкъ                     |
| XXXII.             | Августъ-собериха                 |
| XXXIII             | Первый Спасъ.                    |
| XXXIV.             | Спасъ-Преображенье               |
| XXXV.              | Спожинки                         |
| XXXVI.             | Иванъ-Постный                    |
| XXXVII.            | Сентябрь-листопадъ               |
| XXXVIII.           |                                  |
| XXXIX.             | Воздвиженье                      |
| XL.                | Пчела – Божья работница          |
| XLI.               | Октябрь-назимникъ                |
| XLII.              | Покровъ-зазимье                  |
| XLIII.             | Свадьба — судьба                 |
| XLIV.              | Послъдніе назимніе праздники445. |
| XLV.               | Ноябрь-мъсяцъ                    |
| XLVI.              | Михайловъ день                   |
| XLVII.             | Мать-пустыня                     |
| XLVIII.            | Введенье                         |
| XLIX.              | Юрій-холодный                    |
| L.                 | Декабрь-мъсяцъ                   |
| LI.                | Зимній Никола                    |
| LII.               | Спиридонъ солноворотъ            |
| LIII.              | Рождество Христово               |
| $\Gamma I \Lambda$ | Звъри и птицы 546.               |
| LV.                | Конь-пахарь                      |
| LVI.               | Царство рыбъ                     |
| LVII.              | Змъй-Горынычъ 601.               |
| LVIII.             | Злыя и добрыя травы 617.         |
| LIX.               | Богатство и бъдность 633.        |
| LX.                | Порокъ и добродътель             |
| LXI.               | Дътскіе годы                     |
| LXII.              | Молодость и старость             |
| LXIII.             | Загробная жизнь                  |
|                    | Указатель примъчаній             |

ŧ

i.

— 723 —

Digitized by Google

### , ВЫВАЛЬЩИНЫ' Аполлона Коринфскаго

вышли въ свътъ третьимъ изданіемъ, дополненныйъ новыми стихотвореніями. Томъ въ 22 печатныхъ листа, отпечатанный (безъ предварительной цензуры) на лучшей альбомной бумагь большого формата.

47 пѣсенныхъ сназаній: Микула. — Бертрада. — Русалочья заволь.-Златоогненный цвътъ.---На ковръ-самолеть.---Потайный сказъ.---Бъгство боговъ. -- Измънница-жена. -- Воляной. -- Лада. --- Бълбожичъ. -- Суженый. ---Подводная пустынь.-Старый ямщикъ.-Горислава.-Царь снъговъ.-Улаль. -- Скоморошья потѣха. -- Святогоръ. -- Мара безумная. -- Степь-урочише. – Полонянкина коса. – Солнечные зангрыши. – Изгой. – Шъсня русалокъ — Паревъ курганъ — Сосъли. — Въчные всалники. — Незванный ва. — Два брата. — Киязь-богоборець. — Несмъяна-королевна. — Перстень. — Чудище-Ложь.-Ширъ въ камышахъ.-Зависть Лихая.-Послъдній богатырь. — Безродная. - На плотахъ. -- Свётлояръ. -- Калики-перехожіе. -- Чурило.-Елена-Краса.

25 "Картинъ Поволжья".--43 очерка "Стверзаго лъса". СПБ. 1900 г. Цёна два рубля.

#### Во всъхъ книжныхъ магазинахъ имъются въ продажъ

#### другія книги того-же автора:

1. "Пѣсни сердца". Стихотворенія 1889-93 гг. Второе изданіе книгопрод. М. В. Клюкина. М. 1896 г. Цена (388 стр. in 12) въ перепл. 1 р. 2. "Черныя розы". Стихотворенія 1893—95 гг. С. Петербургъ, 1896 г. Цѣна" (294 стр. in 8) 1 рубль.

3. "Тѣни жизни". Стихотворенія 1895—96 гг. С. Петербургъ, 1897 г. Цѣна (264 стр.) 1 рубль.

4. "Гимнъ Красотъ" и другія новыя стихотворенія 1896—98 гг. С.-Пе-

тербургъ, 1899 г. Цѣна (316 стр. in 8) 1 р. 50 к. 5. "Вольная птица" и другіе разсказы 1888—94 гг. ("Вольная птица".-"Подъ шумъ дождя". – "Любочка". – "Могя". – "Тридцать кургановъ". – "Домнино горе". – "Она пришла". – "Сергъй Андреевичъ". – "Непріятный случай". – "Однимъ вечеромъ". – "Просёлкомъ". – "Начало".) С.-Цетербургъ, 1897 г. Цѣна (336 стран.) 1 рубль.

6. "На ранней зорькъ". Сборникъ стихотвореній для дътей, съ многочисленными рисунками. Издание М. В. Клюкина. С.-Петербургъ, 1896 г. Ивна (150 стр.) 50 коп., въ папкъ 65 коп. (Печатается второе изданіе).

7. "Старый морякъ". Поэма Кольриджа въ стихотворномъ переводъ Аполлона Коринфскаго, съ 41 иллюстраціями Густава Дорэ, 2-мя портретами Кольриджа, примъчаніями его къ поэмѣ и біграфіею. Роскошное издание in foeio. Издание второе, Ф. А. Іогансона. Киевъ, 1897 г. Цѣна 1 р. 50 к., въ переплетѣ съ золототисненіемъ 3 руб.

8. "Поззія К. Н. Случевскаго". Этюдъ. С.-Истербургъ, 1900 г. Изданіе П. П. Сойкина. Съ портретомъ и автографомъ К. К. Случевскаго. Цбна въ художественно-исполненной обложкѣ 60 копѣскъ.

9. "Д. Н. Садовниковъ и его поэзія". Сообщеніе, сдѣланное въ кружкѣ имени Я. П. Полонскаго. Изданіе П. П. Сойкина. Съ портретомъ Д. Н. Садовникова, грав. профес. Мате. Цёна (112 стран.) 50 коп.

10. "Пасха царя Аленстя". Исторический разсказъ. Издание М. В. Клюкина, для народнаго и дътскаго чтенія. Цъна (16 стран.) З копъйки.

Digitized by Google



Digitized by Google

|   | THE UNIVERSITY OF MICHIGAN<br>GRADUATE LIBRARY |               |
|---|------------------------------------------------|---------------|
| 1 | DATE DUE                                       | 14            |
|   |                                                |               |
| 1 |                                                |               |
|   |                                                |               |
|   | *                                              |               |
| - |                                                |               |
|   |                                                | Sec. 10       |
|   |                                                | Card          |
| - | Digit                                          | zed by Google |



Filmed by Haman Con Mart 1992

# DO NOT REMOVE OR

MU

Digitized by Google

