

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Chil 8692, 27





HARVARD COLLEGE LIBRARY







•



•

Digitized by Google





- HAVBA И E III. » D 5. HINDLINHA Ξ, 1.00K :A. The second s . 14 D . . . . . . Mare 4350 125M Digitized by Google





Phil 8692.27







# посвящается

こうら

# Александру Владеміровичу

# СТАНКЕВИЧУ,

## въ знакъ многолѣтней, сердечной дружбы и во имя дорогилъ намъ воспоминаній.

4 . . . . .

· Digitized by Google



### ПРЕДИСЛОВІЕ.

Что такое наука? Что такое редягія? Каково нхъ взаимное отношение? Таковъ одинъ изъ важнъйшихъ вопросовъ, которые погуть занимать человёческій умъ. Точно ли религія принадлежить прошедшему, временамь младенчества человѣческаго рода, а наука будущему, эпохв зрвлости, и первая должна постепенно замбниться послёлнею. какъ увъряють нъкоторые? Или же наобсроть, редигія составляеть красугольный камень всякой пстины для человвка, и наука только въ ней можетъ найти разръшение всвяъ своихъ противоръчій, какъ утверждаютъ другіе? Наконецъ, существуеть и третье, среднее мивніе, которое, признавая самостоятельность обонхъ началъ, ищеть ихъ соглашенія. Но какъ достигнуть этого соглашенія? Гдв для него данныя? Въ настоящее время, повидимому, эти двъ области разошлись далье, нежели когда либо, и борьба кипить, можеть быть, съ еще большимъ ожесточениемъ, нежели upezze.

Нать сомнанія, что многимъ самое поставленіе этихъ вопросозь покажется признакомъ устаралыхъ убажденій. Чамъ скудийе у насъ образованіе, чамъ болёе перепутываются понятія въ умахъ, тамъ болёе всё вопросы считаются порашенными. Всякій, кто хочетъ прослыть передовымъ человакомъ, считаетъ себя обязаннымъ враждебно или даже презрительно относиться въ религіи. Въ ней, равно кавъ и въ философій, видятъ ивленіе, отжившее свой вакъ, остатовъ младенческихъ предразсудновъ. Но если что можетъ служить признакомъ устаралыхъ поня-

Digitized by Google

тій, такъ это — чисто отрицательное отношеніє въ религія. Подобными воззрѣніями можно было довольствоваться въ XVIII-иъ стольтін. Въ наше время требуется иное: XIX-й въвъ поняль религію, какъ одинь изъ существенныхъ элементовъ человъческаго духа. Это признають всъ мыслители съ сколько нибудь широкниъ взглядомъ. Тъ же, которые не хотять знать инчего, кромв положительной науки, въ ней самой могуть найти подтвержденіе нашей мысли. Положительная наука отправляется отъ явленій, а къчислу важнёйшихъ явленій человёческой жизни несомнённо принадлежить религія. Съ первыхъ временъ человъчества и до нашихъ дней, она составляла духовную пищу милліоновъ и милліоновъ людей. Опа искони отвъчала самымъ глубокимъ потребностямъ человъческой души. Безъ нея никогда не обходилось ни одно общество. Наконець, въ исторіи она играла такую руководящую роль. съ которою кожетъ сравниться развъ только философія. Очевидно, мы имвемъ тутъ явленіе, которое нельзя легкоиысленно отвергать: его надобно изучить и понять. Въ наше время невозножно уже пробавляться ссылкою на заблужденіе, на обманъ, на невъжество: эти общія фразы, которыми избогда можно было дзйствовать на неопытные уны, утратные свою обаятсльную силу. Наука XIX-го ввиа видить въ исторіи развитіе духа по внутреннимъ его законаиъ. Чтобы распрыть эти законы, необходимо опредвлить положительное значеніе каждаго изъ элементовъ духовной природы человъка, а тутъ, на первоиъ планѣ, паиъ представляется религия. Не понявши ся, мы не пойменъ в чс-Торін, сліновательно не поймень и ивленій, вытекающихь нзъ историческаго развитія народовъ.

Но не только въ прошедшенъ, а равно и въ настоященъ и въ будущенъ, религія должна сохранить свое высокое ивсто въ жизни людей. Одно положительное знаніе не въ состоянія удовлетворить человъка. Сно идеть не далъе из-

Digitized by Google

71

въстной, ограниченной области явленій. За этихи прелълами открывается безконечный міръ мыслей, стремленій и чувствъ, которыя остаются неудовлетворенными. Сколько ни отворачивайся отъ извёстныхъ вопросовъ, они черезъ это не исчезають, а твмъ настойчивъе напрашиваются на умъ, чъмъ выше ихъ значеніе для человъка, ибо оня касаются собственной его судьбы, его отношенія къ источнику всякой жизни, наконець, твхъ правиль, которымъ онъ обязанъ следовать въ своей деятельности. Подрывая довъріе въ философін, положительная наука твиъ самымъ заставляеть людей съ еще большими ожиданіями обращаться къ религін, ибо отказаться отъ ръшенія этихъ вопросовъ мы не можемъ иначе, какъ отказавшись отъ всей высшей стороны своей природы, оть самыхъ глубокихъ своихъ стремленій, отъ неискоренимыхъ потребностей мысли, отъблагороднайшихъ порывовъ своего сердца. Человакъ, который хочеть ограничиться познаніемъ того, что доступно внъшнимъ чувствамъ, долженъ заглушить въ себъ голосъ разума и совъсти; онъ долженъ обречь себя на неутомимую работу, не имъя даже надежды, что она когда либо пряведеть его къ желанной цвли, такъ какъ онъ заранбе знаетъ, что вся высшая область идей, которая одна говорить его уму и сердцу, для него навъки закрыта. Есть ли возможность заманить мыслящее существо такого рода перспективою? И какъ можеть подобная наука надвяться побъдить религію, которая обращается именно въ высшинь и дучшимъ сторонамъ человѣческаго естества?

Эти соображенія получають еще болье вѣса, если мы взглянемъ на современное состояніе такъ называемаго положительнаго знанія. Въ области естествовѣдѣнія, все ограничивается объяснепіемъ чисто механическихъ отношеній. Какъ скоро явленіе выходить изъ этихъ предѣловъ, естествоиснытатели говорятъ: «этого мы объяснить не можемъ; мы не знаемъ, а чего мы не знаемъ, того мы пе объяс-

Digitized by Google

няемъ». Относительно же познанія человёка, можно сказать, что не сдълано еще ровно ничего. Положительная наука стоить пока на порогѣ, пытаясь отворить замкнутую иля нея дверь. Объясненіе, по теорія, должно нати съ низу, начиная съ физическихъ явленій; по изслёдованіе этой стороны человъческой души едва начинается. Нъть ни одного твердаго положенія, ни одного безспорнаго вывода. Изслёдователи не согласились даже относительно способа изученія душевныхъ явленій, колеблясь нежду внёшнниъ опытомъ и внутреннимъ, и не зная гдв найти точку опоры. По выражению одного изъ значительнвишихъ писателей этого направленія, оно представляеть настоящее вавилонское столпотворение. Когда же, не отомкнувши двери, приверженцы чистаго реализиа начинають говорить о томъ, что происходить въ домв, мы, въ удивлению, встрвчаень только жалкіе обрывки давно известныхъ и давно опровергнутыхъ философскихъ теорій, или же воздвигаются такія фантастическія зданія, которыя никакъ уже не могуть инбть притязания на имя точной науби. Чбиъ же можеть заибнить реализиь отвергаемыя ниъ религію и философію? Ничвиз. Онъ взываеть только въ человвку: откажись отъ того, что тебв всего дороже, отъ саныхъ заввтныхъ своихъ убъжденій, и върь положительной наукъ. которая оставляеть тебя въ полномъ невъдёнін относнтельно именно того, что тебъ ксего болье желательно знать. Какое понятіе о человъкъ должны нивть ть, которые проповъдуютъ подобное ученіе, и каковы должны быть тв. которые ниъ довольствуются?

Эта самоувъренность ограниченной точки зрънія, это отрицаніе высшихъ явленій духа во имя теоріи, имъющей претензію оппраться на явленія, доказывають, что современная наука не успъла еще утвердиться на прочныхъ основаніяхъ. Разочаровавшись въ философскихъ системахъ, которыя смълымъ полетомъ высли хотъли обнять всю вселенную, человъческий умъ кничася въ противоположную крайность. Онъ въ опытъ сталъ исъать для себя твердую точку опоры. Но здесь его должно постигнуть еще большее разочарование. Тамъ, гдъ онъ дуналъ найти свъть, онъ обрътаеть только мравъ. Опыть на столько снособенъ дать намъ познание вещей, на сколькоонъ озаряется направляющимъ его разумомъ; слёдовательно, чёмъ менёе разумъ довёряеть самому себё, тёмъменьшіе плоды онъ въ состоянім извлечь изъ опыта. Послъдній даеть намъ только разнообразныя явленія в чисто внёшній ихъ порядокъ въ пространстве и времени. Ни смысла, пи связи явленій опыть памъ не раскрываеть: связующее начало, не подлежащее внѣшникъ чувстванъ, постигается только разумомъ. Поэтому, какъ скоро мы отвергаемъ разумъ, кабъ самостоятельный источникъ познанія, такъ остается одно лишь совершенно непонятноедля насъ внёшнее сопоставление явлений, пли же, если мы хотимъ что либо объяснить, мы принуждены внутреннюю связь сводить на вибшиюю, то есть, вездѣ видѣть. однељ механизмъ, который однако, въ свою очередь, остается для насъ необъяснимымъ. Это и делаютъ реалисты. Номеханическое воззрѣніе, приложимое въ извѣстной области явления, обазывается совершенно недостаточнымъ тамъ, гдъ мы имъемъ двло н. съ витшиею, а съ внутреннею связью вещей. Старачіе все сводить къ неханическимъотношеніямъ ведеть не только въ непониманію, но и въискаженію всёхъ высшихъ явленій природы и духа, которыя наспльственно подводятся подъ неприложные въ нимъ законы и въ которыхъ наитренно отрицаются самыя существенныя ихъ черты. Всего болье это обнаруживается въ той области, гдъ разумъ самъ является двятелемъ. Отрицая значение его, какъ самобытной силы, составляющей источникъ самостоятельныхъ опредълений, мы очевидно инчего не пойнемъ въ явленіяхъ человъческой

Digitized by Google

жизня. Мы будемъ стараться объяснить частными и вибшними отношеніями то, что составляеть явленіе выснаго, идеальнаго начала. Отоюда та масса уродливыхъ произведеній, которыми, подъ именемъ положительной науки, наводняются всё отрасли знанія, касающіяся человёка, начиная отъ психологім и кончая соціологіею и исторіею. Такое направленіе прямо ведеть къ отрицанію всей высшей стороны человёческой природы, того, что связываетъ насъ съ безконечнымъ. Человёкъ приравнивается къ животнымъ, низводится на степень простаго физическаго существа, котораго жизнь и дёятельность опредѣлзются механическими отношеніями соединяющихся въ немъ матеріальныхъ элементовъ и окружающихъ его естественныхъ сняъ.

Понятно, какіе печальные жизненные плоды должно было принести такое настроеніе умовъ. Душа человіка возвышается, когда онъ устремдяетъ свои взоры на общее, всеобъемлющее, въчное; напротивъ, кругозоръ его съуживается и душевныя силы слабъють, когда онъ вращается исключительно въ области частностей. Низволя его съ неба на землю. реализиъ неизбъжно долженъ былъ повести въ понижению уиственнаго и нравственнаго уровня человѣческихъ обществъ. Это мы и видимъ въ настоящее время. Результа-Товъ положительнаго знанія, дающаго лишь частныя рвшенія по частнымъ вопросамъ, является отсутствіе всявихъ общихъ идей, а всябдствіе того, хаотическое состоячіе умовъ. Современный образованный человёкъ потеряль свое равновъсіе; нигдъ онъ не находить твердой точки опоры. Среди безкопечнаго множества частностей, у него исчезъ всякій общій взглядъ. Никогда еще не было такого всеобщаго шатанія, такого унственнаго мрака, какъ именно теперь. Сильная мысль, првпкія убъжденія, высокіе характеры становятся р'якостью. Практическіе вопро--сы еще способны приковывать къ себъ людей; теоретиче-

· Digitized by Google -

скіе ннтересы отошли на задній планъ и возбуждають умы лишь на столько, на сколько въ нихъ выражается та нли другая практическая тенденція. Явнымъ признакомъ этого низкаго умственнаго состоянія служить всеобщій упадокъ изящной литературы. Въ этомъ нельзя видѣть случайное только явленіе; положительное знаніе всего менѣе допускаетъ такого рода всеобщія случайности. Это—знакъ времени. Въ поэзін выражаются идеальныя стремленія человѣчества. Тамъ, гдѣ изсякъ ея источникъ, можно навѣрное скизать, что оскудѣла идеальная жизнь общества. Человѣкъ, вслѣдствіе господства реализма, превращается въ исключительно внизъ смотрящее существо. Откуда же взяться поэтическому вдохновенію?

Въ Россіи, это понижение общаго уровня должно было отразиться въ еще болве печальныхъ явленіяхъ, нежели гдъ либо. Современное русское общество превратилось въ умственную пустыкю. Серіозное отношеніе къмысля, искреннее уваженіе въ наук'я почти исчезии; всякій живой источникъ вдохновенія изсякъ. Съ падевіень философіи, логика сдвлалась излишниму, бременень; умѣніе связывать свон понятія отощао въ области предразсудвовъ. Никогда еще руссьля интература не стояла такъ низво; нивогда легвоище**діе и невъжество такъ беззаствнчиво не выставлялись на** показъ. Самые крайніе выводы самыхъ одностороннихъ западныхъ мыслителей, обыкновенно даже пепонятые и непереваренные, смёдо выдаются за послёднее слово европейскаго просвъщенія. Либерализиъ и соціализиъ, реализиъ и утонія, самыя противоположныя и неключающія другь друга направленія, сливаются въ невообразними хаосъ, въ которомъ можно найти все, кромъ знанія и мысля. Танаше подожение. Когна читаешь или KOBO BOHOMEнаешь о прежнихъ дюдяхъ, съ ихъ широкимъ образованіенъ, съ нхъ возвышенвыми интересами, при гораздо меньшей возможности дийствовать, больно и обидно становится за настоящее. Западно-европейскія общества, погрузившись въ исключительное изучение частностей, сохравили по крайней мёрё одну облагороживающую черту: упадовъ мысли искупается до ивкоторой степени значительностью умственнаго труда, обращеннаго на изслёдованіе фактическаго матеріада. У насъ, къ сожадёнію, и этого нѣтъ. Если западнаго Европейца можно сравнить съ рудокопомъ, который неутомимо работаетъ въ рудинкахъ, приготовляя себъ богатства для будущаго, то мы, при скудости нашего образованія, довольствуенся ожиданіемъ чужихъ благъ, а пока интаемся кой-гдъ подобранными брохами, которыя доставляють посредники, слишкомъ часто расчитывающіе на неразборчивость публики. Отсюда внутренцій разладъ и дикія фантазін, рождающіяся во мравъ. Сколько среди насъ людей, которые забыля даже. что существуетъ свётъ Божій и готовы забидать выченьями того, кто дерзаеть о немъ помянуты!

Выдти изъ этой удушливой атносферы составляеть насущную потребность всякаго, въ комъ жнвы еще интересы мысли, вто не довольствуется житейскою пошлостью ила ча въру принятымъ направленіемъ. А выдти изъ нея можао только однимъ способомъ: поднявши глаза къ верху, сиб. сто того чтобы упорио держать нхъ прибованными въ низу. Поднять ихъ нужно не съ твиъ, чтобы отлетъть отъ земли и унестись въ невъдомую область, а съ тъяъ чтобы. оставаясь на земль и пользуясь ся богатствами, окниуть взоромъ все необъятное пространство неба и уразумъть велнкую связь, соединяющую высшее съ низшимъ, небесное и земное. Возможно ли исполнение подобной задачи? Думаю, что наука собрала для этого достаточно данныхъ, если только им пе ограничимся мимолетными произведеніями вчерашняго дня, а усвоимъ себѣ все то, что чело-въчество выработало на своемъ многовъковомъ и многотрудномъ пути. Во всякомъ случат, кому удалось доработаться до самостоятельнаго взгляда на эти предметы и озарить свётомъ хотя малёйшую частичку безконечнаго міра мысли и чувства, тотъ обязанъ представить результаты своего труда на суждение современниковъ, ибо этимъ только подвигаются впередъ и наука и жизнь.

Приступая въ обсужденію поставленныхъ тною вонросовъ, я долженъ сказать, что я становлюсь чисто на точку зрѣнія науки. Богословскія изслѣдованія и разнышленія могуть удовлетворять убъжденныхь уже въ истинь извъстной религии, но не въ состоянии убъдить твхъ, которые покинули религіозную почву. Какъ скоро возбужденъ испытующій разумъ, такъ ему одному принадлежить верховное ръшеніе занимающихъ его задачь. Если онъ подчиняется высшему авторитету, то онъ дълаеть это не иначе, кабъ на основаник собственнаго убъждения, точно провърнвъ всв свои пути. Въра для разума составляеть не точку исхода, которая принимается слёпо, а объективное начало, которое изслёдуется въ своемъ существё и въ своихъ проявленіяхъ. Только этпиъ путемъ можно сдвлать научный выводъ. Но это изследование должно быть ведено безъ всякаго пристрастія и предубъяденія. Всего менбе можеть быть здёсь допущено отрицательное отношение въ предмету, которое обыкновенно служить только признакомъ пезнанія или непониманія предмета. Истинная науга во всякомъ общемъ явленін видить положительное высаженіе законовъ природы и духа, и чвиъ глубже она его изучаеть, чвиъ болве выясняется передъ нею его смыслъ, твиъ болве исчезаеть разстояніе между познающимь и познаваемымь. Разрывъ между наукою и религіею составляеть принадлежность извёстныхъ ступеней развитія; онъ происходить иногда отъ недостаточности науки, иногда отъ недостаточности религін. Но окончательною цвлью развитія представляется высшее объединение объехъ областей, конечный синтезъ всего духовнаго міра. Таково глубокое уб'яденіе, которое

Digitized by Google

и вынесъ изъ своихъ научныхъ изысканій, и которое однодаетъ мнѣ смѣлость взяться за перо. Постараюсь передатьего тѣмъ, кого искренно занимаютъ эти вопросы.

Прошу только благосклоннаго читателя не посътовать\_ если въ этомъ изслъдования я долженъ буду на первыхъпорахъ вести его черезъ то, что можетъ показаться пустыми метафизическими тонкостями или сухою схоластикою. Кому извъстна связь всъхъ частей науби между собою, тотъ знаетъ, что эти метафизическія тонкости оказываются въ послёдствія исполненными жизненнаго значенія. Онъ составляють необходимое условіе всякаго пониманія. Это-тотъ мерцающій свѣточъ, который непривычному глазу кажется неспособнымъ разсъять окружающій насъ мракъ, но который въ действительности одинъ можеть вывести человѣка въ высшую область всеозаряющей истины. Горе служителю науки, который погасиль въ себъ этоть свётильникъ! Онъ осужденъ въчно пресмыкаться въ низменностяхъ реализма, потерявши даже память о томъ, ято онъ рожденъ для инаго знанія и для иной жизни. and the state of the state of the second sec

A CONTRACTOR OF THE OWNER OF THE PARTY OF THE OWNER OWNE OWNER OF THE OWNER OWNER OWNE OWNER OWNER OWNER OWNE OWNER OWNE O

# КНИГА Г.

# НАУКА.



# ГЛАВА І.

#### опытъ и его границы.

Если опыть, какъ угверждають многіе, составляеть единственный источникъ человъческаго знанія, то судьба человъка представляеть неразръшимое противоръчіе.

Въ самомъ дълъ, можно идти отъ наблюденія къ наблюдению, дълать открытие за открытиемъ, изслъдовать составъ солий, и даже неподвижныхъ звъздъ, передавать свои мысли, съ быстротою молніц, съ одного конця земнаго шара на другой, мы все-таки прибавляемъ только частное къ частному, никогда не достигая такого общаго начала, которое бы удовлетворяло нашему разуму, раскрывая намъ внутреннюю сущность вещей. Мы движемся по безконечному пути, котораго едва инчтожитёйшая часть поддается величайшимъ усиліямъ человѣческаго ума, а остальное остается нокрыто непроницаемымъ мракомъ. Не только ограниченность нашихъ виъшнихъ чувствъ не дозволяетъ намъ выходить изъ теснаго круга доступныхъ намъ явленій, но самая сложность явленій полагаеть знанію неодолимый предъль. Именно то, что всего къ намъ ближе и всего для насъ важнке, ускользаеть оть наблюденій и не подлается анализу, а потому должно вѣчно оставаться для насъ пепонятнымъ. Мало чого: даже тамъ, гдъ мы усматриваемъ постоянную связь явленій, мы знаемь только, что эта связь существуеть, но не знаемъ почему, и если намъ удастся пногда свести частный законъ гь более общему, мы въ сущностя ничего не выпгрываемъ оть этого обобщенія, пбо послѣдній остается для насъ столь же непонятнымъ, какъ и первый. По выраженію Милля 1), мы идемъ только оть одной тайны къ

<sup>1</sup>) Logic I, стр. 527 (7-е над. 1868 г.).

другой. Сколько бы мы ни связывали и ни обобщали, опідтьне даеть намъ инчего, промъ чисто наталиято сходства ная сопоставления явлений из пространстив и времени, акутревней связи мъд не индимъ и смъдела мъденій изд не постиглежъ-По признанию всёхъ естествоиспытателей, прарода зеляей остается для насъ въчно скрытою. Начальныя и консчина причины устраниются изъ области изслідованія. Мы должны довольствоваться отвосительныхъ, отвазываясь оть за-

А невау тыпь, человаческий ралунь, слъдуд неулержикого бы то ни было познания абсолютнаго. мому внутреннему стремлению, требуеть высано разра-

шенія этихъ высшихъ вопросовъ. Какъ только человікъ вачинаеть себя созванать, такъ окъ неизоъкно станить себъ эти задачи. "Замъчательно, говоритъ Августъ Бонтъ, что вопросы, кореннымъ образомъ недоступные нашимъ средстважь, внутренная природа существъ, начало и вонспъ всёхъ явленій, суть именно ть, поторые нашъ умъ предлагасть себь пь этомъ нернойытномъ состояни, тогда какъ исъ разръщними задачи считаются почти исдостойными серіознего размышаеція<sup>с 1</sup>). Конть объасность это тыхь, что перазвитой человыхь не знаеть еще своихъ средствъ, а потому полагаеть себъ недоступных цълк; по причику твкого несоотвътствія между вложенными въ человъка стрезленіями и данными ему орудіами надобно испать горадо гаубже. Если человыкъ, выъсто того чтобы оставлалявать свое ввимание на томъ, что его окружаеть, кидисть каоръ въ безконечную даль, если, не довольствуясь нознавісяъ относительнаго, онъ хочеть постигнуть абсолютное, то это означаеть, что разумъ его созданъ для познанія абсолютнаго. По внутревнему закону человической природы, этопервый предметь, который приковываеть къ себъ его ввимвніе. Человыкъ инчего еще не знаеть, по онъ пряко обращается къ тому, въ чемъ овъ инстенстивно зидить источникъ всякаго познавія, что одно можетъ раскрыть ему смысль и всъхъ окружающихъ его явлений и его собственной жизни. Если же ть высшіе вопросы, которые сь вервыхъ временъ его существованія неотразлио представляют-1) Cours de l'hil. Posit. 1, première leçon, ctp. 9-10.

си его уму, должны вѣчно оставаться неразръшенными, если человѣкъ принужденъ сказать себѣ, что предметь, котораго всеобъсмлющее значеніе притятивасть къ себѣ его внутренній взоръ, недоступенъ его средствамъ, и что въ милліоны милліоновъ вѣковъ онъ не приблизится къ нему ни на шагъ, то не есть лп это такое противорѣчіе, какому не найдется примѣра во всемъ мірозданіи? Животныя не познаютъ абсолютнаго, но они не имѣютъ объ немъ и понятія; они довольствуются тѣмъ, что ихъ окружаетъ. Одинъ человѣкъ обреченъ стремиться къ непостижимому, представлять себѣ непознаваемое, постоянно ставить себѣ вопросы и никогда ихъ не разрѣщать.

При такихъ условіяхъ, судьба человъка остается для него самого непроницаемою тайною. Откуда онъ исходить? Куда онъ идеть? Какой смыслъ этого мгновенія свъта, мерцаюцаго между двумя безконечными пространствами мрака? Животныя онять таки не задають себь этихъ вопросовъ; они живуть безмятежно однимъ настоящимъ. Но человъкъ непремѣнио ихъ себѣ ставитъ; отъ нихъ зависить все его воззрѣніе на собственную жизнь, все направленіе его яыслей и чувствъ. А между твмъ, онъ никакъ не можеть ихъ разръшить. Причины начальныя и конечныя оть него скрыты, и въ этомъ мгновенномъ промежуткъ настоящаго, которымъ онъ принужденъ ограничиться, онъ можеть, не по-. нять (это сму никогда не дано), а усмотръть только частныя отношения, возникающия при встрачь съ окружающими предметами. Съ точки зрънія опытнаго знанія, онъ самъ представляется не болже какъ частнымъ явленісмъ среди частныхъ явленій, относительнымъ между относятельнымъ. Также какъ и все остальное, онъ подчиняется роковымъ, но непостижимымъ для него законамъ, опредъляющниъ взапиныя отношенія сопоставленныхъ въ пространстві; п времени вещей. Такимъ образомъ, онъ является игралищемъ слѣныхъ силь, круппикою, затеря̀нною въ безконечномъ пространствъ, случайнымъ соединеніемъ частицъ, которыя также случайно разъединяются, при чемъ остается сопершенно непонятнымъ, зачѣмъ этой круппикъ дано сознаніе своего положенія, зачёмъ дано ей чувство, идущее за предћлы настоящаго дня, и мысль, которал неустанио проситъ свъта среди окружающаго се мрака.

Человъкъ не можеть не возмущаться противъ подобнаго взгляда. Напрасно говорять ему, что ограничить свое знаніе тыхь, что доступно его средствамь, составляеть признакъ эрълости ума. Онъ не можеть считать признакомъ зрелостя-смотреть исключительно въ низъ, когда, по законамъ своей природы, онъ стремится смотръть въ верхъ, ограничиться изучепіемъ частностей, когда всякое произносимое акъ слово есть выражение общаго понятия, признать себя неспособнымъ понимать что бы то ни было, когда вложенный въ него разумъ есть, по существу своему, способность пониманія, наконець, отказаться оть изслёдованія именно твхъ вопросовъ, которые составляють самую насущную потребность его ума, и которые одни дають смысль всей его жизни. Именемъ зрѣзости украинается только самая ограниченная односторонность, самое глубокое противорвчіе. И когда позитивисты, ссылаясь на непоколебимость опытнаго знанія, утверждають, что оно ностеченно должно заибнить и философію и редигію, мы можемъ видіть въ этихъ увъреніяхъ только забавное притязаніе. Изученіе частички конечнаго должно замънить стремление къ безконечному! Для простаго здраваго смысла очевидно, что туть область другая, а потому замвна невозможия. Пусть опытное знаніе вращается въ своей ограниченной сферь; за его предъзами всегда остается необозримое пространство, отъ котораго человъкъ не можетъ отвращать своего взора, нбо онъ иябеть врожденное и неодолимое стремление смотръть въ даль. Тв вопросы, которые онъ ставить себь съ самаго начала, напрашиваются на него и въ последствии, и онъ не можеть отказаться оть ихъ разришения, ибо отъ нихъ зависить все его міросозерцаніе и вся его д'ятельность.

Не болье основательны и тё приверженцы опыта, которые, какъ Спенсеръ, отмежевываютъ для знанія извёстную, ограниченную область, а остальное, подъ именемъ непознавасмаго, предоставляютъ върв. Здёсь въра, въ отличіе отъ знанія, принимается только какъ темное чувство, не руководниое никакимъ разумнымъ началомъ. Но тамъ, гдё нётъ познаваемаго предмета, чувство будетъ вращаться въ пустотѣ. Чувство само не создаетъ предмета; опо опредъляетъ только отношеніе лица къ данному предмету. Иначе опо само было бы источникомъ познанія, то есть, изнъстною оорною разума. Притожъ, это отношение остается всегда чисто субъективнымъ, ибо чувство разнообразио и не цередаваемо: одинъ чувствуеть такъ, другой иначе. Объективнаго мёрила истины оно въ себё не содержить. Если въ области безконечнаго разумъ безсиленъ понять что бы то ни было, то мы и другимъ путемъ ничего не узнаемъ. Конечно, мы можемъ наполнить это темное царство созданияин своего воображенія; но признавать эти образы за истину человъкъ можетъ только пока онъ не знастъ, откуда они происходять; какъ же скоро выяснился ихъ источникъ, такъ они теряють всякую цёну, и чувство снова обрётается въ пустотв. Или же приходится прибвгнуть въ сверхъестественному откровению, что всего менње допускается позитивистами. Но и отвровение нуждается въ разумной провъркъ, ибо иначе человъкъ принужденъ будетъ слъпо върить всему, что выдается ему за явленіе или предписаніе Божества, и тогда что станется съ самымъ знаніемъ? Однимъ словомъ, куда бы мы ни обратились, мы видимъ, что разумъ одинъ способенъ утвердить въ человъкъ представления, нижюкощія для него объективное значеніе, п къ лимъ только чувство можеть призёпиться всею сидою стремленія, исходящаго изъ глубочайшихъ потребностей души. Воззрѣніе Спенсера, въ сущности, ничто иное какъ попытка отстоять исключительность опытнаго знанія, предос вивъ въръ неванное удовольствіе мечтать, сколько угодно, лишь бы эти мечты не оказывали никакого вліянія на остальное.

И такъ, чистый опытъ ни съ какой стороны не можетъ удовлетворитъ человъка. Давая ему частныя, фактическія скъдънія, онъ оставляетъ его во мракъ на счетъ именно того, что всего болъе занимаетъ его умъ, что составляетъ высшій предметъ для его чувства, что имъетъ важнѣйшее значепіе для его жизни, того, наконецъ, что даетъ цъну самой жизни. Если все человъческое познаніе ограничивается опытомъ, то нътъ въ міръ болъе жалкаго существа, нежели человъкъ. Онъ обреченъ на безвыходное противоръчіе между своими стремленіями и сноими средствами, между неотразнию осаждающими его задачами и невозможностью ихъ разръшенія.

Но точно ли опыть составляеть единственный источникъ человическаго познания?

Digitized by Google

Если мы взглянемъ на ть основания, на которыхъ строятся вся эта теорія, то ям будемь поражены пекоторымь изумленіемъ. Когла въ конць XVII въка Локкъ хотълъ угвердить на прочныхъ началахъ систему опытнаго знания, онъ представилъ подробное изслъдование познавательной способности человъка. Изслъдование было крайне одностороннее; выводы Локка были опровергнуты критикою Лейбница и Канта. Но все же туть были научные доводы; на Локка можно было ссылаться. Темъ же путемъ шло и дальнъйшее развитіе этого ученія. Кондильякъ выработаль цъльную и послідовательную теорію чистаго сенсуализма. Тоже следовало бы сделать и теперь. Новый, глубокій анализь познавательной способности человѣка тѣмъ болѣе необходимъ, что приверженцамъ опыта приходится опровергать величайшихъ мыслителей новаго, времени. Не легко устранить Критику чистаю разума Канта. Но современные позптивисты избавляють себя оть такого труда. Мы не видимъ у нихъ ничего похожаго на то, что старались дать ихъ предшественники. Глё то классическое изслёдованіе, на которое они могли бы ссылаться, какъ на авторитеть? Гдъ то сочинение, которое могло бы стать на ряду не только съ Критикою чистаю разума, но даже съ Лобкомъ или Кондильякомъ? Зачинатель этого направления, Августъ Контъ, налагая свою Положительную философію просто относить богословіе и метафизику къ области прошедшаго, признавая опытисе знание за единственное, достойное зрвлаго возраста человъка; но доказательствъ этому положению онъ не думаль представить: мы должны вёрить на слово. Отчасти этоть пробыть хотыть восполнить Милль своею Лоником. Но изслёдуя пріемы опытной методы, Мплль оставиль безь опроверженія воззрѣнія великихъ нѣмецкихъ фплософовъ, которыхъ онъ зналъ весъма плохо. Возраженія его противъ умозрѣнія ограничиваются кръйне поверхностнымъ отрицанісяъ значенія сплюгнзяя. Полнаго анализа познавательной способности человъка онъ все таки не представилъ. Собственное его учение всего менье можеть служить образцомъ человіческой логики. Въ этомъ мы убіднися ниже. Накопецъ, новъйшіе защитники чистаго опыта, думая расширить теорію, ниспровергають ее въ самыхъ основаніяхъ. Послідователя Дарвина, призначая, вмість съ дру-

Digitized by Google

сими, опыть за единственный источникъ человвческаго познанія, допускають однако, что понятія, также какъ наклонности, характеръ, типическія черты, могуть передаваться наслёдственно. Но если такъ, то въ отдельномъ лице нереданныя такимъ образомъ понятія будуть уже не пріобрьтенныя, а прирожденныя. Есля же опыть убъждаеть нась въ существования прирожденныхъ понятій въ отдъльныхъ лицахъ, то на какомъ основания будемъ мы огрицать ихъ относительно всего человаческаго рода? Опытомъ мы до этого не дойдемъ, ибо мы не знаемъ, каковы были первобытные люди; въ настоящее же время всв имвють уже пріобрётенный по наслёдству запась понятій. Но привержен-. цы этого воззрѣнія идуть еще далѣе: они даже у первобытныхъ людей признаютъ уже прирожденныя понятія, которыя, по ихъ митнію, были пріобрятены опытомъ ихъ животными прародителями. Здікь уже мы вступаемъ въ область, гдъ властвуеть чистая фантазія. Чтобы спасти опытную теорію оть разрушающихь ее фактовь, относять пріобратение полятий въ такую даль, про которую никто ничего не знаеть и знать не можеть. И это совершается во

ния опыта! Болёс нагляднаго противоръчія невозможно себъ

представить.

При такомъ недостаткъ теорія, не поможетъ и ссылка на опытныя науки, преимущественно естественныя, которыя, держась этого пути, значительно подвинули впередъ человвческое знаніе. Никто не отвергаеть опытной методы и великихъ, достигнутыхъ ею результатовъ. Но изъ этого не слъдуетъ, что все человъческое знаніе ограничивается опытомъ. Чтобы доказать это, надобно не только подвергнуть новому анализу познавательную способность человяка, но **Фактически изследовать** все те явленія человеческаго разума, которыя выходять изь предвловь опыта. Позитивисть, который хочеть утвердить свсе ученіе на прочимхъ основаніяхь, должень съ своей точки зрвнія написать исторію онлософія и религін, ибо, по правиламъ самой опытной методы, всякая теорія тогда только можеть пилть притязаніе на положительное значение въ наукв, когда она объясняеть всв явленія. Но тв немногія попытки въ этомъ родь, которыя представляеть современная литература, могуть служить разва только доказательствомъ невозможности напи-

- 7 --

сать дъльную исторію эндосовія в религія съ точки дръвія чистаго опыта. Эти попытки всего болье убъядають насъ въ сијзведливости сказаннаго пыше, что отрицаліваленія большею частью есть только педианіе вля непонякаленія. Позаптивнить не произдель на одного основаліе явленія. Позаптивнить не произдель на одного основательнаго ученаго по этой части, и наобороть, ийть за одного основательнаго историка опьософіи в религія, которай быль бы позативнистова. Вельдствіе этого, друдья опытной методы обыкновения довольствуются тіхь, что голословно признають опыть за единетненный источникъ позапнія и презрительно отпосятся бъ устафизист и къ религія, считва ихъ побончевныхъ дълохъ, но не відая ихъ содерналія и не объясная им ихъ развитія, ни ихъ высокаго зивченія въ исторія человіъчества<sup>1</sup>).

8 ---

 Къ числу печазанихъ произведсијй порагланима должан быть отвесега Поторія физисофія Льюнся, въ которой заровитый авторъ, тъ берь-6% er melecrymmon ern totar ophnic ratagem, da ragiour mary scaleеть въ противоръчія и соктическія онноїни. Согдзени съ учецісяъ Болти. Аьюнсь утверядаеть, что славсооїя запачаеть середину чежду богосаюniens a oniernienu nayeaun, neathernie vero nea nevopia ontocoola uper стявляеть постенсявый переходь оть богоснярсяль являль вь опытspennesie имиъ. Но съ первыхъ не страницъ им узнаемъ, что пер енлослем, louinus, всрховными вачалами бытія прелизнали причины чисти онавческія, накъ то, воду и ноздухъ; затёхь нысль переходить къ начилих интехнолесковь в писонець. у Эдектовъ, пъ нетволавческаяъ. Сладовательно, двишение вдеть отъ оклаческихъ начиль къ кетнованческних, в не на оборотъ. Радокъ съ зтикъ однако прододжаеть существивать в филических философія; поздивйшіе мысаптеля староются даже чочетать ся выводы съ понятіямя метафизиковъ. Но вся эти повытия. на являны Льника, лишенныя почвы, привели тольки нь скептицина. Кизадось бы, туть должно было зародиться опытное знаки, особевло посяћ того лакъ Сознеты пропозгласила общихъ вачаложъ, что савленоесть петици». Вийсто того, за спецтацизномъ сладуетъ повый оплисовскій періодъ, съ еще фолде отвлеченно-вствонанческихъ ваправленієвъ. ведели предайн. Держась теорія прогресса, Льюнсь считаєть нужныхъ признать важую то заслугу за везичным мыслительни этого періода; но окъ саяъ же вазываетъ все пхъ мышденіе неудачныяъ предпріятіенъ. Илъ принятыхъ пяъ началъ прямо следуетъ, что выреботавная яяя діалектика была пъ амещей степени предна, «бо она отвлекала людей отъ петяляно пута и увлекная ихъ въ такую область, гда инчего анать недьзя. Бевтамъ бызъ горяздо послъдовательние, когда овъ говорядъ, что къ то время какъ другіе обращадкеь къ опытному дианію. Платокъ несь И такъ, вопросъ объ источникахъ человъческаго познанія долженъ считаться открытымъ. Постараемся собрать данныя для его разрѣшенія.

ченуху, которой светь не новималь. Съ тотки зрания нозятивныма, нисго сужденія ведьзя произнес. в. Кл. чему же одлано приведо вто новое китячновческое направление. Послужило ля оно, чо крайней мара на этоть разь, переходокь оть богословія нь опыту? Ничуть не быволо. Прошедши черезь истасяльку, чезоваческия имезь своев обращается въбогосзовію. Такямъ образомъ, выведенный Контомъ в усвоекный Льюясонъ законъ оказывается навямить. А нежду твить, въ угоду этому яякону, сакты подвергаются немилосердному некажение. Глубохій идеялисть, Гераклить, превращается въ сенсуалиста; чистый интеріализиъ Дечоврята отождествляется съ спиритуаливновъ Лейбинца; Платонъ представляется скептиковъ, который не тодько не выработадъ никакой сис-. темы, но и не останявлявляся бодте игвовенія на какой бы то их было теорія; Аристогсяь, наконець, наображаєтся, какъ чистый ампярикъ. но закой, поторый, незамътно для себя самого. съ нервыхъ же шаговъ опязывается стоящимъ на совершенно другой почвъ. Не говорямъ уже о мыслителяхъ поваго времени, которыхъ ученія передады ещо хуже. нежели возархнія (ревнихъ. Въ этой Исморіи философія читатель не почерпиетъ даже скияго поверхностного фактического знавія оплософія. ие тозько что пониманія смысяв системъ в законовъ ихъ разантія. Икаче впроченъ в быть не могдо. При отрицательномъ отношения къпредмету. даже серіозные уны обречены на безплодіе.

Digitized by Google

## ГЛАВА II.

### внъшний и внутренний опытъ.

Опыть, со временъ Локка, раздълнется на внёшній и внутренній. Первый состоить въ наблюденіи внёшнихъ явлевій, подлежащихъ нашимъ чувствамъ, второй въ наблюденія внутреннихъ явленій человѣческой души.

Визниній опыть есть способъ изслідованія всіхъ естественныхъ наукъ. Этимъ путемъ онв достигли блистательныхъ результатовъ. Каковы бы ни были недостатки этой методы, нъть сомнънія, что она составляеть истинное основаніе для изслівдованія вибшипхъ явленій. При всей ограниченности нашихъ вившнихъ чувствъ, они служать намъ единственнымъ орудіемъ, посредствомъ котораго мы сообщаемся съ вившнимъ міромъ. Для того чтобы знать, что двлается кругомъ насъ, мы должны наблюдать, двлать опыты, стараться опредёлить постоянную послёдовательность явленій, ихъ сходство и различіе. Только на основаніи точнаго Изследованія фактовъ, мы можемъ прилагать къ явленіямъ математическія исчисленія или логическіе выводы. Главнымъ орудіемъ разума въ этомъ изследованій служить наведеніе. то есть, систематический выводъ общихъ законовъ изъ частныхъ явленій. Наведенію, или индукція, естественныя науки преимущественно обязаны своими успѣхами въ новѣйшее время. Выводъ, или дедукція, служить имъ только вспомогательнымъ средствомъ.

Вся эта метода, имбющая столь твердыя основанія и давшая столь великолбиные плоды, приложима однако единственно къ явленіямъ вибшняго міра, пбо только они подлежать нашимъ вибшнимъ чувствамъ. Душевныя явленія невидимы, неосязаемы; они доступны только внутрениему самонаблюденію, а не вибшнему опыту. Защитники чистаго опыта, которые хотятъ и на исихологію распростра-

нить методу естественныхъ наукъ, поставлены черезъ это въ значительное затруднение. Самые послъдовательные изъ нихъ прямо отвергають внутренній опыть, какъ неспособный дать точные научные результаты. Они требують, чтобы психологическія изследованія, также какъ и физическія, были основаны псылючительно на вившиемъ опыть. Но что дасть намъ визшній опыть относительно душевныхъ явленій? Изслёдователь можеть наблюдать только твлесныя двяженія, проистекающія оть внутреннихъ причинъ; самыя же причины, представления, чувства, ускользають отъ его взора. Этимъ путемъ мы можемъ только снаружи осмотрѣть зданіе, по внутрь его проникнуть мы не въ состоянии. Вследствие этого, защитники методы естественныхъ наукъ стараются по возможности и внутреннія причины ссести на внёшнія. Отправляются отъ изслёдованія рефлексовъ пли невольныхъ движеній; дълають опыты надъ обезглавленными лигушками, и затвиъ, на основания этихъ скудныхъ данныхъ, строятъ уже чисто логическимъ путемъ все психологическое здание. Однако, съ первыхъ же шаговъ, это построение встрвчаеть камень преткновения. Невольныя двяженія обезглавленной лягушки претерпъвають значительныя измѣненія отъ присутствія головы. Физіологи утверждають, что мозгъ служить только регуляторомъ движений; но рядомъ съ этимъ, они принуждены признать, что проходя черезъ мозгъ, движенія усиливаются или задерживаются. Стало быть, этоть органь служить не только регуляторомъ, но и самостоятельнымъ источникомъ силы. Крояв внішней причины, есть, слідовательно, и внутренняя, а потому нать возможности опредалеть законы явленій, не изслёдовавши свойствъ этой послёдней, изслёдовать же ся свойства мы можемъ не иначе, какъ посредствоять внутреяняго опыта. Сколько ни разлагай мозгъ, мы чувствъ и представленій въ немъ не найдемъ; существованіе этихъ внутреннихъ причниъ нашихъ вившнихъ движеній извъстно намъ единственно изъ внутренняго опыта. .

Такимъ образомъ, волею или неволею, мы принуждены въ психологіи руководствоваться внутреннимъ опытомъ. Не только чисто внутреннія явленія души, но самыя онзіологическія отношенія души єъ вибиннему міру не могуть быть изслідованы иначе, какь слимъ путемъ. Когда опзіологь

Digitized by Google

дкласть наблюденія надъ свойствами зрвнія или надъ законамя едля замътныхъ ощущений, онъ не можетъ руководствоваться ничтахъ другняъ, кромъ внутренняго наблюденія вадъ самниъ собою, или тямъ, что другіе сообщають ему о своихъ внутреннихъ наблюденияхъ. Между твяъ, внутренній опыть ямлеть совершенно другія свойства, нежеля вилшній. Мы имѣемъ туть инаго рода орудіе и матеріалъ. Душевное дъйствіе нельзя положить въ реторту или разсматривать въ микроскопъ. Способы индуктивнаго изслёдованія, на которыхъ основана сила естествознанія, здёсь не приложным. Достаточно взглянуть на тв четыре методы, которыя Милль признаеть основными канонами наведенія, чтобъ убъдиться въ этомъ. Слъдовательно, невозможно гокорить и о превращении исихологіи въ остественную науку. Это одинъ изъ твхъ ходичихъ умственныхъ шаблоновъ, которые прилагаются безъ разбора, но при ближайшемъ разсмотрения оказываются лишенными всякаго смысла. Естественны чяуки руководствуются псключительно визшнимъ и николда лиутреннимъ опытомъ; психологія же, во всёхъ своихъ существенныхъ частяхъ, можетъ быть построена члинственно на внутреннемъ опытъ.

Что же даеть намъ внутренній опыть и какъ онъ дійствуеть? Этоть вопросъ доселів весьма мало обслідовань, а между тімъ, онъ составляеть красугольный камень для опытной психологіи. Новъйшіе психологи много говорять объ опыть, но они не потрудились обстоятельно разобрать, что именно они дівлають и какими путями они идуть. Вслідствіе этсло, въ жуъ изложеній постоянно перемышиваются чисто логическіе выводы съ поверхностными внутренними наблюденіями, изъ чего проистекаеть неисцілимая путаница понятій. Мы можемъ здісь только затронуть этоть вопросъ.

Душевныя явленія представляють, по общему признанію, самое сложное, что только есть въ мірв. Въ самой душв мы замвчаемъ различныя стороны или отправленія: чувства, влеченія, мысль, волю. Посредствомъ вившимхъ чувствъ, она подвергается разнообразивйшимъ виечатленіямъ и вступаетъ во взакмнодействіе со всёми элементами окружающей се среды. Причины душевныхъ явленій приходится иногда искоть въ давнощющеднемъ нремени, при чемъ всё посредствующія звенья ускользають оть наблюденія. Для того чтобы въ этомъ хаост открыть какіе нибудь законы, надобно прежае всего различить отдельные элементы. Это делаеть я визниний опыть относительно предметовь своего изследованія. По для внѣшняго опыта эта логическая операція составляеть только точку отправленія. Следующій затвиь шагъ, который служитъ основаніемъ всей методы и всяхъ дальнъйшихъ выводовъ, состоить въ дъйствительномъ рознятіи элементовь, которые уже порознь подвергаются наблюденію 1). А этого-то именно внутренній оцыть не въ состоядія сдёлать. Элементы душевныхъ явленій не могуть быть розняты въ дъйствительности, пбо они не поддаются визлинему дайствію. Они могуть быть розняты только логически, то есть, для того чтобы изслёдовать ихъ, мы доажны сделать отвлечение. Этимъ подагается уже коренное различіе между виблинимъ опытомъ и внутреднимъ. Первый осправляется отъ реальной операція, второй отъ чисто логической.

Въ этомъ умственномъ анализв душевныхъ явленій представляется намъ прежде всего коренное различіе между наблюдающимъ и наблюдаемымъ. Наблюдающій самъ принадлежитъ къ числу душевныхъ явленій, и онъ же есть двятель и орудіе познанія. Въ послѣднемъ отношеніи, мы называемъ его разумомъ, или разумнымъ субъектомъ. Наблюдаются же частныя явленія, которыя субъектъ всѣ принисываетъ себѣ: я, наблюдающій, чувствую, думаю, желаю, дъйствую.

Однако, не всё эти явленія разумъ одинаково принисываеть себѣ. Нѣкоторыя онъ непосредственно сознаеть, какъ свои собственныя дѣйствія, относительно же другихъ онъ ивляется страдательнымъ. Чувства, влеченія суть отраженіе въ сознаніи извѣстнаго состоянія или стремленія души; но разумъ не сознаеть этихъ состояній, какъ свои собственныя дѣйствія. Они возникають въ душѣ помимо сознанія и воля, иногда даже наперекоръ разуму, который хочеть, но не можетъ яхъ устранить. Эти явленія не проистекають и отъ внѣшияхъ предметовъ, ибо внѣшняго впечатлѣнія можетъ вовсе и не быть, или оно такъ отдалено, что во всякояъ

<sup>3</sup>) Mill: Logic, I, B, III, ch. 7, crp. 414-417.

случать оно должно было пройти чрезъ извъстный душевный элементь, прежде нежели проявиться въ чувства или влеченін. Даже въ возбужденіяхъ, производимыхъ внечататніяин настоящей иннуты, къ визшисй причинъ всегда присоеднинется внутренняя, опредълнющая воспрінычивость субъекта, усиливающая или задерживающая визшиее дайствіе. Эта внутренняя причина укрывается оть наблюденій разума; онъ не знаетъ, откуда и почему является въ душі извъстное чувство или влечение. Явления отражаются въ сознании, но причину ихъ разумъ изслѣдовать не можеть, хотя она составляеть элементь собственной души наблюдающаго, ию онь эти явленія признаеть своими. Такимъ образомъ, внутренній опыть приводить нась къ различенію въ душѣ двоякаго элемента, сознательнаго и безсознательнаго, между которыми происходить взаплнодъйствіе. Оба составляють самостоятельный источникъ силы, ноо мы видниъ дъйствіе обонкъ. Но безсознательный элементь самъ по себъ не подлежить ни внутреннсму, ни визнинему опыту: какъ душевное свойство, онь не доступенъ внешнимъ чувствамъ, какъ безсознательное начало, онъ не можетъ быть предметомъ внутренняго сознанія. Мы можемъ судить объ немъ только посредствоять умозаключения, и притомъ такого умозаключенія, которое не основано ни на внутреннемъ, ни на внішнемъ опытв, ноо оно относится къ предмету, ускользающему оть обоихь. По доступнымъ намъ явленіямъ, мы должны судить о совершенно недоступной намъ причинь.

Для того чтобы сдёлать подобное умозаключеніе, мы должны прежде всего въ явленіяхъ сознанія раздёлять то, что происходить отъ самого разума, и то, что проистекаеть отъ безсознательнаго элемента. Каждая сторона должна быть взелательнаго элементь законы простёйшихъ влементовъ, мы можемъ опредёлить законы простёйшихъ влементовъ, мы можемъ опредёлить законы сложныхъ явленій, проистекающихъ отъ ихъ взаимнодёйствія. Но чистое дъйствіе безсознательнаго элемента не подлежитъ нашему наблюденію. Слёдовательно, мы должны начать съ изслёдованія законовъ сознательнаго элемента, разума, и затёмъ уже, опредёливши, что именно въ колкретныхъ явленіяхъ составлястъ долю разума, мы въ состоянія будемъ судить и о атёствім безсознательнаго элемента. Разумъ, который самъ есть наблюдающій, долженъ вмёстё съ тёмъ сдѣлаться пред-

метомъ наблюденія. Орудіе познанія должно прежде всего познать само себя, отдъливши въ своемъ познаніи то, что принадлежить собственно ему, оть того, что принадлежить другому.

Оченидно, что здъсь опыть получаеть уже совершенно другое значение, нежели прежде. Визшний опыть, который есть основной типъ всякаго опыта, состоить нъ познания внешняго для наблюденія бытія. Познающій разумъ отправляется здись не оть себя, а оть другаго. Переходя въ душевнымъ явленіямъ, разумъ приближается уже къ себѣ; но пока онъ имветъ діло съ явленіями, которыя проистекають не изь него самого, а изъ безсознательнаго элемента души, онъ все еще дъйствуеть, какъ внъшній наблюдатель. Когда же онъ переходить бъ собственнымъ своимъ дъйствіямъ, точка отправленія пямъняется: наь внашней, она становится внутреннею. Разумъ начинаетъ не съ другаго, а съ самого себя; опыть переходить въ самосознание. Изявняется и способъ дъйствія: первымъ шагомъ является здъсь не наблюдение, а двятельность, ибо, для того чтобы наблюдать свои собственныя дъйствія, надобно сначала ихъ произвести. А это и есть то, что мы называемъ умозрѣніемъ, и что составляеть основание всей философии. Такимъ образомъ, внутренній опыть самъ собою приводить насъ къ. унозрвнію. Начиная оть объекта, знаніе, въ силу необходимаго логического процесса, переходить къ субъекту.

Однако и въ дъйствіяхъ разума мы должны различить. двоякій элементь. Дъятельность разума состоить въ познаніи и воль. Но разумная воля руководствуется познаніемъ; послёднее предшествуеть первой. Слёдовательно, съ исго должно начаться изслёдованіе. И туть опять мы находимъ двойственное начало: познаніе представляетъ все еще не чистую дѣятельность разума, а взанмнодѣйствіе его съ другими элементьми, внёшними или внутренними. Этамъ взанмнодѣйствіемъ опредѣляется содержаніе познанія; собственно же разуму принадлежить способъ дѣйствія, или то, что называется формою познанія. Первый элементь есть конкрстный или сложны. Для того чтобы изслѣдовать его, им опять должны рознять его на составные элементы, то есть, произвести новое отвлеченіе. Но внѣшние или внутренніе предметы, дѣйствующіе на разумъ, не могуть быть изслѣдованы помимо разума; слёдовательно, и туть мы должны начать съ изслёдованія чисто формальной діятельности, то есть, съ чистой мысли. Это и деласть философія, для которой чистая мысль составляеть основание всёхъ ся выводовъ.

И такъ, разлагая душевныя явленія, мы посл'ядоватсльно пряходимъ въ проствйшему ихъздементу, къ чистой мысля, оть законовь которой зависить познание всего остальнаго. Чиствя мысль точно также составляеть простайний элементь внутрепняго, духовнаго міра, какъ простое химическое вещество составляеть простьйшій элементь міра визниняго или физического. Поэтому, какъ въ естественныхъ наукахъ мы начинаемь съ послёдняго, такъ въ психологіи мы должны начать съ перваго. Психологія должна быть основана на оплософія. Это и есть сдинственный истинно-научный пріемъ, который предписывается строго-логическциъ анализомъ предмета. Опытное же начало исихологіи есть не науччый пріемь, проистекающій изь сміщенія визшияго опыта сь внутренныхь и перенесенія на послідній того, что принадлежить собствению первому. Отсюда ясло, что чисто опытявя исихологія никогда не можеть быть истипною наукою.

Ниже мы увидимъ философское подтверждение этого взгляда. Законы разума покажуть намъ, что пначе быть не можеть. То, что мы назвали пространными элементами физическаго и духовнаго міра, простое вещество и чистая мысль, составляють двѣ противоположныя крайности, изь которыхъ слагается все мірозданіе. Первое представляєть элементь частный, второе-заементь отвлеченно-общій. Одинь преобладнеть въ физическомъ мірь, другой въ мірь духовномъ. Но бабъ частное не можеть существовать безь общаго, такъ в общее не можеть существовать безь частнаго. Поэтому, эти начала составляють только точки отправления для науки. Полнота знація дается восполненіемъ ихъ другь другояъ, сочетаніемъ умозрѣнія съ онытояъ. Чистый же опыть, равно какъ и чистое умозрѣніе, составляють односторонніе способы дъйствія, которые въ дальныйшихъ своихъ выводахъ принуждены прибъгать къ постояннымъ натяжкамъ, чвиъ и обличается ихъ внутренняя недостаточность.

Но для того чтобы оправдать этоть взглядь, мы должны сначала разсмотрыть, что даеть намъ чистое самосознание разума.

## ГЛАВА III.

#### ЛОГИКА.

Тв, которые производять все человѣческое познаніе наъ опыта, стараются и логику превратить въ опытную науку. Очевидно однако, что опытомъ не пріобратается то, что составляеть основание всякаго опыта, безъ чего мы не можемъ сдёлать не только никакого вывода, по и никакого наблюденія. Еслибы разумъ былъ только пустою коробкою. въ которой сталкиваются внёшнія другъ для друга силы, то законы познанія опредвлялись бы исключительно отношеніями этихъ силъ; но въ такомъ случав не было бы познающаго субъекта, слёдовательно не было бы и познанія, а были бы только объективныя отношенія сталкивающихся элементовъ. Но познание несомнънно есть извъстнаго рода двятельность. Вившие предметы не сами собою приходять въ столкновение въ нашемъ умѣ; они предварительно превращаются въ представленія, что составляеть уже извёстную дъятельность разума. Затьмъ, для познанія предмета требуется раздъление признаковъ, соединение сходнаго, опредъление существеннаго и случайнаго, сравнение, выводъ. Представление должно быть превращено въ понятие; надобно произнести суждение, сдълать умозавлючение. Вся эта сормальная сторона операціи, независимо отъ содержанія, опреабляется логическими законами, которые составляють коренное свойство разума, а не пріобратаются ниъ извив. Всякая сила, слёдовательно и разумъ, действуеть по законамъ своей пригоды. Пока разумъ дъйствуетъ безотчетно, какъ въ дътяхъ, опъ безсознательно руководится присущаип ему законами. Но истинная природа разума состоить въ сознательной діятельности; сознательная же діятельность предполагаеть сознание тахъ законовъ, которыми она руководится. Когда мы, напримеръ, делаемъ какой бы то ни бы-

2

до выводь, сознаніе логическаго закона, въ силу котораго онъ дѣлается, непремѣнно должно предшествовать, ибо оно именно составляетъ основаніе вывода. Невозможно, слѣдовательно, утверждать, что познаніе логическихъ законовъ получается единственно изъ наблюденій надъ дѣйствіями разума. Прежде, нежели разумъ себя наблюдаетъ, онъ уже дѣйствуетъ, руководствуясь этими законами.

Защитники чистаго опыта увъряють однако, вслъдъ за Локкомъ, что логические выводы дълаются вовсе не на основанія общихъ логическихъ законовъ, а въ силу непосредственнаго усмотрвнія; общіе же законы, по ихъ мивнію, служать только формулою, которою обозначается то, что двлается во встать частныхъ случаяхъ. Такъ наприятръ, когда мы заключаемъ, что АВ равно CD, потому что оба равны EF, то съ этимъ согласится всякій, кто даже никогда не слыхаль объ общемъ положенія, что двъ величниц. равныя третьей, равны между собою '). Но почему же съ этимъ согласится всякій? Именно потому что, каковы бы ши были величныл, будь онв АВ и СD или ОР и QR, тоже самое разсуждение приложимо ко всвиъ, то есть, потому что это-общій законъ, независным отъ свойства сравниваемыхъ величинъ. Это сознание и лежитъ въ основания вывода, хотя бы оно и не было формулировано ясныхъ образомъ. Человъкъ могъ никогда не слыхать про подобный законъ, но въ означенномъ сужденін онъ руководствуется имъ, и ничвиъ другимъ, поо инаго основанія нътъ. Следовательно, этоть законъ всегда былъ присущъ его разуму. Приведенный примфръ доказываеть совершенно противное тому, что хотять доказать защитники опыта. Ошибка ихъ состоить въ томъ, что они останавливаются на поверхности явления, не объясняя причины; истинную же причину они принимають за послёдствіе, потому только, что она въ отвлеченной формѣ обнаруживается позднѣе. Но это позднѣйшее сознаніе отвлеченныхъ зъзоновъ объясняется самымъ свойствомъ сознательной двятельности. Прежде, нежели разуль обращается на себя, онъ дъйствуетъ; всякое же логическое дъйствіе, обращенное на познаніе внъшняго предмета, со-

1) Mill: Logie, I, crp. 211; cp. Essay on human anderst. B. I. ch. 2.

ставляется изъ двухъ элементовъ: субъективнаго и объективнаго, изъ того, что дается разумомъ, и изъ того, что дается предметомъ. Въ первоначальномъ представленія, оба эти элемента находятся въ состояніи слитности, вслёдствіе чего логические законы первоначально являются непремёнпо въ конкретной формь. Рознятіе этихъ элементовъ составляеть послёдующую логическую оцерацію, которая даеть намъ логическій законъ уже въ чистой его формв; но сознаніе этого закона заключалось уже въ первоначальномъ выводѣ и составляло его основаніе. Представляя его въ отвлеченной формв, мы выделяемъ только то, что мы сами внесли въ предшествующій выводъ. Поэтому, общій законъ ясень для нась самь по себь. Въ противоположность тому, что мы узнаемъ изъ опыта, убѣдительная сила общаго положенія основана вовсе не на тёхъ частныхъ случаяхъ, нэъ которыхъ оно извлечено. Напротивъ, мы сознаемъ, что всѣ частные выводы основаны единственно на общемъ забонь, такъ что если мы отвергнемъ послёдній, то мы должны будеять отвергнуть и первые. Приведенный выше примтръ объясняеть это наглядно. Достовбрность положенія, что двв величины, равныя третьей, равны между собою, основана отнюдь не на томъ, что это такъ въ изслѣдованныхъ нами случаяхъ. Еслибы, для того чтобы сдълать этотъ выводъ, мы должны были перебрать всв возможные случан, мы никогда не дошля бы до безусловно-общаго положенія, пбо случаевъ можетъ быть безчисленное множество и перебрать ихъ нѣтъ возможности. Но законъ этотъ ясенъ самъ по себв, даже безъ всяхаго опыта. Если АВ и СD равны ЕГ, намъ вовсе не нужно изслёдовать и сравнивать эти величины, для того чтобы убъдиться, что онъ равны между собою. Мы знасмъ, что иначе быть не можеть, и знасмъ это не на основании опита, а въ силу логическаго закона, нивющаго безусловное значение для всего, что познается человвческимъ умомъ.

Приведенный примъръ составляеть приложение закона тождества. Тоже самое относится и въ закону противоръчия. Что положение и отрицание одного и тогоже не могуть оба имъстъ быть истинны, это логический законъ, ясный самъ по себь и не нуждающийся ни въ какомъ другомъ подтверждении. Но исключительные защитники опытной методы и

этоть законь хотять вывести изъ опыта. Миль утвержиаеть, что основание его заключается въ томъ, что уверенность и неувъренность (Belief and Disbelief) составляють два разныхъ умственныхъ состоянія, исключающихъ одно другое, фактъ, извёстный намъ изъ самыхъ простыхъ наблюденій. Съ другой стороны, и во внёшнемъ мірё мы видниъ, что всякое положительное явленіе и его отрицаніе, какъ напримъръ, свътъ и тъма, звукъ и молчаніе, движеніе и покой, исключають другь друга. Обобщая всё эти факты, мы и выводимъ означенное правило<sup>1</sup>). Очевидно однако, что понятіе объ отрицанія мы получаемъ не изъ внѣшнихъ вцечатленій, которыя все положительнаго свойства. Отрицаніе есть чисто умственная категорія, которая прилагается къ впечатленіямъ только при сравненіи ихъ одно съ другимъ. Но для закона противоръчія не нужно даже никакого сравненія. Этоть законъ гласить только, что когда мы объ извъстномъ предметъ говорниъ, что онъ есть, мы не можемъ сказать въ тоже время, что его ньть; то есть, къ одному и тому же предмету не могуть быть приложены дев исключающія другь друга логическія категорія. Все, слідовательно, сводится бъ различію умственныхъ состояній. Почему же эти состоянія исключають другь друга? Единственно цотому что этого требуеть логика. Мы имвежь здесь дело не съ фактомъ, который мы наблюдаемъ, а съ логическимъ требованіемъ, совершенно для насъ очевиднымъ безъ всякаго наблюденія. Что есть и ньто составляють два исключающихъ другъ друга догическихъ опредъления, которыя, по этому самому, не могуть быть приложены чь одному и тому же предмету, это-формальный законъ, независимый оть содержания понятий, следовательно, оть какого бы то ни было опыта. Искать другаго основания значить отрицать всякую догику и замёнять простой и ясный смысль чистою безсмыслицею. Въ эту нельпость и впадають исключительтельные приверженцы опытнаго знанія.

Вмѣстѣ съ Спедсеромъ, Милль выводитъ и законъ исключенія третьяго изъ обобщенія наблюденій надъ уничтожающими другъ друга умственными состояніями. Но онъ при-

<sup>1</sup>) Logic, J, crp. 307-- 308 (7 msg. 1868).

бавляеть къ этому, что означенный заколь не имъеть общаго приложения, нбо между двумя противоръчащими положеніями можеть быть начто среднее, именно, положеніе ничего не значущее, о которомъ нельзя сказать, ни что оно истинно, ни что оно ложно, напримъръ: "абракадабра есть второе намъреніе". Точно также, по мнѣнію Милля, этоть законъ неприложныть и къ предметамъ несуществующимъ. Такъ, положение, что матерія двлима либо до безконечности, либо до извъстнаго предъла, окажется невърнымъ, если натерія не существуеть, или если она вовсе не двлима!). Протявъ этого можно сказать, что безсмысленное положение отнюдь не составляеть нечто среднее между истиною и ложью; оно просто выходить изъ области логики, вследствіе чего законы логики вовсе къ нему не приложимы. Что же касается до нашихъ представленій о несуществующихъ предметахъ, то ннчто не мещаеть прилагать къ нимъ законъ исключенія третьяго. Матерія, въ томъ видь, какъ мы ее себъ представляемъ, можетъ вовсе не существовать, но такъ какъ этимъ именемъ можно обозначать нѣчто протяженное, в все протяженное делимо, то мы непременно должны представлять ее себ'в двлимою либо до известныхъ пределовъ. лябо до безконечности. Для того чтобы опредълить большую или меньшую приложняюсть закона исключенія третьяго, надобно было изследовать различіе между понятіями прямо противорвчащими и просто противоположными, изъ которыхъ первыя исключають третье, а вторые допускають его, или въ видв нейтральной середины, или въ видв высшаго сочетанія обонкъ. Но всё эти изследованія, отъ которыхъ Милль себя избавляеть, принадлежать опять въ области чистой логики. Сознание этихъ законовъ мы получаемъ не обобщеніемъ опыта, а напротивъ, отвлеченіемъ отъ всякаго опыта, то есть, непосредственнымъ самосознаніемъ разума, или умозрвніемъ. Выраженіе: умственныя состоянія, которымъ Миль и Спенсеръ хотятъ заменнъ выражение: логическія опредпленія, есть только замвна болве точнаго термина менње точнымъ. Съ помощью неопредъленныхъ понятій бросается ложный оттёнокъ на предметь, и устраняет--ся настойчиво навязывающійся выволь.

<sup>1</sup>) Logic, I, стр. 308-309.

1

¢ ș

Наконецъ, и законъ достаточнаго основанія не дается намъ опытомъ, а предшествуетъ опыту. Этотъ законъ имбетъ двоякое значение: онъ относится или къ знанию или къ вибшнимъ явленіямъ. Что всякое положеніе, которое мы признаенъ за истину, должно имъть достаточное основание, это, конечно, мы узнаемъ не изъ наблюденія надъ нашими умственными состояніями; наблюденіе показываеть намь, напротивъ, существованіе множества неосновательныхъ мнъній, съ которыми люди живутъ весьма благополучно. Въ приложения въ знанию, закопъ достаточнаго основания опять ничто иное, какъ логическое требованіе, которое служить для насъ мериломъ всябой истины. Оно одинаково относится и къ опытному знанію и къ предметамъ, выходящимъ изъ предъла всякаго опыта. Мы требуемъ, чтобы выводы онлософовъ и богослововъ относительно Божества имѣли достаточное основание. Опираясь на этотъ законъ, познтивисты отвергають всякую возможность познавать абсолютное, и опираясь на тотъже законъ, защитники мстафизики доказывають односторонность позитнвизма. Однимъ словомъ, тутъ требование общее, исходящее изъ самаго понятія о наукъ и о человъческомъ мышленіи, къ чему бы оно на прилагалось. Что же касается до приложенія этого закона къ вибшнимъ явленічиъ, то онъ формулируется общимъ положеніемъ, что всякое явленіе ниветь свою причину. Здось мы встръчаемся съ понятіемъ о причнив, и предъ нами возникаеть вопросъ: получается ли это понятіе изъ умозрѣнія нии паъ опыта?

Подъ именемъ причины обыкновенно разумъется то, что производитъ явленіе. Но, какъ уже замътилъ Юмъ, опытъ ничего не говоритъ намъ о произведеніи явленій; опъ даетъ намъ только ихъ послъдовательность. Поэтому, приверженцы чистаго опыта отказываются отъ изслъдованія производящихъ причинъ, какъ не подлежащихъ человъческому знанію; они ограничиваются изслъдованіемъ причикъ онзическихъ, подъ которыми они разумъютъ постояниую послъдовательность явленій. Причиною, говоритъ Милль, назырается явленіе, которое всегда предшествуетъ другому 1). Здъсь однако оказывается затрудненіе инаго рода. Принявши это опредъ-

<sup>1</sup>) Logic, I, etp. 363-364.

леніе, мы должны будемъ сказать, какъ было уже замѣчено Ридомъ, что ночь—причина дня, а день—причина ночи, ябо одно постоянно предшествуеть другому. Чтобы избѣгнуть этого вывода, Милль къ опредвленію причинъ прибавляеть, что антецеденть долженъ быть безусловный (unconditional), то есть, требуется, чтобы послѣдовательность имѣла мѣсто при всѣхъ возможныхъ обстоятельствахъ, по крайней мѣрѣ пока существуетъ настоящее устроеніе вещей. Этого нельзя сказать о послѣдовательности дня и ночи, ибо, говорить Милль, еслибы солнце перестало вставать, предположеніе, которое, на сколько мы знаемъ, совершенно совмѣстно съ общими законами матеріи, то была бы ночь безъ послѣдующаго дня <sup>1</sup>).

И такъ, признавши предварительно, что мы можемъ познавать только относительное и условное, мы, во избъжание нельпости, принуждены прибъгнуть къ понятію о безусловномъ. Но что такое безусловная причина? Милль настанваеть на томъ, что между причиною и условіемъ нівть никакой разницы. Въ философскомъ смыслѣ, говорить онъ, причпна ничто иное какъ сумма всъхъ условій или антецедентовъ, положительныхъ и отрицательныхъ вивств <sup>в</sup>). Слвдовательно, введя сюда понятіе о безусловномъ, мы должны скозать, что причина есть безусловная сумма всвхъ условій. Достаточно указать на эту нельпость, чтобы обнаружить всю несостоятельность определения Милля. Сумма всёхъ условій всегда безусловна, нбо еслибы были еще условія, то она не была бы суммою. Но если мы будемъ причислять сюда п отрицательныя условія, которыхъ можеть быть безконечное множество, то мы до причины, какъ безусловеой суммы, никогда не дойдемъ. Поэтому, Милль считаеть боле удобныма (!) ограничить понятіе о причинъ одними положительными условіями, что не мъшаеть сму признать солнце причиною дня, "если только свъть его не погасъ и нъть непрозрачнаго тіла между нимъ и землею" »). Какъ видно, не всегда удобно ограничиваться одними положительными условіями при опредъленіи причины. Оказывается, сверхъ

- <sup>1</sup>) Logic, I, стр. 365, 370.
- 2) Taxa me, crp. 376.
- <sup>3</sup>) Такъ же, стр. 376, 377.

apamenie 3083R 05030 CE00B 0CR #BC RPMBRLE to BPAIRCARE SCHAR OROAD CROCK THE RPRRATE-апаться пь сваў естествевныхь законовь а цотому на полеть быть признается святьто болгеловання сла па поделу то понзнается святьто болгеловання сла ща почезу го аразнается чажьего ослуслование, хотя иль туть же допускаеть, чажьего иогасауть, поuib ryrb ze zonychaerb, tro olio zozerb wiaczyrb, uo kioszreibilo npuzerza oupezkienie mar uśo ester on se art wo z eo zos o orei nowawa za uśo ester on se аль вслования законов можеть прокожиться. Цако иль савале законов можеть прокожиться иго, что и сомще не есть причина дня, ноо савть его, въ сизу естественныхъ зовоновъ можетъ превратиться, ценъ опредълживши причина видана, валъ безуезования отеорогодиния истъ опредълживши скаў еслественных закововы можеть прекратиться. Цако-пець, опредыныши причику какъ безусловный антенераты котолый холжона писть жыло под рефусь неоноснаятия об иець, опредъливши причику какъ осеусловных витецеденть, воторый долженъ имёть хёсто при всёхъ возножныхъ об-стоительствова, посе становатова состанова состанова состанова. которыя долженъ имять жасто при всагь водовникъ оо-стоительствать доля существуеть пастоящее устроение вс-тей. Мили, призната ставия от такия и такия ставия. стоительствахь, пока существуеть настоящее устроение вс-щей, милы признаеть одино, что на другихь быть и не простояще устроение всиси, лияль признаеть однано, что на другихь иссосинхь пространствахь закопь причинности можеть иссосичие существуеть), важь бузго зругия иссосичия пространствахъ законъ причинности можеть обять и не существуетъ), кагъ будто другія небесныя пространства не поиналленать въ настоящему устоенно асщей. upunative and the and the annual sector and the sector of the annual sector and the sector and t существуство), кака оукто мууна пересныя пересных прости не приналисть пака макая папасативания пересныя пересных прости лы видиль, что милль запутывается въ осаныходныя да-бирингь, всльдствіе старація дать понятію о причинь пе-полобающае але знапаціе Саль она постоящие отставает овринть, всложствие старания дать понятно о причина не-подобающее слу значение. Самь овъ постоянно отступаеть осъ собственныть своить опносьления. Такъ подобающее сму значение. Самъ онъ постоянно отступаеть оть собственныхъ своихъ опредыения. Такъ устранници исполь с посическитите понициана опъ не систоя на то огъ сооственныхъ своихъ опредъления. Такъу Устраниния пояяте о производящихъ прячинахъ опъ ис смотря на то иояяте о 284 говоритъ о состоопалновія зоняти ото поли и стр. 284 говоритъ о понятие о производящихъ причинахъ, окъ, не смотря из то, из стр. 384 говорятъ о круговращения земля: эро поель из которая ст самитъ разпитъ прачинатъ производили поель на стр. 304 говоратъ о круговращения земля: 59то прача. из, которая, съ самытъ раннясь пременъ, 493: чъ насецият конательность зая и нован. Или па стр. 493: чъ насецият иа, которая, съ самыхъ ранинсь пременъ, произсонили послъ-попроди пъть пищего, ито бы пременъ, произсонили послъковательность двя и вочи". Или на стр. 455, ъвъ диленияхъ природы нътъ ничего, то бы прекратилось, не породие ини нечнелинов и псотав одно и тоже количество прителения природы насть ничего, что оы прекратилось, не лородие-или исчислиное и всегля одно тоже количество доргано встественныхо япления точно тоже сволянии. ито понан ин исчислимое и всегла одно и тоже количество другато естественнато явления", Точко также, сказавник, что причи-ком слычеть изаклать только безусловный автенедентьестественнаго явления, 109но также, сказания, что причи-иою слъкуетъ называть только безусловный алгенсаенть, отнака отъ въ полноть пописаность пописано, пописано, отнака ною слыусть вазывать тольбо осеусловный антецедсить онь въ первояъ приведенного вооноводшего послытователь иругополителю дожая поначного вооноводшего послытователь онъ дъ первожъ приведенното примъръ признаеть однако круговращене земли причиною произведшего однако пость лия и нови причиною произведшего однако пость лия и нови причино постать и состать и состать и пость однако пость лия и нови приведенного постать и состать и состать и пость однако при пость лия и нови при при при постать и состать и пость однако пость лия и нови при при постать и состать и состать и пость пость однако пость лия и нови при при постать и состать и состать и пость однако пость лия и нови при постать и состать и состать и пость однако пость лия и нови при постать и состать и состать и состать и пость однако пость лия и нови при при постать и состать и состать и состать и пость и пость и пость и состать и со пость дих и подимить исловий. Наконенть по сто. 291. онъ пол-исть дих исловичных исловий. Наконенть по сто. 291. онъ полность дня и воящ, прились и отливь мора 25 лолощою ору-чиха необходимыха условій<sup>4</sup>. Наконець, на стр. 391, онь при-ио признаеть понатів о признать токластивницью съ или признаеть поните о причины тожнественных съ понита причины тожнественных съ понита съ понит ио признаеть понятие о причины тождественнымь съ поня-тіемь о еспесивенномо двятель, в понятіе о стыствіяхь север-понятіемь о различныхь свойствахь этого твятеля. теять о еспесивенномо оплатель, в понятие о слъдствиясь сър понятіемь о различныхъ свойствахъ этого дъятеля, сичет понятіемь о различныхъ свойствахъ опо опредывания, ничто теято забыщая, что поняща, по ото опредывания. ионятиемъ о различныхъ своиствахъ этого деятеля, совер. щенно забывая, что причнив, по его опредълению, инчто 1) Logic, 1. crp. 376, npax. 1) Logic, II, erp. 98. Digitized by Google

нюе какъ сумма условій, или предшествующихъ явленій. Такимъ образомъ, различіе между производящею причиною и физическою оказывается фиктивнымъ. Устраненныя понятія подтасовываются незамътно для читателя, а можетъ быть и для самого автора, вслёдствіе того что принятую терминологію невозможно сохранить, не впадая въ противоръчія и несообразности. Держась понятія о постоянномъ антецедентѣ, мы неизбъжно должны признать, что ночь—причина дня, а день—причина ночи; если же мы захотимъ устранить это послёдствіе, мы принуждены будемъ сказать, что антецедентъ и причина—два разныхъ понятія, а такъ какъ опытъ не даетъ намъ ничего, кромѣ антецедентовъ, то окажется, что понятіе о причинѣ не получается изъ опытъ.

Видя невозможность вывести законъ причинности изъ внѣшняго опыта, нѣкоторые пытаются вывести его изъ внутренняго опыта, именно, изъ сознанія своей воли и ея влілнія на тѣло. Въ дѣйствіяхъ воли, понятіе о цѣли, составляющей результать дѣйствія, предшествуетъ самому дѣйствію, а потому является, какъ производящая причина послѣдняго. Въ доказательство, что именно отсюда мы переносимъ понятіе о причпнѣ на внѣшніе предметы, ссылаются на то, что въ первобытныя времена человѣчества всѣ внѣшніе предметы олицетворяются. Человѣкъ представляетъ себѣ всякое движеніе не иначе, какъ послѣдствіемъ воли. Только мало по малу, съ познаніемъ законовъ природы, олицетворенія уничтожаются, и остается одинъ законъ внѣшней причинности.

Этой теоріи, ндущей съ давнихъ временъ съ различными видоизмѣненіями, держится, между прочимъ, и Вундтъ въ своихъ Основаніяхз физіологической психологіи '). Но уже Юнъ замѣтилъ, и это подтверждается Миллемъ '), что сознаніе отношенія воли къ двйствію опять же не даетъ намъ ничего, кромѣ послѣдовательности явленій. Мы не видимъ и даже не въ состоянін понять связь между хотѣніемъ и виѣшнимъ движеніемъ. Тутъ есть посредствующія звенья, ускользающія отъ нашего взора. Пораженный параличемъ въ пер-

<sup>1</sup>) Grundzüge der physiologischen Psychologie, c<del>rp.</del> 647. <sup>2</sup>) Logis, I, c<del>rp.</del> 339. i. i

1

þ

r F

ľ

h

вую минуту воображаеть, что онъ можеть двигать рукою. и только опыть удостоввряеть его, что онь не въ силахъ это саблать. Во всякомъ случав, еслибы мы могли получить отсюда понятие о причинности, мы не могли бы перенести это понятіе на предметы, лишенные хотрнія. Если первоначальныя олицетворенія исчезають, а законъ причинности остается, значить, понятіе объ этомъ законъ получается инымъ путемъ. Иначе это былъ бы совершенно недозволенный паралогизмъ: основание устраняется, и берется одно послёдствіе. Мало того: изъ всёхъ извёстныхъ намъ предметовъ, мы изъ общаго закона причинности изъемлемъ только одинъ, именно волю, которой, по непосредственпому сознанію, мы приписываемъ свободу. Тъ, которые отвергають свободу воли, доказывають это твиъ, что воля, также какъ и всв другіс естественные предметы, должна подчиняться общему закону причиниости. Но если мы понятіе о причинности заимствуемъ изъ воли, а затіжъ самую волю подчиняемъ причинности, на томъ основаніи, что это законъ всеобщій, то мы опять же впадаемъ въ совершенно непозволительный догический кругь. И туть ясно, что мы это понятіе получаемъ изъ другаго источника, и затъмъ уже распространяемъ на волю. Но если оно не дается намъ ни визшнимъ, ни внутреннимъ оцытомъ, то остается признать, что это-чисто логический законъ, который проистекаеть изъ умозрѣнія.

Достаточно небольшаго размышленія, чтобы подтвердить этоть выводь. Законъ причинности гласить: нѣть явленія безъ причины. Ясно, что никакой опыть пе можеть дать намъ такого безусловно общаго закона. Человѣческій опыть ограничивается весьма небольшимъ кругомъ явленій, и въ этомъ тѣсномъ кругѣ, онъ только въ ничтожномъ количествѣ случаевъ способенъ указать ихъ причины. Затѣмъ остается безконечный міръ явленій, которыхъ причины намъ нензвѣстны. Какимъ же образомъ можемъ мы утверждать, что всѣ эти явленія непремѣнно должны имѣть свои причины? Изъ того, что въ изслѣдованной нами области нѣкоторыя явленія имѣютъ свои причины, вовсе не слѣдуетъ, что тотъже законъ распространяется на все остальное. Если причина намъ неизвѣстна, мы, очевидно, не можемъ сказать, есть ли она или нѣтъ? Опытъ никогда не можетъ удостовфрить насъ, что ея нътъ, нбо мы всегда въ правъ предиолагать, что она есть, хотя и остается оть насъ скрытою. Но столь же мало онъ можеть удостовърнть насъ, что она непремённо есть. Изъ того, что мы открываемъ нёкоторыя причины явленій, которыхъ мы прежде не знали, опять же ничего не следуеть относительно остальнаго. Существуеть эножество явленій, которыхъ причины остаются. намъ неязвъстны, не только потому что онъ еще неизслъдованы, но и потому что онъ недоступны изслъдованию. Мы убъждены, что въ этомъ отношении самыя тщательныя изысканія ничего намъ не откроють. Почему, напримаръ, кислородъ, соединяясь съ водородомъ въ извёстной пропорцін, образуеть воду? Или почему извѣстное вещество имѣетъ болње сродства съ другимъ, нежели съ третьимъ? На эти вопросы нать другаго отвата, какъ то, что таковы свойства этихъ веществъ. Но что такое этотъ отвътъ, какъ не повтореніе вопроса въ другой формъ? Прибавляють обыкновенно, что это -- свойства первоначальныя, а потому неподлежащія изслідованію 1). Но что такое первоначальное свойство, какъ не явление безъ причины? Свойство веди ничто иное какъ извъстное явление в); слъдовательно, первоначальное свойство есть явление, не имъющее антецедента, то есть, причины. Такимъ образомъ, волею или неволею, мы приходных къ признанію явленій безъ причины, и это вполнъ допускается защитниками опыта. "Тъже соображенія, говорить Милль, заставляють насъ признать, что долженъ быть одинъ разрядъ совятстныхъ существованій, которыя не могутъ подчиняться закону причинности, именно, совмѣстное существованіе первоначальныхъ свойствъ вещей, твхъ свойствъ, которыя составляють причины всёхъ явленій, но сами не причинены никакими явленіями" \*). Между темъ, опыть не даеть намъ ни малейшаго понятія о чемъ бы то ни было первоначальномъ: всв опытныя явленія-производныя. Следовательно, когда мы говоримь о первоначальныхъ свойствахъ вещей, мы выходимъ изъ предвловъ всякаго опыта. Это ничто иное какъ способъ сочетать

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Logic, 1, етр. 384-485; II, етр. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tans me, l, crp. 69-71.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ же, II, стр. 111.

логическій законъ причинности съ указанцымъ онытомъ еактомъ, что есть явленія, для которыхъ мы не въ состоянія не только изыскать, но п придумать причины. Но какъ возможно послё этого утверждать, что самый этоть логическій законъ происходить изъ опыта?

Точно также въ другой области, непосредственное чувство, утверждающее свободу воля, приводить насъ къ мысли, что туть законъ причинности не прилагается. Никакой опыть не можеть убедить насъ въ противномъ. Тв, которые отвергають свободу воли, ссылаются на то, что причины действія остаются для насъ скрытыми; но именно поэтому, они не могуть ихъ убазать. Почему же они знають, что онв есть? Если намъ кажется, что мы свободны, въ силу чего хожно насъ увърить, что мы подчиняемся необходимости? Сослаться на другія явленія педостаточно, нбо воля есть явление своего рода, которое можеть иметь и свои особенные законы. Надобно доказать, что законы, управ. ляющіе другими явленіями, распространяются и на нее. Сказать же, что это-законъ всеобщій, съ точки зубліч опыта невозможно, ибо всеобщимъ закогомъ ны можемъ назвать единственно тоть, который распространяется на всв явленія безъ исключенія, а туть надобно еще доказать, что онъ распростравяется и на волю.

Такимъ образомъ, куда бы мы ни обратились, мы неизбъжно придемъ къ заключению, что изъ опыта такого безусловно общаго закона вывести невозможно. Напротивъ, умозрѣніе вполнѣ объясняетъ нажъ и его свойства и его происхожденіе. Законъ причинности, также какь законы тождества п противорвчія, ничто иное какъ известный способъ действія разума, познающаго предметы. Поэтому онъ предшествуеть чознанию, а не извлекается изъ него; онъ составляеть прерожденное свойство разума, а не пріобрѣтенное. Поэтому онъ распространяется на всъ явленія безъ нсключенія, не только на тв, которыя познаются, но и на тв, которыя могуть и даже которыя не могуть быть предметомъ познанія. Посредствомъ закона причинности разумъ связываетъ сопоставленныя въ пространстве и времени явленія, также какъ посредствояъ законовъ тождества и противоръчія онъ опредвляеть ихъ сходство и различие. Не только человекъ, но и животныя безсознательно руководствуются этимъ закономъ, когда они ищуть вибшинхъ причинъ своихъ впечатленій. Шопенгауеръ видель въ этомъ даже единственное основание закона причинпости. Но представление вившгахъ предметовъ, производящихъ на насъ извъстное дъйствіе, составляеть только частное приложеніе болье общаго. закона, который, какъ и всъ законы разума, сперва является въ конкретной формв, въ последствін же, когда человекъ приходить къ самосознанію, непосредственно сознается въ своей чистоть, какъ общее, руководящее начало познанія, или какъ чистая форма разумной двятельности. Тогда разумъ формулируеть его въ видъ безусловно-общаго правнла. и подводить подъ него всё встрёчающіяся ему явленія, останавливаясь только тамъ, где онъ приходить къ абсолютному началу, которое имбетъ источникъ въ самомъ себъ, а не въ другомъ. Весь споръ о свободъ волн вращается около вопроса: есть ли воля абсолютное начало или относительное, а потому подчиняется ли она закону причинности или нътъ? Къ этому мы еще возвратимся въ послъдствія.

Изъ всего этого ясно, что не только формальная логика дълаетъ свои выводы не изъ опыта, а изъ умозрънія, но и самая индуктивная догнка, изслёдующая пути опытнаго познанія, не можеть обойтись безъ умозрительныхъ началь, нбо она не можетъ обойтись безъ логическихъ законовъ, которые служать ей руководствомъ. Именно умозрительный характеръ закона причинности побудилъ нъкоторыхъ позитивистовъ вовсе выкинуть изследование причинъ изъ области человъческаго знанія. Въ противоположность Милю, который считееть законъ причинности главнымъ столбомъ. опытной науки 1), Конть утверждаль, что мы познаемь не причины, а только законы, то есть, постоянную.послёдовательность явленій. Съ одной стороны, нельзя не признать такую замбну совершенно правильною съ точки зрвнія позитивизма. Если мы изъ опредъленія причины устранимъ понятіе о томъ, что она производить явленія, и оставниь. только постоянное сочетание предъизущаго и последующаго, то самое понятие о причинъ исчезнеть. Тогда остается только понятіе о причинѣ замвнить понятісмъ о законв. Но съ другой стороны, этою зам!ною мы ничего

1) Logic, I, CTP. 364.

не выиграемъ, поо новое начало точно также умозрительно, какъ и прежнее. Понятіе о захонъ основано на понятін о необходимости, в послёднее мы опять таки не можемъ получить изъ опыта. Опыть даеть намъ только то, что еслы, а не то, что не можеть не быть. Это ясно уже изъ того, что необходимость есть понятіе безусловное, а безусловное, по собственному признанію позитивистовъ, не познается опытомъ. Явленія же всё относительны; каждое изъ нихъ можетъ быть и не быть. Изъ того, что извъстное явление досель постоянно представлялось нашему взору, отнюдь не слёдуеть, что оно непремённо должно представиться намъ и завтра. Тоже самое относится и къ последовательности явленій. Изъ того, что явленія до сихъ поръ имѣли извъстную послѣдовательность, вовсе не слёдуеть, что не можеть быть другаго порядка. Чистый опыть не даеть намь ни мальйшаго права делать подобное заключение. Только тамъ, гдъ мы логически, то есть, безусловнымъ закономъ можемъ связать причину съ слёдствіемъ или извёстное свойство съ другимъ, мы скажемъ, что нначе быть не можеть. Туть только мы видимъ настоящій законъ, заключающій въ себь необходимость. Постоянно же повторяющаяся послёдовательность явленій служить намъ лишь указаніемъ на законъ. Поэтому, самые позитивисты признають законы, извёстные намъ единственно изъ опыта, безъ указанія разумной причины, не болье какъ эмпирическими законами, которые не могуть имёть притязанія на безусловную истину, но имъютъ значение только въ предълахъ мъста, времени и обстоятельствъ, среди которыхъ произведено наблюдение 1). Еслибы мы не имъли умозрительнаго понятія о законъ, какъ необходимой связи явленій, мы бы даже вовсе не называли эмпирическую послёдовательность забономъ; но имъя понятіе о необходимости, мы признаемъ, что эта необходимость должна выражаться въ постоянств'я явленій, а потому, какъ скоро мы въ явленіяхъ замъчаемъ постоянство, мы видимъ въ этомъ указание на 38KOH'S.

Только въ силу этого умозрительнаго понятія, мы можемъ быть убѣждены, что вся природа управляется неизмёнными

1) Mill: Logic, II, B. III, cb. 16, crp. 43.

законами, положеніе, которое, опять же по признанію позитивистовъ, составляетъ основное начало, или верховную посылку всякаго опыта !). Утверждать, какъ двлаеть Миль, что этотъ всеобщій фактъ служить намъ главнымъ ручательствомъ за всё наши выводы изъ опыта, а между твиъ, что онъ самъ выводится изъ опыта, это-такой логическій кругъ, который могутъ позволять себв только исключительные защитники опытной методы. Такой всеобщій выводъ изъ опыта уже потому невозможенъ, что ходъ природы, по собственному признанію Милля, представляеть намъ не только однообразіе, но рядомъ съ этимъ и безконечное разнообразие 2). Тутъ нельзя ссылаться и на то, что научныя изслёдованія открывають закопы, тамъ гдё простому наблюдателю представляется только хаосъ случайныхъ явленій. Понятіе о томъ, что вся природа управляется неизмёнными законами, существовало гораздо ранбе всякихъ научныхъ изследований. Опытныя науки пріобрели твердую почву только въ повое время, а между тёмъ, это воззриніе, въ самой безусловной формъ, встръчается уже у древнъйшихъ философовъ. Исное доказательство, что оно добыто умозрвнісмъ, а не опытомъ. Утверждать противное, значить идти въ разрѣзъ не только съ логикою, но и съ фактами. Следовательно, когда естествонснытатели полагають этоть взглядь въ основание всъхъ своихъ изслъдований, они, сами того не подозрѣвая, руководствуются отвергаемымъ ими умозръніемъ.

Точно также какъ безъ понятій о причинѣ и о законѣ, индуктивная логика не можетъ обойтись и безъ понятія о цѣли, которое одно въ состояніи объяснить многія явленія природы. Понятіе о внъшней цѣли мы получаемъ изъ собственной нашей практической дѣятельности: мы сами полагаемъ себѣ цѣли, которыя исполняемъ на дѣлѣ. Но онлосооія выработала другое понятіе о цѣли, именно, о цѣли внутренней, безсознательно присущей вещамъ и управляющей ихъ развитіемъ. Эту внутреннюю цѣль она назвала идеею. Это начало приложимо не ко всѣмъ явленіямъ. Механическія и химическія явленія въ пемъ не нуждаются. Туть все

<sup>1)</sup> Mill: Logic, I, B. III, ch. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ же, стр. 346.

объясняется производящими причинами. Но явленія органической и животной жизня прямо указывають на цёль. Въ прежнія времена, къ нимъ прилагалось начало визшией цълесообразности. Но въ наукъ это начало не могло найти настоящаго мъста, нбо устрояющій извив бежественный разумъ остается скрытымъ отъ человъческихъ взоровъ. Всявдствіе этого, начало внёшней целесообразности допускало самыя произвольныя толкованія. Уже Бэконъ предостерегаль оть него ученыхъ и требоваль, чтобы изследованія ограничивались производящими причинами. Но когда онлософіею было развито понятіе о внутренней цилесообразности, оно неожиданно пролнло яркій свёть на явленія органической и животной жизни. Величайшие физіологи прошедшаго покольнія, какъ Іоаннъ Мюллеръ, признавали идею руководящимъ началомъ органическаго развитія. Въ наше время, господство реализма устранило и это понятіе. Новъйшіе естествонспытатели, отвергая всякое умозраніе, обратились снова къ однимъ производящимъ причинамъ, не подозрввая, что и туть они имеють дело съ умозрительнымъ началомъ и своего рода философскою системою. Вмъсто ссылки на неопредъленную жизненную силу или на идею, Руководящую явленіями, стали изслёдовать механическія и химическия причины, лежащия въ основание физіологическихъ • процессовъ. Нътъ сомнънія, что такое направленіе было въ нъкоторыхъ отношеніяхъ благотворно, нбо многое объясняется этикъ способомъ. Но нътъ соменнія также, что отсюда рождается крайняя односторонность взгляда. Все подводить подъ механическія п. химическія причины невозможно безъ очевидной натяжки. Это ведеть къ совершенной путаницъ понятій. Въ этомъ легко убидиться при изучения новышихъ теорій естествознанія. Такъ наприміръ, одинъ нзъ корнфеевъ современнаго направления, Гекель, который всего болье ратуеть противь всякихъ телеологическихъ объясненій, утверждаеть, какъ несомньнную истину, что всь явленія органичсской и животной жизни объясняются исключительно производящими, то есть, механическими и химическими причинами. Между трыз, :главными начазами, опредъляющими все развитие органическаго міра, онъ признаетъ приспособление и насладственность 1), то

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cz. Natürliche Schöpfungr geschichte.

честь, двв причныы, которыя совершенно выходять изъ разряда механическихъ и химическихъ явленій, и которыя очевнано завлючають въ себѣ понятіе о цѣди. Приспособление ничто вное какъ примънсние средства въ прли. Когда, напримъръ, устройство глаза объясняется приспособлениемъ организма къ свъту, то это означаетъ, что организмъ, примъняясь къ законамъ свъта, самъ себѣ строить орудіе, посредствомъ котораго онъ можеть достигнуть своей цели-зрения; зрение же, въ свою очередь, служить ему средствомъ для иныхъ жизненныхъ цълей. Свёть не производить глаза; организмъ же производить тлазъ, соображаясь съ чуждымъ ему элементомъ, которымъ онъ пользуется, какъ средствомъ. Точно также и наслъдственность инчто иное какъ передача извъстнаго типа, который въ действительности не существуетъ въ произведенномъ зародышѣ, но становится для него цѣлью развитія. Иногда передача типическихъ особенностей совершается чрезъ промежутокъ нъсколькихъ покольній, изъ чего ясно, что мы имвемъ туть дело не съ механическою целью причинъ и следствій, которая прекращается, какъ скоро прервано хотя единое звено, а съ совершенно инымъ началомъ. Самое развитие организма происходить не по механическимъ законамъ. Никакая машина не проходить чрезъ періоды возрастанія и упадка, становясь болёе совершенною въ то время какъ устройство ся менъе совершенно, и начиная изнапиваться именно тогда, когда устройство ея достигло возможнаго совершенства. Вообще, тамъ гдъ дъйствують однѣ производящія причины, конець опредвляется началомь, нбо онъ составляеть только последствіе действующихъ въ началь причинъ; развитіе же, напротивъ, опредъляется не исходною точкою, которая еще ничего въ себв не содержить, а концомъ, заключающимъ въ себв полноту жизни, къ которой стремится органическое существо. Одними производящимя причинами нивто нивогда развитія объяснить не могъ, ибо большее не объясняется меньшимъ. Всв такого рода попытки заключають въ себв не болве какъ пустыя фразы, среди которыхъ невозможно отыскать сколько нибудь ясныя представления. Источникъ этихъ натяжекъ лежить въ той путаниць понятій, которая неизбъжно рождается при недостатив философскаго лониманія.

Въ стреиления все свести въ механическимъ причинамъ, естествонспытателя приходять единственно къ тому, что они внутреннюю цёлесообразность замёняють внёшнею. Такъ напримъръ, Вундтъ говоритъ: "всякая машина сиссобна производить цвлесообразныя движенія и можеть, въ случав нужды, посредствомъ устройства регуляторовъ, быть приспособлена къ изивнчивымъ условіямъ ся двятельности" 1). Но если машина дъйствуеть целесообразно, то эта цель была вложена въ нее устроившимъ ее разумомъ; она не сяма себѣ ставить цѣли. Поэтому, какъ скоро мы организиъ. объясняемъ машиною, производящею целесообразныя действія, табъ мы нензбѣжно должны признать внёшняго стронтеля этой машины. Это и делаеть Лотце, который значительно содействоваль утверждению механическаго взгляда на организмъ. По его теоріи, эта машина устроена Вогомъ, но такъ, что она можетъ ндти сама собою. Какимъ образомъ однако, устроенная разъ машина можеть сама приспособляться къ разнообразнъйшниъ условіямъ, притомъ такъ, что если одинъ способъ оказывается неприменниымъ, то побирается другой, этого до сихъ поръ никто не объяснядъ. Ссылаться, какъ делаеть Вундть, на целую систему совершеннъйшихъ регуляторовъ, о которыхъ мы не имъемъ ни мальйшаго понятія, значить выходить изъ предъловъ гочной науки и вдаваться въ область чистой фантазіи. Никто не можеть указать машины, которая бы сама замъняда одинъ способъ дъйствія другимъ, подобно обезглавленной лягушкъ, которая старается ногою потеръть намазанное кислотою често, и если это не удается сделать одною ногою, то прибъгаеть къ другой. При механическомъ возаръніи, исобхолимо допустить, что разумъ, устронвшій машину, постоянно самъ вмешивается въ ся действія и направляеть ся движенія. Отъ предуставленной гармоніи Лейбница приходится возвратиться къ теорія Картезіанцевъ. Туть, по крайней мврв, есть какая инбудь логика. Но что сказать о твхъ, которые признавая въ организив целесообразно действующую машнну, совершенно устраняють понятіе о разумъ, не только управляющемъ, но и устрояющемъ? Какой тутъ остается смысль?

<sup>1</sup>) Physiol. Psychol. crp. 822.

И такъ, если индуктивная логика хочеть вывести законы явлений, она не можеть обойтись безъ чисто логическихъ, то есть, умозрительныхъ опредвленій, которыя служать связью всего человическаго познанія. Безь этого, опыть превращается въ чисто случайное сопоставление явлений въ томъ или другомъ умѣ. Къ этому и приходять послёдовательные защитники чистаго опыта. Милль прямо отвергаеть теорію Сиенсера, который высшимъ мъриломъ истины считаеть то, что противоположное немыслимо: "что для людей мыслимо или немыслимо, говоритъ Милль, это большею частью діло случая, и вполий зависить оть ихъ опыта и отъ ихъ умственныхъ привычекъ" 1). Очевидно, что мы приходимъ тутъ къ полному отрицанію логики. По собственному выраженію Милля, туть ньть никакого общаго закона, пром'в того закона, что мысли каждаго лица управляются и ограничиваются личнымъ его опытомъ и умственными привычками <sup>в</sup>). Съ устраненіемъ умозрительныхъ началь, въ индуктивной логикъ не остается ничего, кромъ законовъ случайнаго сочетанія представленій. Но, по върному замъчанію Вундта, законы сочетанія представленій, безъ высшаго, руководящаго начала, всего яснье раскрываются въ виденияхъ сна или въ бреду сумасшедшаго \*). Если съ помощью умозрънія индуктивная логика служить самымъ надежнымъ руководителемъ опытнаго знанія, то при отрицании умозрънія, она превращается въ совершенную безсхыслицу.

Еще болёе необходимость чисто логическихъ началъ обнаруживается въ дедукціи, или выводѣ, которая, также какъ индукція, или наведеніе, составляетъ необходимую принадлежность опытиаго знанія. И тутъ Милль хочетъ замѣнить логику опытомъ. Онъ отвергаетъ силлогизмъ, какъ неспособный дать намъ какое бы то ни было познаніе вещей. По его мнѣнію, заключеніе, составляющее приложеніе общаго правила къ частному случаю, содержится уже въ большей посылкѣ, а эта посылка сама получается изъ наблюденія частныхъ случаевъ. Слѣдовательно, во всякомъ силло-

- <sup>1</sup>) Logic I, стр. 397.
- <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 398.
- <sup>2</sup>) Physiolog. Psychol. crp. 792.

гизив есть логическій кругь. Въ двйствительности, говорить Милль, заключеніе двлается оть частнаго къ частному, а не оть общаго къ частному. Такъ напримъръ, въ силлогизив: всв люди смертны; Сократь — человъкъ; слъдовательно, Сократь смертенъ, очевидно, что первую посылку мы выводнить изъ того, что всв люди до сихъ поръ умирали, и отсюда же выводится и то, что Сократь смертенъ. Обыкновенно люди въ своихъ выводахъ даже и не прибъгають къ силлогизму, а прямо дълають заключеніе оть частнаго къ частному. Силлогизиъ же служить только средствоить удостовъриться, что заключеніе сдълано правильно, ибо, если оно имъть силу для одного случая, то оно точно также должно имъть силу и для всъхъ случаевъ такого же рода <sup>1</sup>).

Миль не объясняеть, на какомъ основанія мы можемъ сделать заключение оть частнаго въ частному. Изъ того, что мы до сихъ поръ ничего другаго не видели, вовсе не следуеть, что инаго ничего нать, или что всегда такъ будеть. Еслибы логика предписывала подобное правило, какъ заивчаеть самь Милль въ другомъ мёств 2), то Негры, някогда не видъвшіе Европейцевъ, имъли бы полное право завлючить, что всё люди черны. Заключеніе оть частнаго къ частному мы можемъ сдвлать единственно чрезъ то, что мы частные случан возводимъ въ общій законъ, то есть, не вначе, какъ чрезъ посредство общаго начала. Мы въ правъ сказать, что Сократь смертенъ, потому что есь люди смертны; но частичка ось не дается намъ опытомъ. Мы изъ опыта знаемъ только людей, досель жившихъ или живущихъ, но не техъ; которые еще могуть родиться. Мы деласиъ тутъ расширение опыта, которое одно дастъ намъ право сділать завлюченіе. Опыть не удостов'ряеть насъ я въ томъ, что нынъ живущіе люди непремънно должны умереть; изъ опыта мы знаемъ это единственно о твхъ, которые уже умерли. Поэтому невозможно утверждать, какъ даласть Миль, что силогнамъ заключаеть въ себа логическій кругь. Кругь существоваль бы въ томъ случав, еслебы мы завлюченіс выводиле изъ посылки, которая сама

<sup>1</sup>) Logic, I, B. 2, ch. 111. <sup>2</sup>) Logic, 11, crp. 316. основана на заключения. Но пока Сократь еще не умерь. никакъ нельзя сказать, что им общую посылку, что вся люди смертны, выводимъ между прочимъ изъ наблюденій надъ Сократомъ. Еслибы Милль взялъ другой примъръ, (а примфры найти не трудно), то онъ, конечно, не пришелъ бы къ такому выводу. Геометрія доказываеть, что всякій треугольникъ, образуемый радіусами круга и соединяющею ихъ хордою, есть равнобедренный, ибо радіусы всегда равны. Но положение о равенствъ радіусовъ, которое составляетъ большую посылку этого силлогизма, выводится отнюдь не изъ паблюденій надъ означенными треугольниками, а изъ общаго опредъленія круга. Заключеніе, следовательно, строго логически, никогда не двлается оть частнаго въ частному, а всегда отъ общаго къ частному, ибо частное связывается только общимъ. Заключение отъ частнаго къ частному, или аналогія, допускается на столько, на сколько въ данномъ случат можно предполагать существование общаго закона. Наблюденія надъ частными явленіями служать намъ лишь указаніемъ, что туть есть общій законъ, и только тогда, когда мы въ этомъ удостовѣрились, мы можемъ сдвлать правильное заблючение. Если въ жизни форма силогизма обыкновенно опускается, то это происходить единственно оттого, что она разумъется сама собою. Приведеніе всёхъ умозаключеній въ правильные силлогизмы было бы признакомъ педантизма. Но мы это дълаемъ всякій разъ. какъ нужно выяснить или провърить выводъ. Еслибы спллогизмъ самъ по себв инчего не доказывалъ, то онъ не могъ бы служить и проверкою доказательствъ. Допуская въ этомъ отношении существенную важность силлогизма. Милль самъ себя опровергаетъ. Но значение этой провърки понимается Маллемъ совершенно на выворотъ. Мы удостовъряемся, что заключение правильно, если действительно туть есть общій законъ, и данный случай подъ него подходить. Следовательно, надобно сказать, что известное положение прилагается въ данному случаю, потому что оно прилагается ко всёмъ случаямъ того же рода, а не наобороть, что оно прилагается ко всёмъ случаямъ того же рода, потому что оно прилагается въ данному случаю. Послёднее противоръчить всякой логикъ, ибо это значить производить большее отъ меньшаго.

Самъ Милль, когда онъ говорить о дедуктивной метода, оставляеть совершенно въ сторонъ заключение отъ частлаго къ частному. "Все, что въ ней существенно, говорить онъ, состоитъ въ сужденія отъ общаго закона къ частному случаю" 1). Къ этому приводятся всѣ объясненія законовъ природы 2). Табимъ образомъ, онъ, незамътно для себя самого, приходить къ отвергнутому имъ силлогизму, ибо догика не знаетъ другаго способа дълать заключения. Дедупція въ опытныхъ наукахъ, которую Милль считаеть высшниъ цвътомъ познанія, въ существъ своемъ ничто шное какъ приложение формальной логики, дайствующей путемъ силогизма, къ результатамъ, добытымъ наведсніемъ. Но это приложение возможно единственно вслёдствие того, что самые индуктивные выводы заключають уже въ себъ логическое начало. Наведение есть выводъ общаго изъ частнаго; отношение же общаго къ частному есть отношение логическое, а не эмпирическое. Опыть даеть нажь исключительно частное; сколько его ни свладывай, мы общаго инкогда не получнить. Еслибы общій законъ быль только суммою частныхъ случаевъ, какъ утверждаетъ Милль 3), то онъ инкогда бы не простирался далее наблюдаемыхъ случаевъ. Сведеніе общаго закона къ количественному понятію о сумив составляеть одно изъ твхъ чудовищныхъ посягательствъ на логику, которыми изобилуеть сочинение Милля. Общее получается изъ частнаго посредствоять логической операціи, которая существенное отличаеть оть случайнаго. Сущность же есть логическое, а ис опытное начало. Тольбо въ силу этого логическаго начала, мы существенное распростран емъ далеко за предълы наблюдаемыхъ явленій, и во всёхъ огдёльныхъ случаяхъ видниъ приложеніе общаго закона. Это и дасть намъ возможность ділать завлючение, которое отъ частнаго къ частному немыслимо. Заключение есть логическое действие, доторое совершается въ силу логическихъ законовъ. Опытъ даетъ для него только матеріаль.

Отсюда вытекаеть и то, что логика вездь одна и таже,

<sup>1)</sup> Logic, L crp. 512.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ же, стр 518, 526.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ же, стр. 525.

къ чему бы мы ее ни прилагали. Содержание познания можеть быть безконечно разнообразно, но способы двиствія разума, въ приложения къ этому содержанию, всегда одинаковы. Двиствуя сознательно, разумъ непосредственно сознаеть и тв логические законы, которыми онъ руководится. Результать этого сознанія, сведенный въ общую систему, даеть формальную логику, которая составляеть такимь образомъ чисто умозрительную науху. Опытная же логика представляеть приложение формальной логики къ данному матеріалу. Она показываеть способы разработки этого жатеріала, необходимые для того чтобы хаотическую массу явленій превратить въ твердую систему познанія. Разумъ, руководимый прирожденными ему законами, вносить свёть въ этотъ хаосъ, раздъляя сходное и различное, существенное и случайное, общее и частное, связывая явленія непрерывною нитью и стараясь свести ихъ къ верховнымъ началамъ, которыми объясняется все остальное. Следовательно, опыть руководствуется логикою, а не наобороть. Выводить логику изъ опыта, значить утверждать, что познающій разумъ не имветъ своихъ собственныхъ законовъ, что онъ все получаеть извив, а самъ ничто нное какъ пустая коробка, въ которой случайно встръчающіяся впечатлънія связываются более или менее прочнымъ образомъ въ силу привычки. Какъ мы уже замътили выше, такой взглядъ, въ сущности, ничто иное какъ отрицание логики, превращение разумнаго познанія въ чистую безсмыслицу. Къ этому н приходить опытная школа въ послёдовательномъ приложенің своихъ началъ.

# ГЛАВА ІУ.

#### математика.

Умозрительное знаніе не ограничивается одною логикою. .Іогическіе законы, помимо всякаго опыта, находять себь приложеніе въ двухъ наукахъ, истекающихъ изъ чистаюразума, именно, въ математикъ и въ діалектикъ. Первад принадлежитъ къ области количества, вторая къ области качества.

Математика издавна составляла камень преткновенія для исключительныхъ защитниковъ опытной методы. Всёми признавалось, что по своему происхожденію и способу дъйствія, эта наука—чисто умозрительная. Все въ ней вытекаеть изъ иепосредственно ясныхъ разуму аксіомъ и умозрительныхъ опредѣленій. Въ этомъ взглядъ сходились и глубочайшіе оцеософы и величайшіе математики. Но какъ объяснить такое явленіе съ точки зрѣнія исключительнаго опыта?

Локкъ, развивая мысль уже высказанную Гоббесомъ, выводняъ достовърность жатематики изъ того, что мы здъсь имъемъ дъло только съ созданіями собственнаго нашего ума: "то, что не должно представлять ничего, кромъ себя, говорять онъ, не можетъ дать ложнаго представленія." Таковы, по мнѣнію Локка, всъ чаши сложныя понятія признаковъ. Эти понятія ничто иное какъ "сочетанія представленій, произвольно соединяемыхъ умомъ, безъ всякаго вниманія къ тому, существуетъ ян такое соединеніе въ природъ. Отсюда происходитъ то, что во зсѣхъ представленіяхъ этого рода, сами представленія призваются первообразами; вещи же разсматриваются лишь на столько онъ съ ними сообразвы". Отсюда и полнає достовърность этого рода знанія: оно всегда истинно, ибо оно касается единственно представленій. Доккъ при загаетъ эту теорію не только къ математикъ, но и къ правственнымъ началамъ 1). Однако, въ слъдующей же главь своего сочинения, онь самь объясняеть, какого рода истину им можемъ получить этемъ способомъ: "истину, говорить онъ, также какъ и знаніе, можно разділить на словесную и реальную. Ту истину мы называемъ толькословесною (verbal), въ которой термины соединены сообразно съ согласіемъ или несогласіемъ означенныхъ ими, понятій, не взирая на то, дъйствительно ли эти понятія существують или способны сви существовать въ природъ" 2). И точно, трудно постигнуть, какимъ образомъ произвольное сочетаніе представленій можеть дать намь какую бы то ни было истину, иначе какъ въ томъ смыслё, что представленіе истинно, потому что оно ничего не представляеть, кромѣ самого себя. Если все наше знаніе происходить изъ опыта, то математика, которая цдеть чисто умозрительнымъ путемъ, не въ состояни привести ни къ какимъ положительнымъ выводамъ. Съ точки зрвнія последовательнаго реализма, она должна быть признана такою же ошибкою человъческаго ума, какъ и самая метафизика.

Въ виду этихъ затрудненій, новъйшіе приверженцы опытной методы прибъгли къ более радикальному пріему: они просто не признають математики умозрительною наукою и причисляють се, наровић со всћим другими, къ наукамъ опытнымъ. Осисватель новаго познт визма, Августь Конть, не пошель однако такъ далеко. Онъ раздълнлъ математику на двѣ части: на отвлеченную и конкретную. Первую, нли вычисление, онъ призналъ "всликолъпнымъ расширениемъ естественной логики, приложенной къ извъстивго рода выводамъ". Вторую же, заключающую въ себѣ геометрію и механику, онъ причислилъ къ естественнымъ наукамъ, основаннымъ на опытв <sup>з</sup>). Но если вычисление ничто нное какъ расширеніе чист. й логики, то все наше познаніе не происходить изъ опыта, и тогда вся система позитивизма должна рушиться. Усматривая это послёдствіе, ученикъ Конта, Литтре, возсталъ противъ мизнія своего учителя, утверждая, что математика въ ціломъ своемъ составі им-

<sup>2</sup>) Tant me, rs. 5, § 8.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Essay on hum, underst. B. IV, ch. 4, § 5 n cang.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cours de Phil. posit. I, 2-éme Leçon, erp. 113.

что имое какъ опытная наука <sup>1</sup>). Анттре́ не представилъ однако доказательствъ въ пользу своего вэгляда; онъ ссылается на изслёдованія Милля. Но если что нибудь можетъ убёдить въ противномъ, такъ это аргументація Милля. Взглянсяъ на главныя его положенія.

Основная математическая наука есть ариометика, изслідующая свойства и отношенія чисель. Что же такое число? и откуда мы получаемъ это понятіе? Милль говорить, что числа означають не что либо отвлеченное, а собранія извістныхъ предметовъ: камней, лошадей, оунтовъ віса и т. п. Число указываеть только способъ, какниъ эти предметы должны быть соединены, чтобы произвести извістнаго рода аггрегать, который мы по вибшнему впечатлінію отличаемъ оть другаго. И это относится ко всёмъ ариометическимъ дійствіямъ. Когда мы, напримёръ, говоримъ, что 1728 есть кубъ 12-ти, мы утверждаемъ, что взявши достаточное количество камней или другихъ предметовъ, и расположивши ихъ въ кучки, называемыя 12, и взявши затіюъ 12 такихъ кучекъ, а потомъ еще 12 большихъ кучекъ, мы получимъ кучку, называемую 1728 \*).

Можно спросить у Милля: а что если мы эти кучки опять разбросаемъ, перестанутъ ли эти предметы составлять твже самыя числа, какія они составляли въ кучкахъ? Двънадцать разбросанныхъ камией суть ли менфе дивнадцать, нежели дивнадцать собранныхъ вивств камней? А если предметы вовсе не могуть быть собраны визств, напримарь плансты или Воскресенья въ году? По теоріи Милля, мы не можемъ сказать, что въ году 52 Воскресенья, потому что не можемъ собрать ихъ въ одну кучку. Тоже самое относится и къ чисто умственнымъ представленіямъ, къ которымъ понитіе о числё прилагается совершенно также, какъ и къ внѣшнимъ предметамъ. Очевидно, слѣдовательно, что собраніе предметовъ въ кучки не имветь туть ровно никакого значенія, и когда Милль выводить отсюда понятіе о числь, то это опять одинъ изъ твхъ многочисленныхъ примвровъ не-АОСТАТКА ДОГИКИ, КОТОРЫЕ ПОРАЖАЮТЬ НАСЪ ВЪ СТО СОЧИНСнія. Число есть извъстный способъ умственцаю, а не он-

<sup>1</sup>) Logic, 11, стр. 148, 149.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auguste Comte et la Philosophie Positive, crp. 567.

зическаго сочетанія. Еслибы мы получали это понятіе изь опыта, мы бы никогда не могли знать, прилагается ли оно къ твмъ предметамъ, которые не могутъ быть собраны вивсть. Но кагъ способъ умственнаго сочетания, то есть, какъ чисто логическое дъйствіе, оно прилагается ко всвиъ безъ исключенія представленіямъ разума, действительнымъ и воображаемымъ, отвлеченнымъ и конкретнымъ, къ настоящимъ, прошедшимъ п будущимъ; однимъ словомъ, оно имветъ безусловно общее значение. Когда Милль утверждаеть, что число означаеть не что либо отвлеченное, а конкретное представление извъстныхъ предметовъ, то въ этомъ нельзя не видъть полнаго извращенія истиннаго отношенія вещей. Число, какъ число, не означаеть ничего, кромв извёстнаго собранія сдиницъ, для которыхъ содержаніе совершенно безразлично. Оно можеть одинаково прилагаться ко всёмъ возможнымъ предметамъ, нбо этимъ означается только нзвъстный способъ сочетанія ихъ въ умв. Даже тамъ, гдв им имвемъ дѣло съ внѣшними предметами, мы не чначе можемъ приложить къ нимъ понятіе о числѣ, какъ приведши ихъ предварительно къ логической единицъ. Такъ напримвръ, если мы имвемъ передъ собою картину, кресло и замокъ, мы не иначе можемъ счесть ихъ, какъ сказавши, что это три вещи. Но вещь есть логическое понятіе, а не внѣшнее представление, и только къ этой единицъ прилагается число.

Милль не объясняетъ, что такое единица и откуда происходить это понятіе, а между твмъ въ ариеметикъ еднинца есть основное начало. Можемъ ли мы получить его изъ опыта? Ни внёшній, ни внутренній опыть не даеть намъ ничего чисто единаго. Всякое впечатлёніе, пли даже часть впечатлёнія, заплючаеть въ себё разнообразіе. Все, что мы можемъ сказать, исходя отъ чистаго опыта, это то, что нвкоторые изъ ощущаемыхъ нами признаковъ постояние находятся вмёстё. Но оть этого до единства еще весьма далеко. Единство есть умственное опредъление, которое не дается намъ опытомъ, но которымъ связываются опытныя данныя. Если мы понятіе о единиців отвлекаемъ оть конкретныхъ представленій, то мы отвлекаемъ лишь то, что мы сами внесли въ эти представления. И здёсь мы только унсияемъ себъ собственные наши способы лъйствія въ познанія предметовъ.

Такимъ образомъ, число и въ первоначальномъ своемъ. элементь, въ единиць, и въ дальнайщемъ своемъ составъ. есть чисто уиственное определение. Этинъ только объясияются всё его свойства. Числа составляются не опытнымъ изследованиемъ возможныхъ сочетаний внешемхъ предметовъ, а отвлеченнымъ прибавленіемъ единицы къ единицъ. Поэтому, они образують непрерывный рядь, что въ опытномъ знанім микогда не бываеть. Послёднее всегда отрывочно; полнота составляеть только идеальную цель опытной науки, а никакъ не ся начало. И этотъ рядъ идетъ въ безхонечность, что опять въ опытнояъ знания немыслимо: опыть даеть намъ только ограниченное. Наконецъ, этимъ объясняется безусловный характеръ числовыхъ забоновъ и отношеній. Мы имбемъ здёсь цізьный міръ чисто умственныхъ опредъленій, управляемыхъ внутр нними своими законами, независимо отъ разнообразія предметовъ и обстоятельствъ, къ которымъ они прилагаются. Поэтому и для познанія ихъ не требуется соображенія съ опытомъ, наблюденія: они ясны сами по себь. Познаніе идеть здъсь чисто зогическимъ путемъ, безпрепятственно распоряжаясь свониъ матеріаломъ, который весь у него въ рукахъ, какъ собственное его достояние. Съ точки зриния опыта, все это, очевидно, остается совершенно необъяснимымъ; ибо какимъ образомъ возможно понять, что произвольнымъ сочетаніемъ чистыхъ отвлеченій, которыя ничто иное какъ бледныя отражения действительности, ны можемъ получить объ извъстныхъ свойствахъ предмета гораздо более точныя и върныя понятія, нежели наблюденіемъ самой двйствительности?

И такъ, необходимо признать ариометику наукою чисто умозрительною. Согласно съ мизніемъ Конта, она должна считаться великолёпнымъ расширеніемъ естественной логики въ приложенія къ извёстнаго рода выводамъ. Но можетъ быть, геометрія, въ противоположность чистому вычисленію, составляеть опытную науку, которая извлекаетъ своя начала изъ наблюденія надъ явленіями внёшняго міра? Посмотримъ, насколько это справедливо.

Геометрія есть наука объ измъренім пространства; а потому здъсь прежде всего возникаеть вопрось: откуда происходить въ насъ предстанденіе пространства? Есть ди оно прирожденное или пріобрътенное опытомъ?

Известно, что до сихъ поръ объ этомъ идуть споры нежду нативистеми и эмпиристами. Современное естествознаніе, стремящееся все производить изъ опыта, ришительно склоняется въ эмпиризму. Но туть представляются неодолимыя затрудненія. Главная задача заключается въ объяснения проекции: почему мы извъстное ощущение, пспытываемое въ главу, относлиъ къ предметамъ, находящимся внъ насъ? Мы видимъ предметы на разстоянія, между твиъ какъ изображение, по которому мы судимъ, находится у насъ на сътчатой оболочкъ. Этоть вопросъ занималь уже сенсуалистовъ XVIII въка, которые, точно также какъ новъйше позитивисты, старались все производить изъ опыта. Кондильякъ объяснялъ проекцію твиъ, что глазъ руководствуется здёсь осязаніемъ. Ощупывая видимый нами предметь рукою, мы понимаемъ, что онъ находится виз насъ, и привыкаемъ относить изображение, рисующееся на сътчатой оболочки, къ чему то, вни насъ находящемуся. Отсюза рождается у насъ и представление о пространствъ. Къ удивленію, это почти дітское объясненіе усвоено замізчательныйшимъ естествоиспытателемъ нашего времени, Гельигольцомъ. Мы называемъ его почти дътскамъ, пбо очевидно, что для того чтобы руководствоваться осязанісять, надобно, чтобы глазъ самую руку виделъ вне себя, то есть, чтобы въ немъ было уже то, что требуется объяснить. Какимъ образомъ, безъ представленія о пространствъ, человъкъ догадается, что предметь, который онъ ощупываеть рукою. тоть же самый, который онъ видить? Къ этому присоединяются непреодолнныя фактическія затрудненія. Всякій, ито наблюдаль двтей, знасть, что у нихь зрвніе развивается гораздо ранње, нежели осязание рукою. У животныхъ, это еще яснье. Перепель или цыпленовь, только что вышедшій изъ яйца, тотчасъ начинаеть искать зерна. Еслибы ему сначала нужно было паучиться проекція, онъ умеръ бы съ голоду.

Протввъ послёдняго возраженія Гельмгольцъ говорить: "Молодой цыпленокъ скоро клюеть зерна; но онъ клевалъ уже въ скорлупё, и клюеть опять, сначала повидимому на удачу, когда онъ слышить, какъ клюеть насёдка. Когда же онъ случайно попалъ на зернышко, онъ можеть научиться соблюдать существующее при томъ поде зрёнія, тёмъ скорве, что урокъ, которому онъ вообще долженъ научиться въ своей жизни, весьма не великъ" <sup>1</sup>).

Но почему же цыпленовъ догадывается, что нензвёстный ему звукъ, производимый насёдкою, есть именно клеваніе? И почему ему приходить въ голову подражать этому звуку собственными тёлодвиженіями? Объяснять явленіе такими, совершенно пессообразными гипотезами, значить отрекаться заразъ и оть опыта и оть логики. Когда мы видимъ, что замѣчательнѣйшіе естествоиспытатели разсуждають такимъ образомъ, какъ скоро они оть изслёдованія фактовъ переходять въ область психологическихъ догадокъ, то чего же ожидать отъ остальныхъ?

Очевндная невозможность вывести этимъ путемъ представленіе пространства побудила другихъ эмпириковъ искать инаго рода объясненія. Изъ новъйшихъ противниковъ нативизма, Вундть выводить это представление, какъ пзъ осязанія, такъ и изъ зрѣнія, пезависимо одно отъ другаго, но одинакимъ способомъ. Съ одной стороны, онъ, вслёдъ за .Іотце, признаеть существование такъ называемыхъ .м.стныха знакоев (Localzeichen), въ силу которыхъ мы на различныхъ точкахъ нашей кожи испытываемъ качественно различныя ощущенія, и эти ощущенія относимъ къ соотвѣтствующимъ мъстамъ. Съ другой стороны, такъ какъ эти качественно различныя точки не дають еще представленія объ однообразно непрерывномъ пространствъ, то Вундтъ принужденъ прибъгнуть къ другому фактору, именно къ нерсному чувству, сопровождающему движение (Innervationsgefühl). Само по себъ, это чувство интенсивное, но такъ какъ оно степенью своего напражения служить для насъ мвризонъ разстоянія, то мы непрерывность его степеней переносныть на пространство, которое черезь это получаеть однообразную непрерывность. Такимъ образомъ, эта теорія, которую Вундтъ называеть синтетическою, "старается доказать, что наше представление пространства везда проистекаеть изъ сочетания качественнаго разнообразия перифеческихъ чувственныхъ ощущеній, съ качественно однообразными нервными чувствами, которыя своею интенсивною

<sup>1</sup>) Populäre wissenschaftliche Vorträge, 2 Heft. exp. 96 (1871).

постепенностью способны служить общемъ явриломъ величины<sup>« 1</sup>).

Не трудно видать, что эта теорія впадаеть въ тотъже логическій кругь, какъ и предъндущая. Отнесеніе ощущеній къ различнымъ мъстамъ нашего тъла предполагаетъ уже представление о пространствъ, пбо мъсто ничто нное какъ известная часть пространства; следовательно, последнее представление не можеть быть выведено изъ перваю. Если мы имвемъ уже представление о пространствъ, мы можемъ распреділить въ немъ качественно различныя ощущенія; но если его пъть, то послъднія остаются только смутнымъ хаосомъ, изъ котораго ровно ничего нельзя вывести. Поэтому Вундть и прибъгаеть къ другому фактору, къ нервному чувству; но туть уже всякое представление о пространства исчезаеть. Какимъ образомъ мы чисто интеспвную постепенность превращаемъ въ чисто экстенсивное представление, отличающееся именно твиъ, что въ немъ интенспвнаго нъть ничего, это опять одинъ изъ твхъ примфровь эмпирическихъ гипотезь, въ которыхъ можно найти все, кромв логики. Наконецъ, всъ эти совершенно невъроятныя объясненія все таки не объясняють намъ, почему мы предметы видимъ не въ себъ, а виъ с.бя. И мъстиме знаки и нервное чувство, все это находится внутри насъ; въ силу чего же мы все это переносимъ на вившије предметы? Чёмъ объясняется проекція? На этоть вопросъ мы у эмпиристовъ не находимъ отвъта.

Очевидно, что этоть акть сознанія не можеть быть объяснень иначе, какъ прирожденнымь свойствокъ. Представленіе пространства есть общая форма, которою познающій умъ связываеть разнообразіе впечатленій. Еслибы эта форма не была прирождена, еслибы въ самомъ умъ не было связующаго начала, то впечатленія вѣчно оставались бы безсвязными. Любопытно, что естествоиспытатели, не обинуясь, признають множество первоначальныхъ свойствъ въ матеріальныхъ предметахъ, но въ умъ они никакихъ первоначальныхъ свойствъ признавать не хотятъ. Очевидно далъе, что приспособленіе этой общей формы къ частному разнообразію впечатлѣній можеть потребовать болѣе или

<sup>1</sup>) Physiolog. Psychol. crp. 641; cp. crp. 478-488, 624 u 283g.

менње значительнаю опыта. У животныхъ, у которыхъ эти дыйствія совершаются силою прирожденнаго и почти всегда върнаго инстинита, приспособление происходить разомъ: вышедшій изъ скорлуны цыпленокъ тотчасъ начинаетъ влевать зерна. У человѣка же, у котораго разумъ преобладаеть надъ инстинктомъ, на это требуется время; могутъ быть и ошибки. Кромъ того, у животныхъ эта общая форна всегда остается слитою съ предистами; человекъ же способень отвлечь эту форму оть конкректныхъ представленій и представить ее себ'я въ чистоть. Но изъ того, что чистое представление пространства составляеть поздныйшее явление въ человвческой душь, вовсе не следуеть, что оно производное. И туть, мы отвлекаемъ отъ представленій только то, что мы сами въ нихъ внесли. Мы уясняемъ себъ собственный нашъ способъ дъйствія при образованія представленій. Получая внёшнія впечатлёнія, мы безсознательно свизали ихъ прирожденною намъ формою пространства; когда же ны даемъ себъ отчетъ въ своихъ дъйствіяхъ, мы отвлекаемъ эту форму и представляемъ се отгально.

Всё свойства пространства указывають на умозрятельное происхождение этого представления. Также какъ число, опо является однообразнымъ, непрерывнымъ и безкопечнымъ, между твиъ вакъ опыть даеть намъ только разнообразное, раздельное и конечное. Милль, съ своею обычною логикою, увърнеть, что мы не можемъ представить себъ пространство имбющимъ конецъ, потому что мы никогда не видали предмета, за которымъ бы не было другаго 1). Это все равно, что производить океанъ изъ стакана воды. Къ тому же и самая посылка не върна. Въ дъйствительности, мы никогда не видали предметь, который бы не имълъ начала и понца; слёдовательно, отправляясь отъ опыта, мы не можемъ представить себъ предмета безъ начала в безъ конца. Физическій нашъ кругозоръ всегда ограниченъ, н если им, перемъняя мъсто, за видимыми предметами открываемъ еще другіе, то объёхавши земной шаръ, мы увидимъ эпять первые и чрезъ это убѣдимся на опыть, что

1) Logie, I, стр. 269.

Digitized by Google

рядъ видимыхъ предметовъ вовсе не идетъ въ безконечность. Если же ны поднимень глаза въ верху, то ны увидниъ надъ собою небесный сводъ, за которынъ уже ровно ничего не видать. Что этоть кажущійся намъ сводъ есть безконечное пространство, это мы можемъ предполагать вслёдствіе нашихъ понятій о пространствъ, но никакой опыть не въ состояния насъ въ этомъ удостовърнть, ибо опыть раскрываеть намъ только конечное. Видимое нами пространство ограничено; слёдовательно, оно инкакъ не можеть быть источникомъ представления о чемъ то безконечномъ. Мало того: даже чисто умственнымъ процессомъ, мы никогда не придемъ къ безконечному, если мы начнемъ съ конечнаго. Мы непремённо должны будемъ гдё нибудь остановиться и сказать: "и такъ далбе до безконечности"; то есть, мы должны разомъ внести сюда понятіе о безконечномъ. Если это понятіе не дано намъ первоначально, то мы никогда до него не дойдемъ. Наконецъ, невозможно ·ссылаться п на то, что это понятіе-чисто отрицательное, такъ какъ оно получается просто отрицаниемъ конца. Отрицаніе конца даєть намъ только неопредёленное, а не безконечное. Безконечное же есть положительное расширеніе извъстнаго представленія за всякій данный предъль. Мы называемъ пространство безконечнымъ, потому что за всякою воображаемою границею мы непремённо представляемъ себъ новое пространство. Ясно, что никакой опытъ не можеть дать намъ подобное представление.

Прибавимъ ко всему этому, что путемъ отвлеченія отъ видимыхъ предметовъ, мы можемъ получить только представленіе о протяженія, какъ общемъ свойствѣ вещей, а никакъ не о пространствѣ, заключающемя въ себѣ вещи. Этотъ послѣдній признакъ указываетъ намъ на происхожденіе этого представленія. Получаемыя нами впечатлѣнія, по которымъ мы судимъ о вещахъ, заключаются въ субъектѣ, или въ познающемъ разумѣ, который составляетъ общую форму для этого разнообразнаго матеріала. Когда же мы эти впечатлѣнія полагаемъ внѣ себя, какъ окружающій насъ міръ, мы вмѣстѣ съ ними и эту форму полагаемъ внѣ себя, и тогда мы представляемъ ее въ видѣ пространства. А такъ какъ внутренняя форма, разумъ, идетъ далеко за предѣлы данныхъ впечатлѣній, заключая въ себѣ безконеч-

вую возможность всякихъ виечатлѣній, то п ннѣшняя форма является таковою же. Поэтому, безконечность представляется намъ необходимымъ свойствомъ воображаемаго пространства. Въ немъ разумъ представляетъ собственную свою безконечность. Тоже съмое относнтся н къ другой умственной формѣ, къ временн. Отсюда понятно, что всѣ объясненія этихъ формъ, которыя отправляются отъ опытныхъ и еще болѣе отъ физіологическихъ данныхъ, не въ состояніп привести ни къ чему, кромѣ логическихъ несообразностев. Только исходя отъ протявоноложнаго конца, мы можемъ выяснить эти представленія.

• Это-то чисто умственное представление пространства полагается въ основание всёхъ выводовъ геометрия. Основные элементы этой науки-чисто умозрительнаю свойства. Геометрическія точки, липін, фигуры не существують въ дъйствительности. Отступая оть теоріи Локка, Милль утверждаеть, что всё эти представления ничто нное какъ копін съ точекъ, линій и фигуръ, которыя мы знаемъ изъ опыта. Но онъ туть же заявляеть, что липия, какъ она опреділяется геометрами, то есть, какъ длина безь ширины, совершению непостнжныха 1). Милль объясняеть это твиъ, что умъ имбеть способность обращать внимание только на часть своего представленія, вятьсто ціллаго. Но обращать внимание только на одну часть своего представления, значить умственно отделять эту часть отъ остальнаго. Какъ же им это сделаемъ, если это невозможно? И какъ это прилагается, напримёрь, къ точкѣ, которую Милиь опредѣляеть, какъ minimum visibile, наименьшее, что можеть быть видимо, слёдовательно и представляемо? Желательно знать, какую часть этого нанменьшаго мы возьмемь, чтобы получить понятіе о геомстрической точкъ, не имъющей протяжения? Ясно, что ны имвенъ туть дело съ чисто умственнымъ опредлаеніемъ, которому изть ничего соотвѣтствующаго въ дъйствительности.

И съ этями умственными опредълениями мы дълемъ чисто умозрительные выводы, имъющіе характеръ политйшей достовърности. Что дъйствіе производится надъ умственными представленіями, а не надъ дъйствительностью, это

1) Logic, I, 679. 252.



признается встии. Что высоды совершенно достовтрим, это' тоже признается всёми. Какъ же объяснить такое научное явленіе съ точки зрвнія чистаго опыта? Милль выводить его изъ точнаю сходства нашихъ представления о норжи съ возбуждающими ихъ внечатлъніями. Имъя совершенно върную умственную картину этихъ предметовъ, мы моженъ судать о нихъ, также какъ мы могли бы описать животное по хорошему дагерротниу. Следовательно, и туть им деласять выводы изъ опыта, съ тою только разницею, что ны руководствуемся не самыми предметами, и ихъ снимками 1). Но Милль самъ опровергаеть свое объяснение, нбо за нъсколько страницъ передъ этимъ, онъ примо заявляетъ, что ни въ природъ, ни въ человъческомъ умъ не существуетъ предметовъ, точно соотвътствующих геометрическимъ опредъленіямъ. Когда мы дълаемъ эти опредъленія, мы не предполагаемъ въ предметъ такихъ свойствъ, которыхъ онъ не имбеть, но некоторыя свойства мы сленка преувеличиваема, а другія совершенно уничножаема. Вслёдствіе этого, выводы геометріп не только не пеобходимы, по даже и не истинны; они умышленно удаляются, въ большей или меньшей степени, отъ истины <sup>2</sup>). Оказывается, слъдовательно, что точнаго сходства нать, съ чамъ вмаста падаеть и вся основанная на этомъ свойствѣ теорія. Наши представленія о краскахъ гораздо ближе къ дъйствительности, нежели геометрическія формы; однако мы не діллемъ изъ нихъ никакихъ умозрительныхъ выводовъ. Непонятно притомъ, если мы во всёхъ этихъ изслёдованіяхъ руководствуемся опытомъ, зачёмъ намъ нужны снимби, когда мы можемъ наблюдать самые предметы, имѣя притомъ способность обращать внимание только на извъстную ихъ сторону? Никакому естествоиспытателю не придеть въ голову описывать животное по дагерротипу, когда онъ имћетъ передъ глазами живой экземпляръ. Еще менте понятно, какимъ образомъ, для того чтобы получить точные выводы, мы должны непремънно удалятися ота истины, преувеличивая одни свойства и уничтожая другія? Наконець, въ геометрія мы не довольствуемся снимками, но беремъ элементарныя пред-

1) Logic, I, crp. 262-263.

<sup>2</sup>) Такъ же, стр. 258, 254, 256.

ставленія и ділаемъ изъ нихъ произвольныя сочетанія. Это все равно, что еслибы мы взяли элементарные рисунии частей тіла различныхъ животныхъ и составляли бы изъ нихъ произвольныя изображенія, по которымъ бы мы стали потомъ судить о онзіологическихъ свойствахъ сочиненныхъ такимъ образомъ животныхъ. Какое значеніе имъла бы такого рода онзіологія? Могла ли бы она служить намъ руководствомъ при изученій живыхъ организмовъ?

Ясно, что въ геометрін, также какъ въ арнометикъ, объ опыть рачи быть не можеть. Мы имвемъ туть дело съ предистоиъ, который намъ опытоиъ не дается, съ чистымъ пространствоиъ, по которому ны безпрепятственно можемъ проводить какія намъ угодно линіи. Первое предположеніе геометріп, безъ котораго наука не можетъ двинуться ни на шагъ, состоитъ въ тожъ, что всякія двв точки въ пространствъ могутъ быть соединены линіями, чего мы, конечно, на опыть произвести не въ состояния. Точно также никакой опыть не можеть удостовёрить нась, что между двумя геометрическими точками можеть быть только одна прямая линія. Всякая действительная точка состоить изъ множества геометрическихъ точекъ, и всякая дъйствительная линія изъ множества геометрическихъ линій. Рознять ихъ мы не въ снлахъ, а потому не можемъ и вывести изъ опыта означенную аксіому. Въ приложенія въ действительнымъ линіямъ, мы можемъ только сказать, что на близкомъ разстоянін, проведенныя между двухя точками прямыя линіи для нашего глаза совпадають; но будеть ли тоже самое имъть ивсто на громадномъ пространствв? На дальнемъ разстоянія, двё исходящія отъ однихъ и техъ же точекъ и близко другъ оть друга идущія линія объ покажутся намъ прямыми, и мы можемъ даже не имъть никакихъ средствъ удостовъриться въ противномъ; что же, если мы всзьмемъ пространство, которое мы не въ состоянія измѣрить? А между тѣмъ, безъ этой аксіоны геометрія не существуеть. Наконецъ, нногда въ геометрическихъ опредъленідхъ и выводахъ прямо вводится безконечное. Одну изъ основныхъ геометрическихъ теорій состявляеть ученіе о параллельныхъ линіяхъ. Возьмемъ ли мы обыкновенное опредъление геометровъ, что параллельными называются линии, которыя никогда не сой-Аутся, или, слёдуя Миллю, ны предпочтемъ сказать, что это—линін, которыхъ разстояніе вездё одинаково, мы ни въ какомъ случаё не придемъ къ заключенію Милля, что это опредёленіе прямо дается намъ созерцаніемъ природы<sup>1</sup>). Слово вездъ, также какъ слово никонда, означаетъ безконечность, о которой созерцаніе природы не даетъ намъ ни малъйшаго понятія. Мы въ природъ не знаемъ такихъ линій, про которыя мы могли бы сказать, что если ихъ продолжить въ безконечность, то разстояніе ихъ будетъ вездъ одинаково, или что онъ никогда не сойдутся.

Но относительно продолжения линий въ безконечность, Милль даеть объяснение, которое стоить привесть цёликомь. Онъ настаиваетъ на томъ, что геометрическая аксіома, по которой двъ прямыя линія не могуть заключать въ себѣ пространства, ибо, пересъкаясь въ одной точкъ, онв затвиъ более и более расходятся, узнается нами изъ опыта. Противъ этого возражають, что мы на опытв не имбемъ возможности слёдить за продолженіемъ линій въ безконечность, а потому не можемъ сказать, сойдутся ли онв когда нибудь или изть. Милль отввчаеть: "эти соображенія (именно, точное сходство нашихъ представленій съ действительностью) устраняють также возраженіе, возникающее изъ невозможности слёдить глазами за линіями въ ихъ продолженіи въ безконечность. Ибо, хотя для того чтобы действительно видеть, что две данныя линій никогда не сойдутся, было бы необходимо прослёдить ихъ въ безконечность, однако, мы и безъ этого, можемъ знать, что если, послё удаленія другь оть друга, онё начинають опять приближаться, то это должно произойти не на. безконечномъ, а на конечномъ разстоянін. Предполагая поэтому, что таковъ именно случай, мы можемъ перенестись туда воображеніень и можень составить умственный образъ того вида, который одна или объ лини должны представлять на этой точкв, образъ, на который мы можемъ положиться, какъ на совершенно сходный съ дъйствительностью. Но, устремимъ чи мы нашъ умственный взоръ на эту воображаемую картину, или вспомнимъ тв обобщенія, которыя мы прежде нибли случай дівлать изъ прежнихъ наблюденій, мы изъ очевидности опыта узнаемъ, что ля-

<sup>2</sup>) Logie, II, стр. 156, прям.

Digitized by Google

нія, которая, посля того какъ она удалялась оть другой прямой линіи, начинаетъ къ ней приближаться, производить на наши чувства то впечатленіе, которое мы обозначаеть ныраженіемъ "кривая линія", а не выраженіемъ "прямая лянія" 1).

Спрашивается: куда же это мы должны перенестись воображеніемъ? На точку поворота? Но если мы сказали, что туть есть повороть, то мы твиъ самымъ уже сказали, что линія не прямая, а кривая, и намъ вовсе не нужно переноситься туда воображеніемъ, чтобы въ этомъ уб'ядиться. Если же мы считаемъ это недостаточнымъ и признаемъ нужнымъ прибъгнуть къ умственному представлению, составляющему върный снимокъ въ дъйствительности, то мы никогда не придемъ къ заключению. Ибо почему мы знаемъ, гдъ именно на безконечномъ пространствъ находится точка поворота? Притомъ, поворотовъ можеть быть безчисленное множество, и мы должны представить ихъ всв, чтобы убъдиться въ безусловной общности положенія. Наконецъ, изъ числа этихъ поворотовъ могутъ быть такіе, которые совершенно незаивтны для глаза, слёдовательно и для умственнаго взора, созерцающаго върный снимокъ съ дъйствительности. На значительномъ разстояния, визшиее впечатлёние не даеть намъ ръшительно ничего опредъленнаго, или даже вводить насъ въ заблуждение. Какой же мы сдълаемъ отсюда выводъ?

Читам подобныя объясненія, невольно вспоминаель слова самого Милля, который, возражая непослёдовательнымъ защитникамъ опыта, говорить: "о всёхъ предметахъ, на счетъ которыхъ факты, могущіе опровергнутъ выводъ, остаются намъ недоступными, люди величайшей учености разсуждаютъ такимъ же жалкимъ образомъ, какъ и круглый невѣжда"<sup>9</sup>). Вообще, для человѣка, привыкшаго связывать свои мысли, не можетъ быть ничего безотраднѣе, какъ чтеніе сочиненій естествоиспытателей и позитивнетовъ, когда они вступаютъ на психологическую или философскую почву. Точность въ изслёдованій фактовъ и точность въ анализѣ понятій—двѣ вещи совершенно разныя, и тѣ научные пріемы, которые естествоиспытатель счелъ бы чудовищно-без-

<sup>1)</sup> Logic, I, стр. 263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Танъ же, стр. 481.

образными въ приложеніи къ кислороду или водороду, опъ признаетъ совершенно позволительными, когда они прилагаются къ происхожденію понятія о пространствъ и тому подобнымъ задачамъ. Превращеніе математики въ опытную науку служитъ однимъ изъ самыхъ яркихъ примъровъ извращенія очевидности въ угоду предвзятой мысли. Мы имъемъ тутъ науку, которая отправляется отъ умозрительныхъ данныхъ, идетъ чисто умозрительнымъ путемъ и этимъ способомъ достигаетъ самыхъ точныхъ выводовъ. Но вопреки. очевидности, тъ, которые стоять за точное знаніе, утверидаютъ, что математика—такая же опытная наука, какъ и другія, и для доказательства этой мысли прибъгаютъ, къ самымъ вопіющимъ нарушеніямъ логики, къ самымъ невъроятнымъ посягательствамъ на здравый смыслъ. И подобные выводы выдаются за результаты положительной энлософін!

Нужно ли еще подкръплять эти доводы разборомъ геометрическихъ доказательствъ? Утверждають иногда, что . употребляемый въ геометріи способі положенія указываеть на опытный характеръ этой науки. Но это значить сибшивать слово съ дъломъ. Геометрическое наложение вовсе не есть действительное наложение одной онгуры на другую. Никогда инкому не приходило въ годову прибъгать къ фактическому наложенію для доказательства геометрической теоремы. Еслибы мы вздумали руководствоваться не логи-. кою, а опытомъ, мы бы инкогда не пришли къ точному выводу. Чтобы доказать, наприязръ, равенство треугольниковъ, у которыхъ двъ стороны и содержащійся между ними уголь равны, мы должны бы были накладынать другь на друга всъ возможные виды треугольниковъ, ибо приложимое къ одному можетъ быть неприложимо къ другому; очевидно, что мы пикогда бы не кончили. Геометрическій способъ наложения дъйствуеть совершенно ннымъ образомъ. Геометръ не пробуетъ, совпадаютъ ли извъстныя онгуры въ действительности, а доказываеть, что на основания данныхъ онв должны совпадать. Для большей наглядности вывода, мы можемъ начертить, напримъръ, два треугольника, которые въ действительности вовсе не похожи другъ на друга, и все таки будемъ, ссылаясь на нихъ, доказывать, что если у нихъ двъ стороны и заключающійся между ними уголь равны, то они совпадуть. Мы скажемь, 1) что

такъ какъ сторона А равна сторонъ А', то, будучи наложены другъ на друга, онъ должны совпасть; 2) что такъ какъ содержащіеся углы, то есть, пространства между сторонами, равны, то и другая граница этого пространства, сторона В, должна совпасть съ стороною В'; 3) что при совпаденія сторонъ должны совпасть конечныя ихъ точки, а такъ какъ между двумя точками можетъ быть только одна прямая линія, то и третья сторона С должна совпасть състороною С'. Кромъ чисто логическихъ заключеній, въ этомъвыводъ нътъ ничего, а потому здъсь объ опытъ не можетъ быть ръчи.

Тоже самое относится и въ способу предплосо. Миль утверждаеть, что это одно изъ самыхъ обыкновенныхъ и со-вершенно достовърныхъ индуктивныхъ доказательствъ. Такъ. напримвръ, говорить онъ, "хотя опыть не даеть намъ линій, столь непограшимо прямыхъ, что два изъ нихъ не могуть заключать въ себе ни малейшаго пространства, одна-. ко онъ даетъ намъ постепенность линій, нивющниъ более нли менфе ширины или кривизны, и для этого ряда прямая. линія геометрическаго опредъленія составляеть идеальную. границу. И наблюдение показываеть намъ, что на сколькоопытныя линіи приближаются въ отсутствію ширины или. кривизны, на столько способность двухъ изъ нихъ заключать въ себѣ пространство приближается въ нулю. Заключеніе, что еслибы у нихъ вовсе не было ширины или: кривизны, они бы не могли завлючать въ себв никакого пространства, есть, слёдовательно, правильный индуктивный выводъ изъ этихъ фактовъ "1). Но неужели же идеальная граница, а слъдовательно и приближение къ ней, даетсянамъ опытомъ? Достаточно поставить этотъ вопросъ, чтобыпоказать, съ какою неимовёрною вётреностью употребляются иногда логическіе пріемы даже весьма серіозными. писателями. Самая постепенность хода дается намъ опытоять въ весьма ограниченныхъ предвлахъ, при которыхъ. мы не пивемъ права сдвлать какой бы то ни было точный выводъ. Геометрическій же способъ предъловъ основанъ набегконечномъ приближения, о которомъ опытъ, разумвется, не даеть намъ инкакого понятія. Это опять чисто догичес~ .

<sup>1</sup>) Logie I. стр. 261, прижич.

Digitized by Google

кое доказательство, возможное только при умозрительныхъ данныхъ.

И такъ, ни вычисленіе, которое Контъ считалъ великоленымъ расширеніемъ логики, ни геометрія, которую онъпризнаваль естественною наукою, въ своихъ выводахъ не руководствуются опытомъ. А между тёмъ, они дають намъсовершенно положительное и достовёрное знаніе. Математика ставится во главе всехъ опытныхъ наукъ; она служить имъ самою надежною руководительницею; но сама. она составляетъ плодъ умозрвнія. Только этимъ объясняется тоть строго-логическій и тоть безусловно-общій характеръ, которыяъ отличаются ся выводы. Опыть не представляеть намъ инчего подобнаго. Опытъ даеть намъ толькодействительное, но инкогда необходимое. Въ опыте нужноизслёдовать, испытывать, сравнивать, провёрять; нужно изучить все разнообразіе частныхъ явленій, для того чтобы извлечь изъ нихъ относительно-общее. Въ математикъ достаточно одного логическаго доказательства для полнаго. убъжденія, что иначе быть не можеть. Туть частные случан, вивсто того чтобы служить основаниемъ общему правилу, только отъ него получають свою силу. Однимъ словомъ, им имвемъ здвсь два противоположныхъ пути, изъ совокупности которых1 составляется все человическое знание.

## ГЛАВА У.

110.

## ДІАЛЕКТИКА.

Что математика представляеть въ области количества, то діадектика дасть въ области качества. Объ составляють расширеніе логики. Діалектика не изслёдуеть безконечнаго разнообразія реальныхъ качествъ: это-дъю наведенія. Но она выводить общія качественныя начала, которыми связывается все это разнообразіе. Посредствоиъ этихъ началь все человѣческое зпаніе сводится къ единству. Поэтому ліалектика составляеть перховную оплосооскую науку, сиязывающую и объясняющую всё остальныя. Самыя основныя количественныя опредъленія, которыя математикою принямаются, какъ данныя, пэслёдуются діалектикою въ связи со всёми другими опредъленіями бытія.

Такое систематическое изсладование логическихъ опредаленій и ихъ взациныхъ отношеній составляеть существенную необходимость, какъ скоро мы не ограничиваемся чисто энцирическимъ познаніемъ частностей, по хотимъ придти къ какому избудь общему и последовательному знанню. Для того чтобы познать причины или законы явлений, необходнио, прежде всего, получаемыя изъ опыта инвшина представления превратить въ общія понятія, ибо всякій законъ есть выражение общаго отношения. Какъ же совершается это превращение? Приверженцы опытнаго знания обыкновенно утверждають, что это двластся посредствомъ соединения сходныхъ во многихъ предметахъ признаковъ. Такъ напримъръ, понятіе о деревъ образуется въ нашемъ умѣ вслѣдствіе того, что мы беремъ признаки сходные во всъхъ деревьяхъ и отбрасываемъ различія. Но эти сходные признаки должны быть чвять нибудь связаны, а эта снязь и есть понятіе. Полученные изъ опыта признаки дають матеріагь, логина же этому матеріалу сообщаеть форму. Что

въ понятія первенствующее значеніе нябеть именно логическое начало, а не эмпирическое, это ясно изъ того способа, какнять во вслять наукахъ дълаются опредъления, выражающія существо понятій. Когда мы хотинь опредблить: что такое, напримъръ, человъкъ? мы не исчисляемъ всъхъ собранныхъ въ этомъ понятія признаковъ, а говоримъ, что человъкъ есть животное, одаренное разумомъ. Слъдовательно, мы опредлаяемъ его прежде всего твяъ высшняъ родомъ, бъ которому онъ относится. Если же им захотимъ узнать, что такое животнос? то мы должны будемъ сказать, что это-существо, одаренное чувствояъ и способностью произвольнаго движенія. Понятіе же о существь не дается намъ опытомъ; это чисто логическое опредъленіе, также какъ понятіе о вещи и т. п. Совокуппость нашихъ понятій составляеть такимъ образомъ ліствицу родовъ я вядовъ, которая съ низу примыкаетъ къ безконечному разнообразію открываемыхъ намъ опытомъ предметовъ, а къ верху завершается чисто логическими опредбленіями или категоріями. Но опредълнющее начало въ этой ліствиців идеть съ верху, а не съ инзу; родовое понитіе разчленяется на видовыя, а не наобороть. Когда мы открываемъ новый предметь, задача наша состоить прежде всего въ томъ, чтобы подвести его подъ извъстное уже намъ родовое понятіе, и затвиъ уже, определеніемъ специонческихъ его признаковъ, отличить его отъ другихъ видовъ того же рода. Подведение есть, слъдовательно, разчленение родоваго попятія. Если же мы не въ состоянія опредълить ближайшее родовое понятіе, то мы прямо подводимъ предметъ подъ общую логическую категорію. Пока мы не знаемъ еще, что человъкъ есть животное, потому что понятіе о животномъ еще не опредълено, мы скажемъ просто, что человѣкъ есть существо, одаренное разумомъ. Если иы не знаемъ, что камень принадлежитъ къ разряду минераловъ, мы скажемъ, что это-вещь. И тутъ, следовательно, мы начинаемь съ верху, а не съ низу, съ самыхъ отвлеченныхъ понятій, а не съ конкретныхъ. Въ области представленій мы пдемъ съ низу; какъ же ского мы приходимъ къ понятіямъ, мы прямо восходямъ пъ съмымъ общимъ логическимъ опредъленіямъ, которыя служать намъ руководящими началами во всей этой умственной операція.

Изъ этого уже ясно, что связующія начала нашего познанія даются намъ не опытомъ, а чистою логикою. Логическія категорін, также какъ логическіе законы, составляють прирожденную принадлежность нашего ума; онв не пріобрётаются опытомъ, а только выясняются самосознаніемъ. Гдё есть законы, тамъ необходнио присущи и опредъленія, нбо всякій законъ есть извъстное отношеніе, отношеніе же есть опредізленіе, которое служить связью двухъ. другихъ опредълений. Следовательно, если существують 10гическіе законы, вытекающіе изъ чистаго ухозрвнія, тонеобходнио существують и таковыя же опредъления. Такъ напримъръ, законъ тождества заключаетъ въ себъ опредъленіе бытія, какъ отношеніе двухъ, безразличныхъ между собою положеній. Законъ противорвчія заключаеть въ себъ опредъление небытия или отрицания, законъ достаточнаго основанія --- опредізенія логическаго основанія и вызода, вившней причины и следствія. Бытіе и небытіе, тождество и различіе, количество и качество, общее и частное, матерія и форма, все это-логическія опреділенія, посредствомъ которыхъ резунъ связываеть данный ему опытонъ матеріаль. Только подводя представляющиеся ему предметы подъ эти опредбленія, разумъ можеть прилагать къ нимъ логическіе законы. Это и есть то, что называется понимать вещн. Понимать значить возводить въ понятіе; возводить же въ понятіе значить подводить подъ высшее понятіе. Мы говорниъ, что понниаемъ явленіе, когда мы въ управляющемъ имъ законв видемъ частное приложение болве общаго закона; полное же понимание состоить въ возведения явленій къ верховнымъ законамъ разума черезъ всё посредствующія звенья. Въ этокъ заключается верховная цёль науки; но необходимое для этого условіе состонть въ сознанів всей системы логическихь опреділеній. Такъ какъ позпающій разумъ составляеть одно цілое, или одну дійствующую силу, то всё его законы должны быть связаны. другъ съ другомъ, и всё его опредъленія должны образовать одну систему. Формальная логика, изслёдуя логическія формы и управляющіе ими законы, не можеть обхоанть и неразлучныхъ съ ниму опредълений. Но она беретъ ихъ, какъ данныя разума, въ томъ видъ, какъ они раскрываются формою сужденій. Таковы категорін Капта. Этимъ.

не ограннчивается однако задача умозрвнія. Необходимо наслёдовать логическое существо каждаго определения и отношеніе его къ другимъ, и на этомъ основанія вывести всю ихъ систему. Этимъ только способомъ ны ножемъ достигнуть истиннаго пониманія вещей. Для того чтобы понять другое, разумъ долженъ прежде понять самого себя, выяснить себъ собственныя свои начала и законы. Въ этонъ и закиючается задача діалектики, которая составляеть истинное основание чилософии. Отсюда вытекаеть всякое систематическое міросозерцаніе, которое никогда не можеть выработаться изъ опыта, ибо опыть даеть намъ только разрозненныя явленія, а не связующія начала. Когда опытныя науки принимають извёстное воззрёніе, онё, сами того не вёдая, заимствують его изъ философіи. Но пров'врить свои возэрвнія онв не въ состояція, нбо не нхъ двло анализировать логическія понятія, показывать ихъ взапиныя отношенія и ихъ мѣсто въ общей системѣ разума. Все это приналлежить діалектикв.

Совокупность логическихъ опредѣленій не является однако, какъ нѣчто данное, вѣчно присущее самосознанію человьческаго разума. Также какъ и вся область самосознанія, эта система развивается, и развивается не путемъ вибшияго прибавленія знанія, а чисто извнутри себя. Это доказывается исторією философіи. Свойствомъ этого развитія діалектика. существенно отличается отъ математики. Количественныя опредъленія, составляющія содержаніе математической науки, образують однородное целое. Они стоять рядомъ, не отрицая другъ друга. Поэтому и развитие математнии идеть путемъ количественнаго прибавленія: высшее знаніе только присоединяется къ предъидущему. Въ области качества, напротивъ, являются различія, противоположности, а вийств съ твиъ и отрицание. Одно опредвление отрицаеть другое, вследствіе чего развитіе діалектики представляется не прибавленіемъ послёдующаго знанія въ предъидущему, а смёною различныхъ точекъ зрёнія. Каждое начало даеть намъ известный способъ объединенія или пониманія явленій; но съ дальнъйшимъ развитіемъ мысли, этоть способъ оказывается недостаточнымъ и замвняется другимъ. И эта недостаточность оказывается не вслёдствіе того, что многія явленія не подходять подъ данное начало:

это-чисто вибшиее указаніе, которое въ развитія діадектяки играеть несущественную роль. Изучение история онлософін убъждаеть насъ, что движущею пружиною развитія являєтся внутреннее противорвчіе самихъ началь. Недостаточное опредъление не можеть замённть собою полной системы. Собственный его внализь цоказываеть, что оно составляеть только часть высшаго целаго, а потому, въ силу чистаго процесса мысли, оно переходить въ другое. Иначе и быть не можеть, пбо догнческия опредъления, вытекая изъ единаго разума, образують, какъ сказано, одну систему. Поэтому, каждое изъ нихъ связано со встан остальными и само собою должно указывать на остальныя. Развитие этой системы и составляеть историю философия. Отсюда исно, что противорѣчія оплософовъ ничего не доказывають противь достовърности философіи. Эти противоръчія составляють необходимое послёдствіе качественнаго развитія; но они касаются только отдельныхъ определеній, а не ихъ совокупности. Если при поверхностномъ взглядъ кажется, что философы отрицають другь друга, то при более глубокомъ пониманій предмета оказывается, что они восполняють другь друга. Отрицается только исключительность или односторовность, каждой отдільной системы, которая, отправляясь отъ извёстнаго логическаго определенія, признаеть его верховнымъ началомъ всего сущаго. Совокупность же системъ является какъ одно стройное зданіе, представляющее полное развитіе всёхъ опредъленій человъческаго разума. Каждое звено этой цъпи составляеть необходимую часть целаго. Разумъ переходить отъ одного звена къ другому, пытаясь каждый разъ свести всю совокупность знанія къ настоящей своей точкв зрвнія. Но когда онъ окпамваеть взоромъ весь пройденный путь, онъ внанть, что всё эти звенья образують одну непрерывную нить, въ которой все связано внутреннимъ закономъ, опредвльющимъ движеніе цвлаго.

Къ какимъ же результатамъ привело это развитіе діалектики? Всякая наука познается по свои съ плодамъ. Математика можетъ сослаться на выработа ную ею непреложную систему знанія. Въ состояній ли діалектика указать на что нибудь подобное?

Послёдній результать чисто упозри ельнаго развитія діа-

зектики представляеть намъ ученіе Гегели. Въ своей Лоника, великій нѣмецкій мыслитель пытался вывести а priori всю совокупность опредъленій чистаго разума. Но язвѣстно, что послѣ недолговременнаго господства надъ умами, это ученіе потеряло все свое обаяціе. Противъ выработанной Гегелемъ логики всястали не один лишь исключительные приверженцы опыта, по и люди съ философскимъ направленіемъ. Отрицають не только его выводы, но и самую возможность вывести какія бы то ин было начала путемъ чистаго умоэрѣнія.

Чтобы ришнть этоть вопросъ, мы должны разсмотрить, какъ существенныя основанія діалектики Гегеля, такъ и возраженія его противниковъ.

Діалектическій законъ, на которомъ Гегель стронть всѣ свои выводы, состопть въ логическомъ развитія противоположностей и послідующемъ ихъ содетанія. Каждое опредѣленіе, по этому воззрівнію, само собою указываеть на другое, ему противоположнос; анализъ же обопхъ обнаруживаеть пхъ односторовность, а вмѣстѣ и необходимость возведенія ихъ къ высшему единству. Въ силу этого закона, каждое опредѣленіе развивается въ трехъ ступенахъ: какъ непосредственное положеніе, какъ противоположеніе, я наконецъ, какъ сочетаніе противоположностей. Это сочетаніе, въ свою очередь, становится точкою отправленія для новаго противоположенія и для новаго сочетанія, и этоть процессъ продолжается до тѣхъ поръ, пока не исчерпывается вся система опредѣленій чистаго разума.

Исходную точку всего этого логическаго движенія, которое не предполагаеть ничего, кромѣ чистаго мышленія, составляеть самос отвлеченное логкческое опредѣленіе, понятіе о чистоми бытіи. Противоположно ему понятіе о небытія. Но оба эти опредѣленія односторонни, и одно безъ другаго немыслимо. Чистое бытіе ссть бытіе безъ всякаго опредѣленія, пустое бытіе, то есть, ничто; слѣдовательно, оно само есть отрицаніе. Небытіе же есть нзвѣстное опредѣленіе, также какъ и бытіе; слѣдовательно, оно само въ ссбѣ есть положеніс. Такимъ образомъ оказывается, что одностороннее опредѣленіе само собою превращается въ противоположное. Переходъ бытія въ небытіе и небытія въ бытіе есть яроуессь (das Werden), котораго результатомъ является бытые опредвленное, нъчто, (das Daseyn), заключающее въ себъ положеніе и отрицаніе вмъсть. Но опредъленное бытіе, въ свою очередь, предполагаеть другое, оть котораго оно отличается; отсюда новыя отношенія и новый процессь. Всѣ дальнъйшія ступени управляются тѣмъ же закономъ. Изъ этого возникаеть цѣлый рядъ логическихъ опредѣленій, которыя завершаются идеею, представляющею высшее сочетаніе противоположностей въ области чистой логики. Идея въ своемъ верховномъ единствѣ соединяеть единое и многое, общее и частное, безконечное и конечное. Реальное же осуществленіе идеи образуеть два противоположныхъ міра, природу и духъ, одинъ съ опредѣленіемъ многаго, частнаго, конечнаго, другой съ опредѣленіемъ единаго, общаго, безконечнаго.

Таково въ существё своемъ ученіе Гегеля. Все оно держится діалектическимъ закономъ, на которомъ построены выводы, а потому, въ оцёнкё этого воззрёнія, коренной вопросъ заключается въ томъ: дійствительно ли существуетъ признанный Гегелемъ діалектическій законъ, съ помощью котораго мы можемъ вывести всю систему опредѣленій чистаго разума? Этотъ вопросъ подвергся тщательному разбору со стороны онлософа, одареннаго весьма острымъ, хотя не всегда глубокимъ и яснымъ умомъ, Тренделенбурга. Можно сказать, что Лоническія Изслъдованія этого мыслителя заключають въ себѣ самую серіозную критику коренныхъ началъ діалектики Гегеля, какая являлась въ литературѣ. Поэтому, разборъ его возраженій послужить намъ вѣрнѣйшимъ указаніемъ для оцѣнки существа діалектики, ея пріемовъ и ея результатовъ.

Тренделенбургъ начинаеть съ изслёдованія первоначальныхъ опредъленій логики Гегеля: бытія, небытія и процесса. Допустимъ, говорить онъ, противъ чего можно еще возражать, что отвлеченное понятіе о чистомъ бытіи составляеть принадлежность чистой мысли. Но это понятіе самому себъ равнаго бытія находится въ поков. Точно телже и семо себъ равное ничто есть покоящееся понятіе. Сткуда же возникаеть представленіе процесса? Ясно, что оно приносятся язвив. Чистая мысль, для того чтобы двинуться съ мъста, заимствуеть вившній образъ движенія въ престранствъ, который одинъ даеть намъ понятіе о какомъ бы то ни было движеніи. Съ пустыми понятіями о бытіи и небытіи ничего нельзя сдёлать; только съ помощью этого извив полученнаго представленія мысль переводить одно понятіе въ другое и какъ будто становится на высшую точку зрёнія. Но эта высшая точка не есть плодъ собственнаго движенія понятій, какъ утверждаетъ Гегель. Она дается вибшимъ представленіемъ, безъ котораго мысль не можеть двинуться ни на шагъ ).

Точно также съ внышнею помощью движется другое догическое опредъление—отрицание. Изъ чисто логическаго отрицания ничего нельзя вывести. Оно неспособно сочетаться съ положениемъ въ высшемъ единствъ, нбо оно исключаетъ изъ себя положение. Между ними нътъ ничего третьяго. Чтобы дойти до высшаго единства, нужно, вмъсто чисто логическаго отрицания, взять такое отрицание, которое есть вмъстъ съ тъмъ положение; то есть, на мъсто логическаго отрицания ставится реальное противоположение. Но откуда берется это реальное противоположение? Опять изъ внъшняго представления, которое и тутъ доставляетъ недостаюпцій чистой мысли матеріанъ<sup>2</sup>).

Наконецъ, и чисто логическое тождество двухъ опредъленій вовсе не есть живое единство противоположностей. Логическое тождество ничто иное какъ сравнительное дъйствіе ума, стоящаго надъ предметами, и оставляющаго ихъ спокойно другъ возлѣ друга. Когда Гегель выводить это высшее единство изъ прогресса въ безконечность, въ которомъ опредфленія безпрерывно полагаются и опять снимаются, то подобное заключеніе ничѣмъ не оправдывается. Сравнивая послѣдующія опредѣленія съ предъидущими, мы видниъ, что каждое изъ нихъ тоже, что и прежнія, но изъ этого не слѣдують, что существуетъ нѣчто такое, что переходя изъ одного опредѣленія въ другое, остается однако тождественнымъ съ собою. Это опять взятое извиѣ представленіе \*).

Таковы возраженія Тренделенбурга. Разбирая дальнъйшія опредвленія Лоники, онъ вездъ показываеть присутствіе заимствованныхъ въ началъ представленій процесса, реаль-

- 2) Tous me, crp. 42-56.
- <sup>3</sup>) Такъ же, стр. 57-61.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Logische Untersuchnugen (3 Aufl. 1870), I, erp. 36-42.

наго отрицанія и конкретнаго единства, следовательно, прим'есь чуждыхъ мысли элементовъ. Изъ этого онъ выводить, что собственное движеніе чистой мысли ничто иное какъ призракъ, а потому вся діалектика Гегеля должна быть призрана великимъ заблужденіемъ <sup>1</sup>). Такъ ля это?

Если мы вникиемъ въ существо основныхъ понятій, подвергнутыхъ Тренделенбургомъ такому строгому анализу, мы убъднися, что онъ, при разборъ ихъ, остановился на поверхности. Прежде всего, что такое чистое бытие? Дъйствительно ли это-само себъ равное понятіе, которое не подаетъ никакого повода къ дальнъйшену движению мысля? Бытіе есть простое положеніе, тождество съ собою; чистое же бытіе есть бытіе, не имъющее никакого опредьленія, то есть, отрицающее всякое опредвленіе, пустое бытіе. Следовательно, это не простое положеніе, а такое положение, которое не только заключаеть въ себъ отрицание, но и не заключаеть въ себъ ничего, кромъ отрицания. Ясно, что подлежащее и сказуемое представляють туть два противорвчащихъ другъ другу понятія; а на противоръчіи останавливаться нельзя. Необходимо, слёдовательно, дальнъйшее движение мысли.

Но, говорить Тренделенбургь, выражение: "бытие пусто означаеть только, что въ бытін отрицается всякое сказуемое; бытіе же, какъ субъекть или подлежащее, остается; слёдовательно, чистое отрицаніе, означающее, что все въ немъ отрицается, нисколько изъ этого не вытекаетъ" 2). Тренделенбургъ не объясняеть, что такое подлежащее, въ которомъ отрицается всякое сказуемое. Подлежащее потому только и есть подлежащее, что оно имветь при себа сказуемое. Сказуемое означаеть, что именно есть подлежащее; если же отрицается всякое сказуемое, то въ подлежащемъ не остается ничего. Следовательно, подлежащее, отрицающее всякое сказуемое, отрицаеть само себя. Но бытіе, въ сущности, есть не подлежащее, а сказуемое. Бытіе опредъляется, какъ простое положение или тождество съ собою; следовательно, оно предполагаеть нечто, что полагается нан что тождественно съ собою. Когда мы говоримъ: есть,

<sup>1)</sup> Log. Unt. I, CTP. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tax's me, crp. 117.

мы всегда предполагаемъ, что есть что инбудь. Если же это что инбудь отрицается, то остается есть безъ всякаго подлежащаго, или съ отрицательнымъ подлежащимъ: есть ничего, или 0=0. Даже простой здравый смыслъ, безъ всякаго философскаго анализа, скажетъ намъ, что пустое бытіе все равно что ничего.

И такъ, анализъ понятія о бытін неизбёжно приводить насъ бъ заключенію, что чистое или пустое бытіе тоже самое, что небытіе, пустота или отрицаніе. Но при такоиъ противоръчащемъ понятіи мы остаться не можемъ; мы должны идти впередъ. Куда же мы пойдемъ? Анализъ понятія о бытіп привелъ насъ къ понятію о небытін. Что же такое небытіе? Можемъ ли мы сказать, что небытія или, чистаго отрицанія нѣтъ? Извѣстно, что этотъ вопросъ уже у древнъйшихъ греческихъ философовъ былъ предметоять снора. Парменидъ утверждалъ, что небытія вовсе нѣтъ. Отсюда онъ выводилъ, что существуетъ только единое, всегда себъ равное бытіс; всякое же частное или опредъленное бытіс, будучи смѣсью бытія съ несуществующимъ небытіемъ, есть не более какъ призракъ. Но уже самый этотъ выводъ обличаль несостоятельность основнаго положения. Поэтому, поздизйшие греческие философы говорили, что небытие ничемъ не хуже бытія. На этомъ Демокритъ основывалъ существование пустоты. Парменияъ последовательно утверждаль, что небытие даже и немыслимо. На нель однако оно мыслимо, ибо мы имвемъ это понятіе, слёдовательно, оно существуеть, по крайней мъръ какъ предметь мышленія. А логика имбеть діло именно съ предметами мышленія. Въ логическомъ смысль, отрицаніе, также какъ н бытіе, есть пзвестное, тождественное съ собою определение. Чистое отрицание есть отрицание всего, и какъ лаковое, оно тождественно съ собою. Мы не можемъ не согласиться, что отрицание есть отрицание. Слъдовательно, въ сущности, это тоже, что и чистое бытіе. Приложимая къ первому формула: 0=0 приложима и здёсь, съ тою только разницею, что когда мы говоримъ о бытін, мы обращаемъ вниманіе на знакъ равенства, когда же мы говорниъ о небытін, мы обращаемъ внимание на нуля.

И такъ, чистое положение приводить насъ къ отрипанію, отрицание же, въ свою очередь, приводить насъ къ поло-

жению. Что же выходить изъ этого анализа, или какое получаемъ мы понятіе? Ясно, что въ результать оказывается нерехода отъ одного опредъленія въ другому, или точнье, одного опредвленія въ другое, ибо движеніе мысли проявляется здёсь въ логическомъ ходё попятій. Следовательно, для понятія о процессь, намъ вовсе не нужно прибъгать къ представлению о внъшнемъ движения. Это понятие дается намъ самымъ движенісмъ нашихъ понятій, а не заимствуется извив. Можно сказать даже, что представление о внышнемъ движении получается нами вслыствие внутренняго процесса, а не наобороть, ибо мы замвчаемъ перемену места единственно вследствие того, что происходить перемвна нашихъ представлений. Въ философія Тренделенбурга, представление движения играсть первенствующую роль; изъ этого представления, которое онъ считаеть первоначальнымъ и простымъ, онъ выводитъ все остальное. Но когда мы вникаемъ въ основанія этого взгляда, насъ поражаетъ неисцілниый логическій кругъ. Съ одной стороны, Тренделенбургъ утверждаетъ, что самое движеніе отвлеченной мысли можеть быть представлено только съ помощью образа движенія въ пространствъ. Первоначальныя уиственныя действія, сложеніе и разложеніе понятій, говорнть онъ, представляются намъ въ видъ движенія къ данной точкъ или прочь отъ нея 1). Съ другой стороны, черезъ нёсколько страницъ, онъ же признаетъ, что движеніе отнюдь не можеть быть опреділено, какъ переміна мізста. Перемёна мёста составляеть только послядсяю с движенія, а не основное понятіе; это-вибшній признакъ, который вытекаеть изъ общаго начала, какъ нъчто второстепенное. Высшее, родовое понятіе есть понятіе о перемънъ, но и оно составляеть только видь движенія. Движеніе же есть нъчто первоначальное, общее мысли и бытію \*). Но если такъ, то первоначальное понятіе о движенія не можетъ быть заниствовано изъ представления о движении въ пространства, которое не закаючаеть въ себа ничего, крояв перемъны мъста. Оно не можеть быть получено и нзъ представления о перемене нашихъ виутреннихъ представле-

<sup>1)</sup> Log. Unters. I, crp. 145, 146.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ же, стр. 152 -152.

1.1 · (1.100) ній, ибо и туть мы имеемъ только отдельный видъ движенія, частное приложеніе общаго начала. Чтобы получить послёднее, мы должны взойти выше, въ ту область, которой законы понимаются нами, какъ общіе мысли и бытію, и которая поэтому одна служнть связью между внутреннямъ опытомъ и внёшнимъ, то есть, въ чистую логику. Если мы возьмемъ представление о визшнемъ движения, которое не содержить въ себв ничего, кромв перемвны мвста, и представление о внутреннемъ, душевномъ движения, которое не заключаеть въ себъ никакой перемъны мъста, то мы не найдемъ между ними ничего общаго, кроив отвлеченныго, то есть, чисто логическыго понятія о движенія вообще. Это и есть первоначальная логическая категорія, подъ которую подводятся затвиъ и внёшнее движение и внутреннее. Этоть цеотразимо напрашивающийся выводъ ниспровергаеть всю систему Тренделенбурга, а вивств н его возраженія противъ Гегеля. Чтобы избъжать его, Треяделенбургъ вдается въ психологическій мистицизмъ. Онъ утверждаеть, что движение есть представление первоначальное, простое, которое, по этому самому, не можеть быть опредблено и объяснено 1). Но это значить прямо признаться, что это представление въ умъ автора такъ смутно, что онъ не въ состоянія его опредѣлить. И точно, еслч мы изъ представления о движения въ пространствъ выкинемъ перемену места, какъ нечто производное, а изъ представленія о внутреннемъ движенія выкинемъ перемъну вообще, то не остапется ничего, кромъ какого-то смутнаго призрака, который уже никакъ нельзя назвать представлениемъ. Всего менье понятно, на какомъ основани можно движение выдавать за простое представление, тогда какъ оно немыслимо безъ представления о движущемся предметъ и о двухъ различныхъ его состояніяхъ. Переходъ изъ одного состоянія въ другое и есть то, что мы называемъ движеніемъ, нан, въ болње общемъ значения, процессомъ, будь этотъ переходъ персмёною мёста или перемёною представленій, или чего бы то ни было. Очевидно, следовательно, что движеніе есть представленіе сложное, въ составъ котораго входять несколько другихъ представлений. Оно предполагаеть

<sup>1</sup>) Log. Unters. I, стр. 151.

; 1

послёднія и слагается изъ нихъ. Какъ скоро мы имёемъ предметь, переходящій изъ одного состоянія въ другое, такъ мы вмёстё съ тёмъ получаемъ и понятіе о движеніи, или процессё. А таковъ именно разбираемый нами случай. Јогическое опредёленіе переходить отъ положенія къ отрицанію и отъ отрицанія къ положенію; слёдовательно, процессъ оказывается туть самъ собою, какъ результать, безъ всякаго внёшняго заимствованія.

Изъ этого ясно, что и другое возражение Тренделенбурга будто логическое отрицание не заключаеть въ себъ положенія, ниветь столь же мало основанія, какъ и первое. Если отрицание есть, то оно есть ничто положительное. Логическое отрицание есть логическое опредвление, следовательно, извъстное положение. Логически, отряцание немыслимо даже безъ отрицающаго и отрицаемаго. Когда мы говоримъ, напримъръ, что движение не есть покой, то это означаеть, что понятіе о движеніи исключаеть понятіе о поков. Когда же философъ говоритъ, что движенія нътъ, то это означаеть, что понятіе о движенін исключаеть реальное существование. Слёдовательно, и туть намъ не зачёмъ прибъгать въ визшнему заимствованію; достаточно руководствоваться законами логики. Это признаеть и Тренделенбургъ, когда онъ говорить: "всякое понятіе отрицаетъ, полагая себя, и полагаеть себя, отрицая все другое" 1). Но это не мъшаеть ему, когда онъ критикуеть Гегеля, утверждать, что логическое отрицание не заключаеть въ себв никакого положенія.

Наконецъ, тъже логические законы дають намъ и единство противоположностей. Нътъ положения безъ отрицания, и иътъ отрицания безъ положения. Отношение сущаго къ себъ есть положение, отношение къ другому есть отрицание; но сущее относится къ себъ именно черезъ то, что оно отрицаетъ другое, и наоборотъ, оно отрицаетъ другое именно черезъ то, что оно есть нъчто само по себъ. Мы имъемъ тутъ не простое, безразличное тождество, а конкретное сочетание противоположностей, которое проистекаетъ не изъ виъшняго сравнения, а изъ внутренняго отношения логическихъ опредълений.

<sup>1</sup>) Log. Unters. I, crp. 115

Еще высшее сочетание противоположностей даеть намь критикуемый Тренделенбургомъ прогрессъ въ безконечность. который состоить въ томъ, что одно опредъление переходить въ другое, другое въ третье, и такъ далее безъ конца. При каждомъ переходъ сохраниется тождество, ибо все это-превращения одного и того же предмета наи опредвленія. Еслибы не было тождества, то не было бы и перехода, а были бы просто различныя опредѣленія, стоящія рядомъ. Когда же этотъ прогрессъ пдетъ въ безконечность, то внутреннее тождество является тождествомъ безконечнаго элемента, который безпрерывно полагаеть себь граннцу, опредъляется и затьмъ опять снимаеть эту границу, выходить паъ опредѣленія. Слёдовательно, мы получаемъ туть живое, конкретное единство безконечнаго и консчнаго. Чистая логика даеть намъ ту форму, въ которой мы можемъ представить себя это единство. Безконечное является какъ тождественная съ собою сущность, которая выражается въ безконечномъ рядѣ конечныхъ определеній. Опыть же, какъ внутренній, такъ п визшній, не въ состоянін дать намъ ни мальйшаго понятія объ этихъ отношеніяхъ, пбо внутреннее тождество различнаго не раскрывается намъ внёшными пли внутренними впечатавніями: оно постигается только разумомъ, по присущимъ ему логическимъ законамъ.

И такъ, при ближайшемъ анализъ, всъ отвергнутые Тренделенбургомъ діалектическіе законы оказываются необходимою принадлежностью разума въ самыхъ первоначальныхъ его опредвленіяхъ. Діялектика выходить невредниою изъ этого разбора. Подтверждение этого вывода мы находниъ у самого Тренделенбурга. Уничтоживши діалектику, объявивши ее великимъ заблужденіемъ человъческаго ума, онъ раскрываеть намъ ся тайну, по собственному его выраженію. Эта тайна заключается въ томъ, что отвлеченіе имчто иное какъ, насильственное расторжение конкретнаго понятія. Отторженная часть необходимо носить на себі сліды того цёлаго, къ которому она принадлежала, а потому сана собою требуеть восполнения. Вследствие этого, разунь идеть оть определения къ определению, до техъ поръ пога не будетъ возстановлено полное представление. Такъ, бытие требуеть процесса, процессь рождаеть определенное бытіе, послёднее, въ свою очередь, становится единичнымъ и т. д.

Ę

Передъ нами возникаетъ цълый міръ, который представляеть возвращение отвлечения къ конкретному содержанию. Искусственное здание діалектики, говорить Тренделенбургь. все основано на этомъ простомъ процессь 1). Но если такъ, то вся предъндущая кригика сама собою опровергается. Оказывается, что діалектическое движеніе отъ опредыенія къ опреділенію идеть по требованію самихъ понятій, а не въ силу вибшняго сравненія и вибшнихъ заняствованій. А это именно то, что доказываль Гегель. Воззрвніе Тренделенбурга на діалектику совпадаеть, следовавательно, съ ученіемъ Гегеля. Единственное, что можно сказать противъ выраженнаго здось взгляда, это то, что отвлеченіе составляеть не насильственное, а естественное и необходимое догическое действіе. Раздоженіе конкретнаго содержанія есть такой же необходимый логическій процессь, какъ и последующее сложение разделеннаго. Всякое конкретное опредъление содержить въ себъ въ непосредственной формъ сочетание противоположныхъ началъ, бытия п небытія, тождества и различія, единства и множества, общаго и частнаго; а такъ какъ эти начала противоположны, то они другъ друга отрицаютъ, следовательно, необходимо ихъ разделить. Но разделенное, въ свою очередь, оказывается несостоятельнымъ, нбо одна сторона безъ другой немысляма: она требуеть восполнения. Одностороннее опредъченіе, отрицающее свое противоположное, становится болье я более отвлеченнымъ, то есть, отрицательнымъ, и когда оно достигаетъ наконецъ высшаго отвлечения, оно прегращается въ чистое отрицание, или въ ничто: оно отрицаеть само себя, что ны и видели въ чистомъ понятіи о бытіи. Отсюда необходимость обратнаю хода, возстановляющаю конкретное содержание и ведущаго къ высшему еднаству противоположностей. Весь этоть процессь представляеть такимъ образомъ послёдовательность самыхъ простыхъ н Основныхъ логическихъ дъйствій: разложенія и сложенія, но не произвольныхъ, а необходимыхъ, по самому существу Развивающихся въ нихъ логическихъ опредълений.

Изъ этого можно видёть, что и самая діалектика Гегеля требуеть восполненія и поправки. Гегель начинаеть съ край-

. . . . . . . .

• 5. •

') Log. Unters. I, стр. 94-95.

наго отвлечения, съ понятия о чистомъ бытин, то есть, съ второй части процесса. Предшествующее разложение конкретнаго содержанія отнесено виз къ Феноменологіи духа, которая изображаеть движение разума оть визшинхъ представленій къ самымъ отвлеченнымъ понятіямъ. Очевидно однако, что этоть процессъ-не только феноменологический, но и логический. Чистая логика, или діалектика, правда, предполагаеть уже совершившимся отвлечение оть визшияго міра: она вращается въ области чисто логическихъ опредъленій. Но и здъсь дъйствуеть тотъже самый законъ, который управляеть разумомъ въ его конкретныхъ проявленіяхъ. И туть сложенію отвлеченнаго предшествуеть разложение слитнаго. Первый шагь чистой мысли состоить въ положенія извъстнаго опредъленія, которое должно быть рознято, для того чтобы мысль, черезъ отвлечение, могла взойти къ высшему единству. Это признается и самимъ Гегелемъ, который исходною точкою догическаго развитія считаеть непосредственное опредвление. Непосредственное не есть отвлеченное, а конкретное; отвлеченное же получается только разложеніемъ конкретнаго. Поэтому невозможно начянать изложение определений чистаго разума съ понятія о чистомъ бытін. Первымъ, непосредственнымъ объектомъ сознанія можеть быть только опредвленное бытіе, ньчто. Это бытіе содержить въ себв двоякое .отношеніе: тождество съ собою и отрицание другаго, ибо всякое спредъленіе есть отрицаніе. Первое отношеніе, въ отвлеченія, даетъ намъ чистое бытіе; второе же рождаетъ понятіе о небытін. Выделеніе этихъ двухъ определеній изъ первоцачальнаго положенія именно и ведеть сначала къ ихъ противоположению и затвиъ къ послёдующему процессу. Мы находных здъсь наглядное приложение общаго закона!).

Изъ всего этого слёдуеть, что діалектическое движеніе

1. . . . . . . . . . . .

<sup>1</sup>) Въ 4-й части Истории полимическият учение и подробиће изложнат существенные недостатки діалектическато построевія Гегеля. Здась я ис иогу этого сдалать, потому что это требуетъ разскотравія всего предъ-"Адицаго движенія онлосооской имсля. Въ конца настоящаго сочиневія чататель найдетъ краткую характеристяку системы Гегеля, въ связи съ исторією онлосооби.

Digitized by Google

мысли заключаеть въ себв четыре главныхъ опредвленія: первоначальное единство, которое въ непосредственной слитности содержитъ въ себв два противоположныхъ начала, общее и частное, затвиъ обв противоположныхъ начала, отвлеченія, то есть, отвлеченно-общее и чисто частное, наконецъ, высшее или конечное единство обоихъ. Но такъ какъ каждое изъ этихъ опредвленій, въ свою очередь, подвергается діалектическому процессу, то отсюда возникаетъ цалый міръ чисто умственныхъ категорій, выводъ которыхъ и составляеть задачу діалектики.

Эти логическія опреділенія служать разуму основаніемъ для объединенія познаваемыхъ имъ явленій. Въ приложени къ внашнему бытію, они обозначаются названіемъ началь, или причинъ, дъйствующихъ въ мірь. Каждое изъ нихъ представляетъ извъстную форму единства, къ которому разумъ сводить разнообразие явлений. Такимъ образоиъ, первоначальное единство становится основою всего сушаго, или причиною производящею, ибо изъ нея происходить все остальное. Какъ само по себъ сущее, оно называется бытісля, какъ постоянно пребывающее въ измѣненія своихъ признаковъ-субстанијею, какъ производящее начало -силою. Затемъ, выделяющіяся изъ первоначальнаго единства противоположности опредъляются, какъ матерія и форма: матеріею мы называемъ начало частное, дробное, раздъльное, формою же, напротивъ, начало отвлеченно общее, которымъ связывается частное. Накопецъ, высшее единство обоихъ представляется, какъ причина конечная; она составляеть цаль развитія, а какъ начало, согласующее противоположности, она называется идеею.

Логическое движеніе этихъ опредъленій составляеть вмѣств съ тъмъ основной типъ всякаго развитія. Изъ первоначальнаго, слитнаго состоянія выдѣляются противоположныя аругъ другу опредъленія, которыя затъмъ сводятся къ высшему единству. Послѣднее представляеть такимъ образомъ возвращеніе къ первой ступени, но возвращеніе уже въ совершенно иномъ видѣ, нежели прежде. Въ первоначальной основѣ, различія еще не выступали, в сливались другъ съ другомъ; въ конечномъ же единствѣ, они находятся уже въ полномъ развитіи, подчиняясь высшему началу, но не исчезая въ немъ. Слѣдовательно, третья ступень отличается оть первой, какъ полнота жизни оть первоначальнаго, скуднаго ея очертанія.

Очевидно, что все это-чисто логическія начала, которыя вытекають изъ основнаго закона разума, управляющаго логическимъ процессомъ разложенія и сложенія. И этоть законъ служить намъ единственною руководящею нитью въ лабиринтъ опытнаго познанія. Когда послёдователи опытной методы хотять свести явленія въ общую систему, они сами, волею или неволею, приходять къ твиъ же началамъ, поо нътъ другихъ способовъ объединять явленія. Такъ напримъръ, Спенсеръ объясняетъ все мірозданіе единствомъ силы, действующей посредствомъ интеграціи и дизинтеграціи, то есть, сложенія и разложенія. Но такъ какъ въ основание этого взгляда не положенъ діалектический выводъ основныхъ попятій, то все это построеніе страдаеть отсут- " ствіемъ логической связи: интеграція противоръчить дизинтеграціи, а міровое единство силы остается умозрительною гипотезою, которая въ такой безусловной общности нивакъ не можстъ быть выведена изъ приведсниыхъ фактическихъ наблюденій. Въ особенности для распространенія этого начала на духовный міръ нівть даже п тінн доказательства. Такого рода системы представляють неимовърный скачекъ изъ области относительнаго въ область абсолютнаго. Опытныя данныя служать здёсь только поводомъ къ построенію оплософскихъ зданій, не имъющихъ твердаго основанія ни въ логикъ, ни въ фактахъ.

Что касается до истинно оплосооскихъ системъ, которыя строятся на основании чисто логическихъ выводовъ, то каждая изъ нихъ представляетъ извѣстное систематическое воззрѣніе, вытекающее изъ того или другаго логическаго опредѣленія. А такъ какъ главныхъ опредѣленій четыре, то всё системы могутъ быть приведены къ четыремъ главнымъ типамъ. Натурализмъ беретъ за осносаніе причину производящую, спиритуализмъ-причину оормальную, матеріализмъ-причину матеріальную, идеализмъ-причину конечную. Пятый типъ составляеть скептицизмъ, который является переходною оормою отъ одной системы къ другой.

Каждое изъ этихъ воззрѣній представляеть, какъ сказано, извѣстный способъ пониманія явленій. Но главная задача Философіи состоить не столько въ объясненія явленій, сколько въ развитів системы пониманія. Вси снав онлософія заключается въ логической связи понятій. Можно сказать, что каждая система представляеть, съ этой точки зрвнія, творческій акть, носредствомъ котораго производится извѣстный организмъ умственныхъ опредфленій. Подведеніе же явленій подъ эту систему составляеть дальнъйшую задачу, которая требуетъ другихъ способовъ позпанія, и которая можетъ быть исполнена болье или менъе удачно, смотря по тому, на сколько изслъдованы самыя явленія. Вслъдствіе этого, можеть случиться, что извѣстное воззрѣніе найдетъ свое фактическое оправданіе только черезъ сотни выть послѣ того какъ оно было высказано.

Отсюда можно видеть, что опыть тогда только можеть служить провиркою умозринія, когда опъ самъ достаточно развить. Съ другой стороны, общіе выводы изъ опыта находять свою провърку въ философіи, ибо всякая систематизація опыта можеть быть произведена единственно на основаніи догическихъ опредъленій, развитіе которыхъ принадлежить діалектикв. Руководясь философіею, ны можемъ безошибочно сказать, какой стецени развитія достигли опытныя науки. Такъ напримъръ, когда все естествознание свонится въ механическимъ причинамъ, мы можемъ быть вполнъ убъждены, что какъ бы общирно и основательно ни было знаніе, пониманіе стоить очень низко, ибо оно не идеть далые отношения частнаго къ частному, то есть, въ сущности, далбе матеріализма, который составляеть только одниъ, и притомъ низшій способъ пониманія вещей. Если же, при сведсній всего знанія къ механическимъ причинамъ, намъ вибств съ твиъ говорять о развитін, мы можемъ пряно сказать, что туть есть путаница понитій, ибо механизмъ и развитие принадлежать къ двумъ разнымъ системамъ пониманія, и для вывода ихъ требуются разныя начала. Опытъ можеть только удостов врить насъ, что существуеть механизмъ и существуеть развитіе; но связать эти понятія онъ не въ состоянии: это-чисто философская работа.

Такимъ образомъ, одна философія, опредѣляющая мѣсто и значеніе каждаго понятія въ общей ихъ системѣ, можетъ служить намъ руководствомъ въ пониманіи явленій. Общая же связь всѣхъ философскихъ системъ, обнимая собою всецѣлость опредѣленій человѣческаго разума, даетъ намъ со-

вокупность того, что человыкъ можетъ понять. Изъ предъидущаго ясно, что эти системы состоять другь съ другонъ. въ живой внутренней связи. Черезъ всё проходить одниъ. діалектическій законъ, который, вытекая изъ самаго существа человическаго разума, идеть оть одного опредвления къ другому, до тіхъ поръ пока онъ не совершить поднаго круговорота. Съ какой бы системы мы ни начали, она собственнымъ, внутреннимъ своимъ развигіемъ указываеть. на другую, другая на третью и т. д. Въ познанія вещей, разумъ можеть избирать различные пути: онъ можеть илти или отъ общаго къ частному, что составляеть сущность раціонализма, или оть частнаго къ общему, чвиъ характеризуется ревлизмъ, или наконецъ, онъ можетъ сочетать оба. пути, что мы назовемъ универсализмомъ. Но какимъ бы путемъ онъ пи шелъ, какъ скоро онъ объединяеть свое . знаніе, онъ неизбъжно приходить къ одной изъ означенныхъ системъ, а какъ скоро онъ пришелъ къ одной, такъ онъ, следуя внутреннему своему закону, совершаеть весь. круговороть. Въ этомъ повторении однихъ и техъ же началъ на разныхъ ступеняхъ развитія видать иногда признакъ ограниченности человвческаго разума. Въ сущности. же, оно доказываеть только, что эти начала составляють ввчную и необходимую принадлежность разума. Они означають тв способы действія, которымь онь слёдуеть въ познаніи вещей. Изъ нихъ мы узнаемъ самое существо ра-

- 77 -

Эти соображенія открывають намъ новую сторону въ области философскаго знанія. Изъ нихъ оказывается, что мы можемъ не только умозрительно, но и фактически изслёдовать законы діалектическаго движенія мысли. Если чистая діалектика дасть намъ умозрительный выведъ всей системы логическихъ опредъленій, то исторія философіи даеть намъ тотъже выкодъ въ преемственности историческаго движенія. Исторія философіи служить самымъ блистательнымъ фактическимъ оправданіемъ діалектики. Изучая ее, мы убъждаемся въ тождествё законовъ, выводимыхъ умозрівніемъ, то есть, чистымъ самосознаніемъ разума, и тіхъ законовъ, которыми разумъ руководствуется въ своемъ историческомъ развитім. И наобороть, только діалектика объясняеть исторію философія. Всё другіе способы объясняенія не могуть не ока-

зума и управляющіе имъ законы.

заться несостоятельными, ибо они противорёчать существу дела. Въ особенности, съ точки зрёнія чистаго опыта, исторія онлософіи должна представляться какимъ то непостижимымъ бредомъ человёческаго ума. Послёдовательнымъ защитникамъ этого взгляда остается только удивляться безумію человёка, который, наперекоръ законамъ своей природы, выводить совершенно безсмысленныя и ему самому непонятныя положенія, и выдаетъ ихъ еще за глубочайшія истины.

Столь же несостоятельны всв попытки вывести законы разума иначе какъ путемъ діалектики, пли, отправляясь отъ явленій, изъ исторіи философіи. Всъ новъйшіе психологическіе выводы не представляють ничего, кром'в полн'вйшей путаницы понятій. Для того чтобы вывести генетически законы разума, психологь долженъ обратиться къ тому душевному явленію, которое одно въ состояніи дать этоть выводъ, именно, къ діалектикв. Разумъ, или познающая снла души, познаеть и себя и все остальное; слёдовательно, чистое его самосознание можеть служить единственнымъ основаніемъ для подобнаго вывода. Если же мы хотимъ изучить законы разума въ его проявленіяхъ, мы должны обратиться къ исторіи философіи. Во всёхъ другихъ сферахъ эти законы проявляются въ частныхъ приложеніяхъ; здъсь же мы имвемь ихъ въ пхъ полнотв и чистотв. Поэтому, всякій, кто изслёдуетъ законы познанія, обязанъ подтвердить свои выводы исторією философія. Это мы и постараемся сделать въ конце настоящаго труда.

Digitized by Google

## ГЛАВА УІ.

## познание вещей.

Всѣ разсмотрѣнныя нами науки, логика, математика, діалектика, дають намъ только оормальное знаніе. Онѣ изслѣдують способы дѣйствія разума въ познаніи вещей. Эти способы дѣйствія познаются чистымъ самосознаніемъ разума, но они ничего не говорять намъ относительно самихъ вещей. Туть возникаеть вопросъ: на сколько это оормальное знаніе способно вести насъ къ познанію дѣйствительнаго міра, или на сколько присущія разуму логическія ормы и логическіе законы соотвѣтствують познаваемымъ предметамъ?

Этоть вопрось, издавна занимавшій онлособію, быль во всей своей різкости поставлень Кантомъ, который первый точнымъ образомъ разділилъ оормальную сторону знанія и матеріальную. Форма, по его теорін, дастся намъ умозрівніемъ, содержаніе, или матерія знанія, оцытомъ. Но послідній раскрываеть намъ одни только явленія, то есть, впечатлівнія, которыя производять на насъ вещи. Эти явленія разумъ объединяеть, подводя ихъ подъ вичшнія оормы пространства и времени и подъ чисто логическія оормы категорій; но сами вещи вічно остаются намъ недоступными. Мы ощущаемъ ихъ дійствіе, по что такое онв сами въ себь, объ этомъ мы не можемъ нявть ни малійшаго понятія, а потому мы не можемъ сказать, приложимы къ нимъ или нівть присущія разуму логическія оормы.

Этотъ чисто субъективный взглядъ на человъческое познаніе повелъ къ тому, что послёдователи Канта хотви вывести путемъ умозрёнія не только форму, но и самое содержаніе познанія; пбо, есях это содержаніе выражаетъ собою не внёшній для насъ міръ, а внутреннія опредъленія самого субъекта, то и оно подлежитъ умозрительнымъ вы-

водамъ. Туть однакоже оказался камень претиновенія. Логически нізть никакой возможности вывести, почему я въ данную минуту испытываю извёстное впечатлівніе, а ие аругое. Впечатлівнія очевидно зависять не оть моего разума и не оть моей воли, а оть моихъ отношеній къ внізшнимъ предметамъ. Они даются не умозрівніемъ, а опытомъ; събдовательно, они указывають на внізшнее для меня бытіе, которое черезъ это становится для меня предметомъ познанія. Сколько есть явленій, по выраженію Гербарта, столько есть указаній на бытіе. И не только свойства явленій, но и самое ихъ сочетаніе, то есть, ихъ сопоставленіе въ пространствъ и времени, не зависить оть моего произвола или отъ законовъ моего разума. Все это опять дается

опытомъ. Слёдовательно, объединеніе явленій, совершаємое разумомъ на основанія логическихъ формъ, и та связь ихъ, которая дается собственными ихъ, независимыми отъ насъ отношеніями-двъ вещи разныя, и туть опять возникаетъ вопросъ: на сколько логическія формы соотвётствуютъ внутреннимъ законамъ самихъ явленій?

Опытная школа разрѣшаеть этоть вопросъ тѣмъ, что самыя наши логическія формы извлекаются изъ наблюденія надъ явленіями. Но мы уже видѣли, что такая теорія представляеть ни болѣе ни менѣе, какъ отрицаніе логики. Съ другой стороны, такъ какъ явленія не дають намъ ничего, кромѣ чисто виѣшнихъ отношеній сопоставленія въ пространствѣ и времени или сходства и различія, то опытная школа, также какъ и Кантъ, принуждена признать, что мы познаемъ одни явленія, но что о сущности или природѣ вещей мы не имѣемъ ни малѣйшаго понятія. По вышеприведенному выраженію Милля, мы въ познаніи вещей идемъ только отъ одной тайны къ другой.

При обсуждения этого вопроса необходимо прежде всего опредвлить: что мы называемъ сущностью или природою вещей? Подъ этимъ словомъ мы разумбемъ внутреннюю основу предмета, изъ которой вытекають всё его признаки и отношения. Явления многочисленны и разнообразны; сущность же представляется нымъ единою, всегда тождественною съ собою. Такимъ образомъ, когда мы говоримъ о сущности или о природъ вещи, мы ищемъ единое, лежащее въ основании различий. Но мы видъли, что и разумъ, съ своей стороны, познавая явленія, объеднияетъ ихъ на основанія оормальныхъ своихъ законовъ. Слёдовательно, мы имёемъ тутъ два единства: одно реальное, лежащее въ основанія ивленій, другое логическое, связывающее эти явленія въ человёческомъ познанія. Каково же взаимное отношеніе втихъ двухъ началъ? Соотвётствуетъ ли послёднее первому?

Сравнить эти два единства мы не имъемъ возможности, ибо реальное единство не дается намъ опытомъ. Послъдний раскрываетъ намъ одни явленія, то есть, разнообразныя дъйствія вещей на наши чувства. О единствъ, лежащемъ въ основанія этого разнообразія, мы можемъ судить только посредствомъ умозаключенія. Слъдовательно, та сущность, которую мы ищемъ, сама ничто иное какъ требованіе логики: изслъдуя явленія, мы необходимо предиолагаемъ, что , они имъють внутреннюю свою природу, изъ которой истекаетъ внъщнее разнообразіе.

Но если мы не можемъ непосредственно познавать самую сущность вещей, то мы можемъ познавать ее въ явленіяхъ, ибо таже логика говорить намъ, что сущность выражается въ своихъ проявленіяхъ. Связующимъ началомъ явленій служить законь; въ немъ, поэтому, мы должны искать выраженія внутренняго единства. Слёдовательно, вопросъ сводится къ тому: совпадають ли законы явленій съ законами познающаго ихъ разума? Этоть вопросъ мы можемъ изслёдовать, нбо для познанія явленій у насъ есть другой путь, нежели для познания законовъ разума. Послёднее дается намъ умозрѣніемъ, первое опытомъ. Всякое чувственное впечатльніе представдяеть намъ внешній факть, независимый оть нашего разума. Также независима отъ насъ и последовательность фактовъ. Если эта визниняя последовательность совпадаеть съ нашими логическими выводами, мы можемъ съ увбренностью сказать, что законы явленій, слёдовательно и лежащей въ основания ихъ сущности, согласуются съ законами нашего разума. Мы имвемъ туть внёшнюю провёрку, которая даеть намъ желанное удостовъреніе.

Такое сравнение сделать легко. Мы имеемъ въ математикъ чисто умозрительную науку. Даже те, которые утперждають, что первоначальные еп элементы берутся наъ изъ опыта, не могуть не согласиться, что все выводы делются чисто логическимъ путемъ. Въ вычисленияхъ мы не

руководимся ничёмъ, кроме логики. Слёдовательно, если эти вычисления совпадають съ еактами, которые познаются изъ опыта, мы можемъ заключить, что чисто лолическая связь количественныхъ опредъленій совпадаеть съ вибшиею связью явленій, или что вибшиій міръ управляется тёмиже самыми математическими законами, которымъ слёдуеть нашъ разумъ. Къ этому убёжденію мы и приходимъ на пѣлѣ.

Но съ количественными опредёлсніями тёсно связаны в качественныя, ибо количество составляеть только извёстную сторону или проявление качества. Въ количественныхъ опредъленіяхъ выражаются качественныя начала. Раскрываемые математикою законы служать намъ для опредбленія не только количества предметовъ, но также двйствія силь нин колебанія частиць матерін. Посредствомъ математическихъ высладобъ, ны вычисляенъ, напримъръ, пути планетъ, и если мы, на основании такого вычисления, опредъляемъ положение совершенно неизвёстнаго намъ свътила, существованіе чотораго мы предполагаемъ только изъ действія его на другія, и затёмъ, направивши телескопъ на предположенное мёсто, мы действительно находимъ тамъ неизвъстное прежде свътнао, мы можемъ быть убъждены, что сным природы действують согласно съ законами нашего DASYMA.

Изъ этого уже можно завлючить, что чисто умозрительныя опредвленія чашего разума должны соответствовать сущности вещей. Когда мы говоримъ субстанція, сила, причина, мы можемъ быть увѣрены, что эти понятія выражають основныя опредъленія самихь предметовь. Исключительные защитники опыта это отвергають. Они видять въ догическихъ опредъленіяхъ только общія названія, съ понощью которыхъ ны обозръваемъ извъстный разрядъ сходныхъ между собою предметовъ, по которымъ ничто не соотвътствуеть въ дъйствительности. Это-старый, идущій еще отъ среднихъ вёковъ споръ между номиналистами и реалистами. Для номиналистовъ, догическое объединение явленій миветь исалючительно логическое значеніе; двйствительная же сущность вещей остается оть насъ скрытою. Для реалистовъ, напротивъ, логическая связь указываетъ на лежащее въ основанія явленій реальное единство. Номеналисты соловотся при этомъ на опыть; но самый опыть ихъ опровергаеть, ибо они сами, въ своихъ опытныхъ изслёдованіяхъ, принуждены признать въ вещахъ тѣ логическія опредёленія, которыя они отвергаютъ въ теорія.

Такъ напримъръ, понятіе о субстанціи признается, всята за Локкомъ, чисто логическимъ вымысломъ, посредствомъ котораго мы въ умв своемъ связываемъ различные признаки даннаго предмета. Но если эти разнообразные признаки составляють одно целое, то между ними должна быть реальная связь. Туть нельзя пробавляться словомъ отношеніе, которое, точно также какъ и слово субстанція есть чисто логическое опредбление, но опредбление, выражающее только внёшнюю связь чуждыхъ другъ другу единицъ. Надобно знать, что делаеть извёстную единицу единицею, связывая въ одно цёлое различные ея признаки и части? Мы необходимо должны признать туть начто единое, лежащее въ основании различий; это-то единое логика обозначаеть названіемъ субстанціи. И если спросять: что же такое субстанція, независимо отъ ея признаковъ? то надобно отвъчать, что независимо отъ признаковъ субстанція-ничто. ибо она опредъляется именно своими признаками. Это все равно, что спросить: какіе признаки ниветь субстанція независимо отъ своихъ признаковъ? Вопросъ очевидно нелвный. Но есть признаки существенные и несущественные. Есть признаки, которые могуть мёняться, между тёмъ какъ субстанція остается тождественною; другіе же постоянно ее сопровождають, принадлежа къ самому ея существу. Единство, лежащее въ основанія различій, сохраняется, переходя черезъ различныя состоянія. Таковы необходимыя опредвленія логики, безъ которыхъ мы не можемъ обойтись въ познани вещей. Есап законы догики соотвётствують законамъ дёйствительности, то мы должны эти опредбленія найти въ самихъ вещахъ. И точис, опыть подтверждаеть этоть взглядь. Химія приводить насъ къ понятію о веществь, которое, вступая въ соединенія съ другими, теряеть большую часть своихъ признаковъ и получаетъ совершенно иной видъ, а между твиъ остается все таки тождественнымъ съ собою, что доказывается постоянствомъ вёса и возможностью возвращенія въ первоначальное состояніе. Отсюда естествонсимтатели выводять даже общій законь, что ни единая частичка матеріи не можеть уничтоянться нан прибавиться, но

смотря на всё превращенія, которыя она испытываеть. И при этомъ все таки продолжають утверждать, что понятіе о субстанціи инчто яное какъ логическій призракъ или пустое слово!

Тоже самое происходить и съ понятіемъ о сила. Очевияно, что это-чисто логическое опредвление; мы силою называемъ недоступное внѣшнимъ чувствамъ начало или источникъ дъйствія. Всявдствіе того, и это понятіе отвергается опытною школою, какъ не питющее реальнаго значенія. Но и туть опыть доказываеть намъ превращеніе одной силы въ другую, при сохранении количества. Отсюда рождается даже міровая теорія единства силы. Признается, что во всей вселенной сила сохраняется постоянно въ одинакомъ количествъ, не смотря на всъ испытываемыя ею превращения. Эта теорія, въ такомъ объемъ, далеко еще не имъеть достаточно твердаго основанія въ фактахъ. Превращеніе изкоторыхъ явленій силы въ другія отнюдь не доказываеть возможности превращения вслхъ. Къ притяженію это воззрѣніе неприложимо, ибо притяженіе представляеть неизсякаемый запась силы, которая не тратится на производимое ею движение. Притягательная сила солнца не уменьшается оттого, что планеты милліоны въковъ вертятся около него. Наконецъ, распространение этихъ началь на духовный мірь остается совершенно произвольною гипотезою. Но несомнённо то, что въ некоторыхъ, совершенно точно обследованныхъ явленіяхъ можно проследить этоть законъ, и этого досталочно, чтобы удостовърить насъ въ реальности открываемаго намъ логикою начала.

Чтобы избъгнуть этого вывода, стараются единство сизы свести на сохраненіе движенія. Утверждають, что тамъ, гдв исчезаеть видимое движенія. Утверждають, что тамъ, гдв исчезаеть видимое движеніе, остается тоже количество невидимаго для насъ частичнаго движенія. Но это частичное движеніе не дается намъ опытомъ; это опять ничто иное какъ логическое предположеніе, которое притомъ далеко не всегда оказывается приложимымъ. Когда мы, напримъръ, поднимаемъ тяжесть на гору и оставляемъ ее тамъ, мы не можемъ предположить, что частичное движеніе, необходимое для сохраненія ея въ равновъсіи въ новомъ ея состоянін, больше того, которое потребно было для сохраненія ея въ равновъсія, когда она лежала въ низу; а между твиъ, по этой теорін, въ ней скрывается вся та измишняя сила, которая потребилась для поднятія ея въ верху, и когда поддержка устраняется, эта послёдняя сила снова проявляется въ паденін твла <sup>1</sup>). Такимъ образонъ, эта такъ называемая запасная сила не всегда можетъ быть объяснена недоступнымъ намъ частичнымъ движеніемъ. Мы принуждены просто признать, что она остается въ скрытомъ состоянін въ теченін болёв или менѣе продолжительнаго времени; то есть, мы должны допустить пребываніе реальнаго начала въ созможностии, что составляетъ опять логическое опредѣленіе, отвергаемое позитнвистами, какъ не имѣющее значенія въ дъйствительномъ мірѣ <sup>2</sup>).

Это отличіе силы отъ ся дъйствія побудило Милля высказать мысль, что всв законы причинности, или законы > дыйствія силь, дояжны быть формулированы такъ, чтобы они выражали только стремленія, а не дъйствительные результаты <sup>3</sup>). Но стремленіе въ движенію очевидно не есть явленіе; это ничто иное какъ другой обороть для выраженія сила. Все это не мъшаеть однако Милию туть же утверждать, что въ глазахъ философа, сила все таки ничто иное какъ логическая фикція 4). Ясно, что философъ, о которомъ говорить Милль, въ этомъ случав расходится съ естествонспытателемъ. Философъ утверждаетъ, что сила инчто иное какъ догическая фикція, а естествонспытатель доказываеть, что эта такъ называемая онкція составляеть нѣчто весьма реальное, нбо она не только сохраняется при перемвив формы, но остается въ запасв или въ скрытомъ состоянія, даже когда исчезаеть всякое ся проявленіе. Но такъ какъ философъ и остествоиспытатель, будучи оба исключительными послёдователями опыта, желають жить въ миръ, то они удерживають оба противоръчащія положения, считая совершенно излишнимъ приводить ихъ **к**ъ соглашению.

Мы уже говорили выше о томъ, что логическое начало причинности, которое нѣкоторые позитивисты совершению

- <sup>3</sup>) Wundt, Physiel. Psychol. crp. 289-241.
- <sup>3</sup>) Сн. Льюнсъ: Исторія онлосооін, Prolegom, IV.
- <sup>3</sup>) Logic, I, стр. 497.
- •) Танъ же, стр. 493.

Digitized by Google

выкнаывають изъ науки, волею или неволею вносится въ нее снова. Мы видьли также, какія изъ этого проистекають противорѣчія и несообразности въ опытной логикѣ. Вообще надобно замѣтить, что писатели опытной школы постоянно употребляють отвергаемыя ими выраженія, потому что безъ нихъ нельзя думать; но они утверждаютъ, что ихъ надобно понимать особеннымъ образомъ. Когда же мы начинаемъ логически разбирать, что именно подъ ними разумѣется, то нерѣдко оказывается, что не разумѣется ровно ничего, а большею частью разумѣется именно то, что отвергалось. Понятіе, которое было вытолкнуто въ переднюю дверь, вводится опять черезъ заднюю.

И такъ, логическія определенія соответствують реальной сущности вещей. Мы не скажемъ, вибств съ Гегелемъ, что иысль лежить въ основаніи бытія, ибо мысль, какъ мысль, производить не вещи, а только образы вещей; но мы скажемъ, что въ опредбленіяхъ нашего разума, въ логической формѣ, выражается то единство, которое лежить въ основанія явленій. Законы ихъ тождественны, хотя форма разлячна. Это соотвётствіе мысли бытію и есть то, что называется познаніемъ. Ислать чего нибудь другаго, утверждать, напримъръ, что мы не знасмъ, что такое сила, значить просто не знать, чего мы хотимъ и что означаеть знаніе вещей. Мы знаемъ вещь въ ся существъ, когда мы знаемъ начала, которыми она управляется. Это мы называекъ понимать. Но въ сущности, для насъ понятны только логические забоны и опредъления, ибо они составляють самое существо познающаго разума. Поэтому, высшая задача науки заключается въ приведенія началь и законовъ, управляющихъ явленіями, къ началамъ и законамъ разума. Черезъ это, первые становятся для засъ понятныин. Если же ны не выясняемъ себъ логическихъ законовъ и опредълений, то все, очевидно, должно остаться для насъ непонятнымъ. Тогда мы действительно идемъ только отъ одной тайны къ другой, какъ бы общирны ни были наши свъавнія, и какія бы открытія мы ни двяали въ области фактическаго знанія. Съ устраненіемъ онлософіи исчезаеть свыть, озаряющій собственный нашъ разумъ; вслёдствіе этого, весь мірь погружается для насъ въ непроницаемый мракъ.

Изъ этого можно видёть, что верховною цалью, какъ онло-

соен, такъ и опытныхъ наукъ должно быть сведение всяхъ явленій къ верховному логическому закону, связывающему всё логическія опредёленія, то есть, къ закону діалектическаго развитія. Черезъ это, всё явленія міра сділались бы ная насъ понятныхи, нбо всё они подчинались бы разумному, впотне понатному чна наст закону. Но такое Анственное зданіе составляеть только цёль, оть которой действительная наука отстоить еще весьма далеко. Философія иыталась построить его на основанія чисто умозрительныхъ началъ; но подобная попытка не могла быть улачна. ибо, кромъ вывода началъ, нужно еще опытное изследованіе явленій. Съ своей стороны, опытныя науки, становясь на столь же одностороннюю точку зранія, какъ и прежняя философія, отвергають всякое умозрѣніе, а потому ничего не хотять знать о выведенныхъ умозрвніемъ законахь. Опытное знаніе пдеть исключительно оть частнаго къ частному, а это приводить насъ къ чисто механическому міросозерцанію; всякое объединяющее начало туть исчезаеть. Теорія единства силы возвышается уже надъ этимъ возарвніемъ. Она смѣлымъ скачкомъ переносится оть относятельнаго въ абсолютному. Но сила представляеть только первоначальное единство, причину производящую. Конечная причина прямо отвергается этою теоріею, а безъ конечной причины нать и діалектическаго закона, ибо нать высшаго начала, связывающаго противоположныя опредвления.

Истинная наука, которая требуеть полноты, должна сочетать оба противоположные пути знанія. Раціонализмъ и реализмъ должны соединяться въ универсализмѣ. Это составляетъ задачу ближайшаго будущаго. Опыть собрагь для этого обширнѣйшій матеріалъ; оклософія же даеть намъ умозрительные законы, къ которымъ требуется свести этоть матеріалъ.

Но для того чтобы исполнить эту задачу, необходима строгая метода. Туть нужна точность двоякаго рода: точность въ изслёдованіи фактовъ и точность въ анализё и синтезё понятій. Первое дается намъ опытнымъ знаніемъ, второе философіею. Менёе всего могутъ быть допущены быстрые скачки оть частныхъ фактовъ къ общимъ законамъ. Для вывода общаго закона необходимо изслёдованіе всей совокупности явленій, принадлежащихъ къ извёстной области. Столь же несостоятельны и тв поверхностныя аналогін, посредствомъ которыхъ думають иногда свести явленія къ одному началу. Аналогія всегда составляеть недостаточное доказательство. Она способна еще служить намъ руководствомъ при изучения явлений, стоящихъ близко другъ къ другу; но при изследования явлений отдаленныхъ, она можеть повести къ самымъ крупнымъ ошнбкамъ. Неръдко она превращается даже въ простую игру фантазін. Наконець, исполнить указанную задачу невозможно и простымъ приложениемъ умозрительныхъ законовъ къ опытнымъ даннымъ, ибо чисто отвлеченные, безусловно общіе законы не прилагаются прямо къ безконечному разнообразію явленій, даже и хорошо обслёдованныхъ. Между этими двумя противоположными крайностями существують многочисленныя посредствующія звенья, которыя необходимо найти, чтобы свести оба конца. Логические законы выражаются въ явленіяхъ не въ отвлеченной, а въ конкретной формъ, которую надобно извлечь изъ изслъдуемыхъ фактовъ. Нахожденіе этнхъ посредствующихъ звеньевъ составляетъ главную задачу универсализма. Для этого требуется, съ одной стороны, основательное знакомство съ философіею, которая одна раскрываеть намъ всё возможные способы объединенія или пониманія явленій, съ другой стороны, знаніе саинхъ явленій, пбо только путемъ опыта ны можемъ удостовърнться, какого рода приложение находять въ нихъ общіе законы. Зная всё точки зрёнія, съ которыхъ можно смотръть на вещи, мы можемъ внять изъ фактовъ, какая нать нихъ приложима въ изслёдуемой области. Черезъ это, общій логическій законъ пріобрѣтаеть конкретное содержаніе; вийсто отвлеченныхъ началь, мы получаемъ начала реальныя, всторыя, непосредственно объединяя данныя явленія, сзязывають ихъ вийств съ твиъ съ умозрительными выродами философій.

Такихъ посредствующихъ звеньевъ можетъ быть много. Чъмъ болёе предметь отдаляется отъ чисто логической сееры, тъмъ ихъ должно быть больше, и тъмъ труднёе ихъ раскрыть. Поэтому науки, касающіяся человёка, имъютъ гораздо болёе онлосооскаго значенія, нежели науки естественныя, обращенныя на нознаніе виъшняго міра. Въ развитіи человѣческой мысли непосредственно дъйствуетъ логика, а мысль руководить жизнью. Въ исторія, въ онлософія, въ редигія, въ правъ, въ нравственности, въ политикв, мы даже и теперь можемъ указать присутствіе діалентическаго закона, тогда какъ въ "естественныхъ наукахъ мы имѣемъ только неполное его представленіе въ органическомъ развитіи; относительно же остальныхъ сферъ мы принуждены пока довольствоваться поставленіемъ вопроса. Если пногда утверждають, что общественныя и историческія науки, какъ самыя сложныя, менње всего доступны изслёдованію, а потому менёе всего обработаны, то здёсь предполагается, что изслёдование должно идтя съ нязу. Дъйствительно, есля мы начнемъ съ частнаго и буденъ постепенно восходить въ общему, то мы до общественныхъ. наукъ дойдемъ только въ отдаленнъйшемъ будущемъ, нбо для изученія ихъ требуется предварительно точное знаніе психологія, послёдняя же, въ свою очередь, предполагаеть . основанную на твердыхъ началахъ физіологію. Между твиъ, какъ извёстно, важнёйшія части физіологіи, напримёръ, законы нервной системы, покрыты еще полнымъ мраконъ, а физіодогическая психодогія остается пока только чаяніемъ. Когда же мы доберемся до права, до нравственности, до государства? Еслибы человвчество должно было ждать выводовъ опытныхъ наукъ, для того чтобы руководствоваться какими либо твердыми началами въ этихъ вопросахъ, то ему пришлось бы, въ теченія всёхъ прошедшихъ, в вероятно и многихъ будущихъ тысячелети, блуждать въ совершенной мглъ. Къ счастью, ему для этого вовсе не нужно дожидаться успёховъ опытнаго знанія; оно гораздо ближе получаеть эти начала изъ другаго источника, изъ указаній собственнаго разума, который и служить ему путеводителемъ въ его историческомъ развитии. Изъ тогоже источника получають ихъ и те науки, которыя изследують человъка. Въ дъйствительности, общественныя и историческія науки намъ ближе и понятиве всвхъ другихъ, потому что онв ближе всего стоять въ познающему разуму. Онв служать первымъ посредствующимъ звеномъ между онлософіею и опытомъ. Поэтому, отъ нихъ всего скорѣе можно ожидать свёта, который, изливаясь на все остальное, озареть наконець всю область человъческаго знанія.

## ГЛАВА УШ.

## познание абсолютнаго.

Возведение всяхъ наблюдаеныхъ нами явлений гъ верховнымъ законамъ разума могло бы дать намъ полное познаніе окружающаго насъ ніра. Но законы разума не ограничиваются наблюдаемыми нами явленіями и окружающимъ насъ ніромъ. Они простираются на всё возножным - явленія, и ть, которыя ны впредь буденъ наблюдать, и ть, которыхъ мы никогда не имъля ни случая, ни возможности наблюдать. Когда ны говорниъ, напримъръ, что дважды два -четыре, или что сумма угловъ треугольника равняется двумъ прямымъ, мы совершенно убъждены, что такъ было оть начала ніра, я что такъ всегда будеть на всень пространствъ вселенной. Точно съ такою же увъренностью мы можемъ сказать, что гдъ бы ни было явление, оно непременно имееть свою причину. Когда Милль утверждаеть, что на другихъ небесныхъ твлахъ, можетъ быть, существують явленія безъ причины, то это происходить единственно оттого, что она законъ причинности производить изъ опыта; но самое это последствіе обличаеть несостоятельности основанія. Держась этого взгляда, Милль должень бы была свазать, что на другихъ свътилахъ дважды два, можетъ быть. составляеть нять, и что тамъ сумма угловъ треугольники можеть не равняться двумъ прямымъ. Но этого последствія онъ не ринился вывести изъ своихъ началъ.

Убъждение разума въ томъ, что чисто логические законы имъютъ силу всегда и вездъ, основано на сознания безусловной ихъ необходимости. Это х есть то, что дълаетъ законъ разумнымъ и понятнымъ для насъ. Такъ называемые эмпирические законы, то есть, пос гоянная совмъстностъ или послъдовательность явлений, выражаютъ только зактъ, а н законъ въ собствениомъ смыслъ. Относительцая же исоб

Digitized by Google

ходимость ничто иное какъ частное приложение безусловной . необходимости въ даннымъ обстоятельствамъ. Сама же въ себъ, необходимость всегда безусловна, ибо самое это понятіе означаеть, что иначе не можеть быть, то есть, что нътъ, не было и никогда не будетъ явлений, которыя бы не подчинялись сознаваемому нами закону. А такъ какъ сознаніе необходимости составляеть самое существо разуна, то разумъ въ существъ своемъ является безусловно общимъ началомъ. Отсюда и способность его въ безусловному отвлеченію, составляющему отрицательную сторону безусловнаго обобщенія. Умозрѣніе, разумѣя подъ этимъ словомъ всю систему опредъленій чистаго разума, то есть, логику, математику и діалентику, есть самое отвлеченное, а потому самое общее, что только существуеть въ мірозданін. Мы видёля, что логическое отвлечение доходить до того крайняго предвла, гдв оно превращается наконецъ въ чистое отрицание. Вслёдствіе этой безусловной общности логическихъ опредвленій, подъ законы разума подходить всякое возможное содержаніе. Поэтому они и простираются на все сущее. Разумъ самъ ничто иное какъ отвлеченно-общее начало вселенной, созналіе чистаго закона. Это и даеть его опредъленіямъ тоть характерь безусловной общности и необходимости, которымъ они отличаются.

Отсюда ясно, что все наше опытное знаніе составляеть только частное приложение общихъ законовъ разума. Наблюдаемыя нами явленія образують лишь ничтожныйшую часть тахъ явленій, на которыя простираются эти законы. Пока мы придерживаемся опыта, сколько бы мы ни обобщали, мы никогда не выведемъ безусловно-общихъ законовъ, ибо общее, извлекаемое изъ частнаго, не простирается далбе того частнаго, изъ котораго оно извлечено. Если же мы распространяемъ добытые опытомъ законы и на другія явленія, которыхъ мы не наблюдали, то это происходить единственно оттого, что мы въ вещахъ узнаемъ частное приложение собственныхъ законовъ нашего разума, нивющихъ безусловно общее значение. Даже въ чисто эмпирическихъ отношеніяхъ мы все таки предполагаемъ присутствіе общихъ законовъ, хотя мы часто не въ состоянія указать на связь якъ съ законами разума. По признанію самихъ позивятистовъ, необходимое предположение всякаго опытнаго знанія заключается въ токъ, что природа управляется общими и необходимыми законами. Это-большая посылка, изъ которой выводится заключение о наблюдаемыхъ явленіяхъ. Но когда теоретики опыта самую эту необходимую посылку, составляющую основание всякаго опыта, выводять опять нев опыта, они впадають въ догическій кругь, нев котораго они тщетно стараются выпутаться. Единственное возножное объяснение этого необходимаго предположения ОПЫТНОЙ МЕТОДЫ ЗАБЛЮЧАЕТСЯ ВЪ ТОМЪ, ЧТО ЭТА ПОСЫЛКА ВЫводится вовсе не опыта, а изъ совершенно другаго источника. Она составляеть требование разума, сознающаго себя закономъ вселенной. Безъ этого, мы никогда бы не имъли понятія о законъ. Самое обобщеніе опыта, иля возведеніе явленій къ общимъ началамъ, происходитъ всъздствіе присущаго разуму стремленія связать получаемыя извив впечатявнія съ собственными своими законами. Въ этомъ состонть существо всякаго познанія.

Такимъ образомъ, законы, а потому и дъятельность разума идутъ за предълы всякаго опыта. Во всякомъ явленія разумъ видитъ только частное приложеніе болъе обширнаго закона. За предълами этого частнаго лежитъ другое частное, за послъднимъ третье и т. д. На этомъ пути разумъ можетъ остановиться только тамъ, гдъ останавливаются его собственные законы, то есть, на безусловно-общемъ наталъ. Безусловно-общая оорма требуетъ и безусловнообщаго содержанія. Это содержаніе не дается намъ опытомъ, который всегда ограниченъ. Но разумъ, по собственной своей природъ, какъ сознаніе чистаго закона, выходитъ изъ предъдовъ всякаго опыта и полагаетъ содержаніе, соотвътствующее своей оормъ. Отъ относительнаго онъ необходимо возвышается въ абсолютному.

Извёстно, что позитивизмъ отвергаетъ всякую возможность познанія абсолютнаго. Въ его глазахъ, это ничто иное какъ пустая и праздная мечта. Но онъ не объяснясть, откуда у насъ является понятіе объ абсолютномъ. Если опытъ составляетъ единственный источликъ человъческаго познанія, то очевидно, что это понятіе инкогда не можетъ родиться въ человъческой головъ. Идя отъ относительнаго къ относительному, мы енкогда не дойдемъ до абсолютнаго. Это-тоже самое, что и понятіе о безконечномъ. Еслибы ны не визые его непосредственно изъ другаго источника, им инкогда бы до него не дошли. Следовательно, самый оактъ существованія этого понятія обличаетъ несостоятельность познтивизма.

Но это понятіе не есть только сакть; это-сакть необходниый. Мы не можемъ разсматривать относительное, не восходя отъ него къ абсолютному. Таковъ безусловный законъ логики. Относительнымъ мы называемъ то, что зависить оть другаго; если это другое тоже относительно, то оно, въ свою очередь, зависить оть третьяго, третье оть четвертаго и т. д. Мы, по необходимому закону разума, нолучаемъ прогрессъ въ безконечность. Совокупность явленій представляеть для насъ безконечный рядъ въ объ стороны. Очевидно однако, что весь этоть рядъ зависимаго бытія предполагаеть бытіе, ни оть чего не зависящее, а существующее само по себъ. Иначе не было бы и зависимаго бытія. Еслибы виз этого ряда не было другаго бытія, то самый этоть рядъ, съ опредъляющимъ его закономъ преемственности, былъ бы самосущимъ бытіемъ. Если всв звенья этой безконечной цели зависять одно оть другаго, то у нихъ есть общая связь, идущая черезъ все. Каждое отдільное звено представляется только частнымъ проявлениемъ общаго начала. Таково необходимое требованіе догики, которая не можеть понимать частное иначе, какъ въ зависимости отъ общаго, и относительно-общее нначе, какъ въ зависимости отъ безусловно-общаго. И это безусловно-общее таже логика всобходимо понимаеть какь составляющее нечто единое, хстя и проявляющееся въ различіяхъ. Различное, многое, всегда есть частное, ограниченное; ограниченное же другимъ непремвнно состоить въ жевисимости отъ другаго, ибо граница одна для обонкъ; въ ней оба визств и полагаются и отрицаются. Отсюда изизичивость всего частнаго; неизменною остается только ихъ связь, которая и составляеть безусловно общее начало, проявляющееся во взаниныхъ отношеніяхъ частныхъ определеній. Восходя оть относительнаго къ абсолютному, резумъ вмёстё съ тёмъ восходить оть частнаго въ общему, отъ многаго въ единому. Отсюда объединяющая двятельность разума, которая проявляется во всякомъ познанія. Самый опыть стремится къ полному объединению явлений, хотя опъ

и не въ состоянія этого достигнуть. Умозрѣніе же всегда подагаеть единое, лежащее въ основаніи различій.

Такимъ образомъ, познание относительнаго, въ силу необходиныхъ законовъ логики, ведетъ насъ къ познанию абсолютнаго, безъ котораго первое терясть всякій смысль. Приложение законовъ разума къ познанию явлений представляетъ сочетаніе безконечнаго съ конечнымъ. Въ конечныхъ представленіяхъ, получаемыхъ изъ опыта, разумъ ищетъ выраженія безкопечнаго начала, присущаго логикъ. Но настоящій предметь его познанія составляеть самое безконечное, ибо оно одно отвѣчаеть его существу и управляющимъ имъ законамъ. Отсюда то явленіе, о которомъ говорить Августь Конть; мы теперь цонимаемъ, почему человъкъ съ санаго начала ставитъ себъ вопросы, которыхъ онъ, по мивнію позитивистовъ, разрішить не можеть, вопросы о началахъ міра, о Вогв, о безсмертін. Съ точян зрънія позитивизма, это явленіе опять необъяснимо; ибо, еслибы мы даже признали его дътскимъ бредомъ неопытнаго ума, то все же непонятно, почему дитя бредить о глубочайшихъ основахъ всего сущаго, наиболее отдаленныхъ отъ всёхъ его чувственныхъ впечатлёній, отъ всего, что поражаеть его взоръ и непосредственно затрогиваеть его чувства. Объяснение мы находимъ единственно въ томъ, что эти вопросы ближе всего стоять къ человъческому разуму, что отъ нихъ зависитъ все наше міросозерцаніе, что оня, наконецъ, составляють задачу, разрышение которой наполняеть всю исторію человічества, и оть которой человівкь никогда не можеть отказаться, не отрекаясь оть собственнаго своего духовнаго естества. Человъкъ на столько человъкъ, на сколько онъ отъ конечнаго возвышается къ безконечному, отъ относительнаго къ абсолютному.

t

Какимъ же образомъ можемъ мы познавать абсолютное? Опыть не даеть намъ на этоть счеть ни малёйшихъ указаній; логическіе же законы раскрывають намъ только способы дёятельности разума, то есть, форму, а не содержаніе познанія. Но мы видёля уже, что по свидётельству самаго опыта, эти способы дёйствія соотвётствують существу вещей. Логическія опредёленія, объединяющія явленія въ пашемъ разумѣ, представляють образъ того единства, которое лежить въ основаніи явленій; но они имѣють го-

Digitized by Google

раздо обширивйшее значеніе, нежели эти явленія. Они соотвётствують единству безусловному и сами ведуть къ этому понятію. Туть только сорма совпадаеть съ содержаніемъ. Слёдовательно, абсолютное познается приложеніемъ къ нему тёхъ логическихъ законовъ, которые составляють существо нашего разума и которыми руководится всякое познаніе. Въ этомъ и состоить истинная задача силососіи. Развивая различные способы пониманія явленій, она вмёстё съ тёмъ развиваеть тё опредёленія абсолютнаго, которыя служать высшею связью вещей, и которыя поэтому один дають намъ пониманіе вещей. Исторія сизнанія.

Понятно, какое высокое значение онлософія получаеть при этомъ взглядв. Когда утверждають, что человвиъ не въ состоянія собственнымъ разумомъ познавать абсолютное, то исторія философін служнть фактическимъ доказательствомъ противнаго. Какъ только человъческій разумъ приходить къ самосознанію, такъ онъ необходимо ставить себъ вопросы о верховныхъ началахъ бытія, и разръшеніе этихъ вопросовъ составляеть высшее содержание науки въ теченін всей исторія человічества. Когда говорять, что всі ФИЛОСОФЫ ДРУГЪ ДРУГУ ПРОТИВОРВЧАТЪ, и что изъ этой хаотической массы невозможно извлечь какое нибудь достовърное знаніе, то мы отвётниъ, какъ уже было указано выше, что такъ кажется только поверхностному взгляду. При болёе основательномъ знакомстве съ предметомъ, въ томъ, что представлялось намъ хаотическою массою, раскрываются законы; видимыя противорёчія въ частяхъ согласуются въ высшемъ единствъ цълаго. Для того, кто умъетъ се понимать, исторія философія составляеть одну непрерывную цвит, въ которой в с связано и все управляется общини законами леловвческого разума. Эти положения можно провърпть фактически; ърже читатель найдеть имъ подтвержленіа.

Развитіе иден абсолютнаго въ человѣческомъ сознанія указываеть на присутствіе въ человѣкѣ абсолютнаго начала. Эго начало и есть разумъ, который самъ инчто иное какъ сознаніе чистаго или абсолютнаго закона, то есть, еормальной связи вселенной. Все остальное въ человѣкѣ подчиняется разуму и на столько получаетъ истинно человѣческое значение, на сколько оно имъ проникнуто. Всязаствие этого, человёкъ опредёляется, какъ разумное животное. Но санымъ этимъ празнакомъ онъ становится безконечно выше встах животныхъ. Въ последнихъ нетъ сознания абсолютнаго. Они всецило принадлежать въ области конечнаго. Человъкъ же представляеть сочетание конечнаго съ безконечнымъ. Поэтому, нътъ ничего превративе, какъ изображать человвка только венцомъ животнаго царства. Это значить не понимать именно человъческаго его значения. Органический миръ развивается по свониъ законамъ, идя отъ низшаго къ высшему, но кать скоро мы приходимъ къ человъку, мы вступаемъ въ другую область. Мы делаемъ неизмеримый шагъ оть конечнаго въ безконечному. Безъ сомнанія, онзіологія ничего не можеть раскрыть намъ въ этомъ отношения: физіодоги-. чески, человъкъ не болте какъ завершеніе животнаго царства. Но это только одна его сторона, обращенная на чувственный міръ. А есть и другая, сторона духовная, которая раскрывается намъ если не онзіологією, то все же опытомъ; она показываеть нажь въ человъкъ такія явленія, о которыхъ у животныхъ нътъ и помину. Животныя ничего не знають ни о религіи, ни о философіи, ни о правѣ, ни о нравственности. Самое общежитие не составляеть высшаго начала въ животномъ царствъ, нбо совершеннъйшія формы общежитія находятся у животныхъ низшаго разряда, у пчелъ, у муравьевъ, а не у млекопитающихъ. Развитіе животнаго царства вовсе не ведеть къ объединению рода. Напрасно стануть говорить намъ, что высшія проявленія животной жизни совпадають съ низшими проявленіями человіческой жизан, такъ что послёдняя составляеть только продолжение нервой. Природа развивающагося существа определяется не низшими, а высшими его проявленіями; только послёднія раскрывають то, что оно есть въ самомъ себв. На первой стуцени своего развитія, въ зародыші, человіть стоить даже гораздо ниже развитыхъ животныхъ; онъ является просто органическою клаткою. Но въ этой клатка содержатся самена такого развития, для котораго въ животномъ царствъ нотъ даже ничего аналогическаго: она предназначена быть сосуломъ безконечнаго.

Отсюда можно видёть, что и въ человфческой психологіи и на должны отправляться оть изученія верховнаю нача-

ла души, то есть, разуна; а этого ны не можемъ сдвлать безъ умозрвнія, ибо оно одно раскрываеть намъ существо разума. Мы приходниъ здёсь другниъ путемъ къ тому же самому положению, которое мы уже вывеля прежде. Когда такъ называемая опытная психологія, отвергая всякое умо. зреніе и заимствуя пріемы естественныхъ наукъ, начинаетъ съ физіологическихъ явленій и идетъ послъдовательно отъ частнаго въ частному, она поступаеть совершенно навывороть противь того, что требуется предметомъ. Метода, приложникая къ познанію конечныхъ явленій, не приложника къ познанію безконечнаго. Это все равно, что еслибы мы захотълн аршиномъ измърить безконечное разстояніе свътилъ, на томъ основанія, что аршиномъ весьма точно измъряютъ матерія за призавкомъ. Опытная психодогія, какъ она понимается въ настоящее время, представляеть скорве карикатуру на науку, нежели настоящее знаніе, ибо она начинаеть съ того, что отвергаеть важнёйшую сторону предмета, ту, которою объясняется все остальное. Что бы мы сказали объ естествонспытатель, который, наследуя законы цвътовъ, началъ бы съ отрицанія свъта? А таковъ именно пріемъ опытной психологін. Вслёдствіе этого, она не можеть нати далее первыхъ шаговъ. Она изследуетъ некоторыя низшія явленія, въ которыхъ чистый опыть можеть служить руководствомъ; но затвиъ остается целый міръ явленій инаго рода, который также требуеть изследованія и объясненія, а туть то и начинаются затрудненія. Какъ скоро ны переходимъ въ область унственныхъ представленій, педостаточно уже одного изслідованія матеріальныхъ фактовъ; нуженъ анализъ понятій, а этотъ анализъ дается не опытомъ, а ондософіею. Волсю или неволею, эмпирическіе психологи принуждены вдаваться въ философскія разсужденія, только безъ всякаго твердаго основанія, а просто по внушению извращенной логики, пытающейся вывести общее изъ частиаго, безконечное изъ конечнаго. Подобныя попытки сами себя обличають.

Истинный, всесторонній опыть долженъ двйствовать иначе. Онъ не исходить оть предваятыхъ теорій, не откидываеть произвольно цёлой половины изучаемаго предмета, не запиствуеть своихъ пріемовъ изъ другихъ областей знанія, а идеть триъ путемъ, который указывается ему самниъ предметомъ. Если въ человъкъ разумъ составляетъ владычествующій элементъ, безъ котораго непонятно все остальное, то съ него должно начаться изслъдованіе. Разумъ же заключаетъ въ себъ двоякое начало, общее и частное, умозръніе и опытъ. Поэтому, умозръніе не только не можетъ быть устранено, но оно должно быть первымъ предметомъ изслъдованія, ибо опытъ не объясняетъ умозрънія, а умозръніе объясняетъ опытъ. Умозръніе же, какъ сказано выше, можетъ быть изслъдовано двоякимъ путемъ: въ самомъ себъ, что составляетъ предметъ діалектики, или въ своемъ историческомъ развитія, что составляетъ предметъ нсторіи омлософіи. Очевидно слъдовательно, что онлософія объясняетъ психологію, а не наоборотъ.

Открываемые умозрѣніемъ законы разума одни дають намъ ключъ и къ объяснению твхъ совокупныхъ явлений человъческой жизни, отъ которыхъ зависятъ психологическія явленія въ отдёльномъ лиців. Чисто опытивя психологія и туть идеть обратнымъ путемъ. Она совокупное хочеть вывести изъ раздъльнаго, какъ будто духовное единство людей составляеть чисто визшиее собрание единицъ, которыя должны быть изучены каждая особо, для того чтобы можно было понять ихъ связь. Но кабъ въ физическомъ организив строеніе рукъ и ногъ объясняется только строеніемъ цвлаго, такъ и въ человвческомъ духв, единичное существо объясняется твиъ духовнымъ цълымъ, въ которое оно входить, какъ составная часть, нбо отъ этого целаго оно получаеть все свое содержание. Человекъ состоить членомъ духовнаго міра; изучая отдёльное лице, мы съ первыхъ же шаговъ наталкиваемся на явленія, которыя предполагають стношенія въ другичь лицамь, а эти стношенія, въ свою очередь, зависять эть законовъ, которыми управляется цёлое. Слёдовательно, мы должны прежде всего обратиться къ изучению этого целаго, и тогда уже мы поймемъ значение частей. Истинное существо человъческаго духа раскрывается намъ въ исторіи человѣчества; историческое же развитие человъчества опредъляется главнымъ образомъ резвивающимся въ немъ сознаніемъ абсолютнаго, то есть, оплософіею и религією. Здёсь абсолютное само становятся явленіемъ, а потому должно быть изучаемо, какъ таковое. Устранить же это начало я пытаться изъ частныхъ

•

духовныхъ явленій построить общую систему духовнаго міра, это все равно, что выводить астрономическіе законы изъ химическаго состава планеть. Изъ этого инчего не можеть выдти, кромъ каррикатуры.

Посмотримъ теперь, какое познаніе абсолютнаго можетъ дать человѣческій разумъ.

A second stand

1.1. C ...

. .

1 1 2 1 1

4 10

. 11.1

Section 1.

1.

. . .

. . . . . . .

. .

-1.

,. <sup>1</sup>. ,

: .

. . . .

11

.....

us (les person anno qui nemen en ensañor d'Eso poetro no como año a como a cual de como esta

1,000 - 10

1 4 0

1. 1. 1. 1. 1.

... : \*

.......

1 1 1 1 1 1

· Digitized by Google

## ГЛАВА VIII.

## ИДЕЯ БОГА.

Абсолютное, какъ объективное начало бытія, на всъхъ языкахъ носитъ названіе Бога. Существованіе религіи у самыхъ первобытныхъ народовъ доказываетъ вѣчное присутствіе этого начала въ душѣ человѣческой. Во всѣ времена оно составляло предметъ размышленія и для философовъ. Оставивъ пока въ сторонѣ религіозную сторону вопроса, разсмотримъ чисто философское развитіе попятія о Божествѣ. Вѣрно или невѣрно будетъ это понятіе, мы должны знать, что возможно вывести изъ чистаго разума, независимо отъ всякаго откровенія.

ξ

Богъ не является нашимъ внѣшнимъ чувствамъ; онъ познается только умозрѣніемъ. Слѣдовательно, надобно прежде всего умозрительно доказать дѣйствительность его существованія. Такихъ доказательствъ, какъ иззѣстно, три: онтологическое, космологическое и физико-теологическое, или телеологическое. Къ этому присоединяется четвертое, нравственное, основаєное на практическихъ началахъ человѣческой жизни. Но послѣднее имѣетъ 5олѣе ограниченное значеніе и служитъ только подтвержденіемъ первыхъ.

Онтологическое доказательство, встрѣчающееся уже у бл. Августина и у Ансельма Кантерберійскаго, но развитое преимущественно картезіанцами, основано на подятія з бытіи самосущемъ. Такое бытіе не можетъ не быть, ибо оно составляетъ начало всякаго бытія. Если есть что нибудь, то необходимо есть бытіе само по себѣ существующее. Такое бытіе должно въ себѣ самомъ заключать всѣ условія существованія; внѣ его не можетъ быть ничего, чтобы его ограничивало и тѣмъ ставило бы его въ зависимостъ отъ дру-

Digitized by Google

гаго. Следовательно, самосущимъ бытіемъ можетъ быть только бытіе абсолютное, заключающее въ себе всякое бытіе.

Въ другомъ видъ, тоже доказательство еормулируется обратно: абсолютнымъ мы называемъ бытіе, заключающее въ себѣ всякое бытіе, а таковое не можетъ не существовать, ибо, еслибы оно не существовало, то оно не заключало бы въ себѣ всякое бытіе, а это противорѣчитъ его понятію. Такимъ образомъ, его существованіе вытекаетъ изъ самаго его понятія. Понятіе же логически необходимо: еслибы не было абсолютнаго бытія, то не было бы ничего, не было бы и самаго понятія.

Противъ этого доказательства, основаннаго на чистомъ умозрѣнін, возсталъ Кантъ. Исходя отъ того начала, что логическія опредѣленія представляють только способъ объединенія явленій въ человѣческомъ умѣ, но не выражаютъ дѣйствительности вещей, Кантъ утверждалъ, что изъ понятія о необходимомъ бытін, заключающемъ въ себѣ всякое бытіе, никакъ лельзя вывести его существованія. Послѣднее есть внѣшній для мысли фактъ, который дается исключительно опытомъ. Логическое понятіе, которое не заключаетъ въ себѣ противорѣчія, указываетъ только на возможность; дѣйствительность же должна быть доказана инымъ путемъ. Изъ мысли, говоритъ Кантъ, никакимъ способомъ нельзя выжать бытія.

Последующие философы, въ особенности Гегель, опровергли эту критику, которая объясняется особенностями точки зрвнія Канта. Этоть великій мыслитель, основатель новаго ндеализма, видель въ логическихъ определенияхъ только субъективные способы объединенія явленій, не признасая за ними никакого объективнаго значения. Вслёдствіе этого, у него оказывалось абсолютное ръздвоеніе между разумомъ и бытіемъ. Послёднее, по его теорін, вёчно остается недоступнымъ познанію. Мы виделя уже, что на этой точке зрвнія остановиться нельзя, что самый опыть указываеть намъ на соотвътствіе законовъ субъективныхъ и объективныхъ, законовъ разума и внёшняго міра. Бытіе, въ которомъ удостовъряетъ насъ опытъ, ограничивается частными и разнообразными явленіями. Существованіе же всего, что объединяеть явленія, открывается нахь исключительно разумомъ. Единое, лежащее въ основания различий, недоступно внёшнимъ чувствамъ; но мы не можемъ не признавать, что оно существуеть, ибо только этимъ объясняется для насъ самое существованіе явленій.

Не всякое однако логическое понятіе непремѣнно соотвѣтствуетъ чему нибудь существующему въ дѣйствительности. Понятіе, которое основано единственно на томъ, что оно само себѣ не противорѣчитъ, логически признается только возможнымъ, а потому и дѣйствительное его существованіе должно считаться только возможнымъ. Но логически необходимое понятіе должно быть признано необходимымъ и въ дѣйствительности. Инаго способа судить о существованіи того, что не подлежитъ внѣшнимъ чувствамъ, мы не имѣемъ. Слѣдовательно, вопросъ сводится къ тому: необходимо ли, по законамъ логики, понятіе о бытіи самосущемъ? Въ этомъ сомнѣнія быть не можетъ, ибо началомъ всякаго бытія можетъ быть только бытіе, само по себѣ существующее. Если нѣтъ такого бытія, то нѣтъ никакого.

Раскрываемая логикою необходимость можеть быть относительная или абсолютная. Первая ставить существование предмета въ зависимость оть извёстныхъ, находящихся внё его условій, которыя должны предшествовать, для того чтобы онь могь получить свое бытіе. Абсолютная же, или безусловная необходимость имветь силу всегда и вездв: следовательно, она можеть прилагаться только въ такому предмету. который въ себъ самомъ заключаеть всъ условія своего существования. А такимъ можеть быть единственно бытие, внъ котораго нъть другихъ условій существованія, то есть, которое все въ себв заключаеть, ибо всякое ограничение слечеть за собою зависимость и изменчивость. Такимъ образомъ, бытіе самосущее, бытіе безусловно необходниое н бытіе, заключающее въ себѣ всякое бытіе, все это-понятія тождественныя, относящіяся къ абсолютному началу всего сущаго, котораго существование вытекает изъ самаго его понятія, или которое мы не можемъ не признать существуюшимъ.

1

Изъ втого ясно, что онтологическое доказательство бытія Божляго основано на необходямыхъ опредъленіяхъ нашего разума. Эти опредъленія неразрывно связаны не только съ представленіемъ внѣшняго бытія, но и съ понятіемъ о бытія внутреннемъ, то есть, о бытім самого разума, которое

Digitized by Google

точно также предполагаеть бытіе самосущее. Бытіе есть опредвление общее мысли и внёшнему міру; обв сферы заключають въ себъ бытіе относительное, которое предполагаеть бытіе безусловное. Такимъ образомъ, опредъляя бытіе самосущее, мысль опредѣляеть глубочайшую основу собственнаго своего существованія: я думаю, слёдовательно я есмь; если я есмь, то есть и бытіе самосущее. Но это начало равно относится ко всякому бытію; поэтому оно распространяется и на витшнее бытіе. Сознавая то, что она есть въ себв самой, мысль сознаеть вивств съ твиъ основание всего сущаго. А такъ какъ мысль, по существу своему, есть сознаніе безусловныхъ началъ, то въ понятін о первоначальной основъ своего существованія она имъеть и предметь, вполнъ соотвътствующій ся требованіямъ. Туть нъть сочетанія логической формы съ извив получаемымъ содержаніемъ. Абсолютное содержание сознается въ абсолютной формв. Такое знаніе имбетъ, поэтому, высшую степень достовбрности. На этомъ основании, Спиноза считалъ познание Бога самымъ яснымъ и твердымъ знаніемъ, какое возможно для человѣческаго ума.

Но утверждая на необходимыхъ законахъ догнии существование самосущаго бытия, онтологическое дсказательство не идеть далее признания абсолютной основы всего сущаго. Изъ этого опредъленія ничего нельзя вывести, кромв понятія о Богъ, какъ единой, ввчной субстанцін, все изъ себя производящей, понятіе, которое съ такимъ глубокомысліемъ было развито Спинозою. Это-точка зрѣнія натурализма. Между твиъ, на этомъ нельзя остановиться. Производя изъ себя частное бытіе, абсолютное твиъ самымъ отличаеть себя оть этого бытія, притомъ не только логически, но и реально. Ибо частное не проистекаетъ мепосредствению изъ абсолютной основы. Каждое частное явление происходить отъ другаго, тоже частнаго явленія, другое оть третьяго, и такъ далье. Абсолютная же основа представляется только первоначальною причиною, отъ которой исходить эта преемственная цёпь. Самъ Спиноза, развивая понятіе о субстанцін, признаеть, что все частное происходить оть нея въ силу непрерывной цёнк причинъ и следствій. Но эта цёль причинаюсти не вытекаетъ прямо изъ понятія о субстанціи. Послёднее получаета здёсь другую форму, въ которой произведенное отличается отъ производящаго. Отъ категоріи субстанціи и признаковъ мы переходимъ къ категоріи причины и слёдствій, а съ тёмъ вмёстё оть онтологическаго доказательства бытія Божьяго къ доказательству космологическому.

Последнее состоить въ томъ, что въ ряду причинъ и следствій необходимо придти наконецъ къ какой нибудь первой причинь, отъ которой начинается рядъ. Такою причиною, которая сама не имъетъ причины, можетъ быть только необходимое бытіе, то есть, Богъ. Опровергая и это доказательство, Канть замётнль, что вторая его часть ничто иное какъ видоизмѣненное онтологическое доказательство. Оно какъ будто начинаетъ съ опыта, съ отдельнаго явленія, для котораго требуется причина, но затемъ оно делаетъ скачекъ и возвращается опять къ прежнему основанию, признавши, что первою причиною можеть быть только бытіе самосущее. Отвергнувъ онтологическое доказательство, Кантъ заключиль изъ этого, что и космологическое доказательство не имъеть силы. Но табъ какъ мы видели уже незыблемость перваго, то и послёднее въ этомъ отношеніи должно быть признано правильнымъ.

ĩ

Твиъ не менъе, тутъ дъйствительно есть скачекъ, но скачекъ необходимый. Если мы отправимся отъ случайнаго, относительнаго, мы никогда не дойдемъ до абсолютнаго. Признавши даже необходимость первой причины, мы все таки въ правъ утверждать только существованіе причины, достаточной для объясненія явленій, и ничего болъе. Сказать же, что первою причиною можетъ быть только бытіе абсолютное, мы можемъ единственно съ помощью того же логическаго требованія, которое проявляется и въ онтологическомъ доказательствъ, именно, что все относительное непремѣнно предполагаетъ абсолютное. Тамъ мы говориян: если есть бытіе, то есть и бытіе абсолютное. Здѣсь мы говорияь: если всякое явленіе имѣетъ свою причину, то есть и абсолютная причина всего сущаго.

Признаніе первой или абсолютной причины подвержено однако своего рода затрудненіямъ. Кантъ весьма ярко выставилъ ихъ въ своихъ антиноміяхъ чистаго разума. Съ одной стороны, мы необходимо должны признать существованіе первой причины, ибо условное непремѣнно предполагаетъ безусловное, которое даеть ему бытіе. Съ другой стороны, мы не можемъ признать первой причины, ни въ ряду явленій, ибо первое звено въ этомъ ряду само начинается во времени, следовательно само есть явление, а потому предполагаеть новую причину, ни внё этого ряда, нбо причина, стоящая внъ міра, все таки должна начать свое дъйствіе въ міръ, слёдовательно должна сдёлаться первымъ звеномъ въ ряду явленій. Разръшеніе этого противорвчія, какъ уже было замвчено самимъ Кантомъ, и какъ еще болѣе выяснено Гегелемъ, заключается въ томъ, что безусловное и условное составляють две стороны одного и того же бытія. Если мы возьнемъ одну условную цёпь причинъ и слёдствій, то мы до первой причины никогда не дойдемъ, ибо первая причина, для того чтобы произвести следствіе, должна начать действовать во времени; слёдовательно, это действіе, которое является туть первою причиною, само имветь свою причину и т. д. въ безконечность. Идя отъ относительнаго въ относительному, мы неизбъжно получаемъ безконечный рядъ въ объ стороны. Но весь этотъ безконечный рядъ непремънно предполагаеть безусловную причину, его производящую, ибо условное никогда не могло бы существовать, еслибы оно не имъло безусловнаго начала. Это безусловное начало, будучи отлично отъ условнаго, не принадлежитъ къ числу явленій, а потому и не начинаеть действовать во времени, но въчно пребываеть и действуеть, проявляясь въ безконечномъ рядъ конечныхъ опредъленій, связавныхъ закономъ причинности.

Такимъ образомъ, бытіе самосущее, двйствуя посредствомъ закона причинности, является въ новомъ опредѣленія. Спрашивается: что же это за опредѣленіе? Какого рода бытіе можетъ быть первою причиною всѣхъ вещей?

Этимъ бытіемъ должно объясниться происхожденіе вещей; слѣдовательно, оно должно заключать въ себѣ все, что есть въ самихъ вещахъ, ибо, по закону логики, въ слѣдствій не можетъ быть ничего, чего бы не было въ причинѣ. Хотя первое формально отличается отъ второй, но отличіе состоитъ здѣсь въ формѣ, а не въ содержаніи. И такъ, вопросъ сводится къ тому: какого рода началомъ можетъ быть объяснено все разнообразіе явленій, отъ которыхъ мы отправляемся въ разбираемомъ нами доказательствѣ?

Всё навёстныя намъ явленія принадлежать къ двумъ главнымъ категоріямъ. Одни мы понимаемъ, какъ явленія матеріальныя, другія, какъ явленія духовныя, или разумныя. Первыя открываются намъ внёшнимъ опытомъ, вторыя внутренных. Эта противоположность отвёчаеть и чисто логической противоположности между формою и матеріею, изъ которыхъ первая составляеть отвлеченно-общее, а вторая частное начало бытія. Открывающійся нашему внутреннему самосознанію разумъ, какъ сознаніе чистаго закона, есть начало формальное; безконечное же разнообразіе вившнихъ явленій, наполняющихъ пространство, сводится нами къ началу матеріальному. Спрашивается: какъ же прилагается законъ причинности въ этимъ противоположнымъ определеніянъ? Возможно ли явленія одного рода объяснить изъ другихъ, признать матерію причиною разума, или разумъ причиною матерія? Ръшеніе этого вопроса ведеть къ двумъ противоподожнымъ точкамъ зренія, на которыя становится мысль: къ чистому матеріализму и къ чистому спиритуализму. Оба ищуть первой причины всёхъ вещей; но Одинъ находить эту причину въ матерін, другой въ разумъ.

Матеріализмъ, какъ можно видеть изъ предъидущаго, имъеть основание въ самомъ логическомъ развити человъческихъ понятій; но онъ страдаетъ такими недостатками, которые не позволяють на немъ остановиться. Сообразно съ выведеннымъ выше опредъленіемъ первой причины, матерія понимается, какъ единая сущность, производящая безконечное разнообразіе преемственныхъ формъ. Но откуда же это разнообразіе? Очевидно, что оно должно завлючаться уже въ ней самой, нбо всё эти формы ничто вное какъ собственныя ея проявленія; притомъ, оно должно заключаться не идеально только, или въ возможности, какъ въ разумъ, а какъ матеріальное бытіе. Вслъдствіе этого, сама матерія представляется уже какъ многое, раздёльное, состоящее изъ частей; различныя же формы, которыя она принимаеть, понимаются какъ различные способы сочетанія этого многаго. Отсюда слідуеть, что если мы, съ точки зрвнія матеріализма, хотимъ опредвлить первую причных явлений, мы должны взойти къ первоначальнымъ частицамъ, изъ которыхъ составляется матерія. Но какъ уловить эти частицы? Каждая изъ нихъ, сообразно съ общимъ

Digitized by Google .

свойствомъ матеріи, представляется протяженною, то есть, въ себъ самой многою, слъдовательно дълимою, а потому состоящею изъ новыхъ частицъ. Мы получаенъ туть прогрессъ въ безконечность, въ которомъ улетучивается всякое бытіе. Иля же хы принуждены произвольно остановиться на известномъ предълв и признать неделимыя частицы, атомы. Такъ к дълають матеріалисты. Но могуть ли подобныя частицы считаться первою причиною всего сущаго? Очевидно, нътъ. Первою причиною можетъ быть толькоабсолютное бытіе, ни отъ чего другаго независимое, все въ себъ заключающее. Матеріальная же частнука составляеть ничтожныйшую долю міроваго бытія; она со всёхъ сторонъ ограничена и находится въ зависимости отъ всего остальнаго. Откуда же она взялась? Отчего она отдёлнлась оть другихъ и что дало ей тв свойства, которыми она отличается? Матеріалнзиъ не идеть далье атомовъ, одаренныхъ первоначальными, безъ всякой причины принадлежащими имъ свойствами; но логически на этомъ остановиться нельзя. Законъ причинности прерывается только тамъ, гдв предметъ. самъ себѣ можетъ служить началомъ, то есть, на абсолютномъ бытін. Наконецъ, еслибы даже ны довольствовались этных и не стали доискиваться абсолютно первой причины явленій, то все же для насъ непонятно, чёмъ связываются эти атомы, и что образуеть изъ нихъ одну непрерывную цёпь причинъ и слёдствій? Матеріалисты связующимъ началомъ признаютъ законъ необходимости, вытекающій изъ взаимнаго отношенія матеріальныхъ частиць. Но какъ можеть единый законъ вытекать изъ безконечнаго разнообразія отношеній? Если отношенія опредбляются свойствами частиць, то необходимо, чтобы эти свойства за анве уже были таковы, чтобы изъ нихъ могло вытекать ивчто единое. Единство тогда только можеть быть следствіемъ различій, когда сами различія являются слёдствіемъ единства. Слёдовательно, признавая единство закона, вытекающаго изъ матеріальныхъ отношеній, мы необходимо должны признать и единство закона, предшествующаго этимъ отношеніямъ. Но законъ, какъ нѣчто единое, независимое отъ матеріи, существуетъ только въ разумъ, ибо разумъ есть именно сознаніе закона. Слёдовательно, какъ скоро мы признаемъ законъсвязующимъ началомъ безконечной дробности натеріаль-

Digitized by Google

ныхъ атомовъ, такъ им логически приходимъ къ понятію о разумъ, какъ устроитель вселенной.

Ясно, поэтому, что ны никакъ не можемъ натерію считать причиною разуна. Когда матеріалисты производять разумъ изъ матеріи, они понимають разумъ не какъ міровое начало, а какъ частное явленіе, въ единичномъ существъ, ибо въ этомъ только видъ можно видъть въ немъ произведеніе матеріальныхъ частицъ. И туть однако являются неодолимыя затрудненія. Какимъ образомъ можеть извъстное сочетаніе частиць произвесть сознаніе закона, идущаго далеко за предълы этихъ частицъ? Очевидно, что слъдствіе шире причины, а это противоръчить основному началу закона причинности, по которому въ следствія не можеть содержаться более того, что есть въ причинъ. Матеріализиъ находить здесь камень преткновенія. Вопреки собственнымъ основнымъ положеніямъ, онъ признаетъ, что большее происходить оть меньшаго, или что изъ ничего происходить что нибудь. Для матеріалистовъ это последствіе затемняется только непривычкою обращаться съ мыслью, вследствіе чего они -считають возможнымъ прилагать къ сознанию то, что они признають неприложнимымъ къ матеріи, хотя и то и другое понимается ими, какъ явленія однородныя. Но независимо отъ того, понимание разума, только какъ частнаго явления, противоръчить самымъ основаніямъ матеріализма, который признаеть законъ необходимости связующимъ началомъ бытія. Законъ необходимости есть именно законъ разума; слёдовательно, мы должны признать міровой разумъ, присущій матеріальному бытію, чемъ объясняется и самая возможность сознанія міровыхъ законовъ разумными существами. Матерія есть одностороннее понятіе, которое само указываеть на необходимость восполнения. Чисто частное требуеть связующаго начала, а такниъ, въ противоположность частному, можетъ быть только отвлеченно-общее. Всяздствіє этого, сами матеріалисты приходять къ признанію міроваго разума. Атенсты французской революціи, отвергавшіе всякую религію, воздвигали алтари богнив Разума. Но что такое міровой или верховный разумъ? Форма чистаго разума есть сознание; слёдовательно, или мы подъ именемъ міроваго разума ровно ничего не разумњемъ, или мы должчы разумњть сознающее себя міровое начало. Чистые матеріалисты довольствуют-

Digitized by Google

3

ся первымъ; тв же, которые хотятъ выяснить свои понятія, принуждены принять второе. Въ средв матеріалистовъ происходитъ расколъ: атензму противополагается дензмъ; рядомъсъ Гольбахомъ и Дидро являются Локкъ, Вольтеръ и наконецъ Руссо.

Но если разумъ представляется міровымъ началомъ, протявоположнымъ матеріи, то оказывается двойственность началъ, и тутъ опять возникаетъ вопросъ о причинности. Матерія не можетъ быть причиною разума; но не можетъ ли разумъбыть причиною матерія?

Какъ скоро мы въ разумъ ищемъ первой причины вещей. такъ мы послёдовательно приходниъ къ чистому спиритуализму, который въ новое время быль развить преимущественно Лейбницемъ. Ибо, становясь на эту точку арьнія, мы должны начать съ причины, то есть, съ разуна; нотакъ какъ въ следствіи не можетъ быть ничего, чего бы. не было въ причинъ, то мы и не пойдемъ далъе разума. Противоположнаго разуму начала, матерін, мы отсюда невыведемъ. Этотъ взглядъ безспорно имъетъ огромныя преимущества передъ предъндущимъ. Общее начало можетъ быть признано причиною частнаго, а никакъ не частное причиною общаго, нбо логически, единое предшествуетъразличному, а не наобороть. Однако и туть оказываются непреоборижыя затрудненія. Признавши разумъ единственною причиною всего сущаго, мы последовательно лоляны отрицать существование матерія, какъ субстанція. Это и делаеть Лейбницъ, для котораго матерія ничто иное какъспособъ расположения разумныхъ единицъ, и.ч. какъ онъвуъ называетъ, монадъ, а матеріальныя явленія ъэнниаются только какъ идеальныя представленія, возникающія въэтихъ единицахъ. Но въ такомъ случав отпадаетъ цвлая половина мірозданія, а виботь съ твиъ и вся чувственная сторона человвка, то есть, именно то, черезъ что люди сообщаются другъ съ другомъ. Система Лейбница представляеть мірь чистыхъ духовъ, но безъ всякаго взанинаго общенія, связанныхъ единственно исходящимъ отъ Бога закономъпредуставленной гармонія. Къ существующему мірозданіюона не прилагается.

Если же, отступая отъ этого взгляда, мы признаемъ натеріальный міръ не только извёстною сорною представлеĘ

ê

· • .

нія разумныхъ существъ, какъ у Лейбница, а дъйствительно существующимъ, то мы должны въ разумъ видъть не болъс какъ устроителя вселенной, то есть, формальную, а не производящую причину матерія. Но при такомъ воззрънія, мы имъемъ два противоположныхъ начала мірозданія, разумъ и матерію, и тогда возникаетъ опять вопросъ объ ихъ взаимномъ отношенія.

Этоть вопрось не разрышается тыхь, что оба происходять изь одного источника, ибо не источникь вь нихь дыйствуеть, а они сами. Сведение противоположностей кь одному источнику привело бы нась опять къ чистому натурализму, въ которомъ объ противоположности разсматриваются не какъ самостоятельныя начала, а какъ различныя стороны одного и того же естества. Это и есть система Спинозы. Какъ же скоро мы отличаемъ произведенное отъ производящаго, и признаемъ, что исходя изъ одного источника, оба начала становятся самостоятельными, такъ вопросъ объ ихъ взаимномъ отношения долженъ быть разръшенъ инымъ путемъ. Отъ категорія причинности мы переходных къ категоріи взанмнодъйствія, и отъ космологическаго доказательства бытія Божьяго къ доказательству физико-теологическому, или телеологическому.

÷

Физико-теологическое, или телеологическое доказательство осковано ка понятій о порядкъ или согласіи, господствующемъ въ мірозданіи. Это согласіе указываеть на управляющій міромъ Божественный разумъ. Въ особенности, онъ проявляется въ тъхъ цъляхъ, кстогыя раскрываются намъ въ строеніи и жизни органическихъ существъ. Цъль предшествуетъ бытію самаго предмета; слъдовательно, она предполагаетъ сознающій ее разумъ, который изыскиваетъ для нея средства и направляеть къ ней движеніе вещей.

Исходною точкою этого доказательства служить фактическое представление о согласии всюхь вещей, а потому туть прежде всего возникаеть вопросъ: дъйствительно ли въ мірѣ господствуеть такое согласіе, которое указываеть на управляющій имъ разумъ? Противъ этого говорять, что если въ мірѣ есть порядокъ, то есть и безпорядокъ; если есть согласіе вещей, то есть между ними и столкновенія и даже взаимное уничтоженіе; слёдовательно, мы не можемъ сдёлать заключенія о безусловной причинѣ, все согласующей. Но столкновения частей не противорёчать согласию цёлаго; напротивъ, они служатъ средствоиъ для осуществления этого согласія. Борьбою частностей уничтожается ихъ исключительность и односторонность, а это и ведеть въ господству общаго начала. Согласіе же цвлаго доказывается самынъ существованиемъ вселенной: еслибы его не было, то все бы распалось. Говорять, что для этого достаточно существованія общихъ законовъ, управляющихъ вселенною; по существование единаго закона, которынъ держится все сущее, именно и доказываеть присутствіе въ немъ единаго разума. Въ особенности те цели, которыя раскрываются намъ въ органическомъ мірѣ, служать неопровержимымъ доводомъ въ пользу присущихъ ему разумныхъ началъ, которыя не только охраняють установленный порядокь, но и ведуть его къ высшему развитію. Всякое целесообразное строеніе, всякое цвлесообразное движеніе обнаруживаеть присутствіе направляющей мысли, а такъ какъ эта мысль не человвческая, то она можеть быть только мыслью божественною.

И туть однако, вибств съ Кантонъ, мы должны сказать, что физико-теологическое доказательство, пока оно отправляется только отъ опытныхъ данныхъ, не идетъ далве причины, могущей объяснить явленія. Сказать, что этою прячиною можеть быть только бытіе самосущее, мы опять же можемъ единственно на основанія онтологическаго доказательства, то есть, чистаго умозранія. Но и здась, какъ и въ приложении къ закону причинности, это доказательство принимаеть новую форму: самосущее бытіе является сочетаніемъ противоположностей. Въ этомъ опять выражается требование логики: въ силу логическаго закона, противоположныя опредъленія абсолютнаго должны сочетаться въ увысшенъ единствъ. Когда мы въ наблюдаемыхъ нами явленіяхъ міра видимъ борьбу частей и согласіе въ цѣломъ, щы узнаемъ туть законъ своего собственнаго разума, а такъ какъ разумные законы нивють для насъ безусловное значеніе, то мы приписываемъ эти явленія дъйствію абсолютнаго начала. Физико-теологическое доказательство, въ опытной его формѣ, является для насъ только частнымъ приложеніемъ чисто умозрительнаго доказательства, имвющаго безуслов-HOE SHAVEHIE. WE HER THE DEALS IN THE AND A REAL PROPERTY

Вивств съ твиъ, мы получаемъ новое опредвление абсо-

лютнаго бытія: оно становится причиною конечною, которая служить связью противоположныхъ началь, отвлеченнообщаго и частнаго, разума и матерія. Конечною причиною эти начала сводятся къ высшему единству, какъ къ верховной цели всего сущаго. Это новое определение абсолютнаго бытія мы называемъ Духомъ, источникомъ жизни и развитія, нбо жизнь и неразлучное съ нею развитіе выражаются именно въ стремления въ высшей цёли. Но здёсь мы имёсмъуже не внашнюю цалесообразность, которая составляетъ свойство извиж действующаго разума; целесообразность становится внутреннею, присущею самимъ предметамъ. Разумъ, соединяясь съ матеріею, является присущимъ самимъ вещамъ, извнутри действующею силою. Такимъ онъ представляется, на первый разъ въ непосредственной или безсознательной форма, въ органическомъ міра, который составляеть переходъ отъ механическихъ законовъ матерія къ высшему духовному міру; это первое проявленіе духовнаго начала въ царствъ природы. Но истинное явленіе духа мы видимъ въ человъкъ, въ которомъ съ безсознательнымъ началомъ сочетается сознание, безконечное съ конечнымъ, разумъ, возвышающійся къ абсолютному бытію, съ матеріальною оболочкою, подверженною всвиъ случайностямъ частнаго явленія. Царство человёка, воздвигаясь надъ природою, образуеть цвльный духовный мірь, который развивается на основанія внутреннихъ своихъ законовъ, въ силу присущаго ему абсолютнаго начала, или, что тоже самое, который руководится духомъ Божькиъ къ высшему, возможному для него совершенству. И туть опыть раскрываеть намъ только частное проявление абсолютнаго; чистое же умозрине вядить въ этомъ началь конечное опредъление самосущаго бытія. Это — точка зрвнія ндеализна.

Далёе этого человёческій разумъ не можеть ндтв. Этимъ исчерпываются логическія опредъленія абсолютнаго, а вмѣстё съ тёмъ и теоретическія доказательства бытія Божьяго. Четвертое доказательство, нравственное, составляеть только частное приложеніе послёднихъ двухъ. Опираясь на нравственныя требованія человёка, оно ведетъ, съ одной стороны, иъ признанію верховнаго Разума, какъ источника нравственнаго закона, съ другой стороны, къ понятію о Выснемъ существъ, согласующемъ нравственныя требованія

1

съ ходонъ ензическаго міра. Мы разсмотримъ его ниже, въ связи съ нравственнымъ ученіемъ.

Всв эти оплософские доводы, ведущие человёка къ познанію Бога, возникан отдільно, безъ всякой связи другь съ другомъ. Они представлялись человаческому уму, по мара того какъ онъ становился на различныя точки зрвнія, при разсмотрёніи вопроса о бытія Божіемъ. Но совокупность нхъ очевидно выражаеть собою развитіе самаго философскаго понятія объ абсолютномъ бытін, или о Богв. Указанный выше діалектическій законъ проявляется злёсь вполив. Абсолютное является, какъ причина производящая, какъ причина формальная, какъ причина матеріальная и какъ причина конечная, или иными словами, какъ творческая сила, какъ верховный разумъ, какъ безконечная матерія и какъ животворящій духъ. Изъ этихъ четырехъ опредвленій, третья причина, матеріальная, составляеть сущность видимаго нами міра; остальныя же три суть божественныя начала, окружающія этоть мірь и составляющія для него начало, середину и конецъ. Для взора, который ограничивается созерцаніемъ матеріальнаго бытія, единственною связью безконечныхъ міровъ, наполняющихъ пространство, представляется общій законъ притяженія, то есть, совершенно непонятное съ этой точки зрвнія стремленіе матеріальныхъ частицъ другъ въ другу. Напротивъ, для мысли, постигающей самыя основы бытія, вся эта видимая вселенная представляется освненною Божественною сущностью, которая проникаеть ее со всёхъ сторонъ и связываеть ее высшими, невидниыми узами. А такъ какъ эти начала представляють развитіе одной и той же божественной сущности, то всё они поникаются, какъ опредъленія единаго божества. Но каждое изъ нихъ, вмъстъ съ темъ, будучи явленіемъ абсолютнаго, само составляеть абсолютное начало, вслёдствіе чего единое Божество представляется въ различныхъ формахъ.

Ł

1.1

Digitized by Google

Отсюда понятенъ глубокій онлософскій смысль христіанскаго ученія, признающаго единаго Бога въ трончности лиць, какъ Силу, какъ Слово и какъ Духъ. Непосвященнымъ въ онлософію умамъ это ученіе кажется непостижниют тайною. Тѣ, которыхъ пониманіе не идетъ далѣе внѣшнихъ явленій, признаютъ его даже просто нелѣпостью или предразсудкомъ. Но изъ предъидущаго ясно, что въ немъ выражаются высшія и необходимыя начала разумнаго богопознанія, начала, составляющія приложеніе и развитіе самыхъ основныхъ законовъ разума. Для философскаго взгляда, это ученіе стоитъ неизмъримо выше того сухаго деизма, которымъ думаютъ замънить христіанскую Троицу. Первое содержитъ въ себѣ полноту опредъленій, второй—только скудное и одностороннее ихъ очертаніе.

И не одно только христіанское ученіе проповѣдуеть эти начала. Мы находимъ ихъ во всёхъ онлософскихъ систенахъ и во всёхъ редигіяхъ. Мы видёли уже, что каждая онлосооская система представляеть извёстный способъ пониманія абсолютнаго; натурализмъ понимаеть его какъ производящую силу, спиритуализмъ какъ верховный разумъ. натеріализиъ какъ вёчную матерію, наконецъ, идеализиъ какъ все согласующій духъ. Иныхъ опредъленій пъть н быть не можеть, исо они представляють совокупность безусловно-общихъ началъ, раскрываемыхъ намъ разумомъ. Тоже самое мы видниъ и въ редигіяхъ. Низшія редигіозныя формы представляють Божество въ виде частныхъ силъ; но и туть, хотя въ недостаточной оболочка, проявляются уже высшія начала бытія; какъ же скоро человѣческій разумъ приходить къ чистому сознанию абсолютного, и реингія, всявдствіе того, получаеть онлософскій характерь, такъ неизбъжно является понимание Божества въ одномъ изъ означенныхъ опредвленій, или въ совокупности нѣсколькихъ. Но христіанство, какъ высшая изъ всёхъ существующихъ религій, развиваетъ эти опредъленія въ такой полнотъ и съ такою глубиною, какой мы не встречаемъ въ другихъ. Такимъ образомъ, исторія и туть подтверждаеть выводы ORIOCOOIE.

ŧ

Изложенными началами разрышается, съ онлосооской точки зрънія, и вопросъ о личности или безличности Божества. Лицемъ мы называемъ сознающій себя субъекть; самосознаніе же составляеть коренное свойство разума. Слъдовательно, вопросъ сводится къ тому: какое начало господствуеть въ мірѣ: разумъ или слъпая сила? Послъднее воззръніе составляетъ принадлежность матеріализма. Но мы видъли уже, что матеріализмъ, занимая извъстное мъсто въ ряду онлосооскихъ ученій, представляетъ низшую ступень пониманія. Какъ же скоро мы отъ созерцанія ма-

теріальнаго міра возвышаенся въ постиженію управляющихъ имъ причинъ, какъ скоро мы отъ частнаго переходниъ къ общему, отъ различнаго къ единому, такъ мы неизблжно должны признать господство въ мірѣ верховнаго разума, слёдовательно, личнаго Бога. Если разуму предшествуеть сная, то и эта сила должна быть не слепая, а разумная, ибо иначе она не могла бы произвести разумъ. Последній составляеть необходними ся аттрибуть, который затвиъ, выделяясь, становится сапостоятельнымъ началомъ. Съ своей стороны духъ, какъ высшее единство противоположностей, необходнио предполагаеть чистый разумъ, какъ предшествующій моменть, и самъ содержить его въ себв. Следовательно, и туть необходимо присуще самосознание. Мы видниъ, что чисто философское развитіе понятія, независимо отъ какихъ бы то ни было религіозныхъ опреділеній, приводить насъ къ признанію трехъ лицъ Божества. Изъ четырехъ, выработанныхъ онлософіею моментовъ, безличною остается одна матерія, какъ начало противоположное разуму. Но и она, находясь во взаимнодъйствие со всёми другими началами, въ состояніи воспринять въ себя, хотя въ частной формв, разумное сознание. Это мы ч видних въ человвив.

Отсюда понятно, почему всё религія, каково бы ни было ихъ содержаніе, всегда признавали Бога лицемъ. Къ нему, какъ разумному Существу, человѣкъ обращается съ своими молитвами. Это не антропоморфизмъ, какъ иногда утверждають, не стремленіе человіка все мірить на свою мерку и везде видеть себе подобныхъ. Нать, это необходимое требование разума, который только разумному началу можеть приписать господство въ мірозданія. Отсюда олицетвореніе даже низшихъ силъ природы, какъ скоро человъкъ видить въ нихъ божественное начало. Слъдуя прирожденному инстинкту, человыкъ, съ самыхъ первыхъ временъ своего существованія, ищеть Бога въ окружающень его мірв. Но въ детсконъ возрасте уна, онъ останавливается на частныхъ явленіяхъ, вивсто того чтобы восходить въ безусловнымъ началамъ. Въ этихъ явленіяхъ онъ і видить самое Божество, а потому понимаеть ихъ какъ лица, одаренныя высшею силою. Здёсь неправильно только применение; но мысль туть глубокая и верная, ноо газ ны видинъ Бога, тамъ ны не ноженъ не видъть

лица. Только крайне поверхностный взглядъ не признаеть въ этихъ одицетвореніяхъ ничего, кромъ невъжества и предразсудковъ. Исторія же показываеть намъ, что именно эти одицетворенія, очищаясь оть всего относительнаго и случайнаго, приводять человёка къ высшему пониманію божественной сущности, въ твиъ безусловнымъ определеніямъ, которыя, вытекая наъ чистыхъ законовъ разума, выражають собою виёстё съ тёмъ верховныя начала бытія. Поэтому мы должны сказать, что дикарь, олицетворяющій явленія природы, по глубинъ пониманія стоить гораздо выше ученаго матеріалиста, который ничего не видить въ мірѣ, кромѣ матерія и механическихъ законовъ. Въ первонъ выражается цельный и здоровый инстинить челозеческого разума, во второмъ ограниченная односторонность отвлеченнаго пониманія. Безъ сомнёнія, въ своемъ развитін, первобытный инстинкть долженъ уступить мъсто рефлектирующей односторонности; но последняя можеть быть только переходною ступенью человаческаго разуманія. Высшею цалью все-таки остается полнота пониманія, которая на низшей ступени существовала въ зародышѣ, а на вершинѣ развитія является уже вполнё сознательною и опредёленною.

Теже начала дають намъ ключъ къ разрешению изстари ндущаго въ философіи спора между пантеизмомъ и деизмомъ. Пантензиъ признаетъ Бога присущаго міру. При исключительномъ развития этого начала, весь мірь представляется явленіемъ Божества. Напротивъ, дензиъ, отдѣляя Бога отъ міра, понимаеть Вожество, какъ внёшнее міру. Если сознающій себя разумъ составляеть коренное опредвление Вожества, то ивть сомивния, что онъ долженъ существовать вив міра, нбо разумъ противоположенъ матеріи. Въ матеріальномъ міръ, гдъ господствуютъ частныя начала. нътъ и не можетъ быть абсолютнаго божественнаго самосознанія. Поэтому, пониманіе Бога, какъ верховнаго Разума, необходино ведеть къ декзну. Но съ другой стороны, разунъ составляеть только одно изъ опредъленій Божества. Другія его определения, сила и духъ, связывають разумъ съ противоположною ему матеріею. Какъ связующія начала, они должны быть общи обонив. Следовательно, въ этихъ определенияхъ Вожество является отчасти присущимъ міру, именно, тою стороною, которая обращена къ матерія, отчасти же вившнимъ міру, тою стороною, которая обращена къ разуму. Одностороннее развитіе этихъ опредѣленій, отрицающее самостоятельное существованіе верховнаго Разума, ведеть къ пантензму, натуралистическому, какъ у Спинозы, или пдеалистическому, какъ у крайнихъ гегельянцевъ; совокупное же развитіе всѣхъ опредѣленій соглашаетъ различныя возрънія.

Изъ этого мы можемъ понять и ту пользу, которую приносить матеріализмъ въ развитіи человѣческой мысли. Онъ составляеть противодѣйствіе пантензму, поглощающему частное въ общемъ. Признаніе матеріи, какъ самобытнаго начала, влечеть за собою признаніе самостоятельности частнаго бытія, которое подчиняется общему, но не исчезаеть въ немъ. Только превращеніе этого начала въ исключительное, отрицающее остальныя, ведеть въ искаженію истиннаго отношенія вещей.

Такимъ же противодъйствіемъ пантензму служить и спиритуализмъ, который, съ своей стороны, ведеть къ признанію самостоятельнаго, чисто духовнаго міра, противоположнаго физическому. Если послёдній ны называенъ міромъ естественнымъ, то первый будеть міромъ сверхъестественнымъ. Это определение вытекаеть, какъ следствие, наъ самаго понятія о верховномъ Разумъ, какъ абсолютномъ, внёміровсяъ началь, ноо абсолютныя начала бытія не могуть быть поняты только какъ отвлеченныя категорін, имъющія чисто формальное значение. Таже логика, которая ведеть насъ къ признанію необходимаго существованія этихъ началь, заставляеть насъ признать, что каждое изъ нихъ, будучи абсолютнымъ, следовательно источникомъ самостоятельной сорны бытія, само развиваеть изъ себя цвлую систему эпреділеній, слідующихь тому же діалектическому закону, какь и ихъ совокупность. Такимъ образомъ, мы въ верховномъ Разумѣ должны признать и чисто духовную творческую силу, и вытекающую изъ этой силы безконечность единичныхъ разумныхъ существъ, или монадъ, и наконецъ, идею совершенства, связывающую всю эту систему въ одно согласное целое. Можно сказать, что онлософія Лейбница представляеть полное развитие этихъ опредвлений. Въ такой односторонности, эти опредвления не приложимы къ извёстному . намъ міру и недоступны нашимъ вибілнимъ чувствамъ; но

i

они требуются разумомъ, какъ особая, противоположная натерін форма міроваго бытія. Это инстинктивно чувствуется и обыкновеннымъ человѣческимъ умомъ, который всегда признавалъ существованіе невидимаго міра безплотныхъ духовъ. Только ограниченный реализмъ, отвергающій все, что не доступно внёшнимъ чувствамъ, видить въ этихъ върованіяхъ одни предразсудки, которые должны разсвяться передъ свётонъ науки. Въ предразсудкахъ невъжды нередко скрывается глубокая правда. Конечно, опыть не въ состояния открыть намъ что бы то ни было на счеть этого сверхъестественнаго міра, который ны моженъ постигать только разумомъ, а не ощупать руками. А потому все наше знаніе этой области должно ограничиться общими началами и требованіями. Частныя опреділенія дежать виз предвловъ науки. Далее однако мы увидимъ, что и въ приложении въ опытному знанию, признание сверхъестественнаго міра необходимо для объясненія религіозныхъ явленій человъческой жизни.

Если понятіе о разумѣ, отдѣльномъ отъ міра, необходимо ведеть нась въ представлению сверхъестественнаго, чистодуховнаго міра, противоположнаго матеріальному, то понятіе о Богв, присущемъ міру, необходимо приводить насъ въ понятію о Провиденія. Мы не можемъ представить себъ присутствіе въ мір'я Всемогущаго, Премудраго и Всеблагаго Существа, не признавая, визств съ твиъ, что оно всвиъ. управляеть и заботытся не только объ общень ходъ вещей, но и о судьбъ каждаго творенія. Въ особенности разумное существо не можеть не признать себя предметомъ этого вопеченія. Составляя ничтожнёйшую часть мірозданія, задавленное громадностью окружающихъ его физическихъ силь, оно находить опору только въ своей связи съ безконечнымъ Разумонъ, властвующимъ и надъ природою и надъ человъкомъ. Оно не можетъ думать, что этотъ Разумъ, отъ котораго оно произошло, бросилъ его въ міръ, какъ игралище слапыхъ силъ, а вивств съ твиъ одарилъ его сознаниемъ и чувствомъ, для того только, чтобы оно видело все свое ничтожество и всю случайность своего положения. Разумное существо можеть покоряться необходимости, когда оно въ этой необходимости усматриваеть высшее, разумное начачо; но безусловно покоряться слівной снлів можеть только

сибная снла. Иначе самое существованіе въ человѣяѣ разума и чувства было бы глубочайшимъ противорѣчіемъ. Сознаніе существа, преданнаго на жертву всѣмъ случайностямъ, не должно идти далѣе настоящей минуты. Но какъ только мы простираемъ свой взоръ на прошедшее и на будущее, какъ только мы изъ области темныхъ силъ способны возвыситься въ свѣтлую область разумнаго сознанія, такъ мы становимся гражданами другаго, высшаго міра; мы примыкаемъ къ безконечному и въ немъ должны находить свою опору и руководство. Этого требуетъ челсвѣческое чувство; этого требуетъ и логика.

Какимъ же однако образомъ можетъ Провидение вмёшиваться въ дела міра? Вселенная управляется вёчными и неизмёнными законами, исходящими отъ самого Бога. Все идетъ установленнымъ разъ порядкомъ; гдё же тутъ мёсто для дальнёйшаго вмёшательства? Не окажется ли противорёчіе въ самомъ Верховномъ Существё, если оно само станетъ нарушать премудро установленные имъ законы?

Что природа управляется вёчными и неизмёнными законами, это, какъ мы уже видёли, составляеть необходимое предположение и опытнаго знания и онлософии. Но разница между обонин воззраніями заключается въ томъ, что исключительный опыть не признаеть ничего другаго; онлософія же видить въ міръ пръсутствіе другихъ, высшихъ силь. Поэтому, съ точки зрънія чистаго реализма, всякое нарушеніе законовъ природы, всякое визшательство Бога въ двла міра представляется не только противорвчіент, но и просто невозможностью. Реализиъ видить въ подобныхъ мыслять не более каке пустой бредь человеческого уна. Съ точки же зрвнія философін, не представляется никакого противоръчія въ томъ, что ограниченныя силы подчиняются снять безконечной, и что действія первыхъ, во ния высшихъ цвлей, могуть нарушаться двйствіями послёдней. Подобныя нарушенія могли входить въ первоначальный планъ Провиденія. Но признавая внутреннюю возможность непосредственнаго и даже чудеснаго визшательства Бога въ дъла. міра, философія не можеть идти далже признанія одной возможности. Необходимости туть нать, ибо частное дайствіе не вытекаеть необходимымъ образомъ изъ общихъ началъ.

Всемогущая сила располагаеть не однимь только средствомъ, а тысячами, слёдовательно, она всегда можеть дёйствовать иными путями. Указаніе же дёйствительности явленій принадлежить не оплософія, а опыту. Между тёмъ опыть, даже самый полный и непредубёжденный, никогда не можеть удостовёрить насъ въ дёйствительности такого рода оактовъ. Для опыта, единственнымъ мёрилсмъ знанія служить согласіе съ законами природы. Сколько бы ни было свидётелей чудеснаго явленія, мы, съ точки зрёнія науки, никогда не можемъ быть убёждены, что туть не было ошибки или самообольщенія. Всякое свидётельство о томъ, что выходитъ изъ ряда обыкновенныхъ явленій, требуеть опытной провёрки, а туть провёрка невозможна. Вслёдствіе этого, чудеса выходятъ изъ предёловъ человёческаго знанія. Они принадлежать исключительно къ области вёры.

Ę

Понятіе о Провидёнія не исчерпывается однако чудесами, нарушающими обычный порядокъ вселенной. Если въ онзическомъ мірѣ непосредственное дѣйствіе Божества должно представляться чудомъ, то существуетъ другая область, гдъ это дъйствіе совершенно согласно съ природою вещей. Эта область есть душа человъка. Здъсь нъть въчныхъ и неизи наныхъ законовъ, которыми необходимымъ образомъ опредъляется вся послёдовательность душевныхъ движеній. Нося въ себъ абсолютное начало, человъкъ не связанъ никакамъ частнымъ побужденіемъ; отъ можеть отрёшиться отъ всякаго побужденія. Человъч душа есть погрище свободы. А вивств съ твиъ, въ 🧭 Митаеть присущій міру Духъ, который, вследствие этого, можеть непосредственно подвигать ее на тв или другія двйствія. Конечно, фактически мы никогда не можемъ въ этомъ удостоввриться. Когда изъ темной глубины душевныхъ силь внезапно возникаетъ свътлая мысль, изящный образь или теплое чувство, ны не можемъ сказать, откуда они произошли: вызваны ли они частною связью съ другими представленіями или являются, вакъ говорятъ въ поэзія, высшимъ нантіемъ или вдохновеніемъ? Но мы знаемъ, что по естественнымъ законамъ человъческой души возможно и то и другое, ибо человъкъ представляеть сочетание двухъ противоположныхъ началъ безконечнаго и конечнаго. Если одною своею стороною душа его обращена въ природъ и находится подъ вліяніеми частныхъ силъ, то другою стороною она обращена въ Вогу и отврыта непосредственному его дъйствію.

Самый характерь человёка, который служить важнёйшимь опредъляющимъ началомъ происходящихъ въ немъ душевныхъ движений, зависить оть обоихъ, сочетающихся въ немъ элементовъ. Человъкъ родится съ извъстными душевными свойствани; но откуда эти свойства? Матеріализиъ отвъчаеть: изъ передаваехаго по наслъдству соединения матеріальныхъ частнцъ. Но нивто никогда не въ состояния быль объяснить этниъ способонъ прирожденныхъ свойствъ хотя бы одного человъка. Матеріализиъ постоянно ссылается на опыть; но туть опыть насъ совершенно покндаеть. Добросовъстный опыть можеть сказать только: не знаю, а это не знаю открываеть путь всякаго рода предположеніямь. Матеріалисты тоже нускаются въ предположенія; но въ этой области ихъ предположенія не имвють за себя ни опыта, ни логики. Закономъ наслёдственносты можно объяснить только передачу однородныхъ опредъленій. Мы двйствительно знаемъ, что существують насавдственныя наклонности и можемъ даже сказать, что подобное явление необходимо должно встречаться вслёдствіе наслёдственной передачи онзическаго организма и того постояннаго взанинодъйствія, которое существуєть нежду душою и тыомъ. Но мы знаемъ также, что это-далеко не общій законъ, и что во всякомъ случав этимъ не объясняется то неисчершаемое своеобразіе, которое представляеть каждая человеческая личность. Еще менее можно наь соедниенія матеріальныхъ частицъ произвести то абсолютное начало, котороо дежить въ душе человека. Сочетание безконечныго съ консчнымъ въ единичномъ существъ можетъ быть объяснено единственно двиствіемъ присущаго міру безконечнаго начала, именно, абсолютнаго Духа, который служить высшею связью міровыхъ противоположностей. Поэтому и прирожденныя свойства человёка, которыми въ значительной степени опредвляется вся будущая его судьба, зависять оть этого Духа. Въ области знанія, также какъ и въ области въры, им не можемъ сказать ничего другаго, какъ то, что отъ води Божіей зависить, какую душу онъ посылаеть въ мірь.

Такимъ образомъ, человъческая душа, по самой своей природъ, открыта для испосредственнаго дъйствія Божества,

и этого совершенно достаточно для осуществленія иден Провидения, ибо судьба человека гораздо более зависить оть человвческихъ действій, нежели отъ вліянія физическихъ. сыль. Случайная встрёча или случайный поступокъ нерёдко избавляеть насъ отъ бёды. И тутъ опыть не даеть намъ никакихъ указаній; пути Провиденія остаются отъ насъ скрыты. Жизненный опыть научаеть нась одному, а именно, чточеловъческія предположенія весьма не надежны, что мы подвержены безчисленнымъ случайностямъ, отъ которыхъ мы не въ состоянія себя огородить, и что нервако ноъ того, что ны считаенъ для себя добромъ, на дълъ выходитъ здо, и наобороть, изъ того, что кажется намъ здомъ, выходитъ. добро. Этоть жизненный опыть достаточень для убъжденія насъ въ безсилін человёка, и эта лысль могла бы довести насъ до полнаго отчаянія, еслибы философія, вийств съ религіею, не вселяла въ насъ твердую увъренность, что судьба наша управляется не слёпынъ случаемъ, а высшею, разумною Силою, которая дёйствуеть невидимыми для насъпутями. То, что скрыто отъ чувственнаго взора, то открывается сознающему себя разуму.

Идея Провиденія приводить насъ къ разсмотренію отношеній Бога къ человёку, не только въ познанія, но и въ двятельности. Туть возникаеть вопросъ о человёческой свободь, а съ темъ вмёсте открывается новый, правственный. міръ.

## ГЛАВА ІХ.

## нравственный міръ.

Абсолютныя начала, которыя проявляются въ человъческомъ познаніи, руководятъ и практическою дъятельностьючеловъка. Въ этомъ состоитъ основаніе нравственности.

Человѣкъ, въ своей практической дѣятельности, движется побужденіями двоякаго рода. Съ одной стороны, какъ чувственное существо, онъ ищетъ удовольствія и избѣгаетъ страданія. Стремленіе къ счастію составляеть высшую цѣльего жизни. Съ другой стороны, какъ существо нравственное, онъ различаетъ добро и гло; онъ руководится понятіемъ объ обязанности, которой онъ подчиняетъ свои личныя влеченія. Высшимъ, рѣшающимъ началомъ является здѣсь не стремленіе къ удовольствію, а совѣсть, которая верховнымъ закономъ человѣческой жизни полагаетъ дѣятельность не для себя, а для другихъ. Таковы оакты, признанные всѣми. Какъ же объясняются они онлосооіею?

Это объясненіе не дается натурализмомъ, который не разрёшаеть, а устраняеть нравственный вопросъ. Съ точки зрёнія послёдовательнаго натурализма, признающаго однё производящія причины, все по необходимымъ законамъ проистекаеть изъ единаго верховнаго бытія. Слёдовательно, все необходимо, и все хорошо. При такомъ взглядѣ, понятія одобрѣ и злё представляются не болёве какъ предразсудками, или способами пониманія ограниченнаго ума, который, не возвышаясь въ созерцанію цёлаго, считаеть себя центромъ вселенной и все обсуждаеть съ точки зрёнія личнаго своего удовлетворенія. Такъ смотритъ на этотъ вопросъ высшій представитель натурализма новаго времени, Спиноза<sup>1</sup>). Лікарство противъ этихъ предразсудковъ онъ ви-

1) Cu. Ethices, Pars prims, Appendix: the igitur unum (i. e. Deum omniapropter hominem fecisse, hominem autem ut ipsum coleret), prius considerabe,- дить въ отрёшенія мысля оть частныхъ предметовъ и въ возвышенія ся къ Богу, источнику всего сущаго. Тогда все представляется подъ образомъ вёчности, и всё частныя точки зрёнія исчезають въ созерцанія цёлаго.

Это воззрѣніе само себѣ противорѣчитъ тѣмъ, что отрицая всякія цёли и признавая однё производящія причины, оно все таки полагаеть человёку цёль, --- возвышаться мыслью оть частнаго къ общему, отъ созерцанія міра къ созерцанію Бога. Если все проистекаеть оть Бога по необходимымъ законамъ, если все на своемъ мёстё, если, наконецъ, всякое дъйствіе понимается, какъ дъйствіе самого Божества, то подобная задача немыслима. Она предполагаетъ, что чезовъкъ собственными силами можетъ перейти отъ низшей ступени къ высшей, а то и другое, по смыслу системы, невозможно, первое, потому что действуеть не человакъ, а Богъ, второе, потому что, по теорін Синнозы, совершеннѣйшее есть начальное, ближайшее къ Богу, по мъръ же стдаленія слъдствій оть первой причины, все становится менье совершеннымъ. А такъ какъ Богъ дъйствуетъ, начиная отъ себя, то очевидно, что естествение з движение вещей идеть оть совершеннаго къ несовершенному, а никакъ не обратно!). Слъдовательно, когда Спиноза полагаеть цёлью человёка совершенствование ума и возвышение къ Богу, онъ уничтожаеть основанія собственной системы. Оказывается все таки необходимымъ допустять обратный ходъ, отъ несовершеннаго къ совершеняому, а вивств съ твиъ признать человвка самостоятельнымъ источникомъ двятельности. Какъ же скоро мы это допускаемъ, такъ является потребность въ нравственномъ ивриль, которое не дается намъ натурализномъ. Отсюда необходимость перейти къ другимъ воззръніямъ. Нравственный вопросъ не можеть быть устраненъ. Онъ зозникаетъ самъ собою, изъ глубочайшихъ основъ человъческой души, а потому разрѣшеніе его требуется отъ всякой теорін, которая ставить себъ задачею объяснение міровыхъ явлений.



quaerendo scilicet primo causam, eur plerique hoe in præjudicio arquiescant et omnes natura adeo propeusi sint ad idem amplectendum, deinde ejusdem falsitatem ostendam, et tandem, quomodo ex hoc orta sint præjudicia de bono et mala, merito et poccato, laude et vituperio, ordine et confusione, pulchritudine et deformitate, et de aliis hujus genoriso.

<sup>1)</sup> Tant me.

Низшій способъ объясненія дается матеріализмомъ. Сльдуя общей, принятой имъ методъ построенія общаго изъ частнаго, матеріализмъ выводить нравственность изъ эгоизма. Но здесь оказываются такія же несообразности, какъ и при выводъ разума изъ матеріи. Невозможно выводить правственность изъ того, что прямо ей противоположно, что составляеть ся отрицание. По этой теорія, въ человіять ність и не можеть быть другаго побуждения, кромв эгонзма. Иси иы делаемъ добро другимъ, то это происходить единственно для собственной нашей выгоды, въ виду той пользы, которая можетъ произойти отсюда для насъ самихъ, въ силу взаимности. Добродътель ничто вное какъ върный расчеть. Такъ разсуждали оранцузские матеріалисты ХУШ-го въка. Но въ доказательство своей темы они приводили только общія фразы о пользі взаниных услугь, и не хотіля видеть, что въ человеческой жизни расчеть добродетели бываеть весьма часто невёрень. Жертвуя своимъ добронъ для другаго, человёкъ несомнённо лишаеть себя нёкоторыхъ удовольствій, но пріобрётеть ли онъ что нибудь въ замёнт., это остается весьма проблематическимъ. Когда онъ, напримвръ, подаетъ милостыню нищему, можно сказать, что шансы на получение услуги со стороны последняго такъ ничтожны, что онв равняются почти нулю. Следовательно, благотворительность будеть весьма плохниъ расчетомъ, а потому, на основания вышеозначеннаго опредъления, она должна быть признана отрицаніемъ добродътели, порокомъ. Если же возразять, что посторонніе люди, видя наши благотворительныя ваклонности, будуть расположены оказывать намъ услуги, то добродътель будеть состоять не въ томъ, чтобы двлать добро, а въ томъ, чтобы двлать его на показъ. Но и туть расчеть часто будеть плохой. Вёрный расчеть требуеть, чтобы мы оказывали услуги только темъ, отъ кого мы можемъ ожидать взаимности, пренебрегая остальными. Это одно можеть и въ глазахъ другихъ установить нашу репутацію добродвтельныхъ, то есть, расчетливыхъ людей. Наоборотъ, въ силу того же правила, мы должны воздерживаться оть зла единственно тамъ, гдъ мы можемъотъ этого пострадать. Если же нанесеніемъ вреда другону мы нивемъ въ виду получить значительныя выгоды, при весьма малой вёроятгости подвергнуться за то наказанію, мы, какъ добродътельные люди, изыскивающіе средства для своего удовольствія, непремѣнно обязаны поступить такимъ образомъ. Преступленіе въ этой системѣ, какъ говорили уже Стоики, возражая Епикурейцамъ, состоить не въ томъ, чтобы красть, а въ томъ, чтобы попасться въ воровствѣ.

Ежедневный опыть показываеть намъ, что върнъйшее средство получить чужія услуги заключается въ пріобрътенія жизненныхъ благъ, преимущественно денегъ и общественнаго положенія. Следовательно, по этой теорія, высшая добродътель человъка будеть состоять въ стремленія къ этимъ благамъ. И чёмъ развращеннее общество, темъ менее можно расчитывать на что либо другое. Въ средъ, гдъ господствуеть эгонзмъ, то, что мы съ правственной точки зрвнія называемъ добродётелью, будетъ самымъ плохимъ расчетомъ, следовательно величайшимъ порокомъ. Если же мы не станемъ гоняться ни за людскими услугами, ни за вибшними удовольствіями, но, вийсть съ Епикуромъ, будемъ полагать высшее счастіе человъка въ безмятежности духа, то мы должны будемъ признать, что высшее удовольствіе состоить въ воздержании отъ удовольствий. Туть обнаружится протворвчіе въ самомъ понятія удовольствія. Окажется, что различныя удовольствія противор'ячать другь другу, и что чъмъ более мы ихъ получаемъ, темъ менее мы ихъ имеемъ. А такъ какъ положительное примиреніе ихъ невозможно, то мы приходимъ наконецъ къ чисто отрицательному началу, которое ничего въ себъ не содержитъ, а потому способно породить одну лишь пустоту. Безмятежность духа тогда только можеть быть источныкомъ удовольствія, когда душа наполняется безмятежнымъ содержаніемъ. Но это содержаніе не дается намъ внушними благами; слудовательно мы должны получить его изъ другаго источника. Созерцаніе же илтежнаго міра, при полномъ отъ него отчужденія, ножеть породить только внутреннее противоръчіе, а не успокоеніе.

Такимъ образомъ, вся эта система представляеть рядъ внутреннихъ несообразностей. Коренная несостоятельность матеріализма нигдѣ не обнаруживается такъ ясно, какъ въ объясненім правственныхъ вопросовъ.

Не многимъ выше, а по логической послёдовательности . даже гораздо ниже теорін эгонзма стоитъ утилитаризмъ. Въ

Digitized by Google

сущности, утилитаризиъ ничто иное какъ скептическое воззръніе, которое, за недостаткомъ теоретическаго основанія, прибъгаетъ къ опытному началу пользы. Но такъ какъ подъ словонъ польза можно разунёть все, что угодно, то обывновенно подъ утилитаризмомъ скрывается только совершенная неясность понятій. Отъ теорін эгонзна это воззръніе отличается твиъ, что польза можеті быть понята н какъ личная и какъ общая. Это и даетъ утилитаристанъ возможность отвергнуть возмущающее чувство и логнку начало эгонзиа, замвнявъ его формулою: нанбольшее счастіе нанбольшаго количества людей. Въ таконъ вменно вилъ является утилитаризмъ у новъйшихъ его представителей, Бентама и Милля. Но если мы станемъ искать оснований для подобнаго взгляда, то мы не найдемъ ничего, кромъ происходящей отъ неясности мысли подтасовки понятій. Изобрътатель этой формулы, Бентамъ, прямо беретъ за исходную точку дознанное опытомъ положеніе, что человъкъ ищеть удовольствія и избъгаеть страданія. Не утруждая себя никакими доказательствами, онъ признаетъ это начало единственнымъ источникомъ человъческой двятельности. Но отсюда, очевидно, ничего нельзя вывести, кромъ теорія эгоизма. Человъкъ, по закону своей природы, стремится къ личному удовольствію; въ силу чего же онъ будеть заботиться о чужомъ? Во имя какихъ началъ, витесто дичнаго счастія, цізью человіческой діятельности ставится общев счастіе? Если скажуть, что это-цвль не для отдвльнаго человъка, а для общества, то мы отвътямъ, что общество состонть изъ лицъ, и если каждое изъ нихъ ставить себя цълью только личное свое счастіе, то общее счастіе не будеть цваью ни для кого. Самая формула утилитаристовъ показываеть, что туть общаго неть ничего: общее счастіе берется только какъ извъстная сумма частныхъ удовольствій. Но во имя чего можетъ кто бы то ни было поставить себъ цѣлью неизвѣстную ему сумму удовольствій для неизвѣстной ему суммы людей? Если единственная цёль человёка заключается въ личномъ удовольствін, то очевидно, что чужое счастіе будеть служить ему только средствомъ, а не півлью: онъ будетъ содъйствовать чужому благу на столько, на сколько отъ этого зависить его собственное счастіе. Съ этими началами мы оть теоріи эгонзма не уйдемь ни на шагь.

Digitized by Google

ř

¢ .

• 1

Потому Бентамъ, когда онъ послёдователенъ съ самимъ собою, прямо ссылается на эгонзмъ и на немъ строитъ свои выводы. Но въ такомъ случаё, зачёмъ же выставлять сормулу, которая вовсе не вяжется съ этимъ основаніемъ? Всё онлантропическія стремленія являются здёсь не болёе какъ прикрасою, которая затемняетъ истинное существо дёла ').

На такихъ же противоръчащихъ начадахъ строитъ утилитарную теорію и Милль. Онъ настанваеть на томъ, что мърнломъ добра въ человъческихъ дъйствіяхъ должно считаться не собственное счастіе двятеля, а величайшая сумма счастія вообще, хотя бы оть такого поведенія не происходно никакого счастія для самого лица <sup>2</sup>). Но когда ставится вопросъ о доказательствахъ, на которыя опирается это ученіе, то Милль говорить: "невозможно представить инаго основанія, почему общее счастіе желательно, кромѣ того, что каждое лице желаеть своего собственнаго счастія, на сколько оно считаеть это достижимымъ. Но такъ какъ это-факть, то мы имвемъ здвсь не только единственное возможное въ данномъ случав, но и вообще единственное, какого можно требовать, доказательство, что счастіе есть добро; что счастіе каждаго лица есть добро для этого лица, и что, слъдовательно, общее счастіе есть добро для совокупности всёхъ лицъ" 3). И такъ, изъ того факта, что каждый ниветь въ виду собственное свое счастіе, слёдуеть, что онъ долженъ имъть въ виду не свое, а чужое. Мы находимъ здёсь туже самую логику, которой многочисленные примёры мы уже видёли выше. Если мы отправимся отъ факта, что кажный ищеть своего счастія, мы очевидно не получных инаго изрила для человъческой длятельности, кромъличнаго счастія. Для того чтобы выдти изъ этого круга, надобно доказать, что человъкъ можетъ и долженъ имъть въ виду не личныя, а общія цілле. Но какъ же это доказать, когда мы не допускаемъ, что у него могуть быть иныя цван, вроив личнаго удовольствія?

Этого нало. Если ны вообще сумму счастія поставимъ

<sup>3</sup>) Tan's 20, 14, 1V crp. 53,

1



Подробачії разборь теоріц Болтана сп. зъ носії Исторіи политическиях ученій, часть 3-а.

<sup>2)</sup> Utilitarianism, ch. 11, crp. 16 (4-e msg. 1871).

мърнають человъческихъ ; ыствій, то надобно опредълить: въ чемъ состоить счастіе? Если въ немъ заключаются вой возможныя удовольствія, то мы должны будемъ назвать добродътельнымъ человъкомъ того, кто угощаеть другихъ хорошним объдами. Публичная женщина будеть самая добродътельная изъ всѣхъ, ибо она наябольшему количеству людей доставляетъ удовольствіе. Противъ такого воззрѣнія, низводящаго человъка на степень животнаго, Милль возражаеть, что удовольствія бывають разныя, матеріальныя и духовныя. При сравненіи ихъ, компетентными судьями могуть быть единственно тѣ, которые знають тѣ и другія, а эти люди, по крайней мърѣ въ большинствѣ, утверждають, что духовныя удовольствія выше матеріальныхъ. Слѣдовательно, первыя должны быть главнымъ предметомъ человѣческихъ стремленій ').

Этоть доводъ Милль не изобрёль самь; онь заимствоваль его у моралистовъ шотландской школы. Но двойной авторитеть не придаеть ему болье силы. Повидимому, это доказательство опирается на опыть; но въ опытв наивренно устраняются всв противорвчащіе факты, а берутся единственно тв, которые подходять подъ предваятую мысль. Самая же мысль основана на явномъ софизиъ. Корень этого софизиа лежить въ томъ двойственномъ смыслѣ, который придается слову знать. Оно не означаеть здесь знакомства съ предметаин, возбуждающими удовольствіе, ибо нельзя сказать, чтобы люди предпочитающие матеріальныя удовольствія духовнымъ, быля бы незнакомы, напримъръ, съ семейною жизных или съ отечествомъ. Знать, какъ можно видъть и изъ объясненій самого Милля, означлеть здівсь ощущеніе извъстнаго удовольствія, и притомъ не въ слабой только степени, а въ высшей противъ удовольствій другаго рода, нбо вначе было бы дано предпочтение послёднимъ. Слёдовательно, когда говорять, что люди, знающіе удовольствія обоего рода, предпочитають духовныя, то это означаеть только, что тв, которымъ духовныя удовольствія доставляють больше наслажденія, нежели матеріальныя, предпочитають первыя. Въ этомъ, конечно, нельзя сомнѣваться, пбо

<sup>1</sup>) Utilitarianism, ch. II, crp. 12-16.

это чистая тавтологія. Но какой же можно вывести отсюда общій законъ? Разв'я тоже самое разсужденіе не прилагается въ совершенно одинакой степени въ людямъ предпочитающимъ матеріальныя удовольствія? На какомъ же основаніи примемъ мы мизніе первыхъ, а не послёднихъ? Ясно, что на этой почвъ нъть никакой точки опоры для сравненія. Удовольствіе есть чисто личное чувство, о которомъ каждый судеть по своему. Если мы величину или качество удовольствія признаемъ единственнымъ мёриломъ человёческой двятельности, то мы, на основанія опыта, можемъ сказать только, что туть все зависить оть личнаго вкуса. Одни предпочитають одно, другіе другое, а такъ какъ личное удовольствіе составляеть для челов'я единственный законъ, то очевняно, что каждый долженъ слёдовать только личнымъ своимъ влеченіямъ. Требовать же, чтобы человъку правилось то, что ему не правится, нельпо. О вкусахъ спорить нельзя.

i

Самый признаваемый утилитаристами факть, что люди нервако предпочитають чужое удовольствіе своему собственному, уничтожаеть всю ихъ теорію, ибо этимъ явно доказывается, что личное удовольствіе не составляеть единственной цван человвческой двятельности. Говорять, что и туть человъкъ находить личное свое удовольствіе, которое и служить ему побужденіемъ къ двйствію. Но если онъ чужое удовольствіе предпочитаеть своему, то это означаеть, что послёднее не служить ему цёлью, или побужденіемъ. Когда нравственный человъкъ дъйствуетъ по обязанности или изъ любви къ человъчеству, онъ вовсе не имбеть въ виду то удовольствіе, которое онъ оть этого получить. Еслибы онъ поставных себъ цълью свое собственное удовольствіе, то нравственный поступокъ, въ его глазахъ, твиъ самымъ пересталь бы быть нравственнымъ, а съ этимъ вмъств исчезло бы в самое проистекающее изъ него удовольствіе. Нравственное удовольствіе существуеть только тамъ, гдв оно является не цёлью, а послёдствіемъ действія. Какъ же скоро оно становится цёлью, оно тёмъ самымъ уничтожается. Поэтому нътъ никакой возможности свести къ эгонстическому исканію удовольствія это высшее удовлетвореніе, которое человъкъ получаеть оть безкорыстной двятельности на чужую пользу или оть сознанія исполненной обязанности. Это ощущаемое ниъ удовлетвореніе служить явнымъ доказательствомъ, что у человъка, кромъ стремленія къ удовольствію, есть и другія, высшія побужденія. Человъкъ удовлетворяется здёсь именно темъ, что онъ действуеть не изъ себянобивыхъ целей, а безкорыстно. Это и поднимаеть его въ собственныхъ глазахъ.

Такиму образомъ, попытка вывести стремление къ общей пользв изъ исканія личнаго удовольствія основана на полнвишей рутаниць понятій. Утилитаризмъ ничто иное какъ замаскированная теорія эгонзма, которая, съ помощью неясности выраженій, старается превратить личное начало въ общее, но черезъ это впадаеть только въ еще большія противорёчія. Какъ скоро мы бъ этому воззрёнію прилагаемъ логический анализъ, такъ оказывается, что въ номъ нътъ ничего, кромѣ логическаго фокуса, большею частію безсознательно производимаго послёдователями этого ученія. Не рвшаясь отвергнуть нравственныя требованія человвка, они хотять сочетать ихъ съ ложною точкою исхода, а это невозможно сделать иначе, какъ посредствомъ фокуса. Неразлучныя съ этимъ взглядомъ противорвчія побудили замъчательнъйшаго представителя утилитаризка новаго временн, Юма, признать, кромъ начала пользы, еще особое нравственное чувство, ксторое служить источникомъ всёхъ правственныхъ действій и мериломъ правственныхъ сужденій челов'яка. Но это значить прямо отказаться оть утилитаризма, признавши его недостаточнымъ для объясненія явленій. Черезъ это, мы отъ утилитарной теоріи переходниъ къ теорія нравственнаго чувства, развитой преимущественно шотландскими моралистами.

Это воззрвніе также отправляется отъ опыта. Внимательный разборъ фактовъ убъждаетъ насъ, что побужденія человѣка не ограничиваются эгоистическимъ стремленіемъ къ личному удовольствію. У него есть безкорыстное сочувствіе къ ближнимъ, желаніе дѣлать добро другимъ. А такъ какъ это стремленіе не можетъ быть сведено къ эгонзму, то надобно признать въ человѣкѣ особаго рода чувство, которое мы называемъ нравственнымъ. Ибо, съ точки зрѣнія сенсуалистической школы, къ которой принадлежатъ упомянутые моралисты, въ человѣкѣ не можетъ быть инаго побужденія, кромѣ чувства. Разумъ же есть не болѣе какъ спо-

Digitized by Google

собность представлять то, что дается внёшними или внутренними впечатлёніями.

Такова теорія. Существованіе въ человѣкѣ особыхъ нравственныхъ побужденій, отличныхъ оть эгонзма, несомнённо; но вопросъ заключается въ томъ: где ихъ источникъ? чемъ они объясняются? Если они проистекають изъ особаго чувтва, стоящаго на ряду съ эгонзмомъ, то на какомъ основаніи поставниъ мы первое выше втораго? почему мы одно называемъ добромъ, а другое зломъ? Еслибы всв люди въ свонхъ поступкахъ давали всегда перевёсъ нравственнымъ, побужденіямъ передъ эгоистическими, то и тогда ны могли бы только сказать, что такова преобладающая наклонность въ человъкъ; назвать же эту наклонность добромъ, а эгонзмъ зломъ, мы все таки были бы не въ правъ. Но дъйствительность представляеть намъ обратное явленіе. Твже моралисты обыкновенно утверждають, что въ человъкъ преобладаеть эгонзиъ. Это признаеть и религія, которая объясняеть это явленіе первороднымъ грѣхомъ. Для противодѣйствія этимъ естественнымъ наклонностямъ человъка, государство установляеть награды и наказанія; религія, съ своей стороны, указываеть на воздаяние въ будущей жизни. Стало быть, сослаться просто на факть мы не можемъ; надобно объяснить, на какомъ основания мы дълаемъ извёстную оцёнку фактовъ? почему мы преобладающее стремленіе называемъ зломъ, а болве ръдкое добромъ?

:

Въ отвѣть на этот вопросъ, шотландскіе моралисты говорять, что съ кажд мъ чувствомъ соединиется въ человѣкѣ способность обсужденыя этого чувства. Дѣйствуя правственно, человѣкъ вмѣстѣ съ тѣмъ носить въ себѣ увѣренность, что такого рода дѣйствіе должно быть поставлено выше всѣхъ другихъ. Черезъ это, чувство, которое составляетъ непосредственное выраженіе природы человѣка, раздвояется внутри себя в превращается въ рефлексію. Оно должно возвыситься надъ самимъ собою, чтобы произнести надъ собою приговоръ. Очевидно однако, что въ этомъ приговорѣ будетъ только то, что дается самимъ чувствомъ, ибо это—другая форма тогоже самаго содержанія. Человѣкъ, дѣйствующій подъ вліяніемъ иравственнаго побужденія, будетъ считать свой поступокъ хорошимъ; но тоже самое будетъ дѣлать и эгонсть. Для того чтобы произнести сужденіе, противорѣчащее чувству, необходимо, чтобы это сужденіе проистекало изъ другаго источника.

Въ виду этого затрудненія, послёдователи теоріи нравственнаго чувства прибъгають въ другому толкованию. Они понимають, что для того чтобы судить о чувстве, необходимо отъ него отръшиться, а потому они требують, чтобы человъкъ, при обсуждении своихъ поступковъ, становился на точку зрѣнія безпристрастнаго зрителя. Такова теорія Адама Смита. Но что такое безпристрастный зритель? Это-человъкъ, не поддающійся увлеченіямъ чувства. Требовать, чтобы человъкъ становился на эту точку зрънія, значить прямо признать, что сужденіе опредъляется не чувствомъ, а другныъ началомъ, отрѣшеннымъ отъ чувства и возвышающимся надъ нимъ, какъ общее надъ частнымъ. Это начало и есть разумъ, который одинъ можетъ быть судьею чувствъ, потому что онъ одинъ, стоя отъ нихъ въ сторонь, способенъ ихъ сравнивать и опредълять имъ цёну. Если правственный приговоръ неръдко является выраженіемъ инстинктивнаго чувства, то это происходить единственно оттого, что это чувство уже проникнуто разумомъ, который, не оставаясь на степени отвлеченнаго сужденія, охватываеть всю душу человвка. Это н есть то, что мы называемъ совъстью. Какъ и всѣ явленія разума, она представляется намъ сначала въ формъ темнаго инстинкта; но когда мы разбираемъ то, что въ ней заблючается, мы видниъ, что она руководствуется чисто разумными опредъленіями. Человъкъ, слъдующій внушеніямъ совъсти, признаеть нравственныя побужденія для себя законома, в въ своемъ поступкъ видитъ не простое естественное влеченіе, а исполненіе обязанности. Эти основныя для нравственности опредъленія совершенно выходять изъ области чувства; слвдовательно, суждение произносится туть разумокъ, который одинъ имфетъ способность произносить сужденія.

Чёмъ же руководится газумъ въ оцёнкё подлежащихъ его сужденію влеченій и чувствъ? Почему онъ одни ставитъ выше, а другія ниже? Откуда эта iepapxia?

На низшей своей ступени, какъ чисто страдательное начало, разумъ можеть ограничиться выборомъ между различными побужденіями. Ибо человѣческія влеченія противорѣчать другь другу. Отдаваясь одному, человѣкъ можеть не только помёшать дёйствію другихъ, но и причинить себё страданія. Нужно высшее, господствующее надъ влеченіями начало, чтобы уравновёсить ихъ, сдерживая одно другимъ, и такимъ образомъ достигнуть наибольшей суммы удовольствій, какая возможна при данныхъ обстоятельствахъ. Эта роль судьи принадлежитъ разуму; но принимая ее на себя, онъ становится въ служебное положеніе. Ему принадлежитъ только выборъ средствъ; цёлью же все таки остается удовольствіе, окончательная оцёнка котораго зависитъ отъ личнаго вкуса. Мы возвращаемся въ отвергиутой уже прежде теоріи эгоязма.

Совсёмъ другое имёсть мёсто, когда разуму предоставляется оцёнка не однихъ только средствъ въ достиженію удовольствія, но и самыхъ удовольствій, то есть, рёшеніе вопроса, которое изъ нихъ хорошо и которое дурно. Для этого требуется высшее мёрило, которое не можеть уже заключаться въ самихъ удовольствіяхъ, но съ которымъ послёднія должны сообразоваться. Гдё же найти это мёрило?

Утилитаризмъ находить его въ томъ, что цёлью ставится не личная польза, а общая. Но такъ какъ общая польза заключается для него только въ сумив личныхъ удовольствій, то и здёсь мы остаемся на первоначальной точке отправленія, отъ которой мы не уйдемъ ни на шагъ, пока мы придерживаемся опытныхъ началъ. Исходную точку для опыта составляеть частное явление; оно служить для него высшимъ мърндомъ всякаго познанія и всякой дъятельности. Слъдовательно, ная этямъ путемъ, мы всегда неизбъжно должны ставить общее възависимость отъ частнаго, а это есть отрицаніе нравственности, которая состоить именно въ подчиненія частнаго общему. Когда утилитаристы признають, что цвлью человической диятельности должна быть общая польза, а не личная, они становятся на нравственную точку зрънія; но это положеніе не только не вытекаеть наъ принятыхъ ими основаній, но составляеть прямое ихъ отрицаніе. Если цёлью человёческой деятельности должно быть общее начало, а не личное, то удовольствіе не можеть быть цёлью человъка, ибо оно имъетъ чисто личный характеръ. Общее есть то, что связываеть лица. Сознание этой связи составляеть единственное, что можеть побудить человъка пожертвовать личнымъ своимъ удовольствіемъ чужому. Это со-

8

знаніе связи, или закона, и есть высшее мёрило для оціним удовольствій. Мы признаемъ нравственными тё удовольствія, которыя согласны съ общимъ закономъ, а безиравственными тѣ, которыя ему противорѣчать.

Очевидно, что съ этимъ началомъ мы становимся на совершенно другую почву, нежели прежде. Мы не ищемъ уже объясненія общаго въ частномъ, а признаемъ господство общаго начала надъ частнымъ и требуемъ подчиненія послёдняго первому. Ясно, что мы не можемъ извлечь этого начала изъ опыта; чтобы получить его, мы должны возвыситься надъ опытомъ, отыскать сверхъопытную норму, которая могла бы служить намъ мёриломъ для оцёнки всякаго явленія. Мы не изслёдуемъ то, что есть, а ищемъ того, что должно быть. Это мёрило существовало бы для насъ, даже еслибы опытъ не представлялъ намъ ни единаго подходящаго подъ него явленія.

Откуда же береть разумъ это мёрило? Единственно изъ самого себя. Разумъ, въ существё своемъ, есть общее начало, чистое сознаніе закона. Подчиненіе частнаго общему составляеть для него необходимое требованіе, выраженіе внутреннияго его естества. Слёдовательно, когда разумъ ставить сознаніе общаго закона выше всякихъ частныхъ стремленіё, онъ въ этой оцёнкё выражаетъ только собственную свою сущность; онъ признаетъ себя верховнымъ мёриюмъ опыта, господствующимъ началомъ въ жизни человёка, какъ разумнаго существа. И это сознаніе имёетъ силу для всёхъ разумныхъ существъ, ибо во всёхъ разумъ является опредѣляющимъ началомъ ихъ познанія и дёятельности.

Такимъ образомъ, мы приходниъ къ тому, что Кантъ называлъ катеюрическима императивома практическаго разума, къ верховному правственному закону, истекающему изъ существа самого разума. Какъ и всё опредъленія чистаго разума, этотъ законъ имбетъ характеръ формальный. Онъ не говорятъ, что именно человъкъ долженъ дѣлать; содержаніе дѣятельности дается жизнью, слѣдовательно зависитъ отъ опытныхъ данныхъ. Но высшимъ мѣриломъ всякаго опыта онъ ставитъ подчиненіе частныхъ стремленій сознанію общаго закона. Это подчиненіе называется обязанностию. Въ втомъ сознаніи заключается достоинство человѣка, какъ разумнаго существа. Этимъ человѣкъ выдѣлиется изъ чувственнаго кіра и становится носителемъ высшаго, господствующаго надъ нимъ начала. Вследствие этого сознания, онъ въ себе самонь видить не простое только явление стоящее въ ряду другихъ явленій; онъ признаеть себя мъриломъ всъхъ явленій. И въ этомъ онъ находить высшее свое удовлетвореніе, удовлетвореніе, которое никакъ не можетъ быть подведено подъ понятіе объ удовольствін, ибо оно двется только подчиненіемъ удовольствія высшему началу. Удовольствіе всегда остается ділонъ личнаго вкуса. Невозножно требовать оть человіка, чтобы ему правилось то, что ему не правится. Здёсь же, нравственный законъ непремънно требуеть, чтобы человъкъ удовлетворялся этимъ, а не другимъ; если онъ этимъ не удовлетворяется, законъ объявляеть его безиравственнымъ и требуеть исправления. И это требование-абсолютное. Разумъ, какъ мы видъли, есть сознание абсолютныхъ законовъ. а потому и этоть высшій закопь своей двятельности онъ признаеть абсолютнымъ, имвющимъ силу всегда и вездв. Всякое отъ него отступление роняетъ достоинство человъка и лишаеть его того высшаго удовлетворенія, которое слвдуеть за исполнениемъ закона. Въ немъ водворяется внутренній раздоръ, который называется угрызеніями совъсти.

Мы имвемъ здёсь цвлую цвпь определений, тесно связанныхъ другъ съ другомъ и вытекающихъ изъ одного источника, изъ чистаго самосознанія разума, который свой собственный законъ ставить абсолютнымъ мёриломъ всей двятельности разумныхъ существъ. Только этими началами объясняется фактическое существование правственности въ человькв. Всякое другое объяснение разрушается собственнымъ, внутреннимъ противоръчіемъ. И эти начала не ограничиваются жизнью отдальнато существа; изъ нихъ возникаетъ цвлый мірь нравственныхъ отношеній. Не смотря на свой формальный характерь, нравственный законь имветь свое отелеченно-общее содержание, вытекающее изъ самой его формы. Это содержание дается намъ понятиемъ о законъ, какъ связи разумныхъ существъ. Отсюда вытекають необходимыя отношенія разумныхъ существъ между собою. Каждое изъ нихъ, какъ носнтель абсолютнаго начала, имветь абсолютное достоинство; следовательно, оно всегда должно быть целью, а никогда не можеть быть унижено на степень простаго средства. Отсюда, отрицательно, требование уважения въ личности каждаго, а положительно, требованіе живаго сознанія связи и истекающей отсюда діятельности на пользу другихъ, то есть, требованіе любси къ ближнимъ. Что именно человіять долженъ діялать въ силу этихъ побужденій, нравственный законъ не опреділяетъ. Онъ ограничивается сормальными предписаніями: "не діялай другимъ того, чего ты не желаешь, чтобы они тебіз діялан", и "діялай другимъ то, что ты желаешь, чтобы они тебіз діялан". Въ этихъ правилахъ заключается вся сущность нравственнаго закона въ отношеніи къ другимъ, равнымъ человіку разумнымъ существамъ.

Но нравственный законъ идеть еще далъе. Будучи абсолютнымъ, онъ не только опредвляеть частныя отношенія твхъ или другихъ соприкасающихся между собою лицъ, но, подобно закону тяготенія въ физическомъ мірв, онъ связываеть все безчисленное множество разумныхъ существъ, настоящихъ, прошедшихъ и будущихъ, въ одно міровое цвлое. Во всемъ духовномъ мірѣ законъ одинъ и тотъже, и вездѣ частныя отношенія разумныхъ существъ являются выраженіемъ единаго правственнаго порядка. Спрашивается: гдё же источникъ этого міроваго закона? Источникомъ единаго и абсолютнаго закона не можеть быть сознание разсвянныхъ и разрозненныхъ единицъ, находящихся между собою въ случайныхъ отлошеніяхъ. Источникомъ его можеть быть только единый, абсолютный Разумъ, котораго всв разумныя существа являются причастниками. Следовательпо, существование нравственнаго міра н господствующаго въ немъ нравственнаго закона необходнио приводить насъ въ признанію единаго, верховнаго Разума, составляющаго средоточіе этого міра и псточникъ этого закона. Это-одинъ изъ видовъ правственнаго доказательства бытія Божьяго.

Въ этомъ доказатсльствъ, существованіе нравственнаго закона очевидно составляеть основаліс, а бытіе Божіе выводъ. Поэтому нельзя не согласиться съ тъми мыслителями, которые, какъ Гуго Гропій и Лейбинцъ, утверждали, что нравственный законъ имъетъ силу самъ по себъ, независимо отъ воли Божьей, и существовалъ бы, даже еслибы мы признали, что нътъ Бога. Собственная сила нравственнаго закона заключается въ томъ, что онъ составляетъ безуслов-

ное требованіе разума и необходимую принадлежность всякаго разумнаго существа. Законы правды, говорить Дейбницъ, также непреложны и достовърны, какъ законы пропорцій и уравненій. Но полнота опреділеній нравственнаго міра немыслима безъ владычествующаго въ немъ Вожества. Мы можемъ сознавать въ себъ нравственный законъ и слъдовать его внушеніямъ; но мы не можемъ окннуть умственнымъ взоромъ все необъятное пространство нравственнаго міра, управляемаго этимъ закономъ, не возвышансь вмъстъ съ тёмъ къ Божеству, которое составляеть верховный источникъ закона и средоточіе этого міра. Иначе мы будемъ имѣть только разорванную цѣпь частныхъ отношеній, а не единое, связующее начало, безъ котораго немыслима самая эта цѣпь.

Съ другой стороны, какъ скоро мы, на основанія чисто теоретическихъ выводовъ, изложенныхъ въ предъидущей главѣ, приходимъ къ признанію единаго верховнаго Разума, владычествующаго въ мірѣ, такъ мы необходимо должны признать существованіе единаго разумнаго закона, связывающаго всѣ существа, причастныя разуму, а вмѣстѣ съ тѣмъ, мы должны заключить, что исполненіе этого закона составляетъ волю Верховнаго Существа. Начнемъ ли мы съ низу или съ верху, съ фактическаго существованія нравственнаго закона въ человѣкѣ или съ бытія Вожьяго, мы придемъ къ одному и томуже результату, ибо одно тѣсно связано съ другимъ, и одно составляетъ необходимое восполненіе другаго.

Убъжденіе въ существованія божественнаго Разума открываеть передь человѣкомъ новую область нравственныхъ отношеній, именно, отношеній къ Богу, какъ средоточію правственнаго міра. Отсюда рождаются обязанности своего рода, обязанность внутренняго подчиненія верховной волѣ, владычествующей въ мірѣ, п обязанность любви, проистекающая изъ сознанія связи между верховною Мудростью и Благостью и ограниченностью человѣка. Любовь къ Богу есть любовь къ нравственному совершенству, которое только въ малой степени осуществляется въ отдѣльныхъ разумныхъ существахъ, а въ полнотѣ своей принадлежитъ одному Божеству. Любовь къ Богу составляеть, поэтому, верховное начало нравственнаго міра, начало, которое даеть высшее значение самой любви нь ближнимъ. Послёдняя потому именно ставится такъ высоко, что въ ней выражается божественный законъ, составляющій связь всёхъ разумнонравственныхъ существъ. Истинная любовь во временномъ видитъ вёчное, въ ограниченномъ безконечное. Въ этомъ сознаніи и въ этомъ чувствъ заключается верховное достоннство человъка.

Не должно думать, что съ этими определеніями мы вступасиъ въ область веры. Мы такъ привыкан связывать эти понятія съ христіанскою нравственностью, что когда онв выражаются въ формъ философскихъ истинъ, мы готовы считать ихъ заинствованными изъ Евангелія. Между твиъ, они составляють неотъемлемое достояніе всякой спиритуалистической философін, необходимое последствіе техъ началь, на которыхъ знядется это кіросозерцаніе. Мы находняъ ихъ въ древнемъ мірѣ у Стонковъ, въ новомъ мірѣ у Лейбница. Стонцизиъ предшествоваль христіанству; твиъ не менбе, мыслителя этой школы развивали теже самыя понятія о Богв, какъ верховномъ Разумв, владычествующемъ въ мірв, о единомъ законв, связывающемъ все сущее, въ особенности о законъ правственномъ, обязательномъ для всякаго разумнаго существа, наконецъ, о вытекающихъотсюда началахъ любви къ Богу и къ ближнимъ, которыя должны быть главными руководителями въ двятельности человъка. Нравственная точка зрвнія составляеть самую сущность спиритуалистической философіи, которая дасть правственнымъ началамъ даже одностороннее и исключительное значеніе, безусловно подчиная ниъ все остальное. Можно сказать, что спиритуализмъ есть философія нравственнаго порядка. Отсюда то весьма обыкновенное явленіе, что занятія нравственными науками ведуть къ спиритуалистическимъ убъжденіямъ, тогда какъ занятія естественными науками. напротивъ, скорѣе порождаютъ матеріализмъ.

Но выводя такимъ образомъ изъ чистыхъ требованій мысли нравственный законъ и то абсолютное значеніе, которое онъ долженъ имъть въ человъческой жизни, спиритуализмъ, вслядствіе своей односторонности, не въ состояніи объяснить го, что ему противоръчитъ. Онъ объясняетъ добро, но не объясняетъ зла. Если сознаніе нравственнаго закона составляетъ самую сущность человъка, какъ разумнаго существа, то какъ можетъ человъкъ отъ него отклоняться? Откуда янляется возможность для какого бы то ни было существа дъйствовать наперекоръ своей природъ? Наконецъ, какимъ образомъ можетъ непреложный, установленный самимъ Богомъ законъ быть извращенъ волею подчиненныхъ тварей? Эти вопросы всегда составляли камень преткновенія для чистаго спиритуализма, и всъ попытки разръшить ихъ оказывались тщетными.

Явленіе зла не объясняется ограниченностью подчиненныхъ существъ, какъ думали нѣкоторые мыслители. Ограниченное существо, составляющее часть извъстнаго порядка, можетъ, оставаясь на своемъ мѣстѣ, слѣдовать общему, управляющему этимъ порядкомъ закону. Его ограниченность не ведетъ къ тому, что оно непремѣнно должно выступать изъ общаго строя; скорѣе наоборотъ. Животнымъ, не смотря на ихъ ограниченность, мы не приписываемъ нравственно злыхъ поступковъ. Что бы они ни дѣлали, они всегда исполняютъ вложенный въ нихъ законъ. Нравственное же зло есть извращеніе порядка. Это не отрицательное только начало, состоящее въ недостаточномъ пониманіи закона. Нравственное зло есть явленіе положительное: оно заключается въ противодѣйствія ясно сознаваемому закону. Откуда же подобное извращеніе установленнаго Богомъ порядка?

Источника его невозможно искать въ Божествъ, ябо въ такомъ случав было бы противорвчіе въ самомъ абсолютномъ Разумъ, что не мыслимо. Остается, слёдовательно, признать въ человъкъ способность отклоняться отъ установденнаго для него закона, то есть, признать его свободнымъ. Но для свободы пёть иёста въ чистомъ спиритуализмв. Если во всемъ мірв царствуеть единый, непреложный законъ, исходящій отъ Бога, то никакое отклоненіе отъ него не мыслимо. Верховный Разумъ отъ въка предвидълъ и предопредълнать всю безконечную цепь причинъ и следствей, которая связываеть все сущее; гдв же туть мёсто для посторонниго начала? Последовательный спиритуализмъ ненабъжно ведеть къ детериннизму, то есть, къ отрицанію свободы. Это ны видимъ и у Стоиковъ и у Лейбница. Только практическія соображенія заставили, напримъръ, Вольеа отступить отъ этого ученія. Но подобная непослёдовательность ни къ чему не ведетъ, ибо, даже если мы признаемъ

Digitized by Google

въ человъкъ свободу, все таки остается необъясненнымъ, откуда у свободнаго существа могло взяться побужденіе дъйствовать наперекоръ своей собственной природъ?

Очевидно, что существованіе въ человъкъ двухъ противорачащихъ побужденій указываеть на присутствіе въ немъдвухъ противоположныхъ элементовъ. Какъ существо разумно-нравственное, человъкъ сознаеть общій, безусловный законъ, связывающій его со всъми разумными существами, и дъйствуеть на основаніи этого закона; какъ существо чувственное, напротивъ, онъ не нитеть инаго побужденія, кромъ личнаго удовольствія, которое часто можеть идти въ разръзъ сь требованіями нравственнаго закона. Мы имъемъздъсь сопоставленіе двухъ противоположныхъ міровыхъ началъ, отвлеченно-общаго и частнаго, соглашеніе которыхъ составляетъ задачу идеализма. Вслъдствіе этого, человъка называютъ микрокосмомъ, вселенною въ маломъ видъ.

Эти противоположныя начала сочетаются въ единичномъ существъ, которое сознаетъ себя, пакъ единое лице, и дъйствуетъ, какъ таковое. Следовательно, это сочетание невозможно представить въ видъ двухъ независимыхъ другъ отъ друга сняъ, которыя находятся въ постоянной борьбв, и изъ которыхъ, при данныхъ обстоятельствахъ, то та, то другая можеть получить перевёсъ. Въ единичномъ существе можеть быть только одно господствующее начало, и этимъ началомъ въ человъкъ можетъ быть только разумъ, нбо очевидно, что безусловно-общій законъ не можеть подчиняться частнымъ определеніямъ, в должно быть наобороть. Единичное существо, въ которомъ, по закону его природы, господствуютъ частныя влеченія, не есть существо разумно-нравственное. Это-животное, а не человъкъ. Слъдовательно, если человъкъ допускаетъ въ себъ преобладание частныхъ влечений надъ общинъ закономъ, то это допущение можеть быть только деломъ. владычествующаго элемента его души, то есть, разума. Въ самомъ разумѣ должно произойти раздвоеніе. Это и разумѣлъ Канть, когда онъ утверждаль, что нравственное зло состоитьне въ преобладаніи частныхъ цёлей надъ общимъ закономъ, а въ томъ, что разумъ въ себъ самомъ признаетъ правило,. допускающее это преобладание 1).

<sup>1</sup>) Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. Brstes Stück.

Это внутреннее раздвоение разума объясняется діалектическимъ закономъ, который выведенъ идеализмомъ. Но разумъ самъ же это противоположение сводить опять въ единству. Противоположность опредвлений заключается здёсь въ томъ, что съ одной стороны, разумъ является сознаніемъ общаго закона или связи разумныхъ существъ, а съ другой стороны, онъ же сознаеть себя отдельнымъ существомъ, или самостоятельнымъ частнымъ центромъ. Тотъ моментъ, въ который эта самостоятельность, признавая себя исключительнь ть началомъ, ставить себя въ противорачие съ общимъ закономъ, есть явленіе зла. Становясь на эту точку зрвнія, человъкъ отрицаетъ собственную, внутреннюю сущность, ть въчныя и безконечныя начала, которыя лежать въ основанін его природы, какъ разумнаго существа. Поводъ же къ такому отрицанию подаетъ сочетание разума съ оизическных элементовъ. Какъ чувственное существо, человёкъ есть не болёе какъ отдъльная особь, которая ищеть личнаго удовлетворенія и во всемъ остальномъ видить только средства ия осуществления этой цвли. Вивств съ твиъ, будучи одаренъ разумомъ, человѣкъ можетъ соображать средства съ цѣлями и подчинять себя визшине предметы. Соединяясь съ чувственнымъ элементомъ, разумъ является владыкою физическаго міра. Отсюда поползновеніе, или, говоря языкомъ нравственности, искушение выделиться изъ подчинения общему закону и сдвлаться самостоятельнымъ центромъ. А такъ какъ это поползновение вытекаетъ изъ самой природы человъка, какъ отдъльной особи, то кожво сказать, что оно ему прирождено. Поэтому нътъ человъка, изъятаго отъ зда.

Съ другой стороны однако, это внутреннее раздвоеніе составляеть не болье какъ низшій моменть человъческаго естества. Внутренняя сущность человъка состоить все таки въ подчиненіи частныхъ стремленій общему закону, и это сознаніе сохраняется въ немъ неизмѣнно, какъ требованіе никогда не умолкающей совѣсти. Поэтому, когда онъ выступаетъ изъ подчиненія общему закону и, раздвояясь внутри себя, ставить личныя цѣли выше общихъ, онъ не можетъ ссылаться на то, что онъ не въдалъ, что творилъ. Это извращеніе его природы есть собственное его дѣло, или актъ свободы. Но совершивши этотъ шагъ, онъ внутри себя все таки остается тѣмъ, чѣмъ онъ былъ. Его природа состоить въ томъ, что общее начало должно владычествовать надъ частнымъ, а потому онъ всегда сохраняетъ возможность отрицать это отрицаніе и возвратиться къ положительнымъ требованіямъ безконечнаго своего естества. Онъ воленъ нарушить законъ, но онъ также воленъ ему подчиняться.

Мы приходниъ здёсь къ основному определению нравственнаго міра, безъ котораго нравственный законъ остается безъ приложенія. Разумное существо есть вийсть свободное существо. Оно исполняеть правственный законь не въ силу естественной необходимости, а на основании собственнаго своего разумнаго ришенія. Оть него зависить исполнить его или не исполнить, уклониться оть закона и возвратиться къ нему. Все это слёдуеть изъ самаго понятія о разумно-правственномъ существъ. Наобороть, какъ скоро мы признаемъ существование въ человъкъ правственнаго закона, такъ мы необходимо должны признать въ немъ и свободу. Если человёкъ связанъ частными определеніями, онъ не въ силахъ исполнять иравственный законъ, который есть безусловно-общее начало. Отъ человъка можно требовать, чтобы онъ исполнялъ законъ, только если онъ имветъ возможность отрвшиться отъ всякаго частнаго побужденія и определяться чисто извнутря себя, на основаніи присущихъ его разуму безусловно-общихъ требованій. Вслёдствіе этого, мы единственно то действіе считаемъ нравственнымъ, которое совершается свободно, а не по принуждению. Въ этонъ только случав человвкъ можеть быть признань отвётственнымь за свои действія; отсюда же рождоются понятія о заслугі и винь, и вытекающія изъ нихъ понятія о наградахъ и наказаніяхъ. Тв онлософы, которые, какъ въ новъйшее время Шопенгауеръ п Гербарть, отвергають свободу воли, твиъ самымъ уничтожають отвётственность человёка, а виёстё съ тёмъ и самыя основанія правственности, ибо выпужденное дійствіе никогда не можеть быть вмёнено. Только посредствомъ явныхъ софизмовъ они стараются приладить свои начала къ нравственнымъ требованіямъ. Отвътственность человъка, пря такомъ воззрения, есть не более какъ ответственность солн-ЦА ЗА ТО, ЧТО ОНО СВЪТИТЪ, НАН ОГНЯ ЗА ТО, ЧТО ОНЪ СОЖЕгаеть. Награды и наказанія получають здісь чисто внішній характеръ: они становятся средствами устрашенія или исправленія. О справедливости, то есть, о нравственномъ началь, которое одно даеть имъ высшее значеніе, туть не можеть быть рвчи.

Но какимъ образомъ возможна свобода воли? Какъ согласить ее съ непреложнымъ закономъ сцёпленія причинъ и слёдствій, которымъ управляется внёшній міръ, и которому необходимо подчиняется и человёкъ, какъ чувственное существо? Мы уже касались этого выше, но необходимо подробнёе разсмотрёть этотъ вопросъ, имёющій столь существенную важность для всей иравственной жизии человёка.

Противники свободы воли ссылаются прежде всего на то, что всякое дъйствіе имъетъ свое побужденіе. Дъйствіе чисто произвольное, безъ всякаго побужденія, немыслимо. Сяъдовательно, причина его всегда частная, а не общая. Если же есть нъсколько противоръчащихъ другъ другу побужденій, то въ силу естественнаго и необходимаго закона, всегда побъждаетъ сильнъйшее. Слъдовательно, и тутъ для свободы нътъ мъста.

Въ этокъ доводъ, душа человъческая принимается за пустую коробку, въ которой сталкиваются противоположныя силы. Господствующее надъ частностями единство, составляющее самую сущность лица, исчезаеть. Но это воззрѣніе само себя опровергаеть, ибо, если мы спросимъ: отъ чего зависить сила побужденій? то намъ отвѣтять, что она опреділяется двумя факторами: силою вибшнихъ впечатлізній и внутренними свойствами человёка, тёмъ, что называется его характеромъ. Послёдній факторъ туть главный, нбо скла впечатлёній зависить главнымъ образомъ отъ воспріничивости, воспріимчивость же опредбляется характеромъ лица. Противники свободы воли утверждають даже, что зная характеръ дица, мы всегда навбрное можемъ предсказать, какъ оно будеть действовать при техъ или другихъ обстоятельствахъ. Но характеръ не есть уже частное побуждение; этосовокупность постоянныхъ свойствъ человъка. Следовательно, отъ частныхъ причинъ мы должны возвыситься въ общей. Дъйствія человъка опредъляются не внъшними, играющими въ немъ силами, а внутреннею его природою.

Что же такое характеръ человъка? Подъ именемъ характера разумѣютъ обыкновенно тв особенности, которыя от-

личають одно лице оть другаго. Сюда принадлежать вкусы, привычки, наклонности, страсти. Но составляють ли эти частныя опредёленія необходимыя причины человёческихъ дъйствій? Если у человъка есть извъстный вкусь, привычка или страсть, принужденъ ли онъ слёдовать имъ непремённо, также какъ тью, въ сплу тяготвнія, непремівно стремится къ земль, или онъ можетъ съ ними бороться и даже ихъ побъядать? Самый опыть удостовъряеть насъ въ последнемъ. Следовательно, все эти частныя определения не нятьють безусловнаго значенія. Они составляють не более какъ постоянные внутренніе мотивы дъйствій, отъ которыхъ зависить сная вившнихъ мотивовъ, но которые, въ свою очередь, подчиняются высшему, господствующему надъ ними началу. У человъка есть не подлежащая сомнънию способность взвѣшивать свои побужденія. Онъ не покорается ниъ необходимымъ образомъ, но можетъ всегда остановиться. одуматься и обсудить свое рѣшеніе. Надъ частными побужденіями является высшій судья, который рішаеть на основанія собственнаго сужденія. Говорять, что и туть, рішаясь на то или другое действіе, судья все таки подчиняется извёстному мотиву; слёдовательно, окончательная причина дъйствія все таки лежить въ послёднемъ. Но судья вовсе не связанъ данными мотивами; онъ можетъ противопоставить имъ всякіе другіе, ибо онъ не ограниченъ ничвиъ и имветь безконсчное поле для своего выбора. Онъ можеть даже всемъ частнымъ побужденіямъ противопоставить сознаніе безусловпо-общихъ началь; наконецъ, онъ воленъ отрышиться и отъ послёднихъ, воздержавшись отъ всякой двятельности по данному поводу. Утверждають, что п это отрицательное отношение къ дъйствию должно имъть свое побуждение. Но такимъ побуждениемъ можеть быть чистая цася свободы, нежеланіе связать себя чвиъ бы то на было. Какъ въ теоретической области разумъ идеть отъ отвлечснія къ отвлеченію, до тахъ поръ пока онъ доходить до чистаго отрицания, такъ и въ практической области онъ отрицаеть всяное частное побуждение в твиъ возвышается въ сознанію безусловной своей сущности, или своей независимости отъ чего бы то ни было, кроми самого себя. И когда онъ поднялся на эту высоту, онъ снова переходить отъ чистой свободы къ частнымъ опредвленіямъ, сознавая притомъ,

10

что эти опредъленія не имбють надь нимъ власти, а полагаются имъ самимъ, въ силу свободнаго акта воли. Въ этомъ сознательномъ переходъ отъ условнаго къ безусловному и отъ безусловнаго къ условному заключается свобода человъка. Можно согласиться съ тъмъ, что дъйствія человъка опредъляются его характеромъ; но существ знный характеръ человъка, какъ человъка, состоитъ именно въ томъ, что онъ внутренно свободенъ, не будучи связанъ никакими частными опредълями.

Изъ этого ясно, что свобода человъка объясняется только присутствіемъ въ немъ двухъ противоположныхъ началъ, безконечнаго и конечнаго, и взаимнодъйствіемъ обоихъ. Человъкъ можетъ считаться свободнымъ, единственно вслъдствіе того, что онъ поситъ въ себъ абсолютное начало, а потому способенъ быть абсолютнымъ источникомъ своихъ дъйствій. Только свободою объясняется и неизмъримый скачекъ отъ безконечнаго къ конечному и обратно. Путемъ сстественной необходимости, идущей отъ частной причины къ частному слъдствію, такой переходъ невозможенъ. Для этого требуется абсолютное самоопредъленіе разумнаго существа.

Ясно также, что эти начала раскрываются намъ единственно философіею, которая есть познаніе абсолютнаго, и въ особенности идеализмомъ, который понимаетъ духъ, какъ сочетание противоположныхъ началъ, безкопечнаго и конечнаго. Опыть же не въ состояния дать намъ на этоть счеть ни мальйшихъ убазапій. Свобода вытекаеть изъ метафизической сущности человъка, педоступной опытнымъ изслъдованіямъ. Послёднія вращаются исключительно въ области частныхъ отношеній, между твиъ какъ пониманіе свободы начинается съ отрицанія всякихъ частныхъ отношеній: чтобы постигнуть ся существо, надобно отъ относительнаго возвыситься въ абсолютному. Идя опытнымъ путемъ, мы никогда не можемъ быть убъждены, что нътъ скрытыхъ побужденій, въ которыхъ самъ человѣкъ не даетъ себѣ отчета, а средствъ изслёдовать эти побужденія мы не имвемъ. Всятьдствіе этого, опытный изсятьдователь принуждень остановиться на первыхъ же шагахъ. При добросовъстномъ отношения къ предмету, онъ можеть сказать только: не знаю, не пытаясь разръшить вопросы, которые выходять паь

предъловъ его средствъ п его кругозора. Когда же опытная наука, не сознавая собственныхъ границъ, хочеть изъ частныхъ отношеній вывести всю природу челов'вческой души, она неизбъжно приходить въ отрицанию безконечнаго ся элемента и послёдовательно къ отрицанію свободы. А такъ какъ подобный взглядъ есть отрицание самой сущности изучаемаго предмета, то ясно, что и туть чисто опытная психологія оказывается совершенно несостоятельною. Она хочеть безусловно-общее вывести изъ частнаго, безконечное объяснить конечнымъ, что составляетъ извращеніе логики. Она пытается правственность основать на опытныхъ началахъ, что ведетъ къ извращенію правственности. Она отвергаетъ свободу, потому что не въ состоянін дойти до ел источника, а это составляеть извращение человъческой природы. Однимъ словомъ, она низводитъ человъка на степень простаго животнаго, отрицая въ немъ именно то, что двлаетъ его человѣкомъ и что одно объясняетъ весь міръ чедоввческихъ отношений.

Изъ этого можно видёть, что нёть ничего обманчивее, какъ поверхностная аналогія между душою человъка и душою животныхъ, пли между явленіями челов'вческой жизни п таковыми же явленіями, встръчающимися въ животномъ царствъ. Нравственность и неразлучная съ нею свобода, неизвъстныя животнымъ, составляютъ самое существо человвческаго духа, а потому входять, какъ опредъляющія начала, во всв человическія отношенія. Черезь это послиднія получають совершенно специфическій характерь, который ділаеть ихъ непохожими ни на что другое. Мы еще более убеднися въ этомъ, если изъ области чистой нравственности мы перейдемъ къ другияъ соерамъ, въ которыхъ проявляется нрав-` ственнел жизнь человёка, къ общежитію, къ праву, къ политякъ, къ исторіи. Вездъ мы увидимъ, что человъческія отношенія объясняются единственно присутствіемъ въ человъкъ безконечнаго элемента.

Взаимныя отношенія людей могуть быть сведены къ началу общежитія, какъ къ своему источнику, ибо всв постоянныя человѣческія отношенія, какъ нравственныя, такъ и экономическія, вытекають изъ общенія. Общежатіе же составляеть естественное опредѣленіе человѣка, который, по природѣ своей, есть существо общежительное. Тоже самое

мы видимъ п у многихъ животныхъ, которыя, также какъ человакъ, живутъ въ обществахъ, даже съ раздъленіенъ занятій, а нногда и съ общимъ главою. При поверхностномъ взглядь, можеть показаться, что туть полная аналогія: чсловъческія общества представляются только дальнайшимъ развитіемъ животнаго общежитія. Но если мы вгляпемся въ тв и другія явленія, мы увидимъ, что между ними лежить исе неизмфримос разстояние оть консчнаго къ безконечному. Человаческое общежитие есть союзъ разумносвободныхъ существъ, а это перепосить насъ въ совершенно другой міръ. Содержаніе животнаго общежнтія состоить единственно во взаниной польз' соединенныхъ особей; содержание же человическаго общежития опредыляется сознаніемъ абсолютныхъ началъ. Изъ двухъ входищихъ въ составъ его элементовъ, общаго и личнаго, первый управляется правственнымъ закономъ, который, какъ мы видъли, связываеть человъка не только со всімъ человачествомъ, настоящимъ, прошедшимъ и будущимъ, но п съ самимъ Божествомъ. Поэтому не существуетъ человъческаго общества безъ религін. Другая же его сторона, чисто личная, не ограннчивается матеріальными отношеніями и взаимпостью нуждъ, а опредъляется правомъ, которое тесно связано съ нравственностью и, также какъ послидняя, зиждется на сознанія абсолютныхъ началъ человаческой жизня.

Источникъ драва, равно какъ и правственности, лежитъ въ свободѣ; но здесь свобода является въ другой формь: это-свобода визшняя, которая состоить въ независимости лица отъ чужой воли во внешнихъ действіяхъ. Такъ какъ эти двиствія совершаются въ общей для всвуь чизической средь, которую человькъ подчиняетъ своимъ целямъ, то они неизобжно ведуть бъ столбновеніямъ между свободныин лицами. Отсюда рождается потребность взанинаго ограниченія свободы; необходимо установленіе общаго закона, опредъляющаго область свободы каждаго лица. Право есть совытстное существование свободы подъ общимъ закономъ. Въ противоположность нравственности, здъсь свобода составляеть коренное начало, а законь является только средствомъ для осуществленія этого начала. Поэтому, законъ здъсь ничего не предписываеть; онъ только дозволяеть все, что совивстно съ свободою друг хъ. Даже нравственныя

начака не пивють туть силы: двйствіе безправственное можсть быть правомърно. Право есть область личной воля, где господствують личныя цели. Однако и туть отношения опредъляются не опытными данными, а метафизическою сущпостью человѣка. Ибо внѣшняя свобода стаповится правомъ, то есть, требованіемъ, единственно потому, что она составляеть явленіе внутренней, абсолютной свободы лица. Человъкъ долженъ быть признанъ свободнымъ во внъшнемъ мірѣ, потому что онъ свободенъ внутри себя, или потому что такова его сверхъчувственная природа. На этомъ основано и уважение бъ лицу, составляющее источнибъ всяваго права. Человъкъ можетъ требовать къ себъ уваженія, единствению потому что онъ носитель абсолютнаго начала. Иначе нътъ ни мальйшей причины, почему бы онъ не состояль въ такомъ же подчинения, какъ и другия животныя, которымъ никто никогда не приписывалъ правъ. Право есть идеальное требование во пия идеальнаго принципа. Только въ силу метафизической своей сущности человъкъ признается свободнымъ; только въ силу сверхъчувственной своей природы онъ имъстъ права и требустъ къ себъ уважения. Отсюда же проистекаеть и юридическое равенство дюдей. Люди равны между собою, единственно въ отношения къ метафизической своей сущности; во всемъ остальномъ они неравны. Всё сстественныя опредбленія ведуть къ неравенству, а такъ какъ эти опредъленія дають содержаніе человической диятельности, то право, рядомъ съ формальнымъ равсиствомъ, признаетъ матеріальное исравенство.

Изъ всего этого ясно, что правовъдъніе, также какъ и правствепность, зиждется на оплосооскихъ началахъ. Тъ, которые говорятъ о свободъ, о равенствъ, о правахъ людей, а между тъмъ отвергаютъ всякую метаонзику и произиодятъ всъ человъческія понятія изъ опыта, сами не въдаютъ, что глаголятъ. Тутъ водворяется такая безконечная путаница понятій, которая одна объясняетъ все безобразіе проистекающихъ отсюда явленій.

Наконецъ, и право и нравственность, исходя изъ единаго источника, изъ общежитія, какъ естественнаго опредъленія человъка, сочетаются въ союзахъ, которыхъ отдъльное лице состоитъ членомъ. Здъсь человъкъ является вмъстъ субъектомъ правъ и обязанностей: какъ членъ союза, онъ имъетъ

права, какъ подчиненный членъ, онъ имветъ обязанности. Такимъ образомъ, надъ личною свободою воздвигается высшее, союзное начало, которое связываеть лица въ одно цілое. Такихъ союзовъ четыре, соотвѣтственно четыренъ опредыеніянь общежнтія: сенейство есть союзь естественный, гражданское общество-союзъ юридический, церковь-союзъ нравственный, наконецъ, государство есть союзъ абсолютный, представляющій высшее сочетаніе протявоположныхъ началь общежитія, личнаго и общаго. И туть повторяется діалектическій законъ, составляющій самую сущность человъческаго разума. Въ государствъ, абсолютное начало, управляющее всвиъ нравственнымъ міромъ, получаеть видимое бытіе въ верховной власти, которая требуеть себъ безусловнаго подчиненія во всей визшней области человъческихъ дъйствій. Устройство этой власти можеть быть различно; но каково бы оно ни было, совокупности ея органовъ всегда принадлежитъ полновластіе въ предблахъ государства. На нее нътъ апелляцін. Отсюда убъжденіе, что верховная власть происходить оть Бога, не въ томъ, конечно, смыслё, что временный ся носитель установляется самниъ Божествомъ, (это была бы теократія), а въ томъ, что существо этой власти проистекаеть оть Бога, ибо оно. закиючаеть въ себв абсолютное начало. Таково было ученіе первыхъ учителей христівнской церкви, и нельзя не сказать, что это воззрѣніе заключаеть въ себѣ гораздо болье правильное понимание государственной власти, нежели то, которое производить ее изъ договора. Значение договорной теоріи состоить въ томъ, что она даеть государству свътское, а не религіозное происхожденіе, и это согласносъ истиннымъ существомъ политическаго союза. Но пролаводя его изъ человъческаго соглашенія, это ученіе уничтожаетъ высшее, абсолютное его значеніе и низводить его на степень простаго средства для удовлетворенія челов'яческихъ потребностей. Идеалистическая философія исправляеть этоть недостатокъ; она признаеть государство не религіознымъ установленіемъ, а свётскимъ, но она видитъ въ немъ высшее осуществление абсолютной иден, развивающейся въ человвческихъ союзахъ.

Это абсолютное значение государства не ведеть однако. въ поглощению въ немъ человъческой личности. Высшее

единство противоположностей оставляеть относительную самостоятельность подчиненнымъ сферамъ. Семейство, гражданское общество, церковь, подчиняются государству, но не уничтожаются въ немъ. Въ этяхъ союзахъ лице находить полный просторь для своей свободы. Семейныя отношенія составляють святыню, въ которую государство ножеть вступаться только въ случав явныхъ элоупотреблений. Гражданскія отношенія, опредвляясь установленнымъ государствомъ закономъ, управляются однако началами не публичнаго, а частнаго права, которое, также какъ и вся частная жизнь, должно оставаться неприкосновеннымъ. Отсюда радикальная ложь всёхъ соціалистическихъ теорій, которыя стремятся экономическія отношенія подчинить государственнымъ началамъ. Всв эти воззрвнія основаны на смвшенін различныхъ сферъ человѣческой двятельности и ведуть къ отрицанію личной свободы и вытекающихъ наъ нея правъ. Съ своей стороны, церковь подчиняется государству какъ юридическое установление, но какъ правственно-религіозный союзъ, она совершенно изъята изъ его въдоиства и простирается далеко за его предълы. Въ религіозной сферъ владычествуетъ свободная человъческая совъсть, которой никто не въ правъ предписывать законы. Насиліе совъсти составляеть нарушсніе священнъйшихъ правъ человъка. Тутъ государственная власть, абсолютная въ области внъшнихъ отношеній, находитъ свою границу. Наконецъ, человическая свобода составляеть существенный элементь самаго государственнаго организма. Въ качествъ членовъ государства, граждане имъють права. Объемъ этихъ правъ зависитъ отъ государственнаго устройства. Они могуть или ограничиваться только подчиненными сферами, участісмъ въ управленіи общинъ и сословій, или простираться до участія въ самой верховной власти. Последнее составляеть высшую гарантію права.

Но каково бы ни было государственное устройство, такъ какъ органами абсолютнаго начала вездъ являются ензическія лица, то всегда является возможность несоотвътствія между личною волею носителей власти и абсолютными требованіями разума. Политическое искусство можетъ только умърить, а не устранить это здо. Демократическія учрежденія, которыя многіе счатають лучшимъ отъ него лъкарствомъ, обыкновенно только усиливають внутренній разладъ, ибо воля необразованной массы всего менье соотвътстуеть высшимъ требованіямъ разука и правды. Демократія представляеть полное осуществление начала свободы, и въ этомъ отношенія играеть значительную роль въ развитія человъческихъ обществъ; но совершенивйшимъ образомъ правленія она никакъ считаться не можеть, пбо, хотя свобода состарляеть существенный элементь государственной жизни, однако она отнюдь не должна быть исплючительно владычествующею. Черезъ это, общее ставится въ зависямость оть частнаго. Демократія занимаеть такое же мёсто въ политикъ, какое матеріализиъ занимаеть въ оплософіи. Съ другой стороны, вручение неограниченной власти аристократическому сословію точно также ведеть къ подчиненію общихъ целей союза частныхъ выгодамъ корпорація. Воля же единаго лица, стоящаго выше всябихъ частныхъ интересовъ, подвержена всъмъ случайностямъ личнаго существованія. По ндеб, совершенитйшимъ политическимъ устройствомъ слёдуетъ признать то, которое соединяеть въ себъ всю совокупность элементовъ государственной жизни, власть въ лицё монарха, законъ въ лицё аристократическаго собранія, свободу въ лиць народнаго представительства, такъ что каждый органъ сдерживается другими, и всъ виъств, подчиняясь высшей государственной цели, образують одно стройное цалое. Такова конституціонная монархія. Но я конституціонная монархія не можеть имъть притязанія на абсолютное значение въ политической жизня, ноо и тутъ носителями абсолютныхъ началъ являются лица съ кхъ частными стремленіями и ограниченными взглядами; слёдовательно, и туть всегда возможно несоответстве между личною волею и общими требованіями. Въ конституціонной монархія эта возможность тэмъ ближе, что этоть образъ правленія требуеть оть носнтелей власти высшихъ качествъ, нежели какой либо другой. Конституціонная монархія вся основана на соглашении различныхъ общественныхъ элементовъ; следовательно, туть необходимо, чтобы баждый изъ нихъ былъ на столько развить, чтобы онъ способенъ былъ входить, какъ органический членъ, въ общее цълое. Нужно разлитое во всемъ обществъ чувство мвры, сознание каждымъ своего мъста и зпаченія, а равно и отношеній общаго

къ частному. Все это возможно только при высокомъ развитіи общества, вслёдствіе чего конституціонная монархія, основанная не на личномъ правѣ, какъ въ средніе вѣка, а на истинно государственныхъ началахъ, находитъ свою настоящую почву только у весьма образованныхъ народовъ. II здъсь, какъ и вездѣ, мы видимъ взанинодѣйствіе двухъ противоположныхъ элементовъ человѣческой жизни, безконечнаго и конечнаго, идсальныхъ началъ и частныхъ условій.

Соглашеніе этихъ элементовъ составляетъ высшую задачу государства, которое, съ одной стороны, вводить въ жизнь абсолютныя начала, съ другой стороны удовлетворяетъ частнымъ человъческимъ потребностямъ и стремленіямъ. Но это соглашеніе собершается не вдругъ; оно проязводится путемъ историческаго развитія. Идеальное сочетаніе противоположностей есть цъль, къ которой стремятся человъческія общества. Но достиженіе этой цъли выходитъ уже изъ предьловъ отдъльнаго государства; это – задача всего человъчества. Государство, которое въ отношеніи къ лицу является верховнымъ, абсолютнымъ началомъ, здъсь само становится подчиненнымъ моментомъ, органомъ всемірнаго духа.

Исторія завершаєть собою всю область челов'яческихъ отношеній. И теорстическія начала и практическія встунають здесь въ общій духовный процессъ, въ которомъ сознаніе переработываеть жизненный матеріаль, а жизнеяный матеріаль, въ свою очередь, воздъйствуеть на сознаніе. Но сознанію принадлежить здёсь первенствующая роль, ибо оно заключаеть въ себъ законъ сочетанія противоположныхъ элементовъ, идеальнаго и реальнаго; жизненный же матеріаль, состоящій изъ частныхь отношеній, составляеть низшую сферу, которая даеть только поводы и точки опоры для высшаго развитія духа. Гдв сознаніе остановилось на извёстной точкь, тамъ жизнь вёчно остается неподвижною; никакія отношенія частныхъ снять не въ состояпін сдвинуть ее съ этой ступени. Въ такомъ положенін находятся народы Востока. Прогрессивными же народами мы называемъ тв, у которыхъ сознание переходитъ отъ одной ступени къ другой, по собственному, внутреннему закону. Сознательное начало, руководящее развитіемъ жизни, называется историческою идеею. Исторія управляется идеями и объ-

асняется только ими. Всё частныя событія имеють значеніе на столько, на сколько въ нихъ выражается движеніе ндей; познаніе же идей дается намъ единственно философіею. И здёсь ны приходниъ къ тому положенію, который мы не разъ уже высказывали выше. Возьменъ ли мы богословскія распри ІУ-го стольтія или оранцузскую революцію, вездв мы только съ помощью философіи поймемъ смыслъ вопросовъ, волновавшихъ умы, и смотря по тому, какъ мы будемъ судить объ этихъ вопросахъ, цълыя историческія эпохи представятся намъ или развитіемъ разумнаго начала или безсмысленнымъ бредомъ человъка. Къ посявднему ведеть чистый опыть. Вездь, гдь проявляется идея, онъ принужденъ или остановиться передъ историческимъ явленіемъ, не пытаясь объяснить его значеніе, или просто отвергнуть его, какъ заблуждение человъческаго ума. Въ первомъ случав мы получаемъ явление непонятное, во второиъ случав явленіе искаженное. И здёсь и тамъ, объ исторической наукв въ истипномъ смыслв не можеть быть рвчя.

Отсюда ясно, что исходною точкою для изученія исторів въ ся высшемъ, всемірномъ значенія должно быть изученіе •илософіи. Всв попытки обратнаго изложенія, то есть, объясненія идей изъ частныхъ явленій, основаны опять же на извращении логическаго и дъйствительнаго отношения вещей и могуть вести лишь къ превратному представлению самихъ фактовъ. Сюда относятся всё опыты новой соціологія, которые отправляются оть такъ называемыхъ положительні. З данныхъ, то есть, отъ частныхъ явленій, физическихъ, экономическихъ или общественныхъ. Всв подобныя попытки всегда были, есть и вечно должны оставаться безплодными. Также какъ чисто опытиая психологія, онв представляють одну карикатуру науки. Сюда же слвдуеть причислить и новъйшие опыты реалистической исторіографія, напримъръ: Исторію цизилазаціи Бовля и Происхождение современной Франции Топа. Эти два писателя оба держатся чисто опытнаго пути, а между твиъ они приходять къ совершенно противоположнымъ результатамъ. Обще у нихъ одно: отрицательное отношение къ идеямъ; но у одного отрицаніе обращено на иден религіозныя и правительственныя, у другаго на идеи либеральныя. И то и другое Только связь идей двласть изъ исторіи одно цвлое. Частпыя отношенія вивють лишь временное и мостное значеніе. Иден же соединяють народы, неизвістные другь другу, разобщенные пространствомъ и временемъ; онъ обра-зують изъ нихъ единое человѣчество. Преемственное движеніе идей доказываеть, что во всемірной исторіи развивается одно духовное начало, изъ чего явствуетъ, что то, что мы называемъ духомъ, то есть, невидямая и неосязаеная, а только мыслимая сущность, проявляющаяся въ отдельныхъ лицахъ, не есть лишь вившнее обобщение или пустое слово, къ которому прибъгаетъ человъческий умъ. для болье удобнаго обозначенія разсвянныхъ явленій. Нать, эта мыслимая сущность представляеть нвчто совершенно. реальное, ибо она связываеть разобщенныя единицы, образуя изъ нихъ единую духовную особь, которой развитие управляется однимъ общимъ закономъ. Какъ растеніе или животное, отправляясь отъ сямени, развиваеть изъ него всё уже заключающіяся въ немъ, но еще скрытыя оть взора опреділенія, и затімъ снова завершается сіменемъ, такъ и человъчество, исходя отъ первоначальнаго единства, въ которомъ, какъ въ съжени, заключается вся духовная его сущность, развиваеть изъ него два противоположныхъ міра, отвлеченно-общій и частный, чисто-духовный и опзическій; нравственный и индивидуальный, безконечный и конечный, и затёмъ снова сводить эти противоположности къ высше-

<sup>1</sup>) Клига Тола зан'ячательна тякь, что въ ней реализиъ, несл'ядовательно прилагая свои начала, редикально расходится съ либерализионъ. И точно, если ны сондерживаечся исля чительно фантопь и из выть инсеть ибрила, им еть существующаго не уйдель. Отвергая раціональныя начала, Толъ признатъ законнымъ только порядоть, установнящійся бозсознательчычъ путемъ, несройствояъ призначела, в'ярованій, дане физичесной сням. Всигая понытая разуна неколобать ото основы осуждается, катъ заблужденіе. Монду тякъ, все развитечелов'ячества исходить отъ предальных стремленій. Разунь, во иня несуществующей аще ціля, пореработывается существующее. Кать и програссъ, а вийсти доаланных, такъ ны посл'ядовательно должны отвергауть и програссъ, а вийсти съ иняъ не свободу, которая служить слу орудіонъ. Если реалисты не вей още рямли въ отону убъжденію, то это происледить единственно оттого, что още р'ядно унівть сающимать сающи неся.

Digitized by Google

му единству. Исторія, какъ мы подробнье увидниъ ниже, представляетъ полнос приложеніе общаго діалектическаго закона, составляющаго самую сущность развивающагося въ ней разума.

Но въ отличіе отъ физическихъ организмовъ, развитіе совершается здёсь не органическимъ путемъ, то есть, естественнымъ и безсознательнымъ выдбленіемъ особенностей, а сознательно и свободно, борьбою противоположностей. Исторія представляеть не органическое, а собственно діалектическое развитие, свойственное разуму. Поэтому, законъ сцепленія причинъ и следствій, которымъ управляется физическій міръ, не находить себѣ здѣсь приложенія. Органъ, посредствомъ котораго действуетъ духъ, есть свободное лицо, а оно не подчиняется внѣшнему закону причинности. И туть является необходимость, но необходимость другаго рода, не отрицающая свободу, а дийствующая посредствомъ нея. Свободное лице можеть двлать все, что ему угодно; оно не стъснепо ничъмъ. Но только тъ его двиствія нивють успахъ п ведуть человачество въ высшей ступени развитія, которыя сообразны съ внутренними законами духа, подобно тому какъ свободное лицо властно строить какія угодно машины, но только та машина пойдеть въ ходъ, которая построена сообразно съ законами механики. И здёсь и тамъ, свобода, какъ формальное начало, не ограннчивается ничімъ; но достиженіе ціли зависить оть законовъ, которыми управляется содержание диятельвости. Разница между механическою областые и духоввымъ развитіемъ состоить въ томъ, что въ машинъ ціль полагается самимъ лицемъ, которое ищетъ для себя орудіе; въ духовномъ же развитія, само лице становится орудісмъ высшей цели, вытекающей изъ существа духа и руководящей его движеніемъ.

Эта высшая ціль не состоить только въ возвращенін къ первоначальной точкъ отправленія, какъ въ органической особи, которая начинается и копчается съменемъ. Согласно съ діалектическимъ закономъ разума, конечная цёль духа представляеть высшее единство, въ которомъ сохраняется все выработанное жпзнью разнообразіе. Противоположныя опредёленія духа, безконечное и конечное, идея и жизнь, свобода и необходимость, должны быть приведены къ пдеальному соглашению. А такъ какъ это соглашение составляетъ самый законъ духовнаго міра, такъ какъ оно вытекаеть изъ прпроды человъка, являясь абсолютнымъ требованіемъ его разума, то оно непремённо когда нобудь должно быть достигнуто. Еслибы цель заключалась въ поставления безконечнаго идеала, къ которому конечное должно постеценпо приближаться, то самый процессъ простирался бы въ безконечность. Но цаль духа состоить въ такомъ взаямнодыйствія обонхъ элементовъ, которос опредъляется свойствами не только безконечнаго, но и консчнаго; свойства же конечиаго исчерпываются. Цваь хожеть считаться достигнутою, когда безконечныя начала, составляющія существо духа, вполнё процикли тоть конечный матеріаль, въ которомъ они проявляются. Духъ, обитающій пзвістную плансту, можеть быть только частнымъ выраженіемъ міроваго или абсолютнаго Духа. Далее этого им не можемъ идти, и это составляеть высшую задачу исторія.

Но ограничиваются ли этимъ цели отдельнаго человека? Исчерпывается ли назначение свободно-нравственнаго лица твмъ, что оно становится органомъ всемірнаго духа? Идеализмъ нерѣдко это утверждаеть; но здрсь онъ самъ впадаеть въ односторонность, признавая высшее начало за исключительное. Дівлектическій законъ, на которомъ знждется идеалистическая оплософія, не ведеть къ поглощенію различій конечнымъ единствомъ; это было бы возвращеніе бъ первоначальной точки отправления. Различия сохраняются, подчиняясь только высшему, связующему ихъ началу. Всладствіе этого, противоположныя определснія образують каждое свою отдёльную сферу, управляемую своими законами и выходящую за предълы действия конечнаго единства. Мы видели уже, что въ развитія абсолютнаго бытія, каждый діалектическій его моменть самъ становится абсолютнымъ, вечнымъ пачаломъ самостоятельнаго міра. Тоже самое прилагается и къ области развитія человёческаго духа. И туть противоположныя начала должны быть поняты, не какъ преходящіе только моменты дівлектическаго развитія, а какъ ввчные жизпепные элементы, которые одною лишь своею сторолою вступають въ идеальный процессь, связывающий ихъ съ противоположнымъ, а виż этого сохраняють самобытное существование. Такъ, значение теоретическаго на-

чала, то есть, познанія, не ограничивается твиъ, что оно служить практическимъ целямъ, связывающимъ его съ жизнью: познание истины требуется само по себь, а не только для практики. Точно также въ практической сферѣ, правственность не исчерпывается своимъ значениемъ иля человъчесбихъ союзовъ; она виёстё съ тёмъ дёлаетъ человёка членомъ сверхъчувственнаго міра и связываеть его съ Божествомъ. Перковь только внашнею своею стороною подчиняется государству, внутреннею же остается вив его действія и простирается на недоступную государству область. Тоже саможно сказать и о частныхъ началахъ, исходящихъ оть матеріальнаго элемента или имъющихъ въ немъ опору, объ экономнческихъ отношенияхъ, о правъ, о гражданскомъ обществъ. И тутъ вездъ мы находимъ самостоятельную область, которая не исчерпывается подчиненіемъ ся идеальному единству.

Изъ этого ясно, что значепіе человъческой личности не ограничивается твиъ, что она становится органомъ всемірно-историческаго процесса. Какъ носитель абсолютнаго начала, человъкъ самъ по себъ имъеть абсолютное значеніе. Подчиняясь идеальнымъ требованіямъ того цёлаго, къ которому онъ примыкаетъ, онъ остается самостоятельнымъ членомъ нравствепнаго міра, престирающагося далеко за предыы человъчества. Поэтому, въ отношении въ лицу, правственный законь, со всёми вытекающими изъ него послёдствіями, сохраняеть свое абсолютное значение, независимо оть историческаго процесса человъчества. Требованіе же правственнаго закона, какъ абсолютнаго начала, состоитъ въ томъ, чтобы внѣшнее состояніе человѣка соотвѣтствовало внутреннему или правственному его достоинству, ибо только черезъ это нравственный законъ можеть быть верховнымъ законожь для существа, соединяющаго въ себъ чувственный элементь съ разумяымъ. Въ этомъ заключается основание справедливости; въ этомъ полагается и совершенство человъческой жизни.

Такимъ образомъ, само нравственное начало ведетъ къ сочетанію противоположностей; но въ немъ это сочетаніе остается только требованіемъ, которое оно само не въ состоянія исполнить, ибо матеріальный міръ отъ него не зависитъ. Въ приложенія ко всему человъчеству, это тре-

Digitized by Google

бо ваніе исполняется исторією, которая ведеть сибияющія другь друга покольнія къ идеальному совершенству. Но такъ какъ лице не является только орудіенъ историческаго процесса, а сохраняеть самостоятельное, абсолютное значеніе, то требованіе правственнаго закона должно быть ясполнено и относительно его. Историческое развитіе духа очевидно не въ состоянія этого сделать, нбо оно управляеть движеніемъ цалаго, а не судьбою частей. Сладовательно, туть необходимо такое начало, которое, властвуя и надъ духовнымъ міромъ и надъ матеріальнымъ, приводило бы ихъ въ должное соотвътствіе. Это начало дается ндеею Провиденія, которая здесь находить свое приложеніе. Эта идея вытекаеть, какъ мы видели, изъ чисто теоретическаго развитія понятія о Богв; здёсь она, съ другой стороны, является какъ требованіе правственнаго закона. На этомъ основано правственное доказательство бытія Божьяго, развитое Каптонъ. Недостаточность теорія Канта заключается въ томъ, что онъ считалъ это доказательство единственнымъ, отвергая чисто теоретические доводы, какъ неспособные убвдить насъ въ дъйствительномъ существования недоступнаго чувствамъ предмета. Мы видбли уже, что это скептическое отношение въ теоретическимъ доказательствамъ бытия Божьяго было последствіемъ особенной точки зренія Канта. Въ существе своемъ, эти доказательства имеють полную убедительную силу, ибо они опираются на непреложные законы разума, составляющие источникъ всякаго убъждения. Нравственное же доказательство, истекая изъ абсолютныхъ требовазій практической жизни, служить имъ подтвержденісмъ. Безъ понятія о Провидвнін, нравственный законъ не ножеть быть абсолютнымъ закономъ для человъка, какъ разумно-чувственнаго существа.

На дълв мы виднът однако, что требуемое соотвётствіе далеко не всегда существуетъ. Конечно, мы вполнѣ никогда пе можемъ объ этомъ судить, ибо мы не знаемъ ни глубины души человѣческой, ни того, что требуется, для того чтобы привести ее къ высшему совершенству. То, что ояччобы привести ее къ высшему совершенству. То, что оязически представляется намъ зломъ, въ нравственномъ отношеніи часто бываетъ добромъ. Тѣмъ не менѣе, когда мы смотримъ на бѣдствія, постигающія нерѣдко лучшихъ людей въ тотъ кратковременный періодъ, который данъ человъку на землъ, мы не можемъ не придти къ убъжденію, что въ настоящей жизни это соотвътствіе—чисто случайное. Слъдуя своимъ законамъ, матеріальный міръ не всегда согласуется съ высшими законами, управляющими свободою человъка. Между тъмъ, правственное требованіе абсолютно; слъдовательно, оно непремънно должно быть исполнено. А потому, мы должны заключить, что судьба человъка не ограничивается земною жизнью. Мы приходимъ къ постулату безсмертія души, который Кантъ, вмъстъ съ правственнымъ доказательствомъ бытія Божьяго, выводилъ изъ абсолютныхъ требованій нравственнаю закона.

Здѣсь мы выходимъ уже изъ предѣловъ всякаго опыта. Опытное знаніе, очевидно, не можетъ представить намъ инкакихъ данныхъ на счеть того, что происходитъ послѣ смерти. Съ другой стороны, тутъ, повидимому, неприложимы и логические законы, пэъ которыхъ выводятся только общія начала, а не фактическое существование бещей; продолженіе же души послѣ смерти припадлежитъ къ области вибшнихъ фактовъ. Что же мы можемъ знать о безсмертія? Это покажетъ намъ слѣдующая глава.



## ГЛАВА Х.

## БЕЗСМЕРТІЕ ДУШИ.

Мысль о безсмертія душя не дается намъ опытомъ, а между твиъ она составляла постоянное убвжденіе человѣчества. Мы находимъ ее у самыхъ первобытныхъ народовъ, на первыхъ ступеняхъ развитія. Какъ же объяснить такое . явленіе?

Послёдователи теорін, которая все человёческое знаніе производять изъ опыта, поставлены здёсь въ значительное затруднение. Чтобъ объяснить явление, которое прямо идеть въ разрёзъ со всёми ихъ взглядами, они прибёгають къ самымъ невъроятнымъ натяжкамъ. Выводять, напримъръ, мысль о продолжении души послё смерти изъ опытнаго представлечія сновидёній. Спящему кажется, что душа его гдё то летаеть и встречается съ умершими, изъ чего проснувшійся заключаеть, что души умершихъ еще сущелтвують, только невидным для внёшняго взора. Это объясненіе, какъ и всё объясненія подобнаго рода, грёшнть тёмъ, что въ немъ можно найти все, кромъ логики. Здъсь следствіе принимастся за причину. Ежедневный опыть удостовъряеть насъ, что сонъ есть сонъ, а не дъйствительность. Тоть же опыть удостовёряеть нась, что въ настоящей жизни душа никогда не отделяется отъ тела. Самое понятіе о душе, какъ о чемъ то особенномъ, не дается намъ опытомъ. Слёдовательно, держась чисто опытнаго пути, мы никогда не придемъ къ такому понятію о сновидёніяхъ, которое бы дало намъ точку опоры для мысля о безсмертін. Для того чтобы представить себъ, что наша душа гдъ то летала я встрвчалась съ душами умершихъ, надобно предварительно нивть уже понятіе о томъ, что душа составляеть нвчто

11

よりさいの

отдельное отъ тела и можетъ его покидать. Получивши какимъ бы то ин было образомъ это понятіе, мы можетъ уже приложить его къ сновиденіямъ и толковать ихъ такимъ способомъ; но тогда сновиденія намъ вовсе пе нужны для вывода мысли о безсмертія: она дается и безъ нихъ.

Откуда же проистекаеть у первобытныхъ народовъ это понятіе о душів, отдівльной оть тівля? Изъ того самаго источника, откуда оно берется во всё времена — изъ человъческаго самосознанія. Объясненіе мысли о безсмертін ложнымъ толкованіемъ сновиденій возможно только въ придоженія къ тому младенческому состояцію, когда человект будто бы еще не догадался, что сонъ есть сонъ, а не дъй ствительность. Но какъ скоро, при большей зрълости имсли, онъ убъждается, что сны ничто иное какъ смутныя представленія, возникающія въ душв въ періоды покоя, такъ это объяснение отпадаеть и нужно прибъгнуть къ другому. Последователи этой теоріи предполагають, что человакъ сохраняетъ понятіе, отвергнувъ то, что дало сму бытіе; то есть, къ одной натяжкъ прибавляется другая, столь же невъроятная. Истинно научное объяснение должно сводить одно и тоже явление къ одному с тому же источнику. Если въ позднъйшія времена понятіе о душъ, отдъльной отъ твла, является плодомъ человъческаго самосознанія, то мы должны тоже самое предноложить и о первобытномъ состоянія, съ твиъ различіемъ, что здёсь самосознание является еще въ формъ темнаго чувства, которое только въ послёдствія, съ высшимъ развитіемъ разуна, доходить до ясныхъ понятій. Человіять всегда и везді сознаеть себя субъектомъ; онъ всегда и везда чувствуетъ въ себъ единое начало, управляющее разнообразными движеніями тыа, начало, которое идеть далеко за предвлы твлесныхъ ощущеній, ибо оно представляеть себъ предметы отдаленные, вспоминаеть давно прошедшія событія и проникаеть взоромъ въ будущее. Въ видимой, матеріальной оболочкъ онъ внутренно чувствуетъ живущее въ ней невидимое. И когда твло лишается этого оживляющаго его начала, первобытному человаку не приходить въ голову, что оно превратилось въ ничто, ибо это противоръчитъ законамъ его разума: опъ думаеть только, что невидимое отдълилось отъ видимаго и отлетвло въ неизвъстную область.

А такъ какъ съ смертью прекращается невидниое глазу дыханіе, то овъ дыханіе считаеть явленіенъ этого невидинаго начала. Вслёдствіе этого, не разделяя еще явленія оть являющагося, онь самое это начало называеть духонь или душею. Когда человъкъ умираеть, дикіе представляють себь, что душа, въ вида дыханія, отлетаеть оть тала, которое остается безжизненнымъ и предается тавнію. Отсюда и понятія о продолженія души посл'в смерти. Душа остается въ видъ легкой тени, которая носить еще образъ умершаго, но лишена всякихъ твлесныхъ элементовъ. Отсюда, ваконецъ, естественно представляющаяся мысль, что душа, умершаго можеть явиться человвку во снв, когда закрыты телесные взоры и открыты только взоры душевные. Эта мысль составляеть последствіе всего предъндущаго, по набакъ не можетъ быть причиною означенныхъ представзеній.

Таковы понятія первобытнаго человѣка о безсмертія душя. Все здѣсь тѣспо связано одно съ другимъ и вытекаеть изъ одного начала, изъ смутнаго самосознанія прирожденнаго человѣку разума. Но человѣкъ не останавливается на этой ступени. Разумъ, развиваясь, требуетъ провѣрки тѣхъ представлевій, которыя возникым въ немъ вслѣдствіе темнаго инстинкта. Являются онлосооскія доказательства безслертія души. Не довольствуясь смутными вѣрованіями, онлосооія старается утвердить это убѣжденіе на твердомъ основаніи логическихъ выводовъ. Эти-то доказательства мы должны разобрать.

Первое основано на понятіи о душѣ, какъ простой сущности или субстанціи, не подлежащей разрушенію. Уже Платонъ, въ своемъ Федолъ, доказывалъ, что разлагается только сложное; простое же существо въчно остается одимъ и тъмъже. Тотъже самый доводъ Лейбницъ прилагалъ къ своимъ монадамъ: какъ простая, единичная сущпость, монада подлежитъ только сверхъестественному творенію или разрушенію, но сама по себъ она уничтожиться не можетъ.

Вопросъ состоятъ здъсь въ томъ: точно ли душа есть простая сущность? Это понятіе дается намъ самосознаніемъ. Обращаясь на себя, человъкъ непосредственно созпаетъ себя пераздъльною единицею, заключающею въ себъ MULTIN JE 1

3

R + Internet Int

R. A.A.

ŀ

.......

ř.

i an

:

безконечное разнообразіе представленій, не какъ самостоятельныя, внъ другъ друга пребывающія части, а какъ идеальные моменты, измёняющіеся во времени и всё принадлежащие въ единому существу. Такое представление о самомъ себв не подлежить сомявнію; это-факть, въ которомъ постоянно удостовъряетъ насъ внутренній опыть. Но савлузть ан изъ этого что нибудь относительно реальной сушности души? Канть это отрицаль; онь утверждаль, что наъ мыслимаго представления о субъектв никакъ нельзя вывести реальнаго понятія о субстанція, ибо въ мысли не заключается бытіе. Этоть выводъ онъ называль паралогизмомъ чистаго разума, который свои собственныя опредъленія принимаеть за двйствительныя свойства вещей. Но говоря о доказательствахъ бытія Божьнго, мы видёли уже, что господствующій у Канта разрывъ между мыслью и бытіемъ объясняется особенностью его точки зрвнія. Мы убвдились, напротивъ, что догическія опредъленія соотвётствують самой сущности вещей, составляя умственную форму, въ которой выражаются реальныя начала. Если мы матерію можемъ назвать субстанцією, то мы въ еще большей степени должны присвоить это название субъекту. Подъ именемъ субстанція мы разумбемъ единое, лежащее въ основаніи различій и постоянно сохраняющееся при ихъ изивненін. Этими признаками единства и постоянства исчерпывается понятіе о субстанція; но именно они всего болёе прилагаются въ субъекту, который всъ свои представления и чувства признаетъ своими, относя ихъ къ себъ, какъ единой сущности, и непрерывно сохраняя это самосознание при сивнъ представленій. Когда мы матерію признаемъ субстанцією, мы только предполагаемъ начто единое, недоступное чувствамъ, но лежащее въ основания различий; это не болье какъ умозавлючение, которое двлается на основания законовъ разума. Въ самосознания же субъекта мы имвемъ непосредственное сознание этого единства; туть субстанція сама становится для насъ явленіемъ. Нъть нужды, что все это совершается въ области мысли: въ понятіи о субстанція не завлючается инчего, что бы ограничивало приложение его единственно въ матеріальному міру. Оно точно также приложимо и въ духовной области. Если понятіе о матеріальной субстанцій доступные внышнему представленію, то

понятіе о духовной субстанція ближе къ внутреннему самосознанію. Въ сущности же, въ обоихъ случаяхъ понятіе остается одно и тоже.

Вслёдствіе этого, всё онлосооін, за исключеніенъ скептицизма и матеріализма, признають душу субстанціею. Скептицизмъ остается при сомнёніи, объявляя эти вопросы иедоступными человёческому разуму; матеріализмъ же, отправляясь отъ частныхъ началъ, прямо признаетъ душу сочетаніемъ матеріальныхъ частицъ, или, въ болёе утончеяной формь, согласнымъ действіемъ матеріальныхъ частицъ.

Матеріалистичнское воззрѣніе очень старо. Какъ мы уже видѣли выше, матеріализмъ составляетъ одну изъ точекъ зрѣнія, на которыя необходимо становится разумъ, когда онъ начинаетъ оцлосооствовать о вещахъ. Но въ новѣйшее время онъ старается найти болѣе твердую точку опоры въ тѣхъ оизіологическихъ оактахъ, которые доказываютъ зависимость душевныхъ явленій отъ тѣлесныхъ. Извѣстно, что перерѣзъ нерва дѣлаетъ членъ безчувственнымъ или неспособнымъ къ движенію, что поразленіе мозга лишаетъ человѣка, всецѣло или отчасти, сознанія. Отсюда выводятъ, что чувство и сознаніе составляютъ такія же отправленія нервной и мозговой системы, какъ пищевареніе составляеть отправленіе желудка и дыханіе отправленіе дегкихъ.

Вся сила этого довода заключается въ его логической связи съ посылками. Опыть показываеть намъ только зависимость душевныхъ явленій оть твлесныхъ, но какого рода эта зависимость, мы изъ опыта не узнаемъ. Должны ли мы понять ее какъ отношение субстанция къ двятельности, или какъ отношение причины къ слёдствию, или наконецъ, какъ взаимнодъйствіе двухъ разныхъ элементовъ? Доказать то или другое составляеть задачу логической операція, которая, отправляясь отъ опытныхъ данныхъ, доляна сделать изъ нихъ необходимые выводы. Что же моженъ мы заключить изъ извёстныхъ намъ сактовъ? Мы не можемъ сомнёваться въ томъ, что существуетъ зависимость души отъ тъла: какъ скоро телесный органъ пораженъ, такъ уничтожается или измъняется душевное явленіе. Изъ этого мы въ правъ заключить, что извъстное состояние твлеснато органа составляеть необходимое условіе для произведенія душевнаго явленія. Но есть ли это единственное

условіе? На основанія онзіологическихъ опытовъ, правъ этого сказать. Когда мы наблюдаемъ изві леніе, которое происходить всявдствіе взаимнодвис еакторовъ, напримъръ водородное огниво, гдъ ого водится действіемъ водороднаго газа на кусокъ платины, мы несомнвано знаемъ, что безъ плати деть и огня, но изъ этого отнюдь не сладуеть, чт составляеть единственную причину огня, а водо не при чемъ. Предположимъ, что наблюдатель н что содержится въ банкъ; онъ видитъ одну плати видить выходящаго газа, и если онь платину огонь прекращается, какъ же скоро онъ опять пос на мѣсто, огонь снова появляется. Въ правѣ ли о чить изъ этого, что огонь происходить единсти платипы, а ни отъ чего другаго? Очевидно, нътъ. твиъ, именно въ такія условія поставленъ физіол сительно душевныхъ явленій. Онъ можеть произво наблюденія только надъ однимъ изъ факторовъ; ; отъ него ускользаеть. Чтобы наблюдать послёдн другіе пріемы и другіе инструменты. Явленія созн подлежать опыту, только не внашнему, а внутр Это составляеть для насъ единственный источник тораго мы можемъ черпать свои свёдения о томъ, ысходить въ душв. Визшніе признаки душевных СТАНОВАТСЯ ДЛЯ НАСЪ ПОНЯТНЫМИ ТОЛЬКО ВЪ СИЛУ В го опыта. Съмый везшей опыть составляеть пл то внутревляго созпанія, которое является первона источникомъ ьсякаго знанія. Внутревній же оп Зываеть намъ извъстную зависимость душевных ОТЪ ТРАСНЫХЪ, НО ВМЕСТЕ СЪ ТЕМЪ ОНЪ НЕПОСІ даеть намъ сознание субъекта, какъ самостоятельн ника мыслей и действій. Мы внутреннимъ оп знаемъ свою мысль, какъ плодъ извъстной логич рацін, и свое действіе, какъ плодъ своего решо нюдь не какъ результаты извёстнаго мозговаго Мы сознасмъ въ себъ духовную силу, которая мо двйствовать на твлесныя движенія и даже упраз Для внутренняго нашего взора, тяло представля ко органомъ, черезъ посредство котораго дъйст видимая душа.

- 166 ---

Есть ли это обмань? Нётъ ли тутъ неизобжнаго самообольщенія, проистекающаго изъ того, что мы сознаемъ свою дѣятельность, но не сознаемъ того, что въ насъ дѣйствуеть? Это я, которое мы считаемъ источникомъ дѣйствій, само можетъ быть только результатомъ дѣятельности скрытыхъ отъ насъ силъ. Вибшній опытъ удостовѣряетъ насъ, что извѣстное состояніе мозга составлясть необходимое условіе сознанія, о чемъ внутреній опытъ не говоритъ намъ ничего; слѣдовательно, мы не имѣемъ никакого основанія отрицать, что все наше сознаніе имчто иное какъ дѣятельность этого самаго мозга, котораго центральное положеніе объясняеть и воздѣйствіе его на другіе тѣлесные элементы. Зачѣмъ же намъ принимать двѣ причины, когда достаточно одной?

Очевидно, что весь вопросъ сводится къ тому: есть ли возможность свести оба оактора на одинъ? Для этого существуетъ только одинъ способъ: надобно всё дёйствія одного оактора объяснить законами другаго. Этотъ способъ признается во всёхъ опытныхъ наукахъ. Когда мы движеніе небесныхъ свётилъ выводимъ изъ законовъ притяженія, мы въ правѣ это сдёлать, потому, что всё астрономическія явленія объясняются этими законами. На томъже основаніи мы подводимъ подъ эти законы и паденіе тёлъ. Но мы не подводимъ подъ вихъ химическихъ соединеній, нотому что химъческія явленія не объясняются законами тяготѣнія. Тутъ мы по необходимости должны принять самостоятельную силу пли самостоятельное свойство матеріи.

Есть ли возможность объяснить душевныя явленія дъйствіемъ тілесныхъ силъ? Матеріалисты съ глубокой древности до настоящаго времени пытались это сділать; но всё попытки этого рода всегда обнаруживали такія очевидныя натяжки, такія вопіющія противорічія, такую бідность мысли, такое насиліе опыту, что туть сама собою, для всякаго мыслящаго человіка, раскрывалась полная несостоятельность этой системы.

Всё наши понятія о дійствіяхъ матерія сводятся къ внёшнему движенію. Матеріальныя частицы могуть соединяться в разділяться; сочетанія ихъ могутъ принимать ту или другую оорму, хотя большею частью по неизвістнымъ намъ законамъ. Въ устроенномъ твиъ или другимъ способомъ твлё можеть опять происходить процессъ соединенія и разлівленія частиць, и этоть процессь мы можемь называть жизнью. Но далъе этого наши объяснения не идуть. Какимъ образомъ изъ соединенія и разділенія частицъ можеть произойти чувство, этого ны ни кониъ образомъ не въ состояния постигнуть. Чувство есть отражение извёстнаго движения въ единичномъ существъ, которое признаетъ это движение своимъ и относить его къ себв. Съ появлениемъ чувства мы переносимся въ совершенно иной міръ, который вполив понятенъ нашему внутреннему опыту, но совершенно необъяснимъ для вибшияго, имвющаго дело съ однимъ матеріальнымъ міромъ. Это признаютъ всё добросовёстные естествоиспытатели. Тв же, которые более дорожать предвзятою мыслью, нежели интересомъ истины, смёло перепрыгиваютъ черезъ эту пропасть и пускаются въ дальнъйшій путь, оставляя опыть позади себя и еще менее заботясь о логикв.

Однако и на этомъ пути ихъ на каждомъ шагу ожидаютъ преграды. Образъ столь же мало объясняется .отношеніемъ матеріальныхъ частицъ, какъ и чувство. По способу происхожденія, онъ какъ будто поддается такому объясненію. Вибшнее впечатабніе даеть ему матеріальную основу. Но вившнее впечативніе исчезаеть, а образь остается и воспроизводится внутренникъ дъйствіемъ души. Это воспроизведение объясняють иногда отпечатками или слъдами, остающимися отъ визшиято впечатления. Но все это не более, какъ метафорическія выраженія, посредствомъ которыхъ стараются устранить затруднение. Не говоря о томъ, что подобныхъ слідовъ никто никогда не могъ указать въ дійствительности, они немыслимы даже какъ простая гипотеза, ибо слёды, отпечатлёвающіеся на одномъ и томъже органё, должны, по законамъ матерія, изглаживать другъ друга, а здёсь они сохраняются въ цвлости. Давно забытый образъ воспроизводится иногда съ такою живостью, что при затывнім разсудка, онъ принимается даже за настоящій предметь. Немыслимо и сведение воспроизведеннаго образа къ внутреннему движению, которое будто бы остается, когда прекратился вивший толчекъ; ибо одинъ образъ смвияется другимъ и можеть цваме годы оставаться забытымъ, движеніе же, разъ прекратившееся, не возобновляется само собою: для

этого нужно новое впечатление. Наконецъ, сюда неприложимо и понятіе о силъ, которая остается въ скрытомъ состоянія, пока она снова не вызывается къ двйствію. Если понимать скрытую силу, какъ внутреннее движеніе, то это сводится къ предъндущей гипотезъ; если же понимать ес, только какъ способность въ движению, то я въ такомъ случав теорія сохраненія силы къ образу неприложниа, нбо вибшиее впечатлёніе, съ физіологической точки зрвнія, какъ возбужденіе нервной системы, составляеть трату, а не накопленіе силы; слёдовательно, чёмъ сильнёе и чаще впечатление, темъ менее мы должны быть въ состояние его воспроизводить, а на дълъ выходить наобороть. Однимъ словомъ, какія бы мы ни принимали матеріальныя начала, мы имбемъ тутъ явленіе, которое всёмъ имъ противорвчить. Воспроизведенный воображениемъ образъ есть ничто дийствительное, ибо онъ существуеть въ душь, но онъ ндеть наперекоръ всямъ законамъ матеріальнаго міра.

Заматимъ притомъ, что воспроизведенный образъ понимается представляющимъ лицемъ, не только какъ присущій его душѣ, но и какъ относящійся къ прошедшему. Воспроизведение его связано съ представлениемъ времени. Это опять нвчто совершенно выходящее изъ предвловъ матеріальнаго бытія. Всв матеріальныя движенія происходять въ настоящемъ, которое одно имъетъ внашнюю реальность. Прошедшсе же и будущее су идеальныя представления, существующія только въ души. Въ противоположность пространственнымъ определеніямъ матеріи, разумъ живеть во времени, связывая одно несуще ствующие съ другимъ, отжившее съ твиъ, что еще не возникло. Разунъ имветъ, можно сказать, совершенно другое протяжение, нежели матерія. Поэтому, всв попытки вывести представление о времени изъ вившнихъ впечатленій радикально несостоятельны. Оне ненабъжно впадають въ логический кругъ. Обыкновенно выводять это представление изъ движения. Но движение, въ каждый данный моменть, даеть намъ только извъстное состояніе твла. Для того чтобы это состояніе было понято какъ измънение предъидущаго, необходимо, чтобы сохранныся или воспроизведенъ былъ образъ этого несуществующаго уже состоянія; необходимо далье, чтобы этоть образь быль сопоставленъ съ новымъ впечатявниемъ, и притомъ такъ, чтобы оба были поняты не какъ отличные только другъ отъ друга, а какъ слюдующе другъ за другомъ, одинъ, какъ настоящій, а другой, какъ уже прошедшій; то есть, необходимо, чтобы въ душѣ существовало уже представленіе времени, безъ котораго немыслимо и представленіе движенія. Изъ этого видно, что образъ времени, также какъ и образъ пространства, мы должны признать прирожденнымъ душѣ; а такъ какъ онъ не дается намъ матеріальнымъ міромъ, то мы, по законамъ логики, принуждены признать душу за самостоятельный элементъ.

Тоже самое сладуеть сказать и о происхождении отвасченныхъ понятій. Въ изследованія этого предмета, новейшіе матеріалисты не могуть уже ссылаться на опыть, ибо туть требуется не внешній опыть, а логическій анализь, которыго пріемы имъ совершенно чужды. Поэтому, обыкновенно они пробавляются давно опровергнутыми теоріями Локка нан Кондильяка. Но мы видели уже всю несостоятельность этихъ попытокъ. Разумъ, какъ доказано въ предъидущихъ главахъ, долженъ быть признанъ самостоятельнымъ источникомъ понятій, идущихъ далеко за предълы матеріальныхъ впечатлений. Въ понятия, еще более нежели въ представле. чи, исчезаеть всякая матеріальная подкладка. Туть ньть даже образа, напоминающаго визшнее впечатливие. Единство, причину, субстанцію нельзя изобразить, какъ можно изобразить, напримъръ, представляемый камень или дерево. Матеріальнымъ выраженіемъ понятій является слово; но слово есть не болёе какъ знакъ, подъ которымъ скрывается смысль, а этоть смысль не кивсть въ себв ничего матеріальнаго. Защитники опытнаго происхожденія попятій обыкновенно видять въ нихъ только смутныя представленія, въ которыхъ отпали всё живые признаки и осталось только неясное впечатлёніе чего-то. Между тёмъ, понятія не только нивють ясный и точный смысль, но главная ихъ задача заключается въ томъ, чтобы внести ясность и связь въ наши представления. На сколько им можемъ судить о животныхъ, опи не имътъ понятій, нбо лишены слова. Ихъ мышленіе совершается путемъ однихъ представленій; но именно поэтому оно стоить такъ неизмфримо низво, въ сравнения съ мышленіемъ человѣка. Еслибы понятія были только смутныя представленія, то выходило бы наобороть. Животныя нитли бы передъ нами огромное преимущество яснаго мышленія передъ смутнымъ.

Наконецъ, въ области мысли, величайшимъ камнемъ преткновенія для матеріалистовъ является самосознаніе. Когда имъ говорять, что субъекть самого себя противополагаеть самому себв и такимъ образомъ является единымъ и двойственнымъ вмѣстѣ, они отвѣчають, что это—нелѣпость. И точно, это—нелѣпость съ точки зрѣнія онзическихъ законовъ. Никакое движеніе матеріальныхъ частицъ не въ состояніи произвести: инчего подобнаго. А между тѣмъ, эта нелѣпость есть оактъ, и оактъ, который лежить въ основаніи всѣхъ душевныхъ явленій. По выраженію Фихте, возвратиая оорма составляеть основной законъ разума. Но эта оорма совершенно чужда матеріальному міру.

Не менье значительныя преграды встрвчають матеріалисты и въ объясненіи воли. Въ новьйшее время, опытнымъ матеріаломъ для этихъ выводовъ служать наблюденія надъ рефлексами или безсознательными движеніями, происходящими отъ внышнихъ впечатльній. Изъ рефлексовъ хотятъ вывести всъ явленія воли; но и тутъ, на первыхъ же шагахъ оказываются такія чудовищныя противоръчія, которыя уничтожають эту теорію въ самояъ основанія.

Рефлексъ понимается физіслогами, какъ единое двйствіе, котораго начало составляеть внъшнее возбужденіе, середину-отраженіе этого возбужденія въ центральномъ нервномъ или мозговомъ узль, а конецъ-обратное движеніе оть центра къ окруждости. Дальньйшія же видонзмѣненія этого основнаго типа зависять отъ устройства центральнаго аппарата, который, играя роль регулятора...эжеть или усиливать или задерживать сообщенное ему движеніе. Къ этому сводятся всѣ явленія мысли и воли <sup>1</sup>).

Такова теорія. Ясно однако, что ретлексъ заключаетъ въ себѣ не одно дъйствіе, а два, ибо обратное движеніе является, какъ противодъйствіе внъшнему впечатлѣнію. Это очевидно въ тѣхъ случаяхъ, когда безсознательный реолексъ направленъ именно къ тому, чтобы устранить или избѣгнуть то, что производитъ возбужденіе. По законамълогиви,

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ся. Рефлексы галовнаю мозна г. Съченова в его же: Кому и како изучать психодония?

невозможно противодействіе назвать концомъ действія, нбо одно есть отрицание другаго. Всего менње это понятие приложимо къ явленіямъ води, гдъ возбужденіе можеть быть чисто идеальное, напримъръ оскорбительное слово, безнравственный поступокъ, даже просто опущение, а реакция можеть быть совершенно матеріальнаго свойства. Представимъ себѣ напримѣръ, что во времена крѣпостнаго права хозяннъ далъ слугв приказаніе, а слуга, вивсто того чтобы исполнить приказание, заснулъ, хозяинъ же, увидавши его -спящимъ, разгиввался и его ударилъ. Сообразно съ изложенною теоріею, мы должны признать ударь двйствіемь -сна нерадиваго слуги. Если же мы скажемъ, что не сонъ, за неисполнение приказания было причиною рефлекса, то оизическій ударь будеть послёдствіемь чистаго отрицанія, отсутствія извізстнаго дійствія. И то и другое ведеть къ нельпости.

Очевидно слёдовательно, что мы имёемъ тутъ два дёйствія, которыя исходять оть двухь противоположныхъ источниковъ, а потому змёють противоположныя направленія. Одно идеть отъ окружностя къ центру, другое отъ центра къ окружности. Что послёднее не составляеть только продолженіе перваго, ясно изъ самаго опреділенія рефлекса, которое дается физіологами, и которое принадлежить этому явлению даже въ простайшей его форма. Рефлексъ, говорять чизіологи, есть целесообразное действіе. Но откуда же берется у него целесообразность, которою определяется самое его направление? Ея нёть въ первоначальномъ возбуждения, которое можеть быть чисто случайнымъ. или можеть даже чивть цваь, прямо противоположную той, которою направляется рефлексъ. Очевидно, что человъкъ, который ударяеть другаго, делаеть это не съ целью получить ударъ въ свою очередь. Следовательно, цель рефлекса полагается центральнымъ элементомъ, который не только регулируетъ сообщенное ему движение, но становится источникомъ самостоятельнаго движенія, отрицающаго первое. Цёль же предполагаеть сознающій ее разумъ, нбо цёль ничто иное какъ представление несуществующаго еще последствия действія. Въ чисто механическихъ отношеніяхъ нътъ цълесообразности, вслёдствіе чего, какъ мы уже видёли, телеологическія объясненія отвергаются механическимъ воззрвні-

екъ на природу. Въ реолексъ, на первоначальныхъ его ступеняхъ, цъль можеть подагаться и безсознательно. Обезглавленная лягушка делаеть движение съ целью устранить нарушающія организиъ возбужденія. Точно также и нашина можетъ действовать целесообразно. Но это доказываетъ. только, что машина устроена разумонъ въ виду цёли. Въорганизив, въ отличіе отъ нашины, цвль полагается не внъшняя, а внутренняя. Цълесообразныя движенія обезглавленнаго животнаго всв производятся въ виду самосохраненія. Но при сложности животнаго организма, при. тахъ разнообразныхъ задачахъ, которыя ему предстоятъ, эта цёль только въ весьма ограниченныхъ пределахъ можеть быть исполнена безсознательными действіями. Туть необходимо присутствіе разума, выбирающаго средства в. направляющаго движенія. Вслёдствіе этого, центральный аппарать въ животномъ организмъ становится носителемъ. разумнаго начала. Низшая целесообразность безсознательнаго рефлекса является только орудіенъ высшей целесообразности разумнаго сознанія, приготовительною ступенью. для действій послёдняго. И туть, какъ и во всяконъ развитін, низшая ступень объясняется высшею, а не наобороть.

Такимъ образомъ, теорія рефлексовъ, при точномъ анализв. заключающихся въ нихъ явленій, сама приводить насъ къ. признанію разумнаго начала, какъ самостоятельнаго всточника лиженій. Всякое визшиее возбужденіе, какъ ясно изъ. самаго словы, вызываеть воздействіе со стороны владычествующаго въ организив элемента, который не подчиняется только внашнему толчку, но, будучи вызвань къ дайствію, самъ подагаетъ цъзи, выбираетъ средства и направляетъ движенія. Это не посредникъ, не регуляторъ сообщенныхъ. ему извић движеній, а хозяниъ, которому принадлежитъ. иниціатива. Поэтому, онъ можеть полагать себв цвли даже помимо всякаго внешняго возбужденія, —явленіе необъяснимое съ точки зрвнія теоріи рефлексовъ. И эти цвли могуть. ндти далеко за предблы не только даннаго действія, но п. самаго существованія организма. Человъкъ полагаеть себъ цълью будущее благо человъчества, познание абсолютнаго. загробную жизнь, соединение съ Богомъ. Центральный аппарать, который мы приняли было за механическаго регулятора, при ближайшемъ разсмотрвній оказывается носителемъ.

Interational of the technological of the set of

11111

t

безконечнаго начала, а нервы, посредствомъ которыхъ онъ воспринимаеть и сообщаетъ движенія, являются только его орудіями для взанинодъйствія съ вившнимъ міромъ. Мы имъемъ тутъ не машнну, передающую матеріальныя движенія, а самобытное начало, управляющее матеріею во имя цълей чисто духовныхъ.

Всь этя неодолнымя затрудненія, которыя встрічаются на пути матеріализма, и тв нескончасмыя противоръчія и натяжки, къ которымъ онъ принужденъ прибъгать для ихъ устраненія, заставляють самихъ физіологовъ, сколько нибудь основательно занимающихся психодогіею, отвергнуть матеріализиъ, какъ неспособный объяснить явленія. Матеріализиъ, говоритъ Вундтъ, "находится въ выгодномъ положеніц, пока онъ, указывая на зависимость представленій и мышленія оть физіологическихъ условій, ратусть противъ обыкновеннаго дуализма. Но самъ онъ пикогда не могъ дать какого либо объяснения психологическихъ явлений, и надежда, что это когда нибудь можеть сму удасться, исчезаеть вследствіе противоречія его съ самыми твердыми основаніями критики познанія. Факты сознанія составляють основу всего нашего познанія. Вићшній опыть есть поэтому только особенная область внутренияго опыта, и если онъ необходимо ведеть въ признанію объективнаго бытія, то оориа, въ которой им воспринимаемъ это бытіе, существенно обусловливается свойствами сознанія. Чувство есть субъективная форма, въ которой мы воздействуемъ на внешнее висчатлёніе; пространство и время основаны на субъективныхъ законахъ синтеза представлений; наконецъ, понятія о причинности и субстанцій, въ которыхъ мы вездъ нуждаемся для объяснения природы, имвють психологическое происхожденіе" 1).

На этомъ основаніи, Вундтъ склоняется къ тому, что онъ называеть идеальнымъ резлизмомъ; по когда мы начинаемъ разбирать, что такое этотъ идеальный реализмъ, мы къ удивленію видимъ, что это тотъже, только непонимающій себя и скрывающійся подъ неясными представленіями матеріализмъ. Держась чисто опытнаго пути, Вундть, также какъ матеріалисты, хочеть вывести общее изъ частнаго, а по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Physiologische Psychologie, crp. 859-860.

тому онъ видить въ душів не простую сущность, а селаь или сульление (Zusammenhang) простыхъ сущностей, и притомъ твхъ самыхъ, которыя образують твло. Душа, ио его опредълению, есть внутреннее бытие того единства или той связи, которая визшнимъ образомъ представляется намъ въ вндъ тъла 1). Что же это, какъ не матеріализмъ? Понимание единаго, только какъ сцепления многаго, есть чисто матеріалистическая точка зрвнія, и когда это многое есть то самое, изъ котораго образуется тело, то въ ченъ же состоить отличіе оть матеріализма? Въ подкръщеніе своего взгляда, Вундть не приводить, конечно, никакихъ рактическихъ данныхъ, ибо опыть не показываеть намъ. что такое душа: простая ли сущность ная сцвиленіе простыхъ сущностей? Выводъ дълается на основанія догики, но такой логики, которая сама себь противорвчить, нбо она признаеть въ заключения то, что отвергается ею въ посыляв. Понятіе о душів, какъ согласін или гармоніи телесныхъ элементовъ разбирается уже Платономъ въ его Федона. Объ этомъ мпѣніц одно изъ разговаривающихъ лицъ говорить: "опо пришло мнъ въ голову безъ доказательства, въ силу какого то подобія и сообразности, откуда его беруть и иногіе другіе люди; но я знаю, что річи, которыя ведуть свои доказательства подобіями, ничто иное какъ хвастуны, и вто ихъ не остерегается, того онв легко обязнываютъ".

Платонь приводить противъ этого воззрвнім прежде всего свою теорію познанія. Присутствіе въ душь идей, которыя служать мёриломъ всякаго опыта, и съ которыми однако никакое опытное знаніе не бываетъ вполнѣ сообразно, доказываетъ, что душа составляетъ саместоятельный ихъ источникъ, независимо отъ тьла. Платонъ называетъ это познаніе воспоминаніемъ и видитъ въ немъ доказательство существованія души прежде ея связи съ твломъ. Уподоблепіе умозрѣнія воспоминанію, конечно, пе можетъ бытъ прииято, а потому и сдѣланный изъ него выводъ слишкомъ иоспѣшенъ. Но въ существъ своемъ, этотъ доводъ остается пепоколебимымь. Умозрительное знаніе неопровержимымъ образомъ добазываетъ, что душа составляетъ самостоятельный источникъ познанія, в потому она не можетъ считаться

1) Phys. Psychol. crp. 862.

просто согласіенъ телесныхъ частей, нбо въ послёдненъ случав въ ней было бы только то, что дается телесными вречатлёніями. Когда же мы сообразимъ, что путемъ умосрёнія мы получаемъ понятіе объ абсолютномъ, то для насъ становится яснымъ, что отношенія какихъ бы то ни было ограниченныхъ частицъ не въ состояніи произвести ничего подобнаго.

Къ томуже самому приводить насъ и другое возраженіе Платона противъ означеннаго миѣнія. Еслибы душа была только согласіемъ тѣлесныхъ элементовъ, она неизбѣжно подчинялась бы всёмъ тѣлеснымъ влеченіямъ: въ ней не могло бы быть ничего, что бы имъ противорѣчило; она не могла бы ни противодѣйствовать имъ, ни еще менѣе ими управлять. Между тѣмъ, все это существуеть на дѣлѣ. Слѣдовательно, мы должны признать душу за самостоятельный источникъ воли, также какъ мы признали ее за самостоятельный источникъ познанія. Но источникомъ дѣйствія можетъ быть только самобытная сущность, а никакъ не отношеніе, которое представляетъ лишь то, что заключается въ относящихся другъ къ другу предметахъ. Тутъ опять минмый опытъ оказывается только плохою логикою.

Наконецъ, тоже самое доказывается самосознаниемъ субъекта. Наше я не есть только продукть сознания. Еслибы оно было только продуктомъ, оно нилогда бы не могло представляться намъ источникомъ того самаго сознанія, отъ котораго оно происходить. Оно казалось бы намъ не болѣе какъ пустымъ мёстомъ, въ которомъ сталкиваются отдёльныя представленія. Таковымъ именно оно и является въ системъ Гербарта. Но въ дъйствительности, наше сознаніе вовсе не таково; свое я мы сознаемъ, какъ источникъ мыслей (и двиствій. Это объясняется) единственно твиъ, что туть конець совиядаеть съ началомъ. Сознание, какъ возвратное действіе, исходить оть себя и снова возвращается къ себв. Въ этомъ возвратномъ дъйствін, я является концомъ, но такимъ концомъ, который вмёстё съ тёмъ есть и начало. Совершивши кругообороть, разумъ сознаетъ себя, какъ начало и конецъ всёхъ свояхъ опредёленій, и всё эти определенія онъ признаеть своими. Поэтому онъ и не можеть смотръть на себя иначе, какъ на единое начало, производящее изъ себя различія и сохраняющееся тождественнымъ съ собою во всёхъ этихъ различіяхъ; то есть, онъ, по собственнымъ свонмъ законамъ, долженъ видъть въ себъ не согласіе, не связь, а субстанцію. Вся аргументація Вуната основана на дожномъ толкованія понятія о единствъ. Онъ понимаетъ единство или въ видъ простой, безразличной единицы, или въ видъ сцъпленія простыхъ единицъ. Отвергая первое, онъ неизбъжно склоняется къ второму. Но истинное понятіе о единствъ не только не исчерпывается этими определеніями, но даже вовсе ими не затрогивается. Простая, безразличная сущность немыслима, ибо немыслимо единство безъ различій; сцвиленіе же простыхъ сущностей вовсе не есть единство, ноъ туть ныть связующаго начала. Это-внѣшнее соединеніе, а пе внутренняя связь. Истинное единство есть источникъ и носитель различій. Таковымъ оно является въ понятін о субстанція, и таковымъ же оно является и въ самосознания субъекта.

И такъ мы, согласно со всёми логическими законами и со всёми данными опыта, должны признать душу за субстанцію. Но какая это субстанція? и каково ся отношеніе къ тёлу? На эти вопросы могуть быть различные отвёты.

Натурализмъ, въ лицъ величайшаго изъ своихъ представителей, Спинозы, утверждаеть, что это таке саная субстанція, которая является и въ видь тела, только подъ другимъ аттрибутомъ. По системъ Саинозы, субстанція, подъ которою онъ разумжеть бытіе самосущее, можеть быть только одна. Ес мы называемъ Богомъ. Все остальное не боле чакъ явленія пли видоизмёненія Божества. Богъ же можеть имъть различные аттрибуты, лэъ которыхъ намъ извёстны два: мысль и протяжение. Оба зыражають собою одну и туже сущность, но съ разныхъ сторонъ. Такъ мы должни понять Бога, и таковымъ является и человёкъ. Въ силу этой теорін, человѣческое тьло и человѣческій разунь составляють двв стороны одного и тогоже естества. Отсюда Синноза выводить, что истинный объекть человізческой мысли есть человѣческое тѣло и ничто другое. Все, что происходить въ твлё, становится предметомъ мысли. О вибшнихъ же предметахъ разумъ получаетъ понятіе единственно на столько, на сколько они дъйствують на тело. Основная логическая аксіома гласить, что познаніе следствій заключаеть въ себъ познание причинъ, ихъ производящихъ.

12

Digitized by Google

Цоэтому, въ насъ необходимо роз нихъ предметовъ, какъ причинт впечатлѣнія на наше тѣло. Но неясное, ибо внѣшніе предметы незначительною частью своего познаніе мы можемъ имѣть ед внѣшнимъ предметамъ н нашем болѣе общее есть верховное нач торый составляетъ основу всял вершенное понятіе разумъ имѣ держится въ представленіи каз и имъ объясняется все осталь зумъ созерцаетъ всѣ предметы specie aeternitatis) <sup>1</sup>.

- 178

Таково ученіе Спинозы. Не точная точка исхода привела е коимъ образомъ не могутъ быт роны, невозможно утверждать, ч твиъ самымъ становится предм ніе, пищеварсніе, и т. п. совер участія сознанія. Съ другой стор ніе внѣшнихъ предметовъ огра ценіями, то мы никогда не мон объ этихъ предметахъ, какъ в аксіома, въ силу которой позна себъ познание причинъ, относи никакъ не къ твлу; последнее в ныхъ ощущеній. Еще менъе вести къ понятію о Богв, как сущаго. Начаза общія нашему торыми оно приходить въ сопр этого взаимнодъйствія, а потом весьма тёсныхъ границахъ. От еднной, безконечной сущности, зумѣ существуеть это понятіе что объемъ его шире твлесных никакъ не можемъ признать

<sup>1</sup>) Cu. Ethices Pars II.

самой субстанцін. Следуя ученію Сппнозы, мы должны бы были сказать, что не только животное, но и камень имветь полное и ясное понятіе о Богв, нбо и камень, по этой теоріп, мыслить свою сущность, и въ этой мысли, какъ бы она ни была бъдна, заключается понятіе объ общей встять вещамъ причить, то есть, о Богв. Подобные выводы служать явнымъ обличениемъ ложной точки исхода. Анализъ познанія очевидно доказываеть, что разумъ и телесныя ощущеиія относятся другъ къ другу, не какъ двѣ стороны одного и тогоже явленія, а какъ общее въ частному. Въ частномъ явленія выражается общее начало, но это выраженіе остается частнымъ. Имъ не исчерпывается начало, которое простирается на безчисленное множество другихъ явленій. А такъ какъ существо человъческаго разума, по собственному ученію Сппнозы, заключается именно въ познаніи началь, то налакъ нельзя сказать, что это существо состоитъ въ познанія своего собственнаго тыла и ничего другаго. Сльдовательно, нёть возможности видіть въ этихъ двухъ опредъленіяхъ аттрибуты одной и тойже субстанція.

Но если общее начало шире того частнаго, въ которомъ оно выражается, то не следуеть ла отсюда, что самое это частное ничто пное какъ явленіе общаго? То, что мы называемъ твломъ, можетъ быть, составляетъ только извёстное явлечіе духовной субстанція, разума. Такова точка зрвнія чистаго спиритуализма, высшее выражение котораго представляеть система Лейбница. Въ этомъ воззрвнін, матерія признается не реальною субстанціею, а лишь извъстнымъ способомъ расположения духовныхъ сущностей, или монадъ. (ущество же монадъ состоитъ единственно въ способности представленія, которос на низшихъ ступеняхъ является смутнымъ, на высшихъ же ступеняхъ достигаетъ ясности. Всъ твла, по этой системъ, ничто иное какъ собранія смутно представляющихъ монадъ. Въ человъкъ это сочетание связывается владычествующею монадою, которую мы отличаемъ отъ другихъ названіемъ души, единственно потому что въ ней сознание достигаеть ясности. Наконецъ, надъ всвии монадами господствуеть монада монадь, то есть, верховный Разумъ, или Богъ. Оть него исходить міровой законъ, связывающій всь эти единицы. Представленіе, какъ чисто внутреннее действіе, не можеть имать никакого вліянія на визшTitta

1 700-

i one

**X**-

275

۵.

ніе предметы. Поэтому, каждая монада является замкнутою въсебъ. Она, съ своей точки зрънія, представляеть въ себъ всю вселенную, но не сообщается съ нею. Согласіе же представленій однихъ монадъ съ тъмъ, что происходитъ въ другихъ, установляется верховнымъ закономъ, которымъ заранъе предопредълена вся послъдовательность представленій въ каждой монадъ, и притомъ такъ, чтобы всъ эти представленія согласовались другъ съ другомъ. Законъ, связывающій монады, есть предуставленная гармонія, исходящая отъ верховнаго Разума.

Очевидно, что и тутъ односторонняя точка зрънія приводить нась къ дожнымъ выводамъ. Съ отрицаніемъ матеріи, вакъ самостоятельной субстанцін, отрицается всякое твлесное движение, а вибств и всякое взаимнодвиствие единичныхъ супциостей. Онв остаются замкнутыми въ себв, а между твиъ должны отражать въ себв весь міръ, съ которымъ не имъютъ иклакого сообщенія.. Какой же смыслъ этого отраженія? Притомъ, если вся послёдовательность представленій въ каждой монядъ согласована съ остальными посредствомъ предуставленнаго, непредожнаго закона, то всѣ эти представленія должны заключать ьъ себъ полную истину. Тогда ложныхъ представлений нътъ, и человъкъ никогда не можеть ошибаться. Въ такомъ случав невозможны и столкновенія между людьми, или же мы должны признать эти столкновенія за какую то непонятную комедію, разыгранную верховною монадою. Самое представление твлеснаго міра, со встами происходящими въ иемъ движеніями и перемънами, мы должны признать за нельпость, ибо въ дъйствительности всего этого нёть, и то, что намъ кажется перемвною въ расположения предметовъ, въ сущности ничто нное какъ перемзна происходящихъ въ насъ и въ другихъ монадахъ представлений. Между твиъ, не только опыть, которому мы можемъ не довёрять, удостовёряеть насъ въ дъйствительномъ существовании телесныхъ движсний, но и чистый разумъ, который даеть намъ ясныя понятія о вещахъ, въ математикъ и механикъ выводитъ самые законы этихъ движеній, законы, относящіеся къ пространству и нисколько не похожіе на логическую послёдовательность представленій. На основанія математики, мы вычисляемъ движенія свётиль, и опыть убъждаеть нась, что наши

вычисленія вёрны. Что же это за странное самообольщеніе? и гдё туть гармонія всего сущаго?

Если же, не отступая оть началь спиритуалистической атомистики, мы признаемъ действительное взаимнодействіе между монадами, какъ это дъласть, напримъръ, Гербарть, то мы вовлеченся въ безвыходныя противорёчія. Для того чтобы образовать матерію, единицы должны оставаться виз другь друга, ибо основное свойство матерія есть протяженіе. Напротивъ, для того чтобы произвести представления, единицы должны проникать другь друга, ибо представление есть внутреннее воспринятіе визшияго дзйствія. Согласить эти два требованія можно только допустивши, вмісті съ Гербартонъ, возможность частнаго проникновенія единиць; но тогда мы въ самыхъ монадахъ должны будемъ признать лежащія виз другъ друга части, слёдовательно протяжение, и тогда онъ будуть не духовными, а матеріальными. Въ сущности, только матеріальныя частицы могуть составить то, что мы называемъ твломъ, то есть нвчто, наполняющее пространство, нбо наподнять пространство можетъ единственно то, что имъетъ протяженіе, а это и есть матерія. Если же протяженіе составляеть основное свойство матерін, то это свойство должно принадлежать и мальйшей ся частнив. Изъ непротяженнаго никогда не образуется протяжение, также какъ изъ геометрическихъ зочекъ никогда не составится пространство. Если, изъ двухъ сопоставленныхъ единицъ, ни та, ия другая не занимаеть пространства, то очевидно, что и сов сместе его не займуть. Для того чтобы оне стояли рядомъ, необходимо, чтобы каждая вивла свое особре место, то есть, чтобы она занимала уже извёстное пространство, а это не. возможно, если она не имбетъ протяженія. Необходнио также, чтобы между ними была общая имъ грании, въ которой занимаемыя ими части пространства совпадають. Но если единицы не имъють протяженія, то и занимаемыя ими части пространства не будуть простираться внв границы; слёдовательно, онё совпадуть не только въ граница, но и вообще. Всявдствіе этого, мы не можемъ представить себв двухъ стоящихъ рядомъ геометрическихъ точекъ: онѣ непремѣнно сольются. Отсюда и необходимое представленіе, что каждая дойствительная точка содержить въ себе безконечное множество геометрическихъ точекъ.

Эти противоръчія не устраняются, если мы, виъстъ съ Лотце, припишемъ не имбющимъ протяженія единицамъ известную пространственную сферу двятельности. Въ этой теорін, пространственная сфера двятельности наполняется силою, и кромё силы, за отсутствіемъ матеріи, туть не предполагается ничего; сила же, если она наполняеть пространство, является протяженною, следовательно матеріальною, а не ауховною. Мы вичего не вынгрываемъ оттого, что ны протяженную субстанцію назовемъ не матеріею, а силою, нбо дъло не въ названіи, а въ свойствахъ субстанціи. Если же ны представных себѣ силу, какъ не заключающую въ себѣ никакого матеріальнаго элемента, а чисто какъ идеальную двятельность, исходящую изъ непротяженнаго центра, а таково именно понятіе Лотце, то передъ нами возникаеть цізлый рядъ неразрѣшимыхъ вопросовъ. Прежде всего, какъ можеть нёчто, находящееся только въ центръ дъйствовать и на окружности, то есть, какъ можеть предметь действовать тамъ, гдъ его нътъ? Далье, какимъ образомъ можетъ непротяженное, то есть, не занимающее пространства, быть источникомъ дъйствія протяженяаго, то есть, наполняющаго пространство? И если эти пространственныя сферы между центромъ и окружностью гаполнены только идеальною двятельностью, то въ силу чего онв могуть реально исключать другь друга? Отчего онв не проникаются взанино? Наконецъ, какъ можетъ чисто идеальная двятельность, которая въ сущи ли ничто иное какъ представление, произвести физическій толчекъ? Когда выставляется философская гипотеза, которая должна объяснить явленія, то требуется по крайней мврв, чтобы всв части этой гипотезы были связаны между собою, такъ чтобы нашъ умъ могъ получить какое нибудь ясное представление. А именно этихъ условий мы здъсь не находимъ. Вся теорія Лотце основана на совершенно неопредъленномъ понятін о дъйствін, которое, съ одной стороны, исходить изъ центра и распространяется въ окружности, слёдовательно признается матеріальнымъ, а съ другой стороны, является чисто идеальнымъ представленіемъ, не имъющимъ никакой матеріальной подкладки.

Всё эти несообразности, которыя влечеть за собою спиритуалистическая атомистика, доказывають, что мы не можемъ понимать тёлесное движеніе, какъ явленіе чисто духовныхъ центровъ. Эго ясно уже изъ самаго понятія о различія двухъ началъ. Существо духовной субстанція, или разума, состоитъ въ представленія, то есть, въ произведенія образовъ; представленіе же проиходитъ не въ пространствъ, а во времени. Какъ же можемъ мы приписать ему движеніе въ пространствъ? Для этого требуется другое, онзическое начало, которос ни коимъ образомъ не можетъ быть понято, только какъ явленіе силы духовной. Свести одно къ другому логически нѣтъ возможности.

И такъ, если мы явленія сознанія не хожемъ вывести изъ свойствъ матеріи, то мы столь же мало можемъ вывести онзическія явленія изъ свойствъ чисто духовной сущности. А если таково наше необходимое заключеніе, то намъ остается признать матерію и разумъ за двѣ различныя субстанція съ противоположными опредѣленіями. Это именно то, что требуется основнымъ закономъ діалектики. И опытъ и логика одинаково приводять насъ къ дуализму. Тотъ монизмъ, который многими выставляется какъ высшій результать современной науки, не заключаеть въ себѣ ничего, кромѣ односторонности мысли и скудости содержанія. Полнота мысли и бытія дается намъ только противоположными опредѣленіями, которыя, образуя двѣ крайности, исчерпываютъ собою все содержаніе сущаго.

Невозможно однако остановиться на дуализмѣ. Еслибы ве существовало ничего, кромѣ противоположностей, то было бы два міра, которые не имѣли бы между собою ничего общаго, г. потому не могли бы дѣйствовать другъ на друга. Противоположности, въ силу собственнаго, внутренняго закона, должны быть сведены къ единству. Въ этомъ заключается истинное зпаченіе монизма. Если монизмъ, отрицающій дуализмъ, выражаетъ только бѣдность мысли и бытія, то монизмъ, заключающій въ себѣ дуализмъ, содержитъ въ себѣ, напротивъ, все безконечное разнообразіе, проистекающее изъ сочетанія обоихъ началъ.

Извѣстный уже намъ діалектическій законъ разума показываетъ, что единство, къ которому должны быть сведены противоположности, можетъ быть двоякое: начальное п конечное, источникъ и цѣль. Но происхожденіе противоположностей изъ одного источника не объясняетъ ихъ взаимнодъйствія, ибо они вышли изъ первоначальной слитности и сдізались противоположными именно вслідствіе того, что они отрицають другь друга. Сь этой точки зрівня, взаимнодійствіе ихъ можеть быть объяснено лишь постояннымъ дійствіемъ самаго источника. Это и есть то объясненіе, которое дается натурализмомъ. Картезіанцы, признавая разумъ субстанціею мыслящею, а тіло субстанціею протяженною, утверждали, что согласное ихъ дійствіе установляется тімъ, что обі движутся и направляются единою верховною субстанціею, отъ которой онъ произошли, то есть, Богомъ. Но черезъ это исчезала самостоятельность противоположныхъ началъ. Всякое ихъ явленіе представлялось дійствіемъ Божества. Картезіанское воззрівніе неизбіжно должно было привести къ пантензму Спинозы, въ которомъ противоположныя опреділенія ябляются уже не субстанціями, а свойствами или аттрибутами единой божественной сущности.

Если противоположныя опредбленія имбють самостоятельное бытіе, если они должны быть поняты не только какъ свойства, а какъ субстанція, то связующее ихъ единство должно лежать не позади, а впереди ихъ. Согласіе противоположностей установляется единствомъ конечнымъ, твмъ началомъ, которое мы въ собственномъ смыслё называемъ духомъ, а въ приложения къ единичному существу душою. Это-точка зрвнія идеализма. Но идеализмъ самъ впадаетъ въ односторонній монизиъ, когда онъ признаетъ, что противоположныя опредёленія, разумъ и матерія, полагаются сахою душою и составляють только различныя проявленія единой, раздвояющейся въ себъ сущности. Противоположности не полагаются, а преджалагаются конечнымъ единствомъ. Какъ матерія, такъ и разумі существують и помимо души; но душа образуеть изъ нихъ одчо живое целое: черезъ нее они могуть действовать другь на друга. Противоположные міры не всёмъ свониъ составоиъ входять въ этотъ процессъ, нбо иначе они потеряли бы свою самостоятельность. Мы знаемъ изъ опыта, что существуетъ огромная область матеріальнаго бытія, которая не подлежить вліянію душевныхъ силь, и гдё господствують одни механические законы. Только на высшей ступени, въ органическомъ мірв, начинаеть двйствовать душевное начало, которое, подчиняя себѣ матерію, постепенно приготовляеть ее къ воспринятию безконечнаго разума. Тоже самое мы должны предположить и о недоступ-

Digitized by Google

ножъ нашему тълесному взору сверхъестественномъ мірѣ съ заключающимся въ немъ безконечнымъ множествомъ единичныхъ сущностей, связанныхъ верховнымъ Разумомъ. Въ силу выведеннаго нами міроваго закона, надобно думать, что только нёкоторыя части этого міра, подчиняясь духу, соединяются съ матеріею и входятъ въ составъ человѣческаго естества.

Должны ли мы заключить изъ этого, что человъческій разумъ существовалъ уже прежде соединения его съ твломъ? Извъстно, что таково было мненіе Платона, который утверждаль, что настоящее наше знаніе составляеть только воспоминание познаннаго нами въ прежней жизни, гдъ мы созерцали идеи въ ихъ чистотв. Такой взглядъ, конечно, не содержить въ себѣ ничего, что бы противорѣчило естественнымъ законамъ духа. Если въ силу требованія догики. мы необходимо должны признать существование сверхъестественнаго міра безтілесныхъ душъ, то мы можемъ предположить, что и наши души, до соединенія ихъ съ твлояъ, находились въ иномъ состоянін. Повидимому, это подтверждается и доводомъ Лейбница, который доказывалі, что монада, какъ простая, нераздъльная субстанція, не можеть сама собою ни начинаться, ни прекращаться; на это нужень акть всемогущества Божьяго. Твиъ не менве, эти доказательства не имъютъ убъдительной силы. Мы можемъ со- • гласиться съ Лейбницемъ, что субстанція сама собою не возникаеть и не уничтожается. Скажемъ ли мы, что возникновение ся предполагаеть творческий акть, или что единичная сущность выделяется изъ безконечной субстанція верховнаго Разума, во всякомъ случав туть необходимо сознательное действіе этого Разума, ибо все, что въ немъ совершается, можеть быть совершено не иначе какъ сознательно. Но вопросъ состоитъ въ томъ: когда происходитъ этотъ акть, отъ начала ли міра или всякій разъ какъ онъ требуется міровымъ процессомъ, развитіемъ духа? Противъ перваго представляется исопровержимое возражение. Еслибы мивніе Платона было спреведливо, сслибы двйствительно настоящее наше знаніе было только воспомннаніемъ прежняго, то мы необходимо должны бы были сохранить в воспоминание о своемъ прежнемъ состоянии. Между твиъ, на дълв мы этого не видниъ. Человъкъ не имветъ ни жалъй-

÷

шаго понятія о своемъ существ ванія до рожденія; следовательно, мы не въ правъ предполагать такое существованіе. Природа разума состоять въ сознанія; а потому и продолженіе жизни разумнаго существа опредъляется продолженіемъ сознанія. Если же сознаніе прерывается, то лежащая въ основанія субстанція мсжетъ перейти въ другую форму и начать новую жизнь, но это будеть уже жизнь другаго разумнаго существа, а не тогоже самаго.

Въ избъжание этого затруднения, Лейбницъ, который, также какъ Платонъ, признавалъ предшествующее настоящей жизни состояние монадъ, ссылался на то, что сознание можетъ быть ясное или смутное. Если монада, достигши ясныю сознанія, не сохраняеть воспоминания о прежнемъ своемъ состояния, то это происходить, по его мизнію, единственно оть того, что прежнее сознание было смутное. Но если ясное сознаніе начинается лишь съ той поры, когда монада становится владичествующею въ человъческомъ твль, то какая нужда предполагать предшествующіе милліоны милліоновъ льть, въ теченін которыхъ это сознаніе оставалось смутнымъ? Подобное предположение объясняется съ точки зрвнія Лейбница, который и въ телесныхъ частицахъ виделъ разумныя хонады съ смутнымъ сознаніемъ. Какъ же своро мы отвергаемъ этотъ взглядъ, такъ и самая гипотеза ста-• новится излишиею. Если явление души предполагаеть уже

новится излишнею. Если явленіе души предполагаеть уже предшествующій ей разумъ, то это не звачить, что разумъ долженъ былъ существовать въ индивидуальной формь. Разумъ относнтся къ матерія, какъ отвлеченно-общее начало къ частному. Когда матерія подчиняется духовному пронессу, то разсъянныя прежде частицы должны быть собраны и связаны высшимъ единствомъ. Наобороть, при вступленіи разума въ духовный процессъ, необходимо, чтобы изъ общей, безконечной его сущности выдълился индивидуальный элементь, который, оставаясь носителемъ безконечнаго начала, соединился бы однако съ матеріею и вмѣстѣ съ нею образовалъ бы единичное существо. Такое выдѣленіе, какъ сказано, можегъ быть только сознательнымъ актомъ верховнаго Разума; но такъ какъ этотъ актъ требуется міровымъ процессомъ, то мы необходимо должны его предположить.

Изъ всего этого следуетъ, что им въ человекъ должны

признать не два, а три элемента: твло, разумъ и душу. Это различіе сознавалось уже Платономъ и Аристотелемъ; оно признается и апостоломъ Павломъ, который въ естествъ человъка различаетъ тело, душу и духъ (1 Солун. V. 23). То, что здёсь именуется духомъ, мы, согласно съ древнею терминологісю, называемъ разумомъ, понимая подъ этимъ словомъ не одну только разсуждающую способность человъка, а совокупность опредъленій, вытекающихъ пръ единаго самосознанія. Въ общежитін, а неръдко и въ наукъ, эти различные элементы сливаются подъ общимъ именемъ душя; но для устраненія недоразумівній необходимо установить точное значение терминовъ. И такъ, теломъ мы называсиъ матеріальную сторону человѣка, разумомъ-сознательный въ немъ элементь, со всёмъ богатствомъ его содержанія, наконецъ душою то, что связываеть оба первые и дълаеть изъ нихъ сдиное существо, физическое и духовное вивств.

Спраливается однако: не есть ли такое раздъление изанлиее осложнение и безъ того уже сложнаго существа? и не вдаемся ли мы здёсь въ такия умствования, которыя теряють уже всякую точку опоры и не въ состояния дать намъ ни малёйшаго представления о предметь? О тёлахъ мы имбемъ представление черезъ внъшния чувства, о явленияхъ созцания черезъ внутренний опыть; но какое представление можемъ мы имбть о чемъ то среднемъ между тёмъ и другимъ, изобрътеяномъ нами единственно съ цёлью связать то, что иначе не связывается въ нашемъ разумѣния?

На эти вопросы слёдуеть отвёчать прежде всего, что такъ какъ человёкъ есть вёпецъ творенія, то онъ естественно является сложнымъ существомъ. А такъ какъ имъ завершается все остальное, то въ немъ должны соединяться всё элементы вселенной. Поэтому, съ древнёйшихъ временъ, онъ называется микрокосмомъ, вселенною въ маломъ видъ. Если во всемъ мирозданіи противоположчые элементы, разумъ и матерія, связываются третьимъ началомъ, духомъ, то мы тоже самое должны найти и въ человёкт. Представленія объ этомъ началё мы, конечно, не можемъ имѣть, ибо мы представляемъ только явленія; о началахъ же мы имѣемъ не представляенія, а понятія. Такъ, мы представляемъ матеріальныя явленія, но самая матерія, какъ лежащее въ ос÷

нованія этихъ явленій начало, не представима: мы имѣемъ объ ней только понятіе. Тоже самое относится и къ душѣ. Мы имѣемъ объ ней не представленіе, в понятіе, но понятіе необходимое, ибо оно основано на законахъ и требованіяхъ разума. Явленія же, вытекаюція изъ этого начала, весьма хорошо намъ извѣстны изъ опыта и мы можемъ ихъ представить, точно также какъ мы представляемъ дъйствія нашего разума. Эти явленія лежатъ посрединѣ между самосознаніемъ разума и тѣлеснымъ организмомъ, связывая то и другое. Разумъ, въ сознавни котораго они отражаются, усвоиваетъ ихъ себѣ и признаетъ ихъ своими, но сознаетъ между тѣмъ, что они возникаютъ помимо его и отъ него независимы.

Сюда принадлежить, прежде всего, начало всей душевной двятельности человвка, ощущение, которое, съ одной стороны, возбуждается телесными предметами, а съ другой стороны принадлежить къ области самосознанія. Здёсь, на первой ступени, мы имвемъ уже душевное явленіе, представляющее связь тела и разума, связь, которая кажется намъ совершенно непонятною, пока мы не допустимъ существованія посредствующаго элемента. Въ ощущенія однако мы можемъ еще предположить скрытое отъ насъ непосредственное взанинодъйствіе противоположныхъ субстанцій; но есть другое явленіе, въ которомъ душевное начало становится самостоятельнымъ, отличнымъ отъ твла, а между твиъ противоположнымъ разуму. Это явленіе есть влеченіе. Оно отлично отъ твла, пбо влечение есть выражение внутренней, душевной силы, двятельность которой возбуждается не только твлеснымъ состояніемъ, но и чисто идеальными представленіями; а между твиъ, оно не только не возникаетъ изъ разума, но часто ему противоръчить: разумъ съ нимъ борется и не можеть его одольть. Къ томуже разряду относится и другое явление, въ которомъ выражаются уже не частныя определенія человеческаго естества, а абсолютныя начала, пменно, художественное творчество, которое не пріобретается никакимъ сознательнымъ действіемъ, и въ отношения къ которому разумъ играетъ только роль умъряющаго и направляющаго начала. Наконецъ и въ волё, разунъ, даже когда онъ не поддается влекущему его чувству, сознаеть себя только источникомъ ръшенія, оставаясь въ

совершенномъ невъдънім относительно того способа, которымъ это рашение передается талеснымъ органамъ. Нередко эта передача совершается даже вовсе не подъ управленіемъ сознанія. Когда мы, напримъръ, куда нибудь идемъ, ны принимаемъ ръшеніе, но затвиъ все дальнъйшее шествіе совершается безсознательно; ндя, мы думаемъ о совершенно другомъ, а между твиъ, члены наши двигаются сообразно съ разъ постановленною цёлью, какъ будто, рвшившись, мы передали исполнение другому двятелю, который безъ пашего въдожа управляеть движеніями твла. Во всвхъ этихъ явленіяхъ мы видимъ присутствіе начала, отличнаго отъ разума и матеріи, но связывающаго то и другое, начала, которое проникается сознаніемъ, но можеть дъйствовать и безсознательно, которое подчиняется разуму, но нервако становится къ нему въ противорвчіе, и даже владычествуеть надъ нимъ. Въ отличіе отъ разума, существо котораго заключается въ сознанія, основу души составляеть безсознательный элементь, значение котораго въ новъйшее время было особенно ярко выставлено Гартианомъ. А такъ какъ этотъ элементъ призванъ соединить разумъ съ матеріею, то онъ подчиняетъ себѣ то и другое, превращая тело въ свое орудіе и делая разумъ своимъ органомъ. Но это подчинение только частное: внъ области душевныхъ дъйствій, противоположныя начала, матерія и разунъ, сохраняють свои законы и образують каждое свой самостоятельный міръ, который не только простирается за предълы душевныхъ явленій, но и воздействуеть на послёднія. Таковы опредвления, которыя даются намъ логикою, и подтвержиеніе которыхъ не трудно найти въ опыть. Они должны составлять основание истинно научной психодогии. Еслиже догива доказываетъ необходимость особаго душевнаго начала, а явленія показывають его действительность, то мы не нижень ни мальйшаго повода сомнъваться въ его существования.

Изъ этихъ данныхъ мы уже а priori можемъ заключить, что человѣкъ, будучи сложнымъ существомъ, состоящимъ изъ разнообразныхъ элементовъ, можетъ и долженъ разлагаться. Поводъ къ разложению подаетъ матеріальный элементъ его природы. Физическій организмъ есть не болѣе какъ частное явленіе; силы его ограничены. При взаимнодъйствія съ окружающею природою, эти силы истощаются; вслёдствіе этого, организиъ слабёеть, а наконець онь уже не въ состоянія поддерживать свое существованіе. Смерть физической особи составляеть естественный законъ, извёстный нахъ изъ опыта и согласный съ теоретическими выводами разума. Но матеріальная субстанція организма не исчезаеть съ его разложеніемъ. Связанныя прежде частицы раздѣляются и входять въ новыя соедяненія; но уничтожиться онѣ не могуть, ибо, по законамъ логики, никакая субстанція не уничтожается: мѣняется только ея форма.

Что же становится при этомъ съ другими элементами, входящими въ составъ человѣка? Здѣсь опытъ совершенно насъ покидаетъ; онъ не даетъ намъ ни малѣйшаго понятія о состоянія души и разума послё смерти особи. Тѣмъ не менѣе, мы не остаемся въ совершенномъ невѣдѣніи на этотъ счетъ. Зная изъ согласныхъ указаній умозрѣнія п опыта природу этихъ элементовъ, мы можемъ сдѣлать заключеніе о состоянія ихъ послё разложенія того единичнаго существа, въ которомъ они соединялись.

Если душа, начало жизпи, составляеть, какъ доказано выше, самостоятельную субстанцію, то и она не можеть уничтожаться. Измёняется только та форма, которую она принимала въ человъческой особи. Она являлась здъсь сеязующинь началовь противоположныхъ элементовъ. Съ разложеніемъ элементовъ, она не можетъ уже служить имъ связью; она отрѣшается какъ отъ матерін, такъ и отъ сознанія. Слѣдовательно, дѣятельность ея, савъ индивидуальной сущности, превращается. Отсюда мы должны заключить, что душа, повидая толо, сливается съ общею духовною субстанцією, разлитою въ мірѣ и составляющею сущность человъчества. Если разложение твла даеть опору матеріализму, то здесь находить себя приложение пантеистическое воззрание, которое внаить въ личной жизни только частное явленіе общей жизни, а потому признаеть последущее сліяніе единичной души съ общимъ духомъ.

Совсёмъ другое мы должны сказать о третьемъ элементіз человёка, о разумѣ. Здёсь мы необходимо приходимъ въ чисто спиритуалистическому понятію о личномъ безсмертія. Будучи самостоятельною субстанціею, разумъ, также какъ и предъидущіе элементы, не уничтожается. Какъ чисто еднничная сущность, онъ не разлагается. Наконецъ, какъ носящій въ себѣ въ индивидуальный формѣ абсолютное начало, онъ составляеть неистощимый источникъ опредѣленій, могущихъ простираться на безконечное время. Вмѣстѣ съ тѣмъ, соединившись съ тѣломъ, разумъ получилъ конкретное содержаніе, которое даетъ ему индивидуальный характеръ, а разъ онъ усвоилъ себѣ это содержаніе, онъ долженъ сохранить его и по отдѣленіи отъ тѣла. Съ этимъ запасомъ, съ пріобрѣтенными на землѣ мыслями, стремленіями, привизанностями, онъ переходитъ въ новую жизнь, въ которой онъ, не связанный уже тѣлесною ограниченностью, вступаетъ въ ближайшее соотношеніе съ тѣмъ вѣчнымъ, сверхъчувственнымъ и правственнымъ міромъ, котораго онъ по природѣ своей состоитъ членомъ, и съ тѣмъ верховнымъ Разумомъ, отъ котораго онъ получилъ свое бытіе.

Такимъ образомъ, всё три воззрёнія на продолженіе души послё смерти, матеріалистическое, пантенстическое и синритуалистическое, находять себё оправдапіе. Каждое изъ нихъ имѣеть точку опоры въ извёстной сторонё человёка; по только сочетаніе всёхъ трехъ воззрёній раскрываеть намъ полную истипу. Мы видимъ здёсь приложеніе высказанной выше мысли, что всё онлосооскія системы заключають въ себё истину, но что онё относятся къ разнымъ элементамъ.

Могуть возразить, что и разумъ, также какъ душа, получивши свое бытіе оть общей, разумной субстанція, долженъ снова съ пею слиться, ибо все, что имветь начало, имветь и конецъ: это—логическая аксіома, которая не знаетъ исключеній.

Это возражение основано на приложения къ безконечному того, что относится единственно къ конечному. Частное явление пепремънко имъетъ начало и конецъ, ибо иначе оно перестало бы быть частнымъ; но явление безконечнаго, какъ безконечнаго, вызванное міровымъ процессомъ, можетъ инкогда не прекратиться, ибо оно заключаетъ въ себъ абсолютное начало, которое не исчерпывается никакниъ продолжениемъ времени. Идеально, даже абсолютныя формы Божества, верховный Разумъ и Духъ, имъютъ свое начало, ибо они происходятъ отъ первоначальной Сплы, хотя это начало не мыслимо во времени, такъ какъ Божество существуетъ внъ времени; по идеально же, эти божественныя лица

Digitized by Google

100

не имъють конца, слъдовательно, означенная аксіома к нимъ не прилагается. Тоже самое можно сказать и об явленіяхъ абсолютнаго въ реальномъ мірѣ, существук щемъ во времени. Единичное существо, носящее въ себ безконечное начало, рождается во времени, по затѣмъ, п самой своей природъ, оно должно продолжаться въ вѣчности ибо никакое частное содержаніе не исчерпываеть его суш ности.

Нельзя ли однако предположить, что единичный разуми совершивши свое дело на земле, съ отделениемъ отъ тел отрешается виесте съ темъ и отъ всякаго индивидуализи рующаго элемента и остается только общею сущностью которая, по этому самому, должна слиться съ ніровымъ Ра зумомъ? II на этомъ предположении остановиться нельз ибо оно противоръчитъ самой природъ человъческаго с знанія. Пережитое человѣкомъ составляетъ нераздѣльну часть его духовнаго естества, отъ чего зависить все дал нъйшее его развитіе; слъдовательно, оно не можеть и чезнуть. Какъ бы ни изменился человекъ, онъ не въ с стоянія уничтожить въ себѣ прошедшее, ибо онъ жавет не однимъ настоящимъ днемъ, а всею истекшею и будуще жизнью, которая всецёло отражается въ каждомъ момент его существованія. Самыя происходящія вь немъ перемѣн являются плодомъ личной его жизни, слёдовательно выт каютъ опять же изъ индивидуальной его сущности и въ сво очередь опредбляють дальнёйшее существование этой суп ности. Когда человакъ, озвредный высшимъ свътомъ и п чувствовавши въ себъ без. нечное начало, отръшается от всвхъ своихъ земныхъ прилязанностей и обращается н въчному источнику своей жизни, онъ въ этомъ всецълом обновления все таки является единичнымъ существомъ; он составляеть свободный акть собственной его воли, и кан таковой, не можеть быть изглажено изъ его сознания. Э индивидуальное сознаніе, это личное я составляеть саму субстанцію человѣческаго разума; слѣдовательно, пока су станція сохраняется, должно сохраняться и оно. А субста ція, по естественнымъ законамъ, не можетъ уничтожитьс Какъ уже было сказано выше, на это нуженъ особенный акт всемогущества Божьяго, но на этотъ разъ уже не такой акт который требуется міровымъ процессомъ, а напротивъ, акт

Digitized by Google

нарушающій законы міроваго процесса, то есть, чудо. По естественному закону, разумъ, какъ субстанція, безсмертенъ; индивидуальное его существованіе можеть прекратиться только чудомъ.

Эта неразрывная связь присущаго человѣку безконечнаго элемепта съ тѣмъ консчнымъ содержаніемъ, которое пріобрѣтается земною жизнью, одна даетъ смыслъ этому сочетанію. Безъ нея, оно представлялось бы чисто случайнымъ. Безконечный разумъ соедпняется съ консчнымъ тѣломъ не для какихъ либо временныхъ цѣлей, которыя могутъ быть исполнены и консчнымъ началомъ, а для того чтобы осуществить во внѣшнемъ мірѣ тотъ вѣчный законъ, котораго сознаніе онъ носитъ въ себѣ. Поэтому, всякое совершенное имъ дѣло, положительно или отрицательно, со всѣми истекающими изъ него послѣдствіями, имѣетъ вѣчное значепіе и составляетъ вѣчную его принадлежность. Только подъ этимъ условіемъ человѣкъ можетъ сознаватъ себя исполнителемъ абсолютнаго закона.

Мы приходимъ здёсь къ другому доказательству безсмертія души, бъ доказательству нравственному, котораго мы коснулись уже въ предъидущей главв. Изследование существа человической души привело насъ къ убъждению, что сознающій себя личный разумъ, заключал въ себв безкопечное начало, не исчезаеть и не сливается съ общею субстанціею, а сохраняется в'яно въ своей индивидуальной формь. Разсмотрвніе нравственнаго элемента человьческой жизни и управляющаго ею закона подтверждаеть это убъждение. Если мы въ нравственномъ законъ должны видъть абсолютное предписаніе, если исполненіе его составляеть безусловную обязанность человъка, то непремвино требуется, чтобы человвкъ находилъ въ немъ и анчное свое удовлетворение. Иначе это предписание противоричило бы его природи, слидовательно, не могло бы быть для него верховнымъ закономъ. Въ отношения къ разумному существу, это требование твиъ необходниве, что въ силу самаго правственнаго закона, разумное существо должно всегда разсматриваться какъ цёль, а не только какъ средство. Оно исполняеть нравственный законь свободно, а не по принуждению, и это одно, что дветь его двиствіямъ яравственный характеръ. Свободное же исполнение возможно

13

:

только подъ условіемъ, чтобы исполняющій могъ найти въ немъ я личное удовлетвореніе. Наконецъ, если это предписаніе безусловно, то все остальное должно съ нимъ сообразоваться. Нравственная жизнь не всегда даетъ счастіе, но мы не можемъ не признать, что она одна дълаетъ человѣка достойнымъ счастія. Въ этомъ состоитъ требованіе справедлявости, составляющей существенную часть самаго нравственнаго закона. Изъ абсолютнаго значенія этого закона вытекаетъ, какъ необходимое послѣдствіе, что добродѣтель должна быть награждена, а порокъ наказанъ. Если же мы не всегда видимъ это въ настоящей жизни, то мы непремѣнно должны предположить, что это исполнится въ будущей. Иначе нравственный законъ терлетъ для насъ свой безусловный характеръ.

Противъ этого нельзя сказать, что добродътель сама себъ служить наградою, и что тоть, вто ищеть инаго удовлетворенія, тьмъ самымъ является недостойнымъ награды. Это возражение имбло бы силу, еслибы человъкъ былъ чисто разумнымъ существомъ, а не разумно-чувственнымъ. Но природа его двойственная, и эта двойстсенность составляеть самое существо его личности и необходимое условіе ся существованія. Человіть не можеть не любить тоть чувственный міръ, въ которомъ онъ живетъ, ибо онъ видитъ въ немъ поприще для осуществленія ввъренныхъ ему духовныхъ началъ, и эта любовь одна даетъ ему силу осуществлять въ немъ эти начала. Пначе слъдовало бы не дъйствовать, а удалиться отъ міра; земная жизнь не имъла бы смысла. Если же двятельность человвка приносить ему только страданія, можеть ли онъ удовлетвориться сознаніемъ, что онъ псполняеть высшій законъ? Можеть, если онъ сознаетъ, что страданіе только временное, а удовлетвореніе будеть візчное; нівть, если за преділами страданія онъ не видить ничего другаго. Ибо, въ такожъ случав, зачвиъ онъ обреченъ на страданіе? Зачвиъ ему дана личная сторона, которая должна оставаться неудовлетворенною именно всявдствіе того, что онъ псполняеть высшій законъ? Гдв туть справедливость всемогущаго и премудраго Существа, управляющаго вселенною? Противорвчие здъсь твиъ болве явное, что страданія, которыя испытываеть человъкъ, не физическія только, а правственныя. Онъ видить бъдствія ближнихъ, страданія и смерть любимыхъ существъ; онъ видить извращеніе правственности, торжество порока, презрѣніе ко всему, что свято для человѣческаго сердца. И чѣмъ выше его правственное сознаніе, тѣмъ глубже его страданія. Передъ человѣкомъ возникаеть грозный вопросъ, который такъ рѣзко высказалъ Гейне въ извѣстныхъ стихахъ:

> Warum schleppt sich blutend, elend, Unter Kreuzlast der Gerechte, Während glücklich, als ein Sieger, Trabt auf hohem Ross der Schlechte?<sup>1</sup>)

Или Господь не всемогущъ? спрашиваетъ поэтъ. Или самъ онъ виновникъ зла? П онъ кончаетъ грустною строфою:

Also fragen wir beständig

· Bis man uns mit einer Handvoll

Erde endlich stopft die Mäuler;

Aber ist das eine Antwort? \*)

И точно, отвѣта нѣтъ, если все ограничивается земнымъ существованиемъ, если мы устранимъ то, что Гейне называеть священными притчами и благочестивыми гипотезами, по что въ суплюстя составляеть необходнный выводъ онлософія, также каєъ необходимое данное всякой религія. Для отдёльнаго лица, противорзчіе между безконечнымъ и конечнымъ не разръшается земною жизнью, нбо земная жизнь пичто яное вакъ преходящее мгновеніе средн вѣчности, слёдовательно никогаз не можеть соотвётствовать абсолютнымъ требованіямъ разума. Между твиъ, это противорвчіе должно быть разришено именно для отдельнаго лица, нбо опо является исполнителемъ абсолютнаго закона. Если все ограничивается для него земною жизнью, то самое сознаніе исполненнаго закона не можеть дать удовлетворенія человику; ибо удовлетворение дается единственно убъждениемъ, что присущій сго разуму и сердцу нравственный законъ есть абсолютный законъ вселенной, связывающій его

<sup>1</sup>) Зачань скровавленный, несчастный, влачится проведникь подь крествою ношею, тогда какъ счастливый в побядитель, нечестивый здеть на высокомъ конф?

<sup>3</sup>) Такъ им спрашиваенъ вепрестанио, пона накъ ваковедъ ве зативјуъ рта горстью земля; но чте же это за отвътъ? съ невидимымъ и вѣчнымъ міромъ, котораго онъ состойтъ членомъ. Только увѣренность, что міръ управляется всемогущимъ Разумомъ, и что въ немъ царству́етъ Правда, способна возвысить человѣка надъ всѣми превратностями жизни и дать ему несокрушимую силу для исполненія добра. Если же нравственный законъ, вмѣсто того чтобы связывать человѣка съ вѣчностью и съ абсолютными началаим мірозданія, ограничивается для него предѣлами земнаго бытія, то законъ теряетъ свое абсолютное значеніе и становится относительнымъ. Тогда человѣку остается только взвѣсить, какого рода удовлетвореніе онъ предпочтетъ въ этотъ кратковремснный періодъ, который данъ ему для жизни. Выборъ зависить отъ вкуса.

Отсюда ясно, что невозможно видёть искаженіе нравственности въ признаній будущихъ наградъ и ваказаній. Это было бы справедливо, еслибы эти паграды представлялись въ видѣ земныхъ благъ, ибо это значило бы превратить безуслозный законъ въ средство для достиженія частныхъ цѣлей. Но когда удовлетвореніе должно состоять въ созерцаніи торжества того закона, который мы призваны исполнять, и въ общеній съ тѣмъ безконечнымъ нравственнымъ міромъ, котораго этотъ законъ дѣлаетъ насъ членами, то есть, въ созерцаніи вѣчной Истины и вѣчнаго Добра, то надежда на подобное удовлетвореніе составляетъ абсолютное право всякаго разумно-свободнаго существа, призваннаго исполнять безусловный правственный законъ. Безъ этого, самое исполненіе законъ становится вопіющимъ противорѣчіемъ.

Съ другой стороны, тотъже нравственный законъ, который, предписывая безусловно, объщаетъ исполнителю справедливое воздаяніе, раскрываетъ намъ, почему въ настоящей жизни добродътель не только не можетъ, но и не должна получить ожидающей ее награды. Еслибы добродътель сама собою вела къ полному удовлетворенію человъка, то не было бы заслуги, не было бы и вины. Для свободнаго существа, награда составляетъ не естественное, а нравственное послъдствіе его дъйствія; она должна быть заслужена, а для этого требуется испытаніе. Послъднее служитъ не только пробнымъ камнемъ добродътели, но и средствомъ возвести ее на высшую ступень. Нравственная сила свободнаго лица изощряется испытаніемъ, а нравственное его поннианіе становится глубже. Каково должно быть испытаніе и когда получится награда, это, разумѣется, остается неизвѣстнымъ человѣку, котораго знаніе частныхъ отношеній ограничивается міновеніемъ, отведеннымъ ему для земнаго бытія. Это вѣдаетъ только Тотъ, кому открыта глубина человѣческаго сердца, и кто окидываетъ взоромъ всю вѣчность, для которой предназначенъ человѣкъ.

Соотвътствіе внъшняго состоянія человъка внутреннему его достоинству составляеть полноту или совершенство жизни. Это понятіе приводить насъ къ новой точка зранія. Мы имъемъ здъсь уже не одностороние-правственное начало, а сочетание противоположныхъ элементовъ, безконечнаго и конечнаго. Если для твхъ, чья добродвтель на землв осталась безъ воздаянія, мы должны ожидать награды въ иной жизни, то, что скажемъ мы о твхъ, которые уже здесь получили свою награду? Человъкъ и въ земномъ своемъ существовании стремится бъ полному развитию и гармоническому соглашенію различныхъ сторонъ своего естества. Въ этомъ состоитъ его человъческое призвание; для этого ему даны разнообразныя силы и способности. Спрашивается: возможно ли исполнение этого призвания въ настоящей жизни? На этоть вопросъ ны также должны отвёчать отрицательно, и въ этомъ заключается новое, третье доказательство безсмертія души, доказательство, которое можно назвать телсологическимъ.

Прежде всего, человёкъ есть разумное существо. Природа разума состоить въ познаніи, а такъ какъ человёческому разуму присуще сознапіе абсолютныхъ законовъ, общихъ всему существующему, то стремленіе его идеть на познаніе всей совокупности бытія. Духовная жажда человёка можеть удовлетвориться только полнымъ проникновсніемъ разума въ сущность всёхъ вещей. Между тъмъ, даже при высшемъ совершенствё человёческой жизни, какое мы только можемъ себё представить, это стремленіе все таки въ значительной степени должно остаться неудовлетвореннымъ. Наибольшее, чего мы можемъ достигнуть, заключается въ сведеніи всёхъ міровыхъ законовъ къ абсолютнымъ законамъ нашего разума. Черезъ это, все доступное нашему взору сдёлалось бы для насъ понятнымъ. Но и тогда все 19

mir.

196. Lis таки осталось бы несоотвътствіе между безконечною формою и конечнымъ содержаніемъ. Выше мы видѣли, что абсолютные законы разума имвють лишь формальное значение. Познание состоить въ наполнения этой формы содержаниемъ. Содержаніе же можеть быть двоякое: съ одной стороны, то абсолютное бытіе, понятіе о которомъ дается намъ разухожъ, съ другой стороны, то ограниченное бытіс, котораго познаніе мы почерпасиъ изъ опыта. Первое мы знасмъ только въ видъ общихъ началъ, ибо конкретное содержание не двется чистымъ умозрѣніемъ. Прилагая логическіе законы къ понятію объ абсолютномъ, мы можемъ вывести существенныя его опредъления; но способы дъйствия Божества въ мірѣ вѣчно остаются для насъ скрытыми. Конкретное познание дается единственно живымъ общениемъ съ предметомъ. Отчасти, какъ мы увидимъ дальс, этоть недостатокъ восполняется религіею; но сама религія, какую бы она ни принимала форму, вссгда признаеть даруемое ею познание, только какъ чаяние или смутное представление. Болёе полное единение съ Богомъ она отлагаетъ до будущей жизни. Следовательно, съ этой стороны, человекъ не можетъ не сознавать, что присущее его природь стремление идеть далые дарованныхъ ему средствъ.

Еще болье это прилагается къ области, которая познается опытомъ. Доступныя нашимъ чувствамъ явленія составляють неизмёримо малую часть твхъ явленій, которыя управляются сознаваемыми разумомъ законами. Человъческая любознательность и туть стремится идти все далее и далье. Прибирая частное къ чистному, совершенствуя свои средства и методы, соединяя выводъ съ наведеніемъ, она достигаеть такихъ результатовъ, которые кажутся почти невъроятными. Открываются, на основании дознанныхъ законовъ и математическихъ исчислений, свътила, отстоящия оть нась на громадномъ разстоянія; изслёдуется химическій ихъ составъ. Мы удивляемся человъческой изобратательностя, тонкости ума, который изъ соображения доступныхъ ему данныхъ умъсть вывести отдаленнъйшія послъдствія. Но мы все таки не можемъ не видъть, что намъ доступна лишь внятожнайшая часть необъятнаго пространства вселенной. Остальное же въчно должно оставаться отъ насъ скрытымъ. Въ этой области всего более останавливаютъ

Digitized by Google

насъ границы, положенныя нашему значію тёснымъ объемомъ нашнхъ внёшнихъ средствъ. Подстрекаемое безконечнымъ стремленіемъ разума, любопытство постоянно пытается перешагнуть черезъ этотъ предълъ, но природа вещей постоянно говоритъ ему: далёе ты не пойдешь. Противорёчіе между двумя противоположными сторонами челов'вческаго естества, безконечнымъ и конечнымъ, обнаруживается здёсь вполнѣ.

Такое же несоотвътствіе между призваніемъ человъка и дыйствительнымъ его состояніемъ мы находимъ и въ той сторонъ его дъятельности, которая обращена на матеріальный міръ. Здёсь задача человёка состонть въ покоренія приноды, которая должна служить высшимъ, духовнымъ цёлямъ. Исполнение этой задачи не требуеть, чтобы человъкъ слълался полнымъ хозянномъ земли, распоряжаясь стихіями и устраняя все, что можеть быть ему вредно или опасно. Въ этой области, человъкъ является только ограниченнымъ существомъ среди окружающихъ его силъ, и разумъ его сознаеть полную необходимость этой ограниченности. Вся цаль человичества заключается въ томъ, чтобы превратить землю въ удобное поприще для развитія духа, задача сама по себѣ ограниченная, которая можеть быть достигнута, но которая требуеть однаво непомфриаго труда. Поколёніе за покольніемъ должны положить на это всю свою жизнь. И этотъ трудъ остается необходимымъ даже при высшемъ совершенствъ, какого можетъ достигнуть человъкъ на земль. Еслибы мы представным себь, что изобрътательность человическаго ума покорила ему всю окружающую природу, то для удержанія этой природы въ покорности требуется исе таки такая масса труда, которая должна постоянно поглощать силы огромнаго большинства людей. При самонъ ссвершенномъ устройстве общественной жизни, духовная двятельность должна оставаться достояніемъ избраннаго меньшинства, обезпеченнаго въ своихъ матеріальныхъ средствахъ. Большинство же, въ силу роковаго завона, необходино должно посвящать себя механическому труду. Задача человичества состоить въ сочетании притивоположностей, во именно вследствіе этого призванія, для противоположныхъ сторонъ его двятельности требуютс различные органы, съ. перевесомъ того или другаго элеме: га. Люди, посвящающіе

себя умственному труду, могуть съ успехомъ исполнять свое назначение, только если они обезпечены въ матеріальноиъ отношении, и наобороть, люди, которыхъ главное занятіе состоить въ механическомъ трудъ, волею или неволею должны жертвовать этому призванію своимъ духовнымъ развитісмъ. Что бы мы ни двлали, какого бы мы ни достигли умственнаго и жизненнато совершенства, но такъ какъ покореніе природы постоянно составляєть одну изъ существенныхъ задачъ человъка, а эта задача можетъ быть исполнена единственно упорнымъ механическимъ трудомъ, то значительная часть человическаго рода всегда должна оставаться на низшей ступени развитія. Люди, принадлежащіе къ рабочему классу, могуть вести весьма счастливую жизнь: къ достижению этой цели стремится человечество, на сколько дозволяють его наличиын средства; но высшія ихъ силы н способности неизбъжно должны быть принессны въ жертву той работь, на которую они обречены.

Съ исторической точки зрѣнія, эта роковая псобходимость нисколько не должна насъ смущать. Цбль исторіп заключается не въ личномъ удовлетворения, а въ общемъ благъ; общее же благо состоить въ разнообразіи и гармоническомъ единствъ частей, а не въ равномъ для всъхъ развитіи и распредвленім жизненныхъ средствъ. Всеобщее равенство никогда не можетъ быть для насъ идеаломъ, потому что оно противоръчить природъ вещей и человъка. Еслибы мы даже представные себъ, что человвчество достигло наконецъ идеальнаго блаженства, равно простирающагося на всіхъ, то все же поздивйшія поколенія были бы привилегированными въ сравненія съ предъндущими. Имъ выпало на долю высшее счастіе, полное осуществленіе челов вческаго назначенія; но что сталось съ ихъ предшествешниками, которые пролагали имъ дорогу? За что всё эти страдания и слезы? за что угнетение и нищета, которые они претерпъвали для того только, чтобы когда нибудь другимъ было лучше? Если мы предположимъ даже, что въ концѣ развитія, человъвъ способенъ вполнъ достигнуть своего назначенія, то это нисколько не касается многихъ милліоновъ людей, погибшихъ на пути. Скажемъ ли мы, что они были орудіями высшихъ целей человечества, и что въ этомъ состояло истинное ихъ назначение? Но правственный законъ запрещаеть намъ смотръть, на человъка, только какъ на средство: служа высшимъ цізнямъ, онъ вмісті съ тімъ всегда самъ остается целью, пбо онъ носитель абсолютнаго начала, и ссли эта личная цвль не достигнута, то назначение его не исполнено. Недостаточно, слёдовательно, указывать на будущее совершенство человъческаго рода: требование, чтобы назначение человъка было исполнено, прилагается равно и къ прошедшимъ и къ настоящимъ поколеніямъ, нбо природа у всёхъ одна. А такъ какъ въ земной жизни это назначение не "нсполняется, то здёсь опять оказывается противорвчіе между природою вещи и двйствительнымъ ся существованіемъ. Отсюда сладуеть, что извастная намъ дійствительность составляеть только частное проявленіе этой природы, которая не исчерпывается настоящею жизнью, но предназначена и для другой, гдв она можеть проявиться BIIOJES.

Наконецъ, никакое совершенствование не можетъ уничтожить величайшаго противоръчія человъческой жизнисмерти. Смерть составляеть естественное событіє для онзическаго существа. Весь органическій міръ основань на преемственности; смѣняющихъ другъ друга особей, которыя, умирая, оставляють послё себя другихъ, рожденныхъ отъ чихъ же и назначенныхъ заступить ихъ явсто. Какъ энзическое существо, человъкъ подлежитъ томуже закону; но какъ существо духовное, онъ не можетъ не видёть въ немъ противорѣчія съ высшимъ своимъ естествомъ. Сознаніе и стремлечія человбка не ограничиваются настоящею жизнью; они простираются на прошедшее и будущее. Человыкъ полагаеть себъ цым, ндущія далеко за предълы отмежеваннаго ему земнаго существования. Наконецъ, у него есть привязанности, которыя имёють не временный голько характерь и не исчезають съ удаленіемъ возбуждающаго ихъ предмета, а сохраняются, какъ въчныя, неразрывныя части его существа. Человъкъ можеть еще помириться съ тъмъ, что цели, которыя онъ преследоваль, не будуть имъ достигнуты: онв могуть быть исполнены другими. Онь можеть покориться печальной необходимости разлуки съ любимыми мыстами, съ вѣчно-сіяющею природою, съ отечествомъ, въ судьбахъ котораго онъ принималъ живое участіе: все это было дано ему, и всёмъ этимъ онъ въ свое время насла-

дился; затемъ настаетъ очередь и для другихъ. Но онъ никогда не можеть примириться съ мыслью, что любимое имъ существо превратнаюсь въ ничто, что тотъ разумъ, то чувство, которые составляли предметь глубочайшей его привязанности, исчезли какъ дымъ, не оставивъ по себъ и слёда. Противъ этого возмущается все его существо. Устремляя въ вёчность свои умственные взоры, человёкъ простираеть въ вёчность и свои сердечныя привязанности. А если таковы глубочайшія основы его естества, то предметомъ этой привязанности не можеть быть что либо преходящее. Передъ гробомъ любимаго существа, изъ глубины человъческаго сердца опять вырывается роковой вопросъ: зачемь дано ему любить такимъ образомъ, если предметь этой любви ничто иное какъ мимолетная твнь, исчезающая оть первой случайности? или зачёмъ отнимается у него предметь любви, когда эта любовь есть самое высокое и святое, что есть въ человъческой жизни? И туть, на эти вопросы можеть быть одинъ только отвъть: безсмертіе! Любозь, носящая въ себъ въчность, въ себъ самой заключаетъ неискоренимое убъждение, что предметъ ся въченъ. также какъ и она сама. И это убъждение не есть только пустое самообольщение чувства, которое старается утвшить себя въ невознаградимой потеръ. Разумъ, также какъ и чувство, говорить намъ, что иначе быті не можетъ, ибо безъ этого жизнь высшаго въ извъстномъ намъ міръ созданія была бы только возмутительною шуткою, разыгранною надъ нимъ какимъ то здыхъ духомъ, въ руки котораго. предана его судьба.

Для Физическаго существа, смерть ничто иное какъ конецъ его жизни; для существа духовнаго, одареннаго разумомъ и чувствомъ, простирающимися въ вѣчность, она имъетъ совершенно другое значеніе. Она не только служитъ переходомъ къ высшей жизни, но она составляетъ связь между видимымъ и невидимымъ міромъ, между небомъ и землею. Смерть напоминаетъ человѣку, что все для него не ограничивается земными цълями и земными привязанностями,что носи въ себѣ сознаніе безконечнаго, онъ принадлежитъ къ высшему, вѣчному и безконечному міру, и что только тамъ всѣ вложенныя въ него силы, всѣ стороны его естества могутъ достигнуть полнаго своего назначенія. Безъ

Digitized by Google

этой мысли, вся человізческая жизнь представляется неразрішниюю загадкою, страннымъ противорічемъ; напротивъ, озаренная ею, загадка превращается въ світлую истину, и противорізчіе разрішается въ высшую гармонію.

Какую же сорму можеть принять безсмертная жизнь личнаго разума? Есть ли у насъ какія инбудь данныя для рвшенія этого вопроса?

Одинъ изъ немногихъ современныхъ писателей, соединяющихъ въ себѣ физософа и естествоиспытателя, Фехнеръ, пытался разрёшить эту задачу путемъ аналогій съ явленіями настоящей жизни. По его воззрѣнію, подобно тому какъ. продышъ въ утробв матери безсознательно создаеть себв телесные члены, которыми онъ будетъ пользоваться и которые онъ будеть признавать своими только по выходѣ на свъть Божій, такъ и земной человъкъ, во всемъ, что онъ делаеть, создаеть себе части своего будущаго, чисто духовнаго сстества. По мивнію Фехнера, всякое наше слово, дело или вліяніе на другихъ и теперь уже принадлежить намъ; ло связанные теломъ, мы этого еще не чувствуемъ; когда же отпадуть наши телесные узы, все это будеть отражаться въ нашемъ самосознанія, также какъ въ настоящее время отражаются въ немъ нервныя возбужденія нашихъ твлесныхъ органовъ. Человъкъ въ настоящей жизни создаетъ себъ булущее духовное тіло, разлитое во всемъ, что было ему близко или съ чвиъ онъ былъ какимъ либо образомъ связанъ. Съ отрѣшеніемъ же отъ твла, человъческія души будуть пропикаться взаимно, чувствуя себя непосредственно одна въ другой, и всв вывств сознавая себя частями единой божественной души, разлятой во всемъ мірозданія 1).

Нельзя не сказать, что въ этихъ мыслихъ есть много не только поэтяческаго, но к такого, что можетъ быть оправдано строгою логикою. Но способъ доказательства Фехнера лишаетъ ихъ твердой почвы. Вообще, путь аналогій весьма опасенъ; отдаленныя же аналогіи между состояніями существенно различными не могутъ имъть никакой убъдительной силы. Тълеспан жизнь человъка пикакъ не можетъ служить основаніемъ для заключеній о жизни безтълесной. Изъ того, что зародышъ безсознательно создаетъ себъ органы,

<sup>1</sup>) Cn. Das Büchlein vom Leben nach dem Tode von G. T. Fechner. 1866.

Digitized by Google

которые человъкъ въ послъдствіи ощущаеть, какъ свон, ровно инчего не следуеть относительно духовныхъ действій, перешедшихъ въ чужое сознание. Для насъ понятно, что въ твлесномъ организмѣ, составляюещиъ единую, отдъльную особь, центральное самосознание признаеть своими тв органы, посредствомъ которыхъ оно дийствуетъ; но чтобы присущее чужому самосознанію вмъсть съ тымъ непосредственно ощущалось нами, какъ часть нашего собственнаго существа, объ этомъ мы въ настоящей жизни не имбемъ ни мальйшаго понятія, и ныть никакого явленія, которое могло бы здесь служить даже подобіемъ. Чтобы придти къ такому заключенію, надобно избрать совершенно иной путь Въ противоположность тому, что требуетъ Фехнеръ, надобно идти не съ низу, а съ верху. Фехнеръ гораздо ближе къ пра вильному выводу, когда онъ говорить, что человакъ можетт прізбръсти это высшее зръніе единственно черезъ то, что онт сделается сознательною частью великаго небеснаго Суще ства, его освняющаго, и сознательно будеть участвовать во его свътозарномъ общении съ другими небесными существа ин (1). Но понятіе объ этомъ Существв и объ его общенін ст другими, конечно, не дается намъ аналогіями съ твлесными міромъ. Мы получаемъ его единственно путемъ умозрѣнія Если мы, руководствуясь діалектическимъ закономъ, необ ходимо должны признать существование верховнаго Разум и примыкающаго къ нему сверхъестественнаго міра, кото раго онъ состоить центромъ, то мы должны вийств съ тёми признать, что вси члены этого міра, будучи связаны все проникающимъ Разумомъ, находятся въ теснейшемъ духов номъ общенія и другъ съ другомъ и съ своимъ общими средоточіемъ. Мы должны признать далее, что это непосред ственное общение съ верховнымъ Разумомъ, какъ всеоза ряющимъ свётомъ, должно раскрыть намъ всю глубину и вси безпредельность законовъ бытія. Тогда только можетъ удов летворится та духовная жажда знанія, которою томится че ловъкъ въ настоящей жизни. Тогда откроется передъ наши ми взорами и каждое наше прошедшее дъйствіе, со встам от даленныйшими его послыдствіями; и это откровеніе возбудит радость или раскаяние, а вмъств и тъснъйшее единение ме

1) Das Büchl. v. L. etc. crp. 50.

Digitized by Google

Ц

жду разумными существами, которыхъ помыслы и стремленія будуть явны другь для друга. Тогда только можеть утолиться и та ненасытная жажда правды, которая теперь можеть только чаять будущее воздаяние, но тогда ясно увидить необходимыя правственныя послёдствія всякаго поступка. Мы не въ правъ сказать, вмъсть съ Фехнеронъ, что духовныя существа будуть переплетаться другь съ другомъ и непосредственно чувствовать себя одно въ другомъ, нбо это не вытекаеть изъ посылокъ; но мы хожемъ сказать, что когда разумное существо находится въ непосредственномъ общенія съ абсолютныхъ Разумомъ, передъ нимъ долженъ открыться такой кругозорь, о которомъ оно въ настоящей жизни не можеть им'ять и понятія. А такъ какъ, на основанін предшествующихъ выводовъ, оно вибств съ твиъ сохраняеть все пріобрітенное амъ въ земной жизни личное содержание, то съ этимъ должно быть сопряжено и твсивишее единение между встям связанными земными узами лицами. Такое заключение требуется законами логики, и оно одно отвізчаеть глубочайшимъ стремленіямъ человівка.

И на этомъ одвако мы не можемъ остановиться. Діалектическій законъ, который вездё служить намъ путебодною нитью, заставляеть насъ идти еще далее. Сверхъестественный міръ составляеть область отвлеченно-общаго бытія; человъкъ же, по своей природъ, принадлежить обоимъ мірамъ. Съ перваго своего появленія въ свъть, онъ является уже сочетаніемъ противоположныхъ элементовъ, безконечнаго и конечнаго. Смертью эти элементы разръшаются; но въ силу діалектическаго закона, за раздъленіемъ должно послёдовать новое, высшее соединение. На этомъ основано христіанское ученіе о воскресенія твлъ, ученіе, которое раздъляется и Шеллингомъ. Наполнившись всвиъ содержаніемъ сверхъестественнаго міра, человікъ снова долженъ погрузиться въ область телеснаго бытія. Передъ нимъ открывается новая, безконечная жизнь, въ которой должны принять участіе всв, кто на землё страдаль и работаль. Это-царство Духа, все приводящаго къ конечному совершенству.

Такных образомъ, съ точки зрвнія умозрительной оплософія, настоящая жизнь человбка представляется только первою ступенью безконечнаго развитія. Какими путями п . 5

при какихъ условіяхъ все это совершится, объ этомъ наука, конечно, не можетъ ничего сказать. Умозрѣніе раскрываєть намъ только общія черты духовнаго зданія; частности ускользаютъ отъ логическихъ выводовъ. Да и нѣть намъ нужды добиваться большей полноты въ рѣшеніи этихъ вопросовъ. Философъ, также какъ и вѣрующій, можетъ успоконться на мысли, что и настоящая и будущая наша жизнь находится въ рукахъ Всемогущаго, Премудраго и Всеблагаго Существа, которое всѣмъ управляетъ, всѣмъ своимъ созданіямъ назначаетъ подобающее имъ мѣсто и все ведетъ къ высшей, конечной цѣли всего сущаго—къ абсолютному Добру.

Въ результать, разсмотрьніе существа человѣческой души, нравственнаго закона, управляющаго нашею жизнью, и наконецъ, человъческаго назначенія, привело насъ къ одному и томуже выводу, бъ убъжденію, что человіческая жизнь не прекращается съ земнымъ существованіемъ, но прододжается въ въчность. Это убъждение, столь существенное для человъка, какъ въ теоретическимъ, такъ и въ практическомъ отношения, мы получаемъ не изъ опыта, исо опыть ничего не говорить намъ о возможности продолженія жизни посять смерти. Оно почеридется изъ познанія недоступной опыту метафизической сущности души и управляющихъ ею законовъ. Но такъ какъ эта метафизическая сущность выражается въ явленіяхъ, то самое опытное изслёдованіе якленій можеть представить намь новое подтвержденіе этого взгляда. Конечно, его не дастъ намъ тотъ ограниченный опыть, который, отрицая всякую метафизику, самого себя признаеть единственнымъ источникомъ знанія: опыть этого рода не идеть далее осязаемаго и служить только доказательствомъ человъческой слъпоты. Данныя для подобнаго вывода можеть дать лишь тоть более широкій опыть, который, усматривая въ человъческой жизни явленіе абсолютныхъ началъ, не старается, наперекоръ логикъ и фактамъ, вывести абсолютное изъ относительнаго, а изслёдуетъ настоящую ихъ связь, принимая ихъ такъ, какъ они есть въ авиствительности. Этоть единый истинный, въ приложения къ духовной области, опытъ удостовъряетъ насъ, что общія явленія человѣческой жизни, философія, религія, искусство, право, нравственность, исторія, объясняются единственно

твиъ, что человъкъ носитъ въ себъ безконечное начало. Этамъ же однимъ объясняются и явленія дичной жизни, человъческія стремленія и привязанности, которыя простираются далеко за предълы мимолетныхъ возбужденій, получаемыхъ отъ визшиняго міра. Безсмертіе души составляетъ необходимый выводъ изъ этой посылки.

Digitized by Google

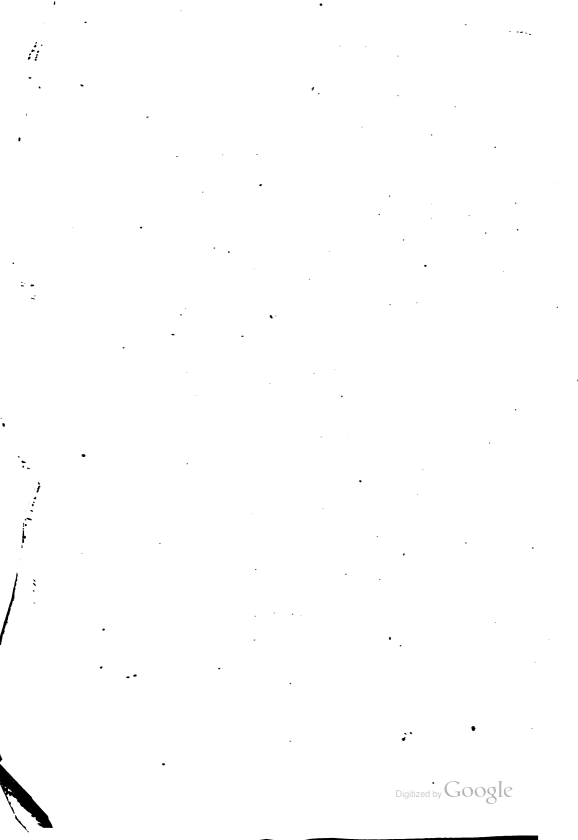
•

• Digitized by Google

## КНИГА И.

## РЕЛИГІЯ.

Digitized by Google



## ГЛАВА І.

## РЕЛИГІЯ, КАКЪ ОБЩІЙ ЭЛЕМЕНТЪ ЧЕЛОВВЧЕСКАГО ДУХА.

Мы видѣли, что онлосооія, въ высшемъ своемъ значенія, есть познаніе абсолютнаго, что же такое религія?

Религія, какъ общее явленіе человѣческаго духа, есть стремленіе къ живому общенію съ абсолютнымъ. Она относится къ философія, какъ молитва относится къ силогизму.

Человѣкъ на всѣхъ ступеняхъ своего развитія, съ тѣхъ поръ какъ онъ сознаетъ себя человѣкомъ, ищетъ Вога и возноситъ къ нему свои молитвы. Это-всемірный сактъ, который указываетъ на искони присущую человѣку потребность общенія съ Высгимъ Существомъ. Другой сактъ тотъ, что въ религім человѣкъ находитъ удовлетвореніе. Онъ укрѣпляется правственно, пріобрѣтаетъ душевное спокойствіе и утѣшеніе въ скорбяхъ. Въ своемъ стремленіи къ Богу, человѣкъ не остается вѣчно голоднымъ; онъ получаетъ духовную пищу. Источникомъ этого удовлетворенія служитъ внутренняя увѣренность, что невидимое Существо, къ которому онъ обращается мысленно, слышить его молитвы и оказываетъ ему помощь. Въ этомъ состоитъ сущность вѣры.

Но не есть ли это самообольщение?

Внутреннее отношеніе души къ Богу не подлежить опытному изслёдованію. Нёть внёшнихъ признаковъ, по которымъ наука могла бы удостовёриться въ его дёйствитедьности. Вслёдствіе этого, познтивисты, ничего не допускающіе, кромѣ опыта, послёдовательно видять въ религіи только плодъ фантазіи. Если мы не въ состояніи познавать абсолютное, то еще менѣе можеть быть допущена возможность общенія съ нимъ. По теорін познтивистовъ, религія 44

служить только признакомъ младенческаго состоянія человъческаго ума. Необразованный человъкъ, вмъсто того чтобы изучать явленія природы, какъ они есть, причисываетъ ихъ дъйствію такихъ же существъ, какъ онъ самъ, только одаренныхъ несравненно большимъ могуществомъ. Но съ высшимъ развитіемъ, эти призраки исчезаютъ. Человъкъ убъждается, что явленія природы управляются естественными законами, а не производятся волею воображаемыхъ лицъ, именуемыхъ богами. Онъ убъждается и въ томъ, что онъ способенъ познавать только относительное, а не абсолютное. Съ тъкъ вмъств отпадаетъ и мнимое общеніе съ абсолютнымъ. Религія уступаетъ мъсто наукъ.

Это воззрѣніе, которое имѣеть претензію опираться на одни факты, грешить прежде всего тежь, что оно неверно представляеть факты. Върующій, даже на нязшихъ ступеняхъ развитія, какъ скоро онъ отръшился отъ вибшияго явленія и чачинаеть поклоняться выражающейся въ явленіяхъ силь, представляеть себь боговь совершенно иными, нежели онъ самъ. Себя онъ знаеть какъ физическое существо, видимое и осязаемое; боговъ же онъ представляетъ невидимыин и неосязаемыми. Человёкъ никогда не воображаеть, что онъ можетъ сообщать свои мысли и желанія другимъ, иначе какъ путемъ вившияго общенія; къ Богу же онъ обращается мысленно, и увёренъ, что молитва его будетъ услышана. Слёдовательно, тутъ явленіе совершенно другаго рода, нежели простой антропомороизиъ. На понятіе о Богв могуть быть перенесены нёкоторыя человёческія черты; но самое понятіе взято отнюдь не съ человёка. Между ними вся разница, которую мы полагаемъ между физическимъ существоиъ и духовнымъ, между относительнымъ и абсолютнымъ. Одно представление получается изъ опыта, другое изъ чистой мысли. Если опыть составляеть единственный источникъ нашего познанія, какъ утверждають позитивисты, то какимъ обг зомъ могъ человекъ воображать себѣ въ теченія тысяч тій, что онъ имфетъ общеніе съ существомъ, которое на залько никогда никому не являлось, но о которомъ онъ не можеть имъть даже ни малъйшаго понятія? Что за безумный бредъ, обуявшій челов'ячесвій родъ, притомъ не на низшихъ только ступеняхъ развитія, во времена первобытнаго невъжества, а равно и на высшихъ, ибо мы знаемъ изъ опыта, что къ числу религіозныхъ людей принадлежали величайшіе умы, какіе появлялись въ человачества? Все это, съ точки зранія опытнаго знанія, совершенно необъяснимо. Религія, также какъ и оплософія, составляетъ камень преткновенія для позитивизма-

Съ онлосооской точки зрънія, напротивъ, религія представляется необходниымъ явленіемъ въ человъческой жизни. Если Богь есть Разумъ, управляющій вселенною, а человъкъ, какъ разумное существо, самъ является причастникомъ этого Разума и носить въ себѣ сознаніе его бытія, то онъ, по самой своей природъ, долженъ стремиться въ общению съ Богомъ. Существо разума состоитъ именно въ общения. Разобщаеть телесная ограниченность; разумныя же существа, въ силу внутренняго закона, стремятся къ общению другъ съ другомъ. И если это справедливо для отдёльныхъ существъ, то твиъ более это должно ниеть место въ отношенія къ тому Существу, которое составляеть центрь и связь всего духовнаго міра. Какъ скоро человѣкъ имѣетъ понятіе о Богѣ, такъ онъ необходимо стремится въ единенію съ нимъ. А съ другой стороны, признавая существованіе Бога, мы не можемъ не признать, что онъ присутствуеть въ сердцахъ людей, слышитъ ихъ молитвы и оказываетъ имъ помощь. Реднгія не есть только одностороннее вознесеніе души къ Богу; туть есть живое взанинодъйствіе, п это именно то, что даеть намъ несокрушимую уввренность въ присутствін Верховнаго Существа. Таково прирожденное человъку чувство; таково же и убъжденіе высочайшихъ умовъ. Чемъ шире міросозерцаніе человека, чемъ глубже онъ внибаеть въ основныя начала бытія, твиъ сильнее пробуждается въ немъ редигіозное стремленіе. Поэтому, всъ велнкіе философы, не смотря на одностороннія точки зрънія, на недостаточныя системы, были глубоко религіозные люди. Стоить вспомнить великаго пантенста новаго времени, Спинозу, о которомъ такъ поэтически выразнася другой религіозный философъ, Шлейермахеръ: "принесите со мною благоговъйно доконъ въ жертву манамъ святаго, отверженнаго Спинозы! Его насквозь проникаль высокій міровой духъ; безконечное было для него началомъ и концомъ, вселенная-его единственною и въчною любовью; онъ былъ полонъ религіи". Извъстно также изреченіе отца опытной методы, Бэкона: "немного онлосооія отвращаеть отв религін; болёе глубокая онлосооія возвращаеть къ религін". Защитники чистаго опыта видять въ этихъ словахъ непослёдовательность или заблужденіе великаго человёка; но это обличаеть только всю ограниченность ихъ собственнаго пониманія. Цёлая, и притохъ высшая область человёческихъ отношеній остается имъ недоступною.

Истинная наука не можеть не признать религіи вѣчнымъ и необходнмымъ элементомъ человѣческаго духа. Никакія ученыя изслѣдованія не въ состояніи замѣнить вѣру, также какъ никакія разсужденія не могуть замѣнить молитву. Наука, на вершинѣ своего развитія, какъ всеобъемлющая онлософія, проникающая въ самую сущность видимаго и невидимаго міра, все таки даетъ только отвлеченное знаніе. Живое общеніе есть нѣчто совершенно другое, что выходитъ изъ ея предѣловъ.

Свойства этого явленія вытекають изъ самаго его существа. Вознесеніе души въ Богу должно охватывать всё стороны человѣческой природы, ибо Богъ составляеть для человъка начало, середину и конецъ всей его жизни. Въ этомъ состоить коренное различіе между живымъ отношеніемъ и отвлеченнымъ познаніемъ. Человъкъ встмъ существомъ своимъ обращается къ Тому, въ комъ онъ видитъ и своего создателя, и центръ правственнаго міра и конечную цёль всякаго бытія. Ничто въ немъ не можетъ быть изъято изъ этого верховнаго отчошения, обнимающатс . У основы его существованія. Во всякой другой сфе. ческой квятельности преобладаеть та или другая ушевная сила или способность; здёсь же всё раздробые сыя сным соединяются въ единомъ, верховномъ актъ, кото, имъ утверждается связь единичнаго существа съ абсолютны. ъ началовъ всякой жизня. Въ религін, всё отдёльныя нити человёческаго существованія скрѣпляются въ единый узель.

Отсюда понятно, что религія представляеть весбма сложное явленіе. Въ основанін ея, также какъ и въ основанін всякой душевной двятельности, лежить извъстное чувство. Въ религіи, эта психологическая основа выступаеть твиъ сильибе, что только внутреннее чувство даеть намъ увъренность въ присутствін Божества, недоступнаго твлесному взору. Разумъ, самъ по себъ, не идеть далъе отвлеченнаго знанія; живое отношеніе требуеть вёры. Поэтону, первоначальнымъ источникомъ религи всегда и вездъ является присущее всякому человѣку религіозное чувство. Оно, какъ и всё другія чувства, можеть затемняться и даже совершенно заглушаться другими цёлями и стреиленіями. Многіе, въ извъстный періодъ жизни, могуть не находить его въ себъ. Но какъ скоро человъкъ углубляется въ себя, какъ скоро передъ внутреннимъ его сознаніемъ раскрывается глубочайшій тайникъ его души, гдъ мысль и совъсть совпадають, такъ онъ не можеть не чувствовать своей зависимости отъ окружающаго его безконечнаго бытія и стремленія къ единенію съ этипъ бытісиъ. Это чувство составляеть чиствішее выражение собственной его природы, нбо человъкъ, будучи носителемъ абсолютнаго начала, не можеть не чувствовать присутствія этого начала въ себъ и своей связи съ нимъ. Отсюда то явленіе, что религіозное чувство находится у людей самыхъ необразованныхъ, также какъ и самыхъ образованныхъ. При недостаткъ унственнаго развитія, оно можеть принимать несоотвътствующія истинному понятію формы, но оно распространено во всемъ человъчествъ. Религія, въ отличіе отъ философія, составляетъ достояніе всёхъ. Отсутствіе религіознаго чувства всегда является искаженіемъ человъческой природы. Оно проистекаеть либо отъ состоянія близкаго въ животнымъ, либо отъ односторонняго развитія частныхъ силъ и способностей, въ ущербъ внутреннему единству. На низшихъ ступеняхъ, оно встрёчастся при совершенномъ умственномъ и нравственномъ отупънін; на высшихъ же ступеняхъ развитія, оно служить признакомъ того переходнаго состояния, когда первоначальное, естественное единство души уже потеряно, а новое, духовное единство еще не достигнуто.

Чувство составляеть однако лишь первоначальную основу редигін. Само въ себъ, оно не заключаеть инчего, кроић исопредѣленнаго ощущенія духовнаго недостатка и проистекающаго отсюда стремленія къ восполненію этого недостатка. Для того чтобы это восполненіе могло совершиться, нуженъ предметъ; предметъ же не создается чувствомъ: онъ дается ему извнѣ и при томъ не иначе, какъ посредствомъ разумнаго сознанія. Необходимо представленіе, къ которому бы чувство могло обратиться, а представзеніе производится разумомъ. Кто не имъетъ понятія о Богъ, тотъ не можетъ и ощущать его присутствія; почятіе же о Богъ дается разумомъ, который одниъ раскрываетъ намъ абсолютныя начала бытія. Чувство, отдъльно взятое, есть выраженіе ограниченности, стремящейся къ единенію съ безконечнымъ; но призъпиться къ этому безконечному оно можетъ только тогда, когда въ разумъ появился опредъленный его образъ. Религіозное чувство, по самой своей природъ, есть чувство, проникнутое разумомъ. Оно можетъ принадлежать единственно разумному существу, ибо только разумное существо стремится выдти изъ своей ограниченности и соединиться съ безконечнымъ.

Этимъ объясняется и различіе религій. Религіозное чувство на всёхъ ступеняхъ одинаково; на низшихъ ступеняхъ оно можетъ проявляться даже сильнёе, нежели на высшихъ, ибо оно менёе заслоняется постороннимъ содержаніемъ. Но умственное состояніе у людей разное, а вслёдствіе того различно и пониманіе Вожества. Религія подлежитъ развитію, не потому что развивается чувство, а потому что развивается разумъ. Богъ открывается человёку по мёрё того, какъ человёкъ способенъ его понимать.

Отсюда ясно, что разумное начало въ религія составляеть существеннъйшій ег элементь. Всякая религія представляеть извъстное міросозерцаніе, то есть, извъстное понятіе о Вогъ и объ отношеніяхъ его къ міру. Съ этой стороны, религія совпадаетъ съ философіею; содержаніе ихъ тождественно.

Эта Философская сторона религін называется догмою. Развитіе догмы составляеть предметь богословской наузи. Отсюда понятно, что богословіе не есть только пустой придатокъ иъ религін, игра ума, изощряющагося въ схоластическихъ товкостяхъ. Въ своей отръшенности отъ живаго единства въры, богословскіе вопросы могуть иногда казаться пустыми отвлеченностями, не имъющими существеннаго значенія для человъческой души; но кто знаетъ связь отвлеченныхъ понятій съ самыми конкретными явленіями жизни, кому извъстно вліяніе того, что непосвященнымъ умамъ представляется метафизическими тонкостями, на все міросозерцаніе человъка, тотъ понимаетъ безконечную важность богословской науки. Примъръ докажетъ это яснѣе всякихъ разсужденій. Заямствуемъ его изъ близкой къ намъ догматики христівнской. Въ своей Исторіи паденія Римской Имперіи, Гиббонъ, разсказывая о спорахъ между православными и еретиками ІУ-го въка на счетъ естества Інсуса Христа, котораго одни признавали единосущимыма, а другіе подобносущныма Богу Отцу, выраженія отличающіяся на греческомъ языкъ только одною буквою і (бизбиль; и бизібиль;), говорить, что профанамъ всёхъ въковъ казалесь нельпымя эти ожесточенныя и неръдко кровавыя распри изъ за одной буквы. И точно, они должны казаться какимъ-то безуміемъ всякому, кто въ богословін и метафизикъ видить только пустыя отвлеченности. Но кому понятень смысль этого вопроса, тоть знаеть, что оть этой одной буквы зависью все дальныйшее развитіе человъчества. Признаніе Слова подобносущнымъ Силь означало подчиненное значение Разума въ міроздания и въ человъкв; напротивъ, признаніе Вога Сына единосущнымъ Отцу означало самобытное значение Разума, какъ божественнаго начала, въ мірѣ и въ жизни. Это последнее воззрение было нсточникомъ совершенно новаго міросозерцанія, невѣдомаго древнему міру, міросозерцанія, которов влекло за собою ненсчислимыя послёдствія не только для религія, но я для онлософія, для нравственности, для права, для политики, однных словомъ, для всей совокупности человъческой жизни. То, что выражается здесь одною буквою, обозначаеть переломъ во всемірной исторія. Понять это, конечно, можно только съ помощью философія, которая одна раскрываеть намъ связь понятій. Опыть туть совершенно безсиленъ. Этоть примъръ наглядно подтвержаеть сказанное выше о необходимости философскаго образованія для объясненія историческихъ явленій. Безъ него, міровое явленіе представляется чистою неябностью.

Догматы вёры составляють однако, какъ уже сказано, только одну сторону религи. Въ отличіе оть оплософія, ния не исчерпывается ся существо. Самая цёль ихъ состоить не въ одномъ познанія Бога, а въ установленія, посредствомъ познанія, живаго отношенія между человѣкомъ я Вожествомъ. А такъ какъ человѣкъ есть существо не только разумное, но и чувственное, то это стремленіе должно проявляться и внѣшенмъ, чувственнымъ образомъ. Связь религія со всѣми сторонами человѣческаго естества ведетъ къ потребности внёшняго поклоненія. Религіозная мысль и религіозное чувство выражаются въ тёлесныхъ формахъ.

Π.

LT.

Визшиее поклонение составляеть, можно сказать, художественный элементь религи. Выражениемъ мысли служитъ художественно обработанное слово, выражениемъ чувстватвлодвиженія и музыкальные звуки. Къ этому присоединается и внёшняя обстановка, действующая на душу, предметы и изображенія, представляющіе невидимое въ видимой форив. Религін съ односторонно раціоналистическимъ направленіемъ стараются по возможности уменьшить значеніе этого элемента. Сокращение обрядовъ и уничтожение всякихъ вившнихъ знаковъ благоговения считается даже принадлежностью высшаго образованія. Такое отрицательное отношеніе въ внёшнимъ формамъ оправдывается отчасти твии зарупотребленіями, которыя порождаются излишнею къ ныхь привязанностью. Человёкъ, стоящій на низкой степени уиственнаго развитія, неспособенъ строго отличать визнонее отъ внутренняго. Неръдко для него изображенное слявается съ самымъ изображениемъ. Исполнение внъшнихъ обрядовъ кажется ему важнёе, нежели выражающееся въ нилъ духовное содержание. Но если эти эхоупотребления составляють крайность внёшняго формализма, то отрицание вслкой вившиости составляеть другую, противоположную крайность, которая точно также не можеть быть оправдана разумомъ. Если религія должна обнимать собою всѣ стороны человвческаго естества, то не следуеть уничтожать въ ней визшній элементь, который составляеть существенную ея припадлежность, а надобно только внушать верующимъ понимание истиннаго его смысла. Визшния формы служать не только выраженіемъ чувства, но и сами воздёйствують яа чувство, возбуждая въ человъкъ религіозное настроеніе. И чъмъ податливъе народъ на художественныя впечатлънія, твиъ этотъ элементъ для него важнее. Углубление въ себя составляеть, вообще, достояніе немногихь; насса живеть болье подъ вліяніемъ наружныхъ впечатленій. Отнять у нея то, что привлекаетъ ее визшнимъ образомъ, значитъ лишить ее одного изъ живыхъ источниковъ религіозной жизин.

Первоначальнымъ, самымъ естественнымъ выраженіемъ редигіознаго чувства служатъ твлодвиженія. Человъкъ невольно склоняется передъ видимымъ или представляемымъ

образомъ Божества; онъ падаеть ницъ, выражая твиъ мольбу, сивреніе или покорность. Раціонализиъ отвергаеть всё подобныя изъявленія, также какъ онъ отвергаеть и крестное знаменіе, которымъ христіанинъ непосредственно выражаеть свою въру въ верховный догнать своей религи. По теорія раціоналистовъ, всякое религіозное движеніе души должно выражаться словомъ, какъ будто чувство непремъвно изливается въ словъ и не находить тысячи другихъ путей для. непосредственнаго своего выраженія. Когда живописець хочеть представить намъ человъка, проникнутаго религіознымъ благоговъніемъ, онъ изображаеть его кольнопревлоненнымъ, съ глазами, поднятыми въ вебу, съ выраженіемъ религіознаго умиленія на лиць, и этоть художественный образъ, составляя естественное выражен е чувства, возбуждаеть укиление въ самомъ зритель и заставляеть и его возноситься душою къ вёчному источнику жизни. Телесныя выраженія религіознаго чувства нервако болве способствують возбуждению общаго настроения, нежели самое слочо. Крестное знамение более связываеть христіань, нежели какак бы то ни было молитва. Оно представляеть имъ въ живомъ и непосредственно понятномъ знакъ все то, за что они готовы положить свою душу. Нать сомнанія, что вса эти назвявленія могуть обратиться въ чистый мехализиъ; но развв механическое повтореніе словъ молитвы не составляеть весьма обыкновеннаго явленія? Механическое повтореніе тълесныхъ движеній можетъ обратиться въ привычку; но почему же привычка, которая составляеть одинь изъ существенныхъ элементовъ челов вческой жизни, должна быть изъята отъ вліянія религія?

Тоже самое слёдуеть с казать и объ обрядахъ, которые въ болёе сложной формё представляють такое же выраженіе религіознаго чувства, какъ и простыя тёлодвиженія. Ничто такъ не способствуеть благоговёйному настроевію, ничто такъ не соединяеть людей въ общемъ чувствё, какъ исполненіе обрядовъ съ пониманіемъ истиннаго ихъ смысла. Обрядъ есть выраженіе религіознаго содержанія, вылившагося въ типическую форму, которая передается отъ поколёнія поколёнію. Онъ не только представляетъ полное, художественное изображеніе извёстной идеи, очищенной отъ всякой субъективной примёся, но онъ вмёстё съ тёмъ служить

связью между отдаленивишими временами и народами. Оттого обрядъ бываетъ такъ дорогъ человъку. Даже то, что уже потеряло свой первоначальный смысль, сохраняется, какъ наслёдіе предковъ, какъ воспоминаніе о давно прошедшихъ въкахъ. Еще высшее значение получаютъ обряды черезъ то, что они обыкновенно представляють символическия изображенія событій религіозной жизни, действій самого Божества. Человѣкъ самъ, въ видимой формѣ, изображаеть то, что составляеть содержание его въры. Подъ твлесными движеніями скрывается для него тапнственный смысль. Вслёдствіе этого, каждый шагь получаеть здвсь высшее, религіозное значеніе; нарушеніе обрядовъ представляется святотатствоиъ. Наконецъ, обряды имъють и воспитательное значеніе. Они пріучають человѣка подчиняться общему порядку и воздерживать свои личныя влеченія. Сюда относятся, напримъръ, посты, налагающіе на върующихъ извъстныя лишенія во имя религіозной цёли. Чёмъ ниже развитіе человёка, тёмъ важные это воспитательное значение обрядовъ. Въ тв времена, когда религія составляеть единственное воспитательное учреждение человъчества, религиозными обрядами опреавляются всв мелочи жизни. Для массы, неспособной понимать философскій смысль догматовь, они представляють живое изображение содержания въры. При маломъ умственномъ развитін, человѣкъ склоненъ даже придавать имъ преувеличенное значение, полагая въ исполнении ихъ главную свою религіозпую задачу, и забывая за визшиею формою внутреннее содержание. Высшее развитие естественно ведеть къ тому, что духовное содержание религия понится болве, нежели визшиня формы. Всявдствие этого, значение обрядовъ неизбъжно умалнется. Человікъ начинаеть думать, что главная его задача въ религіозной сферв заключается не въ исполнении обрядовъ, а въ нравственной жизни и въ вознесени ума и сердца къ Богу. Но и тутъ легкомысленное пренебрежение къ обрядамъ всегда составляеть признакъ односторовняго и ограниченнаго пониманія. И для образованнаго человъка обрядъ представляетъ тнинческое изображение религиозной идеи, отвичающее существенной потребности души, и вивсть съ твиъ установляющее связь лица съ окружающимъ его религіознымъ міромъ, связь, которую онъ можеть нарушить только во ния высшихъ убъжденій, но которою онъ никогда не въ правѣ пренебрегать.

Въ тесной связи съ обрядами состоять внешнія изображенія лицъ и событій, составляющихъ предметь религіознаго поклонения. И это отвергается религиями съ одностороннихъ направленіемъ. Нельзя не сказать, что для массы, не привыкшей отделять внутреннее отъ вившияго, туть есть опасность превращения изображения въ кумиръ. Гдъ эта опасность велика, воспрещение всякихъ подобий ножеть быть средствояъ предупреднть зло. Но съ другой стороны, ниенно для массы, чисто духовное представление становится доступиће, когда оно соединяется съ вићшинить образонъ. Язычникъ поклонялся Богу въ явленіяхъ природы; христіанинъ ищеть Бога уже не въ природъ, а въ духв: для него, изображение Божества можеть быть только делонь духовной деятельности человека, то есть, религіознаго чувства, вылившагося въ художественное произведение. Но върное чутье простолюдина требуеть, чтобы это произведение представляло ему не столько художественный типъ, сколько символъ невединаго. Чънъ ближе оно къ знаконымъ ему человвческимъ образамъ, твиъ менве оно способно возбудить въ немъ религіозное чувство. Отсюда то повсемъстное явленіе, что предметами народнаго поклоненія служать вообще нанменње художественныя созданія кисти или різца. Въ страяныхъ в нервако неблагообразныхъ очертаніяхъ лицъ простолюдниъ видить начто совершенно чуждое блеску и подвижности земнаго бытія. Чвиъ менве въ нихъ твлеснаго подобія, тахъ более они напоминають ему иной, невидимый міръ, передъ которымъ онъ преклоняется въ благоговънія. И образованный человёкъ, умёющій понимать художество на всёхъ его ступеняхъ, не можетъ не быть пораженъ, когда онъ входитъ въ храмъ, наполненный старивными иконами или мозанками, и видить эти строгія лица, съ ихъ угловатыми формя и, съ ихъ первобытною простотою, съ ихъ пеподвижнымъ взглядомъ; они переносять его въ иную область, и онъ ощущаеть въ себв то религіозное настроеніе, которымъ проникнуто все кругомъ. Въ незатвёливыхъ чертахъ первобытной иконы онъ ценить то наивное чувство, которое руководило рукою художника. Но образованный чезовъкъ требуетъ и другаго. Для него, внъшняя врасота художественнаго произведенія не заслоняеть выражающейся въ немъ иден; напротивъ, онъ цвнитъ въ немъ именно полное и гармоническое выражение иден. Вслёдствие этого, для образованныхъ влассовъ, художественныя изображенія религіозныхъ предметовъ служать новымъ источникомъ религіознаго настроенія, также какъ и наобороть, самыя эти изображенія являются выраженіемъ господствующаго въ обществѣ религіознаго чувства. Религія всегда была высшинь вдохновляющимъ началомъ для художниковъ, ибо нѣтъ идей, более способныхъ возвышать человеческую душу, нетъ предметовъ, болёе способныхъ облечься въ типъ идеальной красоты. Конечно, съ этимъ не согласятся тв, которые видять въ искусствъ только подражание дъйствительности. Но кто знаеть, что высшее для искусства есть идеаль, тоть понимаеть, что высшикъ его проявленіемъ должно быть изображение идеальнаго міра, въ которомъ властвуютъ абсолютныя иден. Такимъ было искусство въ древней Грецін; такимъ оно было и во времена Возрожденія, когда духовное содержание христианства вылилось въ художественную форму, выработанную древностью. И донынь, чудеса искусства, сосредоточенныя въ Римъ, служать одною изъ главныхъ примановъ ватолицизма. Дивная форма, въ которую облечено религіозное содержаніе, настроиваеть человівка къ живому воспринитию этого содержания. Напротивъ, протестантия гъ, отвергнувъ всякія внёшнія изображенія религіозныхъ предметовъ, уничтожилъ въ себъ живой источникъ какъ художественнаго творчества, такъ и религіознаго настроенія. Это отрицательное отношение въ исвусству не только служить выраженіемъ односторонняго направленія религіи, но и само способствуеть развитію этой односторовности. Цізыни существенный, и притомъ идеальный элементь человъческой души остается безъ всякой связи съ религіозною жизнью.

Наконецъ, важныйшую часть внышняго поклоненія составляють ть внышнія дыйствія, черезъ посредство которыхъ человыкъ вырить, что онъ входить въ непосредственное общеніе съ Божествомъ. Въ христіанской догматикы эти дыйствія называются таинствами. Мы видым, что вознесеніе души къ Богу сопровождается внутреннею увъренностью, что Богъ нисходить къ человыку, который обращается къ нему съ вырою и молитвою. Но зачымъ нужно, чтобы это общение совершалось черезъ посредство внашаяго обряда? Разва Божество не можеть сообщаться съ человаковъ непосредственно, въ тайника его души? Разва то укранление и уташение, которыя человакъ находить въ молитва, не служать достаточнымъ признакомъ этой взанимости?

Въ отвътъ на эти вопросы следуетъ опять сказать, что это опредвляется потребностью человвческой души. Установленіе во встать редигіяхъ подобныхъ священнодтяствій указываеть на то, что они вытекають изъ необходимости религіозной жизни. Субъективное отношеніе недостаточно челов'яку; оно должно восполниться объективнымъ. Действіе Бога невидимо и неосязаемо; оно постигается только вірою. Но когда это отношение ограничивается внутреннимъ. душевнымъ настроеніемъ, субъективный элементь получаеть слишкомъ преобладающее значение. При слабости въры, человъкъ безъ визшией поддержки остается въ сомизнія на счеть действительности божественнаго действія. Наобороть, при избытив субъективныхъ стремленій, въ немъ рождается убъждение, что онъ получаеть особенное нантие, которое ставить его выше другихъ людей. Это мы видимъ, напримъръ, въ твхъ христіанскихъ въронсповъданіяхъ, которыя сокращають или уничтожають таниства. Во многихъ протестантскихъ сектахъ, върующіе посль молитвы объявляютъ себя внезанно вдохновенными свыше. Они считають себя спеціальными органами божественнаго духа; даже простыя житейскія дъла ръшаются имп на основаніи воображаемаго высшаго нантія. Это засупотребленіе субъективнаго отношенія устраняется установленіемъ обрядовъ, которые, связывая людей въ совокупномъ дъйствія, дають слабой върв поддержку и уничтожають возможность личнаго самообольщения. Человвиъ ничего не можетъ приписать тутъ лично себи; онъ только участвуеть въ совокупномъ дъйствін. Но внъшній обрядъ служить здёсь только носителенъ религіознаго акта, общенія въры. Туть не совершается какое либо видимое чудо, нарушающее законы онзическихъ явленій. Христіанинъ въ глубинъ души своей въритъ, что хлъбъ и вино, которыхъ онъ пріобщается, суть истинное тіло и кровь Христовы, но какъ физическія явленія, для зрвнія и вкуса, хлюбъ и вппо остаются хлёбомъ и виномъ. Претвореніе совершается въ иной области, недоступной зрению и вкусу, въ области

въры. И эта въра истинна, ибо она вытекаетъ изъ глубо чайшей потребности души и служитъ средствоиъ для жи ваго общенія ся съ Богомъ. Нътъ инчего легче, какъ глумиться надъ таинствами съ точки зрънія естественныхт няукъ; но это доказываетъ только полное непоняманіе предмета.

Ŋ-

Высшее изъ священнодъйствій есть жертва. Въ самыхт первобытныхъ религіяхъ совершаются жертвоприношенія Религіозный инстинить челов'я скаго рода видить въ этому дъйствія символъ в средоточіе встать отношеній человтка въ Божеству. Смыслъ его заключается въ томъ, что че ловъкъ, вступая въ общение съ Богомъ, долженъ отречься отъ себя; онъ долженъ отдать себя всецёло тому Выс шему Существу, которому онъ повлоняется. Отсюда все общее убъждение человъчества, что жертва приятна Богу Въ натуралистическихъ религіяхъ древняго міра, которыя не отдвляли еще жатеріальнаго элемента оть духовнаго, это убъждение влекло за собою матеріальныя жертвоприноше нія. Язычникъ приносиль въ жертву Богу свои визшній блага; онъ велъ лучшую часть своихъ стадъ на закланіе Мало того: онъ приносилъ въ жертву свою собственнум онзическую силу и то, что было ему дороже всего на свъ тв, своихъ первородныхъ дътей. Это было страшное искаженіе глубочайшей истины, искаженіе, проистекавшее из смъшенія обонхъ элементовъ. Христіанство замънило матеріальную жертву духовною. И туть идея жертвы составляеть основу всей религін. Христось принесь себя въ жертву 29 все человъчество, и всякій въ него върующій обязанъ быть готовымъ подражать его примъру. Отреченіе отт себя для полной преданности закону Христову составляет сущность христіанскихъ обязанностей. Но отъ христіанина не требуется, чтобы онъ свою готовность выражаль въ матеріальныхъ жертвоприношеніяхъ. Христіанинъ пріобщается жертвѣ Христовой чисто духовнымъ дѣйствіемъ, отреченіемъ отъ эгонстическихъ цвлей и преданіемъ себя всецёло на волю Божію. Это и есть, въ христіанскомъ смыслё, жертва, пріятная Богу. Внёшнія же действія составляюти только необходимыя послёдствія этого внутренняго акта они создають ту символическую форму, въ которую изливается духовное содержаніе.

Digitized by Google

Мы видинъ, что здёсь религія не ограничивается уже чувствонъ и разумонъ; она дъйствуетъ и на волю. Это и составляетъ высшую ся цъль. Филосовія интетъ цълью познаніе истины, искусство—изображеніе красоты, религія же, соединяя въ себъ всъ элементы человъческой души, направляетъ ихъ къ верховной цъли, къ добру. Черезъ это, она приходитъ въ непосредственную связь со вставъ нравственнымъ міромъ человъка. Если догматы въры ставятъ ее въ ближайшее отношеніе къ оплосовія, внъшнее поклоненіе къ искусству, то направленіе воли даетъ ей вліяніе на нравственностя́.

Какъ же мы должны понимать эти отношения? Даетъ ли религия высший законъ отдёльнымъ элементамъ человёческаго духа, или эти элементы соединяются въ ней, сохрании каждый свою самостоятельность?

Этоть вопрось требуеть особаго разсмотрания.

# ГЛАВА II.

#### РЕЛИГІЯ И ФИЛОСОФІЯ.

Если онлософія есть отвлеченное познаніе ъбсолютнаго, а религія живое взанинодъйствіе съ абсолютнымъ, то онлософія не можеть быть поставлена выше религіи.

Понимание редигии, какъ низшей ступени фидософскаго сознанія, имфеть за себя авторитеть такого великаго мыслителя, какъ Гегель; но собственная діалектика Гегеля обнаружичасть несостоятельность этого взгляда. Философія относится къ религін, какъ чистая мысль къ живому единенію, то есть. какъ отвлеченно-общее начало къ конкретному единству. Послёднее, въ силу діалектическаго закона, съ одной стороны предшествуеть отвлеченію, но съ другой стороны, оно саздуеть за отвлечениемъ. Въ отношения къ первоначальному единству, отвлеченное познание будеть отчасти составлять высшую ступень развитія; но это — ступень односторонняя, на которой нельзя остановиться: отвлеченно-общее начало все таки должно снова возвратиться къ конкретному единству, которое, представляя высшее сочетание противоположностей, является вёнцомъ развитія. Гегель, какъ мы видёли выше, началъ съ отвлеченно-общаго начала, съ чистой логики, а потому долженъ былъ кончить твмъ же: въ этомъ состоитъ самая существенная его ошибка. Но по внутреннему смыслу его системы, конкретное должно быть поставлено выше абстрактнаго, следовательно религія выше оплософін, а не наобороть.

Поводомъ въ этому невърному выводу Гегеля послужило то, что религія, по его мивнію, выражаеть абсолютное не въ соотвътствующей ему формъ чистой мысли, а въ низшей формъ образовъ и чувствъ; философія же устраняетъ всю эту постороннюю примъсь и понимаеть абсолютное въ его чистотъ. Но если религія не ограничивается одною чистою мыслью, а присоединяеть къ ней образы и чувства, то это происходить именно отгого, что она обнимаеть собою не одну только сторону или способность человъческой души, а всё въ совокупности. Человъкъ всёмъ свомъсуществомъ стремится къ общенію съ Богомъ. Всъ силы его души соединяются въ этомъ актъ, который возносить его къ верховному началу всякаго бытія и, по этому самому, представляеть высшее, что только есть въ человъческой природъ, по крайней мъръ въ области чисто идеальныхъ отношеній, ибо еще выше должно быть поставлено реальное осуществленіе идей, или, говоря религіознымъ языкомъ, дъятельность на пользу ближнихъ во ими Божіе.

Но если онлософія относится въ религія, какъ отвлеченное начало къ конкретному, то не слёдуеть ли изъ этого, что первая должна получать законъ отъ послёдней, какъ отдёльная часть, получающая законъ отъ того цёлаго, въ которому она принадлежить? Повидимому, живое отношеніе можеть дать болёе, нежели отвлеченная мысль, и то, что оно даеть, имбеть такую полноту и такую непосредственную связь съ предметомъ, о какихъ онлософія никогда не можеть мечтать. Отсюда не далеко заключеніе, что только посредствомъ живаго общенія съ Богомъ мы можемъ получить истинное богопознаніе, между твиъ какъ отвлеченный разумъ, будучи оторванъ отъ живаго источника, предужденъ довольствоваться метафизическимъ остовомъ абсолютнаго Существа, неспособнымъ дать истинное понятіе о предметъ.

Этотъ взглядъ нервако встрвчается у писателей богословской школы. Они видять въ религіи единственный источникъ богопознанія, а на онлософію смотрять, какъ на пустую игру человъческаго ума, который хочетъ собственными усиліями достигнуть истины, но приходить лишь къ тому, что онъ запутывается въ нескончаемую свть противоръчій. Философія, по мнвнію этихъ писателей, должна заимствовать свои начала изъ богословія. Средневъковые схоластики прямо называли ее служанкою богословія. И понынъ еще богословское направленіе, раздъляемое между прочимъ нашими славянофилами, утверждаетъ, что только въра можетъ быть источникомъ истиннаго знанія. Въ односторонно логическомъ развитія мысли приверженцы этой

Digitized by Google

школы видять нарушеніе цільности человіческихь и ній. Они требують, чтобы разумь возвратился къ то вому источнику, виз котораго наука превращается в вый схематизмъ. Религія, говорять они, не можеть вать въ отдільномъ уголкв человіческой души, ос козль себя місто другимъ, чуждымъ ей элементам охватываеть человіка всеціло, и только отдавансь е нь, человікь можеть обрести утраченное имъ внут сдинство.

- 228 ----

Изъ предъидущаго можно видёть, что этотъ взгл влючаеть въ себъ нъкоторую долю истины, но еще бо долю непониманія существа человёческаго духа и ва го отношенія различныхъ его элементовъ. Та внут цвльность человека, которая требуется этимъ учение ставляеть не болье какъ первую ступень развития; выражается то первоначальное единство, которое с точкою отправленія для человіческаго духа, но на ко человъвъ не можетъ остановиться. Высшею затви иенью является самостоятельное развитіе отдельны ментовъ. Это не насильственное отторжение вытвей щаго ствола, а выражение истипнаго существа дух присущаго ему абсолютнаго начала, въ силу которал ная отдёльная его сторона способна сдёлаться источ самобытной жизни и развиваться чисто извнутри се щая связь всэхъ этихъ сторонъ снова неизбъжно при ихъ къвысшему единству; но это новое единство вод ся не насильственнымъ подчуненіемъ ихъ визшне нихъ авторитету, а собственнымъ ихъ внутреннимъ тіемъ. И въ этомъ единенія должна сохраняться са тельность каждаго. Копечное единство, какъ уже был объяснено, представляетъ не простое возвращение къ начальной точкъ отправленія, а высшую ступень, н совмъщаетъ въ себъ всю полноту и все разнообразіе Мы здесь приходимъ опять къ тому положению, что р высшаго элемента не уничтожаеть самостоятельнос: шихъ. Это положение имъеть силу въ особенности д ибо жизнь духа состоить именно въ свободномъ отп его влементовъ.

Въ приложения въ онлософія, эти начала получаю вую очевидность изъ разсмотрвнія самаго ся суще ся способовъ дъйствія. Философія имветь свои пути познанія и свои доказательства, совершенно отличные оть религія. Философія не можеть ссылаться на авторитеть, на жи- /) вое общение, на внутреннее или визшиее откровение. Для нея религія составляеть предметь изслёдовавія, а не источникъ познанія. Точкою отправленія для нея можетъ быть единственно она сама, то есть, человвческий разумъ съ его неизмёнными законами и съ присущимъ ему понятіемъ абсолютнаго, къ которому онъ необходимо сводитъ все относительное. Для оплосоов не существуеть инаго орудія, кромѣ логики, или, что тоже самое, діалектики, которая составляеть высшее развитие логики. Всякое доказательство на столько имбеть для него силы, на сколько оно представляется ему логически необходимымъ. Вслёдствіе этого, сямыя религіозныя начала тогда только признаются философонъ, когда они прошли черезъ горинао логическаго испытанія. Тоть оплосооскій элементь, который составляеть существенную составную часть всякой религія, не принимается философомъ на въру, но изслёдуется имъ на основанія началъ собственной его науки и усвонвается имъ единственно тогда, когда онъ соотвётствуетъ законамъ человѣческаго разума.

Отсюда ясно, что въ наукъ разумъ становится судьею, въры. И это отношение, въ этой области, совершенно правильно. Хотя конкретное начало есть высшее, но отвлеченно-общее начало служить орудіемъ испытанія конкретнаго единства. Синтезъ оправдывается анализомъ. Именно потому что въ религін соединяются всв элеженты человвческой души, она не можеть служить отвлеченнымъ мвриломъ истины. Религія представляеть стремленіе человъка къ живому общенію съ Богомъ; но въ этомъ стремленія субъективное начало перемъшнвается съ объективнымъ; съ върою легко соединяется суевъріе. Провърка здъсь твиъ необходимве, что религія-не одна въ мірв; ихъ множество, и каждая изъ нихъ имветь притязание на безусловное значеніе, каждая отвергаеть всв остальныя. Что же остается двлать человъку? чвиъ будеть онъ руководиться въ своемъ выборѣ? какъ отличить онъ въру отъ суевърія? Полагаться на субъективное чувство, на внутреннее просвътление нъть возможности, ибо субъективный элементь опять таки ниветь здесь слишкомъ преобладающее значение. Субъективное мерило недостаточно не только для другихъ, но и для самого человѣка, ибо онъ можеть всегда предполагать самообольщение или ошибку. Объективная истина требуеть и объективнаго мерида, а таковое можеть дать только разумъ. Какъ бы ни ограниченъ былъ человъческій разумъ, онъ составляетъ единственное данное человѣку орудіе познанія, а потому единственное для него мёрило истины. Волею или неволею, мы принуждены на него полагаться. Когда разуму противополагается откровеніе, и отъ человёка требуется въра въ это откровеніе, онъ, какъ разумное существо, обязанъ спроснть: гдв доказательство, что это откровение Божие? Иначе нътъ причины, почему бы онъ не повърнаъ Ведамъ нан Корану, также какъ Евангелію. Онъ долженъ будеть слёпо отдаться всякону суевёрію. Доказательство же можеть представить единственно разумъ, испытавши какъ визшине признаки откровения, такъ и внутреннее его содержание. И только проведши свою въру черезъ это испытание, образованный человакъ можетъ отдаться ей всею душою, сознательно и свободно, какъ требуется высшимъ развитіемъ духа. Поэтому тв религін, которыя носять въ себь непоколебниое убъждение въ р зумности своего содержания, не только не боятся испыталия, но и сами его вызывають. Испытуйте все, говорить Апостоль, и хорошаго держитесь (I Солун. V, 21). Истинная въра отличается отъ суевърія именно твиъ, что она способна вынести испытание. Мы видьли, что разумъ самъ составляетъ необходниый элементъ религия, а потому онъ обязанъ доказать свое присутствіе въ ней, совершивши эту провърку, рознявши то, что здъсь сливается, отдъливши существенное отъ случайнаго, субъективное отъ объективнаго. Устраняя же всякое испытаніе и требуя безусловной покорности авторитету, въра ставить себя на одну доску съ суевъріенъ.

Съ другой стороны однако, нътъ сомнѣнія, что и разумъ не можетъ служить непогрѣшимымъ мѣриломъ истины. Человѣческій разумъ развивается, и въ этомъ развитіи онъ проходитъ черезъ различныя ступени, изъ которыхъ каждая представляетъ только одностороннюю истину. Мы видъли, что философія, при каждомъ шагѣ, который она дѣлаетъ, образуеть полный цикль ученій, поочередно переходя оть натурализма, съ одной стороны къ матеріализму, а съ другой къ спиритуализму, затъхъ къ скептицизму и наконецъ, къ идеализму. Очевидно, что при односторонней точкъ зрънія, самое мърило, выставляемое разумомъ, будеть одностороннее. Матеріализмъ, въ силу этого закона, получаетъ полное право гражданства въ онлосооін; онъ является однимъ изъ необходимыхъ моментовъ въ развитіи мысли, а между тъмъ, онъ, по существу своему, ведеть къ полному и притомъ совершенно ложному отрицанію религія. Тоже сладуетъ сказать и о реализмъ, который, отвергая всякую возможность познанія абсолютнаго, признаетъ относительное за единственный предметъ человъческаго въдънія и видитъ въ религіи только плодъ невъжества и предразсудковъ. Какъ же можетъ религія признать подобный приговоръ?

Эти затруднения устраняются, если мы примемъ въ соображеніе, что онлософія не только развивается какъ послівовательный рядъ чисто научныхъ учений, но входить, какъ составной элементь, въ самую религію. Философскія начала, заключающіяся въ религіозномъ міросозерцанія, служать побъдоноснымъ орудіемъ противъ односторонией критики. Вооруженный этими началами, върующій можеть разоблачить всё внутреннія противорёчія матеріализма. Реализму, не признающ му ничего, кромъ явленій, онъ съ торжествомъ можеть указать на всемірное явление религия въ человъчествъ, явленіе необъяснимое съ реалистической точки зрѣнія, ибо если человѣкъ способенъ познавать только относительное, то откуда всеобщая вёра въ абсолютное? Такниъ образонъ, разунъ въ себв самонъ заключаетъ противодействіе всякому одностороннему направленію. Ложная критика не въ силахъ поколебать религіозное зданіе. Чънъ она односторонные, тыкъ болые возмущаются противъ нея всё другіе элементы разумнаго познанія, и тёмъ скорёв обличается внутренняя ся несостоятельность. Одностороннее направление можеть произвести временное увлечение, но твяъ сильнее наступаеть реакція. Это мы видниз во встать историческихъ явленіяхъ подобнаго рода. И въ этой реакцін редигія находить союзника въ самой онлософій, нбо человвческая мысль не можеть остановиться на односторонней точкъ зрънія: она необходимо, въ силу внутрев5

няго закона развитія, переходить на высшую ступень. Тѣ, которые ничего не видать и не понимають, кромѣ настоящей минуты, могуть считать матеріализмь или реализмъ окончательными выводами созрѣвшей человѣческой мысли. Но тѣ, которые умѣють возвыситься надъ увлеченіями современности и понять всемірный ходъ человѣческаго разума, знають, что эти точки зрѣнія составляють не болѣе какъ временныя ступени, черезъ которыя проходить духъ, по которыя онъ скоро покидаеть для болѣе полнаго и высокаго развитія.

Тоже самое слёдуеть сказать и о всёхъ другихъ онлосооскихъ ученіяхъ, заблючающихъ въ себѣ одностороннее развитіе мысли. Философія и религія расходятся въ частныхъ своихъ проявленіяхъ, ибо онѣ не развиваются параллельно; но въ цёломъ онѣ совпадаютъ, ибо, въ своей совокупности, онѣ представляютъ развитіе одного и тогоже содержанія. Сознаніе абсолютнаго, которое въ онлософіи развивается въ формѣ отвлечениаго познанія, въ религіи развивается въ формѣ живаго отношенія къ Божеству, охватывающаго всю человѣческую жизнь.

Отсюда понятна та роль, которую играетъ онлософія въ отношения къ религия. Какъ чисто логическое мышление. онлософія заключаеть въ себв и синтезь и анализь; но въ совокупности человъческаго духа, религія представляеть синтетическое начало, а овлософія аналитическое, то есть, отдъльный элементъ, отръшенный отъ другихъ. Религия, обнимая всё стороны человъческаго естества и подчиняя ихъ верховному, абсолютному принципу, стоящему выше человвческаго произвола, принимаеть форму неподвижнаго и неизмъннаго міросозерцанія, которому человъкъ правственно обязанъ подчиняться. Философія, напротивъ, подвергая это начало логическому испытанію, и переходя отъ опредъленія къ опредъленію, въ силу управляющаго ею закона діалектическаго развитія, носить на себъ характерь подвижности; она составляеть прогрессивный элементь человъческаго духа. Вследствіе этого, она нередко действуеть на религію, какъ разлагающее начало. Если односторонняя критика не въ силахъ поколебать религіозное зданіе, то всесторонняя критика несомнённо должна обнаружить вся недостатки существующей религіозной формы. Это и случилось въ древнемъ мірв. Язычество разложилось погъ вліяніемъ гречсской онлосооін. Но если это чисто логическое движение мысля действуеть разрушательно на нязшия сормы религіознаго сознанія, то оно же приводить человака къ высшему сознанию. Анализъ, опять же въ силу діалектическаго закона развитія, самъ собою, неизбіжно приводить къ высшему синтезу. Филосовское мышление приготовляеть человака къ болае полному религозному общению съ Богомъ, пбо полнота общения зависить оть полноты пониманія. Здёсь опять мы кожемъ сослаться на исторію древняго міра. Греческая онлосооія приготовила язычниковъ въ . воспринятию христіанства. И это приготовленіе было до такой степени действительно, что христіанство, отвергнутов Евреями, изъ среди которыхъ оно вышло, было усвоено совершенно чуждыми ему народами, именно твин, которые прошли черезъ школу Сократа, Платона, Аристотеля, Стонковъ, Неоплатониковъ,

Такных образовъ, въ общемъ развити человъческаго духа, аналитическое движение мысли служить переходомъ оть одного синтеза въ другому. Каждый онлосооскій періодъ лежить между двумя періодами религіозными. Это не значить, что во времена онлосооскаго движенія религія должна уступить место онлософія и наобороть. Философія для человъка никогда не можеть замрнить религи, точно также какъ религія никогда не можеть уничтожить необходимости онлософін. Но въ религіозныя времена умъ человъческій самъ собою подчиняется господствующему синтезу, ибо не видить ничего высшаго. Философскія изслёдованія ограничиваются тогда объясненіемъ и оправданіемъ религіозныхъ върованій. Въ азалитическія времена, напротивъ, наука становится на собственныя ноги и старается продагать новые пути. Религія черезь это не исчезаеть. Не только для массы, но и для образованныхъ людей, живое общение съ Богонъ остается высшею потребностью души, оть которой они никогда не могуть отказаться. Но рядомъ съ религіознымъ зданіемъ является чисто свётская область, ревниво охраняющая свою самостоятельность и нерёдко становящаяся въ противорвчие съ вврою. Неть сомнения, что черезъ это въ человъческую жизнь вносится разладъ, но разладъ неизбъяный, ибо онъ вытекаетъ изъ необходимыхъ законовъ разющаго всёхъ синтеза, соглашение разнообразныхъ элементовъ человёческой жизни по неволё предоставляется каждому отдёльному лицу, которое дёлаетъ это на свой ладъ и часто не въ состоянии справиться съ своею задачею. Таково необходимое условие движения. Согласие жизни и полнота разумёния могутъ быть только вёнцомъ развития; ихъ нельзя ожидать на каждой ступени.

- 231 -

Эта смвна синтетическихъ эпохъ и аналитическихъ, изъ которыхъ однв характеризуются преобладаніемъ религіи, а другія преобладаніемъ онлосооіи, составляеть основной законъ человвческой исторія, законъ впервые подмвченный сенъ-симонистами. Филосооское изсладованіе отношенія онлосооіи къ религіи доказываеть его необходимость, а опытное изученіе исторіи подтверждаеть его двйствительность. Ниже мы подробнье разберемъ этотъ законъ; теперь же псрейдемъ къ разсмотрвнію отношеній рельтіи къ другимъ соерамъ человвческаго духа.

Digitized by Google

## ГЛАВА ІІІ.

#### РЕЛИГІЯ И ИСКУССТВО.

Отношение редиги къ искусству объясняеть отношение ея къ онлосоон, но туть есть и свои особенности.

Для твхъ, которые видять въ искусстве только подражаніе природ'в или снимокъ съ жизни, религіозное искусство должно казаться такимъ же непостижниымъ заблужденіемъ человическаго духа, какниъ представляется самая религія мыслителямъ, не признающимъ инаго источника познанія, кромв опыта. Здесь это заблуждение твиъ страниве, что въ художественномъ творчествё человёкъ слёдуеть не указаніямъ ума, по существу своему подверженнаго ошибкамъ, а непобъдниому внутреннему влеченію. Идея овладъваеть всею душою художника, и онъ безсознательнымъ творческимъ актомъ переводить ее въ образъ, носящій на себъ печать красоты. Если для человъка нъть чисто идеальнаго міра, если вившнія явленія составляють для него источникъ всего, что онъ думаетъ и чувствуетъ, то высшее, до чего можеть достигнуть искусство, это - изображение историческихъ событій. Только въ этихъ предвлахъ оно остается выраженіемъ истины; идя далёе, оно превращается въ какую то нелёпую фантазію. Между темъ, всякій, кто знакомъ съ произведеніями искусства и умъеть ихъ цънить, знаеть, что эта нелёпая фантазія стоить безконечно выше всего, что можеть произвести искусство, стремящееся быть только подражаниемъ жизня. Сикстинская мадонна была и останется идеаловъ художественной красоты, не смотря на то, что выраженная въ ней ндея не имветь въ себѣ ничего реальнаго, а заимствована изъ сверхъчувственной области. Очевидный признакъ, что сверхъчувственныя идеи, составляя живой источникъ вдохновенія, заключають въ себя начто положительное, дайствующее на человаческую душу,

Эта вдохновляющая сила религіи объясняется только твиъ, что задача искусства заблючается не въ одномъ изображеженіи дійствительности, а въ выраженіи идсй въ изящныхъ формахъ. Это идеальное начало есть иженно то, что даетъ искусству высшее значеніе въ человіческой жизни; дійствительность же доставляеть ему только матеріалъ для исполненія этой задачи. На сколько идеи выражаются въ жизни, на столько самая жизнь становится предметомъ для искусства. Въ самыхъ мелкихъ явленіяхъ можеть быть обаяніе поэзіи, слідовательно и предметь для художественнаго творчества. Но высшимъ для него поприщемъ служить идеальный міръ, гдё идеи находять полное свое выраженіе въ соотвітствующихъ пиъ образахъ. Этоть именно характерь носитъ на себё религіозное нскусство.

Понятно однако, что художникъ тогда только способенъ вдохновляться религіозными идеями, когда онъ видить въ нихъ истину. Пустая игра воображенія никогда не можеть заключать въ себв той силы и той глубниы, которыя необходимы для релягіознаго художества, и которыя плиняють насъ въ его произведеніяхъ. Мало того: художнику недостаточпо одного личнаго убъжденія; надобно, чтобы религіозныя нден одушевляли то общество, среди котораго онъ живеть. Художникъ, болве чемъ кто либо, дитя своего времени. Онъ-не случайное, единичное явленіе въ ряду другихъ. Въ его безсознательномъ творчествв выражаются тв идеальныя начала, которыя живуть въ окружающемъ его мірѣ, та поэзія, которая вветь въ современности. Илеальное согласие жизня выражается у него въ идеальной гармоніи формъ. Поэтому, во всё времена, искусство на столько способно держаться на высоть, на сколько въ обществъ сохранилось идеальныхъ стремленій. Чънъ более последнія исчезають, чемъ болве преобладаеть анализь, твиъ и паденіе искусства становится ощутительные. Внутренній разладъ общества выражается въ отрывочности и мелочности художественныхъ проязведеній. Разрозненное содержаніе неспособно выляться въ гармоническую форму. Это мы видимъ на нашихъ глазахъ. Никогда еще, можетъ быть, искусство не стояло такъ низко, какъ именно въ настоящее время, при господствъ реализма. Чъмъ болбе человъкъ ищетъ вдохновенія въ одной дъйствительности, чъмъ болбе онъ удаляется отъ идеала, тъмъ болбе изсикаетъ въ немъ истинный источникъ художественнаго творчества. Возрожденія искусства можно ожидать только отъ возвращенія къ идеальному міросозерцанію. Но это зависитъ отъ развитія жизни. Художникъ не можетъ быть зачинателемъ движенія; онъ является только имсшимъ его выраженіемъ.

Но вдохновляясь содержаниемъ религия, какъ чистымъ проявлениемъ пдеальныхъ началь, художникъ относится къ нему свободно. Искусство, также какъ и онлософія, составляеть самостоятельный элементь человвческаго духа, элементъ, корень котораго лежитъ въ свободномъ творчествъ. Художникъ не изъ одной религіи черпаетъ предметы для вдохновенія; онъ обращается и къ жизни, и даже къ матеріальной природъ. Все, что посить на себъ слъды прасоты, принадлежить сму, какъ собственное его достояние. Не редигіозная идся, а идея красоты, то есть, гармоническое сочетание иден съ формою, составляеть истинное начало искусства. Это невидимое и неосязаемое, неудовимое и невыразимое начало художникъ ищеть во всемъ мірозданін, отпидывая всякую случайную примъсь, нанесенную дэйствительностью, и возвода всякое содержание въ идеальный типъ. Но для того чтобы художникъ былъ въ состоянія это сдълать, необходимо, чтобы и форма и содержание вполнъ находились въ его распоряжении. Только свободное творчество способно произвести ту идеальную гарионію, которая отввиаеть глубочайшимъ стремленіямъ человвиеской души. Истиннымъ требованиямъ художества равно противны и рабское подражание дъйствительности и рабское подчинение хотя бы даже идеальному содержанию. Первое ведеть къ реализму, второе къ символизму Въ первомъ случав сорма преобладаеть надъ содержавісяъ, во второмъ содержаніе надъ формою. Символизмъ, по идеѣ, все таки выше реализма. Послёдній лишаеть искусство именно того значенія, которое даеть ему высокое мёсто въ развитія человёческаго духа. Символизмъ, напротивъ, даже при недостаточной сорив, сохраняеть возвышенное содержание, которое, прошедши черезъ душу художника, трогаетъ и цивияетъ насъ въ его произведения. Величайшия художественныя школы вырабатывались изъ символизма. Но высшее требование состоитъ все таки въ идеальномъ согласии содержания съ сормою, а оно возможно только при вполить свободномъ отношении къ предмету.

Съ этой стороны, времена исключительнаго господства религіозныхъ началъ не могуть быть вполнѣ благопріятны для искусства. Свободное творчество слишкомъ здѣсь связано содержаніемъ; ему не достаетъ самостоятельности. Поэтому, религіозное искусство достигаетъ высшаго своего цвѣта только въ тѣ мимолетныя эпохи, когда духъ человѣческій не отрѣшился еще отъ своей религіозной основы, но обрѣлъ уже свободу движеній, то есть, при переходѣ отъ синтетическихъ эпохъ къ аналитическимъ. Въ эти счастливыя мгновенія, идеальное содержаніе, еще не поколебленное анализомъ, облекается въ идеальную же форму, еще не заклейменную рутиною, но впервые выливающуюся во всей своей свѣжести изъ души художника.

Исторія представляетъ два такихъ періода: цвътущія времена Греціи и эпоху Возрожденія въ западной Европъ. На Востокъ, при исключительномъ господствъ религіознаго начала, нскусство, не смотря на величіе, которое оно заимствуеть оть выражаемыхъ гиъ идей, остается еще на низшей ступени. Оно не имбелъ здёсь той свободы, а потому и той внутренней гармоніи и того удивительнаго изящества формъ, которыя поражають насъ въ произведеніяхъ Грецік. Только на эллинской почвѣ свободное творчество сочеталось съ религіознымъ вдохновеніемъ. Здёсь самая религія выработалась отчасти подъ вліяпіемъ художниковъ. По свидътельству Геродота, Гомеръ и Гезіодъ создали греческую мноологію. Этому свободному отношенію къ искусству способствоваль и характерь греческой религи. Натурализиъ, не отделяющій духовной сущности отъ матеріальныхъ ея проявлений, составляеть вообще характеристическую особенность языческихъ върованій, и это какъ нельзя более приходится искусству, для котораго идея существуетъ только во внъшнемъ образъ. Но на Востокъ религіозныя нден, выражающія верховныя начала бытія, имвють глубокое космогоническое значение, которое никакая частная форма не въ состояния воспроизвести. Вслъдствие этого, форма получаеть здесь символический характерь. Въ Греція,

напротивъ, религіозныя иден, по своему содержанію, гораздо мельче; онв. можно сказать, раздробляются, индивидуализируются. Поэтому, здесь сущность способна вполна выразиться въ сорыть, которая, будучи насквозь проникнута идеею, пріобрътаеть изумительную гарионію и красоту. Къ этниъ условіянъ присоединялась, наконецъ, и простота древней жизни, которая способствовала художественному воспроизведению ся элементовъ: сложное, очевидно, съ большимъ трудомъ достигаеть внутренней гармоніи, нежели то, что въ себъ самомъ просто и ясно. Все это въ совокупности, подъ вліяніемъ того художественнаго чутья, которынъ въ высшей степени одарены были Греки, сдвлало греческое искусство неподражаемымъ образцомъ для всёхъ временъ и народовъ. Никогда человъчество не можетъ надвяться достигнуть того поднаго проникновенія визшией формы и внутренняго содержанія, какое досталось на долю этому небольшому племени; ибо чвиъ далве мы иденъ, твиъ жизнь становится сложиве, и твиъ трудиве привести къ согласію безконечно разнообразные ея элементы. Греческое искусство представляеть свъжій весенній цвъть, который уже не возвращается, и какъ весенній цвътъ, оно было мимолетно. Самое измельчание религиозныхъ идей въ греческой мисологіи и свободное отношеніе ихъ въ искусству способствовали разложению религіозныхъ върованій: за періодомъ синтеза следуетъ періодъ анализа.

Именно при этомъ переходъ отъ синтетическаго міросозерцанія къ аналитическому, греческое искусство достигаетъ полнаго своего совершенства. Возвышенное, составляющее признакъ первобытнаго религіознаго искусства, въ которомъ форма является еще несоотвътствующимъ выраженіемъ болъе широкаго содержанія, переходитъ здъсь въ прекрасное въ истинномъ смыслъ слова, то есть, въ полную гармонію иден и формы. Но съ наступленіемъ анализа, съ разложеніемъ върованій, изсякаетъ источникъ религіознаго вдохновенія, а съ тъмъ вмъстъ скудъетъ содержаніе художественнаго творчества, въ которомъ форма получаетъ неподобающее ей преобладаніе. Прекрасное переходитъ въ пріятное. Отсюда начинается паденіе искусства, паденіе, которое равно проявляется во всѣхъ его отрасляхъ, въ литературъ, также какъ въ ваяній и въ живописи. Греческая жизнь держится еще преданіями минувшаго, но съ высшимъ источникомъ художественнаго творчества исчезло и то высокое художествечное настроеніе, которымъ ознаменовался цвътущій періодъ греческой исторіи.

Тотъже самый процессъ мы видимъ и при переходъ отъ среднихъ въковъ къ новому времени. Христіанство, какъ чисто духовная религія, менье поддается художественному воспроизведению его идей, нежели натуралистическия върованія древняго міра. Его характеру всего болёе соотвётствуеть символизмъ, который поэтому господствоваль въ теченія всего средневъковаго періода, когда религіозное начало было исключительно преобладающимъ у европейскихъ народовъ. И философія и искусство, все въ средніе въка нивно характеръ чисто служебный; все подчинялось религіозному закону. Мы говорили уже о высокомъ значенія символическаго искусства для возбужденія религіознаго настроенія въ человіческой душі. Но символизмъ, лишенный свободы, пензбъжно превращается въ рутину. Это мы и вначить въ средневъковомъ искусствъ, тамъ гдъ оно не съумело выбиться на более свободную дорогу. И въ Византін и у насъ, его постигла таже судьба. У насъ, редигіозное искусство пришло наконець къ такъ называемымъ подлинникамъ, въ которыхъ до самыхъ мелочныхъ подробностей описывался способъ изображения каждаго религиознаго событія и лица. Искусство превратилось въ неподвижную и неизмённую порму, малёйшее отступленіе отъ которой считалось святотатствомъ. Для свободнаго творчества не оставалось более места; искусство заменилось рутинною дидактикою. Поэтому, нельзя не удивляться, когда наши ученые, сравнивая русское религіозное искусство съ западнымъ, ставятъ эти безжизнепныя описанія на ряду съ творческими произведеніями всликихъ западныхъ мастеровъ. Въ подобныхъ сужденіяхъ выражается болёе любовь въ отечественной археологін, нежели пониманіе истиннаго существа и значения искусства.

На Западъ, христіанское искусство не заглохло въ рутинномъ символизмъ. Тамъ былъ другой источникъ художественнаго вдохновенія, источникъ, который, въ противоположность глубоко религіозпому содержанію христіанства, представляль образцы удивительнаго изящества виѣшнихъ •ормъ. Любуясь произведеніями античнаго міра, западный художникъ, съ своею воспріимчивою натурою, захотыть облечь и собственное свое религіозное содержаніе въ столь же изящную •орму. Здёсь было широкое поприще для свободнаго творчества. Отсюда произошель тотъ гигантскій подъемъ художественнаго духа, который называется эпохою Возрожденія. Все духовное содержаніе христіанства вылилось въ цёлый рядъ изящнёйшихъ образовъ, которые, исходя первоначально отъ чистаго символизма, достигаютъ высшей степени красоты и совершенства. Искусство мало по малу освобождается отъ всёхъ стёсняющихъ его преградъ и наконсцъ, на вершинѣ своего развитія, является полнымъ хозявномъ своего матеріала, дѣлая изъ него совершеннѣйшее выраженіе одушевляющихъ его идей.

И туть однако, вершина развития становится вийсть съ твиъ и началомъ упадка. За синтезомъ опять наступаетъ анализь. Совершенство формы, заслоняя собою глубниу содержанія, діластся главною цілью діятельности художниковъ. Какъ прежде возвышенное превратилось въ прекрасное, такъ теперь прекрасное снова уступаетъ мъсто пріятному. Начинается тоть же процессь, который мы видели и въ Греціи, и этотъ упадокъ идетъ съ такою быстротою, что вслёдъ за Рафазлемъ и Микель-Анджело, мы видниъ уже произведения Бароччіо и Карло Дольчи. Визств съ твиъ. испусство все бодће и болће получаетъ свћиское направленіе; религіозныя иден дають только сюжеты для картинь, а не служать уже источникомъ вдохновенія. Поздибе, въ Испанія, подъ вліяніемъ возбужденнаго религіозною борьбою фанатизма, еще разъ наступаеть эпоха своеобразнаго художественнаго творчества. Но это было последнее проявлепіе средневтковаго духа. Могущественная Испапія, напрягавшая вст силы, чтобы побороть новыя начала, не могла одольть ничтожной Голландін. Въ противоположность ирачному фанатизму испанской школы, развивается чисто свётская живопись Голландцевъ, которые самымъ простымъ явлевіямъ жизни уміли придать оттівовъ красоты и поэзін. Въ этомъ отпошения, голландская школа остается неподражаемою. Но скоро и она впадаеть въ изнъжепность. Матеріалястическія начала, господствовавшія въ ХУІІІ въкь, всего менве моган способствовать процевталію искусства. Нужпо

Digitized by Google

16

Съ господствомъ идеализма возродилось не только свътское, но и религіозное искусство. Послёднее имёсть однако уже совершенно иной характеръ, нежели прежде. Оно не служить уже выражениемъ религиозныхъ идей, охватывающихъ пълое общество. Въ періодъ анализа, который мы переживаемъ, религіозное искусство является не болье какъ плодомъ думъ и чувствъ одинокаго художника, уединяющагося отъ міра и еще чаще романтическимъ воскрешеніемъ прошлаго. Но сколько ни любуйся художнибъ наивными произведеніями давно прошедшаго времени, онъ не воскресить въ себѣ того наивнаго чувства, которое ихъ произвело. Онъ не вызоветь и того могучаго духа, который вѣеть въ художествъ, еще не оторвавшенся отъ своей первобытной почвы. Насъ привлекають иногда искренность чувства и изящество образовъ въ нъкоторыхъ произведеніяхъ новъйшей религіозной живописи; но въ суммв, они оставляють насъ холодными. Религіозное искусство новъйшаго времени всегда носить на себъ печать нъкоторой рутины и подражанія. Въ немъ нізть той первобытной свіжести и силы, воторыя моган быть только плодомъ непосредственного вдохновенія, и которыя однѣ способны возвести художественное творчество на ндеальную высоту. Истиннаго возрожденія религіознаго искусства можно ожидать только отъ новаго прилива религіозныхъ идей. Если анализъ неизбѣжно приводить къ высшему синтезу, то рано или поздно человъчество должно въ этому придти. Но въ настоящее время не замёчается еще ни малёйшихъ признаковъ подобнаго возрожденія. Его увидять только наши потомки.

Digitized by Google

### ГЛАВА ІУ.

### РЕЛИГІЯ И НРАВСТВЕННОСТЬ.

Иравственность, также какъ онлосооія и некусство, составляеть самостоятельный элементь человѣческаго духа. Однако она тѣсно связана и съ онлосооіею и съ религіею, ибо она представляетъ практическое осуществленіе тѣхъ абсолютныхъ началъ, которыхъ сознаніе развивается въ послёднихъ. Поэтому, источникъ ся троякій: непосредственное чувство или совѣсть, оплосооія и вѣра.

Нъть сомявнія, что прямая совъсть можеть служить руководителемъ человѣческой жизни. Человѣку дано непосредственное чувство того, что для него важные всего на свътъ, добра и зла. Внутренній голосъ, помимо всякихъ другихъ побужденій, одобряетъ извъстные поступки и осуждаеть другіе. И когда человівкь, увлекаемый стр.стями, уклоняется отъ вложеннаго въ него закона, совъсть не перестаеть осуждать его дъйствія. Она возбуждасть въ немъ раскаяние; онъ чувствуеть свое нравственное паденіе и терзается этою мыслью. Это мучительное состояние доходить до того, что нередко злоден свыя предають себя въ руки правосудія, чтобы избавиться отъ виутренняго разлада и умиротворить непрестанно вопіющій въ нихъ голосъ закона. Все это-явленія извёстныя и указывающія на духовную природу человівка. Раскаяніе и угрызенія совъсти возможны только для существа, котораго нравственное сознаціе стонть выше естественныхъ его определеній. Только духовное существо можеть мучиться твиъ, что оно на деле не то, чемъ оно должно быть. Еслибы въ человъкъ господствовалъ монизиъ, еслибы онъ опредълялся исключительно естественными началами, въ немъ никогда бы не могло быть внутренняго разлада. Онъ всегда быль бы твиъ, чвиъ опъ долженъ быть, и ему не приходило бы въ голову, что онъ можеть быть чёмъ нибудь RHLIND.

Но известно также, что этоть внутренній голось пе всегда. и не у встахъ бываетъ непограшимъ. У животныхъ инстинкть всегда въренъ, потому что онъ одинъ руководить. ихъ жизнью. Нравственный инстинкть человёка пе имёеть этого свойства. Человать вступаеть въ сдалян съ своею совъстью; она можетъ искажаться и даже заглушаться въ. его душь. Если вопіющія нарушенія нравственнаго закона, противъ которыхъ возмущается все существо человъка, обыкновенно возбуждають въ немъ раскаяние, то къ болье легкных преграшениямъ онъ относится синсходительное. Сначала внутренній голось совъсти осуждаеть эти поступки; во мало по малу, человъкъ къ пимъ привыкаетъ и перестаеть даже видать въ пихъ что либо дурное. Къ этому присоедипяется софистика ума, который, увлекаясь односторошними ученіями, уничтожаетъ границу, отділяющую правственное оть безправственнаго. Очевидно, что скептикъ или матеріалисть, которые въ эгонзив видять источникъ всёхъ человъческихъ действій, а въ вравственности только хорошій расчеть, пе могуть быть весьма разборчивы въ своихъ сужденіяхъ о человъческихъ поступкахъ. Съ ихъ точки зрвнія, раскаяние служить только признакомъ глупости. Если чезовакь изь тилных врісоду наблінну дако називаємий нравственный закопъ, но умћаъ при этомъ избъгнуть всякихъ дурныхъ послёдствій, то онъ сдёлалъ именно то, что требуется расчетливымъ эгоизмомъ. Какое ему дело до другихъ, лишь бы ему было хорошо? И этотъ образъ мыслей не составляеть только плодъ философской односторонности; онъ встричается вернако и у людей чисто практическихъ, не вивющихъ пичего общаго съ философіею. Практическій унъ легко поддается поползновенію оправдывать то, что требуется паклонностями и страстлии. Если при этомъ нравственный инстипить слабь оть природы и пе быль развить воспитаніемъ, то онъ можетъ совершенно заглохнуть въ человъкъ, какъ огонь, которому педостаеть матеріала. Въ ръдкихъ, конечно, случаяхъ, совъсть можетъ даже быть совершенно извращена, такъ что человъкъ паходитъ наслажделіе въ томъ, чтобы ділать зло. Эти различныя стелени нравственнаго безобразія указывають на то, что непосредственный инстинкть не всегда служить пепогръшимымъ мърнаомъ правственности дъяний, а потому пе способенъ

быть единственнымъ руководителемъ человъческой жизни. Только прямая совъсть можеть быть верховнымъ судьею человъческихъ поступковъ, но для этого необходимо, чтобы она была прямая, а таковою она бываеть далеко не всегда и не у всъхъ. Поэтому, она нуждается въ высшей опоръ. Личный правственный инстинктъ долженъ признавать себя органомъ общаго, господствующаго надъ человъкомъ закона, сознаваемаго разумомъ и предписывающаго человъку извъстныя правида дъйствій.

Сознание этого закона двется онлософиею и религиею. Въ нихъ человакъ находить ту нравственную опору, въ которой нуждается его личная совъсть. Религія говорить ему, что законъ, который написанъ въ его сердцъ, есть вивсть съ твиъ предписание Божие, за исполнение котораго онъ долженъ ожидать награды, а за нарушеніе наказанія. Философія, съ своей стороны, объясняеть правственный законь, выводя его изъ разумной природы человъка. Она доказываеть, что разумъ связываеть всв разумныя существа между собою, делая ихъ членами единаго правственнаго міра, и что въ исполненія этого закона заключается достониство человъка. Озаренная этимъ свътомъ, личная совъсть становится менье доступною вліянію внашнихъ впечатланій или софистическимъ внушеніямъ односторовняго разсудка. Она знаеть, что законъ совъсти есть міровой законъ, который она не можеть нарушить, не посягнувши на свою духовную природу и на свое назначение.

Который же изъ этихъ двухъ элементовъ, религія или онлософія, имъетъ высшее значеніе, какъ опора яравственности? Исключають ли они другъ друга или, напротивъ, они должны взаимно восполняться? Нътъ сомнѣнія, что для массы опорою можетъ служить одна религія. Языкъ ея понятенъ всѣмъ, тогда какъ оплософія доступна лишь немпогимъ образованнымъ умамъ. Но для образованнаго человѣкъ достаточно ли одной онлософія?

Если мы взглянемъ на тё правственные идеалы, которые встрёчаются у языческихъ оплософовъ, не озаренныхъ свётомъ христіанства, у Сократа, у Платона, у Стоиковъ, мы не можемъ не придти къ убъждению, что оплософія сама по себё способна не только привести человѣка къ сознаяно высшаго правственнаго совершенства, но и руководить его жизнью. Читая, напримъръ, Мысли Марка-Аврелія, нельзя не умеляться передъ тою невозмутимою вротостью, тою неизсяваемою любовью въ человъчеству, темъ глубовимъ синреніенъ и сознаніенъ своего долга, которыми дышеть въ нихъ каждая строка. Всъ высшія правила христіанства, братство всёхъ людей, прощение обнаъ, любовь къ врагамъ, все это находится у стоическаго мудреца, облеченнаго императорскою порфирою. И это глубоко нравственное настроеніе производить на насъ твиъ болье впечатленія, что туть нъть ожиданія будущей награды. Все ограничивается сознаніемъ долга и жизнью во ния этого долга. Оттого на всвхъ этихъ размышлевіяхъ лежить печать какой то поэтической грусти, которая деласть ихъ еще более привлекательными. Но это самое указываеть на недостаточность одного философскаго міросозерцанія. Нравственная философія сама собою приводить насъ къ необходимости религіи. Доказывая человеку, что онъ, какъ разумное существо, состоять членомъ высшаго нравственнаго міра, что написанный въ его сердцв законъ есть міровой законъ, указывая ему на верховное средоточіе этого духовнаго міра, на божественный Разунъ, владычествующій во вселенной, она требуеть оть него, чтобы онъ стремился къ живому общеню съ этимъ Разумомъ. Первое, на чемъ настапваетъ Маркъ-Аврелій, внушая человъку сознаніе нравственнаго долга; это-покорность воль Провидения, которое лучше людей знаеть то, что имъ нужно, н каждому назначаеть подобающее ему мъсто въ общемъ порядкъ мірозданія. Маркъ-Аврелій требуеть, чтобы человѣкъ честилъ боговъ, свято исполнять ихъ волю и обращался въ нимъ съ благодарностью за оказанныя ему благодвянія. Сознаніе правственнаго закона дается разумомъ и помимо религия; правственные идеалы онлософовъ также высоки, какъ и правственные идеалы вёрующихъ; но, какъ мы уже замётили выше, глубово правственное сознание не можеть не быть вмъсть съ твиъ и глубоко религіознымъ. Какъ скоро передъ озареннымъ философіею взоромъ человъка раскрывается все очертание нравственнаго міра, такъ онъ не можеть не чувствовать въ себъ стремления вступить въ общение съ владычествующимъ въ этомъ мірь верховнымъ Разумомъ. И въ этонъ живонъ общенія онъ обрѣтаетъ новую правственкую силу, какой не дасть ему отвлеченное сознаніе закона. Не съ грустной покорностью, а съ радостнымъ чувствомъ онъ исполняетъ то, что приводитъ его къ болёе тёсному единенію съ Богомъ, отъ котораго онъ произошелъ и къ которому стремится вся его душа. Можно сказать, что христіанство дало крылья нравственному сознанію, развитому стоицизмомъ. Углубляясь въ себя и подкрёпляясь сознаніемъ духовной своей природы, стоическій енлосоеъ чувствоваль однако свое безсиліе противодъйствовать внёшнему теченію событій. Христіанство, явившись въ мірё не какъ новая оплософская теорія, а какъ новая религія, измённло весь ликъ земли и сділалась поворотною точкою въ исторіи человёчества.

Но религія является не однимъ только восполненіемъ онлософія. Необходимость ся отврывается еще ясние изъ сравненія правственнаго сознанія съ правственною жизнью. Какъ разумное существо, сознающее безусловный законъ, человъкъ носить въ себъ правственный идеаль полизншаго совершенства. Этотъ ндеалъ опять таки не получается изъ опыта, ибо жизнь не представляетъ ничего подобнаго: присутствіе его въ человіческой душі объясняется едняственно твиъ, что она носить въ себъ сознаніе абсолютнаго. Но способенъ ли человъкъ осуществить на дълъ этотъ ндевль? Какъ онзическое существо, онъ находится подъ вліяніемъ частныхъ определеній, далеко не соотвётствующихъ абсолютнымъ требованіямъ иден. У него есть привычки, наклонности, страсти, постоянно противодъйствующія нравственному закону. Онъ чувствуеть себя безсильнымъ исполнить его предписания. Какъ сказано выше, чедовъкъ представлаетъ въ себъ сочетание безконечнаго и конечнаго; вслёдствіе того, между этими двумя элементами неизбъжно должно обнаружиться противоръчіе. Конечное ножеть только постепенно приближаться къ безконечному, но не въ состоянии никогда его достигнуть. Въ практической авятельности, это противоръчіе выступаеть еще гораздо ярче, нежели въ теоретической сферв. Тамъ человекъ прямо сознаеть, что ограниченность телесныхъ его органовъ не позволяеть ему изследовать всю ту безбонечную область знанія, которой очертаніе дается ему разумомъ. Здісь же, нравственный законъ представляется ему безусловнымъ тре-

Человъкъ не можетъ успоконться на мысли, что такова его природа, а потому съ него нельзя и требовать большаго. Онъ сознаеть себя свободнымъ и знаеть, что въ каждомъ данномъ случав исполнение закона зависить исключительно отъ собственной его воли. Если онъ уклонился отъ закона, онъ самъ въ этомъ виновенъ и не можетъ не признать себя таковымъ. Снисхождение въ собственному правственному безсилю есть уже правственное паденіе. Оно означаеть, что вь человеке изсябло стреиление къ идеалу, что онъ не считаеть уже правственный законъ абсолютнымъ требованіемъ, что сознаніе обязанности въ немъ заглохло. И на этомъ пути нътъ предъла; чего нельзя извинить человическою слабостью? Флегматический темперементь ограничивается небольшими преграшеніями; страстный темпераменть пойдеть далье. Внутренняя работа надъ собою, стремленіе поставить себя въ уровень съ идеаломъ, то есть, главная пружина правственной жизни уничтожается этимъ образомъ мыслей. Человъкъ можеть и долженъ быть снисходительнымъ въ другимъ, но никогда въ себъ. Чвиъ выше въ немъ правственное сознание, твиъ живее онъ чувствуеть несоотвётствіе между твиъ идеаломъ, который онъ носить въ душь, и своею человеческою слабостью. Высшая нравственная жизнь неизбъжно влечеть за собою сознаніе грѣха, и это сознаніе составляеть мученіе LIЯ ЧЕЛОВВЕВ.

Философія не можеть вывести его изъ этого состоянія. Напротивь, она всего болье способствуеть раскрытію внутренняго противорёчія. Философія сама составляеть одну изъ борющихся въ человѣкѣ сторонь: она представляеть элементь сознанія, а не влементь жизни. Философія доказываеть человѣку, что нравственный законъ имѣеть абсолютное значеніе, что ему дана свобода для исполненія этого закона, и что всякое оть него уклоненіе должно вести за собою наказаніе. Правосудіе составляеть абсолютный законъ нравственнаго міра, и грѣтный человѣкъ знаеть, что онъ не только не можеть, но и не долженъ его избѣгнуть. Оттого самые злодѣн отдають себя въ руки правосудія, какъ скоро въ нихъ

пробуждается правственное чувство. Правда, оплософія указываеть и на другое, именно, на необходимость примирения противоположныхъ сторонъ человъческаго естества: но сама она не въ состояния примирить сознание съ жизнью. На это нужно живое начало. Философія не прощасть, а говорить только чедоваку, что онъ долженъ искать прощения. Прощеніе дается не отвлеченнымъ сознаніемъ закона, в высшимъ милосердіемъ, истекающимъ изъ живаго Бога, верховнаго центра и судьи всего правственнаго міра. Однимъ словомъ, онлософія свиа указываеть на религію, какъ на примиряющее начало въ правственной жизни человъка. Сознание абсолютнаго закона и совершеннаго идеала дается онлософіею; но сознаніе грвха, или несоотвътствія между идевломъ и дъйствительностью, ведеть къ религия. Живое общение съ Богомъ одно можеть разрашить это противорвчіе. И челов'ять всегда чувствоваль это инстинитивно. Сознавая свою гръховность, опъ всегда обращался къ Богу, моля его о прощения. Эта потребность присуща самымъ образованнымъ умамъ, также какъ и дикарю. Отъ нея не избавляеть никакое знаніе, ибо знаніе безсильно для разрашенія нравственнаго противорвчія. Мучимый совъстью человъкъ находитъ успокоеніе единственно въ надеждъ на верховную Благость, надеждь, которая живеть и укрышяется въ немъ только живымъ общеніемъ съ этою Благостью.

И туть однако передь человькомъ возникаеть новое противорьчіе. Онъ сознаеть правосудіе, какъ абсолютный законъ нравственнаго міра; какъ же можеть онъ молить о прощеніи? Какимъ образомъ Правосудіе мирится съ Милосердіемъ? Этоть вопросъ составляеть корень христіанства. Всъ религіи искали разрѣшенія нравственныхъ задачъ; но для михъ на первый планъ выдвигались другія стороны божественныго естества. Христіанство же, по преимуществу, есть религія нравственности. Оно нравственный вопросъ дѣлаетъ міровымъ вопросомъ; все его содержаніе заялючается въ разрѣшенія нравственнаго противорѣчія. Въ чемъ же состоитъ это разрѣшеніе?

Религіозный инстинкть народовъ всегда виділь въ жертвіз искупляющее начало человізческихъ грізховъ. Посредствомъ жертвоприношеній язычники старались умилостивить своихъ боговъ. И эти жертвы приносились не только

۱

каждымъ за себя, но и за всёхъ. Въ этомъ смутно выражалось сознаніе нравственной солидарности всего человѣческаго рода. Когда мы въ римской исторіи читаемъ, что среди города внезапно открылась пропасть, и оракулъ, видя въ этомъ событіи признакъ гнѣва боговъ, объявилъ, что пропасть закроется только тогда, когда въ нее добровольно бросится лучшій изъ Римлянъ, какъ очистительная жертва за весь народъ, мы въ этой легендѣ видимъ выраженіе тойже самой глубокой идеи, но въ еще болѣе возвышенной сормѣ, нежели въ языческихъ жертвоприношенінхъ. Здѣсь прямо признается, что грѣхи человѣческіе искупаются, и правосудіе примиряется съ милосердіемъ тѣмъ, что одинъ человѣкъ добровольно приносить себя въ жертву за другихъ.

Для людей настоящаго времени, погруженныхъ въ индивидуализмъ, высовій смыслъ этой идеи затемнился. Мы готовы признать солидарность людей даже въ чисто онзической области, напримъръ при взаимномъ страхованіи имуществъ, но начало нравственной солидарности сдѣлалось для насъ непонятнымъ. Между тѣмъ, нравственная связь установляетъ между людьми гораздо тѣснѣйшее единеніе, нежели какіе бы то ни было матеріальные интересы. Тѣла разобщаютъ лица, нраьственное же начало связываетъ ихъ въ одно духовное цѣлое. И если въ экономическихъ отношеніяхъ наука вездѣ открываетъ слѣды всепроникающей солидарности, то тѣмъ болѣе это имѣетъ мѣсто въ раскрывающемси передъ онлосооскою мыслью нравственножъ мірѣ.

Въ этой области, индивидуалистическое начало выражается въ правѣ. Исходя отъ личной отвътственности человѣка за свои дѣйствія, юридическое правосудіе требуетъ, чтобы каждый самъ несъ наказаніе за свою вину. Строгій законъ въ осужденіи виновнаго не принимаетъ въ расчетъ даже и собственныхъ его заслугъ: за всякое преступленіе онъ полагаетъ соотвѣтствующее наказаніе, и мы не можемъ не сказать, что въ области внѣшней свободы инаго правила невозможно держаться. Однако и туть, рядомъ съ наказаніемъ признается помялованіе, и притомъ не какъ произвольное дѣйствіе, а какъ имѣющее основаніе въ самыхъ требованіяхъ правды. Лице, облеченное правомъ помилованія, можетъ отпустить человѣку вину, не только за его прежнія заслуги, но напримѣръ, за заслуги его отца или

Digitized by Google

матери, и мы не сочтемъ это нарушеніемъ справедливости. Напротнеъ, мы увидниъ въ этомъ актё милосердія выраженіе высшей справедливости, признающей нравственную связь людей. Еще более это начало должно прилагаться въ области нравственнаго суда. Мы нравственно несемъ отвётственность не только за себя, но и за другихъ. Это сознается нами инстиктивно, когда мы чувствуемъ себя внутренно униженными или возвышенными вслёдствіе вины или заслугъ близвихъ къ намъ людей, или свойствъ и двяній того народа, къ которому мы принадлежниъ. Въ этомъ чувствѣ невольнымъ образомъ выражается убѣжденіе, что въ людяхъ живетъ одно духовное естество, что всв они составляють более или менее тесно связанныя части одного духовнаго твла, котораго всё члены отвётствують другъ за друга. Еслибы ны питля общение съ жителями другихъ планеть, мы, въ противоположность имъ, также живо чувствовали бы себя солидарными со всёмъ. живущимъ на землё человъчествоять. Но и при настоящихъ условіяхъ, сознаніе этой правственной солидарности твиъ яснье, чвиъ выше вообще нравственное сознание человъка. Отсюда понятіе о братстві людей, отсюда любовь къ человічеству. Высшее нравственное правосудіе, которое есть вифств міровое правосудіе, не можеть не руководствоваться этниъ началомъ, ибо оно во всемъ безконечномъ нравственномъ мірѣ видить одно целое, котораго все члены подлежать закону взаниности. Съ этой точки зрвнія, заслуги однихъ нскупають грехи другихъ. Только это и даеть высокое нравственное значение добровольной жертве. Она виветь нравственную силу не для одного приносящаго, но и для всъхъ другихъ; она служить нравственною связью всего человъчесваго рода. Поэтому, нътъ нравственнаго поступка выше самопожертвования на пользу ближнихъ. Конечно, земной судья, который строго держится въ предъзахъ юридическаго закона, не можетъ принять подобной жертвы; но божественный Судья не только ее принимаеть, но и признаеть се высшимъ, что только есть въ человѣкѣ, нбо въ нейвыражается верховный законъ правственнаго міра, правственная солидарность всіхъ разумнымъ существъ.

Достаточны ли однако добровольныя жертвы, приноснимя людьми для искупленія челов'яческаго рода? Какой челов'ять можеть думать, что его заслуги искупають собственныя его вины, не только что вины другихъ? И тутъ надобно сказать, что чвиъ выше правственное сознание человвка, твиъ ясные представляется ему несоотвытствіе между идеаломъ и действительностью, между нравственными требованіями и ихъ исполнениемъ, и тъмъ болзе онъ убъждается, что не грёховный человыкъ въ состоянія искупить грёхи человёчества. Такимъ образомъ, идея нравственной солидарности, указанная равно разумомъ и чувствомъ, неосуществима собственными средствами людей. Оно и понятно, ибо этондея міровая, обнимающая весь безконечный правственный міръ, котораго человѣчество составляетъ лишь малую часть. Поэтому и осуществление ся возможно только въ силу живой связи человъчества со встит нравственнымъ міромъ, а эта связь установляется единственно посредствомъ живаго общения съ владычествующимъ въ этомъ мірв всрховнымъ Разумомъ. Такимъ образомъ, сама онлософія доказываль, что искупление можеть быть только актомъ религіознымъ; человъкъ долженъ получить его оть Бога. Это ясно и изъ того, что одинъ Богъ ножетъ быть правственнымъ судьею человичества, ибо только Тоть, кто виднеть вси сердца, можеть взавсить правственныя заслуги и вины дюдей. И человичество было всегда въ этомъ убиждено. Искупительныя жертвы всегда быля принадлежностью религи. Отсюда и столь распространенное подъ разными формами ожиланіе Мессін.

Но какимъ образомъ можеть совершиться искупленіе людей? Кто явится посланнымъ Богомъ искупителемъ? Въ пояятіи объ искупителъ должно соединиться повидимому несоединимое. Съ одной стороны, онъ долженъ быть человѣкомъ, нбо только причастный человѣческому естеству можетъ взять на себя грѣхи людей и принесть себя добровольно въ жертву за братьевъ. Съ другой стороны, онъ долженъ стоять выше человѣческаго естества; онъ долженъ быть совершеннымъ существомъ, непричастнымъ грѣху, то есть, носящимъ въ себѣ божественное начало. Однимъ словомъ, онъ долженъ быть вмѣстѣ и человѣкомъ и Богомъ. Это и есть та нравственная идея, которая находить свое осуществленіе въ христіанствѣ. Въ лицѣ Христа, само Слово становится плотью, соединяется съ естествомъ человѣка, и, накъ представитель всего человъческаго рода, является за мего искупительною жертвою. Върою въ воплощенное Сдово всъ люди дълаются причастниками искупленія. Этою абсолютною жертвою разръшается правственный вопросъ: актомъ милосердія Вожьяго примиряется правосудіе съ милосердіемъ, а вмъотъ съ тъмъ осуществляется нравственная солидарность не только всего человъческаго рода, но и всего правственнаго міра, котораго Слово есть законъ и средоточіе. Въ этомъ выражается и единство божественнаго естества съ человъческимъ, верховнаго и единичнаго Разума. Человъкъ создавъ по образу и по подобію Божьему; онъ носить въ себъ абсолютное начало; онъ состоять членонъ вравственнаго міра; поэтому, Слово могло явиться въ образв человъкъ.

Таково разръшение нравственнаго вопроса, данное христіанствомъ. Сущность его состоптъ въ искупления человъческаго рода Богочеловъкомъ. Отсюда понатно, до какой степени превратны всъ попытки инзвести Христа на стенень простаго человъка, сделать изъ него высокаго иравственнаго проповъдника, разсматривать его, какъ обыкновенное историческое явлевіе. Этимъ искажается весь смыслъ христіанства. Нравственными проповъдниками были Стонки, но они своею проповъдью не перевернузи міра. Христосъ же явныся искупителемъ, а это не могло быть дъломъ простаго человъка; это было явленіемъ Вога.

Можеть ин однако образованный человъкъ въ наше вреия припять подобное учение? Въ правъ ли мы вводить въ исторію сверхъестественныя событія? Не слъдуеть ли, наконецъ, считать упижениемъ Бомества явление безконечнаго существа въ ограниченномъ образъ человъка?

Что касается до послёдияго, то явленіе Божества въ человѣческомъ образё нисколько пе противорѣчить нашниъ понятіямъ о божественной сущности, ибо нѣть причины, почему бы безконечное пе могло являться въ образѣ конечнаго, если это требуется высшею цѣлью. Мы не можемъ даже сказать, что это противорѣчить закопамъ природы, ибо мы не знаемъ происхожденія человѣческихъ душъ и не пиѣемъ ни малѣйшаго основанія отвергать, что одна изъ шихъ можетъ быть явленіемъ самого Божества. Но такое явленіе принадлежитъ не къ областя естествовѣдѣпія, а къ

Относительно же введенія въ исторію сверхъестественныхъ событій, надобно заметить, что это возраженіе въ большей или меньшей степени относится во всёмъ религіознымъ върованіямъ. Историкъ долженъ или вычеркнуть ихъ изъ науки, какъ пустой бредъ человъческаго ума, или признать ихъ за подожительное явление духа, явление, представляющее развитіе не воображаемыхъ только, а дъйствительныхъ отношеній челов'я въ Божеству. Только последнее воззрвніе согласно съ истинно историческимъ взглядомъ, который относится къ исторіи не отрицательно, а положительно, который видить въ ней развитіе истины, а не лжи. Первое же ведеть къ безконечнымъ несообразностямъ. Признавши религіозныя върованія за вымыслы, историкъ не объяснить могучаго ихъ двйствія на человвческую душу и всеобъемлющаго значения ихъ въ исторіи человачества. Если Христосъ въ дъйствительности былъ человъкъ, а не Богъ, то какъ могла подобная сказка перевернуть весь міръ и сдълаться поворотною точкою въ судьбахъ человъческаго рода? Историкъ не можетъ не признать, какъ фактъ, что въра въ воплощенное Слово была необходима для человъчества, что именно она извлекла народы изъ той бездны правственнаго разложенія, въ которую они были погружены при паденіи греко-римскаго кіда. Если же въра въ это событіе была необходима, то это событіе должно было совершиться: таково требование не только религиознаго міросозерцанія, но и просто воззрѣнія на исторію, какъ на разумное развитіе челов'вчества. Историкъ, который не ограничивается однимъ вившиимъ прагматизмомъ, но хочеть вникать въ смыслъ явленій, не можеть не придти къ этому убъждению.

Философія, съ своей стороны, подтверждаетъ этотъ взглядъ, доказывая, что это собитіе необходимо не только исторически, но абсолютно, ибо оно одно разръшаетъ всё нравственныя задачи человъческой жизни. Величайшіе философы, которые никакъ не могутъ быть заподозрёны въ киерикальномъ направленіи, видёли въ Христё не простаго человёка, но Бога. "Христосъ, говоритъ Гегель, признается въ церкви Богочеловѣкомъ. Это неслыханное сочетаніе со-

Digitized by Google

вершенно противорвчить разсудку; но единство божественнаго и человёческаго естества является здёсь сознанію человъка и становится для него убъжденіемъ именно черезъ то, что изминчивая сорма бытія (das Andersseyn), нан, какъ выражаются, конечность, слабость, превратность человіческой природы, не несовийстна съ этимъ единствоиъ, также какъ въ въчной идев измвичивое бытіе не уничтожаеть единства, которое есть Богь. Это и есть то неслыханное, котораго необходимость мы доказали"..... "Историческое же явленіе, продолжаеть Гегель, можеть разсматриваться съ двоякой точки зрвнія. Съ одной стороны, ны ноженъ смотрвть на Христа, какъ на человъка, по его вившиему состоянию, въ томъ видѣ какъ онъ представляется нерелигіозному воззрвнію. Съ другой стороны, ны ноженъ разснатривать его въ духѣ и духомъ, твмъ духомъ, который проникаеть въ истину явленія, вслёдствіе того что онъ ощущаеть въ себъ это безконечное раздвоение, это внутреннее страдание, всяваствіе того что онъ хочеть истины, ниветь въ ней потребность и хочеть и долженъ имѣть увѣренность въ истинь. Это и есть истинно религіозное воззр'вніе. Эти двё стороны, воззрѣніе непосредственное и воззрѣніе путемъ вѣры, надобно здёсь различить. Върою это лице познается, какъ имѣющее божественную природу, чѣмъ уничтожается отръшевность Божества отъ человѣчества. Когда на Христа смотрять, какъ на Сократа, въ немъ видят. только обывновеннаго человъка, подобно тому какъ магометаце видять въ Христв посланника Божьяго, какъ и всв великіе люди, въ общемъ смыслё являются посланниками Вожьния. Кто о Христь не говорить ничего болье, какъ то, что онъ учитель человвчества, мученикъ за истину, тотъ не стоитъ на христіанской точкъ зрънія, на точкъ зрънія истинной peznrin" (').

И такъ, философія и исторія, умозрвніе и опыть, одинаково подтверждають истину христіанской въры. Умозрвніе убъждаеть насъ, что только абсолютная жертва, принесеиная воплощеннымъ Словомъ, разрвшаеть противорвчіе между нравственнымъ сознаніемъ и нравственною жизнью, примиряеть правосудіе съ милосердіемъ и раскрываеть внут11

<sup>1)</sup> Philos. d. Religion, Il, crp. 286-287 (Sämmtl. Worke, 12 B.).

реннюю связь всего правственнаго міра, котораго Слово состоять верховнымъ средоточіемъ, а разумныя существа подчиненными членами. Опыть, съ своей стороны, доказывасть, что именно эта впра обновила правственную жизнь человъчества и была поворотною точкою всемірной исторія. Сявдовательно, и въ наше время, какъ и прежде, образованный человъвъ можетъ посить въ себъ въру въ Христа Спасителя, въ твердомъ убъждения, что она отвъчаеть не только голосу его сердца, но и требованіямъ его разума. Въ приложения въ нравственности, христіанское учение составляеть послёднее слово науки, также какъ оно составляеть послёднее слово религія. Только ограниченный реализиъ, для котораго философія и религія остаются закрытыми кингами, съ улыбкою сожальнія встратить эту ввру, въ которой опъ не видитъ ничего, кромъ предразсудка. Но если вто достоннъ сожалёнія, такъ это тоть, кому, по его баязорувости, недоступны высшія стороны человѣческой мысли и человѣческаго чувства.

Отчего же однако, спросять насъ, если христіанское ученіе составляеть несомнічную истипу, посліднее слово науки и религіи, подверглось ово въ послёднія столётія такниъ значительнымъ нападкамъ и колебаніямъ? Отчего утратизо оно то исключительное владычество падъ умами, какных оно пользовалось въ средніе въка? Отчего не только внизъ смотрящіе реалисты, но и люди съ возвышенною душою, съ идеальными стремленіями, въ наше времл такъ часто отрекаются отъ христіанства? Отвётъ очень прость: оттого, что человъчество, после средневъковаго синтеза, снова вступило въ аналитический періодъ. Опять проходить передъ нами цёлый рядъ философскихъ системъ; опять раздается односторонняя притика; опять возникають исключвтельныя точки зрвнія. Значительная часть образованныхъ людей, преданныхъ повому делу, увлекается воззрениями пастоящаго дня, отвергая все остальное, какъ уже давпо отжившее свой въкъ. Но тъ, которые пе ограничиваются однямъ настоящимъ, а окнашвають взоромъ весь пройденный путь, знають, что отвергаемое сегодня возстановляется завтра, и одностороннія воззрѣнія исчезають въ свою очередь, какъ исчезали вст предъндущія. Истина лежить пе въ преходящихъ произведеніяхъ вчерашняго дня,

а въ томъ, что сохраняется прочно и что способно противостоять всвиъ односторонникъ нападкамъ. Она раскрывается намъ только общимъ закономъ развитія, въ которонъ каждая современная точка зрвнія представляется липь однимъ наъ звеньевъ совокупной цёпн. А этоть законъ убъждаетъ насъ, что высшее единство противоположностей, къ которому стремится человачество, не уничтожаеть самостоятельнаго значенія предшествующихъ опредъленій. Нравственный синтезь исчернань христіанскимь ученісиь; далье этого идти невозножно. Но правственностью пе исчершывается все содержание человъческой жизни. Человъчество ящеть высшей гармонія всего своего существованія, я новый анализъ служнтъ въ тому приготовленіемъ. Ниже мы увидниъ это подробнѣе, при выводѣ общаго закона развитія человівчества; здісь же достаточно сказать, согласно сь выведенными нами началами, что новый синтезъ можеть быть только восполненіемъ, а не замёною христіанства, которое должно остаться, какъ вспоколебниое зданіе, для встать временть и народовъ, ибо только въ немъ и черезъ него возможна для человъка полнота правственной жизни. Челововъ ножеть жить правственно, опираясь на совъсть, озаренный свётомъ философін, но одно христіанство вводить его въ самую святыню нравственнаго міра, ділая его причастникомъ того міроваго событія, которымъ разрѣшаются всв жизпенныя противорвчія.

Черезъ это, человичество возводится на новую, высшую ступень пракственнаго совершенства. Если Божество инсходитъ къ человику, то этимъ самымъ дъйствіемъ человикъ поднимается къ Божеству. Передъ нимъ не только открываются общія очертанія правственнаго міра, какія даются онлософіею, но установляется живое отношеніе бъ этому міру, всладствіе религіозной связи съ владычествующимъ въ немъ Словомъ. Искупленный человикъ отрывается отъ естественныхъ своихъ опредаленій и вводится, какъ членъ, въ этотъ высшій, духовный міръ, противоположный міру естественному. Отсюда понятіе о правственномъ возрожденія, которое даруется христіанствомъ и далается источникомъ новой правственной жизии. Пріобщаясь върою къ жертвѣ Христовой, христіанинъ становится носителемъ той идея, которая лежитъ въ основанія христіанскаго міросозерцанія, щем

47

нравственной солндарности людей. Высшій долгь его состонть въ томъ, чтобы въ жизни своей уподобиться Христу, жертвуя собою на пользу ближнихъ. Изъ общенія съ Словожь онь почерпаеть для этого и высшую нравственную силу, основаниемъ которой служитъ надежда на Бога, отдавшаго себя на жертву для его спасенія. Плодомъ же его правственнаго возрожденія является любовь, которая побуждаеть его на подвиги самоотвержения. Черезь это, добро въ человъкъ можетъ не только уравновъшивать его собственныя вины, но и восполнять недостатки другихъ. Идея нравственной солидарности людей, за которую умеръ Христосъ, становится достояніемъ всего человѣчества. Неосуществимая собственными силами человъка, она находить свое приложение всладствие взаимнодайствия съ верховнымъ началомъ правственнаго міра и проистекающаго отсюда возвышенія нравственнаго уровня.

Не всёмъ однако дано подняться на такую высоту, а. только тёмъ, въ комъ сила вёры, надежды и любви преобладаетъ надъ частными стремленіями человёческой природы. Эти избранники Божіи, ознаменсвавшіе себя подвигами самоотверженія, получаютъ черезъ это высшее значеніе въ человёчествё. Отсюда признанное церковью поклоненіе святымъ, которые своими заслугами становятся заступниками за грёшныхъ людей передъ правосудіемъ Божінмъ.

Но еще выше святыхъ церковь ставитъ Матерь Божію. Она является представительницею не только всего человъчества, но и всего мірозданія. Матерія, какъ выражаеть самое слово, есть мать всего сущаго, то есть, безконечная среда, воспринимающая въ себя съмена жизни и рождающая изъ себя всв комечныя существа. Язычники поклонансь ей, какъ божественному началу; отсюда столь распространенная у нихъ женская форма божественнаго естества. Христіанство очистило это начало отъ всякой физической примъсн и поклоняется въ Богородицъ чисто нравственной идев материнскихъ отношеній, той идев, которая въ разнообразнайшихъ формахъ проникаетъ всю вселендую, составляя, можно сказать, женскій ся элементь. Признавая высокое значение этого элемента, православная церковь ставить Матерь Божію "превыше всего сотвореннаго", называя ее "царицею небесною, владычицею міра, покровонъ

и очищеніенъ всего сущаго, совокупляющею земное съ небеснымъ, сѣдящею одесную Сына и царствующею съ имъ совокупно". Въ этомъ почитаніи выражается (не только пысоко иравственное, но и глубоко метаензическое начало.

Протестантизиъ, какъ известно, отвергаетъ поклонение Вогородица и святымъ. Но въ этомъ можно видать только признакъ ограниченнаго пониманія. Представляя собою нидивидуалистическое начало въ области христіанства, протестантизиъ стоить на томъ, что человбиъ снасается одною верою, то есть, личнымъ, субъективнымъ сознаніемъ. Значеніе подвиговъ любви въ двлв искупленія имъ отрицается. Идея нравственной солидарности людей, проявившаяся въ Христь, не получаеть у него дальныйшаго развитія и приложенія въ человеческому роду. Принимая начало, онъ отвергаеть необходнимия его последствія. По ученію протестантовъ, искупленіемъ люди связываются правственно только съ Христонъ, а не между собою. Но отрицание послъдствій ведеть и къ отрицанію начала. Если идея нравственной солидарности вовсе не приложима къ взанинымъ отношеніямъ людей, то искупленіе остается сверхъестественнымъ дъйствіемъ, не имъющниъ основанія въ человъческой природъ, и тогда мы послъдовательно приходниъ въ ученію протестантскихъ раціоналистовъ, 'которые видять въ Христь нравственнато проповъдника, а не искупителя. Вирств съ твиъ, протестантизиъ унижаетъ и достоинство человъка, признавая его неспособнымъ пріобщиться къ Вожеству и сделаться предметомъ религіознаго почитанія. Между человѣкомъ и Богомъ подагается безконечная пропасть. Въ служении Матери Божьей и святымъ протестанты виять идолопоблонство. Можно бы сказать наобороть, что отрицание этого поклонения есть святотатство, ибо этимъ отрацается божественное начало въ человъческой природъ, то начало, въ силу котораго самое Слово сделалось человъкомъ, проявляя въ себъ свою связь со всъмъ человъческимъ родомъ. Христіанство, также какъ и онлосооія, видить въ человъкъ носителя абсолютнаго, сосудъ божественнаго; вследствія этого, оно признаеть безконечное значение человаческой личности, которая только низшею своею половиною принадлежить матеріальному міру, а выстею примыкаеть къ Вожеству и становится причастникомъ его совершенства.

Съ другой стороны однако, христіанство, опять же вийств съ оннософіею, признаеть въ человъкъ сочетание безконечнаго съ конечнымъ, а потому, указывая ему па высокое его назначение, оно внушаетъ ему и глубочайшее смирение при видь присущаго конечному элементу несовершенства н несоотвётствія его тому нравственному идеалу, который онъ носить въ своей душь. Смиреніе, вивсть съ върою, надеждою и любовью, составляеть четвертую христіанскую добродетель, ту, которая обращена на самого человека. Высокое, не только нравственное, но и метафизическое значеніе этой добродвтели заключается въ томъ, что ниенно смираясь человъкъ возвышается, ибо смиреніе можеть быть только плодомъ высшаго сознанія абсолютныхъ началь, для которыхъ всякая частная форма представляется несоотвётствующниъ выраженіемъ. Признавая свое недостоинство, человъкъ тъмъ самымъ доказываетъ безконечное значеніе своей личности, какъ носящей въ себъ высшее сознание божественнаго. А съ другой стороны, онъ помпить и знаетъ, что въ конечномъ проявляется безконечное, а потому всякое движение человъческой души, въ которомъ выражается связь ся съ высшимъ міромъ, возбуждаеть въ немъ благоговъйное сочувствіе, и самая человъческая личность становится для него предметомъ безусловнаго уваженія. Мы даже въ павшемъ человбкъ уважаемъ человъка. Въ этомъ заключается источникъ всякаго права.

Такимъ образомъ, въ нравственной области господствуетъ тотъ же діалектическій законъ, который управляетъ всёмъ мірозданіемъ. И тутъ требуется діалектическое сочетаніе противоположныхъ началъ и разрѣшеніе вытекающихъ отсюда противорфчій. Философія даетъ это разрѣшеніе въ формѣ чистой мысли, объясняя противоположныя свойства человѣческаго естества и ихъ взаимное отношеніе; но она можетъ только указать на жизненное разрѣшеніе, а не въ состоянія его произвести, ибо тутъ требуется соглашеніе мысли и жизни, а философія представляетъ одну только мысль. Жизненное разрѣшеніе нравственнаго вопроса можетъ дать единственно религія, путемъ живаго взаимнодѣйствія между Богомъ и человѣкомъ, взаимнодѣйствія, которое выражается въ усвоенія человѣконъ безконечнаго акта Милосердія, сопряженнаго съ Правосудіенъ, то есть, вѣрою въ Христа Вога, распятаго за гръхи человѣческіе.

Digitized by Google

### ГЛАВА У.

#### ЦЕРКОВЬ.

Тъсная связь между религією и правственностью ведеть кътому, что союзъ, соединяющій людей во имя правственнаго начала, есть вмёстё и союзъ религіозный: такова церковь. Это—всемірный фактъ, котораго объясненіе лежить въ предъидущемъ.

Мы уже виделя, что человеческое общежитие развивается въ формѣ союзовъ, изъ которыхъ каждый выражаетъ собою преобладание того или другаго общественнаго элемента. Такихъ союзовъ четыре: семейство, гражданское общество, церковь и государство. Семейство представляеть исрвоначальное, естественное соединение людей; въ гражданскомъ обществъ осуществляется личное начало-право; въ церъви, наоборотъ, отвлеченно-общее начало-нравственность; наконецъ, государство является высшимъ, владычествующимъ единствомъ, которому подчиняются остальные союзы. Въ каждой изъ этихъ формъ общежитія соединяются всв основные его элементы, власть, законъ, свобода и цёль, или ндея, но въ каждой изъ нихъ преосладаеть тотъ или другой наъ этихъ элементовъ, сообразно съ характеромъ союза: въ семействв -- непосредственная идея органическаго союза, которая является здесь какъ естественная любовь, связывающая всёхъ членовъ въ одно живое цёлое; въ церквиначало закона; въ гражданскомъ обществе-свобода съ вытекающимъ изъ нея правомъ; накопецъ, въ государствъ -начало власти, почему оно и есть владычествующій союзъ на землв. Во всемъ этомъ, какъ можно вндеть, выражается общій діалектическій законъ, который управляеть всямъ духовнымъ міромъ, и который распрывается намъ вездѣ, гдъ мы вникаемъ въ смыслъ явленій. Этихъ закономъ опредвляется вмость съ твиъ мысто и значение церкви въ человъческомъ общежития.

Нравственное начало само собою ведеть въ единению додей, ибо нравственность состоить именно въ двятельности на пользу ближнихъ. Высшее нравственное требование заключается въ любви. Во имя правственности, всв люди считаются братьями и состоять членами единаго нравственнаго міра, связанваго общниъ закономъ. Но для развитія въ человъкъ такого сознанія педостаточно одной личной совъсти. Непосредственное чувство можеть руководить человака въ его поступкахъ, по оно пе въ состоянія сдълаться связующимъ началомъ союза. Для этого требуются общія, объектвеныя убъжденія. Философская мысль можеть дать эти убъжденія; но онлосооія всегда составляеть достояніе номногихъ и сама подаетъ поводъ къ безчисленнымъ разнорвчіямъ. Поэтому, нравственные союзы, основанные на однихъ онлосооскихъ началахъ, никогда не могли имъть существеннаго значенія въ челов'вческой жизни. Таково, напримъръ, насонство. Одна религія заключаеть въ себъ нравственное начало, способное соединить мас зы. Визств съ твиъ, она одна расширяетъ нравственное общеніе въ союзъ, обнимающій собою сесь правственный міръ. Философія, какъ мы видели, только указываеть на необходимость подобнаго общенія; религія же переводить это сознаніе въ живую связь межау Богонъ и человакомъ. Нравственный союзь аюдей является вслёдствіе того только частью болёе обширнаго міроваго союза.

Въ такомъ союзв человъкъ находитъ нравственную опору и руководство. Тутъ прекращаются колебанія личной совъсти, которая, будучи предоставлена исключительно себъ самой, можетъ углекаться разнородными побужденіями или находиться въ недоумънія при столкновеніи обязанностей. Въ церкви человъкъ обрътаетъ нравственный кодексъ, установляющій общія правила жизни, и живыхъ толкователей втого устава, облеченныхъ высшимъ авторитетомъ. Имътъ такую опору составляетъ потребность въ особенности для тъхъ, которые не чувствуютъ въ себъ достаточно внутренией силы, чтобы противостоять всъмъ жизненнымъ искушеніямъ и нати твердою стопою среди превратностей, окружающихъ человъка. Къ этому разряду принадлежитъ большинство людей, въ особенности женщины, для которыхъ, по самой ихъ природъ, опора всегда необходима. Но дляе 1. [1

ì

наъ среди избраннаго меньшинства, вто можетъ чувствовать въ себѣ достаточно правственной твердости, чтобы никогда не нуждаться въ поддержкъ? Пока человъкъ молодъ, и жизнь предстоять еще впереди, онъ носить въ себъ непоколебниую въру въ собственныя силы: ему кажется, что онъ способенъ всегда устоять на своихъ ногахъ, и что ничто его не опрокинеть. Но жизненный опыть убъждаеть его въ тщеть этихъ юношескихъ убъждений. Предоставленный себь, безъ нравственной поддержки, человысь рвако бываеть въ состояния противостоять осаждающимъ его искушеніямъ. Онъ спотыкается и падаеть на жизненномъ пути, и когда нравственная сила его сломлена, когда увъренность въ своей безпорочности въ немъ исчезла, онъ слишковъ уже поздно убъждается, что и ему необходима опора, и что эту опору онъ можеть найти только въ нравственномъ общении съ другими, въ томъ высшемъ союзв, который, соединяя его съ ближними и съ Богомъ, даетъ ему и проистекающую изъ этого общенія нравственную силу, способную поддержать его въ жизни. Чемъ выше въ человъкъ правственное сознаніе, твиъ яснье онъ видить, что правственность всего менве терпить одинокую мысль и одинокую двятельность. Нравственное начало выводить человѣка изъ личной области и дълаетъ его членомъ нравственнаго міра. Поэтому, истивное свое осуществленіе оно находить только въ союзъ, соединяющемъ людей во имя общихъ правственныхъ убъжденій.

Павтій челов'ять находить въ церкра удовлетвореніе и другой, еще боле глубокой нравственной потребности, именно, прощенія грѣховъ. Въ этомъ состоить высокое значеніе таннства испов'яди. Человѣкъ, мучимый сознаніемъ грѣха, чувствуетъ потребкость очищенія, примиренія съ совѣстью. Но самъ онъ не въ состояніи этого сдѣлать: онъ не можеть отпустить себѣ свои грѣхи. Не властны сдѣлать это и другіе, такіе же грѣшные люди, какъ онъ самъ. Они могутъ дать ему совѣть, подать надежду на милосердіе Вожіе, но влъсть отпускать грѣхи имъ не дана. Эта власть принадлежитъ единственно Богу, и она можетъ проявляться только въ живомъ общенія человѣка съ Богомъ. Но Богъ непосредственно не является человѣку. Какъ бы грѣшный человѣкъ ни возносился молитвою къ своему Творцу, онъ

1

все-таки не знастъ, отпущены ли ему грлхи или нътъ. Емуз необходниъ посредникъ, представитель того нравственнагосоюза, къ которому онъ принадлежитъ. Всякій союзъ имъетъ власть надъ своими членами. Поэтому и церкви, какъиосительницъ нравственнаго начала, присвоивается высшая' правственная власть, которая, связывая людей съ Богомъ; является вмъстъ съ тъмъ органомъ божественной воли: Только церковъ, черезъ своихъ представителей, имъетъ право сказать человъку: отпускаются тебъ гръхи твои. Только въ ней грълниниъ можетъ найти примиреніе съ своею совъстью.

Такимь образомъ, правственное назначение церкви состоить въ томъ, что она является руководительницею человъческой совъсти. Но это высшее руководство не исключаеть свободы. Нравственность, по существу своему, не допускаеть слёпой покорности. Совёсть дана человёку, какъ внутренній свъть, который всегда долженъ служить ему путеводителемъ въ жизни. Человъкъ можетъ чувствовать его недостаточность и искать высшей опоры, но онъ не въ правъ погасить въ себъ этоть свътильникъ. Онъ нравственно виновенъ, если для избавленія себя отъ колебаній, онъ произволить въ себѣ внутреннюю темноту и слепо отлаеть себя въ чужія руки. Высшее значеніе церкви состоить не зъ тояъ, чтобы этотъ внупренній свъть сявлался излишнимъ, а въ томъ, чтобы получки отъ нея новую инщу, онъ разгорался арче прежняго. Поэтому, истиннымъ мъриломъ животворнаго дъйствія церквя служить возвыщеніе въ ея членахъ свободной нравственности.

Свободная совѣсть является виѣстѣ съ тѣмъ и лучшею сдержкою противъ злоупотребленій церковной власти. Какъ и всъчеловѣческія установленія, церковь управляется людьми, а потому злоупотребленія здѣсь неизбѣжны. Властолюбивая церковь можеть воспользоваться своимъ нравственнымъ авторитетомъ для достиженія чисто свѣтскихъ цѣлей. Это им видимъ въ католицизмѣ. Еще хуже, когда съ властолюбіемъ соединяется искаженіе нравственностя, считающее позволительными всякія средства для достиженія цѣли. Церковь, благословляющая безиравственные поступки, представляють одно изъ самыхъ безобразныхъ явленій, какія встрѣчаются въ исторіи человѣчества. Къ такимъ явленіямъ принадюжитъ заклейменная Паскалемъ мораль leзунтовъ, которал лежитъ вѣчнымъ пятномъ на католициямѣ. Но извращеніе церкви не избавляеть отъ вины тѣхъ ся членовъ, которые, вопреки внушеніямъ совѣсти, слѣпо слѣдуютъ ся предписаніямъ. Ни Равальякъ, ни убійцы Вареоломеевской ночи не могутъ снять съ себя отвѣтственности за свои дѣянія. Какъ ни тяжело положеніе человѣка, который поставленъ между требованіями церкви и требованіями совѣсти, колебаніе невозможно, какъ скоро совѣсть, подкрѣпленная разумомъ, ясно указываетъ ему его долгъ. Отречься отъ своей совѣсти человѣкъ никогда не имѣетъ права; это—нарушеніе первой изъ человѣческихъ обязанностей.

٠,

1

Совершенно противоположно этому злу то состояние церквн, когда она теряеть свою нравственную власть надь обществомъ. Это явление составляеть въ значительной стецени неизбъжное последствіе аналитическихъ періодовъ развитія. Въ такія времена, умы предаются открытію новыхъ путей знанія и увлекаются в'янісять современныхъ ученій. Сопряженныя съ анализомъ одностороннія точки зрѣнія перъдко влекуть за собою отрицательное отношение къ церкви. Если массы, для которыхъ религия составляеть единственную духовную пищу, остаются ей върны, то высшіе классы или совершенно отъ нея отпадаютъ или становятся къ ней равнодушными. И чёмъ болёе распространяется въ нихъ свътское образование, твиъ болве успливается это здо. Отсюда неизбъжное раздвоеніе общества въ аналитическія эпохи. Между высшими классами и низшими образуется глубокая пропасть. То, что всего дороже для однихъ, другимъ представляется только жалкимъ предразсудкомъ. Господствующій въ нихъ духъ, ихъ върованія и стремленія, все идеть врозь. И изть средства исправить это зло. Если съ одной стороны, все старанія поколебать верованія нассы остаются тщетными, или ведуть въ самымъ печальнымъ и безобразныхъ явленіямъ, если на подобныя попытки нельзя смотръть иначе, какъ на правственныя преступленія, нбо они стремятся лишить человака того, что составляеть единственную его духовную опору и самую насущную его потребность, то съ другой стороны, столь же тщетны всв искуственныя заботы о сліянія высшихъ классовъ съ народомъ. Стремление привести образованные классы къ точкъ зрвнія нассь составляеть посягательство на права світскагопросвіщевія, то есть, на высшее развитіе человічества.

Что же остается дізать церкви при таконъ состоянія. умовъ? Смотря по господствующему въ ней направлению, она принимаеть различное положение. Властолюбивое духовенство и туть старается всёми средствами удержать свою власть. Это и ведеть въ морали Іезунтовъ. Церковь сама видается въ борьбу и вступаеть въ союзь съ святскою властью для подавленія новыхъ ученій. Но всв эти мвры возбуждають въ образованномъ обществе только большую къ ней вражду; онв могуть доставить ей временный успахъ, но въитогв онв только усиливають разрывь. Тамъ, напротивъ, гдв въ церкви водворяется либеральное направление, она не только вступаеть въ сделку съ новыми началами, но усвонваетъихъ себв. Ея ученіе и устройство преобразуются подъ вліянісмъ субъективнаго раціонализма. Такова была задача протестантской реформы. Церковь, при такихъ условіяхъ, можетъстоять въ уровень съ современностью, но она теряеть объективныя основы своего существованія в сама вносить вь себя стмена разложенія. Идеальнымъ можно назвать то положение, когда церковь, не кидаясь въ борьбу и не стараясь во что бы ни стало удержать ускользающую оть нея власть, сохраняеть однако неприкосновенными свои вѣковыя преданія, и раздавая духовную пищу массамъ, остается прибъжищемъ всёхъ страждущихъ и скорбящихъ, всёхъ сокрушающихся о гръхахъ и жаждущихъ духовнаго утоленія. Но для того чтобы съ достоинствояъ исполнить эту задачу, церковь должна понимать современныя требования, соединяя съ непоколебниою твердостью снисхождение къ человической слабости, и взирая на приверженцевъ новаго направленія, не какъ на праговъ, посягающихъ на ея права, а. какъ на разбредшееся стадо, которое когда нибудь должно возвратиться въ ея лоно.

И такъ, признавая церковь руководительницею человѣческой совѣсти, мы должны признать вжѣстѣ съ тѣмъ, чтоэто руководящее начало можетъ дѣйствовать не иначе, какъ путемъ свободы. Принужденіе составляетъ принадлежность права; нравственный же союзъ весь основанъ на добровольномъ подчиненія членовъ. Свобода составляетъ необходимоеусловіе, какъ нравственности, такъ и религіи. Общеніе че-

· · • • • •

ловъка съ Вогомъ есть духовный актъ, который происходитъ въ душъ единственно всябдствіе свободнаго возпесенія ся нь верховному началу всего сущаго. Поэтому, всякое насиліе въ дёлахъ вёры не можеть считаться иначе, какъ нарушеніемъ самыхъ коренныхъ началъ нравственности и религи. Это-посягательство на самую завътную святыню человъческаго духа, на глубочайшую основу всей нравственной жизни. Всъ старанія оправдать противоположный взглядъ, при ближайшемъ разсмотрение, оказываются чистыми софизнами. Такъ напримъръ, Августипъ утверждалъ, что когда человъкъ въ безунія бъжить къ пропасти, ин обязаны, для собственнаго его спасенія, насильно его остановить. Туть сравнение правствелнаго дъйствия съ физическимъ даеть совершенно ложный обороть вопросу. Та пропасть, въ которую стремится человъкь, отпадающій оть истинной въры, есть нравственное здо, въ которое ввергаеть его внутреннее влечение. Воздержать это влечение можеть только Тоть, въ чьихъ рукахъ находятся сердца людей. Но Богъ дъйствуеть на человька внутренно, а не путемъ внашняго принужденія. Поэтому и церковь, получающая свою власть оть Бога, не можеть дъйствовать иначе.

Въ исторіи мы видимъ однако, что насиліе совъсти составляеть весьма обыкновенное явление. Особенно въ эпохи синтетическія, когда редягія становится господствующимъ началомъ всего общественнаго быта, является стремленіе охранять ее не только убъжденісмъ, но в принужденісмъ. Мы увидимъ далбе, что это явление въ значительной степени объясняется тою ролью, которую религія и церковь играють не только въ нравственной области, но и въ другихъ соерахъ человъческой жизни. Къ этому присоединяется естественное поползновение человъка, при смъшсния духовнаго достоянія съ матеріальнымъ, охранять силою то, что дорого его сердцу, и что онъ считаеть несомивниою истиною, поползновение, которое ведеть въ глубочайшимъ противорвчіямъ въ религіозной соерь. Отсюда гоненія и казия, въ которыхъ повинны не только церкви, старавшіяся отстоять свое вёковое положеніе, но и тё, которыя сами для себя тре бовали свободы во имя правъ человъческой совъстя. Это именно случилось при водворенія протестантизма. Твсамые люди, которые во имя свободы отреклись оть вековыхъ преданій и на этомъ началѣ воздвигли все свое церковное зданіе, отрицали свободу у своихъ противниковъ и проповѣдывали насиліе совѣсти, какъ коренной христіанскій законъ. Величайшая заслуга аналитическаго развитія сотоитъ въ томъ, что оно устранило эти противорѣчія. Утверждая правственный законъ на истинныхъ его основахъ, онлософія возвращаетъ свободъ подобающее ей мѣсто въ правственномъ развитіи человѣка. Черезъ это, самая церковь очищается отъ постороннихъ примѣсей. Отрекаясь отъ чуждыхъ ей цѣлей, она сознаетъ ссбя, какъ правственнорелигіозный союзъ, въ предѣлахъ котораго нѣтъ мѣста для припужденія.

Но если церковь, действуя нравственно, не можеть употреблять насные, если она пріобщасть бъ себв членовъ единственно путемъ свободнаго убъжденія, то это не значитъ, что внутри себя она должна признавать свободу основнымъ началомъ всего своего духовнаго зданія. Человъкъ. свободно примыкаеть въ церквя, по пріобщалсь къ ней, онъ признаеть надъ собою высшій законъ, который не имъ установленъ, и который онъ не въ правъ измънить самовольно. Церковь-не гражданское товарищество, основанное на свободномъ договорѣ лицъ. Даже въ приложеніи къ государству, которое болье церкви допускаеть въ себъ вліяніе личнаго элемента, договорное начало оказывается несостоятельнымъ. Истинная наука отвергаеть основанныя на этомъ началь теорін, какъ несогласныя съ существомъ полнтическаго союза. Еще болбе это относится къ церкви, которая является хранительницею высшаго закона, не только изъятаго оть человическаго произвола, но и подчиняющаго себи человический произволъ. Здъсь свобода лица существенно состоять лишь въ добровольномъ подчинснін. Никто не въ правъ требовать оть человика этого подчинения, но если онъ хочеть быть членомъ церкви, онъ долженъ покоряться ся власти и ся уставамъ, пикогда не отрекаясь отъ своей совъсти и отъ своего разума, которые онъ обязанъ уважать въ себъ, какъ проявления божественнаго начала, но сознавая шаткость личной совести и личной мысли, и стараясь согласить ихъ съ непоколеблиыми основами церковнаго ученія и церковныхъ предания. Сама же церковь ножеть оказать синскождение этому субъективному элементу, но не можеть признать его господство надъ собою. Каково бы ни было содержаніе религіи, церковь, какъ носительница закона, связывающаго человѣка съ Богомъ, не можсть не признавать въ немъ вѣчной истины, которую она обязана хранить неприкосновенною. Для нея, это—законъ, исходящій отъ самого Бога и составляющій непрерывное наслѣдіе всѣхъ слѣдующихъ другъ за другомъ поколѣній. Только новымъ божественнымъ откровеніемъ, а не человѣческимъ произволомъ, могло бы измѣниться это духовное достояніе.

Отсюда ясно, что протестанская церковь не можеть считаться высшею формою редигіознаго союза. Протестантизмъ строить церковное здание на личномъ началь. Для него церковь-не вѣковой, неязмѣнный союзъ, а договорное соединеніе единомышленниковъ. Но возникающія изъ этого воззрвнія противорвчія заставляють его съ первыхъ же шаговъ отступить оть принятыхъ имъ основаній. На чисто личномъ началь невозможно утвердить никакого прочнаго общества, ибо единомысліе быстро переходить въ разномысліе. Поэтому, протестантизиъ самъ принужденъ положить предълъ вызванной имъ полной свободъ личнаго разума. Онъ ставить Св. Писаніе, какъ красугольный камень въры, оть котораго непозволительно отступать. Но во пия какого авторитета полагаеть онъ эту границу? Для другихъ церквей этоть авторитеть есть сама церковь, какъ хранительница въковаго преданія, идущаго отъ самаго ся основателя; для протестантнама этоть авторитеть не существуеть. Онь отвергь его, какъ зараженный человвческимъ произволомъ, и на мёсто его поставиль личный разумь; кто же положить границы этому разуму? кто скажеть ему: не иди далее? Отсюда тв явленія, которыя представляеть протестантская церковь въ настоящее время. Лежащее въ ней противорьчіе ведеть къ тому, что она внутри себя раздирается на дев противоположные партія, между которыми невозможно примярение. Одни хотять установления облаательной догиы, хотя бы въ самыхъ скудныхъ очертаніяхъ, ибо безъ этого исчезаеть всякая духовная связь между членами церкви: если отвергается божественность Христа, то что же остается отъ христіанства? Другіе, напротивъ, утверждають, что установление какой бы то ни было догны противоръчитъ Куху протестантизма, котораго основное начало' есть свобода. Во имя раціонализма, они смімо отрицають божественность Христа и все таки продолжають считать себя христіанами. Съ чисто протестантской точки зрівнія, они несомнізнио правы, ябо какъ скоро свобода признается основимиъ началомъ извістнаго візромсповіданія, такъ всякое ея ограниченіе является посягательствомъ на самыя основы церкви. Но именно это признаніе вензбіжно ведеть къ разложенію церкви. Свобода мысли составляеть основное начало науки, которая не имбеть иной ціли, кромъ изслідованія истины, при чемъ допускаются вся возможныя заблужденія; но на ней невозможно утвердить прочнаго человіческаго союза. Въ наукъ существують разнообразныя оплосовскія школы и направленія, но наукя никогда не создавала церквей.

При всемъ гомъ, протестантизмъ имъетъ свое историческое и практическое значение. Въ церкви, также какъ и въ другихъ сферахъ человѣческой двятельности, разнообразное развитіе жизни естественно ведеть къ разнообразію формъ, и въ этомъ мы должны видъть не простое заблуждение человъческаго ума, а проявление различныхъ сторонъ человъческой природы, которая только путемъ односторонняго развитія достигаеть высшей полноты. Вследствіе этого, рядонь съ церквами, основанными на объективныхъ началахъ, являются церкви, которыя зиждутся на субъективномъ началь. По идев, последнія безспорно стоять ниже первыхъ, но и онв имвють свое призвание. Съ исторической точки зрвии. онь облегчають развитие аналитическихъ элементовъ и съ этой стороны служать двлу прогресса; въ практическомъ же отношения, возвышая значение личной совъсти, онв учать человъка не полагаться на визшпій авторитеть, но внутри себя искать непоболебимаго центра вравственной жизни и источника религіознаго настроенія. Личная совъсть и личная иниціатива получають эдось такое значеніе, какого они не могуть нивть при другихъ началахъ. Конечно, възтокъ кроется и опасность; невозможно возвесть преобладание субъективнаго элемента въ общее правило религіозной жизни; но полезно, чтобы и эта сторона человъка получила полное развитіе.

Этимъ различіемъ господствующихъ въ церкви началъ опредъляется и внутрепнее ен устройство и положеніе ен въ человическихъ обществахъ. Виды церковнаго устройства тьже самые, какіе мы встрвчаемъ и въ государствь; и туть мы находниъ монархію, аристократію, демократію и ситшанное правленіе. Каждая неъ этихъ формъ представляеть преобладание того или другаго общественнаго элемента, монархія-пачала власти, аристократія-закона, демократіясвободы, ваконецъ смъшанное правление-общей цъли или нден, заключающейся въ гармоническомъ сочетания всёхъ элементовъ. Въ церкви, представителемъ монархическаго начала является первосвященныхъ, аристократическаго - духовенство, демократическаго--міряне; идеальное же начало, соедныя отдельные элементы въ общемъ устройстве, имтеть однако и своего особаго представителя въ монашествъ, которое стоить носреднив мея: ду священствомъ и мірянами, не имъя принадаежащей первому власти и выдъляясь изъ міранъ особеннымъ образомъ жизни, всецбло посвященнымъ Богу.

Такъ какъ церковь выражаетъ собою преимущественно начало закона, то здёсь главное мёсто занимаеть духовенство, которое, будучи посредникомъ въ общении между Богомъ и человѣкомъ, черезъ то самое становится органомъ божественной благодати. Всладствие этого, всзда, гда сязщенникъ является не только наставникомъ и проповъднакомъ, но получаетъ высшее религіозное значеніе, онъ посвящается въ свой сань посредствомъ особаго таниства, которынъ вручается сму отъ Бога высшая власть. А такъ какъ вручить власть можеть только имеющій уже власть, то священство во всёхъ церквахъ, сохраняющихъ объективний характеръ, основано на пресмственности, идущей отъ первыхъ основателей религия. Этимъ оно выделяется изъ среды мірянъ и получаєть привилегированное положеніе въ церковнонъ союзъ. Будучи представителенъ высшаго закона, оно главнымъ образомъ разработываеть религіозную догиу и уставы. Органами этой разработки являются составленные изъ духовенства соборы. Поэтому, времена развитія церковнаго законодательства обыкновенно характеризуются господствомъ духовенства и соборовъ. Съ прекращениемъ же этой двятельности рождается потребность въ иныхъ формахъ, способствующихъ сохранению установленнаго закона. Туть требуется единство, которое можеть быть визшениь ная внутреннимъ. Успленіе вившней связи ведеть къ развитно власти въ лица периосвященника; напротивъ, ослабленіе визшией связи оставляеть чисто внутреннее, пдевльное единство, основанное на общемъ согласія върующихъ, свято чтущихъ церковное преданіе. Каждая изъ этихъ сорыъ инветь свои достоинства и свои неизбвино присущіе ей недостатки. Церковное устройство, оспованное на визшиемъ единства, играеть значительную роль, какъ воспитательное учреждение для юныхъ народовъ. Вибств съ твиъ, оно всего более способно охранять самостоятельность церковнаго союза. Но съ другой стороны, оно возбуждаетъ властолюбіе и подаеть поводъ къ захватамъ со стороны самой церкви. Внутреннее единство не имбетъ этихъ недостатковъ, но оно лишено и этихъ выгодъ. Оно установляется единымъ духомъ, живущныть во всёхъ; поэтому, оно призываеть всёхъ безъ исключенія, не только духовенство, но и мірянъ, къ пониманию и охранению религиознаго закона. Идея церковнаго союза достигаеть здёсь высшаго своего развития: ни одинъ изъ его элементовъ не является исключительно преобладающимъ; каждый имбетъ свое мвсто, сочетаясь съ другими въ стройномъ согласіи. Но оставаясь чисто внутреннимъ, это единство менъе способствуеть достижению виъшнихъ целей. Основанная на этихъ началахъ церковь не легко можеть отстоять свою самостоятельность. Гарионическое сочетание всъхъ элементовъ требуетъ притомъ высокаго развитія общества. Тамъ, гдв этого нёть, действительность можеть далеко не соотвётствовать идей. Преданіе обращается въ застой; пустая форма, для необразованной массы, замъняетъ жпвое содержаніе. Высшее по ядев устройство только при весьма высокнях условіяхъ достигаеть полноты своего развитія.

Всё означенныя сормы церковнаго союза, при всемъ своемъ различіи, нибють однако одниъ общій характерь: всё онё представляють собою церковь, какъ объективное учрежденіе, существующее независямо отъ случайной воли входящихъ въ нее лицъ. Человѣкъ къ ней примыкаеть, но не окъ ее создагъ, и онъ не въ правѣ ее измѣнить. Церковь понимается здѣсь какъ божественное установленіе, стоящее выше человѣческаго произвола. Совершенно иной характеръ, а потому и иное устройство имѣетъ церковь, какъ простое товарищество върующихъ. Въ ней нътъ янаго элемента, кромъ мірянъ. Священных является здёсь не органомъ Божества, облеченнымъ высшею властью въ силу таинства, а только избраннымъ изъ среды мірянъ пропов'ядникомъ. Поэтому, настоящее устройство такого рода церквей - чисто демократическое. Но такъ какъ демократія, при полной свободъ отношеній, ведеть къ большему и большему раздробленію союза, то для приданія ему большей прочности, сюда вводятся и другія начала. Образуются церкви съ монархическимъ управленіемъ; но правителемъ становится въ нихъ не первосвященникъ, а свътскій государь, всявдствіе чего исчезаеть самостоятельность церковной власти. Иногда сохраняется и священство, но оно какъ бы висить на воздухъ, будучи лишено настоящихъ своихъ корней: это-не болёе какъ сдёлка съ отвергнутыми началами. Наконецъ, идеальное устройство, основанное на внутреннемъ присутствін духа, является здъсь въ видъ личнаго вдохновения, которое подаетъ поводъ къ безграничному разгулу фантазіи. Изъ среды върующихъ воздвигаются своего рода пророки, которые объявляють себя провозвъстниками божественной води, и подъ вліяніень религіознаго воодушевленія, ведуть свою паству, куда имъ угодно. Все это мы видимъ въ протестантизмѣ. Начало свободы достигаеть здёсь высшаго развитія, но только въ ущербъ объективнымъ основамъ церковной жизни.

Ясно, что послёднія формы, вытекающія изъ понятія о церкви, какъ договорномъ союзв, приличны телько сектамъ и ведутъ къ образованию сектъ. Отсюда безионечное дробление протестантскихъ церквей. Объективныя формы, напротных, однъ соотвътствують понятію о церкви, какъ общечеловъческомъ установления, а такова именно должна быть церковь по своей идев. Нравственность есть общечеловъческій элементь; она составляеть отвлеченно-общее начало человъческой жизни, единое для всъхъ временъ и народовъ. Въ силу этого начала, всв люди считаются братьями. Поэтому, правственный союзъ, по своей идев, долженъ быть единымъ братскимъ союзомъ, обнимающимъ все человъчество. Тогда какъ всемірное государство представляется не более какъ мечтою, противоречащею самому существу политическаго тёла, въ которомъ въ конкретной форив соединяются отвлеченно-общее начало и частное, нрав-

Digitized by Google

ственность и право, всемірная церковь, напротивь, выражая собою отвлеченно-общее начало въ его чистоть, является необходимымъ идеаломъ, вытекающимъ изъ самой природы правственно-религіознаго союза.

Не вдругъ однако эта пдея могла появиться въ человъческихъ обществахъ. Она развивалась въ нихъ по мъръ развитія правственнаго сознанія. Древніе религіозные союзы, также какъ и самыя резнгія, нябля чисто народный характеръ. Но по мъръ расширенія нравственно-религіознаго міросозерцанія расширялась и форма, въ которую оно изливалось. Въ исламъ, а еще болъе въ буднамъ, мы видниъ уже религія, стремящіяся выдти изъ твеныхъ ранокъ народной жизни и получить общечеловъческое значеніе. Но полное развитіе этой нден принадлежить христіанству. Какъ уже было объяснено выше, христіанство есть, по преимуществу, религія нравственности. Въ немъ нравственное начало достигаеть высшаго совершенства. Христосъ умеръ за всёхъ людей; имъ всё призваны къ спасенію, в въ немъ всё сознають себя братьями. Для христіанства, "нъсть Еллинъ, ни Іудей, ни обръзаніе, ни необръзаніе, пість варварь ни Скнов, пість рабь ни свободь, но всяческая и во всъхъ Христосъ" (Колосс. III, 11). Поэтому и церковь представляется здёсь какъ единый союзъ вёры и любви, простирающійся на все человічество.

Однако и съ водвореніенъ христіанства эта идея весьна еще далска отъ полнаго своего осуществленія. Отвлеченнообщее начало встричаеть прецятствіе въ противоположномъ ему частномъ. Не только многіе народы, остановившіеся на низшей ступени развития, не примкнули къ ковой религін. но и въ самой христіанской церкви, вслёдствіе различія воззраній и преобладанія того или другаго общественнаго элемента, возникають различія, которыя опять ведуть къ разобщению. Каждая церковь, стоя на своеч особенной точкв зрвнія, видить въ себв одной полноту истины, отвергая всё остальныя. Къ этому несомивнио приводить непоколебниое убъждение въ безусловной истинъ церковнаго ученія. Но если ны взглянень на этоть вопрось сь точки зрвнія объективной науки, старающейся постигнуть виутренній симсяъ различныхъ общественныхъ явленій, им въ этонъ разнообразія усмотримъ высшее единство. При таł

комъ взглядъ, всъ эти различныя формы представляются намъ, какъ сыраженіе различныхъ сторонъ и элементовъ человъческаго духа, въ предълахъ общаго религіознаго міросозерцанія. Каждая изъ нихъ ниветь свою задачу и свое назначение. Однъ болъе соотвътствуютъ истинному существу церковнаго союза, другія менёс, но въ своей совокупности, всё онё составляють разчленение единой христианской иден, которая, при внутреннемъ тождества, не исключасть и разнообразія. Такое воззрѣніе согласно и съ началовъ братства всъхъ людей во имя Христа Спасителя. Это начало осуждаеть только исключительность и нетершимость, но не различіе взглядовъ и потребностей. А такъ какъ оно составляетъ центръ всей нравственной жизни чедовъка, который черезъ это становится выше всякихъ частныхъ отношеній, то върующіе въ нравственное развитіе человвческаго рода могуть съ надеждою ожидать того, хотя можеть быть и весьма отдаленнаго времени, богда всв христіанскія церкви, забывши свои распри, будуть смотръть на себя, какъ на членовъ единаго духовнаго тъла, съ единымъ, невидимымъ главою-Христомъ.

Вивств съ ндеею общечеловвческаго союза, выходящаго за предбам отдельныхъ народовъ и государствъ, христіанство развило и начало самостоятельности церкви. У язычниковъ, религія не отдёлялась еще оть другихъ сферь человъческой жизни; состоя подъ ихъ вліяніемъ, она, въ свою очередь, налагала на няхъ свою печать. Вслъдствіз этого, церковь санвалась съ другими союзами. На первой ступени развития, когда семейство или родъ заступасть мёсто государства, глава семьи или родоначальникъ явияется визств и верховнымъ жрецомъ. Въ послъдствіп, съ развитиемъ гражданскихъ и государственныхъ отноше. ній, исполненіе религіозныхъ обрядовъ становится принадлежностью особаго сословія жрецовь; но самое это сословіе входнть въ составъ государственнаго организма. Церяви, какъ отдъльнаго союза, еще нътъ; а съ другой стороны, самое государство носнть религіозный характерь: въ немъ господствуеть теократія. Таковы условія первобытнаго синтеза, въ которомъ все для человъка сливается еще въ общее духовное зданіе. Въ такомъ состоянія находились первоначально всв государства древняго міра в

понынъ находится Востокъ. И туть однако, съ расширеніемъ религіознаго міросозерцанія, по мърв того какъ оно теряеть національный характерь, начинается выділеніе церкви изъ другихъ союзовъ. Въ исламъ, это выдъление не совершилось: здёсь глава государства есть вийств и глава церкви. Но будянзиъ представляеть уже церковь. кагъ самостоятельный союзъ, им'вющій свою отдельную организацію, даже въ государствахъ, гдѣ господствуетъ нная религія. Полное же развитіе этого начала принадлежить опять христіанству, которое, появившись среди разлагающагося древняго міра, образовало въ немъ особый общечеловъческий союзъ, царство Божіе на земль, союзъ, ставшій въ різжую противоположность со всею гражданскою областью. Къ этому необходимо вело развитие отвлеченно-правственнаго элемента, который, выдъляясь наъ другихъ жизненныхъ сферъ, организуетъ наконецъ свой самостоятельный союзь. Если христіанская религія представляеть полное выражение нравственнаго начала, то очевидно, что христіанская церковь есть совершенная церковь и должна служить типомъ всёхъ остальныхъ.

И туть однако, правильное отношение установляется не вдругъ. Въ средніе въка, церковь сдълалась не только самостоятельнымъ, но и первенствующимъ союзомъ среди новыхъ народовъ. Древнее государство разложилось, и церковь въ значительной степени заступила его мъсто. Какъ всемірное учреждение, она явизась связующимъ элементомъ человическихъ обществъ. Для человичества наступила новая пора синтетическаго развитія; опять религія стремилась наложить свою печать на всю человѣческую жизнь. На этоть разъ, синтезъ былъ однако дялеко не такой всеобъемлющій, какъ прежде, нбо отвлеченно-нравственное начало, которое осуществилось въ христіанствъ, составляеть только одинъ изъ противоположныхъ элементовъ человъческаго духа. Но такъ какъ нравственный элементь присущъ всякому человическому динствію, то церковь могла требовать, чтобы, по крайней мара съ этой стороны, вса человаческія отношенія подчинялись ся верховному суду. Съ другой стороны, свётская область, точно также развнышаяся въ самостоятельный міръ гражданскихъ отношеній, стремилась отстоять свою независимость. Отсюда борьба, составляю.\*

щая самую сущность средневѣковой жизни, борьба, которая разыгралась главнымъ образомъ въ католическомъ мірѣ, гдѣ церковная власть, сосредоточенная въ рукахъ первосвященника, достигла высшей степени могущества.

Средневёковая католическая церковь утверждала, что въ вънчанія государей, посредствомъ котораго дается религіозное освящение ихъ сану, выражается право церковныхъ іерарховъ установлять свётскую власть. Далёе, она требовала, чтобы во имя грёха, который церковь одна призвана. судить, всв человвческие поступки подлежали ся ввдвнию. Наконецъ, она доказывала, что земная цёль служить только средствомъ для цёли небесной, а потому свётская власть, которая руководить человёка къ земной цёли, должна подчиняться верховнымъ предписаніямъ церкви, направляющей его къ цвли небесной. Въ этихъ притязаніяхъ выражалось стремление подчинить всю человъческую жизнь нравственно-религіозному чачалу. Протнвъ этого, защитники свётской власти возражали, что религіозное освященіе не означаеть установления свётской власти церковною, а только призвание на нее благодати Божьей, дающей царямъ нравственную коблость. Они доказывали, что суждение о гръхъ есть судъ правственный, а не гражданский: церковь можеть нелагать на гръшниковъ церковное покаяніе, но она не въ правъ наказывать ихъ гражданскимъ порядкомъ. Нравственное начало есть начало свободное, а потому оно принудительной власти не даеть. Наконецъ, если небесная цёль есть высшая, то достижение ся зависить исключительно отъ человической совисти; церковь можеть дийствовать только духовнымъ оружіемъ, а не принужденіемъ. Земная же цёль достигается принужденіемъ; она имбетъ свой характеръ и свои пути, вслёдствіе чего она образуеть особый міръ самостоятельныхъ отношеній.

Защитники свётской власти были правы. Отвлеченно-общее начало составляеть, какъ сказано, только одинъ изъ противоположныхъ элементовъ человѣческой жизни, а потому не можетъ имѣть притязанія на безусловное въ ней владычество. Это тѣмъ болѣе вѣрно, что нравственный союзъ, по супсству своему, есть союзъ свободный; слѣдовательно, онъ не можетъ управлять гражданскими отношеніями, которыя основаны на принудительномъ началѣ. Подчиненіе права правственности ведеть къ насилію человіческой совъсти, то есть, къ отрицанию того самаго нравственнаго начала, во имя котораго совершается подчиненіе. Отсюда понятно, что среднев'яковой синтезь, провозглашенный во имя односторонняго начала, долженъ былъ вести къ борьбъ. Свътскіе элементы не могли отназаться оть своей независимости. Безвыходность этой борьбы именно и повела къ новому періоду аналитическаго развитія, съ чисто свътскимъ направленіемъ, въ которомъ верховнымъ руководителемъ человѣческихъ обществъ является уже не церковь, а новое государство. Церковь осталась самостоятельнымъ, нравственно-религіознымъ союзомъ, но какъ общественное учреждение, она подчиняется государству, которое получнао въ свое въдъніе всю совокупность общественныхъ интересовъ. И тутъ мы видимъ, что высшее единство противоположностей не уничтожаеть самостоятельности отдёльныхъ жизненныхъ соеръ.

Таково положение церкви въ новое время. Понятно однако, что при такомъ сложномъ порядкъ, установление правильныхъ отношений представляетъ значительныя затруднения. Тутъ является опасность двоякаго рода: или государство, видя въ церкви нравственную опору, можетъ подчиниться ск притязаниямъ, или церковь, подчиняясь государству вс вившией области, можетъ потерять свою самостоятельность.

Первая опасность особенно велика въ католическихъ странахъ, гдё церковь нерёдко пользуется своимъ вліяніем: на совёсть правителей для достиженія свётскихъ цёлей. Достаточно вспомнить объ отмёнё Нантскаго эдикта во Франція, чтобы понять всю ту бездну зла, которую влечеть за собою излишняя податливость государственной власти. Въ новёйшее время, развитіе революціонныхъ ученій еще болёе побуждаетъ правителей искать опоры въ нравственномъ авторитетё церкви; но для этого они принуждены жертвовать ей самостоятельностью свётскаго развитія, отдавши въ руки духовенства свободу человёческой мысли. Этимъ задерживается общественное развитіе, а между тёмъ цѣль не достигается, ибо насильственно подавляемая мысль обращается и противъ церкви и противъ государства. Ничто такъ не содъйствуетъ паденію церковнаго авторитета, какъ :

стремленіе духовенства захватить въ своя руки все свътское образованіе и наложить запреть на свободное движеніе мысли. Этимъ оно отчуждаетъ отъ себя всъ образованные умы. Католическая церковь могла бы еще сослужить великую службу человъчеству. Обладая могущественнъйшею организаціею, она, болъе всъхъ другихъ церквей, въ состоянія отстоять самостоятельность нравственно-религіознаго союза противъ излишнихъ притязаній государственной власти. Это доказываетъ настоящая борьба ея съ германскимъ правительствомъ. Но унаслъдованное отъ среднихъ въковъ властолюбіе не дозволяеть ей держаться въ должныхъ предълахъ, а потому лишаетъ ее сочувствія образованнаго міра. Стоя на почвы свободы, она была бы непобъдима; отвергая свободу во имя клерикальныхъ притязаній, она подрываетъ собственныя нравственныя основы.

Совершенно противоположная опасность грозить твиъ церквамъ, которыя, не имъя такой сильной организации, не въ состоянии отстанвать свою независимость. Здёсь желанная взаниность между церковью и государствомъ легко можеть перейти въ полное подчинение. Противники религия видять въ этомъ торжествѣ свѣтскаго элемента надъ ненавистнымъ ниъ церковнымъ условіе прогресса. Но такое положение церкви, умаляя внутреннюю ся силу, слёдовательно и возможность благотворнаго ся дъйствія на умы, нисколько не соотвётствуеть интересамъ свётскаго просвёщенія, нбо и туть государство, видя въ церкви удобное орудіе для своихъ цвлей, нервако даеть ей привилегированное положение, въ ущербъ свободъ мысли и совъсти. Вообще говоря, привилегированное положение церкви, къ которой принадлежить огромное большинство народа, не заключаеть въ себв ничего, что бы противорвчило истинно государственнымъ требованіямъ. Изреченіе, что государство должно быть безбожнымъ, то есть, должно одинаково относиться ко всёмъ въроисповъданіямъ, составляеть преувеличеніе свътскаго начала. Государство, какъ представитель всёхъ общественныхъ питересовъ, не можеть не дать первенствующаго значенія тому интересу, который ближе всёхъ къ народному сердцу. Но это привилегированное положение не должно вести къ стеснению другихъ. Меньшинство имееть также право на защиту своихъ питересовъ, и государство обязано удовлетворить законнымъ его желаніямъ. Разнообразіе духовной жизни действуеть даже благотворно, нбо оно отвучасть людей оть нетерпихости и выводить народный духъ изъ односторонней колен, въ которую онъ легко можеть погрузиться при однообразіи входящихъ въ составъ его элементовъ. Во вслкомъ случав, никогда не следуеть забывать, что свобода совъсти есть неприкосновенное святилище чезовѣческаго духа, котораго государство не въ правѣ касаться, а свобода мысли, даже при всёхъ заблужденіяхъ, составляеть необходимое условіе развитія. Свобода церкви и свобода совести должны поэтому быть основными законами всякаго образованнаго общества. Безъ нихъ невозможна полнота жизна, оть которой зависить и внутренняя крепость общественныхъ элементовъ. Только этипъ началомъ разръшаются взаниныя отношенія обонхъ союзовъ. Историческія условія могуть вести то къ преобладанію церкви надъ государствомъ, то къ преобладанию государства надъ церковью, но целью должно быть живое и свободное ихъ взаимнодъйстие. Государство въ свътской области остается верховнымъ, но церковь, какъ нравственный союзъ, должна сохранять свою самостоятельность.

ł

## ГЛАВА VI.

and the second second

#### положительныя религи.

Существованіе церкви предполагаеть общее религіозное сознаніе върующихъ, связывающее ихъ въ единый союзъ. Черезъ это, религія перестаеть быть только внутреннимъ элементомъ человъческой души; она становится совокупнымъ върованіемъ общества или народа, извъстнымъ способомъ, какимъ это общество представляетъ себъ Божество и отношенія его къ человъку. Въ этомъ состоитъ существо положительныхъ религій. Здъсь религія получаетъ опредъленпое содержаніе и историческое значеніе. Также какъ оплосоюзя, она проявляется въ разнообразіи слъдующихъ другъ за кругомъ системъ и воззръній.

Послёдовательность этихъ системъ соотвётствуетъ самому развитію человёческаго сознанія, ибо человёкъ тогда только способенъ воспринять высшую истину, когда онъ приготовленъ къ ней совершающимся въ немъ умственнымъ и нравственнымъ процессомъ. Отсюда безконечное разстояніе между религіями, которыя являются на высшихъ ступеняхъ развитія, и тъми, которыя мы находимъ на низшихъ. Разсмотрёніє этего процесса, въ томъ видё какъ онъ происходитъ въ естественномъ сознаніи человёка, дасть намъ возможность глубже вникнуть въ существо тёхъ и другихъ.

Мы видьи, что религія заключаеть въ себё онлосооскій элементь, который составляеть теоретическую ся сторону. Каждая положительная религія представляеть извѣстное міросозерцаніе, опредѣляющее отношеніе Бога къ міру и къ человѣку. Рознявши ее на составныя части, мы откроемъ въ ней оплосооскую истину, въ которой все связано логическою нитью. Конечно, религія этимъ не ограничивается; она соединяеть всѣ элементы души въ живомъ общеніи съ Богомъ. Но самое это общеніе возможно единственно на основаніи того понятія, которое мы имбель о Богі и объ его отношеніяхъ къ міру, а вто понятіе и есть оплосооская сторона религіи, которая приготовляется въ человікі умственнымъ развитіемъ. Поэтому, одна онлосооія способна раскрыть истинный смысль религій.

Не вдругъ однако человъкъ приходитъ къ оплосооскому сознанію. На низшихъ ступеняхъ, разумъ его не идетъ далѣе познанія виѣшнихъ явленій, и только мало по малу, путемъ отвлеченія, онъ возвышается къ чистому понятію объ абсолютномъ началѣ всего сущаго. Вслѣдствіе этого, оплосооскимъ религіямъ предшествуетъ то, что можно назвать первобытными религіями, познаніе Бога въ явленіяхъ міра.

Происхожденіе этихъ върованій объясняють различно: стремленіемъ первобытнаго человъка къ олицетвореніямъ, поэтическимъ взглядомъ на природу, наконецъ свойствами языка. Накоторые наь новайшихъ мноологовъ утверждають, что языкъ, отправляясь отъ конбретныхъ образовъ, по ихъ типу образуеть и отвлеченныя представленія, придавая послёднимъ названія мужскаго или женскаго рода, и прицисывая ниъ свойства и действія видимыхъ предметовъ; въ последствін же, истинное значеніе словъ забывается, и метафорическія выраженія превращаются въ разсказы о лыствительныхъ событіяхъ. Всв эти объясненія страдають твиъ. что они не объясняють самаго существеннаго, именно, почему человакъ съ такъ или другимъ явленіемъ природы соединяеть понятіе о Богь и дъраеть его предметомъ повлоненія. Невозможно въ самомъ дъгв остановиться на мысля, что понятіе о Богв родилось въ человвка всладствіе того, что онъ забылъ истивное значение словъ. Надобно показать. откуда въ немъ наклонность придавать своимъ представленіямъ религіозный смыслъ. Точно также неудовлетворительно и объяснение религи изъ страха передъ явлениями природы. Первобытный человакъ видитъ пногда Вожество въ таконъ предметь, который вовсе даже не дыйствуеть, и оть хотораго онъ, повидимому, ничего не можеть ни бояться, ни ожидать, напримъръ, въ камиъ или въ созданномъ собственными его руками фетишъ. Когда камню приписывается таниственное вліяніе на судьбу человвка, то въ этомъ нельзя видъть младенческаго способа толковать явленія природы, какъ двлають познтивисты, ибо явленій, вліяющихъ на судьбу человёка, гуть никакихъ нёть. Здёсь кроется нёчто совершенно иное: первобытный человёкъ видитъ въ камит жилище того, что онъ носить въ своей душё.

Истинное объяснение дежить не въ этихъ затейливыхъ вымыслахъ; оно заключается въ самомъ предметв. Религія объясняется только религіею. Человёку, въ силу присущаго ему безконечнаго начала, врожденъ религіозный инстинкть, точно также какъ ему врождено поэтическое чувство. Этоть инстинкть не даеть ему какихъ либо опредъленныхъ образовъ, но онъ побуждаетъ его искать Вога, н онъ ищеть его въ твхъ представленіяхъ или понятіяхъ, которыя даются ему настоящимъ его умственнымъ состояніемъ. На первыхъ порахъ, его разумъ всецѣло погруженъ въ конечное; онъ не пдеть долже представленій визшняго міра. Всябдствіе этого, религіозное сознаціе отождествляеть Бога съ твиъ или другимъ вибшнимъ явленісмъ, съ которымъ по чему либо связано представление о высшей силь. Даже собственное создание человъческихъ рукъ принимается за божество всявдствіе неспособности отдвлить отвлеченное представление изображеннаго отъ конкретнаго изображения. Въ этомъ первоначальномъ и необходимомъ несоотвётствія между искомымъ безконечнымъ и найденнымъ конечнымъ заключается все то, что намъ кажется такъ страннымъ я даже уродливымъ въ персобытныхъ върованіяхъ людей. Въ послёдствін разумъ, отрёшаясь отъ видимыхъ явленій, приходить въ понятію о силахъ, лежащихъ въ ихъ основъ. Тогда онъ свое понятіе о Вожествё отождествляеть съ этими невидимыми силами, которыя вслёдствіе того представляются живыми лицами; вибшила же явленія природы понимаются, какъ ихъ дъйствія. Отсюда представленія о Вогъ громовержцё, собпрателё облаковъ и т. п. Съ другой стороны, человъкъ, углубляясь въ себя, находитъ въ себъ душу, которую онъ отличаети отъ твла и признаетъ безсмертною. Онъ начинаеть повлоняться душамъ умершихъ, и все для него становится подно духовъ. Наконецъ, поднимая своя взоры къ небу, онъ въ однообразномъ движеніи свётнаъ созерцаеть вѣчный порядокъ вселенной. Тогда онъ небо со всёмъ сонмомъ свётныъ признаетъ за верховное Божество. Созерцаніе же въчнаго и неизмъннаго порядка мірозданія, въ свою очередь, рождаетъ въ немъ понятіе о единомъ разумѣ, управляющемъ этимъ міромъ. Черезъ это, первобытная религія сама собою переходить въ религію ендосоескую. Въ ндев абсолютнаго разума религіозный инстинкть нашелъ наконецъ соотвѣтствующее его требованіямъ выраменіе. Человѣкъ обрѣлъ того Вога, котораго онъ искалъ съ самаго начала своего существованія.

Однако и оплосооское сознание религи не является въ оорив чистой мысли. Мы видвля уже, что религия представляеть сочетание встахъ элементовъ человъческой души. Поэтому, съ мыслыю въ ней всегда соединяются образъ и чувство. Божество понямается не какъ отвлеченное начало, а какъ живое существо, съ которымъ человёкъ находится въ вепосредственномъ общенін. Чёмъ далёе мы восходямъ къ цервоначальной точкв отправления человвческого рода, твиъ менње раздвляются различныя формы сознанія. Въ периобытныя времела, мысль, образъ и чувство сливаются въ одно синтетическое представление, въ произведении котораго участвують и религия, и поэзія и языкъ. Отсюда мнонческій характерь, который въ большей или меньшей степени носять на себѣ всѣ религін древняго міра. Религіозный симсль обыкновенно скрывается здёсь подъ поэтическимъ покровомъ; понятіе облекается въ представленіе. Это мы и называенъ инсоиъ. Отсюда та неотразника прелесть, которую нивють эти вброванія для людей, одаренныхъ поэтически из чувствомъ. Только религія, прошедшія черезъ анализъ. совершенно очищаются оть этой примъся, сохраняя понятіе о живоиъ Богв, но откидывая всв несвойственные сму признаки. Въ нихъ религіозное поклоненіе соединяется съ чисто ондософскимъ пониманіемъ абсодютнаго Существа.

Это указываеть на то, что и онлосооскія религія проходять черезь различныя ступени развитія. Пониманіе Божества измѣняется въ человѣкѣ по мѣрѣ совершенствованія въ немъ разума. А такъ какъ законы разума одни для оплосооін и для религія, то изъ этого уже мы можемъ заключить, что развитіе обѣнхъ соеръ должно слѣдовать одниакому закону. Ниже мы увидимъ тому подтвержденіе. Мы убѣдимся, что въ религіозныхъ системахъ, также какъ въ онлосооскихъ, развиваются одни и тѣже начала, п что эти начала ничто иное какъ выведенныя умозрѣніемъ верховныя начала бытія.

Digitized by Google

۱

···· ,

При всемъ томъ, историческое движение этихъ двухъ великихъ областей человъческаго духа не совпадаетъ. Мы видели уже, что господствомъ философіи характеризуются аналитическія эпохи, а господствомъ религіи эпохи синтетическія. Причина та, что первая ограничивается отвлеченнымъ мышленіемъ, тогда какъ вторая обнимаеть всю человёческую жизнь. Поэтому в приготовление человёка къ воспринятію высшей религіозной истины должно быть совершенно иное, нежели приготовление въ философскому пониманію. Вся жизнь извёстнаго народа или извёстной части человичества должна сложнаться такъ, чтобы ова была способна проникнуться высшимъ религіознымъ началомъ. Это возможно только въ синтетическія эпохи, которыя поэтому обозначають путь, пройденный человъчествомъ. Философія же сама служить приготовленіемъ къ этому высшему синтезу; но отъ философскаго сознанія извѣстной идеи до проявленія ся въ религіозной формв весьма далеко. И наобороть, религія можеть заключать въ себв такія истины, которыя остаются недоступными одностороннимъ направленіямъ онлософін. Отсюда частныя ихъ столкновенія.

Другое существеяное отличіе религіознаго развитія отъ онлософскаго состоить въ различіи путей. Религіозное міросозерцание содержить въ себъ философскую мысль, но оно не вырабатывается путемъ отвлеченнаго мышленія. Религія есть живое отношение человъка къ Богу; отсюда человъкъ выносить и свое понятіе о Божествѣ. Возносясь къ нему душою, онъ вёрою чувствуеть его присутствіе и видить въ проистекающемъ отсюда расширенів сознанія дъйствіе самого Божества. Объективный элементь неизбъжно становится здёсь на первый планъ. Вслёдствіе этого, всякая религія признаеть себя откровенною. Въ глазахъ ся послёдователей, ога представляеть не созданную человъкомъ умственную систему, а живое явление Бога человъческому сознанію. Въ отличіе отъ философіи, она получаеть характеръ священной истины, и всякое на нее посягательство счятается святотатствомъ.

Таковы внёшніе признаки. Съ научной точки зрёнія, признавая въ религіи живое взанинодёйствіе съ абсолютнымъ Существомъ, мы можемъ это явленіе Божества религіозному сознанію человёка, въ отличіе отъ чисто умственнаго познанія, назвать откровеніемъ въ обширномъ смыслв слова. Подъ этниъ мы разумъемъ не чудесное дъйствіе, которымъ человеку открывается то, чего онъ знать не можеть, а необходниое расширение религиознаго сознания, всявдствие живаго отношенія въ Вожеству. Такое откровеніе ны должны признать во всякой религи. Богъ открывается человъку тамъ, гдв человёкъ его ищеть, и открывается сообразно съ степенью его пониманія. Когда дикій Негръ поклоняется сетишу, онъ, точно также какъ и мы, возносить свою душу къ Богу, и Богъ открывается ему въ этой скудной сорив, наполняя душу его страхомъ, надеждою и умиленіемъ, и твиъ свыымъ приготовляя въ ней возможность воспринятия высшаго сознанія. Каждая религія раскрываеть намъ такимъ образомъ извёстную сторону Божества, а совокупность ихъ представляеть полное развитие религиознаго сознания въ человъчествъ черезъ послъдовательный рядъ божественныхъ откровеній.

Но это широкое понятіе объ откровенія не исключаеть откровенія въ болье тесномъ смысль. Какъ скоро ны признаемъ возможность живаго общенія между Богонъ и человёконъ, такъ ны должны признать и возножность большаго расширенія сознанія, нежели какое дается естествеяпымъ развитіемъ человѣческихъ способностей. Границъ дъйствію Божества мы указать не можемъ; все туть опредъляется потребностью религіознаго сознанія. Мы можемъ даже сказать, не выходя изъ пределовъ чисто онносооскаго изсиедованія, что это высшее, сверхъестественное откровеніе со-. ставляеть необходимую принадлежность религін, раскрывающей человёку прозрёніе въ сверхъестественный міръ. Мы видели, что самое развитие философской мысли приводить насъ къ необходимости признать существование чисто духовнаго, сверхъестественнаго міра, противоположнаго міру ФИЗИЧЕСКОМУ И ТЕСНО СВязаннаго съ міромъ нравственнымъ. Если первую ступень онносооскаго развития составляеть натурализых, или понятіе о действующей въ природъ силь, то дальнейшую ступень составляеть сперитуализмь, воторый развиваеть понятіе о верховномъ Разумѣ и соединенномъ съ нимъ сверхъестественномъ и нравственномъ міръ. Тъже ступени мы находимъ и въ развитія религіознаго сознанія. Отсюда различіе религій естественныхъ и

сверхъестественныхъ, натуралистическихъ в спиритуалистическихъ. Первыя представляютъ естественное откровение Вога въ природъ, вторыя-откровение Бога въ правственномъ мірь, откровеніе сверхъестественное, ибо туть предподагается явление сверхъестественнаго міра въ естественвомъ. А такъ какъ естественныхъ явленій, черезъ посредство которыхъ человѣкъ можетъ возвышаться бъ познанію Вога, можеть быть безконечное множество, то нестественныхъ религій мы находниъ множество. Нравственный же міръ, въ которомъ проявляется сверхъестественное начало, составляеть одно безусловно-общее цёлое, единое для всего человѣчества. Поэтому сверхъестественная религія можеть быть только одна. Таково именно христіанство, которое составляеть откровенную религію въ тёсномъ смыслё слова, то есть, религію сверхъестественнаго откровенія, принесеннаго на землю воплощеннымъ Словомъ. Такимъ образомъ, сана онлософія приводить насъ къ необходимости сверхъестественнаго отвровенія, безъ котораго невозможно полное развитіе религіозной жизни въ человёчествё, а виёстё съ темъ невозможно и все зависящсе отъ этого развитія движеніе исторіи. Безъ него не существовали бы христіанскіе народы.

Сверхъестественное откровение очевидно можеть быть только чудеснымъ дъйствіемъ Божества; естественное же откровение имветь свои захоны. Оно не всвиь сообщается въ одинакой степени. Органами его служать люди съ высшимъ редигіознымъ призваніемъ. Они являются основатедями религій, провозв'ястниками высшихъ истинъ. Какъ въ поэзіи понимание дается более или менее всемъ, но даръ творчества составляеть достояние немногихъ, такъ и религиозное вдохновение сообщается только избранникамъ, которые, погружаясь всею душою въ религіозное созерцаніе, черпають отсюда новыя нден и высшую силу. Признакомъ ихъ призванія служить способность ихъ передавать свою вёру другниъ, двлать ее сниволомъ, соединяющимъ вокругъ себя постоянное религіозное общество. Послёдователи ихъ признають ихъ боговдохновенными, и видять въ ихъ проповъди реченія и повельнія самого Бога. Но такъ какъ это религіозное вдохновеніе не есть одностороннез дъйствіе Вожества, а плодъ личнаго вознесенія души къ Богу, то къ объективному элементу, заключающему въ себв извистную ис-

тину, адъсь нензовжно примъшивается субъективный, который твиъ болье преобладаеть, чвиъ ниже стоить религіозное сознание человъка. Есть множество религий, въ основателяхъ которыхъ нельзя не вндёть искры божественнаго вдохновения, но въ которыхъ однако чисто человъческия, иногда даже весьма невысокія стремленія имъють первенствующее значение. Рознять эти элементы можеть только онлософский разумъ, который, какъ мы видёли, является судьею между вврою и суеввріемъ. Наука не только можеть, но и должна подвергнуть критикъ всъ положительныя религіозныя ученія, которыя выдаются за плодъ высшаго нантія. Она одна въ состоянія отделять объективную сущность отъ субъективной примъсв. Но подобная критика можеть быть только деломъ науки, которая не становится на одностороннюю точку зрёнія, а понимаеть истинное существо религія в вытекающаго изъ нея религіознаго влохновенія. Шначе всякая въра будеть принята за суевъріе.

Возникновеніе и развитіе положительныхъ религій путемъ религіознаго вдохновенія ведеть къ току, что историческія явленія превращаются въ легенды. Жизнь боговдохновенныхъ мужей возводится религіознымъ сознаніемъ общества въ идеальный типъ. Все случайное, недостаточное отпадаеть, и наобороть, являются черты, восполняющія идеальный образъ. При естественной наклонности религіознаго настроенія къ чудесному, разсказъ неизбѣжно принимаетъ чудесный характеръ, и чъкъ болъе онъ переходить изъ усть въ уста, твиъ более онъ слагается въ повъствование чисто идеальнаго событія, въ которомъ едва уже можно отврыть первоначальную его основу. И туть критика приступаеть съ своимъ анализомъ, стараясь отдёлить историческую нетину оть посладующихъ прикрасъ; но и туть односторонность возарвнія можеть повести къ существеннымъ ошибкамъ. Легендарный элементь составляеть неизбъжную приналежность не только положительныхъ религій, но и первобытной исторіи. Событія народной жизни точно также съ теченіемъ времени, передаваясь изъ усть въ уста, принянають характерь легендъ. Историкъ правъ, когда онъ въ этой поэтической оболочка старается открыть черты дайствительнаго событія, откинувъ всв прикрасы, созданныя народною фантазіею. Эта критическая операція можеть быть

19

сопряжена съ неодолимыми затрудненіями; но она всегда необходима, ибо для историка существенно действительное событие, а не та форма, которую оно приняло въ человёческомъ воображения. Совершенно иное значение вмёють реингіозныя легенды. Здёсь важно не столько историческое событіе, сколько способъ воспринятія этого событія человъкомъ. Религія не есть факть физическаго міра, а явленіе внутренняго сознанія. Визшній факть служить здісь только поводомъ къ образованию редигиозныхъ представлений. Этоть овкть ножеть быть воспроизведень более или менее върно; для религін это все равно: существенно туть не реальное, а идеальное событие. Поэтому невозможно признать истинно научнымъ пріемомъ стараніе превратить религіозныя повъствованія въ чисто историческіе разсказы. Этимъ уничтожается настоящій ихъ смысль; религіозное ихъ значение теряется. Историкъ, который видить въ положительныхъ реднгіяхъ то, что онв есть на самомъ двлв, именно, выражение религиознаго сознания человичества въ его живомъ отношения къ Божеству, не станеть отворгать легенды, казъ недостойныя исторической науки. Онь видить въ нихъ не физическую, а религозную истину, что для человъческаго развитія гораздо важиве.

Изъ этого ясно, что въ исторія человѣчества появленіе новой положительной религія является событіемъ высшаго міра, установленіемъ новаго отношенія человѣка къ Богу. Такимъ оно и представляется сознанію вѣрующихъ. Въ какое же отношеніе становится это новое событіе къ предъндущимъ?

Это отношеніе можеть быть различно. При переходѣ первобытныхъ религій въ онлосооскія, прежніе боги обыкновенно нисходять на степень второстепенныхъ, или подчиненныхъ божествъ. При такомъ взглядѣ, многобожіе, составляющее характеристическую черту первобытныхъ вѣрованій, сохраняется и на высшей ступени, но оно является уже подчиненнымъ моментомъ оплосооскаго міросозерцанія. Отсюда проистекають новые мисы. Такъ какъ религіозное міросозерцаніе должно составлять одну общую систему, то рождается потребность связать инзшія божества съ высшиии. При пантеистическомъ воззрѣніи, первыя представляются частнымъ проявленіемъ или истеченіемъ послѣднихъ. Вследствіе этого, пантенстическое единобожіе можеть сопровождаться поклоненіемъ тысячамъ разнообразныхъ божествъ, которыя проявляются даже въ сорив животныхъ. Вездь, гдъ есть жизнь, пантеистическое воззръніе видить явление божественнаго начала. Таково было поклонение древнихъ Египтянъ. Напротивъ, при взгляде на божество, какъ на самобытную личность, отношение второстепенныхъ боговъ къ верховному богу представляется въ формъ рожденія. А такъ какъ значеніе второстепенныхъ божествъ можеть быть весьма разнообразное, то и способы рождения, выражающіеся въ отношеніяхъ въ женскому элементу, могуть быть различны. Отсюда, напримъръ, сказанія о иногообразныхъ любовныхъ похожденіяхъ Зевса въ гроческой инвологіи. Съ теченісмъ времени, эти второстепенныя божества могуть даже совершенно утратить свой божественный характеръ; тогда представленія, первоначально взятыя съ отношенія сняъ природы, превращаются въ простые разсказы, которыхъ истинный смысль уже затерянь. Они поступають въ общую поэтическую сокровищницу народа и разукрашиваются поэтами, которые, облекая ихъ въ художественные образы, дають полную волю своей фантазін. Таково, напримъръ, сказание о любви Аполлона къ Даене, которое первоначально означало погоню солнца за зарею, или резсказъ о Кефалъ и Прокридъ, подъ которымъ скрывается отношение создечныхъ лучей въ испаряющейся подъ. ними ночной росв. Сравнительная онлологія, съ помощью языка, раскрываеть забытый смысль этихь преданій; но происхожасние ихъ объясняется не забвениемъ значения словъ, а потерею облекающагося въ нихъ религіознаго представленія. Не языкъ, а релнгія составляеть настоящій источникъ мпеодогія. Языкъ служить только орудіенъ научныхъ изсявдований, но въ самомъ образования инсовъ онъ играсть второстепенную роль.

Инаго рода представленія возникають при смѣнѣ одной онлософской религіи другою. И туть оказывается различіе между пантензмомъ и тензмомъ. При пантенстическомъ воззрѣнін, предшествующая форма Божества сливается обыкновенно съ одною изъ послѣдующихъ. Такъ, въ древней египетской мноологіи, верховный богь перваго періода, Фта, въ позднѣйшее время отождествляется съ Озирисомъ. Такъ же, гав господствуеть понятіе о личномъ Богв, замёна одной религіозной формы другою нервако представляется, какъ сивна следующихъ другъ за другомъ поколений боговъ. Таковъ смыслъ Өеогонія Гезіода, которая изображаеть развитіе иден Божества въ религіозномъ сознанія человічества. Сначала, по разсказу поэта, царствовали Небо и Земля, Уранъ и Гайа, затвиъ сынъ ихъ Кроносъ, свергшій отца своего съ престода, наконецъ сынъ Кроноса, Зевсъ, который, въ свою очередь, низложилъ своего родителя. Всепоглощающая натура Кроноса, не допускавшая развитія частныхъ элементовъ въ природъ и въ жизни человъка, изображается въ сказанін, что онъ глоталъ своихъ двтей. Но наконець, съ помощью Матери Природы, младшій сынъ, скрытый отъ взоровъ отца, заставилъ его выкниуть обратно свое потомство и самъ воцарился на его мёсто, ставши во главъ безконечнаго разнообразія міровыхъ силъ, получившихъ полный просторъ. Всё эти религіозныя преданія, которыя непосвященному взору кажутся нельпыми сказками, оказываются исполненными значенія для того, кто сквозь поэтическій покровь ужветь проникнуть въ сокровенный ихъ смыслъ.

Есть однако религіи, которыя по самому своему характеру не допускають въ себъ многобожія, ни совмъстнаго, ни послёдовательнаго. Таковыя становятся въ чисто отрицательное отношение въ предъидущимъ върованиямъ. Владычество прежнихъ боговъ въ человъческомъ сознания представляется здёсь уже какъ господство лжи виёсто истины. Если при этомъ признается, что прежняя религія была не чистою фантазіею, а поклоненіемъ живымъ существанъ, то старые боги превращаются въ злыхъ демоновъ, овладъвшихъ человическою душою. Таково воззриние религи Зороастра. Прежніе боги, Девы, олицетворявшіе силы природы, изображаются въ ней какъ здые духи, послёдователи Аримана. Такое отрицательное отношение въ прежнимъ върованіямъ имветъ существенное значеніе, какъ способъ очищенія религін отъ мноологическихъ придатковъ, съ цёлью возвести человёчество къ болье чистому богопознанию.

Наконецъ, высшая точка зрѣнія, имѣющая наиболѣе онлосооскій смыслъ, состоитъ въ томъ, что предшествующая религія понимается, какъ частное откровеніе, которымъ человъкъ приготовляется къ болёе полному откровенію. Такова точка зрънія христіанства въ отношенія къ религіи Евреевъ. Къ языческимъ върованіямъ христіанскіе учители не могли не относиться враждебно, ибо въ нихъ именно они видъли тотъ влементъ, отъ котораго требовалось очистить религію. Проповъдуя откровеніе Бога въ нравственномъ мірѣ, они тщательно устраняли всякую матеріалистическую примъсь. Однако и въ языческихъ религіяхъ такіе мыслители, какъ Августинъ, усматривали частное проявленіе истины, приготовлявшее человъчество къ воспринятію высшихъ началъ. Еще болѣе такое воспитательное значеніе христіанскіе учители приписывали древней онлосооін, которая, разрушая изыческое многобожіе, возвышалась къ чистому понятію о единомъ Божествъ.

Таже точка зрвнія, но въ формв, обнимающей всв явленія духовкаго міра, должна лежать въ основаніи чисто научнаго взгляда на историческую послёдовательность религій. Мы виділи выше, что всякая положительная религія должна быть понята, какъ извёстное, естественное или сверхъестественное откровеніе Вожества, а совокупность ихъ, какъ рядъ послёдовательныхъ откровеній, представляющихъ общее развитіе религіознаго сознанія въ человвчествѣ. При такомъ воззрѣнін, каждая отдѣльная религія получаеть свое мёсто и значеніе въ цёломъ, становясь звеномъ общей цепи; всемірная же исторія, представняя полное развитие человическаго духа, является вийсти съ типь и полнымъ, на сколько доступно человёку, откровеніемъ Божества. Этотъ взглядъ, составляющій прямое приложеніе ФИЛОСОФСКО-ИСТОРИЧЕСКИХЪ НАЧАЛЪ, ВЫРАботанныхЪ новсю наукою, разделяется нынё всёми серіозными учеными, которые занимаются сравнительнымъ изученіемъ религій. "Честное и независимое изучение религи человичества, говорить Максъ Мюллеръ, научаетъ насъ тому, чему училъ Августинъ, именно, что нътъ религіи, которая бы не содержала въ себъ чего нибудь истаниаго. Оно учить насъ даже большему, и именно въ исторіи древнихъ религій ясиве, нежели где либо, оно раскрываеть намъ въ самомъяркомъ свътъ божественное воспитаніе человъческаго рода.....Если мы въ исторіи человічества не должны видіть ежедневнаго дъйствія божественной мудрости, если въ историческомъ

развитіи религій нёть высшей цёли, то мы могли бы просто закрыть безбожную книгу исторія. Тогда человёкь быль бы не лучше полеваго злака, который нынё стоить, а завтра бросается въ огонь" <sup>1</sup>). Изслёдователь, который относится къ явленіямъ безъ предвзятой мысля, положительно, а не отрицательно, также какъ онъ относится къ явленіямъ природы, стараясь изучить ихъ, а не отвергать, не можеть держаться инаго взгляда. Изученіе положительнаго содержанія религій раскрываетъ намъ одну общую нить, которая тянется черезъ всё частныя формы, н которая составляетъ самую душу историческаго развитія человѣчества.

Но исторія религій не можеть быть полна безъ исторія онлософскихъ системъ. Мы видели, что синтетическія эпохи прерываются аналитическным. Между языческным религіями и христіанствомъ лежитъ все развитіе древней философіи, которая, разлагая первобытный синтезъ, приготовляла человвчество въ новому откровенію. Поэтому, изследованіе релнгій невозможно безъ изученія философскихъ системъ. Это твиъ необходниве, что философія представляеть въ отвлеченной формъ то самое содержані», которое религія заключаеть въ себв въ конкретномъ явленія, а изученіе отвлеченнаго именно и даеть понимание конкретнаго. Только совокупное изследование объихъ областей можетъ раскрыть намъ основной законъ всемірно-историческаго движенія, то есть, развитие иден абсолютнаго въ человическомъ духв, отъ котораго, въ свою очередь, зависитъ развитіе всёхъ другихъ элементовъ человъческой жизни.

Исторія движется ндеями: это несомизнно для всякаго, кто основательно ее изучаль. Иден же всё черпають свою силу изъ иден абсолютнаго. Слёдовательно, если мы откроемь законъ, кот.рый управляеть развитіемъ послёдней, мы поймемъ я все остальное. Едва ли нужно объяснять всю безконечную важность подобнаго изслёдованія. Можно сказать, что для наукъ, касающихся человёка, законъ историческаго развитія имёеть гораздо общиризйшее значеніе, нежели законъ всемірнаго тяготёнія въ области наукъ естественныхъ. Тяготёніе не объясняеть намъ ни химическихъ соединеній, ни органическаго развитія; иден же проникають

1) Einleitung in die vergleicheude Religionswissenschaft (Strassburg, 1847), erpan. 204.

всё жизненныя соеры и управляють всёми действіями человвка. Поэтому, исторія, въ онносооскомъ ся значенія, состаьляеть верховную науку духовнаго міра; она даеть намъ ключь къ пониманию всего остальнаго. Какъ уже было замъчено выше, самое изучение человъческой души зависить оть исторія, поо существо человіка состонть именно въ томъ. что онъ является членомъ духовнаго целаго, безъ отношенія къ которому онъ не можеть быть понять. Всё высшія стороны его природы, глубочайшія его стреиленія, върованія, взгляды, однимъ словомъ, все, что двлаеть человвка носителень абсолютнаго и чень определяется вся его деятельность и его назначение въ міръ, получаеть свое значение единственно въ исторіи и можеть быть изучасно только въ связя съ нею. Если духъ есть высшее въ мірозданія, а высшее служить источникомъ пониманія низшаго, а не наобороть, то следуеть сказать, что исторія есть верховная наука во всей области человъческаго въдънія.

Въ исторіи, вибств съ твиъ, им найденъ фактическое оправдание всего выведеннаго въ предъндущихъ главахъ. Историческая наука служить высшимъ выраженіемъ того, что мы назвали универсализмомъ, то есть, сочетания умозрънія съ опытоиъ. Одно умозрвніе въ состоянія раскрыть намъ истивное значение какъ онлософія, такъ и религия; опыть, по существу своему ограниченный, неспособенъ привести насъ въ познанию безконечнаго. Но въ истории, законы, выведенные умогрёніень, провёряются опытонь. Здёсь ны ножень фактически изучать развитие идей. Если въ теоретическихъ выводахъ есть ошибка, она найдетъ здъсь свое опровержение; если же, напротивъ, выводы умозръния подтверждаются фактами, то им нивемъ здёсь такое совпаденіе противоположныхъ путей человѣческаго знанія, которое одно способно придать полученнымъ результатамъ значеніе непоколебимой истаны.

Моженъ ли мы однако, при современномъ состоянія науки, вывести общій законъ развитія человѣчества? или это только задача, разрѣшеніе которой мы должны предоставить будущимъ поколѣніямъ?

Слёдующая книга, которою завершается наше изслёдованіе, покажеть, на сколько эта задача разрёшина въ настоящее время. •

;

•

Digitized by Google

## КНИГА III.

# ИСТОРІЯ ЧЕЛОВЪЧЕСТВА.

Digitized by Google

•

•

Digitized by Google

## ГЛАВА І.

## РАЗВИТІЕ НАТУРАЛИСТИЧЕСКИХЪ РЕЛИГІЙ.

Есля наши умозрительные выводы вёрны, то діалектическій законъ долженъ выразиться въ историческомъ развитіп человічества. Исторія должна начаться съ первобытнаго единства, которое затвиъ должно разложиться на двъ противоположности, послё чего послёднія должны быть снова. сведены къ высшему единству. Отсюда три ступени развитія и троякій синтезъ, характеризующій эти ступени: натуралистическій синтезъ въ первомъ періодъ, спиритуалистическій, или нравственнный, въ среднемъ, и наконецъ ндеалистический, которымъ должно завершиться все это движение. Что касается до матеріалистическаго начала, то въ противоположность спиритуалистическому, оно не можеть быть источникомъ самобытнаго синтеза, ибо въ своей односторонности оно перестаеть быть божественнымъ. Матеріальный міръ, какъ таковой, составляеть предметь наука, а не религін, Толькс въ связи съ другими началами, то есть, на первой и на послёдней ступени развитія, матеріальный элементь можеть входать, какъ моменть, въ развитіе синтетическаго міросозерцанія.

Въ силу закона последовательности синтетическихъ періодовъ и аналитическихъ, каждый изъ этихъ синтезовъ долженъ быть отдёленъ отъ другаго аналитическимъ процессомъ. Вслёдствіе этого, мы получаемъ три синтетическихъ періода, разделенные двумя аналитическими. Послёдніе составляютъ переходы отъ одного синтеза къ другому.

Развитіе человѣчества еще не кончилось; слѣдовательно, существующіе факты не дають намъ всей полноты опредъленій. Но тотъ путь, который пройденъ исторіею до сихъ поръ, вполнѣ оправдываетъ выведенный нами законъ. Первый періодъ историческаго развитія характеризуется гос-

Digitized by Google

подствоиъ натуралистическихъ религій, которыя обникають всю человѣческую жизнь и служать основаніемъ теодратическихъ государствъ. Востокъ, съ глубочайшей древности и до нашихъ дней, находится въ этомъ состоянии. Такова же было точка отправленія классическихъ народовъ. Затемъ эти вёрованія разлагаются; наступаеть періодъ анализа. Результатомъ этого процесса является средневѣковой порядокъ, въ которомъ господствуетъ нравственный синтезъ. Эта эпоха характеризуется противоположеніемъ двухъ міровъ, чисто духовнаго и матеріальнаго, съ односторонними началами, а потому въ неизбъжной борьбъ. Наконецъ, за этимъ среднимъ періодомъ слёдуетъ новая эпоха аналитическаго развитія, носящая названіе новаго времени. Этота эпоха, въ которой мы живемъ, и которая далеко еще не пришла въ концу. Будущее скрыто отъ нашихъ взоровъ; но изъ того, что было, мы можемъ заключить, къ чему мы ндемъ и что намъ предстонтъ впереди.

Таковъ общій законъ. Но діалектическое развитіе проявляется не въ одномъ только общемъ движении человъческаго духа. Тотъже законъ повторяется на каждой ступени, въ аналитические періоды, также какъ и въ синтетические. Сознаніе верховныхъ началъ бытія присуще разуму во всв времена, и какъ только человъческая мысль вырабатываеть изъ себя извъстное міросозерцаніе, такъ, въ силу внутренней связи всёхъ этихъ началъ, она неизбёжно проходитъ бесь цикль вытекающихъ изъ нихъ воззраний. Везда, поэтому, ны видниъ развитіе въ трехъ ступеняхъ и четырехъ моментахъ. Это-общій законъ человъческаго духа. Разница состоить только въ большей пли меньшей полноть опредъленій. Когда разумъ поглощенъ сознаніемъ односторонняго начала, въ немъ все таки являются и другія, но они играють второстеценную роль, подчиняясь господствующей точкв зрвнія. Тоже самое имветь мёсто и на инзшихъ ступеняхъ въ сравненія съ высшими. Первыя, по самому существу своему, не допускають полнаго развитія отдёльныхъ элементовъ. Такъ, ватурализиъ можетъ исчерпать понятіе о силь, но полнота правственныхъ началь возможна только на спиритуалистической точкъ зрънія. При натураинстическомъ міросозерцанія, правственное воззраніе всегда окажется недостаточнымъ. Еще более это относится къ познанію духа, которое вполнѣ можеть раскрыться только въконцѣ процесса. Мы находныъ это понятіе и въ натуралястическомъ синтезѣ, гдѣ оно играеть весьма существенную роль; но здѣсь духъ понимается не какъ высшее сочетаніе противоположностей, получившихъ самостоятельное развитіе, а въ формѣ естественнаго опредѣленія, какъ душа міра, поглощающая въ себѣ всякое частное бытіе.

Digitized by Google

Самое развитие четырехъ моментовъ можетъ быть различно, смотря по тому, которое изъ означенныхъ началъ служить исходною точкою движения. Такъ какъ эти начала, въ своей совокупности, образують двъ перекрещивающияся противоположности, то существенное различіе заключается въ томъ, которая изъ двухъ противоположностей служить ссязующею нитью всего процесса. Если мысль исходить оть понятія о субстанцін, или силь, то она, черезь категорін формы и матеріи, приходить наконець къ идев, и наобороть, исходя оть идеи, она твиъ же порядкомъ приходить къ понятію о силь. Если же точкою отправленія для нея служить матеріальное явленіе, то она, черезъ категорія силы и пден, восходить въ формв, или закону, и наобороть, исходя отъ закона, она твиъ же порядкомъ нисходить къ матерін, или явленію. Первый путь можно назвать субъективнымъ, второй объективнымъ, нбо въ первомъ выражается чистое развитие мысли, во второмъ же точкою отправления служить отношение мысли въ вившиему бытию. Совокупное развитие духа, подчиняясь внутреннему закону, необходимо следуеть субъективному пути; но развитие отдельныхъ ступеней можетъ быть разное, смотря по тому, откуда отправляется мысль. На низшихъ ступенихъ развитія, исходною точкою служить вивший міръ; поэтому, какъ въ религін, такъ и въ философіи господствуетъ объективный путь. Субъективная точка зрвнія является уже плодомъ позднъйшаго отвлечения, когда мысль, отръшаясь отъ внъшняго міра, углубляется въ самою себя.

Въ самомъ объективномъ пути мы различили два противоположныхъ движенія: отъ явленія къ закону и отъ закона къ явленію, или, что тоже самое, отъ матеріи къ формѣ и отъ формы къ матеріи. Первое можно назвать путемъ сложенія, второе путемъ разложенія понятія. Первое естоственно предшествуетъ второму, ибо первоначальною точкою отправленія для человѣческаго сознанія служить внѣшнее явленіе, и только мало по малу оно восходить къ понятію о законѣ. Поэтому, первый путь господствуеть въ первобытныхъ религіяхъ, второй въ религіяхъ философскихъ.

Мы уже видели, какимъ образомъ религіозное сознаніе человёка, отправляясь отъ фетишизма, который смешиваетъ абсолютное съ явленіемъ, идетъ, съ одной стороны черезъ натурализыъ, или поблонение силамъ природы, а съ другой стороны черезъ анниизмъ, или поклонение душамъ умершихъ, и восходить наконецъ къ тому, что называется сабеизмомъ, къ поклонению небу съ наполняющимъ его сонмомъ свётилъ, представляющихъ вёчный порядокъ вселенной. Ниже им увидниъ частное приложение этого закона; но полной фактической его провърки мы не можемъ сделать, потому что у всёхъ историческихъ народовъ этотъ процессъ лежить далеко за предвлами исторія. Въ настоящее время мы находимъ у первобытныхъ народовъ ту или другую изъ этихъ формъ; но онъ представляются отрывочными, и мы можемъ распредёлить ихъ только по различнымъ ступенямъ развитія. Инзшую ступень несомнённо составляеть фетншизмъ; среднее мёсто занимають натурализмъ и анимизмъ, или психизмъ, обыкновенно противополагающиеся другъ другу, наконецъ, всего выше стоить сабензмъ, который предполагаеть уже постоянное наблюдение небесныхъ явлений, распредъление времени, введение календаря. Сабензиъ, какъ замътилъ уже Шеллингъ, составляетъ точку отправления для философскихъ религій. Созерцаніе въчнаго порядка вселенной ведеть къ полятію о владычествующемъ въ ней Разумѣ; но на этой ступени, это понятіе сливается еще съ представленіемъ неба. Поклоненіе небу, какъ верховному Разуму и источнику всякаго порядка, составляеть содержание древныйшихъ ФИЛОСОФСКИХЪ РЕЛИГІЙ ЧЕЛОВВЧЕСТВА.

По какому же закону развиваются эти религия?

Замёчательнёйшій пэъ мноологовъ нашего временн, Максъ Мюллеръ, сравнивая мноологическія понятія человёческихъ илеменъ съ строеніемъ языковъ, раздёляеть всё религія древняго міра на три группы: туранскую, семитическую и арійскую. Первая заключаеть въ себё народы монгольскаго и финско-татарскаго происхожденія. Ихъ вёрованія, по мивнію Мюллера, характеризуются поклоненіенъ Небу и Землів, какъ двумъ противоположнымъ началамъ. Высшимъ представителемъ этой группы является Китай. Остальныя же двъ группы, какъ обозначаетъ самое ихъ названіе, заключаютъ въ себѣ народы семитическаго и арійскаго, или индо-европейскаго племени. У Семитовъ, по мивнію Мюллера, господствуетъ поклоненіе Богу въ исторіи, у Аріевъ поклоненіе Богу въ природв <sup>1</sup>).

Существенный недостатокъ этого разделения состоять въ томъ, что здёсь не различены первобытныя религія и оннософскія, и вовсе не понять смысль послёднихь. Выводя инвологію изъ строенія языка, Максъ Мюллерь останавливается на первой ступени. Онъ только въ первобытныхъ върованіяхъ видить истинное выраженіе религіознаго сознанія человъчества; послъдующую же онлосооскую разработку этихъ върований онъ считаетъ какимъ то визшнимъ придатномъ пля даже искаженіемъ истиннаго существа религія. Между твиъ, глубочайшій смысль религій раскрывается намъ именно въ возведения ихъ къ философскому міросозерцанию, не тому, которое вносится въ нихъ поздившиния мыслителяни, старающимися приладить народныя върованія къ своимъ собственнымъ воззрѣніямъ, а тому, которое вытекаеть изъ глубины народнаго духа и формулируется жрецами или людьин, признаваемыми народомъ за пророковъ или мудрецовъ. Изслёдованіе этого философскаго существа древнихъ религій приводить насъ къ необходимости несколько изменять сделанное Мюллеромъ разделение.

Можно согласиться вообще съ характеристикою туранской группы. Нельзя даже не сказать, что выдёленіе этой группы изъ остальныхъ есть мысль блестящая, которая составляеть существенную заслугу Мюллера. Надобно только прибавить, что онлосооскій смыслъ этихъ вёрованій состоить въ ноклоненіи Небу, какъ верховному Разуму, установляющему вёчвый порядокъ въ мірё и жизни. Это и есть первая ступень онлосооскаго развитія. Что касается до Семитовъ, то и эта группа, въ своемъ составё, обозначена вёрно; но и тутъ онлосооскій смыслъ поклоненія ускользнулъ отъ изслёдователя. Существо семитическихъ религій состоить іне въ

<sup>1</sup>) Cx. Vorlesungen über die Religionswissenschaft: Dritte Vorl.

томъ, что въ нихъ господствуетъ поклонение Вогу въ исторін, а въ томъ, что въ нихъ преобладаетъ понятіе о Вогв. какъ Силъ, владычествующей въ міръ. Наконецъ, арійская группа должна быть разделена на два, существенно отличныхъ другъ отъ друга отдела. Основы первобытной религи у всяхъ арійскихъ племенъ, начиная отъ Индъйцевъ и кончая Германцами, вездъ однъ и тъже; но послъдующая философская обработка этихъ върований дала имъ совершенно различный характеръ. У юговосточныхъ, азіятскихъ Аріевъ, они развились въ поклонение Богу, какъ Духу, присущему міру. Высшимъ выраженіемъ этого направленія является нидъйский пантензмъ. Напротивъ, у съверо-западныхъ, европейскихъ Аріевъ, развивается поклоненіе богамъ, какъ отдёльнымъ, самостоятельнымъ личностямъ, представляющимъ ту или другую силу природы, или ту или другую сторону Божества. Здёсь господствуеть индивидуализив, представляющій частную или матеріалистическую форму религіознаго сознанія.

Такимъ образомъ, вмёсто трехъ группъ, мы имёемъ четыре, которыя въ своей совокупности представляють развитіе самыхъ основныхъ началъ философіи и религіи. Съ помощью выведеннаго умозраніемъ діалектическаго закона, передъ нами раскрывается весь смысль исторіи языческихъ върованій. Мы видимъ, почему религіи Востока, представляющія объективныя опредёленія божественнаго естества, поражають насъ своею глубиною и отличаются постоянствомъ, и почему, напротивъ, религіи плассическихъ народовъ, болъе изящныя по своей индивидуальной формъ, скуднве по своему философскому содержанию и измвичивве въ своемъ историческомъ движеніи. Въ противоположность Разуму, Силь и Духу, частныя начала бытія представляють, можно сказать, моменть разложенія первоначальнаго религіознаго синтеза. Съ нихъ начинается анализъ. Это именно мы и видимъ у европейскихъ народовъ, которые вслъдствіе того гораздо податливве на свътское развитіе, нежели погруженные въ религіозное міросозерцаніе народы Востока.

Но эти общія характеристическія черты отдёльныхъ группъ обозначаютъ только преобладающее въ каждой изъ нихъ начало. Между тёмъ, религіозное сознаніе, также какъ п онлософское, не можетъ остановиться на одномъ началь, не

Digitized by Google

перейдя послёдовательно и къ другимъ. Поэтому, им въ предълахъ каждой группы находимъ опять тёже самыя направленія, которыя характеризуютъ ихъ совокупность. Отсюда безконечно разнообразныя формы религіознаго поклоненія, которыя встрёчаются у языческихъ народовъ. Съ перваго взгляда, эти вёрованія кажутся какимъ то непонятнымъ хаосомъ иногда самыхъ дивихъ представленій; но при ближайшемъ разсмотрёнін, вездё открывается одинъ и тотъже управляющій ими законъ.

Первую группу составляють туранскія племена, высшинь представителенъ которыхъ является Китай. Религія Китая, въ томъ видъ какъ она окончательно установлена Конеуціемъ, имъетъ до того ондосооскій характеръ, что она кажется болье философіею, нежели религіею. Въ древивникъ книгахъ признавалось два верховныхъ начала, Небо и Земля, первое--мужское, второе-женское, изъ сочетанія которыхъ все произошло. Но выше этой двонцы ставилась верховная единица, отъ которой произошла самая двоица. Это единое, духовное Божество называется также Небонъ, Тіенъ. Оно устроило всю вселенную; земля же, равно кагь и видимая твердь, служать только его символами, или орудіями, черезъ которыя оно двиствуетъ. Этому духовному началу. повлоняются и подъ именемъ верховнаго владыки, Шангъти. Ему дается также название Великой Вершины, (Тайки), которое китайскіе философы объясняють какъ верховный или первобытный Разумъ. Отъ него исходить законъ, управляющій вселенною и сохраняющій ее въ неязмѣнномъ порядкѣ. Древнѣйшіе китайскіе императоры считали священною обязанностью делать астрономическія наблюденія и слёдовать указаніямъ календаря. Отъ Неба проистекаеть и разумное начало въ человъкъ, которое должно служить послёднему руководствомъ въ жизни. Высшій законъ для человёка есть законъ нравственный, котораго главное предписание состоить въ развити разумнаго начала, въ усовершенствованін себя и другихъ. Отсюда требованія человъколюбія, правды, прямоты, нравственной чистоты и целомудрія. Отсюда высокое значеніе числа, меры и порядка, какъ въ человёческой жизни, такъ и во всемъ строй вселенной. Это разумное начало, послё смерти человёка, возвращается въ Небу. Поэтому, рядонъ съ поклонениемъ

20

Небу, Китайцы признають и поклоненіе душамь предковь. Первое, говорить Конфуцій, есть всемірное начало, плодотворный источникъ, откуда все произошло; предки же, происшедшіе оть этого источника, сами являются источникомъ послёдующихъ поколёній. Вслёдствіе этого, первая обязанность человёка состоить въ принесеніи благодарности Небу; вторая же обязанность заключается въ принесеніи благодарности предкамъ. Естествечно, что при такомъ воззрёніи, уставы предковъ свято чтятся Китайцами; требуется строгое исполненіе установленнаго ими закона. Самъ Конфуцій признавать себя только толкователемъ древней мудрости, чёмъ онъ и былъ на самомъ двлё.

Этими немногими опредёленіями ограничиваются религіозныя понятія Китайцевъ, понятія, въ которыхъ все сосредоточивается на представленія небеснаго Разума и проистекающаго изъ него нравственнаго порядка.

Иное направление приняло это учение въ секть другаго знаменитаго китайскаго философа, современника Конфуція, Лао-це. Здёсь ученіе о верховномъ Разуме превращается въ цантенстическую систему. Разумъ, Тао, признается душою міра, проникающею все сущее; все видимое составляеть только его проявление. Это единое, верховное начало имъетъ однако двойственную форму: какъ отрицающее всякія определенія, оно есть Не-бытіе, первоначальный источникъ всего сущаго; напротивъ, какъ производящее изъ себя всъ определения, оно есть Бытие, мать всего сущаго. Первое есть единица, второе двоица, сочетание же обоихъ составляеть тронцу, которая всему даеть бытіе и совершенство. Но эти три верховныя начала въ сущности составляютъ одно. Въ себъ самомъ, какъ единица, это начало неподвижно, и какъ таковое, вѣчно и неизмѣнно; но принимая определенія двойственности, оно приходить въ движеніе и черезъ это производить изъ себя всв существа. Послёднія, какъ временныя проявленія въчнаго Разума, преходящи; но всё они возвращаются къ своему корню, то есть, къ верховному Разуму. Возвращаться къ своему корню, говоритъ Лао-це, значить вступать въ безусловную неподвижность, отдать назадъ свое полномочіе, сдёлаться вёчнымъ и непоколебимымъ. Знать, что двлаешься ввчнымъ и непоколебимымъ, значитъ быть просвъщеннымъ; не знать этого, значить находиться въ заблужденіи. Кто это знасть, тоть обнимаєть всё существа общею любовью, тоть праведень и справедливь въ отношеніи по всёмь, тоть причастень божественной природё и отождествляется съ саминъ верховнымъ Разумомъ; будучи же отождествленъ съ верховнымъ Разумомъ, онъ живеть вѣчно и не боится уже уничтоженія твла. Поэтому, вся задача человѣка заключается въ томъ, чтобы прилёпляться къ этому единому, присущему ему разумному началу, стараясь освободиться отъ всякихъ тѣлесныхъ влеченій. Цёль человѣка состомть въ возвращеніи къ абсолютной неподвижности, а потому высшая мудрость заключается въ чисто созерцательной жизни. Сохраненіе внутренняго мира и внушеніе народу презрѣнія ко всему виѣшнему должно быть и цѣлью правителей.

Это ученіе одного изъ древивішихъ идеалистовъ сдълалось началомъ религіозной секты, которая никогда не могла получить преобладанія въ Китав, но которая ниветь въ немъ однако многочисленныхъ послёдователей. Самъ Лао-це обоготворяется ими, какъ воплощение верховнаго Разума. Можно сказать, что въ этомъ пантенстическомъ върованія выражается то направление китайскаго духа, которое составляеть переходъ въ буднаму; этимъ объясняется и значительное распространение последняго въ Китайской империя. Известно, что буданзиъ, изгнанный изъ Индія, вашелъ главное убъжнще въ Китав. Въ Тибетв находится его центръ; въ государствахъ Кохнихниы, или восточной Индін, составляющихъ переходъ отъ китайской цивилизація въ нидейской, онъ сделался господствующимъ веронсповеданиемъ. Намъ неизвъстны религіозныя формы, существовавшія въ этихъ государствахъ до введенія въ нихъ будлизна; но судя по ихъ положенію и по тому характеру, который принялъ въ нихъ буддизиъ, соединяющійся здёсь съ повлоненіемъ монарху, какъ воплощенію Божества, можно думать, что здёсь господствовало именно пантенстическое направленіе китайской цивилизація.

Совершенно противоположна этому мирному поклоненію Разуму, какъ духу, присущему вселенной, та сорма, которую мы встрёчаемъ на свверё, у завоевательнаго племени восточной Азін, Монголовъ. Здёсь развивается та отрасль китайской религін, которая составляеть переходъ къ семи. тическому міросозерцанію, именно, къ исламу. Монголы, также какъ и сродные имъ Гунны, поклонялись Небу, котораго самое название на ихъ языкъ было только видоизмѣненіемъ китайскаго имени Тіенъ. У Гунновъ, оно называлось Тангь-ли, у Монголовъ Тенгъ-ри 1). Первоначально въ этому присоединалось поклонение солнцу и другимъ свётняамъ, а также духамъ небеснымъ, земнымъ и душамъ предковъ. Но съ установлениемъ монгольскаго государства эти первобытныя върованія уступили мѣсто болѣе возвышенному поннианію божественнаго естества. "Предписывается вёрить, говорить законъ Чингисъ-хана, что существуеть только одинь Богь, творець неба и земли, который одниъ даетъ жизнь и смерть, благо и бъдность, который даруетъ или отказываетъ все, что ему угодно, ж имветь надъ всемъ безусловную власть". Здёсь представленіе небеснаго Бога, установляющаго законъ и порядокъ, превращается въ понятіе объ абсолютномъ властелнив. Божество воинственнаго племени являлось страшнымъ и грознымъ для своихъ враговъ. Все, что ему противилось, уничтожалось, какъ безиравственное. И Аттила и Чингисъханъ называли себя бичами Божьими. Отсюда ть страшныя избіенія людей, которыми сопровождались ихъ завоеванія. Ноэти начала мало согласовались съ первоначальнымъ источникомъ, откуда они произошли, съ понятіемъ о Небв, какъ верховномъ Разумъ. Поэтому монгольские завоеватели естественно обратились въ исламизиъ.

Наконецъ, самостоятельную отрасль тогоже религіознаго воззрѣнія представляеть туземная японская религія, называемая Синто. Здѣсь поклоненіе душамъ предковъ, въкачествѣ святыхъ или культурныхъ героевъ, заслоняетъ собою поклоненіе Небу. Японцы убѣждены, что небесные боги слишкомъ отдалены отъ людей, чтобы заниматься ихъ дѣлами; поэтому, они непосредственно поклоняются душамъ умершихъ святыхъ, которыхъ они называютъ Ками, и которыхъ они считаютъ посредниками между Божествомъ и человѣчествомъ. Но такъ какъ эти святые происходятъ отъ Неба, то стремленіе связать эти вѣрованія въ одну общую ск-



<sup>1)</sup> Max Müller: Einleit. in d. vergleich. Religionswissenschaft (Strassburg 1874). crp. 182-188.

стему ведеть къ генеалогическимъ разсказамъ, въ которыхъ космогоническія представленія переходять въ повъствование объ установлении порядка на землъ культурными героями. Въ началъ, гласять японскія преданія, наъ первобытнаго хаоса возникло верховное Божество, само себя создавшее и возсъдающее посреди неба. Оно пребываеть въ въчной неподвижности; непосредственными же создателями вселенной являются два другія божества, Великій Богъ Творецъ и Богъ духовный Творецъ. Отъ нихъ управленіе міромъ перешло къ семи, слёдующимъ другъ за другомъ небеснымъ богамъ. Только последній изъ нихъ пріобрълъ подругу и вызваль къ бытію землю, управленіе которой онъ ввърилъ любимой своей дочери, богинъ солица, Тенъ-сіо-дай-зинъ. Съ нея начинаются династія земныхъ боговъ, изъ которыхъ опять послёдній, женившись на смертной, имълъ и смертнаго сына, Зинъ-му-тенъ-оо, перваго человѣческаго правителя Японін и родоначальника царствующихъ тамъ микадо. Изъ всъхъ этихъ божествъ, Японцы поклоняются только богинв Тенъ-сіо-дай-зинъ; но главнымъ предметомъ поклоненія являются все таки Ками, разділяющіеся на высшихъ и визшихъ. Высшіе суть вочеловтяевшісся богн, низшіе-люди, возведенные за ихъ заслуги на степень божествъ. Имъ посвящены многочисленные храмы. Поклонение имъ состоить въ очищении сердца посредствомъ обрядовъ, воздержанія и правственной жизни. Религія Японцевъ предписываеть имъ слёдовать законамъ природы, разума и гражданскаго порядка. Души праведниковъ возносятся на небо, гдъ они живуть лепосредственно подъ жилищами святыхъ. Злые же осуждены долго блуждать для очищенія грёховъ.

Таковы четыре главныя религіозныя оормы, вытекающія изъ китайской цивилизаціи. Едва ли нужно зам'ятить, что он'я представляють полное выраженіе общаго діалектическаго закона развитія. Здёсь Разумъ представляется, какъ источникъ порядка, какъ душа міра, какъ властелинъ вселенной, наконецъ, въ частныхъ своихъ проявленіяхъ, въ видѣ происходящихъ отъ неба культурныхъ героевъ.

Совершенно аналогическую формацію, хотя въ болёе сложномъ видѣ, мы находимъ и въ древней Америкѣ, до открытія ся Европейцами. Американскіе народы стоять поодаль

оть общаго развитія человёчества; они не нивли вліянія на его судьбу. Темъ не менее, они для насъ любопытны. какъ доказательство, что вездъ, гдъ устроиваются человъческія общества, развитіе идеть по однимъ и твиъже законамъ. И тутъ им находниъ полный циклъ историческихъ и религіозныхъ началъ. Мудрые и искусные Тольтеки, воинственные Азтеки, религіозные Перуанцы и промышленные и торговые народы Средней Америки представляють четыре момента развитія общей иден. Здісь мы можень прослёдить даже постепенный переходъ отъ первобытныхъ религій къ оплосооскимъ. У краснокожихъ Свверной Америки, періодъ первобытнаго фетишизма оставиль по себв только смутные слёды. У нихъ развивается, съ одной стороны, преимущественно на югв, поклонение силамъ природы, съ другой стороны, главнымъ образомъ на свверв, поклоненіе душамъ умершихъ; наконецъ, у нёкоторыхъ племенъ, эти два направленія сливаются въ почитавіе двънадцати верховныхъ боговъ, или Маниту, соответствующихъ девнадцати месяцамъ календаря. Во главе ихъ стоить великій небесный Духъ, устроитель вселенной, главнымъ символомъ котораго является птица. Нѣкоторые подчиняли его даже господству судьбы <sup>1</sup>). Стсюда быль только одинь шагь до онлосооскаго поклоненія Небу, какъ верховному Разуму. Этоть шагь быль сдёлань первымь культурнымь племенемь американскаго материка, Тольтеками, которые положным основание древне-американской цивилизации.

Происхожденіе Тольтековъ неизвъстно; мы находимъ у нихъ уже высоко образованныя государства съ крѣпкою теократическою организаціею. Эти государства образуютъ тройственный союзъ, устройство, которое въ послёдствін повторяется вездѣ, гд‡ только основались Тольтеки, или куда проникла ихъ культура. Повидимому, эта тройственность имѣла религіозное значеніе; она связывалась съ тройствен-

<sup>1)</sup> CH. J. G. Müller: Geschichte der amerikanischen Urreligionen, §§ 15, 28 (1867). Cp. ASS amepukaneuSXS pezuriä: Waitz, Anthropologie der Naturvölker, vacth 4-s; Brasseur de Bourbourg, Histoire der nations civilisées du Mexique; имъ же язданный Popol Vuh; Girard de Rialle, Mythologie comparée (1878) и Spencer: Descriptive Sociology. Посябдяля два сочинсија суть впрочемъ небодъе какъ довольно плохія компяляція.

ностью божествъ, изъ которыхъ каждое было предметонъ особеннаго почитания въ одномъ изъ соединенныхъ государствъ. У Тольтековъ, эти государства были Толланъ, Кульгуаканъ и Отомпанъ. Существовали ли, сверхъ того, уже въ то время независимыя республики, какія мы находниъ въ посявдствія среди Азтековъ, по недостатку свъдъній невозможно ръшить. Центромъ релагіозной жизни быль Толлань, гдв цариль, въ качествв монарха и верховнаго жреца, мудрецъ и вультурный герой Тольтековъ, Квецалькоатыь (Quetsalcoatl), ния, означающее красивооперенную зибю, вёроятно всябяствіе того, что птица съ яркими перьями, именуемая квецаль, считалась посланиицею небесь, а змъя была символомъ земли и ся богатствъ. Божество, хоторону здёсь поклонялись, называлось Тлокве Haryasse (Tloque Nahuaque), Все въ себъ содержащій или Къхъ все существуетъ. Оно носило и другія названія, а ниенно, Тотъ, явиъ или въ комъ им живемъ (Ipalnemoani), Находящійся надъ землею (Tlalticpac), Поддержка нашей изоти (Tonacateuctli), и т. д. Рядонъ съ этинъ повъствують, что Тольтеки повлонялись солнцу, лунв и зввздамъ. Однако этотъ первобытный сабеязиъ былъ устраненъ Квецалькоатлемъ, который признавалъ только единаго истиннаго Бога. Къ нему онъ взывалъ подъ именемъ Центра или Внутренности неба; ему онъ приноснять безпровныя жертвы, а изръдка и животныхъ. Весь установленный толланскимъ мудрецомъ религіозный порядокъ, всв законы и обряды имбли характеръ нравственный и очистительный. Святость жизни, воздержаніе, очищенія, испов'яданіе граховъ предписывались, какъ постоянныя правила. Однимъ словомъ, мы находимъ здёсь первоначальную нравственную религію во всей ся чистотв.

Но не то было въ могущественнъйшенъ наъ союзныхъ государствъ, Кульгуаканъ. Здъсь водворилось поклоненіе богу Силы, подъ пмененъ Тезкатлипока, (Тексаtlipoca), Пылающее зеркало, символъ солица. Это божество называлось и другими характеристическими именами: Тотъ, чъи мы рабы, (Titlacahuan), Дълающій все, что хочетъ (Moyocatsin); наконецъ, онъ былъ богомъ распрей и войны (Yaotsin). Не смотря на то, что онъ считался невидимымъ духомъ, онъ представлялся иногда съ орлинымъ қлювомъ и съ ког-

Ì

тями, вмёсто рукъ. Ему приносились человёческія жертвы, и это повело въ распрё между двумя государствами. Тезкатлипока, говорить преданіе, которое постоянно отождествляеть бога съ его поклонниками, сталъ требовать отъ Квецалькоатля, чтобы онъ приносилъ человёческія жертвы, а такъ какъ послёдній на это не соглашался, то произошла война, которая заставиль Квецалькоатля удалиться изъ Толлана.

На первый разъ однако онъ ушелъ недалеко, въ тв страны, которыя повидимому принадлежали третьему союзному государству, Отомпанъ. Тамъ поклонялись третьему великому тольтекскому божеству, Тлалоку, представителю жизни, разлитой въ природъ и проявляющейся въ воздухъ и въ питательной влагв. Возсёдая на горахъ, Тлалокъ посылаетъ оттуда дождь, вследстве чего онъ представлялся съ громаин въ рукахъ; но онъ же обитаетъ и въ нёдрахъ земли, откуда истекають живительныя воды. Обильными струями распространяется жизнь повсюду, вслёдствіе чего этоть богъ являлся отцемъ безчисленнаго множества проистекавшихъ отъ него подчиненныхъ божествъ, которые также носили названіе Тлалоковъ. Наконецъ, съ представленіемъ его соединялось и повлонение душамъ умершихъ. Тлаловъ предсъдаль въ земномъ рав, Тлалоканв, гдв поконлись въ полномъ блаженстве души людей. Въ противоположность Тезкатлипокъ, представителю силы, мы имъемъ туть божество, изображающее собою идеальное начало въ натуралистической **ФОРИВ.** 

Въ связи съ Тлалокомъ, но еще болѣе на востокъ, было распространено и поклоненіе женской богинѣ, Матлалькуейе (Matlalcueyé), представительницѣ земнаго плодородія. Центромъ этого поклоненія было государство Тласкала, составлявшее, можетъ быть, уже въ то время независимую республику. Въ эти-то мѣста Квецалькоатль перенесъ свое религіозное владычество; но не на долго. Тезкатлипока преслѣдовалъ его и здѣсь, и онъ окончательно долженъ былъ удалиться въ невѣдомыя страны юга.

Въ это время однако въ самомъ Толланъ совершился поворотъ. Послъдователи Квецалькоатля возмутились противъ сдъланиаго имъ насилия, и владыка Кольгуакана былъ разбитъ. Тогда произошло примирение. Боги, также какъ и государства, остались въ союзъ. Но въ видъ противодъйствія богу Силы, построенъ былъ хранъ Тлалоку, богу Жизин, а наконецъ, для того чтобы дать Толлану новый блескъ и религіозное первенство, царь Наугіотль воздвигь здъсь великолъпный хранъ богнить Матлалькуейе, которая получила названіе Тосп (Тосі), Бабки, а также Матери боговъ (Téténynan).

Такимъ образомъ, произощао сочетание всяхъ четырехъ моментовъ религіознаго поклоненія, съ преобладаніенъ однако небеснаго бога, который стояль во главъдругихъ. Но противоръчіе началь скоро оказалось и туть. Введеніе женскаго божества повело къ распущенности нравовъ, а вследствіе того, къ паденію прежней чистой религіи. Преданіе, опять отождествляющее божества съ ихъ поклонинками, говорить, что Тезкатлипока, завидуя Квецалькоатию, хотвль, чтобы последній не быль более святымь. Сь этою целью, онъ самъ, или, по другому разсказу, черезъкраснвую жеьщину, поднесъ ему пьяный напитокъ, подъ вліяніемъ котораго толланскій мудрець вступиль въ связь съ этою женщиною. Отъ нея онъ низлъ незаконнаго сына, котораго онъ послъ себя посадилъ на престолъ. Это возбудило исгодовавіе въ средѣ самыхъ его послѣдователей, съ которыми соединились и приверженцы бога Силы. Произошли внутренніе раздоры, которые повели накопецъ къ паденію Тольтекскаго царства. Пользуясь смутами, нахлынули толпы свверныхъ варваровъ, Чичимековъ, а вслъдъ за ними прибыли и Азтеки. Подъ ихъ ударами рушились тольтекскія государства, и водворился новый порядокъ вещей.

Однако этоть новый порядокъ быль въ значительной степени только продолжениемъ прежняго. Воинственныя свверчыя племена усвоили себв не только цивилизацию Тольтековъ, но и самыя ихъ учреждения и върования. Снова установляется союзъ трехъ государствъ, Тезкуко, Мексико и Тлакапанъ. Рядомъ съ ними являются и независимыя республики, во главъ которыхъ стоитъ Тласкала. Верховное божество прежняго времени, Тлокве-Нагуакве, предается забвению; но Тезкатлипока и Тлалокъ остаются, и рядомъ съ ними воздвигается національный богъ Азтековъ, Гунцилопочтли, (Huitzilopochtli), именуемый также Богомъ ужаса и страха (Tetzauh). Ему въ громадномъ количе-

Digitized by Google

ствъ приносились человъческія жертвы. Преданіе и туть объясняеть этотъ переворотъ разсказомъ, по которому Квецалькоатль былъ обманутъ тремя волшебниками, Тезкатлипока, Тлакогуепаномъ, или Тлалокомъ, и Гуицилопочтли.

Изъ этихъ трехъ божествъ, первое мъсто занималъ уже Тезкатынпока, который замённые собою Тлокве-Нагуакве н отождествлялся съ послёднимъ. Главный храмъего былъвъ Тезкуко, древныйшимъ и образованныйшимъ изъ трехъ государствъ. Здесь знаменитый царь Незагуалькойотль старался возстановить прежнюю чисто нравственную религію, примыкая бъ старчиному Тлокве-Нагуакве, котораго онъ прославлять въ своихъ пёсняхъ, какъ единаго истиннаго Бога. Въ Мексико, напротивъ, главнымъ предметомъ поклоненія быль національный богь Гунцплопочтли. Но рядомъ съ нимъ, въ его собственномъ храмѣ, стоядо изображеніе Тлалока, который, по преданію, пригласиль воинственныхъ Азтековъ бъ осталости и бъ гражданской жизни. Источники не говорять, быль ли Тлалокъ верховнымъ божествомъ въ послёднемъ, наименёе значительномъ изъ трехъ государствъ, въ Тлакапанъ; но это можно полагать, какъ по общему характеру системы, такъ и потому что Тлалокъ назывался также Тлакогуспаномъ. Наконецъ, у Азтековъ сохранилось и поклонение женскому божеству, Матери боговъ, пли Бабкъ, которая впрочемъ въ различныхъ мъстностяхъ носная и разныя другія названія, какъ то, Сентеотль. или богиня жатвы и земнаго плодородія, Чалчіуликуйе, или юбка усыпанная изумрудами, и т. д. Въ республикъ Тласкала по прежнему поклонялись ей подъ именемъ Матлалькуейс; но рядомъ съ нею ставился здёсь національный герой Камахтин.

Такимъ образомъ, новый богъ ужаса, Гунцилопочтли, соединился съ прежнимъ тольтекскимъ пантеономъ. Удержавши свой воинственный характеръ, Азтеки приняли всю цивилизацію Тольтековъ. Это было тёмъ легче, что у послёднихъ существовало уже поклоненіе богу Силы. Усиленіе этого момента, при сохраненіи прежнихъ нравственныхъ основъ, именно и произвело у Азтековъ то непонятное съ перваго взгляда сочетаніе самыхъ возвышенныхъ началъ съ самыми свпрёпыми обрядами, которое поражаетъ насъ въ ихъ религіп. Мы видимъ, съ одной стороны, чисто нравственныя правила, обряды и образъ мыслей, съ другой стороны такія страшныя человѣческія жертвоприношенія, подобіе которымъ историки находятъ только въ грудахъ человѣческихъ череповъ, знаменовавшихъ слёды монгольскихъ завоевателей.

Этимъ однако не ограничнось вліяніе тольтекской цавилизацін. Тёснимые Чичимсками и Азтеками, Тольтеки толпами переселялись на югъ, въ страны Средней Америки, куда они разнесли свою культуру, свойхъ боговъ и свое политическое устройство. Но тамъ эти пришельцы слидись съ туземными племенами Майевъ; отсюда произошли новыя религіозныя формы, которыя мы должны разсмотрёть.

Туземныя преданія Майевъ содержится отчасти въ Пополь-By (Popol Vuh), народной книгь могущественныйшаго изъплеменъ Средней Америки, Квиче (Quiche) 1). Здесь, въ сорив героическихъ разсказовъ, изображается постепенное возвышеніе этихъ народцевъ отъ первоначальнаго сстишизиа, черезь натурализмъ н анимнзиъ, къ высшей сормъ сабензиа. Сначала, гласить преданіе, быля люди, которые въ своей гордынъ сами себя считали богами. Это-ступень стишизма. Но они пали подъ ударами героевъ, въ которыхъ им можемъ узнать представителей производящихъ силь природы. Имена этихъ героевъ, которые постоянно изображаются попарно, Гунагиу, Гунгунагиу, Вукубъ-Гунагиу, Хбаланкве (Hunahpu, Hunhunahpu, Vucub-Hunahpu, Xbalanqué), означають стрелковь, убивающихъ различныхъ животныхъ, а имя послёдняго-тигра. Весьма вёроятно, что кроме основнаго признака силы, этими названіями обозначаются занятія тіхъ воинственныхъ и охотничьихъ племенъ, въ религіозномъ сознанія которыхъ выработались эти типы: между характеромъ племени и его богами всегда есть соотвътствіе. Стоящая въ началъ Пополь-Ву космогонія принимаеть Гунагпу и въ число космогоническихъ божествъ;

Поподъ-Ву, котораго редакція примядлежить относительно нозднему времеви, очевидно составлень изъ разныхъ элементовъ. Сюда вошли: 1) преданія покоренныхъ тузенцевъ; 2) преданія пряшлаго племени Квиче;
составленная изъ твхъ в другихъ общая косногонія, стоящая во главъ разекная. Первыя, о которыхъ здъсь идетъ рвчь, заключаются во второй и въ конць первой части иниги.

въ этомъ качествъ онъ называется дважды родитель, дважды производитель, изъ чего ясно, что подъ формою героя-стрелка спрывается поплонение производящей силь природы. Двойственность у этихъ первобытныхъ племенъ знаменуеть избытокъ силы. Родители героевъ, Хпіакокъ и Хмукане (Хріасос, Xmucané), именуются дідомъ и бабкою. По тойже космогонін, они своимъ волшебствомъ производять людей, но людей, еще лишенныхъ высшаго разума, не поклоняющихся небу. Этому героическому племени предание противополагаеть царство смерти, Хибальба (Xibalba). Здъсь властвуютъ Гунъ-Каме (Hun-came), то есть мертвый, и Вукубъ-Каме (Vucub-came), семь мертвыхъ. Между героями производящей силы и царствомъ смерти возгорается борьба. Первые герои погибають; но они оставляють потомковъ, которые своимъ волшебствомъ умъють возстановлять разрушенное и воскрешать умершихъ. Производящая сила, безпрерывно возобновляясь, одолфваеть наконецъ царство смерти. Съ тъмъ вместе воскресають души умершихъ героевъ, которые восходять на небо и становятся солнцемъ, мъсяцемъ и звъздами; дъдъ же и бабка называютса прародителями солнца и свъта. Натурализмъ, соединяясь съ повлоненіемъ душамъ умершихъ, переходитъ въ сабе-**Н2МЪ.** 

Въ этихъ разсказахъ мы имвемъ однако только одностороннія преданія племенъ, преданныхъ натурализму. Но н анимизиъ имбетъ въ этихъ странахъ своихъ представителей и героевъ. Такимъ является Вотанъ, которому весьма распространенныя въ Средней Америкъ преданія приписывають первые зачатки культуры на землё. До него властвовали великаны, Квинаме. Вотанъ же вводитъ гражданскій порядокъ, раздѣляетъ земли, строитъ города, установляеть религію. Происхожденіе этого героя-чисто земное; онъ-змённой породы. Дёдъ его Имохъ, или Имосъ, имееть символомъ змёю; но ему поклонялись и въ вёчно зеленёющемъ деревъ. Отецъ же Вотана, Икъ, есть духъ пли душа. Духомъ Вотанъ строитъ храмъ Богу; это — храмъ подземный, темное жилище, въ которомъ поклоняются душамъ умершихъ. Преданіе гласить, что самъ Вотанъ, въ качествъ сына змън, шелъ безконечными подземными ходами, черезъ которые онъ наконецъ достигъ до подножія неба.

И туть анимизмъ ведеть наконецъ къ сабензму, вслъдствіечего Вотану приписывается и установленіе жертвоприношеній солицу.

Подобныя же преданія мы находниъ в на полуостровъ Юкатанъ. Здъсь мъсто Вотана занямаеть Замна, который точно также считался первымъ просвётителемъ земли. Въ-Изамаль онь построиль подземный храмь, посвященный тапнствамъ религіи и покловенію душамъ умершихъ. Но и туть анимизмъ переходить въ сабензиъ: въ позднайшеевремя, въ Изамалъ является герой, Киніегъ-Какмо (Kinich-Kakmo), сынъ солнца, который отцу своему постронлъ хранъ, . гав поклонялись и ему, какъ тождественному съ солнцемъ. Съ другой стороны, въ противоположность анимизму, въ-Юкатанъ водворяется и натурализмъ, представителями котораго неляются воинственные братья Тутуль-Хіу (Tutul-Xius); имъ принадлежитъ и повлонение богу производящей силы, Баклумъ-Чаамъ, (Baklum-chaam), Пріацу пле-мени Майевъ. Наконецъ, еще поздите являются въ городв Чиченв (Chichen) святые братья Ица, цвлонудренные. и праведные, учредители более нравственнаго богопочтенія. Предание связываетъ ихъ и съ поклонениемъ солнцу, изъ чего, при скудости извъстій, можно заключить, что они былю представителями того чистаго сабеизма, который составляль высшую ступень религіознаго развитія этихь народовъ, приготовляя ихъ къ воспринятию тольтекской циви--JERAUIE.

Въ то время какъ людямъ явились солнце, мёсяцъ и звёзды, по выраженію Пополь-Ву, съ съвера прибыли Тольтени, вытъсненные изъ своей родины внутренними смутами и нашествіями варваровъ. Они принесли съ собою свои вёрованія, которыя однако приняли различную форму, смотряпо характеру племенъ, среди которыхъ они поселились.

Въ Юкатанъ, введеніе новой культуры приписывается Кукулькану (Cukulcan), котораго имя ничто иное какъ переводъ на языкъ Майевъ имени Квецалькоатля, красиво оперенной змън. Кукульканъ представляется въ видъ пришельца, который поселился въ Чиченъ, но затъ́мъ былъ признавъ царемъ всей земли, правилъ мудро и праведно, и наконецъ отрекся отъ престола и удалился въ другія земли, оставивъ послъ себя свои законы я учрежденія. Сущность-

Digitized by Google

новой религии, сколько можно судить по скуднымъ источникамъ, заключалась въ поклонении единому, невидимому Богу, который назывался Гунабъ-ку (Hunab-ku), единый сватой. Рядомъ съ нимъ однако является и его жена, Ихазальгуогъ (Ixazalhuoh). Это невидимое божество не имѣло ни храмовъ, ни изображеній. Капища воздвигались только обоготвореннымъ культурнымъ героямъ, которыхъ поклоненіе сохранняось отъ прежняго временя. Въ Чиченъ приносились и человическія жертвы; слидовательно, эта сторона религіи Тольтековъ введена была и здёсь. Точно также въ политическомъ отношеніи установленъ быль тройственный союзь государствъ: Майапанъ, Чиченъ-Ица и Ухмаль. И туть между ними произошли раздоры, которые кончились наконецъ твиъ, что колдунъ, представитель туземной демократін, присвоилъ себъ власть и замънилъ изображенія боговъ пустыми глиняными истуканами. Владычество его продолжалось недолго; но прежній тройственный союзь не возстановился. Страна распалась на множество мелкихъ княжествъ и въ такомъ состояни покорена была Испанцами. Въ этомъ можно видать разложение прин-сенной Тольтеками нравственной религіи подъ вліяніемъ опирающагося на туземныя начала матеріалистическаго индивидуализма.

Иныя формы приняло сліяніе тольтекскихъ върованій съ туземными среди тъхъ племенъ Средней Америки, у которыхъ преобладали натурализмъ или анимизмъ. Религія Тольтековъ заключала въ себъ разнообразные элементы; естественно было, что поклоненіе Силѣ примкнуло къ натурализму, а поклоненіе Духу къ анихизму. Отсюда произошли новыя сочетанія.

Первую форму мы находимъ у упомянутыхъ выше Квиче. Мы сказали, что народная ихъ книга, Пополь-Ву, содержитъ въ себт предавія туземцевъ и пришельцевъ, соединенныя общею космогоніею. Верховныя космогоническія понятія заимствованы у Тольтековъ. Богъ называется Сердцемъ неба, деміургомъ, или устроителемъ вселенной; тутъ является Гукумацъ, (Gucumatz), который опять инчто иное, какъ Квецалькоатль, красиво оперенная змъя, въ переводъ на языкъ Квиче. Но затвиъ приглашаются къ совъту и инзшія, туземныя божества, которыя называются также волшебниками, а именно, Хпіакокъ, Хмукане, Гунагиу. Но эти нязшія силы создають людей, не имвющихь высшаго разума и не поклоняющихся Вогу, всябдствіе чего эти созданія были уничтожены или превращены въ обезъянъ. Только высшія божества, Сердце неба и Сердпе земли, создали истинныхъ людей, родоначальниковъ высшаго племени.

Преданіе разсказываеть странствованія этого племени и четырехъ его родоначальниковъ. Они несли съ собою трехъ боговъ, имена которыхъ были Тогиль, Авилихъ и Гакавицъ. Символомъ перваго былъ тигръ, представитель хищной силы, символомъ втораго—орелъ, изображеніе силы небесной и высшаго полета, наконецъ символъ третьяго—рой ичелъ и шмелей, представляющихъ множество, руководимое общинъ духомъ, но витств грозное для враговъ. Верховнымъ божествомъ всего племени былъ однако богъ Силы, Тогиль, которому приносились человѣческія жертвы. Но витств съ тѣмъ, вся эта троица соединялась въ понятін о единомъ Божествѣ, которому поклонялись подъ имененъ Сердца Неба. Происхожденіе этихъ вѣрованій отъ Тольтековъ очевидно.

Отъ Тольтековъ же заниствована была и организація племени. Каждый изъ трехъ старшихъ родоначальниковъ былъ носителенъ одного изъ боговъ. Четвертый же занимаеть второстепенное мъсто. Данное ему божество не упоминается вивств съ другнин; у него нвть онијама, онъ не женать н не имфетъ потоиства. Согласно съ этимъ, и въ полнтическомъ устройствъ является союзъ трехъ государствъ, Кавекъ, Ниганбъ и Агау-Квиче, изъ которыхъ однако преобладаеть первое, гдё властвуеть доять Кавека, спеціально посвященный служенію Тогиля. Изъ него выходить верховный законодатель и культурный герой этого племени, Гукумацъ, которому приписывается высшая мудрость, и который въ последстви обоготворяется, какъ деніургь. И туть однако наступаеть реакція туземныхъ племенъ противъ иностраннаго владычества. Установленный Гукунаценъ полетнческий порядокъ уступаеть сначала мъсто деспотизиу, а всявдъ за твиъ происходить демократическая революція, которая ведеть въ разложению государства. И туть, слёдовательно, тольтекская культура разлагается подъ вліяніень туземнаго индивидуалистическаго начала.

Совершенно иной характеръ приняла религія тамъ, гдъ тольтекская цивилизація примкнула въ върованіямъ Вотанидовъ. У Запотековъ, введеніе новаго поклоненія приписывается необыкновенному лицу, по имени Вихипекоча (Wixipecocha), пришедшему неизвѣстно откуда. Онъ проповѣдываль воздержание, чистоту жизни, и наконець исчезь, оставивъ только слёдъ своихъ ногъ. Послё него, здёсь водворплось чисто духовное владычество, во главъ котораго стояль великій жрець, Вийатао, (Wiyatao); онь почитался, какъ воплощенное Божество. Но главнымъ предметомъ поклоненія были здесь души умершихъ, которыя считаинсь посредниками между людьми и Богомъ. Также какъ. у Вотанидовъ, строились подземные храмы, гдъ хоронились мертвые, и которые считались входомъ къ небесному царству. Богъ носнаъ здъсь название Питао, Великий Духъ. Въ качествъ верховнаго Божества, онъ назывался также несозданнымъ и безначальнымъ, создателемъ существъ, владыкою, всэмъ управляющимъ, владыкою безъ начала и конца. Но вместе съ темъ, онъ принималъ множество другихъ названій и формъ, которыя всё были проявленіемъ единой сушности. Одержимый божественнымъ духомъ, великій жрецъ приходных иногда въ изступление и пророчествовалъ. Въ изступленномъ же состоянии, въ извъстные дни онъ отстуналь оть обычнаго своего воздержанія, и рождающіяся оть. него дети тщательно воспитывались и почитались, какъ его наслёдники. Наконецъ, здёсь были и пустыники, или фавиры, вёчно погруженные въ размышленіе или экстазъ. Однимъ словомъ, мы находимъ тутъ всѣ черты идеалистической религін, примыкавшей къ поклоневію душамъ умершихъ.

Для довершенія характеристическихъ формъ средне-американскихъ върованій, надобно упомянуть и о тъхъ преданіяхъ, которыя производятъ начало новой цивилизаціи отъ женщины. Такъ, въ Серквинъ, провинціи современнаго Гондурасъ, поклонялись царицъ Комизагуаль, имя, означавшее тигрицу. Говорили, что она прилетъла съ неба и устроила города и храмы. Въ главномъ изъ нихъ она положила талисманъ, которымъ она побъждала всъхъ враговъ. Это былъ камень съ тремя гранями, на каждомъ изъ которыхъ было три лица страшнаго вида. Комизъгуаль не имъла мужа, но у нея было три сына, между которыми она раздълна свои владънія. Давши имъ мудрые совъты, и наказавши имъ править всегда согласно съ строжайшею справедливостью, она исчезла, улетвыши на небо въ видъ птицы съ блестящими перьями. Въ этихъ преданіяхъ, распростраиенныхъ и въ другихъ иъстахъ Средней Америки, не трудио видъть слъды водворенія тольтекской культуры, которая здъсь въроятно распространена была поклонниками великой богини Тольтековъ, носившей названіе Бабки или Матери боговъ.

Мы не ниżемъ сактическихъ данныхъ на счетъ распространенія этой культуры и на государства Южной Америки. Однако и тутъ мы находимъ аналогическія преданія, и если мы примемъ въ соображеніе, что религія Перуанцевъ составляетъ недостающій, ндеалистическій моменть общаго цикла, то едва ли можетъ быть сомнѣніе въ томъ, что всѣ эти вѣрованія представляютъ отрасли, исходящія изъ единаго кория. Мы можемъ даже прослѣдить, если не въ исторической, то по крайней мѣрѣ въ логической послѣдовательности, постепенное развитіе заементовъ, входящихъ въ составъ идеалистическаго міросозерцанія, а именно: поклощеніе богу Силы въ двойственной сормѣ, мужской и женской, въ Никарагвѣ, противоположеніе добраго начала злому въ Кундинамаркѣ или нынѣшней Колумбів, наконецъ идеальное сочетаніе всѣхъ началъ у перуанскихъ Инковѣ.

О релнгін, господствовавшей въ Никарагвъ, извъстно весьма немного. Здъсь поклонялись двумъ верховнымъ божествамъ: мужскому, по имени Фомагастадъ или Тамагастадъ, и женскому, Сиппатональ. Отъ инхъ, по преданю, произошля всъ люди, а сами они ни отъ кого не произошли. Имъ приносились многочисленныя человъческія жертвы; къ нимъ восходили и души погибшихъ воиновъ.

Въ Кундинамаркъ, у Мунсковъ (Миузсаз), или Чибчей (Chibchas), образованнъйшаго изъ обитавшихъ въ ней народовъ, эти два начала являются въ противоположеніи. Здъсь преданіе приписываеть начало цивилизаціи пришельцу, подобно Квецалькоатлю отождественному съ Божествоиъ и явившемуся въ видъ брадатаго человъка. Онъ принесъ пачала чистой религіи, научилъ людей ремесламъ, установилъ законы, устроилъ государство и наконецъ былъ восхищенъ на небо, оставивъ на землъ слъды своей ступин. Это божество носило три имени: Бочика (Bochica), Немтерекветаба (Nemterequetaba) и Зуге (Zuhé); послъднее значить сялиций.

21

Иногда онъ изображался трехглавымъ. Тоже Божество рааумелось и подъ именемъ Чиминигагва (Chiminigagua), дона солнца, или міроваго жилища, то есть, неба, которое считалось создателень вселенной. Но визств съ твиъ, какъ свытый богь. Вочнка отождествлялся и съ самимъ солнцемъ; женою же его считалась луна. Это женское божество, въ религін Чибчей, является представителемъ злаго начала. Жена свътлаго бога старалась испортить установленный имъ на землъ порядокъ. Вслъдствіе этого, Бочика ее преслъноваль, прогналь съ земли и наконецъ превратиль въ луну, богиню ночи. Ниже, въ другихъ мисологіяхъ, мы увидимъ это противоположение свътлаго начала темному, или добраго злому, какъ моментъ пдеализма. Но здъсь доброе начало еще побъждаеть злое и дълаеть его безсильнымъ. Другое преданіе, въроятно древнъйшее, гласить, что Нентерекветаба и его племянникъ, создавши людей и видя необходимость освётить землю, сами взошли на небо и сдёлались солнцемъ и мёсяцемъ. Во всёхъ этихъ разсказахъ нельзя не видъть преданія объ установленіи болье чистой небесной религіи на мъсто прежнихъ первобытныхъ върованій. Аналогія съ мноологическими сказаніями Средней Америки очевидна.

Тоже начало мы находимъ и у Аймаровъ, сколько намъ извъстно, древнъйшаго образованнаго племени въ Перу. Послё потопа, гласитъ преданіе, когда уже давно были люди, но не было еще солнца и свётилъ, вышелъ нзъ озера Титикака бълый и брадатый человъкъ, Виракоча (Viracocha), котораго имя означаетъ морскую пѣну, то есть, пришельца изъ за моря.<sup>1</sup>) Онъ соединилъ людей, затъмъ создалъ солнце, луну и звъзды, указалъ имъ путь, наконецъ, установивши на землъ порядокъ, удалился за море. И тутъ, также какъ въ преданіяхъ Средней Америки, этотъ культурный герой, провозвъстникъ новой, небесной религіи, отождествляется съ деміургомъ и признается верховнымъ Божествомъ, устроителемъ вселенной. Рядомъ съ нимъ являются однако и другіе боги. Одинъ изъ нихъ былъ Конъ, пришедшій съ сѣвера, всемогущій богъ силы, также богъ мести и войны, которому примо-

") Жители Перу называли Виракочахи Испанцева, кака пришельцева назы за коря.

сная человъческія жертвы. Другое же божество быль Пачаканакъ (Pachacamac), "живитель міра", пришедшій, напротивъ. сь юга. Можно дунать, что здёсь, также какъ и въ свверномъ полушарів, источникомъ этой противоположности было пренаущественное развитие натурализма подъ тропиками и аниинама въ болве холодныхъ странахъ юга, отношение, которое впрочемъ повторяется далеко не вездъ. По всей въроятности, эти три божества соединялись подъ названиемъ Конъ-Тисе-Виракоча (Con-Tice-Viracocha), или Илла-Тисе-BUDAROVA (Illa-Tice-Viracocha), что означаеть, но объясненію нікоторыхь, сіяніе, основу и соединеніе всіхь вещей. Однако, между поклоненіемъ Кону и поклоненіемъ Пачакамаку была притивоположность, которая должна была повести къ борьбъ. Конъ, по преданію, уступняъ и удалняся опять на свверъ, поразнвъ въ наказание землю безплодиенъ. Пачакамакъ же, отождествленный съ Виракочей, остался божествомъ этихъ странъ.

Подъ владычествомъ Инковъ это божество мало по малу пріобрѣло первенство надъ всѣми другими. Первоначальныхъ племенныхъ богомъ Инковъ было Солнце, представитель пебесной силы. Обыкновенно завоевательныя племена ставять себя подъ покровительство небесной силы. Но съ высшемъ развитіемъ гражданской жизни, это поклонение уступило верховное мъсто другимъ. Поздиъйшие Инки выше Солнца поставили Виракочу; одниъ изъ нихъ самъ носнаъ это название. Визств съ твиъ водворндось н поклонение Пачакамаку. Инка Пачакутекъ, которому предписывается возвеличение Виракочи, нашелъ въ одной изъ завоеванныхъ ниъ странъ храмъ Пачакамака; онъ принять послёдняго въ число перуанскихъ божествъ, при чемъ однако онъ выше его поставилъ святилище Солица. Но позанве Пачакамакъ сделался верховнымъ божествомъ Перуанцевъ. Инкъ Тупакъ-Юпанкви приписывается изреченіе, что Соднце не можеть быть создателень всёхь вешей, нбо создатель долженъ быть присущъ сотворяемой инъ вещи. а многія вещи возникають, когда Солице скрылось. Оно не можеть быть и одарено жизнью, ибо оно всегда совершаеть одинь и тотъже путь, никогда не отдыхая и безъ всякой перемъны, что въ живомъ существъ немыслино. Этому то жнвому началу, присущему вещамъ и творящему на-

внутри, Инки поклонялись въ Пачакамакъ, котораго самое имя значить "живитель міра". Это быль невидимый, но вездесущій богь, которому главное служеніе совершалось не въ храмахъ, а въ сердцахъ людей. Визшнимъ же знакомъ почитанія было цілованіе воздуха. Но такъ какъ, рядомъ съ этимъ, сохранялось и поклонению Солнцу и Виракочъ, то всв эти божества образовали въ существъ своемъ тождественную троицу, ближайшее подобіе которой мы находниъ у Египтянъ въ троичности Аммона, Озириса и Ра. Также какъ Египтяне, Инки поклонялись вийств съ твиъ • и тысячамъ другихъ божествъ, ибо натуралистическій идеализиъ ведетъ къ чистому пантензму: единый, присущій природъ духъ проявляется въ разнообразнайшихъ частныхъ оормахъ. Они воздавали почести и душамъ умершихъ предковъ, которые послё смерти ставились въ число боговъ. Всявдствіе тойже идеи, они принимали въ свой пантеонъ встать боговъ разнообразныхъ, покоревныхъ ими народовъ. Не визшняя сила, а внутреннее единство должно было сдерживать эту пеструю массу. Наконець, этимъ объясняется и пантенстическій характеръ ихъ государственнаго устройства, которое было основано на соціалистическихъ началахъ, съ полнымъ поглощеніемъ личности государствомъ. Таковъ циклъ американскихъ религій. Читатель видить

что этоть столь загадочный досель предметь съ помощью нашей теоріи объясняется просто и ясно. Мы находимъ туть развитіе четырехъ основныхъ моментовъ всякой религія, съ преобладаниемъ того или другаго, а именно: поклонения небу, какъ началу міроваго порядка, у Тольтековъ, поклоненія свяв у Азтековъ, служенія духу у Перуанцевъ, наконець таже моменты въ разсвянной, частной форма и въ соединение съ обожаниемъ культурныхъ героевъ въ государствахъ Средней Америки. Дальнъйшія изсладованія должны показать ближайшія точки соприкосновенія между этою сормацією и туранскою группою. Обратимъ вниманіе въ особенности на двоякое противоположение добраго начала злому, которое мы встричаемъ у Майевъ и у Чибчей. Эти формы мы находниъ и въ туранскихъ религияхъ; онъ важны для насъ, какъ переходы въ дальнъйшимъ ступенямъ религіознаго развитія, а потому мы должны бросить на HHX'S BOLINES.

Мы видели уже переходы, которые можно назвать идеальными, съ одной стороны въ буддизму, съ другой стороны въ исламу. Но туранская культура дала и реальную основу для развитія высшихь верованій, семитическихь и арійскихъ. Точку отправленія составляеть здёсь именно противоположение добраго начала злому. На высшихъ ступеняхъ туранскаго міросозерцанія, вселенная представляется какъ въчный порядокъ, управляемый нензизннымъ закономъ. Но прежде нежели сознание дошло до этого понятия, въ ту пору, когда оно идеть еще отъ явленія въ закону, установление порядка представляется въ видъ борьбы добра противъ зла. Тоже самое повторяется и на высшей ступени, когда онлосооско-религіозное міросозерцаніе идеть обратнымъ ходомъ, отъ закона въ явленію, отъ повлоненія въчному порядку въ другимъ начадамъ бытія. Послёднія, на первыхъ порахъ, представляются опять нарушеніемъ порядка, а потому здёсь снова рождается понятіе о борьбѣ добра противъ зла. Изъ этой то борьбы вырабатывается новый порядокъ вещей.

Противоположение добра и зла можеть быть двоякое, сообразно съ двумя перекрещивающимися противоположностями, изь которыхъ образуется полный ципль. Мы уже видын эти двъ формы, одну въ религи Майевъ, которая протявополагаеть производящую силу природы царству смерти, представляя первую какъ добро, а второе какъ зло, другую у Чибчей, какъ противоположение свётлаго начала темному, ным порядка безпорядку. Первая противоположность ведеть къ тому, что начало Силы становится господствующинъ. вытесняя начало душевное. Эту форму ны находнив въ туранскихъ религіяхъ, составляющихъ переходъ въ семитическому міросозерцанію. Другая же форма, противополагающая ввчный порядокъ, господствующій на небъ, превратностямъ земнаго бытія, составляеть переходъ къ идеалистическому міросозерцанію, нбо высшее развитіе мысли ведеть къ пониманію этихъ двухъ сторонъ мірозданія, какъ противоположныхъ явленій одной и тойже сущности, которая посредствомъ борьбы приходить къ конечному едиnenim.

Эта послёдняя форма понынё еще сохранилась у племе-

ì

ни Гондовъ, обитающихъ во внутренности Индіи '). Признавая, вивств съ Максомъ Мюллеромъ, поклонение Небу и Земль существеннымъ признакомъ туранскихъ религия. мы должны думать, что по своему происхождению, эти вврованія принадлежать дравидійской отрасли туранской группы, покоренной въ послёдствін юго-восточными Аріями. Сущность религіи Гондовъ заключается въ противоположенін Неба, какъ начала свътлаго, добраго и мужскаго, Земль, какъ началу темному, женскому, злому. Первое они называють Бура-Пенну, вторую Тори-Пенну. Небесный богь создалъ весь міръ и людей, земная же богиня, его жена, вездъ старается испортить его создание. Отсюда постоянная борьба этихъ двухъ началъ. Человъкъ стоить между ними и свободенъ выбирать то или другое. Тъ, которые умъють противостоять искушеніямъ, соединяются съ Небомъ и сами становятся богами; нечестивые же обрекаются смерти. Двойственность началь ведеть и къ двойственности служенія. Одни признають торжество Бура-Пенну, которому и поклоняются исключительно; другіе же, и притомъ большее число, считаютъ, напротивъ, необходимымъ умилостивить главнымъ образомъ женское божество, которому они приносять жертвы, даже человёческія. Изслёдователи замѣтили уже сходство этого дуализма съ религіею Зороастра, первою ступенью философскихъ върованій юговосточныхъ Аріевъ.

Что касается до перваго противоположенія, имецчо, производящей силы природы царству смерти, то мы зстричаемъ его у другой отрасли туранскаго племени, у сродныхъ Финнамъ Аккадовъ, которые составляли низшій культурный слой народонаселенія въ колыбели семитической цивилизаціи, Халдев •). Въ религіи Аккадовъ, вся вселенная представляется наполненною духами, частью благодътельными, частью злыми. Одни оберегаютъ людей и даютъ имъ долго-

<sup>1</sup>) Один причисляють ихъ из черной рась, составляющей первобытное население Индін, другіе, по ламку относять ихъ из дравидійскому племени. См. Fr. Lenormant: Nanuel de l'histoire ancienne de l'Orient, и Spencer: Descriptive Sociology.

<sup>2</sup>) Cu. François Lenormant: La magie chez les Chaldéens et les origines accadiennes.

въчность, другіе, напротивъ, приносять бользин, несчастіе и смерть. Но этоть мірь духовь составляеть только инзшую область бытія; надъ винъ, какъ высшія міровыя начала, господствують три верховныхъ божества: Анна, небо, Эа, сила природы, и Муль-же (Moul-ge), владыка бездны или царства мертвыхъ. Анна призывается въ магическихъ заговорахъ, какъ Духъ неба; но отдаленный отъ земля, онъ не нграеть роли въ происходящей на ней борьбь между благодътельными и злыми духами. Жилище послёднихъ-подземное царство, которое называется также могнаою нан хранонъ мертвыхъ. Тамъ, подъ владычествомъ Муль-же и его жены, пребывають души усопшихь; оттуда онв выходять вь видь привиденій, чтобы забдать живыхъ. Оттуда же выходять и болтани, причиняющія смерть. Противъ встахъ этихъ золь главнымъ защитенкомъ людей является Эа, представитель благодътельной силы природы. На немъ въ значительной степени дежить еще характеръ стихійной силы: Эа-сынъ волны, жнвущій на окружающемъ землю океань, а вивсть и владыка атмосферы. Но вийств съ твиъ, онъ носить на себв и болве возвышенныя черты. Онъ-великій воннь и царь, все себъ покоряющій, въчно ратующій противъ злыхъ духовъ. Какъ производящая сила природы, онъ является супругомъ Давкины, богини земли, которая оплодотворяется ниъ. Съ другой стороны, всявдстие тогоже начала, сынонъ его считается Солнце, представитель силы небесной, своими лучами прогоняющее мракъ и злыхъ духовъ, а равно и Огонь, нивющій тоже значеніе. Но выше обонхъ стоить Силикъ-мулу-ки, лицо занимающее мъсто культурныхъ героевъ другихъ туранскихъ религій. Это-старшій сынъ Эа. его посланныхъ и посредникъ между нимъ и людьми, воннъ и герой между богами, владыка битвъ. Къ нему прибъгають люди за помощью; онъ же обращается къ отцу, ибо Эа одниъ знаетъ великія слова и числа, избавляющія людей отъ дурныхъ вліяній. Такимъ образомъ, Эа является представителенъ не только силы, охраняющей жизнь и дающей долгоденствіе, но и разума, который одинъ знаеть средства устранять погибель. Это-Сила разумная и благая, или Разумъ, являющійся какъ Сила, въ борьбъ съ смертоносными вліяніями. Это воззрѣніе распространенно сообще у онисвихъ племенъ, сродныхъ съ древними Аккадами.

ţ

;

Изъ трехъ верховныхъ божествъ аккадійскаго народа, Анна и Муль-же въ последствіи отпадають; богь же разумно-правственной силы, Эа, входить въ составъ мисологіи аревнайшаго семитическаго государства, Халден. Три различныхъ племени соединились въ этой странв и положили основаніе ед цивилизація: низшій и древнъйшій слой составляли Аккады, на которыхъ насёли два сродныхъ между собою племени семитическаго происхождения, чистые Семиты и Кушиты, первые преданные монотензиу, вторые съ наклонностью въ пантензму. Сообразно съ этимъ, въ онлосооской религін, выработанной халдейскими жрецами, являются три верховныхъ божества, изъ которыхъ каждое принадлежить одному изъ означенныхъ племенъ. У Аккадовъ, носителей туранскаго міросозерцанія, заимствованъ быль Эа, который получиль название Нуа (Noush); онь сдезался представителенъ верховнаго Разуна. Божествонъ вавилонскихъ Кушитовъ былъ Ану, по гречески Оаннесъ, котораго комментаторы называють Временемъ и Міромъ вивств, то есть, живущимъ въ мірѣ Духомъ, нбо вѣчно движущееся вреня, переходящее отъ небытія въ бытію и отъ бытія къ небытію, считалось древними чистымъ выраженіемъ духа, какъ можно видеть изъ философіи Гераклита. Ану, по преданію, ежедневно выходиль изъ водь, которыя представлялись началомъ всего сущаго; въ видъ человъка-рыбы, онъ преподавалъ Вавилонянамъ всё правила гражданскаго быта. Наконецъ, чисто семитическимъ божествомъ былъ Бель или Вааль, Владыка, богь Силы, который подъ этимъ именемъ распространенъ былъ у многихъ семитическихъ племенъ. Къ этой верховной тріадъ присоединяется и четвертое, женское божество. Оно распадалось на несколько видовъ, нбо каждому изъ трехъ верховныхъ боговъ присвонвалась супруга, представлявшая внёшнее его проявление; но всё эти формы сливались въ одно эбщее повлонение богинъ Белить, Матери. Природъ, верховной владычицъ, Матери боговъ, царицъ земли и подземнаго царства. Такимъ образомъ, всв четыре элемента сочетались въ философскорелигіозномъ міросозерцанін Халдеевъ.

Постронвши такую систему, хандейские жрецы сохранным, въ качествъ подчиненныхъ моментовъ, и прежнія божества, принадлежавшія сабензму; но и туть они провели туже самую схему. Верховной тріадѣ соотвѣтствовала подчиненная тріада, Синъ, Самасъ и Винъ, боги иѣсяца, солица и атмосферы, изъ которыхъ одинъ считался сыномъ Беля, другой сыномъ Нуа, третій сыномъ Ану. Четвертый же моменть составляло поклоненіе планетамъ, которыя о́пять расположены были въ томъже порядкѣ: Адаръ, или Сатурнъ, соотвѣтствовалъ Ану, Мардукъ, или Юпитеръ, Белю, Небо, или Меркурій, Нуа, Истаръ, или Венера, Белитѣ; только пятая планета, Нергаль, или Марсъ, осталась безъ соотвѣтствія.

Очевидно, что въ этой сложной системъ, гдъ различныя върованія быля приведены въ стройный порядокъ, ключемъ всего зданія былъ Нуа, которымъ связывались противоположности семитическаго деизма и кушитскаго пантензиа, Бель и Ану. Между твиъ, Нуа былъ богомъ ингшаго, покореннаго племени; это было божество, отходящее на задній планъ. Вслъдствіе этого, борьба противоположностей не замедлила обнаружиться. Она выразилась въ въковой борьбъ Семитовъ съ Кушитами, Ассиріи съ Вавилоніею.

Первенство въ этой борьбе получила Ассирія, которая въ течекін нёсколькихъ вёковъ господствовала въ Западной Азін. Съ этниъ виъстъ является и новая религіозная форма. Асспріяне сохранняя халдейскую систему, но надъ трончностью халдейскихъ божествъ возвышался національный ихъ богъ. Ассуръ, чистый богъ Силы, покровитель ассирійскихъ завоевателей въ ихъ побъдныхъ походахъ. Усилія Вавилонянъ освободиться отъ этого владычества были долго напрасны. Не помогала имъ и поддержка кушитскихъ Еламитовъ. Но наконецъ, съ помощью арійскихъ Медовъ, ниъ удалось разрушить Ниневію, и тогда Вавилонское царство получило кратковременный блескъ. И туть опять является новая религіозная форма. Оть Ану отдъляется, въ качествъ верховнаго божества, національный богъ Вавилонянъ, Илу, Единый и Благой, Духъ міра, котораго остальныя божества являются истеченіями. Вибств съ Лухонъ, Вавилоняне поклонялись однако и Силъ. Представителенъ ся былъ у нихъ Вель-Мардукъ, богъ солица, но солнца въ его изивнчивости, въ переходъ отъ лата къ зиив, отъ снам къ безснаю, и наоборотъ. Въ этокъ идеалистическоиъ воззрёнія на Силу лежить начало тёхъ повлоненій измінчивымъ божествамъ, переходящимъ отъ одной

противоположности къ другой, которыя были столь распространены въ Западной Азін. Наконецъ, при томъ пантенстическомъ направленія, которое имѣла религія Вавилонянъ, верховное божество проявлялось во множествѣ подчиненныхъ божествъ, которыя всѣ становились предметомъ общественнаго поклоненія.

Таковы были основныя формы семитической религи. Тъже самыя начала мы находимъ и у Семитовъ Западной Азіи. Но здёсь, также какъ у народцевъ Центральной Америки, отдёльные моменты религіознаго міросозерцанія обособляются. Міровыя божества становятся богами народными и мъстными. Тутъ нётъ уже и великихъ завоевательныхъ монархій; вмёсто нихъ являются мелкія племена, которымъ рёдко удается отстоять свою самостоятельность. Совокупность этихъ вёрованій составляетъ четвертый моментъ въ этой группѣ, моментъ, распадающійся опять на четыре главныхъ отрасли.

Первое мъсто среди этихъ племенъ, въ религіозномъ отношения, принадлежить Евреямъ, ведущимъ свое происхожденіе непосредственно изъ Халден. У нихъ устраняются всв посторонніе моменты и является чистое поклоненіе Богу Снам, но Снам разумно-нравственной. Имя ему Ісгова, Сущій; онъ-Творець неба и земли, могучій и грозный Властелинъ, но онъ же визств установитель закона и нравственнаго порядка. У Евреевъ, также какъ и у халдейскихъ ихъ предковъ, къ поклонению Силё всегда присоединялся нравственный моментъ. Въ самомъ началъ человъческаго рода ставится иравственный вопросъ; исторія начинается съ грёхопаденія, и весь слёдующій затёмъ разсказъ носнть туже печать. И эта религія сохранилась у Евреевъ во всей своей чистоть, расширяясь только съ теченіемъ времени и получая болёе и болёе общечеловёческій характеръ. Не смотря на наклонность ихъ къ воспринятию върованій сродныхъ съ ними семитическихъ племенъ, лучшіе нхъ люди, исполненные религіознаго духа, постоянно предохраняли ихъ отъ смъшенія своего чистаго служенія съ посторонними элементами. Всяздствіе этого, оно удержазось у нихъ неприкосновеннымъ и послужило исходною точкою для дальнъйшаго развитія человъчества. Мы увидниъ далве глубокій сиысль этого явленія.

Другіе моменты семитическихъ върованій развиваются среди другихъ племенъ Западной Азін. Одностороннее покломеніе богу Силы, подъ именемъ Сутека, несли съ собою воинственные народы, покорившіе древній Египетъ. Тоже самое начало мы находниъ и у сродныхъ имъ, болѣе или менѣе кочевыхъ племенъ, населявшихъ Аравію. Здѣсь надъ первоначальнымъ сабензмомъ возвышается поклоненіе единому верховному богу, который носитъ названіе Алъ-Илахъ или Аллахъ, Сильный. Рядомъ съ нимъ однако Аравитине поклонялись и женскому божеству, которое носило различныя названія, а также и множеству мъстныхъ божествъ. Но въ послѣдствік, особенно подъ вліяніемъ еврейскихъ возгрѣній, всѣ эти подчиненныя формы устраняются, и остается чистое поклоненіе Аллаху, которое нашло полное свое выраженіе въ исламъ.

Совершенно противоположный, ндеалистический моменть вырабатывается на съверъ, въ Спрін и Малой Азін, гдъ семитическия племена сибшиваются съ другими и отъ воинственности переходять въ изибженности. Здёсь мы находниъ поклонение Силъ въ ея измънчивости, въ переходъ отъ одной противоположности въ другую, отъ жизни къ смерти, отъ силы въ безсилію, отъ мужеской формы въ женскую, и наобороть. Отсюда тв странные мноы и тв безобразные обряды, которые поражають насъ съ религіяхъ этихъ странъ. Отсюда представления божествъ, сочетающихъ въ себь обь противоположности, мужскихъ и женскихъ виеств, представления, которымъ стараются подражать и ихъ поклонники. Отскода и тотъ оргіазмъ, которымъ отличаются эти върованія. Одержимые духомъ, который на точкв зрвнія натурализма представляется внутреннею, естественною силою, влекущею человъка, совершающіе обряды въ изступления кидаются изъ одной крайности въ другую, то предаваясь полному разгулу чувственности, то сами налагая на себя руку, и обрекая себя вёчному воздер-ZABID.

Наконецъ, у торговыхъ Финикіянъ соединяются опять всё предъидущіе моменты въ видё мёстныхъ поклоненій. Общая основа халдейскаго сабензма сохраняется у нихъ какъ поклоненіе небеснымъ свётиламъ, солицу, лунё и пяти планетамъ, которыя служили имъ путеводителями въ ихъ чотважныхъ морскихъ походахъ. Эти божества они называли Могучнин, Кабиримъ. Къ семи свътиламъ просоединялось я восьмое божество, связывающее остальныя, Есмунъ, невидимый для глазъ, представитель неба и господствующаго въ немъ въчнаго порядка. Но рядомъ съ этою, отходящею на задній планъ астральною основою, развивалось у Финивіянь поклоненіе различнымь типамь бога Силы. Племенной богъ Семитовъ, Ваалъ, принималъ у нихъ разнообразныя формы, всявдствіе чего онъ обозначается нередко иножественнымъ числомъ, Ваалы, Баалимъ. Проявляясь въ палящей силь солнца, онъ становился грознымъ Молохомъ, ни Ваалъ-Гаммономъ, и требовалъ человъческихъ жертвъ. Таковымъ овъ былъ въ Сидонъ и въ Кароагенъ. Въ Гебаль, или Библось, напротивъ, гссподствовало поклоненіе Силь измънчивой, переходящей отъ жизни въ смерти, и наобороть. Имя этому богу было Таммузь или Адонан, Господь, откуда Греки взяли своего Адониса. Въ Тиръ, наконецъ, является новая форма, въ которой сочетаются объ предъидущія: солнечный богъ, типъ силы, представляется лакъ герой, неутомимый странствователь и борецъ. Тирскій Мелькарть сделался прототниомъ греческаго Геракла. Къ каждому мужскому божеству присоединялось и женское, которое однако, сообразно съ общимъ характеромъ семятическихъ редигій, понималось не столько какъ самостоятельная личность, сколько какъ внёшнее проявленіе мужскаго божества. Такъ оно и называется въ памятникахъ. Этотъ женскій типъ носить разныя названія, по всв они сливаются въ имени великой богнии Астореть, или Астарты.

Таковъ былъ цикяъ семитическихъ върованій. Мы видимъ, что Еврен занимаютъ здъсь извъстное мъсто въ ряду другихъ, представляя отдъльный моментъ въ общемъ развитіи. Откуда же спеціальное ихъ назначеніе въ исторіи человъчества? Отчего религія этого маленькаго племени, затеряннаго среди другихъ, послужила исходною точкою, съ одной стороны для ислама, замъннвшаго собою всъ другія религіи. Западной Азіи, съ другой стороны для высшей религіи, какую знаетъ человъчество, для христіанства? Богословіе объясияетъ это спеціальнымъ откровеніемъ Бога; мы уже высказались выше на счетъ возможности такого откровенія. .Но независимо отъ того, необходимо и историческое объясненіе, ибо религіозное откровеніе проявляется въ исторіи, въ связи съ предъидущими и послёдующими моментами человёческаго развитія. Не касаясь богословской почвы, историкъ обязанъ, съ своей стороны, показать, почему это наленькое племя играетъ такую важную историческую роль.

Дело въ томъ, что релнгія Евреевъ заключаеть въ себе. во всей ся чистоть ту существенную истину, которая составляеть глубочайшій смысль не только всёхъ семитическихъ върованій, но и всего развитія древнихъ религій. Мы. видели, что эти религи содержать въ себе всю совокупность опредвлений абсолютнаго бытия; но собственно говоря, натуралистическому міросозерцанію, свойственному первоначальному синтезу, вполн' доступно было только повлоненіе Богу Силы. Остальные моженты являлись лишь въ. скудныхъ и недостаточныхъ очертаніяхъ. Полное отвровеніе Слова въ нравственномъ міръ стало возможнымъ ужена гораздо болъе высокой ступени развития, послъ ондосооскаго періода, разработавшаго отвлечзино-общія начала. человъческой жизни. Для самихъ Евреевъ, оно доселъ осталось непонятнымъ. Полное же отвровение Духа можеть быть только завершеніемъ всего человъческаго развитія; оно требуеть новаго онлософскаго приготовления. На первоначальной ступени, визсто высшаго сочетанія противоположностей, ндеалистическое начало порождаеть чистый пантензиъ, то есть, одностороннее воззрание, ведущее къ поглощению частнаго общимъ. Отсюда высокое значение семитическихъ върованій, и въ особенности реднгін Евреевъ, въ общемъ. развитія человѣчества. Другія религія древняго міра представляють нервако большую полноту влементовъ и большую ширину міросозерцанія; въ нихъ вырабатываются таскіе существенные моменты редигіозной жизни, которые у Евреевъ являются только въ виде слабыхъ намековъ, напримъръ представления о безсмертия души, о будущихъ наградахъ и наказаніяхъ. Но одни Евреи сохранили для человъчества чистое ядро всего религіознаго развитія древняго міра, именно, повлоненіе Богу Силы, какъ высшему нравственному Существу. Оттого религия этого незначительнаго, повидимому, племени сублалась точкою исхода, съ. одной стороны, для могучаго нелама, съ другой стороны для. христіанскаго спиритуализма. Исламъ представляеть обще-

Digitized by Google

народную форму семитическаго богопочитанія. Это-редигія Бога Снам, очищенная отъ всвхъ постороннихъ примъсей, но уже не какъ достояніе извёстнаго народа, а какъ поклоненіе, стремящееся покорить себѣ все человѣчество. Христіанство же, принимая за точку отправленія религію Бога Силы, рядомъ съ нимъ поставило Слово, съдящее одесную Силы (Mate. XXVI, 64), и въ обоимъ лицамъ присовокуинао Духъ, который объщанъ былъ Христомъ, какъ будущій утвшитель. Религіозное сознаніе переносится здъсь уже на новую почву; но первоначальная основа, коренящаяся въ еврейской религіи, сохраняется и признается, какъ предшествующій, приготовительный моменть этого высшаго развитія. Мы видимъ, что историческими законами вполиъ объясняется преемственная связь этихъ върованій и значеніе ихъ въ развитіи человъчества. Но почему это чистое отвровение досталось на долю именно Евреямъ, а не другому племени, это завпсвло, конечно, отъ воли открывающагося людямъ Божества.

Въ противоположность семитическому міросозерцанію, религія Духа, на сколько она была возможна на этой ступени, вырабатывается у юго-восточныхъ Аріевъ. И тутъ мы находимъ твже четыре момента, которые распредъяются между четырьмя различными народами: Бактрами, Медами, Персами и наконецъ, Индусами.

Первою оплосооскою разработкою древне-арійскихъ върованій была религія Заратуштры, или Зороастра, основанная на противоположении добраго начала злому. Верховнымъ божествомъ является здёсь Агураназда, или Ормуздъ, богъ свъта, царь небесный, установитель закона, источникъ всякой истины и добра, создавшій міръ своимъ премудрымъ Словомъ, названіе которому Гоноверъ. Противоположно ему злое начало, Ангромайніусъ, или Ариманъ, духъ тьмы, который старается портить все, что Ормузаъ создаетъ и дълаетъ добраго. Какъ Ормузду подчиненъ сониъ чистыхъ духовъ въ јерархическомъ порядкъ, такъ и Ариманъ имъетъ соотвътствующее имъ царство злыхъ демоновъ. Между этими двумя началами идетъ въчная борьба, такъ что весь міръ, и духовный и физическій, раздвляется между ними. Человвкъ стоить посереднив; онъ созданъ былъ добрымъ, но былъ развращенъ Арнианомъ.

Однако Ормуздъ не оставляеть его безъ помощи. Тѣ, которые слъдують его закону и въ теченіи жизни борются противъ зла, восходять посль смерти на небо, въ жилище свътлыхъ духовъ; другіе же низвергаются въ темную бездчу. Зендская религія признаеть однако окончательное торжество добра. Придеть время, когда зло будеть побъждено, и Ариманъ исчезнеть навсегда.

Эта чисто-правственная религія потерпіла существенныя изміненія при переході къ Медамъ, смішаннымъ съ туранскими племенами. Вліяніе містнаго поклоненія земнымъ божествамъ, которыя представлялись въ сормі змій, повело къ тому, что злому началу сталя воздавать почести наровні съ добрымъ. Ормуздъ остался верховнымъ, чистымъ божествомъ; но и Ариману, въ виді змін Асразіабъ, начали приносить умилостивительныя жертвы. Мы виділи уже эти два направленія въ религія Гондовъ. Съ этимъ соедииялись у Медовъ и магическіе обряды. Образовалось особое жреческое сословіе Маговъ, которые были представителями этого сизшаннаго служенія. Можно думать, что они же ввели и поклоненіе заимствованному у Вавилонянъ женскому божеству, которое получило здісь имя Анагиты.

Съ владычествоиъ Персовъ произошла реакція противъ этого направленія. Однако и Персы не долго остались при чистой религи Зороастра. У нихъ нало по излу верховное мъсто занялъ уже не Ормуздъ, богъ Разума и Добра, а Митра, богъ Силы, который считался посредникомъ между добрымъ и злымъ началомъ, ибо сила стоитъ именно посреднив между отвлеченно-общимъ влементомъ и частнымъ. Явление этого божества Персы видвли въ солнцв. которос, съ одной стороны, представляется источникомъ всякой благодательной снам въ природа, а съ другой стороны. своимъ движеніемъ производя перемёну дня и ночи, носить въ себъ ндеалистическій коменть сочетанія противоположностей. Митра-царь царей, герой побъдитель, совершаюшій свое торжественное шествіе по пебу. Мы видьли уже, что весьма часто воинственныя племена ставять себя поль покровительство солица, какъ небеснаго героя. Въ завоевательной монархін Персовъ естественно должно было водвориться поклонение богу Силы, проявляющемуся въ этонъ

свётний. Такимъ образомъ, и у юго-восточныхъ Аріевъ развивается этотъ моментъ.

Посредствующее положение Митры открывало вийстё съ тёмъ доступъ и чисто земнымъ элементамъ. И точно, у Персовъ, также какъ у Медовъ, вводится поклонение Анагитѣ; но и тутъ это было признакомъ разложения прежнихъ вёрований, а вийстъ и падения Персидскаго государства.

Наконецъ, въ этомъ циклё иранскихъ вёрованій мы находныъ и высшее идеалистическое начало, завершающее собою всё остальныя. Сила могла служить посредствующимъ звеномъ между добромъ и здомъ, но она не въ состоянім была произвести внутреннее объединение противоположностей. Для этого требовалось духовное начало. Оно явилось въ понятін о Безпредельномъ Времени, Зрванъ-Акарана, изъ котораго, по ученію поздивйшихъ послёдователей Зороастра, истекають какъ Ормуздъ, такъ и Ариманъ, и въ которое оба должны возвратиться по истечения въковъ. Мы видъли уже, что время для древнихъ было символомъ и выраженіемъ Духа. Но у пранскихъ племенъ, болёе склонныхъ къ натурализму, это начало не могло получить надлежащаго развитія. Оно осталось скорбе философскимъ понятіемъ, нежели предметомъ религіознаго поклоненія. Полное развитіе релнгін Духа у юго-восточныхъ Аріевъ принадлежитъ Индін.

Первобытная религія Индусовъ, въ томъ видѣ какъ она является въ священной ихъ книгъ, Ригъ-Ведъ, была таже самая, которая на первыхъ порахъ господствовала у всъхъ юговосточныхъ Аріевъ. Это былъ родъ первобытнаго сабензиа, состоявшаго въ поклонения различнымъ небеснымъ силамъ. Три божества возвышаются однако надъ другими въ этотъ неріодъ: Варуна, богъ небесной твердн, прославляемый во многихъ гимнахъ, какъ верховное божество, Индра, богъ небесной силы, проявляющейся въ громъ, въ солнцъ и другихъ небесныхъ явленіяхъ, наконецъ Агин, огонь, соединяющій небо съ землею. Къ нимъ присоединяется и Мать боговъ, Природа, богиня Адити. Во времена завоевательнаго движенія племени. Индра естественно быль верховнымь его покровителенъ. Въ послёдствін же, съ осёдлою жизнью, Агня заняль первенствующее мёсто. Какъ жизнь солнца, онъ является свътомъ небеснымъ; какъ огонь домашняго очага, онъ становится центровъ гражданской жизни, наконецъ, какъ жертвенное пламя, онъ служить связью между богами и человъкомъ. Въ силу послъдняго признака, съ нимъ отождествляется и Сома, жертвенный напитокъ, изливаемый на алтарь и духовно питающій человъка. Развитіе этого поклоненія огню привело наконецъ Индусовъ къ понятію о животворящемъ Духъ, или о душъ міра. Но онлосооская разработка этого понятія потребовала новыхъ религіозныхъ сормъ. Первобытные боги, не соотвътствовавшіе болѣе новой идеъ, отступили на задній планъ. Виъсто нихъ явилось единое верховное Божество, душа міра, которое получило названіе Брамы. Прежнее многобожіе разръшилось въ чистый пантензиъ.

На этомъ однако не остановилось религіозное развитіе Индін. И туть опять является совокупность всёхъ моментовъ абсолютнаго бытія. Прежде всего, въ связи, повидимому, съ борьбою между кастою жрецовъ и кастою вонновъ, между браманами и кшатріями, богу-Духу противополагастся богь Силы. Последний быль заниствовань у тузеинаго кушитскаго племени, покореннаго Аріями. То быль Сива, богъ Силы съ идеалистическимъ характеромъ, какъ сочетаніе противоположностей, вибств грозный и благодательный, производитель и разрушитель. Борьба кончилась примиреніемъ: при пантенстическомъ характеръ религін, легко было Сиву принять, кать особенную сорму тогоже Браны. Но для того, чтобы онъ не могъ получить высшаго значения. браманы противопоставные ему другаго бога, котораго они отделили изъ прежняго Брамы, именно Вишну, бога Жизни, болье близкаго человъку, нежели Брама, принимающаго разнообразныя формы для блага міра и челов'ячества. Изъ этихъ трехъ лицъ составилось индейское Тримурти. тріед'ное Божество, представляющее три опредбленія единой души вселенной. Брама остался верховнымъ источникомъ всего сущаго; но вмёстё съ тёмъ, онъ сделался спеціальнымъ божествомъ брамановъ, богомъ верховной мудрости, закона и порядка. Сива же и Вишну получили аттрибуты силы и жизни.

Недоставало четвертаго, личнаго или частнаго элемента. Онъ явился въ будлизмъ, какъ восполнение, но вмъстъ и какъ отрицание трехъ первыхъ. Будлизмъ есть выражение индъйскаго пантензма въ чисто индивидуалистической сор-

22

мъ; въ немъ, по крайней мъръ въ первоначальномъ его видъ, нътъ ничего, кромъ человъка и личной его судьбы. Основатель этой религи, Сакіамуни, именуемый также Буда, мучился желаніемъ избавить людей отъ всёхъ постигающихъ ихъ бъдствій, отъ болѣзней, старости и страданій. Самая смерть, казалось, не даеть успокоенія, ибо, въ силу индъйскаго догмата переселения душъ, она становится началомъ новыхъ треволненій. Единственное средство освободить человъка отъ гнетущихъ его золъ Сакіамуни видълъ въ уничтожения личной жизни: человъкъ долженъ перестать быть единичнымъ существомъ. Путемъ же къ достижению этой высшей цели, конечнаго успокоения, онъ признавалъ воздержание отъ всякихъ личныхъ помысловъ, проистекающихъ изъ привязанности въ обманчивымъ благамъ міра, уничтоженіе въ себъ всякихъ желаній и развитіе чисто общаго начала, именно, духовнаго созерцанія, человъколюбія, братства. Сакіамуни проповъдываль чистъйшую идеалистическую мораль, всеобщее братство людей, прощеніе обидъ, любовь въ врагамъ. Все это было только дальнъйшимъ развитіемъ индъйскаго міросозерцанія; но въ отличіе отъ браманизма, результатомъ этой чисто нравственной жизни является не переходъ въ лучшую жизнь, а полное уничтожение, Нирвана. Отрицая въ себъ все частно?, человъкъ превращается наконецъ въ ничто. Ибо, отрицая частное во имя общаго, видя въ первомъ только обманчивый призракъ, источникъ всяхъ золъ, Сакіамуни отрицалъ вивств съ твиъ и общее во ния частнаго; онъ отвергалъ ть верховныя начала, которыя, налагая на человъка неизивнный законъ, со всвхъ сторонъ связывали его индивидуальное существование. Онъ хотълъ для человъка свободы, но не видблъ ся нигдъ, кромъ уничтоженія.

Черезъ это, онъ становился въ самое рѣзкое, какъ религіозное, такъ и политическое противоръчіе съ браманами. Онъ отвергалъ ихъ божества; онъ не признавалъ и ихъ раздѣленія людей на касты. По его ученію, вст люди, какъ братья, равны; всё равно призваны въ чистой жизни и посредствомъ нея могутъ достигнуть конечнаго успокоснія. Различіе между инми состоитъ только въ различной степени внутремней силы и нравственной чистоты. Браманизмъ, конечно, не могъ терпъть ученія, которое ниспровергало всъ его основы Между послъдователями двухъ религій возгорълась борьба. Буддизмъ былъ изгианъ изъ Индін; но онъ распространился по всей Восточной Азін, сдълавшись такимъ же общенароднымъ выраженіемъ арійскаго пантензма, какимъ исламъ является въ отношенія въ семитическому монотензму.

Въ этонъ расширения буднаяъ потерпълъ однако существенное изивнение. Въ Индіи онъ быль только отдъльнымъ моментомъ общаго религіознаго развитія; въ предвлахъ пантенстическаго воззрания, онъ оставался на чисто индивидуальной точкъ зрънія. Но сдълавшись общенародною религіею, онъ воспринялъ въ себя и отвергаеныя ниъ прежде высшія начала; онъ связаль человіка съ Божествонь. Расширенный буддизиъ, также какъ и браманизиъ, признаетъ единую душу міра, живущую во всемъ. Сліяніе съэтою божественною душою, или Духомъ, составляеть высшую цваь человъка. Нирвана перестаетъ уже быть полнымъ уничтоженіемъ; оно представляется, какъ успокоеніе въ лонъ Бога, или какъ въчное блаженство въ единения съ божественнымъ Духомъ. Для руководства человёка къ этой цёли, Духъ воплощается въ избранныхъ имъ людей. Первымъ такимъ воплошеніемъ былъ самъ Сакіамуни, который вслёдствіе этого сдвлался предметомъ высшаго религіознаго повлоненія у его последователей. Но эти воплощения не прекращаются. Съ смертью одного, Духъ переходитъ въ другаго, который занимаеть место перваго и становится духовнымъ центромъ религіознаго союза. Таковъ тибетскій Далай-Лама.

Такимъ образомъ, въ будднэмѣ и въ исламѣ выразилась въ общечеловѣческой оормѣ противоположность двухъ началъ, раздѣлявшихъ азіатскіе народы, натуралистическаго и идоалистическаго, семитическаго и арійскаго. Съ переходомъ въ Европу, мы становимся уже на иную почву. Но для того, чтобы могло выработаться новое воззрѣніе, нужно было столкновеніе и взаимнодѣйствіе этихъ двухъ элементовъ. Гдѣ же произошло это столкновеніе? Поприщемъ его былъ Египетъ, который вслѣдствіе того составляетъ посредствующее звено между Азіею и Европою.

Егицеть представляеть самостоятельное явление въ истории древняго міра. Населенный племенемъ, сроднымъ съ Кушитами, и также какъ послёдние, накловнымъ къ пантеизму, онъ развивается первоначально чисто извнутри себя, начиная съ древнъйшей формы философскихъ религій. Подобно Америкъ, онъ является какъ бы оторванною вътвью отъ общаго ствола. Но именно это самобытное развитіе дълаетъ его особенно любопытнымъ для историка; на немъ, также какъ и на Америкъ, подтверждается общность законовъ человъческаго духа.

Въ исторіи Египта различають три періода: древнѣйшій, мемфисскій, средній, онвскій, и новый, саисскій. Сначала главнымъ центромъ историческаго движенія является Средній Египеть, потомъ Верхній, и наконецъ Нижній, ближайшій къ Европъ.

Какъ и всъ первобытные народы, покоряющіе себъ известную страну, Египтяне, при первомъ своемъ поселении, ставили себя подъ покровительство небесной силы, явление которой они видели въ солнцё. Отсюда преданія о первыхъ владвльцахъ этой земли, служителяхъ солица, Горъ-Шесу. Но съ осъдлою жизнью и съ водвореніемъ государственнаго порядка, этотъ первобытный сабензиъ переходить въ философскій, который и составляеть характеристическій типь перваго періода. Новъйшія открытія на нашихъ глазахъ возстановляють существенныя черты этого времени. Всматриваясь въ нихъ, мы не можемъ не замѣтить значительнаго сходства древнайшей египетской цивилизации съ кятайскою: таже любовь къ неизменному порядку, тотъже трезвый, практическій взглядь на вещи, тотьже нравственный строй, выражающійся въ сентенціозной морали, тоже высокое развитие техническаго искусства, при маломъ полетв воображенія. Насъ поражаеть сходство даже въ уродливыхъ изображенияхъ верховнаго божества мемонсскаго періода, Фта. Это быль богь неба, искусный устроитель вселенной, всявдствіе чего Греки сравнивали его съ своимъ Гефестомъ. Онъ распредъляеть время, установляеть мъру и законы. Неразлучною съ нимъ является богиня Ма, мудрость и справедянвость. Для изображенія этого бога Египтяне придумывали замысловатые, хотя далеко не поэтические символы. О немъ говорили, что онъ катаетъ по небу свое яйцо, то есть, солнце; вслёдствіе этого, символовъ его считался жубъ (Ateuchus sacer), катающій навозные шарики, въ которые это насъкомое обыкновенно владеть свои яйца. Какъ осъняющій свониъ покровомъ всъ свои произведенія. Фта изображался

Digitized by Google

въ видв гриоа, раскрывающаго свои широкія врылья. А такъ какъ небесный богъ считался и мужскимъ и женскимъ вийств, то рядонъ съ грноомъ, сниволонъ натеринскаго попеченія, является и быкъ, символъ производящей силы. Вилимымъ воплощеніемъ этого начала былъ знаменнтый бынъ Аписъ, который, по преданію, рожделся отъ коровы, оплодотворенной небеснымъ дучемъ. Онъ долженъ былъ носить на себь всь аттрибуты бога: жука, грнов, изображения солна и явсяца. Почитание Аписа было впроченъ введено уже второю династіею, которая къ поклоненію небесному порядку начала присоединять символы производящей силы. Въ храив Фта въ Менонсв было и святилище боговъ, которые выдавались за его дётей, и которыхъ Греки называють Кабирами. Мы видели уже, что въ Финикіи этимъ именемъ означались семь свётнаъ, которыя естественно считались датьми небеснаго бога.

Если въ Мененсв верховнымъ богомъ былъ Фта, то въ другихъ городахъ Египта преобладали другіе моменты того же онлософскаго сабензма. Къ востоку, где восходить солнце, распространено было повлонение этому свётнау, какъ оплодотворяющей сыль. Здесь быль древній Онь, который Греки называли Геліополисомъ, городомъ солица. Это божество носило здесь название Тумъ или Ра. Оно считалось сыномъ Фта, вторымъ послё него правителемъ Египта. Символомъ его быль быкь Мневись, поклонение которому было введено, вявств съ поклоненіемъ Апису, царемъ второй династін. Какеу, самцемъ изъ самцовъ, какъ означаетъ его имя. Повидимому, томуже божеству, но въ другой формъ, посвященъ былъ и введенный въ тоже время козелъ, другой символъ производительной силы, которому поклонялись въ лежащемъ еще более въ востоку городе Мендесъ. Это божество считалось въ числё восьми первоначальныхъ боговъ Египтинъ, но ему не было установлено общаго празднества, и имя его не упоминается въ другихъ мёстахъ.

Въ отличіе отъ солнца, какъ представителя производительной силы, свътило ночи, мъсяцъ, мърило времени, являющееся въ противоположныхъ оззахъ, представляло для Египтянъ идеалистический моментъ сабензма. Носителенъ мъсяца былъ Тотъ, котораго Греки сравнивали съ Гермесомъ. Главное его поклоненіе сосредоточивалось въ городъ ļ

Шмунъ, который Греки называли Гермополисомъ. Тотъ былъ богъ времени, то есть, какъ мы уже объясници выше, ввчно живой духъ; ему посвящался первый день и мъсяцъ въ году. Его, также какъ Фта, сопровождала богиня Ма, истина и справеданность. Онъ считался представителемъ науки, изобратателенъ письменъ. Наконецъ, онъ игралъ существенную роль и въ царствъ мертвыхъ, Аменти, гдъ онъ записывалъ приговоры надъ умершими. Какъ двойственное божество, небесное и подземное, онъ имълъ и два посвященныхъ ему животныхъ: въ качествъ небеснаго бога птицу, ибиса, истребителя зизй, въ качествъ подземнаго бога ночную обезъяну кинокефала. Поклонение душамъ умершихъ и будущая жизнь съ самыхъ первыхъ временъ составляли одинъ изъ главнёйшихъ предметовъ попеченія Египтянъ. Но это поклонение особенно развилось во времена четвертой династін. Если цари второй династіи вводили символы производительной силы, то цари четвертой династіи увѣковѣчили себя постройкою пирамидъ.

Наконецъ, въ соотвётствін съ предъндущими богами, мы находимъ и женскія божества, поклоненіе которымъ сосредоточивалось главнымъ образомъ въ Нижнемъ Египтв. Въ Саисв поклонялись богинв Нейть, небесной тверди, которую Греки сравнивали съ Асиною. Это быль тотъже Фта, мужскій и женскій вивств, но съ преобладаніемъ женской формы. Если Фта изображался какъ быкъ и грифъ, то Нейть изображалась наобороть, какъ грифъ и быкъ. Далее, въ Атарбехисв, какъ называли этотъ городъ Греки, поклонялись богнить Гаторъ, означавшей небесный сводъ, какъ домъ солнца. Ей посвящалась корова, и она сама изображалась съ коровьею головою, нногда въ видъ кормилицы, питающей зрвющую силу солнца. Наконецъ, въ Бубастисв повлонялись богинъ Паштъ, въ которой Греки видъли Артемиду, богиню ивсяца. Ей посвящалась кошка, въ качествв ночнаго животнаго, представляющаго луну, по толкованію Плутархя. Пашть называлась Любящею Фта; но повидимому была также нъкоторая связь между этою богинею и Тотомъ, ибо одна дорога вела въ Бубастисъ къ храмамъ обонхъ божествъ.

При скудости извѣстій, мы не знаемъ, какую родь нграло поклоненіе этимъ женскимъ божествамъ въ древнѣйшей исторіи Египта. Но нельзя не замѣтить, что этотъ періодъ

Digitized by Google

заключается въ памятникахъ правленіенъ царицы, которую Греки называють Нитокрисъ, имя, объясняемое какъ Нейтъакеръ, то есть, Нейтъ побъдительница. Введеніе ли этого женскаго элемента повело къ разложенію древне-египетскаго государства, или были на то другія причины, наяъ неизвъстно. Въ источникахъ оказывается тутъ перерывъ, послѣ котораго Мемонсское государство исчезаеть, и центръ историческаго движенія и политической жизни переносится уже на югъ, въ Онвы.

Завсь, вивсто онлософскаго сабензиа, исходящаго отъ поклоненія Небу, какъ началу разумнаго порядка, развивается уже чистый пантензиъ. Верховнымъ божествонъ Өнвъ является Аммонъ, душа міра, или Духъ, все проникающій. Но и туть это единое божество расчленяется на моменты, представляющіе различныя формы единой сущности. Подъ имененъ Аннонъ-Ра міровой духъ сливается съ богомъ Силы, проявляющейся въ солнцѣ. Ра былъ верховнымъ покровителемъ египетскихъ царей завоевателей. Въ борьбъ съ семитическими племенами, съ которыми они пришли въ столкновение въ этотъ періодъ, у Египтинъ развились завоевательныя стремленія; ихъ оружію покорилась вся Западная Азія. Аммонт-Ра быль ихъ предводителенъ въ этихъ победахъ. Съ этими двумя формами верховнаго Божества сочеталось еще третье, Озирисъ, богъ добра, Уннувре, котораго Египтяне отождестеляли съ Фта. Ему, также какъ и въ религіи Зороастра, противололагался духъ зла, Сеть, съ которымъ онъ находился въ постоянной борьбв. Наконецъ, къ этимъ мужскимъ божествамъ присоедниялось и женское, которое въ связи съ Анмономъ называлось Муть, то есть, мать, въ связи съ Озирисомъ Изисъ, и Гаторъ въ связи съ Ра.

Таковы были верховныя божества; но подъ ними были и другія, второстепенныя, которыя также располагались постоянно тріадами. Пантенстическое воззрѣніе все въ себя принимало и вездѣ видѣло проявленія божественной сущности. Душа бога проявлялась и въ посвященныхъ ему инвотныхъ, которыя, вслёдствіе того, дѣлались предметопъ поклоненія. Такимъ образомъ, вся природа представлялась какъ единое цѣлое, оживляемое единымъ духомъ въ безконечно-разноо" тазныхъ еормахъ.

Digitized by Google

ļ

Не трудно видёть сходство трехъ верховныхъ египетскихъ божествъ съ тремя главными божествами юго-восточныхъ Аріевъ: Аммона съ Браною, Озириса съ Ормуздомъ и Ра съ персидскимъ Митрою. Египетъ, въ этотъ періодъ, представляеть, можно сказать, сокращение всей древне-арійской культуры, и вийств съ твиъ полное развитие идеалистическаго можента древнихъ религій. Но на этой ступени Египтяне не остановились. Вследствіе столкновенія съ семитическими племенами, религіозное сознаніе получило у нихъ дальнъйшее движение. Какъ извъстно, въ это время произошло покореніе Египта семитическими кочевниками, которые принесли съ собою своего бога Ваала, подъ именемъ Сутека. Борьба продолжалась цёлыя стольтія, и хотя Египеть наконець восторжествоваль, однако не иначе какъ прошедши черезъ долгій періодъ униженія. Временно Өнвы возрождаются въ новомъ блескъ, но окончательно они падають, и центръ, какъ историческій, такъ и политическій, переносится въ Нижній Египеть.

Эта борьба отразилась и на религіозныхъ върованіяхъ Египтянъ. Между твиъ какъ въ религіи Зороастра Ормуздъ никогда не побъждается Ариманомъ, въ Египтъ, напротивъ, является мнеъ объ убіенін Озириса Сетомъ, который отождествляется съ семитическимъ Сутекомъ. Твло бога разсвкается на части и разбрасывается по всей земяв. Пантенстическое единобожіе, въ борьбѣ съ противоположнымъ ему началомъ Силы, какъ бы разрывается на клочки и дасть бытіе частнымъ силамъ природы. Но этимъ не кончается религіозное событіе. Посль смерти Озириса остается жена его Изида, великая Мать-Природа, которая всюду отыскиваеть разсвянные члены мужа и истить его убійцв. Этоть мноъ становится центромъ редигіознаго міросозерцанія въ третій періодъ египетской исторіи, всявдствіе чего Озирисъ, Изида и весь циклъ окружающихъ ихъ божествъ считались младшими изъ боговъ Египта.

Мы видели, что Саисъ въ первый періодъ былъ мес онъ поклоненія богинѣ Нейтъ. Въ настоящее время эта богиня отождествляется съ Изидою, или же, по другому возгрѣнію, подъ именемъ Нутпе, является ся матерью, также какъ и матерью всъхъ боговъ этого цикла, то есть, Озприса, Сета, Гора и Неотисъ. Но этимъ выражалось только, что всѣ эти божества принадлежали къ одной категорія. Въ истинномъ же мнев, Горъ, то есть опять Солнце, представитель Силы, является сыномъ Изиды и истителенъ за отца. Горъ побъждаетъ Сета и царствуетъ на землѣ; Озирисъ же отходитъ въ царство мертвыхъ и тамъ становится верховнымъ властителемъ и судьею. Этотъ судъ Озириса въ Аменти, въ связи съ плачемъ Изиды о погнбшемъ мужѣ, составляетъ главное содержаніе египетскихъ мистерій, которыя отъ нихъ перешли въ послѣдствіи и къ Грекамъ.

Черезь это, религіозное міросозерцаніе третьяго періода получно такой же нравственный характерь, какой оно нивло и въ первый періодъ. Чистота жизни, въ виду будущихъ наградъ и наказаній, была главнымъ предметомъ попеченія Египтянъ. Но на этотъ разъ, правственный порядовъ примыкаеть уже не къ небесному богу, представителю въчнагои неизивнияго закона, а къ земной богнив, одицетворяющей въ себъ матеріальное начало, изъ котораго рождается частное бытіе. Это начало могло быть источникомъ новаго міросозерцанія; но хотя богиня производить изъ себя новую жизнь, однако она еще болье сокрушается о лучшей жизни, оть нея ушедшей. Взоры Египтанъ были болье обращены къ прошедшему, нежели къ будущему. Выбравшись на новую почву вслёдствіе борьбы противоположныхъ элементовъ, они не въ состоянія были произвести новый міръ индивидуальныхъ боговъ. Это можно видеть уже изъ самаго характера божествъ третьяго періода. Циклъ Озириса и Изиды заключаеть въ себъ всв четыре момента религіознаго міросозерцанія: основной типъ, Изида, изображаеть собою Мать-Природу, сынъ ея, Горъ, бога Силы, Озирисъ является властителемъ умершихъ; но четвертый моментъ, вивсто небеснаго бога, представляется опять женскимъ божествомъ, играющимъ притомъ несущественную роль. Это божество, послёднее изъ всёхъ, почему оно называется концомъ, есть Нефтисъ, которая считается сестрою Озириса и Изиды, но вийств съ твиъ и женою Сета, одицетворяя въ себъ добрую сторону его естества. Новаго небеснаго бога египетская религія не выработала. Это было предоставлено другимъ племенамъ, европейскимъ, которыя, на развалинахъ побъжденнаго пантензма, возденгають новый мірь недивидуальныхъ боговъ. Егицетская религія третьяго пет

ріода представляеть первый, нравственный моменть этого міросозерцанія; дальнайшее же развитіе идеть опять въ двухъ направленія: въ идеалистическомъ у Грековъ, въ натуралистическомъ у Римлянъ. Основы религіознаго поклоненія у обоихъ классическихъ народовъ одна и таже, и самыя божества большею частью совпадають; но у Римлянъ преобладаетъ начало силы, а у Грековъ идея.

Развитіе греческаго религіознаго міросозерцанія изображается въ систематической формъ въ Өеоюніи Гезіода. Мы уже коснулись ея выше. Гезіодъ начинаеть съ космогоническихъ силъ, которыхъ онъ насчитываетъ четыре. Первое мъсто занимаетъ первобытное міровое вмъстилище, Хаосъ, то есть, Зіяющая бездна; оно рождаетъ изъ себя Эреба, или Тьму, и Ночь, отъ которыхъ, въ свою очередь, рождаются Эенръ и День, изъ чего видно, что Хаосъ въ сущности представляетъ первобытное Небо съ перемънсю дня и ночи, свёта и тьмы. Затёмъ идуть Тартаръ, жилище умершихъ душъ, далье, Эросъ, Любовь, пли производящая Сила, и наконецъ Земля, женское или матеріальное начало, воспринимающее свмена жизни и все изъ себя производящее. Мы видимъ здёсь опять повтореніе тёхъже четырехъ моментовъ, которые встръчаются всюду. Отъ потомства Земли начинается собственная веогонія. Такъ какъ здъсь женское начало является источникомъ новаго міросозерцанія, то Земля представляется рождающею видимое Небо, или Урана. Затемъ последний, въ свою очередь, оплодотворяеть Землю, отъ чего происходять существа двоякаго рода: съ одной стороны, представители духовныхъ началъ, Титаны, между которыми мы находимъ Өемиду, справедливость, Мнемосину, мать Музъ, Япета, отца Прометея, наконецъ хитроумнаго Кроноса; съ другой стороны, представители дикой Силы, Киклопы, приготовляющие громы, и Сторукіе ведиканы, пятидесятиглавыя чудовища. Но этя могущественнъйшія явленія Силы не выпускались Небомъ на свъть Божій, а заключались въ нъдрахъ земли. На это Земля жалуется датямъ, и Кроносъ берется отистить за свою мать. Онъ хитрымъ образомъ низвергаетъ отца, лишивши его производящей силы. Однако онъ не освобождаеть Киклоповъ и Сторукихъ, но воцаряется самъ, властвуя надъ Титанами.

Иня Кроноса означаеть завершителя, все приводящаго къ совершенству. Онъ-богъ времени, то есть, опять въчно живой и все проникающій духъ. Вследствіе этого, женою его является Рея, которой имя означаеть теченіе. Въ качествъ бога, скрывающагося внутри вещей, онъ изображается съ покрытою головою. Ему приписывается изворотливость уна. Царство его Греки представляли золотымъ въкомъ, временемъ всеобщаго согласія. И когда онъ наконецъ низвергается сыномъ, онъ прододжаетъ царствовать въ Елисейскихъ поляхъ надъ душами блаженныхъ умершихъ. Но какъ пантенстическое божество, Кроносъ глотаеть своихъ дътей. Это опять возбуждаеть скорбь натери, Рен, которая, по совъту Земли, скрываеть послёднерожденнаго сына, Зевса, въ пещерв на островв Критв. Младенецъ быстро возрастаеть и заставляеть отца выкинуть назадъ проглоченныхъ ниъ детей, после чего возгорается борьба между старыми Титанами и новыми одимпійскими богами. Зевсь призываеть на помощь освобожленныхъ имъ Киклоповъ и Сторукихъ; они вручають сму громы, посредствожь которыхь онь одольваеть наконець Титановъ и низвергаеть ихъ въ Тартаръ. Такимъ образомъ, опираясь на представителей Силы, новый богъ сокрушаетъ пантенстическое царство. Однако онъ усвонваеть себъ дучшія начала духовнаго міра. Өемида и Мнемосниа переходять на Олимпъ и становятся супругами небеснаго бога. Въ послъдствін Зевсъ мирится и съ Прометеснь, высшимь представителемь титанического элемента. Послѣ этой побъды, Зевсъ одолъваеть еще злое исчадіе Земли, зибиное чудовище Тифона. послѣ чего онъ уже безпрепятственно воцаряется на Олимий.

Спрашивается: представляеть ин дъйствительная исторія греческой религін тв моменты, которые изображаются здъсь въ идеальной сормъ? У Пеласговъ, праотцевъ эллинскихъ племенъ, мы не находниъ поклоненія Урану и Кроносу подъ этими именами. У нихъ, какъ первоначально у всъхъ Аріевъ, верховнымъ національнымъ богомъ былъ Зевсъ. Но тъ сормы, которыя принимаетъ у нихъ это божество, обнаруживаютъ именно описанную Гезіодомъ послёдовательность поклоненій. Первоначальное значеніе Зевса указываетъ въ немъ бога небеснаго свъта. Такимъ именно является Зевсъ Ликейскій, въ Аркадін, родинъ мисологическаго Пеласга.

Digitized by Google

Это быль богь небесный, богь свёта и плодотворнаго дождя. Ему поклонялись на высокназь горахь; символомъ его быль орель. Но здёсь уже выступають и другіе моменты. Сынъ Пеласга, Ликаонъ, приносить Зевсу человъческія жертвы, за что разгизванный богь превращаеть его въ волка. Такимъ образомъ, небесный царь предохраняетъ себя отъ вторженія чуждыхъему началь. Типъ бога Силы, котораго символокъ считался волкъ, переходить на другое божество, на сына Зевса, Аполлона, бога солнца, который также назывался Ликейскимъ и имблъ символомъ волка. Съ другой стороны, въ Аркадін, совмёстно съ Зевсомъ, поклонялись другому національному божеству, которое, также какъ Аполлонъ, признавалось иногда сыномъ небеснаго бога, именно, Пану, представителю жизни, разлитой въ природв. Пану поклонялись не только въ деревьяхъ и источникахъ, но и въ формв неугасающаго огня, ибо огонь у Аріевъ, какъ показываеть индейскій Агни, считался животворящимъ элементомъ природы. Поэтому Панъ называется божествоиъ Кронійскимъ. Но всв эти верованія остались второстепеннымъ моментомъ въ реднгія Педасговъ. Подное свое развитіе новыя начала получили уже вслёдствіе иноземныхъ вдіяній, египетскихъ и опникійскихъ. Первыя вели въ пантенстическому міросозерцанію, вторыя въ поклоненію богу Снам.

Средоточіенъ первыхъ былъ Додонскій оракуль въ Эпиръ. Онъ также посвященъ былъ Зевсу, но Зевсу не небесному, а земному. Преданіе, ндущее изъ первыхъ рукъ, отъ самихъ жрицъ Додонскаго святилища, которыя передавали его Геродоту, производнае этоть оракуль изъ египетскихъ Өнвъ, изъ храна Аннона. Также какъ и въ послъднемъ, въщанія выражались здёсь не словами, а знаками. Имъ внимали въ дыханіи вётра, въ говоръ листьевъ того многовъковаго дуба, который считался обиталищенъ бога, также въ полеть птяцъ, въ журчанім ручья, который билъ ключенъ у подножія дуба. Додонскій Зевсь, какъ и онвскій Анмонъ, былъ олицетвореніемъ жизни, разлитой въ природъ. Поэтому оракулъ обыкновенно предписывалъ приносить жертвы Ахелою, древнайшей рака, источнику жизни и вдохновенія. А съ другой стороны, изъ той же мъстности, неподалеку отъ Ахелоя, вытекалъ и Ахеронъ и еще далъе Коцить, рёки, ведущія въ царство мертвыхъ. Мы видёли уже, что въ идеалистическомъ міросозерцанія съ представленіемъ жизин постоянно соединяется переходъ къ противоположному началу, къ смерти, и служеніе душамъ умершихъ. Прибавимъ ко всему этому, что по Θеогоніи, низложеніе Урана Кроносомъ происходитъ въ Эпирё 1), и что Адріатическое море носило названіе Кронійскаго.

Какъ съ Аммономъ соединялась Мутъ, такъ и Додонскій Зевсъ имѣлъ свою женскую оорму въ Діоне. Но здъсь повлоненіе женскому божеству явилось поздиъе, какъ признакъ перехода къ новому міросозерцанію. Можно думать, что осужденная на безпрестанное блужданіе Іо ничто иное какъ другая оорма тойже Діоне, низведенной поздиъйшею миеологією на степень простой любовницы Зевса. На это указывають какъ связь ся съ Додонскимъ оракуломъ л съ Египтомъ, такъ и въчное движеніе, составляющее зарактеристическій признакъ женскихъ оормъ идеалистическаго божества. Мы видъли, что жена Кроноса называется Рея, теченіе. Съ этимъ можно сравнить и въчное движеніе Гераклита.

Совершенно въ противоположную сторону развивается сущность пеласгическаго Зевса въ Крить, подъ вліяніемъ онникійскихъ возарфній. Здѣсь Зевсъ превращается въ быка, представителя производящей силы, и похищаетъ Финикіянку Европу. Отъ нихъ рождается Миносъ, который, властвуя надъ морями, заставляетъ покоренныя племена приносить Минотавру человѣческія жертвы. Въ этомъ направленіи религіозныхъ вѣрованій мы видимъ объясненіе, почему олимпійскій Зевсъ, скрываемый отъ Кроноса, воспитывается въ Критѣ. Только изъ борьбы противоположныхъ началъ, Силы и Духа, могло возникнуть новое міросозерцаніе.

Наконецъ, мы находимъ у Пеласговъ и сродныхъ имъ племенъ поклонение женскому божеству, Великой Матери, какъ верховной богнив. Главнымъ центромъ этого поклоненія была Фригія, но оно распространено было во всей Ма-

<sup>1</sup>) Ск. стихъ 189. Такъ переведено въ изданія Јерса (Парижъ 1841). Замътниъ, впроченъ, что Слово Плизо: толкуется и просто, какъ натерикъ. Предоставляемъ оплологамъ ръшить этотъ вопросъ.

- -----

зой Азія, въ Аркадія, въ Крятѣ, на островахъ Архипедага. Въ Малой Азія оно соединялось съ поклоненіемъ Аттясу, умирающему и воскресающему богу. И тутъ, какъ въ египетскихъ мистеріяхъ, мы видимъ плачъ Великой Богини объ умершемъ мужѣ или любницѣ. Тотъже характеръ носятъ и мистеріи Кабировъ въ Самоеракін, въ которыхъ мы встрѣчаемъ черты сходныя съ миеомъ объ убіеніи Озириса. Такимъ образомъ, мы находимъ у Пеласговъ всѣ моменты, предшествовавшіе чисто эллинскому міросозерцанію. Религія олимпійскихъ боговъ прошла черезъ всѣ эти ступени, прежде нежели выработался въ ней новый, свѣтлый міръ индивидуальныхъ божественныхъ сняъ.

Въ этомъ новомъ пантеонъ являются опять три верховныхъ божества, три сына Кроноса и Рен, раздъляющіе между собою вселенную. Высшее место занимаеть богь небесный, Зевсъ, отецъ боговъ и людей, установитель и хранитель закона и порядка. Первая супруга его-Мудрость, Метисъ, вторая-Справедливость, Өемида, далее Мнемосина, мать Музъ. Второй брать, Посейдонъ, потрясающій землю, является представителемъ стихійной силы; онъ властвуеть на моряхъ. Наконецъ, третьему брату, Плутону или Анду, досталось царство мертвыхъ. Земля же осталась общимъ достояніемъ всёхъ. Однако и женскій элементь имёсть туть своихъ представителей, въ лицъ дочерей Кроноса и Реп, сестеръ верховныхъ боговъ. Господствовавшее у Грековъ индивидуализующее начало, которое побуждало ихъ изображать каждую торону даннаго понятія въ особомъ типъ, повело въ рас., едбленію этого момента между тремя различными божествами. Небесная богиня называется Герою и становится послёднею женою Зевса; земною же богинею является Деметеръ, Мать-Земля. Но такъ какъ Деметръ присвоивается преимущественно начало плодородія, то оть нея отличается еще Гестія, земля, какъ основа или съдалище боговъ и людей. У Гезіода, происхожденіе этихъ братьевъ н сестерь оть Кроноса и Рен изображается такъ, что высшее начало, какъ совершеннъйшее, является позднъйшимъ. Вследствіе этого, порядовъ рожденія начинается съ Гестін, Деметры и Геры; Зевсъ же, верховный богъ, считается изазшинуъ.

Но этимъ не исчерпывается олимпійскій пантеонъ. Стре-

мленіе къ нидивидуализацій различныхъ свойствъ божественнаго естества опять ведеть къ тому, что различные моченты верховнаго начала представляются въ сорив отдъльныхъ боговъ, происходящихъ отъ Зевса. А такъ какъ въ каждонъ монентв, въ свою очередь, могуть быть различныя стороны, то отсюда рождаются особые типы для каждаго представленія. Самъ Зевсъ олицетворяеть собою высшую Мудрость. Но въ разумномъ устроенія вещей есть и другая, низшая сторона, именно техническое искусство. Представителень его является сынь Зевса и Геры, Геессть. Какъ низшая форма, онъ рождается безобразнымъ, и Зевсъ, въ негодованія, сбрасываеть его съ неба на землю; однако, своею хитростью онъ достигаетъ наконецъ того, что снова возводится на Олимпъ. Далъе, начало Силы точно также воплощается въ двухъ божествахъ: типъ силы свътлой, изящной, идеальной, вдохновенной, олицетворяется въ богв солица, Аполлонъ, національномъ божествъ воннственныхъ Дорійцевъ; типъ же силы физической, буйной, изображается въ Аресь, богь войны, поклонение которому въ идеальномъ мірѣ Грецін занимаеть впрочемъ весьма второстепенное мѣсто. Съ другой стороны, представителенъ ндеалистическаго момента въ его высшей гармоніи является Гермесъ, изворотливый, красноръчивый, всюду проникающій, посланникъ боговъ, богъ дорогъ и перекрестковъ, гоняющійся вивств съ твиъ за всвин сельскими нимфами и какъ таковой, отецъ Пана, наконецъ, проводникъ умершихъ душъ въ подземное царство. Первоначально Гермесъ является скрытымъ божествомъ, противникомъ Апполона. Онъ ночью крадеть часть пасомыхъ Аполлономъ стадъ и уводить ихъ въ пещеру. Источникъ этого сказанія лежить въ не разъ уже встрвченной нами борьбв между производящею силою природы и царствоиъ умершихъ: богатства, надъ которыни властвуеть богь Силы, похищаются у него богомь Смерти. Но въ греческой мноологін эти начала восходять уже на такую ступень, гдё между ними происходить примиреніе. И Гермесъ и Аполлонъ-оба сыновья Зевса; они науть судиться къ отцу. Передъ нимъ они миратся и обязниваются аттрибутами: Гермесъ даеть Аполлону изобрътенную имъ лиру, символъ вдохновения; Аполлонъ же вручаетъ ему свой трехъвѣтвистый посохъ, символъ власти. Отъ Гермеса, какъ

Digitized by Google

представителя идеалистическаго начала въ подчинения небесному порядку, Греки отличали Діониса, представляющаго тотъже моменть въ оргіастическихъ его проявленіяхъ. Поплонение Діонису связано съ религиями Малой Азин, откуда перенесены на него многія черты, какъ то, сочетаніе въ немъ изнъженности и силы и сопровождающее его изступленіе; мы увидимъ ниже его роль въ мистеріяхъ. Однако и этого бога. Греки возведи въ типъ идеальной красоты. Онъ сдълался національнымъ божествомъ мягкихъ Іонійцевъ. Наконецъ, женское начало является опять въ четырехъ формахъ: типъ женской мудрости изображаетъ собою Паллада-Аонна, вышедшая во всеоружін изъ головы Зевса; типъ женской силы — сестра солнечнаго бога, Артемида; представительницею идеалистическаго момента является дочь Зевса и Деметры, Персефона, похищенная Андомъ и пребывающая полгода на землё и полгода подъ землею; наконецъ, чисто женское начало со всею чарующею его прелестью, воплощается въ прекраснайшей изъ богинь, Афролнтв.

За богами слёдують другія дёти Зевса, полубоги, изображающіе тіже моменты, въ видь героическихъ личностей, ратующихъ на пользу человъчества. Небесными полубогами являются близнецы Діоскуры, Касторъ и Полидевкъ, первоначально представители смёны утра и вечера, или вечерней и утренней звъзды; они покровительствують мореплавателямъ, помогаютъ людямъ въ борьбѣ, установляють порядовъ въ битвахъ и ристалищахъ. Начало силы благодетельной и служебной воплошается въ Геракив. изъ солнечнаго бога превращеннаго въ неутомимаго героя, совершающаго двёнадцать подвиговъ, соотвётственно числу мъсяцевъ въ году. Противоположное же, а потому враждебное ему идеалистическое начало выражается въ Персев, рожденномъ въ подземельн, вооруженномъ доспъхами Гермеса и Анда, летающемъ на Пегасъ, пивющемъ власть превращать все въ камень ликомъ Медузы. Наконецъ, отъ Зевса родятся и полубогини, Музы и Хариты, исполняющія радостью и весельемъ жизнь олимпійскихъ боговъ и вивств дающія высшую прелесть и жизня людей.

Такой же соныть божественныхть лицть окружаетть и Посей-

Ě

дона. Но эти божества для Грековъ не нивли высшаго значенія; это не боги, а стихійныя силы. Въ нихъ олицетноряются различныя явленія жизне природы, нграющей на волнахъ. Горано более глубокій смыслъ инёють мнем, относящіеся къ царству умершихъ. Эти мноы становятся содержанісять таниствъ, которыя заключають въ себе одну наъ существенныйшихъ сторонъ греческаго міросозерданія, глубочайшую основу влянискаго идеализма. Кореннымъ мотивонъ является здёсь похищение дочери Зевса и Деметры. Персесоны, царемъ подземнаго царства Андомъ. Неутъшная Деметра, послѣ долгихъ странствованій и поисковъ. обращается съ мольбою къ Зевсу, который и туть производить примирение: Персесона должна половину года жить съ муженъ въ царствъ мертвыхъ, а другую половину съ матерью на земля. Съ этимъ мноомъ Греки соединали поклонсние Діонису, который, какъ выражение идеалистическаго начала, точно также изображалъ собою переходъ отъ одной противоположности въ другую. Въ мистеріяхъ Діонисъ представлялся то растерзаннымъ Титанами, то опять воскресающимъ. Въ первой формъ, какъ Загрейсъ, онъ отождествияся съ Андонъ и становился властителемъ царства мертвыхъ; во второй же формъ, какъ Коросъ, онъ являлся сыномъ Деметры и Персефоны, и вмёстё съ ними делался предметомъ оргіастическаго поклоненія. Глубочайшій смысль всяхь этихъ върованій составляло понятіе о единомъ духъ, переходящемъ оть одной противоположности въ другую. Всиваствіе этого, инстеріи вели къ пантенствческниъ воззраніных, которыя сохранныесь для нась въ такъ называемыхъ оронческихъ гимнахъ. Для массы же греческаго народа, съ этимъ связывалась въра въ будущую жизнь, въ безсмертіе луши. Но эта въра была только чаяніемъ, которое возбуш-/ далось таниственнымъ явленіемъ скрытаго бога; а такъ лакъ все относящееся къ подземному царству было предметомъ особеннаго страха и благоговения, то весь этотъ мнонческій цивлъ изображался въ таниствахъ, о которыхъ никто не смълъ явно говорить. Вслёдствіе этого, напъ неизвёстно, что именно происходнао въ этихъ мистическихъ представленіяхъ, въ которымъ допускались только посващенные; но мы знаемъ, что для образованнъйшихъ Грековъ они были источникомъ отрады, утошения и надежды. 23

Digitized by Google

Таковъ былъ идеальный міръ греческихъ боговъ. Онъ не представляеть той глубины религіознаго міросозерцанія, какую мы находимъ у народовъ Востока; но развитие индивидуалистическаго начала ведеть здёсь къ такому неподражаемому изяществу образовъ, которое дълаетъ его въчнымъ нсточникомъ художественнаго вдохновенія. Вибств съ твиъ, здъсь впервые отбрывается просторъ для человъческой личности. Человъкъ не подавляется владычествующими надъ нимъ міровыми сплами, какъ на Востокъ; вмъсть съ личностью боговъ развивается и его собственная. Воги къ нему ближе; они носять на себе человеческий типъ. Здесь, поэтому, лежить начало свободнаго историческаго движения. Но въ періодъ господства религіозныхъ върованій, освобождающаяся личность не выступаеть еще изъ подчиненія общимъ началамъ, а находится съ ними въ полной гармонии. Отсюда врасота греческой жизни, красота, которая скоро однако исчезаеть. Почувствовавъ свою свободу, личность хочеть быть вполне самостоятельною. Человеческая мысль начинаеть все испытывать и становится въ отрицательное отношение въ религиознымъ върованиямъ. Отсюда начинается разложеніе, для котораго индивидуалистическая форма религін составляеть необходимую ступень. Въ Грецін въ первый разъ происходить смена синтетическаго воззрения аналитическимъ.

Совершенно сходное развитіе представляеть намъ и римская религія. Но здёсь отпадаеть идеалистическій моменть мистерій; преобладающее значеніе получаеть, напротивь, поклоненіе богу Силы. Не будучи одарены философскимъ и поэтическимъ смысломъ, Римляне не выработали идеальной ееогоніи. Въ ихъ преданіяхъ господствуетъ прозаическій характеръ; своихъ старинныхъ боговъ они превращаютъ въ древнихъ царей. Тъмъ не менѣе, изъ этихъ преданій мы можемъ возстановить главныя ступени, черезъ которыя прошло религіозное міросозерцаніе латинскаго племени.

Древныйшая религія италійскихъ племенъ въ существенныхъ своихъ чертахъ была таже самая, какую мы видъли въ Аркадіи. Отсюда преданіе, производящее изъ Аркадіи перваго поселенца Рима, Эвандра. Верховнымъ божествоиъ и тутъ является общеарійскій Зевсъ, который носитъ названіе Юпитера, или, въ древнъйшей формъ, Діовисъ, или

Digitized by Google

Дісспитерь. Это свътлый богъ неба, оплодотворяющій землю и инспосылающій людямъ всё блага. Ему, также какъ и въ Аркадін, поклонялись на высокихъ горахъ. Подобно Зевсу Ликейскому, онъ въ нёкоторыхъ мёстахъ носить название Луцеція (Lucetius), оть lux, свъть. Рядонъ съ нинъ, особенно распространеннымъ является другое національное италійское божество, Марсъ, богъ силы и войны. Первоначально, это быль богь солнечный, зачинающій весну, всявяствіе чего ему посвящался первый весенній місяць. Марть. Ему же во времена бъдствій обрекали такъ называемую священную весну, ver sacrum, то есть, всв произведения будущей весны, не исключая и людей. Послёдніе однако, по крайней изрв въ тв времена, о которыхъ мы нивемъ извъстія, не приносились въ жертву, а по достижении совершеннольтия высылались наъ страны искать себъ новыхъ жилищъ подъ предводительствонъ бога. Символонъ Марса и въ Италін является волкъ. Но вслъдствіе связи солнечнаго бога съ сельскими и лисными божествами, ему посвящень быль текже дятель въщунъ, рісия, котораго преданіе превращало и въ древняго царя, выдавая его впрочемъ за сына Сатурна. Съ другой стороны, аркадскому Пану у италійскихъ племенъ соотвътствуеть Фавнъ, богъ сельской п лесной жизни, богъ стадъ, а визств и прорицатель. И онъ преданіемъ выдавался за древняго царя, сына Пика. Съ нимъ соединялась и жена его Фавна, благодатная богиня плодородія, которая называлась также Доброю Богинею, Вола Dea, а въ другихъ ивстахъ носила названіс Феронін. Мы виділи, что въ Греціи, у Пеласговъ, съ служеніемъ Пану соединялось и повлоненіе огню. Здісь этоть моменть является въ виді особаго божества, Волкана, который представляль собою огонь, какъ внутреннюю силу природы, съ одной стороны благодътельную, съ другой стороны разрушительную. Наконецъ, у пталійскихъ племенъ идеалистическое начало олицетворялось и въ третьемъ, чисто туземномъ божествв, Янусв, точно также поздние превращенномъ въ царя. По всей въроятности, первоначально, при господствъ чисто небесной религии, онъ означаль солнце, восходящее и заходящее, наушее отъ одной противоположности къ другой. Ниже мы увидимъ дальнъйшее развятіе этой иден.

Всв эти разсвянные идеалистические моменты, олицетво-

рявшіеся въ Фавив, Янусв и Волканв, были связаны въ одно цёлое подъ иноземнымъ вліяніемъ, которое выражается въ преданіяхъ о царствованія Сатурна. Сказаніе гласять, что низверженный Зевсомъ Кроносъ нашелъ убъжище въ Италін, куда онъ прибылъ моремъ подъ именсиъ Сатурна. Здёсь онъ былъ принятъ царемъ, Янусомъ или Фавномъ, котораго онъ научниъ земледблію и воздёлыванію виноградной лозы. Царствование Сатурна и туть представляется золотымъ вёкомъ. Въ честь его даже до позднёйшаго времени праздновались Сатурналін, на которыхъ господствовало всеобщее равенство, господа прислуживали рабамъ, и всъ предавались ликованию, вспоминая золотое время. Съ другой стороны, Сатуриъ, какъ духъ, присущій міру, считался богомъ скрытымъ; отсюда производили и самое название Лаціуна, (оть latere, скрываться). Въ связи съ нимъ находилось и поклонение умершимъ. Въ храмъ Сатурна въ Римъ находилась капелла, посвященная подземному богу, Дись. Предание гласило, что туть некогда приносились умилостивительныя человъческія жертвы, которыя въ послёдствія были замёнены куклами.

Центромъ этихъ болёе или менёе пантенстическихъ поклоненій по всей вёроятности была неразгаданная доселё Этрурія. На это указываетъ то, что верховными божествами Этрусковъ были боги скрытые. На туже мысль наводить и имъвшее столь важное значеніе въ Этруріи поклоненіе умершимъ, которые носили здёсь названіе Ларовъ, владыкъ. Наконецъ, на это указываетъ и связь Этруріи съ мистеріями Кабировъ, имъвшими тотъже характеръ. Есть разсказъ, по которому тёло убитаго братьями Кабира, то есть, но толкованію Грековъ, Діониса, растерзаннаго и умершаго съ тёмъ, чтобы снова воскреснуть, было отвезено въ Этрурію.

Совершенно противоположное этимъ върованіямъ иноземное вліяніе отражается въ сказаніяхъ о странствованіяхъ греческаго героя Геркулеса, представителя силы, какъ цивилизующаго начала. Повъствуютъ, что Геркулесъ былъ принятъ въ Рямъ аркадскимъ Эвандромъ, что онъ уничтожилъ человъческія жертвы, приносимыя Сатурну, наконецъ разсказываютъ о борьбъ его съ вредоноснымъ исчадіемъ Волкана, Какомъ, который укралъ у него быковъ. Мы видъля, что въ греческомъ мней скрытый Гермесъ крадеть быковъ Аполлона; но затъмъ оба сына Зевса мирятся нередъ отцомъ. Здъсь, напротивъ, Геркулесъ убиваетъ вора и избавляетъ отъ него страну; примиреніе же Силы съ противоположнымъ ей идеалистическимъ началомъ выражается въ другомъ сказаніи. Акка Ларенція, мать Ларовъ, которая въ очеловъченномъ видъ является женою пастуха Фавстула, то есть, тогоже Фавна, и кормилицею Ромула, отдается Геркулесу, вслёдствіе чего преданіе называетъ се публичною женщиною. Другое, сходное съ этимъ сказаніе приводитъ Геркулеса въ связь съ Фавною, женою Фавна, отъ которой родится царь Латинъ, эпонимъ латинскаго племени.

Наконецъ, послѣднее пноземное вліяніе обнаруживается въ повѣствованія о странствованіяхъ Энея и о принесенія имъ въ Италію поклоненія Великой малоазіятской Богинѣ, которую Латинцы, приравнивая ее къ мѣстному божеству, назвали Венерою. Эней принимается царемъ Латиномъ, вступаетъ въ бракъ съ его дочерью и оказываетъ ему пособіе въ борьбѣ съ Этрусками. Съ помощью пришлыхъ элементовъ, этрусское вліяніе побѣждено. Но во время битвы, царь Латинъ возносится на небо и тамъ превращается въ Юпитера Лаціарисъ. Такимъ образомъ, и здѣсь повторяется тотъже цикяъ четырехъ моментовъ, который встрѣчается вездѣ. Новая религія является результатомъ всего предшествующаго развитія.

Всѣ эти элементы въ совокупности мы находимъ и въ сказаніи объ основаніи Рима. Ромулъ, по матери, происходить отъ племени латинскихъ царей. Отцомъ же его является Марсъ; онъ вскармливается волчицею. А съ другой стороны, воспріемникомъ его преданіе называеть Фавстула, очеловѣченнаго Фавна, а нянькою Акку Ларенцію. Въ самомъ зародышѣ новаго государства мы видимъ уже сочетаніе различныхъ началъ. Но латинское племя, которому принадлежатъ эти преданія, было только одною изъ составныхъ частей римской народности. Къ латинскому, собственно гражданскому элементу, легшему въ основаніе Рима, присоедиинется затѣмъ элементъ сабинскій, преимущественно воинственный, а наконецъ и этрусскій, чисто религіозный. Черезъ это, Римъ поднялся на высшую ступень и сдѣлался историческимъ центромъ всей жизни италійскихъ народовъ. Впрочемъ, изъ религіи Этрусковъ Римляне заимствовали, повидимому, только развитіе поклоненія душамъ умершихъ, подъ именемъ Ларовъ, и обряды гаданія; верховные же боги Этрусковъ остались имъ чужды.

Собственные боги Римлянъ ничто иное какъ возведенныя въ высшій типъ первоначальныя италійскія божества. Верховное мъсто занимаетъ Юпитеръ, Всеблагой и Высшій, Optimus Maximus, съ которымъ въ Капитолійскомъ храмъ соединялись жена его Юнона, богиня неба и вывств представительница материнскаго начала, и дочь Минерва, богиня мудрости. Затвиъ, второе мъсто послъ верховнаго бога, источника всякой гражданственности, принадлежить національному божеству Римлянъ, Марсу, богу силы и войны. Первая доля военной добычи посвящалась Юпитеру, вторая Марсу. Послёдній является здёсь въ двухъ видахъ: какъ латинскій Марсъ и какъ сабинскій Квиринъ; но обв эти формы нередко сливаются подъ названиемъ Марса-Квирина. Квириномъ назывался и обоготворенный Ромулъ, и сами Римляне носили название Квиритовъ. Наконецъ, третье мёсто въ римскомъ пантеонѣ принадлежало представителю идеалистическаго начала-старому Янусу. Если иервая доля добычи отдавалась Юпитеру, а вторая Марсу, то третья посвящалась Янусу. Но когда воннъ обрекалъ себя смерти, онъ взывалъ прежде всего къ Янусу и затвиъ уже въ Юпитеру и Марсу. И во многихъ другихъ случаяхъ Янусъ призывался первымъ, ибо онъ считался началомъ всёхъ вещей. Мы видёли, что первоначально онъ означалъ солнце восходящее и заходящее, идущее отъ одной противопожности къ другой. Это первобытное значение сохранилось въ двойственности ликовъ, обращенныхъ одинъ на востокъ, другой на западъ, а также и въ названія Pater Matutinus, утренній отецъ. Но въ посл'ядствін это представленіе рассширилась въ болёе философскую мысль: Янусъ считался Ввчнымъ Временемъ (Aeon), то есть духомъ, всёмъ управляющимъ и связывающимъ противоположные элементы, верхніе и нижніе, въ одно согласное цёлое, какъ толковали Римляне. Онъ-всему начало и конецъ, все отпирающій и запирающій, Patulcius и Clusius, всябдствіе чего символонь его является ключъ. Ему поэтому посвящены быля всв первыя числа каждаго мъсяца, но въ особенности Новый

1075. OR'S ME CURTAICE RAVAION'S MEREL, BOLEMAN'S BOTOTERковъ и всякаго съхени, почему онъ носиль название Совsivius. Также какъ греческій Гермесь, онь быль богонь дверей и перекрестковъ. Но самую характеристическую его черту составляло то, что хранъ его на Форунв открыванся во время войны и запирался во время мира. Этому обряду давалясь яногія, болье или менье невъроятныя сбъясненія. Если мы обратных внимание ин онлосоосное значение этого бога, ны ножень угадать туть синволический симсть: открыте дверей означало, что заключающіяся въ немъ противоноложности получали полный просторъ и встували другъ съ другомъ въ борьбу; закрытіе же храна означало, напротивъ, что противоположности сдерживались и приводились из соглашению высшихъ единствояъ. Этоть моненть противоборства быль причиною того, что Янусу въ этой сорий присвоивалось воинственное на ваніе Квирина. Но какъ представитель высшаго согласія, онь въ преданіяхъ связивался съ временами Сатурна.

Къ этимъ тремъ верховнымъ божествамъ Римляне присоединяли четвертое, женское, именно Весту, представительницу прочной осъдлости и донашияго очага. Ей, поэтому, посвящался неугасимый огонь, который поддерживался пѣломудренными дъвами. Это было городское святилище, гдъ хранились мъстные боги, пенаты. Ею же завершался весь циклъ, почему Весть всегда приносилась послѣдняя жертва.

Если мы сравних эти римскія божества съ развообрезіемъ греческаго пантеона, мы, конечно, замітниъ, что при тождестві основныхъ началъ, оорма туть совершенно другая. Туть ніть идеальной красоты греческихъ боговъ; въ особенности идеалистическій моменть мано развить. Саное значеніе Януса терялось въ общемъ сознанія, оставаясь доступнымъ только для немногихъ. Римская религія была трезвою вірою народа гражданскаго и воинственнаго вийсть, но не одареннаго высшимъ оклосооскимъ симскояъ-Поэтому и разложеніе народныхъ візрованій развитіемъ онлосооскаго мышленія началось не въ Римъ, а въ Греція; но вийств съ греческимъ вліяніемъ оно перешло и на Римъ. Въ жизни обоихъ классическихъ народовъ наступаеть аналитическій періодъ, который характеризуется чисто світскимъ движеніемъ мысли и жизни.

Digitized by Google

+

The second care

Этимъ однако не кончается развитіе древнихъ религій. Остается еще послёдній и низшій моменть, представляющій превращеніе индивидуалистическихъ боговъ въ героевъ и окончательную ихъ погибель. Этотъ моменть мы назвали низшимъ, потому что онъ составляетъ крайнюю ступень въ процессв разложения. Религіозная мысль, которая въ первобытныхъ религіяхъ шла отъ явленія въ закону, здёсь снова возвращается отъ закона къ явленію. Индивидуалистическое начало, господствующее уже у классическихъ народовъ, оказывается здёсь тёмъ, что оно есть на самомъ двлъ, не божественнымъ, въчнымъ, а частнымъ, я потому преходящимъ. Развитие этого момента принадлежить тому племени, которое въ средніе въка заступило мъсто влассическихъ народовъ, какъ носитель всемірной цивилизаціи, именно, Германцамъ. Они поэтому выступили на историческое поприще, какъ представители чистаго индивндуализма.

И тутъ однако мы опять находимъ четыре момента, обнимающіе собою всё вёрованія сёверныхъ Аріевъ. Въ этомъ циклѣ, спиритуалистическую основу представляють древніе Германцы, натуралистическій элементъ Славяне, идеалистическій Кельты, наконецъ, представителями чистаго индивидуализма являются Скандинавы, которые, завершая собою развитіе германскаго міросозерцанія, составляютъ вмёстё съ тёмъ конецъ всего мисологическаго процесса. Нельзя не замётить, что эта характеристика европейскихъ племенъ остается вёрною и доселѣ, съ тою разницею, что мѣсто Скандинавовъ заняла англо-саксонская раса.

На счеть древнийшей религи Германцевь историческия свидии весьма скудны. Драгоциннийшее указание даеть намь Тацить, который повиствуеть, что Германцы въ старинныхъ писняхъ прославляли бога Туиско, рожденнаго отъ Матери-Земли; они считали его прародителемъ своего племени. Въ другомъ мисть Тацитъ говоритъ о распростаненномъ у Германцевъ поклонении Матери-Земли, подъ именемъ Нертусъ. Онъ разсказываетъ и о служении Изидъ, которой символомъ былъ корабль, а наконецъ упоминаетъ и о поклонении Матери боговъ, съ символомъ вепря. Можно думать, что все это были разныя формы одной и тойже богини. Имя Нертусъ, по Германски Ніёртръ (Niörthr),

**•**.`

· - -.

Digitized by Google

встречается въ позднейшей инсологія въ нужской сорив. У Скандинавовъ, Ніёртръ, мужъ своей сестры и отецъ бога плодородія, Фрейра, причисляется въ Вананъ, то есть, къ стариннымъ богамъ, отошедшимъ за предълы міра. Какое значение нивлъ символъ корабля, который присвоивался его женъ и сестръ, женской богинъ Ніёртръ, ны не знаемъ; но нельзя не замътить, что позднъйшее сказаніе изображаеть богныю Фрею, другую сорму тойже Ніёртръ, плачущею о покинувшемъ ее мужъ, Ортръ, и странствующею для его отысканія. Немудрено, что въ этихъ чертахъ Римляне могли узнать Изиду. Полный мракъ, окружающій начало германскій инеологіи не позволяеть намъ сказать, подъ какими вліяніями развилось у Германцевъ это повлоненіе Великой Матери, которое, независимо оть египетской Изиды, мы находимъ и во Оракія и въ Малой Азія. Во всякомъ случав, этотъ моментъ составляетъ исходную точку германской мнеологін.

Что касается до рожденнаго отъ Земли бога Тунско, то ния сго им находниъ въ германскоиъ богъ Тіу, Тіусъ нан Ціо. Это имя ничто нное какъ германская форма греческаго Зевса и римскаго Юпитера. Оно означаеть свътлаго бога неба. Можно думать, что первоначально это божество было представитслемъ не силы, а порядка, ибо аттрибуть небесной силы, громъ, былъ предоставленъ другому небесному богу, Донару, самое имя котораго означаеть громъ. Взаниное отношение этихъ двухъ боговъ могло быть тоже саное, какое мы находных въ Индін между Индрою и Варуною, изъ которыхъ первый олнцетворялъ собою небесную силу, а второй небесную твердь, какъ въчный порядокъ. Но у героическихъ Германцевъ, это первоначальное значение небеснаго бога рано исчезаеть, а такъ кабъ громы были у него отняты, то за нимъ, какъ за прародателемъ воинственнаго племени, просто остался характеръ воинственнаго бога, котораго Римляне, вслёдствіе этого, приравнивали къ своему Марсу. Действительно, мы имеемь свидетельство, что многія германскія племена верховнымъ свонмъ божествонъ считали Марса. Ръ поздивншее же время, этоть старинный богъ арійскаго племени, какъ увидниъ ниже, болъе и болве отходить на второй планъ.

Затвиъ, представителенъ небеснаго начала остался До-

наръ, скандинавский Торъ, владелецъ грома, приравненный поэтому Римлянами въ Юпитеру. Наконецъ, третьимъ верховнымъ божествомъ у Германцевъ, въ послёдствін ставшимъ во главъ всъхъ, былъ Вуотанъ или Воданъ, скандинавскій Одинъ, шествующій наи бъгунъ. Въ немъ озицетворяется идеалистическій моменть германской религін. Первоначально, также какъ римскій Янусъ, онъ представлялъ собою солнце въ противоположныхъ видахъ, восходящее и нисходящее, странствующее по небу и опускающееся въ подземное царство. Соднце считалось окомъ Вуотана, и самъ онъ изображался одноглазымъ: по скандинавскому сказанію, другой глазъ онъ оставиль въ залогъ въ подземномъ царствъ, куда онъ ходилъ черпать мудрость изъ источника Мимира. Но также какъ относительно Тіу, это первоначальное, натуралистическое значение затемнилось, и Вуотанъ превратился въ геронческій типъ. Это былъ богь полунебесный, полуподземный, всюду проникающій, шествующій по небу, но живущій и въ подземномъ царствъ, гдъ съ нимъ пирують души умершихъ вопновъ. Въ качествв подземнаго бога, ему приносились человъческія жертвы; но онъ имълъ высшее значение и для живыхъ: онъ-совершитель судебъ, исполнитель желаній. Наконець ему, также какъ египетскому Тоту, приписывается и высшее знаніе: онъ изобрътатель письменъ, источникъ вдохновенія и прорицаній. Вслёдствіе всёхъ этихъ свойствъ, Римляне приравнивали его къ Меркурію, или Гермесу.

Эти три божества составляли верховную германскую троицу. Но къ нимъ присоединялось еще четвертое, женское, именно, Фрейя, богиня земнаго плодородія, новая сорма богини Ніёртръ. Имена этихъ четырехъ божествъ вошли въ обозначеніе дней недёли, когда римскій календарь былъ усвоенъ Германцами. Воскресенье и Понедёльникъ, также какъ у Римлянъ, посвящались солнцу и хунѣ; затёмъ Вторникъ, день Марса, былъ посвященъ Тіу, Середа, день Меркурія, Вуотану, Четвергъ, день Юпитера, Донару, наконецъ, Пятница, день Венеры, Фрейъ. Суббота же осталась посвященною Сатурну, для котораго не было подходящаго бога въ германской мнеологів ').

<sup>1</sup>) Этя древнія внена всего ясябе сохраниянсь вь англібсянать названіяхъ



За этими верховными божествами слёдовали другія. Мы ниділи, что у Латинцевъ, идеалистическій моментъ представлялся не только Янусомъ, но также Фавномъ и Волканомъ. Совершенно аналогическія божества мы находимъ и у Германцевъ. Фавну соотвётствуетъ Фрейръ, благодатный, источникъ даровъ мира. И тутъ съ нимъ соединяется сестра его Фрейя, также какъ у Римлянъ Фавнъ сочетался съ Фавною или Фероніею. Волкану же соотвётствовалъ Локи или Логи, богъ Огия, съ одной стороны благодётельнаго, съ другой стороны разрушительнаго. Въ скандинавской мисологін, за Локи оставлена была только послёдняя сторона; но повѣствуется, что въ старое время онъ былъ товарищемъ и побратимомъ Одина, за что онъ и введенъ былъ послёднимъ въ жилище Азовъ.

Точно также различныя формы принимаеть и женское божество, въ соединенія съ мужскими. Женою Вуотана является Фрев, или Фриггъ, другая форма тойже Фрейн, хотя она и отличалась отъ послёдней. Жена Донара называется Споъ; въ качествъ небесной богини, аттрибутомъ ся является великольпный головной уборъ, подобно тому какъ принадасжностью Фрейн считалось пышное ожерелье. По недостатку свёдёній, невозможно сказать, была ли упоминаемая въ памятникахъ богиня Циза подругою Ціо, какъ догадывается Гримиъ; во всякомъ случав, эта богиня потеряла существенное значение. На второмъ планъ стоятъ и другія женскія лица, властвующія надъ подчиненными существаин, какъ-то, свётлая Гольда, предводительница ельфовъ, п Берта, шествующая во главъ карликовъ. Соотвътственно четыремъ моментамъ религіознаго міросозерцанія, Герианцы признавали четыре главныхъ сорны подчиненныхъ богамъ существъ: ельфовъ, или чистыхъ духовъ, представителей спиритуалистическаго начала; великановъ, олицетворяющихъ въ себѣ днкую силу; подземныхъ карликовъ, мудрыхъ и искусныхъ, отождествляемыхъ и съ душами умершихъ; наконецъ, людей, стоящихъ посереднив между великанами и карликами.

Тацить упоминаеть и о германскомъ геров, котораго вонны

лией педбали: Вторинкъ-Tuesday, Среда-Wednesday, Четвергъ-Thursday, Пятянца-Friday. ٩

воспѣвали, идя на битву, и которому они приносили жертвы. Онъ называеть этого героя Геркулесомъ; но, по недостатку извѣстій, невозможно сказать, что подъ этимъ разумѣлось и каковъ былъ характеръ этого лица. Существенно только то, что уже у Германцевъ мы находимъ чисто героическое начало, которое въ послѣдствіи у Скандинавовъ сдѣлалось преобладающимъ.

Потеря первоначальнаго значенія небеснаго бога Тіу неизбѣжно вела къ измѣненію всего примыкающаго къ нему міросозерцанія. Это измѣненіе шло въ двоякомъ направленіи: верховнымъ богомъ могъ сдѣлаться или Торъ или Вуотанъ, или Сила или Духъ. Первое мы находимъ у Шведовъ, у которыхъ Тіу или Тиръ совершенно исключается изъ числа верховныхъ божествъ; вмѣсто того, образуется нован троица: Торъ, какъ верховное божество, и рядомъ съ нимъ Воданъ и Фрейръ. Съ другой стороны, уже во времена Тацита многія германскія племена верховнымъ богомъ признавали Меркурія, или Вуотана. Къ этимъ двумъ противоположнымъ моментамъ примыкаютъ вѣрованія сосѣднихъ съ Германцами племенъ, Славянъ и Кельтовъ. У Славянъ развивается поклоненіе силамъ природы, у Кельтовъ поклоненіе царству умершихъ.

У Славянъ сохранились самые скудные слёды первоначальной небесной религи, общей европейскимъ Аріямъ. Всего бодее они отзываются въ сказаніяхъ Сербовъ о детяхъ высшаго Бога: солнцѣ, мѣсяцѣ и звѣздахъ. Но уже въ УІ-мъ въкъ Прокопій говорнть, что Славяне поклоняются единому верховному Богу, создателю молнін, котораго они считають владыкою всёхь. Это свидетельство подтверждается извъстіями о Восточныхъ Славянахъ, чёмъ объясняется и близкое отношение послёднихъ къ вышедшимъ изъ Швеции Норманнамъ. При первыхъ князьяхъ Рюрикова рода, верховнымъ богомъ нашихъ предковъ былъ Перунъ, богъ молнін, именемъ котораго вонны клялись, полагая оружіе. Но рядомъ съ нимъ является и циклъ другихъ божествъ. И тутъ ны видимъ слъды первоначальнаго поклоненія небу; они оказываются въ имени бога Сварога, означающаго небо. Но это божество не составляеть уже предмета почитанія; оно осталось только въ преданін, которое дітьми его называеть двухъ Сварожичей, Солице и ()гонь. Солицу Русскіе поклонялись подъ именемъ Дажбога и Хорса; сами себя они называли внуками Дажбога. Подъ какимъ именемъ и въ какой формъ они поклонялись Огню, неизвъстно; въ паматникахъ стоять изсколько неразгаданныхъ именъ. Выше обонхъ стоядо однако третье божество, Волосъ, скотій богъ, занимавшій второе місто послі Перуна. Онъ быль подателенъ земнаго плодородія, ибо жатва называется брадою Волоса. При клятве, символомъ его считалось золото, также какъ оружіе было символомъ Перуна, изъ чего видно, что оть него производилось всякое богатство. Наконецъ, онъ быль источникомь вдохновенія; въ Словь о полку Игоревь певецъ Баянъ называетъ себя внукомъ Волоса. Всв эти черты указывають на то, что Волось быль то самое божество, которое у Пеласговъ называлось Паномъ, у Латинцевъ Фавномъ, а у Германцевъ Фрейромъ. Имя Панъ, оть лаш, значнть пасущій; онь называется ющих, то есть, богомъ стадъ; наконецъ, онъ также считался источникомъ вдохновенія. Такниъ образомъ, мы встрвчаемъ здесь те самыя божества, которыя у Римлянъ обозначаются именами Януса, Волкана и Фавна, а у Германцевъ именами Вуотана, Локи и Фрейра. Но у Восточныхъ Славянъ, Волосъ, преимущественно передъ другими, восполняеть Перупа, какъ богъ мира, противоположный богу войны; Солнце же и Огонь занимаютъ второстепенное мѣсто.

Совершенно другое мы находимъ у Славянъ Прибалтійскихъ, у которыхъ перевёсъ получаетъ идеалистическій моменть. У нихъ всрховное мёсто занимаеть солнечный богъ, Святовить, называемый также Сварожичень. Остальныя божества считались происходящими оть него и сравнительно съ нимъ представлялись не болёе какъ полубогами. Истуканъ его въ Арконѣ, на островѣ Рюгенѣ, ниѣлъ четыре головы, двъ обращенныя назадъ, и двъ напередъ, при чемъ въ каждой изъ двухъ паръ одна голова смотрвла на право, а другая налъво. Это изображение совершенно сходно съ двуликных Янусомъ, который также иногда представлялся съ четырьмя лицами. Но такъ какъ созице, совершая свое круговращение по небу п подъ землею, является владывою неба, земли и подземнаго царства, то Прибалтійскіе Славяне изображали его и съ тремя годовами, сосдиненными подъ одною шапкою. Таковъ былъ Триглавъ, которому поклонязись въ Штеттинъ. Святовить считался также источникомъ илодородія, ибо въ рукъ онъ держалъ рогъ, наполненный виномъ, по которому судили объ обиліи будущей жатвы. Но при натуралистическомъ характеръ славянскихъ върованій, онъ былъ виъстъ съ тъмъ и богомъ Силы. Въ числъ его принадлежностей выдавался мечъ; ему посвященъ былъ въщій бълый конь, на которомъ, по повърью, онъ разъъзжалъ по ночамъ для борьбы съ врагами. Точно также и Триглаву посвященъ былъ въщій конь, но вороной.

Эта противоположность бѣлаго и воронаго коня, также какъ и обращей и ицъ въ противоположныя стороны, указываетъ на двойственность въ природѣ самаго божества. Отсюда не далеко было до представления двухъ противоположныхъ божествъ, милостиваго и злаго. Дѣйствительно, мы находимъ извѣстие, что нѣкоторые Славяне поклонялись двумъ божествамъ, Бѣлбогу и Чернобогу. Мы видѣли тотъ же самый моментъ въ римскомъ Волканѣ и въ германскомъ Локи. Находилось ли у Славянъ это върование въ связи съ поклонениемъ другому Сварожичу, Огню, или оно сливалось съ поклонениемъ Солнцу, по недостатку данныхъ мы не можемъ судить.

Но если Солнце - Сварожичъ, понятое какъ идеалистическій типъ, было визств представителемъ бранной силы н мирнаго плодородія, то отъ него отличалось другое божество, кабъ чистый представитель начала силы. Таковъ былъ Руевить или Яровить, котораго истукань стояль на томъ же островѣ Рюгенѣ, въ Кореницѣ. Онъ изображался съ семью лицами при одномъ затылкъ, и съ семью висящими на поясъ мечами; восьмой же, обнаженный мечь онь держаль въ рукахъ. Это былъ богъ войны; посвященный ему щить, который носился передъ войскомъ, считался залогомъ побъды. Имълъ ли онъ какое нибудь отношение къ Перуну, неизвъстно. Что онъ отличался отъ солица, видно изъ того, что въ томъ же городъ былъ другой храмъ, посвященный Поренуту, который изображенъ былъ съ четырьия лицами и цятымъ на груди: по этой чертв можно узнать тогоже Свя-TOBHTS.

Въ Кореницѣ было и третье божество, Поревитъ, о которомъ мы знаемъ только то, что онъ изображенъ былъ съ цатью годовами и безъ оружія. По этому можно предполагать, что это быль богь инрный; по представлялся ли онъ чистымъ типомъ земнаго плодородія, въ отличіе отъ бранной силы, мы не знаемъ. Такимъ же типомъ земнаго плодородія можно, повидимому, считать и бога Кродо (отъ кория кртя, живить, производить), которому поблонялись въ восточной Саксонін. Онъ изображался стоящимъ на рыбъ, символъ живительной влаги, и держащимъ въ одной рукъ кругъ, символъ солица, и въ другой сосудъ, наподненный водою и цвътами. Но и тутъ мы инчего не знаемъ, кромъ описанія истукана.

Наконецъ, у Славянъ весьма распространены были жеяскія божества, съ различными названіями: Прія, Живія, Нива или Нія, Лада, или, какъ противоположность жизни и смерти, ;Кивонія и Марцана. Особенно развито было это поклоненіе у Западныхъ Славянъ. Въ Чешскомъ сказанія о Любушъ и ся сестрахъ изображается весь циклъ женскихъ типовъ. Изъ дочерей стараго Крока и жены его Нивы, старшая, Касса или Кази, которой имя означаеть повельніе, выходить за сильнаго Бивога, одолввшаго вепря; вторая, Тетка, представительница мудрости, поблоняется богнив Климбь; наконецъ третья, Любуша, олицетворяющая любовь, красоту и прорицание, выходить за земледальца Премысла, родоначальника чешскихъ князей. Четвертый типъ, отрицательный и враждебный, представляеть Власта, которая, по смерти Любуши, хочеть присвоить себъ владычество, но окончательно побъждается Премысловъ.

Воть почти все, что мы знаемъ достовърнаго о славянской мнеологін. Не смотря на скудость извъстій, общій характеръ религін, и даже главные типы боговъ раскрываются съ достаточною ясностью. Родство съ германскою мнеологіею, съ преобладаніемъ однако поклоненія силамъ природы надъ героическимъ началомъ, вполив очевидно. Перунъ и Торъ, Солице - Сварожичъ и Вуотанъ, Волост и Фрейръ, таковы основные, въ существъ своемъ тождественные типы въ объихъ религіяхъ.

Совершенно иное явленіе представляють Кельты, которыхъ самая подвижность характера, быстро переходящаго отъ одной крайности въ другую, дъявла способными быть представителями идеалистическаго элемента. Состаство Этрурія заставляеть предполагать и этрусскія вліяThe state of the second s

нія. Этниъ только объясняется та философская обработка, которую получная религія Кельтовъ, въ отличіе отъ другихъ свверныхъ племенъ. Также какъ у Этрусковъ, истинное учение о Вожествъ сохранялось въ тайнъ могущественнымъ жреческимъ сословіемъ Друндовъ, которые передавали народу только визшина черты богопочитания. И здесь, какъ и тамъ, центральнымъ пунктомъ религія было поклонение царству мертвыхъ. Наконецъ, мы у Кельтовъ находимъ мистерій, которыя греческіе писатели сравнивають съ таниствами Кабировъ въ Самоеракія. Мы виделя уже связь этихъ таниствъ съ редигіею Этрусковъ. Этой догадкъ не противоръчить извъстіе Цезаря, который выволить реднгію Галдовъ изъ Британін. Послёднее объясняется тёмъ, что у всёхъ народовъ царство умершихъ полагается на западѣ, въ странахъ, гдѣ заходить солнце, а такъ какъ это былъ главный предметъ поклоненія Галловъ, то естественно, что религіозный центръ ихъ былъ перенесенъ на острова, лежащія у западныхъ береговъ Великобри-Tanin.

Сами Галлы производили себя отъ подземнаго бога, владыки царства умершихъ. Основнымъ догматомъ Друидовъ было безсмертіе души. Не смотря на пантенстическій характеръ ихъ върованій, они понимали безсмертіе не какъ сліяніе съ Божествомъ, а какъ личное продолженіе жизни. Они признавали, что душа послѣ смерти переходитъ въ другія тѣла и черезъ нѣсколько времени опять возвращается на землю. Эта увѣренность давала Галламъ непоколебимое мужество въ бояхъ. Въ пѣсняхъ британскихъ бардовъ, земное странствованіе души представлялось въ видѣ корабля, несомаго волнами, въ которомъ души заключены, какъ въ темницѣ. Малодушные погибаютъ, но крѣпкіе сердцемъ и надѣющіеся на Бога приносятся наконецъ къ несокрупи́имымъ скаламъ, гдѣ они обрѣтаютъ спасеніе.

Подземный владыка, отъ котораго производили себя Галлы, былъ безъ сомивнія тождественъ съ ихъ верховнымъ богомъ, котораго Цезарь называетъ Меркуріемъ, а сами Галлы называли Тевтатесъ, то есть, по въроятному словопроизводству, отцемъ народа. Мы видъли, что Гермесъ, или Меркурій, былъ идеалистическимъ божествомъ; онъ самъ паполовину принадлежалъ подземному царству и сопровожнать туда луши умершихь. Цезарь передаеть только изкоторыя черты, указывающія на сходство Меркурія съ Тевтатомъ: но прображения послъдняго показывають, что онъ нивать гораздо болве общарное значение, нежели греческий Гермесь и ринскій Меркурій. Въ немъ сочетались противоположныя качества: съ свойственнымъ Гермесу краснорачіенъ соедниялась и нощь. Гальскій богь изображанся въ внав старина, съ аттрибутами Геркулеса, львиною вожею и палицею; онъ влекъ за собою толпы народа, привязанныя цецями къ его языку. Истинное же существо этого божества распрывается намъ изъ пъсенъ британскихъ бардовъ, которые въ поэтической оболочкъ излагали таниственныя ученія Друндовъ. Здъсь пропов'ядуется повлоненіе единому Божеству, которое носить названіе Ги (Ни), или Тевтанъ. Это-душа міра, нли Духъ, все проникающій и принимающій безконечно разнообразныя сорны. Онъ является и какъ могучій властельнъ вселенной, и какъ гармонія пебесныхъ свътняъ, и какъ солнце, умирающее и воскресающее. Онъ отецъ и предводитель народа, источникъ поэзіп, а вивств и верховный деміургь, который посредствомъ трехъ, принадлежащихъ ему быковъ, вытасияваеть изъ моря великаго бобра, изображающаго землю. Самъ Ги представлялся иногда въ виде быка, запряженнаго въ плугъ и подагающаго въ землю свиена жизни. Сообразно съ этниъ, находятся въ Галлін изображенія Меркурія, стоящаго на быкв. Три подчиненные быка представляють только различныя формы одной и тойже верховной сущности. Иногда же верховный богь изображался въ видъ быка, а подчиненныя формы въ виде трехъ, сидящихъ на немъ журавлей. Таковъ вёроятный смыслъ найденнаго въ Нотръ-Дамъ барельеса, съ надписью Tarvos Trigaranos, трехъжуравлиный быкъ. Вообще, Друнды все свое міросозерцание излагали въ тріадахъ. Это была основная схема для всахъ ихъ воззраний на Бога, на природу и на человѣка.

Эти три формы единой божественной сущности мы находимъ въ трехъ божествахъ, которыя у Цезаря сланують за Меркуріемъ: въ Аполлонъ, по кельтски Беленъ, Юпитеръ, или Таранъ, и Марсв, или Камуль. Которому изъ этихъ боговъ присвоявается название Эзусъ, напомянающее эт-

- 369 -

Digitized by Google

русское Aesar и скандинавскихъ Азовъ, въ точности неизвъстно.

Изъ этихъ боговъ ближе всёхъ къ Тевтату стоялъ Беленъ. Въ пёсняхъ бардовъ онъ сливается съ верховнымъ божествомъ. Беленъ есть солнце, въ его идеалистическомъ значенін, какъ начало жизни умирающей и воскресающей. На островѣ Монѣ была гробница Белена, и самъ верховный его жрецъ подвергался символическому погребенію. И здѣсь и на другихъ островахъ съ этимъ связывались мистерія, которыя уподобляются таниствамъ Діониса и Кабировъ. Смерть бога сопровождалась плачемъ, воскресеніе безумною радостью. Повѣствуютъ и о жрицахъ, разорванныхъ на клочки своими подругами. Умершій богъ становился вмѣстѣ съ тѣмъ, подобно Озирису, судьею въ царствѣ мертвыхъ.

Имя втораго бога, Таранъ, означаетъ громъ. Цезарь описываетъ его, какъ небеснаго властителя. Можно полагать, что именно это божество въ пѣсняхъ бардовъ воспѣвается подъ именемъ Утиръ-Пендрагона, отца баснословнаго Артура. Здѣсь богъ является могучимъ въ грохотѣ, эеирнымъ, возносящимся къ небу па орлѣ; поясъ его—радуга; онъ даетъ защиту людямъ и храбрость сыну, а вмѣстѣ представляется мастеромъ небесной гармоніи, окруженнымъ музыкантами. Это опять тотъ же Ги, къ которому пѣвецъ взываетъ, какъ къ владыкѣ небесному, взирающему въ низъ съ распростертыми крыльями, распредѣлителю времени. Самъ Артуръ ничто иное какъ солице, но въ видѣ героя воителя, подобно ениикійскому Мелькарту и греческому Гераклу. Круговращеніе его въ двѣнадцать мѣсяцевъ повело къ героическому сказанію о двѣнадцати рыцаряхъ Круглаго Стола.

Что касается до третьяго бога, Марса или Камула, то это былъ богъ войны, въроятно тотъ, который у бардовъ назывался быкомъ битвы. Ему посвящалась военная добыча, а иногда приносились, также какъ и Меркурію, человъческія жертвы. Поэтому Марсъ, виъстъ съ Меркуріемъ, какъ свидътельствуетъ одна надпись, считался божествомъ подземнымъ.

Наконецъ, къ этниъ тремъ божествамъ Цезарь присоединяетъ четвертое, женское, которое онъ называетъ Минервою, потому что эта богиня учила людей всёмъ искусствамъ. Какое ими она носила у Галловъ, неизвёстно.

<u>ت م</u>

2.2

23

:11

72

22

11 F 15

13

57

33

(Te

10

Π.

3

15

ø

5

ş

P

20 2

Въ одной надинси Минерва называется Велизана. Женское божество встричается у Кельтовъ и подъ разными другими названіями: какъ Ардунна, она уподобляется Діанъ; какъ Негаленнія, она изображается въ видъ женщины, держащей плоды. Въ Британији, она носила ими Серидвенъ. Здъсь ея поклонение получило особенное развитие, что указываеть уже на упадокъ религія, нбо женскія божества только во времена упадка выступають на первый планъ. Характерь этой богини выражается въ сказания о въщенъ ся котлъ. Сыну своему Авагдау, обделенному красотою, Серидеенъ хотъла дать даръ предвъдънія; для этого онъ долженъ былъ проглотить три капли изъ волшебнаго котла. Но эти капли достались маленькому Гвіону, который, чтобы избізгнуть пресладования разгитванной богнин, прибъгаеть тъ всевозможнымъ превращеніямъ. Съ своей стороны, Серидвенъ точно также превращается въ животныхъ, земныхъ, водяныхъ и воздушныхъ, и наконецъ глотаеть Гвіона, превратившагося въ пшеничное зерно. Отъ этого зерна у нея родится сынъ. велнкій пъвецъ и прорицатель, Таліезинъ, представитель ордена бардовъ, который въ позднъйшія времена заняль въ Британній мъсто уничтоженныхъ Друндовъ. Женская форма идеалистическаго божества, оплодотворенная опять же представителемъ идеалистического начала, карликомъ, принимающимъ всевозможные образы и обладающимъ даромъ прорицанія, даеть ему бытіе.

Такимъ образомъ, въ религія Кельтовъ мы находямъ опять весь циклъ міровыхъ началъ, связанныхъ онлосооско-религіознымъ пантензмомъ, съ которымъ соединяется и въра въ личное безсмертіе. Главное средоточіе этихъ върованій составляютъ таниства жизни умирающей и воскресающей, видимымъ представителемъ которой является солице въ противоположныхъ его состояніяхъ, какъ богъ небесный и подземный. Въ видъ подчиненнаго момента, развивается у Британцевъ и представленіе о Солицъ-героъ, въ сказаніи объ Артуръ. Этотъ-то моментъ, который здъсь играетъ второстепенную роль, становится главнымъ въ послѣдней религіозной оормъ, выработанной европейскими Аріями, именко, у Скандинавовъ. Мы видѣли, что у Германцевъ Вуотанъ былъ представителемъ солица, переходящаго отъ одной противоположности въ другую; но только у Кельтовъ эта идея

1

развивается во всей ся полноть. У Скандинавовъ же это божество восходитъ на новую ступень: оно является, какъ неутомимый странствователь, ежедневно объъзжающій весь міръ. Это—опять типъ Мелькарта и Геракла. Но первоначальное, натуралистическое значеніе Одина уже почти совершенно исчезло; мы видимъ божественнаго героя, который однако носитъ еще на себъ слъды своего прежняго, подземнаго характера.

Одинъ стоитъ во главѣ новаго племени боговъ-героевъ, которое носить название Азовъ. Старые же спиритуалистическіе боги, которые также представляются здёсь подъ смутною формою какого то племени, удалившагося за предълы міра, называются Ванами; имъ придаются эпитеты мудрыхъ и широкоправящихъ (Ginregin). Между Азами и Ванами когда то была война; но затемъ они заключили союзъ и дали другь другу залоги. Оть Вановъ остался у Азовъ въ видв заложника Ніёрдръ съсвониъ потомствонъ; отъ Азовъ же отошелъ къ Ванамъ Гёниръ съ спутникомъ своимъ Мимиромъ, представителемъ мудрости. А такъ какъ сочетаніе противоположностей, спиритуализма съ индивидуализмомъ, ный общаго начала съ личнымъ, ведеть къ идеализму, то примирение Вановъ съ Азами представляется какъ источникъ поэзін и вдохновенія. Символомъ ихъ союза было сившеніе слюны, изъ которой образовался мудрайшій человакъ Квасиръ. Онъ былъ убить представителями идеалистическаго начала, карликами, которые изъ крови его сделали напитокъ, дающій вдохновеніе. Этотъ напитокъ, при распръ карликовъ съ великанами, былъ уступленъ последнимъ, въ знакъ примиренія, а у великановъ былъ похищенъ Одиномъ; часть же его упала и на людей.

Кромѣ Азовъ и Вановъ, скандинавская мисологія признаетъ и прежнія четыре формы подчиненныхъ существъ, которыя мы видѣли у Германцевъ: альфовъ, великановъ, карликовъ и людей. Эти шесть разрядовъ вычисляются въ пѣснѣ Эдды Альвисьмаль, при чемъ Азы называются также богами, Ваны широкими правителями, а карлики сущими въ Гелѣ, то есть, въ царствѣ умершихъ. Но иногда эти названія перепутываются, ибо скандинавская мисологія, при скудной философской разработкѣ, не твердо держалась различія понятій. Въ свою очередь, эти четыре формы существъ раздробляются на разные типы, но также безъ опредъленнаго разграниченія. Отъ обыкновенныхъ великановъ, loтунъ, отличаются ледяные или иневые великаны, Гримтурсы, представители космогоническихъ силъ; объ нихъ будетъ рѣчь ниже. Карлики же распадаются на нѣсколько разрядовъ безъ опредѣленнаго значенія. Не твердо различаются и свойства отдѣльныхъ типовъ. Въ одноиъ иѣстѣ старой Эдды сказано, что отецъ всѣхъ, Одниъ, правитъ, Ваны знаютъ, альсы, (то есть, вѣроятно черные альсы, или карлики), умѣютъ, великаны ждутъ, люди терпятъ. Но обыкновенно мудрость приписывается всѣмъ высшимъ существамъ, не только карликамъ, но и великанамъ; мудростъ же Вановъ остается въ видѣ какого то преданія: въ разсказахъ Эдды они не играютъ инкакой роли.

Въ позднайшей Эдда мы находниъ цълую космогонію; но и туть оказывается полный недостатокь онлосооскихь понятій. Происхожденіе міра сводится къ противоположвымъ началамъ холода и жара, играющимъ столь существенную роль въ съверной природъ. На темномъ съверъ, до начала міра, говорить Эдда, была страна тумановъ, Ниольгейнъ; тамъ находится источникъ Гвельгерниръ, откуда текуть міровыя воды, изъ которыхъ образовалось все сущее. Къ югу же была страна огня и свъта, Муспеньгейнъ, сторожнивя Суртуронъ съ огненнымъ мечемъ. Отсюда исходять тепло и жизнь; но отсюда же придеть и окончательное разрушение свъта. Посреднив между этими двумя странами лежала Зіяющая бездна, Гиннунга-ганъ. Когда истекающія изъ Нифльгейна воды, удалившись отъ своего источника, окрапии и превратились въ ледъ, тогда Гиннунга-гапъ наполицась массою, оледентьюю къ стверу и талою къ югу. Искры, прилетавшія изъ Муспельгейна, внесля жизнь въ эту массу; изъ этого образовался великанъ Имиръ, въ которомъ скандинавскій мись воплощаеть первобытную матерію. Отъ него произошли ледяные великаны, Гринтурсы. Затвиъ, питающая его корова полизала соляные камен, и тогда, въ три дня, изъ нихъ выдезъ человъкъ, по имени Бури. Сынъ его Бёръ сочетался съ дочерью великана, и отъ нихъ родились Азы, Одинъ, Вили и Ве, правящіе небонъ и землею. : 1. 1. 1.

Если мы спросниъ: какое существо представляется здёсь

подъ именемъ Бури, родоначальника Азовъ? то по всёмъ признакамъ мы должны отнести его къ племени карликовъ. Правда, происхождение карликовъ разсказывается позднѣе: они, какъ черви, закишъли въ массъ Имира, и затънъ получные оть боговъ человъческий образъ и разумъ. Но имя Бури встричается въ числи карликовъ въ Велусии. Онъ, также калъ послёдніе, носить человёческій образь и вылёзаеть изъ земли и камней. Такимъ образомъ, Бури, а вмъств и сынъ его Беръ, являются представителями духовнаго, подземнаго начала, которое, въ соединенія съ силою великановъ, порождаетъ божественныхъ Азовъ. Мы видели, что таково действительно идеальное происхождение послёднихъ. Этимъ объясняется и троичность новыхъ боговъ. Види и Ве ничто иное какъ свойства самого Одина: первый означаеть его волю, второй-его святость, то есть, новый богъгерой является съ одной стороны богомъ Силы, съ другой стороны богомъ-Духомъ.

Въ противоположность небеснымъ Азамъ, Имиръ, или первобытная матерія, вмёстё съ своимъ потомствомъ, представляется какъ злое начало. Поэтому, боги его убили и изъ частей его сдёлали все видимое: изъ черепа небо, изъ мяса землю, изъ пота море, изъ костей скалы, изъ волосъ деревья, наконецъ изъ бровей Митгардъ, средній замокъ, обиталище людей. Для себя же, посреди міра, они построили Азгардъ. Первую пару людей тёже три Аза создали изъ деревьевъ. Первый далъ имъ душу, второй—разумъ и движеніе, третій—обликъ и вителинія чувства. Въ старой Вёлусит мы находимъ подобный же разсказъ, но здёсь сотвореніе людей приписывается Одину, Гёниру и Лодру, или Локи, изъ которыхъ первый далъ человѣку душу, второй разумъ, третій—кровь и краску. Мы возвратимся ниже къ этой тріадѣ.

Кромѣ этого представленія міра, какъ созданнаго язъ частей великана, Эдда имѣетъ для него и другой характеристическій символъ. Она изображаетъ его въ видѣ ясеня, по имени Игтдразиль, съ тремя корнями и вытекающими подъ ними источниками. Этотъ образъ проходитъ впрочемъ черезъ различныя видоизмѣненія, указывающія на развитіе самаго скандинавскаго міросозерцанія. Въ Вёлуспѣ говорится только, что Иггдразиль стонтъ вѣчно зеленѣющій надъ источ-

никонъ Урды, отъ котораго происходять тря въщія Нориы, опредвляющія судьбы людей. Здвсь господствуеть еще вдеаистическій моменть, составлявшій точку исхода скандниавской мноологін: Норны, предвъстницы будущаго, очевнано принадлежать къ циклу идеалистическихъ представлений. Въ другой же пъснъ старой Эдды, въ Гриминскалъ, говорится уже о трехъ корняхъ, ндущихъ въ три разныя стороны: подъ однимъ живетъ Гель, богиня умершихъ, подъ другимъ Гринтурсы, а подъ третьниъ люди. Тутъ представляется уже противоположность идеалистическаго момента и натуралистическаго, царства умершихъ и космогоническихъ великановъ, съ людьми посереднив. Самый ясень называется среднинымъ деревомъ, Міётвидръ, что соотвътствуетъ Митгарду, жилищу людей. Наконець, въ поздивйшей Эддв распредъление корней представляется опять иначе. Три корня простираются надъ тремя ключами: корень, ндущій къ Ниольгейну, находится надъ Гвельгеринромъ, откуда текутъ первобытныя воды, начало всего сущаго; корень, простирающійся въ Зіяющей бездив, Гиниунга-гапъ, стоить наяъ источникомъ Мимира, гдв скрывается мудрость, наконецъ, подъ третьниъ корнемъ находится источникъ Урдры, гдъ живуть Норны, и Азы собираются для суда. Здёсь является уже полнота мноологическихъ представленій: три ключа изоображають три ніровыя силы, именно, источникъ бытія, разунъ, все устрояющій, наконецъ, предвъщаніе будущаго. Но визств съ твиъ, прежнія представленія перепутались. Такъ какъ въ скандинавской мнеслогія Одинъ изъ полуподземнаго бога превратныся въ небеснаго, то и судъ Азовъ изъ Гели быль перенесень на небо, вслыдствіе чего третій корень представляется простирающимся на небо. Съ другой стороны Гель, по повелению боговь, была брошена въ Ниольгейнъ, а Гримтурсы, какъ потонки Имира, наполнявшаго Зіяющую бездну, очутелись при источникъ мудрости. Недостатокъ систематическаго взгляда обнаруживает-CE II 313CL.

Такое же сочетание старыхъ представлений съ новыни им находниъ и въ сказанияхъ о богахъ. Ярче всего это сибшение выступаетъ въ Одниъ. Онъ изъ полуподземнаго бога превратился въ небеснаго героя; но прежния черты на ненъ остались. Съ одной стороны, онъ является богонъ сили и i

войны, съ другой стороны судьею и властителемъ царства умершихъ и вибств певцомъ и прорицателемъ. Одинъ дарусть людямъ побъды, и онъ же принимаеть въ Валгаллъ павшихъ воиновъ, которые пирують въ его падатв. Символомъ силы служатъ два сопровождающіе его волка, Гери, жадный, и Фреки, дерзвій; символомъ же духовныхъ его свойствъ являются два вёщіе ворона, Гугинъ, мыслящій, п Мунинъ, духовный. Съ нимъ неразлучна и Сага. Наконецъ, принадлежностью Одина, какъ неутомимаго странствователя, является восьминогій конь Слейпниръ, который однако тоже носнть слёды подземнаго происхожденія: онъ пепельной масти и сынъ подземнаго бога Лови. Кругосвътное странствование солнца-героя выражается въ томъ, что Одину приписывается двенадцать именъ. Сообразно съ этямъ и число Азовъ равняется двънадцати и столько же считается и Азинь. Но рядомъ съ этимъ обнаруживается стремленіе выделить изъ этого числа верховную троичность. Мы виделя уже, что въ космогонія позанвйшей Эллы сыновьями Бера являются Одинъ, Вили и Ве, изъ которыхъ первый даетъ человъку душу, второй разумъ, а третій жизненную силу. Въ древнъйшей Эддъ, какъ уже сказано выше, тоже дъйствіе приписывается троичности Одина, Гёнира и Локи. Такъ какъ Локи и Одинъ-подземные боги, а Гениръ, вивств съ спутникомъ своимъ Мимиромъ, оставленъ былъ въ залогъ у Вановъ, источникъ же Мимира находится въ подземномъ царствъ, то въ этомъ сказаніи мы можемъ видъть троичность, образовавшуюся въ періодъ развитія повлоненія подземнымъ силамъ. Оно дасть намъ драгоцённое указаніе на самыя темныя, переходныя времена германской мнеодогія. Локи, какъ ярый огонь, представляеть здёсь начало силы, Генирь разумъ, наконецъ Одинъ, дающій человъку душу, является олицетвореніемъ духа. Въ поздизйшее время, когда центръ двятельности боговъ изъ подземнаго царства снова былъ перенесенъ на небо, эта троичность естественно замънилась другою; но при недостаткъ философской мысли у Скандниавовъ, изъ этой попытки не вышло ничего, кроив пустаго повторенія свойствъ, которое выражается въ именахъ. Вили и Ве. Такой же характеръ носить в другая троичность позднайшей Эдды, гда Одниз также является въ трехъ лицахъ. Въ пъснъ Гильфагиннингъ

повъствуется, что король Гильон, подъ имененъ Ганглери, пришелъ въ Азгардъ и увидълъ тамъ три престола, на которыхъ сидъли три царя: Гаръ, высокій, Яенгаръ, равный высокому, и Триди, третій. Одинъ и въ другихъ иъстахъ называется вторымъ и третъниъ. Но и изъ этихъ представленій не выработалось лицъ, играющихъ накую инбудь ролъ въ скандинавской инсологіи.

Важиве то, что изъ девнадцати Азовъ, вивств съ Одиномъ, особенно выдвигаются два его сына, одинъ сильнъйшій, другой красневйшій и добрайшій изъ боговъ. Первый наъ нихъ-могучій Торъ, обладатель молнін, злайшій врагь великановъ. Второй-юный Бальдуръ, обреченный смерти. Въ жнов о Бальдурь опять является ндеалистическое представление о богъ умирающенъ и воскресающенъ. Ему предвъщана смерть; но мать его Фриггъ, чтобы избавить его оть этой участи, заставила всё существа принести влятву, что они не посягнуть на его жизнь. Забыта была одна омела, какъ слишкомъ ничтожное твореніе. Узнавши это, Доки сорваль вътвь онелы и въ то время какъ боги въ нгръ метали всякным предметами въ Бальдура, оставляя его невредимымъ, онъ уговорнаъ брата Бальдура, слёпаго Гёдра, то есть распрю, броснть роковую вытку въ юнаго бога. Ударъ поразниъ его внезапною смертью. Горюющіе о немъ Азы послаля въ Гель проснть ее, чтобы она его отпустила. Гель отвёчала, что она его отпустить, есля всё существа на небъ и на землё будуть оплакивать его кончину. Все дъйствительно плакало; отказалась одна старая великанша, Я Бальдуръ остался въ Гелъ. Онъ воскреснеть, но уже послъ преставленія свёта, нбо все настоящее поколівніе боговь обречено на погибель. Въ мнов о Бальдурв нельзя не виить следовъ кельтическихъ вліяній: онела въ скандинавской мнеологін не нграеть никакой роли, тогда какъ у Кельтовъ она считалась священнъйшимъ изъ растеній.

За Однномъ в его двумя сыновьями слёдують другіе боги, большею частью сохранившіеся оть прежнихъ вёрованій. Туть является Тиръ, прежній Тіу; онъ остался богомъ силы и войны, но въ этомъ отношеніи, онъ далеко уступаетъ могучему Тору. Уменьшеніе его прежней силы выражается въ томъ, что онъ изображается одноружимъ; другую руку откуснлъ у него подземный волкъ Фенриръ. Среди Азовъ воз-

свдаеть и богатый Ніёрдрь, заложникъ Вановь, а также и сынь его Фрейръ, мирный богъ, отдавшій свой мечъ, и потому оставшійся беззащитнымъ при окончательной катастроов. Однако и Фрейръ, принятый въ число Азовъ, является героемъ. Онъ оденьемъ рогомъ убиваетъ великана Бели. Ему, также какъ и женъ его Фрейъ, присвоивается вепрь Гиллинбурсти, символъ суровой съверной природы; этотъ вепрь покрыть золотою щетиною, что вёроятно означаеть золотистую жатву, источникъ земнаго богатства. Наконецъ, прежнее представление огня въ двухъ противоположныхъ его значеніяхъ, какъ живительной силы и какъ разрушительной стихін, разбивается у Скандинавовъ на два лица съ противоположными свойствами и враждебныхъ другъ другу-Геймдальра и Локи. Геймдальръ тоже причисляется въ Ванамъ; онъ подземнаго происхожденія, сынъ девяти матерей, соотвътствующихъ девяти мірамъ Гели. Подобно Гермесу, онъ посланникъ боговъ въ подземное царство и сторожъ моста, туда ведущаго. Виёстё съ тёмъ выказывается и огненная его природа: онъ бълый Азъ; мечъ, огонь Одина, называется головою Геймдальра; у него золотые зубы, а у воня его золотая грива. Этоть благодётельный, вёчно живой огонь представляется источникомъ жизни, разлитой въ природъ. Геймдальръ почти не спить. Онъ днемъ и ночью видить за сто мнаь, и слышить, какъ растеть трава и овечья шерсть. Онъ же является постояннымъ врагомъ Локи и добываетъ украденное послёднимъ ожерелье земной богини Фрейк. Наконецъ, ему приписывается и общественная роль. Подъ названіемъ Ригра, онъ становится родоначальникомъ трехъ сословій: оть него родится сперва рабь, Троель, затёмъ свободный мужъ, Карлъ, и послё всёхъ благородный Ярлъ. Такимъ образомъ, онъ является представителемъ единаго народнаго духа, органически разчленяющагося на сословія, подобно тому какъ въ индійской мисологіи изъ различныхъ членовъ Врамы выдъляются касты. Что же касается до Локи, то за нимъ сохраняется значение злаго начала. Какъ бывшій побратимъ Одина, онъ допускается въ число Азовъ, но издввается надъ ними и постоянно строитъ имъ козин, пока наконецъ они не заковывають его въ цёпи. Оть него родятся три страшныхъ чудовища: волкъ Фенриръ, зивя Мидгарда, Іёрмунгандръ, и наконецъ, подземная царица Гель. Волка боги опутали свтью, устроенною искусными карликами, зибю потопили въ окружающее землю море, а Гель бросили въ Ниольгейнъ. Тамъ она властвуетъ надъ девятью мірами, гдъ живутъ умершіе отъ старости и болѣзней, среди голода и бъдъ, тогда какъ души героевъ шируютъ съ Одикомъ.

Эдда содержить въ себѣ много сказаній о похожденіяхъ боговъ, о подвигахъ Тора, о хитростяхъ Доки, о женитьбъ Фрейра. Въ последней им находниъ отголоски стародавнихъ иноовъ, прошедшихъ черезъ безчисленныя превращенія. Фрейръ-убійца великана Вели, въ которомъ можно узнать кельтскаго Велена, солнечнаго бога. Онъ убиваеть его оленьних рогонъ, подобно тому какъ Адонисъ быль убить зубоиъ вепря. Вспомнимъ, что вепрь былъ также символонъ Фрейра. Затвиъ, сельскій богь влюбляется въ сестру Веля, Гердръ, съ свътящинися рукани, въ которой не трудно разгадать богиню ивсяца. Въ этонъ разсказъ отзывается греческое сказаніе о Панъ, который въ видъ бълаго козла соблазняеть Селену, или прелестный мноъ о любви Селены къ Эндиміону, то есть, къ красоть слящей природы, къ которой таниственно инсходять лучи ночнаго свётила. Въ сагахъ далекаго сввера слышатся послёдніе отголоски поэтическихъ пъсенъ юга, исполненныхъ живаго чувства природы.

Но главный интересъ Эдды сосредоточнвается на сказанін о погибели Азовъ, или о Сумеркахъ боговъ, Ragna rökr, какъ называють скандинавскія песня последнюю міровую катастроеу. Вёлуспа воспъваеть это событіе въ вдохновенномъ прорицании; позднъйшая Эдда повъствуеть о немъ въ подробномъ разсказъ. Зловъщіе признаки ему предшествують: наступають зниы безь льта; мірь наполняется войною; брать возстаеть на брата, родные нарушають свой союзъ; неслыханное совершается, великія неправды. На-СТупаеть выкъ палицъ и мечей, гдъ щиты звучать, гдъ воють вытры и волки. Затымъ спускаются на свободу всё чудовища: волкъ Фенриръ срывается съ цёпи, зивя Митгарда поднимается изъ моря и потопляеть землю; сама Гель выходить изъ своего подземнаго царства. Приходить и Локи съ своимъ исчадіемъ; съ востока двигаются Гринтурсы, а съ юга идеть Суртуръ съ планеннымъ мечемъ, сопровождаемый сыновьями Муспеля. Все это стекается на равнину Вигридъ, гдъ долженъ произойти послъдній, отчаянный бой. Громко зазвучаль рогь Геймдальра, созывая боговь; Одннь ндеть совещаться съ головою Мимира. Дрожить Иггдразиль, высовій ясень. Что сталось съ Азами? что сталось съ альфами? восклицаеть Велуспа. Гудеть Іотунгеймъ; Азы сбираются; карлики стонуть передъ каменными дверьми. Наконецъ, завязывается роковая битва. Волкъ Фенриръ, котораго зіяющая пасть верхнею челюстью достигаеть неба, а нижнею касается земля, глотаеть Одина; но за отца истить сынь его, тихій Азъ, Видгаръ, который раздираетъ пасть волка и вонзаеть ему ножъ въ сердце. Съ своей стороны, Торъ убиваеть змёю Мидгарда, но самъ погибаеть отъ извергаемаго ею яда. Беззащитный Фрейръ падаеть отъ руки Суртура; Геймдальрь и Локи поражають другь друга. Все должно погибнуть: солнце меркнеть, земля проваливается, съ неба падають звъзды; огненные вихри обвивають міровое дерево; горячее пламя лижеть небеса. С че

Таковъ конецъ міра в паденіе Азовъ. Но въщая пъсня объщаеть и обновление. Какъ же ты сказалъ, спрашиваеть Ганглери у Гара, что каждый человъкъ долженъ въ какомъ ннбудь мір'я жить во все времена? Есть разныя жилища, отвъчаеть Гарь: три палаты для добрыхъ и жилища для алыхъ; хуже всего въ Гвельгермиръ, гдъ змъя Нидагегръ сосеть бездыханные трупы. Но и земля получить новую жизнь, когда потухнеть пламя Суртра: зеленая и прекрасная, она выдеть изъ водъ и безъ поства будеть носить жатву. На ней будуть править сыновья Одина, Видгаръ и Вали, оставшіеся цілыми отъ всеобщей погибели. Громомъ владёть будуть сыновья Тора, Моди и Магии, мужество и мощь; наконецъ, воскреснеть Бальдуръ, а вийстй съ нимъ и примиренный съ нимъ убійца его Гедръ. Тогда исчезнеть всякое 210; въ свётлой, покрытой золотомъ палатё будутъ жать костойные князья и безъ конца наслаждаться почестями. Тогда Сильный Свыше, всёмъ управляющій, придеть къ совъту боговъ, разсудитъ всв распри и утвердитъ въчные уставы. ., · :· , • • • • • •

Такимъ образомъ, и въ обновленномъ мірѣ должны владычествовать три начала, подчиняясь единому, верховному Богу, всёмъ управляющему. Но эта идея представляется здёсь только какъ смутное чаяніе. Настоящее же поколѣніе боговъ, потерявшее характеръ въчности и низшедшее на степень явленій, должно погибнуть вивств съ ніронъ явленій.

Таковъ исходъ натуралистическихъ религій. Окидывая взоронъ весь пройденный путь, ны ноженъ сказать, что ны ихвенъ здвсь оактическое доказательство господства діалектическаго закона въ исторіи челов'вчества. Не смотря на безконечное разнообразіе формъ, все туть проникнуто единою мыслыю, объясняющею не только общее движение, но и всв подробности. Въ изложения этого историческаго хода, им старались не приводить ни одного факта, который бы не быль основань на достовърныхъ свидательствахъ, а вийств съ твиъ, не смотря на неизбёжную краткость, им не опустили ни одного существенного явленія. Думаемъ, что въ основныхъ своихъ чертахъ, это построеніе едва ли можеть быть поколеблено. Опыть, следовательно, удостоверяеть нась, что религія, также какъ и онлосооія, представляеть въ своемъ историческомъ движении развитие міровыхъ ныя абсолютныхъ началъ въ человъческомъ сознания. Далее мы увидных, что это развитие совершается по однимъ н твиъже законамъ въ обвихъ сферахъ, изъ чего ясно, что содержание ихъ тождественно. Въ религия это содержаніе дается въ форм'я живаго взлимнодъйствія челов'яка. съ Богонъ; но въ этонъ взанинодъйствія сущность Вожества раскрывается человёку на столько, на сколько это допускаеть воспріничивость человіческаго разуна, то есть, развитіе въ немъ философскаго сознанія міровыхъ началь. Съ другой стороны, въ отличіе оть онлософін, познаніе Божества соединяется здёсь съ живымъ созерцаніемъ явленій природы; но для религіозной мысли, эти явленія служать только виднимих выражениемъ невидниой божественной сущности. Поэтому, одно и тоже явление на различныхъ ступеняхъ понимается совершенно различно, не потому что оно более или менее хорошо обследовано, а потому что челов'якъ всякій разъ приводнть его въ соотношеніе съ твиъ абсолютнымъ началомъ, которое господствуетъ въ его душв. Такъ, солнце представляется то проязводящею силою, то идеальною сущностью, переходящею изъ одной противоположности въ другую, то типомъ бога-героя, неутомнио ратующаго на пользу человъчества. При изучении мнеологія можно останавливаться на томъ или другомъ ея моментъ: на языкъ, на чувствъ природы, на въющей въ ней поэзіи. Но все это не болъе какъ второстепенныя черты. Существенно въ ней развитіе иден абсолютнаго посредствомъ живаго взанинодъйствія человъка съ Божествомъ.

Въ дополнение къ этой картинъ, для большаго уяснения историческаго процесса, укажемъ въ краткихъ словахъ на отношение натуралистическихъ върований къ развитию учрежденій. И туть мы находимъ тотьже самый діалектическій законъ, который господствуеть всюду. Имъ опредъляется политическое движение человъческихъ обществъ, также какъ и ходъ религіознаго сознанія. Мы видёли, что человъческіе союзы развиваются въ четырехъ формахъ, а именно: семейство, гражданское общество, церковь и государство. Первоначальный союзъ есть семейство. Въ силу діалектическаго закона, оно разлагается на противоположныя формы церкви и гражданскаго общества, которыя затвиъ опять сводятся въ высшему единству союзомъ политическимъ. Можно думать, что создание первобытныхъ государствъ совпадаеть съ установленіемъ философскихъ религій. Послёднія представляють явленіе абсолютнаго въ человическомъ сознанія; первыя заключають въ себъ приложение тогоже начала въ общественной жизни. Но въ первоначальномъ синтезъ, къ которому принадлежать натуралистическія религіи, противоположеніе церкви и гражданскаго общества можеть существовать только въ зародышь. Полное развитие этой противоположности относится уже къ гораздо позднайшему времени; необходимо, чтобы человичество было приготовлено къ нему предшествующимъ аналитическимъ процессомъ. На первой ступени, все сливается въ непосредственномъ единствъ, а потому государство является здёсь не какъ высшій союзъ, воздвигающійся надъ церковью и гражданскимъ обществомъ, а какъ непосредственное сліяніе обонхъ. Вслъдствіе этого, оно носить на себъ характеръ отчасти гражданскій, отчасти теократическій. При господстве религіознаго синтеза, послъдній естественно преобладаеть; имъ опредъляется н развитіе гражданскихъ началъ, которое слёдуетъ за движеніемъ религіознаго сознанія.

Гражданское общество, какъ мы видели, характеризуется

FOCHOLCTBON'S ANAHOCTH; OCHOBEOS OFO HAVALO CCTL VACTEOS право. Но когда оно становится самостоятельнымъ союзомъ. частныя отношенія получають общественный характерь н основанные на нихъ частные союзы становятся типомъ обшественныго устройства. Средневъковой порядовъ представляеть этоть типь во всей его чистоть; здесь гражданское общество отръшилось отъ церкви и замънило собою государство. Но и древнія теократическія государства носять на себѣ тотъже характеръ, съ тою разницею, что здъсь гражданскія формы непосредственно синваются съ перковными. Отсюда, съ одной сторовы, ихъ сходство съ средневъковыия учрежденіями, съ другой стороны совершенно своеобразныя черты, которыя объясняются только исторіею религій. Главныя формы гражданскихъ союзовъ, въ которыхъ частныя отношенія возводятся на степень общественнаго начала, суть: дружина, вотчина, община и сословія. Здесь опять выражается развитіе четырехъ основныхъ элементовъ всякаго общежитія: въ первой осуществляется начало силы ние власти, во второй — законный порядокъ, который въ гражданской области всегда знядется на собственности, въ третьей-начало свободы, наконецъ, совокупность сословій представляетъ органическое разчленение общества, или идеальное сочетание встахъ гражданскихъ элементовъ въ общенъ устройствъ. Если ны сравнимъ эти сорны съ соотвътствующими моментами религіознаго сознанія, мы увидимъ, что отношеніемъ ихъ объясняется все развитіе гражданскихъ . учрежденій древняго міра: явленіе феодализма въ исторіи Китая, въ Японін, въ Мексикъ, въ государствахъ Средней Америки; дружинный характеръ завоевательныхъ монархій Средней Азін; господство касть въ Индін, въ Египть, отчасти въ Перу и въ Вавилонін, наконецъ, значеніе вольныхъ общинъ, составляющихъ центръ политической жизни въ классическихъ государствахъ. А такъ какъ отдъльныя гражданскія оормы, равно какъ и религіозныя, не исключають остальныхъ, а напротивъ, содержатъ ихъ въ себъ, какъ необходиные восполняющие элементы, и притонъ каждая ступень проходить черезъ всю полноту опредълений, то отсюда возникають безчисленныя сочетанія, которыя вносять въ гражданскую область такое же разнообразіе жизни, какое мы вильли въ области религіозной. Изслёдованіе этихъ сориъ

выходить изъ предвловъ нашей задачи; но читатель видить, что и туть діалектическій законъ развитія бросаеть новый и неожиданный свъть на столь темное доселѣ поле древнъйшей исторіи человъчества.

Отсюда можно сделать поучительные выводы и для исторіографін. Если развитіе древизйшихъ учрежденій состоить въ зависимости отъ исторіи религій, то первое не можетъ быть понято безъ последней. Только въ аналитические періоды можно излагать ихъ врозь, а никакъ не въ началь историческаго авиженія. Чвив далбе ны восходнив къ первынь временамь человечества, такъ таснае связь обонхъ элементовъ. Исторія же религій, въ свою очередь, предполагаеть основательное знаніе и пониманіе философіи. Сльловательно, послёдняя и туть является красугольнымъ камнемъ исторической науки. Кто пытается написать всемірную исторію учрежденій безъ глубокаго знакомства съ оплософіею, тоть затвваеть совершенно безполезное предпріятіе. Онъ можетъ только запутать, а не разъяснить вопросъ. Это все равно, что предпринимать астрономическія изслівдованія безъ знанія математики.

Наконецъ, развитіе древнихъ религій фактически подтверждветь мысль, что последующій синтезь не уничтожаеть предъндущаго. Историческимъ процессомъ раздожились только тв вврованія, которыя носили на себв индивидуалистическій характеръ, то есть, которыя, по существу своему, быля обречены на разложение и составляли ступень, предшествующую анализу. Религін же, основанныя на сознанія вёчныхъ міровыхъ началъ, сохранились непоколебимы въ теченій тысячельтій, притомъ не только въ общенародной, но и въ ивстной формв. Религін Китая я Японін, браманизиъ и буднизиъ, еврейство и исламъ, досель стоять, какъ памятники того времени, когда человъчество было погружено еще въ первоначальный синтезъ. Мы удивляемся этому явленію; намъ кажется непонятнымъ, почему народы, одаренные и высокниъ философскниъ сознаніенъ и зам'ячательнымъ практическимъ смысломъ, народы, дошедшіе уже до значительной степени культуры, оказываются какъ будто неспособными къ дальнъйшему развятію. Объясненіе лежить въ предъндущемъ. Формы, основанныя на сознанія візчныхъ началь, не подлежать разложенію. Подвигаясь впередь на своемъ историческомъ поприщѣ, человѣчество оставляеть ихъ позади себя, не только какъ памятники прошлаго, но и какъ неизсякаемый источникъ религіозной жизни. И когда оно, прошедши черезъ періодъ анализа, снова чувствуетъ потребность въ религіозномъ синтезѣ, оно изъ этой первобытной основы можетъ черпать начала для новыхъ, высшихъ вѣрованій. Но остановиться на этой ступени человѣчество не можетъ. Въ силу историческаго закона, натуралистическія религіи уступаютъ ивсто новому развятію. За синтезомъ слѣдуетъ анализъ.

25

Digitized by Google

## ГЛАВА II.

## древняя философія и христіанство.

Аналитическія эпохи характеризуются развитісию философін. также какъ синтетическія господствонъ религін. Общій законъ развитія философской мысли опредбляется твин различными точками зрёнія, на которыя становится человёческій разумъ при познаніи вещей. Мы видъли, что такихъ точекъ зрвнія, или путей познанія, можетъ быть три: умозрвніе, опыть и сочетаніе того и другаго. Сообразно съ этимъ, развитіе философіи проходитъ черезъ три періода: раціонализиъ, реализиъ и универсализиъ. Но послёдовательность этихъ періодовъ можеть быть различна, смотря по тому, гдё дежить точка исхода познающаго разума. Въ умозрвній, онъ начинаеть съ самого себя; познаніе двяжется здёсь отъ субъекта къ объекту; поэтому, оно должно начать съ раціонализма, затёмъ перейти къ реализму и наконецъ придти къ сочетанію обоихъ, то есть, къ универсализму. Наобороть, если познание идеть оть объекта въ субъекту, оно, съ философской точки зрвнія, должно начать съ универсализма, затёмъ перейти къ реализму и наконецъ, отъ послъдняго возвыситься въ раціонализму. Реализиъ въ обоихъ случаяхъ составляетъ для онлософіи средній моменть, нбо точка зрвнія, останавливающаяся на явленін, можеть быть для нея только переходною ступенью, а никакъ не началомъ и не концомъ.

Исторія онлософін показываеть намъ, что таковъ дъйствительно послёдовательный ходъ человёческой мысли. Человёчество прошло черезъ двё эпохи аналитическаго развитія: древнюю и новую. Древняя онлософія двигалась отъ объекта къ субъекту, исходя отъ универсализма, проходя черезъ реализмъ и кончая радіонализмомъ; новая онлософія, напротивъ, идеть отъ субъекта къ объекту, а потому

проходить таже ступени въ обратнонъ порядиъ. А такъ накъ объективное начало есть конкретное, а субъективное-отвлеченно-общее, то первый есть путь разложенія, второй-нуть обратнаго сложенія понятій.

Сообразно съ этимъ, въ греческой еплосоени им различаенъ три періода. Въ первонъ господствующее начало есть природа, во второиъ-явление, въ третьемъ-мысль. Въ каж-AON'S HO'S HEX'S NH RAXOHEN'S DOLENE URLES BOBY'S VETHORY'S номенто: з абсолютнаго бытія, и соотвътственно этому, всъ четыре сорны силососкаго познанія: натурализиъ, спиритуализиъ, натеріализиъ в идеализиъ, съ скептицизкомъ, какъ переходною ступенью. Но развитіе этихъ монентовъ можеть опять быть различно, смотря по точкв зрения, на которую становится мысль. Какъ мы уже видели выше, объективный путь щеть оть сорны въ матерія или оть натерія къ сорив, субъективный оть субстанція къ ндев нан оть нден въ субстанцін. Очевидно, что первый составляеть принадлежность универсализма, второй раціонализма. Средняя же ступень, реализиъ, заключаеть въ себъ, какъ увидниъ, оба пути, распредъленные по двумъ противоположнымъ направленіямъ, на которыя онъ разбивается по саному своему существу. Это служить новымъ доказательствонъ, что реализиъ составляетъ только переходный моменть въ общемъ движенія.

Такямъ образомъ, древнъйшій или арханческій періодъ греческой онлософія характеризуется господствоиъ универсализма. Сообразно съ существомъ первобытнаго единства, злъсь не различаются еще ни противоположные пути познанія, ни соотвътствующіе ниъ противоположные элементы міра, матеріальный и духовный. Все туть сливается въ общее представление природы, какъ единаго цълаго. Человъческая мысль ищеть началь, управляющихь этимъ цёлымъ. А такъ какъ по законамъ разума этихъ началъ четыре, то и онлософія этого періода естественно разбивается на четыре школы, именно: Писагорейцевъ, Іонійцевъ, Элеатовъ я мыслителей, которыхъ можно обозначить совокупнымъ названіемъ атомчстовъ. Первые понимають природу, какъ ввчный порядокъ, вторые какъ міровую душу, переходящую изъ одной формы въ другую, третьи какъ единую, въчную, нензивниую субстанцію, четвертые, паконецъ, какъ совокупность частныхъ элементовъ, изъ соединенія и раздѣленія которыхъ образуется все сущее. Мы видимъ, что это тѣже самыя начала, которыя мы нашли въ древнихъ религіяхъ, и самое ихъ развитіе идеть тѣмъже порядкомъ.

Сколько мы можемъ судить по дошедшимъ до насъ скуднымъ извъстіямъ о древнъйшихъ философахъ, школы пиеагорейская и іонійская возникли почти одновременно и независимо другь оть друга. По всей въроятности, онъ примыкали къ господствовавшимъ въ то время религіознымъ върованіямъ, изъ которыхъ философы могли первоначально черпать начала своего мышленія, Пивагорейцы къ египетской мудрости, развивавшей идею нравственнаго порядка, Іонійцы къ религіямъ Малой Азіи, гдъ поклонялись богу, переходящему изъ одной противоположности въ другую. Первые зачатки іонійской школы явились даже ранѣе Пивагора; но полное развитіе ся началъ въ системѣ Гераклита принадлежитъ позднѣйшему времени. Поэтому Пивагорейцы несомнѣнно должны занимать первое мѣсто.

Основное положение Пивагорейцевъ состояло въ томъ, что число есть сущность вещей. Такниъ образомъ, верховнымъ началомъ мірозданія они ставили законъ, или чистую форму. Число связываеть въ одно опредъленное цълое два противоположные элемента, изъ которыхъ слагается все сущее: единое и многое, или границу и безграничное, какъ называли эти начала Пизагорейцы. Каждое число заключасть въ себъ извъстное сочетание обопхъ, или приведение множества въ опредъленному единству, но съ преобладаніемъ того или другаго начала. Въ четныхъ числахъ, по ученію Писагорейцевъ, преобладаетъ граница, въ нечетныхъ безграничное. А такъ какъ отношенія чисель вичны и неизмънны, то весь міръ представляеть въчный и неизмънный порядокъ, управляемый математическими законами. Писагорейцы изслёдоваля эти отношенія въ музыкальныхъ тонахъ, но преимущественно въ однообразномъ движенія небесныхъ свътнаъ, въ которомъ они видъли полное осуществление въчнаго порядка, высшую гармонию бытия. Усматривая во всемъ проявление единаго закона, они утверждали даже, что свётила не только движутся согласно по непреложнымъ уставамъ, но въ своемъ движения издаютъ согласные звуки. Это они называли гархоніею небесныхъ

соеръ. Оъ въчнымъ норядкомъ природы связыванся и прадственный порядовъ человъческой жизни, для поддержания котораго Писагорейцы составили особый союзъ. Ученіе же о правственномъ порядкъ влекло за собою въру въ переселеніе душъ, въ будущія награды и наказанія.

Въ этомъ воззрвнія не трудно узнать основныя черты интайскаго, а также и египетскаго міросозерцанія. Міръ представляется, какъ въчный порядокъ, управляеный неизивинымъ закономъ. На этомъ однако мысль не ногла остаповиться. Такъ какъ закономъ связываются два противоположныхъ элемента, единое и многое, то естественно возникасть вопрось о взаниномъ отношения этихъ двухъ началь. Логически, единое предшествуеть многому, а не многое едивому; следовательно, надобно объяснить происхождение перваго изъ последняго. Единство же, въ своемъ отношения къ множеству, ножеть быть понято двумя способами: какъ внутреннее единство или какъ визшнее, какъ пребывающее въ различіяхъ или какъ исключающее изъ себя различія. Послѣднее ведеть къ понятію о субстанцін, какъ всегда себъ равномъ бытія, первое къ понятію о сущности, прининающей разнообразныя сормы, или въ переходящей черезъ противоположныя опредвления идев. Вследствие этого, отъ категорія закона, мысль переходить къ противоположнымъ категоріямъ субстанцій и нден. По отрывочнымъ, дошедшимъ до насъ известіянъ, можно дунать, что эти два направленія обнаружнинсь уже въ самой школь Писагорейцевъ. Алкиеонъ противополагалъ божественное начало земному: первое вѣчно и совершенно; въ немъ конецъ совпадаетъ съ началомъ; послъднее же преходяще, нбо оно движется между противоположностями и не въ состояния связать начало съ концонъ. Только человъческая душа причастна божественному естеству, а потому безсмертна. Въ этомъ воззрания выставляется понятіе о единомъ бытін, господствующемъ надъ иножествоиъ. Въ противоположность этому, Гиппазъ, согласно съ ученіемъ Іонійцевъ, понималь единое кагь огонь, принимающій разнообразныя сорны. Наконець, Эксанть пытался прим'вныть воззрание Пноагорейцевъ къ атомистической системъ. Онъ видъгъ въ числъ нераздъльную матеріальную единицу, въчно сохраняющую известную меру. Такимъ образомъ, основныя направленія онлосооіи здёсь

уже нашли своихъ представителей; но эти начала съ гораздо большею полнотою развиваются въ послёдующихъ школахъ.

Если Писагорейцы смотрван на міръ, какъ на ввчный, неизмённый порядокъ, то Іонійцы, напротивъ, видёли въ немъ единую, но постоянно измвняющуюся сущность. Вселенная представлялась ниъ, какъ одно живое, одушевленное целое. Первому іонійскому онлософу, Өалесу, также какь и послёднему. Гераклиту, приписывають изречение: "все полно боговъ". Но не отличая еще духовнаго начала отъ матеріальнаго, они понятіе о душё связывали съ тою или другою вещественною стихіею. Өзлесь началовь всего сущаго считаль нейтральную стихію, воду. Мы видёли, что и многія пантеистическія религіи душою міра признавали животворную влагу. Въ понятія о началъ заключалась однако неопределенность, которая и туть могла повести къ противоположнымъ воззрвніямъ. Начало можно понимать или какъ источникъ, откуда все происходитъ, или какъ единое, которое само принимаеть различныя формы. Таже противоположность, которая повела къ разложению писагорейской системы, появляется и въ школь іонійской. За Өалесомъ следують Анаксимандръ и Анаксименъ, изъ которыхъ первый понималь начало, какъ источникъ, а вторей, какъ душу всего сущаго. Анаксимандръ основною стихіею признаваль неопредвленное безграничное (то алеком), на томъ основания, что только безграничное можеть быть источникомъ безконечныхъ опредъленій. Изъ этой первоначальной стихія выделяются противоположности теплаго и холоднаго, изъ которыхъ составляется весь міръ, и въ нее же эти противоположности опять возвращаются, исо частное бытіе, говорить онлосооь, должно потерпъть наказаніе за свою неправду, то есть, за попытку самобытнаго существования. Анаксименъ, напротивъ, основною стихіею признавалъ воздухъ, обнимающій весь міръ, и въ видъ дыханія составляющій душу всёхъ существъ. Изъ него не выдёляются противоположности, какъ у Анаксимандра, но онъ самъ, посредствомъ сгущенія и разръженія, переходить въ противоположныя опредвления, становясь съ одной стороны водою и землею, а съ другой огнемъ.

Наконецъ, у послёдняго и высшаго представителя іоній-

ской школы, Гераклита, душа міра теряеть уже всякую опредленную сорну и переходить въ понятіе о міровонъ процессь, воторому подвергается всякое опреділенное бытіе. Все течеть, говорить Гераканть, все безпрерывно изивняется и переходить изъ противоположности въ противоположность. Нать веще, о которой бы можно было сказать, что она ость; все становится, все вийсти есть и не есть. Невидиное переходить въ видинос, и видинос въ невидинос, ночь въ день п день въ ночь; лъто и зима, война и миръ, голодъ и пресыщеніе, все это-опреділенія единой, вічно движущейся сущности. Соединенное постоянно раздъляется, и раздъленное опять соединяется; согласное разногласить, и разногласное согласуется, такъ что изъ всего выходить единое, и изъ единаго все. Эту живую, непрестанно превращающуюся сущность Геракинть называль огненъ нин душою, а также н вачнымъ времененъ ( and ). Міръ, говорить онъ, есть вачно живой огонь, который по закону потухаеть, и по закону снова возгорается. Но огонь, какъ стихія, составляеть только одну изъ формъ этого процесса; это-крайность объединения, которая затвиъ сана собою, въ силу присущаго ей закона, переходить въ противоположную крайность разъединения. Огонь превращается въ воду, а вода въ землю; это-путь въ низь, который однако снова переходить въ путь въ верхъ, гдъ все опять становится огнемъ. И эти два пути неразрывны, составляя единое движение единаго естества. Споръ, говорятъ Геракцить, есть отець всёхь вещей, но именно изъ спора проистекаеть высшая гарнонія, нбо надъ всяль владычествуеть единый, ввчный законь, необходимость или судьба (бирариби) которая ничену не позволяеть пребывать въ саностоятельномъ бытів, по заставляеть всякую частную форму постоянно измёняться и переходить въ противоположную. Этоть внутренній законъ, присущій міру, Гераклить называть также мудростью или разумонъ, Абтос. Онъ однать остается нензивннымъ среди ввчнаго движенія вещей.

Въ систенъ Гераклита онлосоотя Іонійцевъ достигаетъ той ступени, на которой она отрицаетъ собственное свое начало. Единая душа міра, проявляющаяся въ противоположныхъ опредъленіяхъ, улетучивается въ въчновъ процессъ бытія. Она перестаетъ быть постоянно сущимъ, а сохраияется только какъ идеальный заковъ, управляющій пере-

ходовъ отъ одной частной еормы въ другую. Хотя Геракинтъ называетъ душу міра огнемъ, но этотъ огонь не остается огнемъ: онъ потухаетъ и превращается въ противоположное. Нѣтъ опредѣленія, которое было бы постоянно пребывающимъ; все, по непреложному закону, вѣчно нзмѣняется. Въ результатъ остается процессъ, въ которомъ ничего нельзя удовить. Этотъ результатъ и былъ выведенъ послѣдователями Гераклита. Если Гераклитъ говорилъ, что невозможно дважды войти въ одну и туже рѣку, то ученикъ его Кратилъ утверждалъ, что невозможно даже однажды войти въ одну и туже рѣку. Подверженное вѣчному процессу бытіе улетучивается въ ничто.

Совершенно противоположно онлосооін Іонійцевъ воззрівніе Эдеатовъ. Если первые понимали сущность вещей, какъвъчно живую и изизняющуюся душу міра, то послёдніе признавали только единое, неизивнное, неподвижное, всегда себѣ равное, бытіе. Основателенъ этой школы быль Ксенофанъ. Окндывая взоромъ все пространство неба, онъ вездъ видълъ единаго Бога. Единство его онъ доказывалъ его всеиогуществоиъ, ибо Богоиъ можно назвать только Того, кону все подчиняется. Вичность его онъ выводиль изъ невозмож-. ности происхожденія Верховнаго Существа изъ чего либо другаго, его неподвижность и неизмённость изъ того, что вив его инчего изть. Но это единое Божество еще сливалось у него съ мідомъ. Единое Ксенофанъ называеть также всецваниъ (та). Въ этоиъ смъщения единой основы съ совокупностью вещей, то есть, единаго съ многимъ, очевидно, лежало противорачие, которое должно было повести къ новыиъ опредъленіямъ. И точно, ученикъ Ксенофана, Париенить, строго отличных мыслимое, единое, всегда равное себъ бытіе отъ кажущагося множества. Только первое есть; второе же не есть: это не более какъ пустое мненіе, или обманъ чувствъ. Есть только сущее, говоритъ Парменидъ, а несущаго вовсе нать. Сущее же, по самому своему понятію, едино и всегда себѣ равно. Оно вѣчно, ибо оно не можеть происходить ни оть сущаго, что было бы происхожденіемъ оть самого себя, ни оть не сущаго, такъ какъ послёднее не существуеть. Будучи всегда себе равнымъ, оно неподвияно и неизмённо. Оно нераздёльно, ибо оно могло бы быть разделено только не сущимъ, а не сущаго вовсе нёть; нако-

нецъ, оно опредъленно, нбо оно само себя опредъляетъ. Парменнатъ представлятъ это бытіе, какъ вездъ себъ равный шаръ. Таково, по его мизнію, истинное ученіе. Ложное же ученіе признаетъ небытіе равноправнымъ съ бытіемъ, а потому видитъ въ міръ сочетаніе двухъ противоположныхъ началъ, свътлаго и темнаго, которыя связываются находящеюся посреди ихъ богинею и Эросомъ, первымъ изъ боговъ. Парменидъ, въ своемъ сочнненія, излагалъ и это идеалистическое возарѣніе, противополагая его, какъ пустое инѣніе людей, истинному понятію о единой сущности, отрицающей всякое различіе. Ученикъ же его Зенонъ, устремляя все свое вниманіе на это раздѣльное бытіе, старался обнарушать всю его несостоятельность. Отправляясь оть безкомечной дѣлимости всякой величины, онъ доказывалъ несуществованіе многаго и невозможность движенія.

Однако и это воззрвніе подлежало критикв. Если вив сущаго въть ничего, то какимъ образомъ можеть оно быть определеннымъ, или ограниченнымъ, какъ утверждалъ Пар. менняъ? Всякое ограничение предполагаетъ начто, существующее вив предмета. На этомъ основания, другой ученикъ Парменида, Мелиссъ, призналъ единое безграничнымъ-Но черезь это, какъ замѣчаеть Аристотель, единое бытіе превращалось въ матеріальное зачало, нбо безграничнымъ древніе называли именно матерію. Мелиссь доказываль, что это безгранячное бытіє вічно, нераздільно и везді себі равно, нбо оно могло бы быть разделено только пустотою, а пустота есть небытіе, следовательно несуществуеть. Очевидно однако, что безпредельное бытіе, будучи протяженнымъ, уже въ себъ самомъ есть многое; слъдовательно, противъ него обращаются вст доводы, которые приводились Элеатами противъ существованія множества. Въ результать оставались только отрицательные признаки. Какъ доказываль уже Ксенофань, мы не можемъ признать чистое бытіе ни опредъленнымъ, ни неопредъленнымъ, ни движущинся, ни покоящимся. Переходя отъ одного опредвленія къ другому, дівлектика Элеатовъ все болье и болье улетучивала принятое ею начало, нбо всякое определение оказывалось къ нему неприложимымъ. Мы уже видели выше, что чистое бытіе есть пустое бытіе; отрицая всякое опреділеніе, оно само превращается въ инчто.

И такъ, противоположныя системы, вслёдствіе своей односторонности, приводять въ одному и томуже отрицательному результату. Чистое единство, также какъ и въчный процессъ, улетучивается въ ничто. Въ силу діалектическаго закона, односторонность сама себя уничтожаеть. Отсюда необходимость стать на новую точку зрвнія, соединяющую противоположныя начала, неизмённость бытія, какъ вёчной основы вещей, съ возможностью измёненій, то есть, опять же единое съ многниъ. А такъ какъ, отправляясь отъ чистаго единства, невозможно вывести изъ него множество, то остается признать послёднее первоначальнымъ определеніемъ бытія. Вслёдствіе этого, первое начало вещей само представляется какъ многое; происходящія же въ мірь перемвны понимаются какъ соединение и раздвление этого многаго. Такова точка зрвнія твхъ мыслителей, которыхъ мы обозначнии общимъ именемъ атомистовъ. Эллины, говоритъ Анаксагоръ, невърно понимаютъ происхождение и уничтоженіе вещей, нбо ніть вещи, которая бы происходила или уничтожалась; все только смвшивается я раздвляется, почему върнъе называть происхождение смъшениемъ, а уничтоженіе раздвленіемъ.

Эта новая точка зрёнія, которая частныя начала полагаеть въ основание всего сущаго, развивается опять въ четырехъ моментахъ. Первую ступень составляетъ ученіе Анаксагора, который въ основание всего сущаго подагаеть безконечно разнообразныя, но внутри себя однородныя частицы, гомоломовы, составляющія матерію. Надъ ними же, какъ высшее, устрояющее начало, онъ ставить разунъ (юж), который въ эту матерію вноснть порядокъ и образуеть изъ нея вселенную. Влиже къ Іонійцамъ подходить другой мыслитель тойже школы, Эмпедоказ. Онъ, также какъ Іонійцы, производить все сущее изъ четырехъ стихій; но у него эти стихін не переходять другь въ друга, а остаются, какъ ввчныя и неизивиныя субстанцій, изъ смвшенія и раздвленія которыхъ все происходить. Эти четыре стихіи суть вода, воздухъ, земля и огонь. Послёдній Эмпедоклъ противополагалъ тремъ первымъ, какъ стихію душевную, вслъдствіе чего онъ признавалъ и переселение душъ. Соединение же н разделение стихий онъ приписывалъ двумъ идеальнымъ началамъ, Любви и Враждъ. Первоначально, все было слито

н господствовала Любовь, затвиъ Вражда раздъляеть стихия и приводить ихъ из полнону разобщению; наконецъ, Любовь опять соединяеть раздъленное. Мы видниъ туть остатии идеалистической точки зрвнія, которая, выводя все изъпервобытнаго схъщения, старается все снова привести извысшену согласію.

Совершенно противоположно ей натуралистическое ученіе позднъйшихъ Іонійцевъ, которые, подобно Элеатанъ, все сводять къ первоначальной основь. Діогенъ Аполюніать доказываль, что сившеніе веществь и двёствіе ихъдругь на друга возможны только, если они въ основания своемъ однородны. Изъ этого онъ выводняъ, что все происходить изъ единаго, первобытнаго вещества, которону присущъ и Разунъ. Такимъ веществонъ онъ считалъ воздухъ. Сходныхъ съ этимъ воззрвніемъ началь держанся и ученикъ Анаксагора, Архедай. Наконецъ, чистымъ выраженіемъ этого направленія являются собственно атомисты. Девкнопъ и Демокритъ. Отвергая всякія постороннія начала, они признають только атомы и пустоту, первые какъ сущее, вторую какъ не сущее. Сущее, говорить Денократь, начвиъ не лучше не сущаго; первое есть полное, второе-пустое. Полное раздыляется пустотою; отсюда возможность движения. Но такъ какъ въ раздъления нельзя идти въ безконечность, то необходимо принять первоначальныя, нераздельныя единицы, изъ которыхъ все образуется. Въ существъ своемъ, эти частицы однородны, ибо иначе онъ не могли бы действовать другь на друга, но оне различаются величиною, сорною и положениемъ. Отъ различной ихъ всличины зависить ихъ тяжесть; тяжестью же опредвляется ихъ движение. Вслёдствие движения онъ сталкиваются: наъ этого образуется круговороть, въ которонъ тежелёйшія части несутся въ центру, а легчайшія въ окружности. При этонъ. втомы, имѣющіе однородное движеніе, естественно соединяются и образують тыв. Такинь образонь, все происходить по необходимымъ законамъ, вытекающимъ изъ самыхъ свойствъ первоначальныхъ частицъ. Атомисты отвергали въ природъ всякія конечныя ціли; они признавали. только чисто онзическия причины, или необходимыя отношенія тахъ частныхъ элементовъ, которые лежать въ основания вещей. Этимъ приченамъ они подчинали все без-

условно; весь ходъ природы представлялся имъ строго за-

Въ этой системъ не трудно узнать тотъ самый взглядъ, который донынъ господствуетъ въ естественныхъ наукахъ. Исторія философін убъждаеть насъ, что этоть взглядъ отнюдь не добыть путемъ опыта, а вытекъ изъ чистаго умозрвнія. Онъ составляеть известный способъ пониманія явленій на основаніи извъстныхъ логическихъ законовъ. Изследуя верховныя начала бытія, которыя по уверенію позитивистовъ намъ совершенно недоступны, человъческая мысль, слёдуя внутреннему закону развитія, проходить полный циблъ опредбленій абсолютнаго и послёдовательно приходить наконець къ атомистикв. Исторія философія показываеть намъ и то мъсто, которое принадлежить этому воззрвнію въ ряду другихъ системъ. Движеніе мысля отъ закона въ явлению, или отъ формы въ материя, есть путь разложения. На этомъ пути атомпстика представляеть послёднюю, слёдовательно низшую ступень. Какъ и всё другія системы, она соотвёствуеть извёстному элементу мірозданія; но когда этоть элементь, по существу своему подчиненный, выдается за верховный, то подобная точка зрвнія влечеть за собою противорвчія, которыя не позволяють на ней остановиться. Прежде всего, не сущее признается здёсь совершенно равнымъ сущему, и притомъ не какъ логическое только опредбление, которое именно всявдствіе внутреппяго противорвчія требуеть дальнайшаго движенія мысли, а какъ реальное бытіе, что немыслимо. Затвиъ, самое сущее представляется какъ безконечное разнообразие единицъ; но откуда берется это разнообразие? какая сила связываеть протяженную, слёдовательно дёлныую частниу въ одно недблимоз целое? этого теорія не объясняеть. Неделимость признается здёсь единственно для того, чтобы избъжать деления въ безконечность; но это значить разрѣшать, затрудненіе чистымъ произволомъ. Наконецъ, дальнейшие выводы этой теории уничтожають самыя ея основанія. Атомистика неизбъяно ведеть къ сенсуализиу. Если все происходить въ силу взаимнодъйствія атомовъ, то и всё наши представленія проистекають оть действія матеріальныхъ частицъ на внёшніе наши органы. Согласно съ этимъ, вившній опыть признается единственнымъ источ-

ни человаческаго познанія. Между такъ, атоны в пу-TOTA ME ANDICA HAN'S OUNTON'S: STO-SECTO YMCTBERENE ORредаения. Изъ опыта ны получаенъ только чувственныя висчатлания, которыя вовсе не соотватствують существу всней. Сладкое и горькое, холодное, теплое, краски, все это условно, говорить Демокрить; въ дайствительности же супествують только атомы и пустота. Очевидно, что въ этой теорія есть коренное противорвчіе: если истинно только то. что дается намъ умозраниемъ, а не опытомъ, то вся система. рушится; если же опыть составляеть для насъ единственный источникъ познанія, то мы должны отвергнуть всякія начала и признать за истину одно явление. Это и есть тоть шагъ, который сделала человеческая мысль, когда обнаружилась несостоятельность атомистики: оть началь она перешла къ явленію.

Такняъ образояъ, арханческій періодъ греческой онлосооін представляеть намъ полный циклъ ученій, развивающихся по одному в томуже догическому закону. Анадогія съ развитиемъ натуралистическихъ религий очевидна. Рядонъсъ этимъ можно указать и на соотвътствующее развите политическихъ формъ. Греческая жизнь въ этотъ періодъ. переходить оть аристократій къ демократій, черезъ противоположныя сормы тиранів и смашаннаго правленія. Демократія, сдълавшись господствующею, процвътаеть, пока она держится еще преданій и закона, но затвиъ она разлагается въ силу внутренней своей несостоятельности, и тогда возгорается борьба противоположныхъ общественныхъ элементовъ, олигархическихъ в демагогическихъ, богатыхъ в бъдныхъ, борьба, которая кончается только твиъ, что надъ объями сторонами воздвигается отвлеченная государственная власть, которая подчиняеть ихъ общему порядку. ..

Тотъже самый процессъ происходить и въ мір'я мысля. Средній періодъ философскаго развитія, періодъ реализна, есть время раздвоенія и борьбы. Сообразно съ разділеніемъопыта на вивший и внутрений, здъсь образуются двъ противоположныя школы, одна съ матеріалистическихъ, другая съ спиритуалистическимъ направленіемъ. Представителями натеріалистическаго реалнина являются Соонсты, представителемъ спиритуалистического, или нравственного реализ-Na-Corpath.



Основателенъ софистики былъ Протагоръ. Исходною точкою было для него понятіе о матерін, въ томъ видъ какъ оно выработалось въ школь Гераклита. Это-улетучивающееся вещество, которое находится въ въчномъ движения и въ себъ самомъ не содержитъ ничего опредъленнаго. Ничто не есть; все только становится, возникаеть и уничтожается. Возникновение же и уничтожение происходять всявдствіе встричи двухъ противоположныхъ направленій, на которыя разбивается вёчное движение материи: одно двятельное, другое страдательное, ощущаемое и ощущающее. При столкновения ихъ образуется извъстное ощущение. Это и есть явленіе, которое, въ силу этого взгляда, ничто иное какъ известное отношеніе двухъ противоположныхъ направленій вещества. Въ основанія явленій не лежить ничего существеннаго: представляющіяся намъ вещи сами по себъ не существують; есть только отношенія. Отсюда знаменитое изречение Протагора: "явление есть истина". А такъ какъ явление существуеть единственно для того, кто его ощущаеть, то отсюда другое изречение: "человъкъ есть изрило встать вещен". Но изридомъ явлиется человъкъ не какъ мыслящее существо, а какъ чувственное, притомъ не только въ своей индивидуальности, но и во всей своей измѣнчивости. Явленіе есть истина для человёка, только пока онъ его ощущаеть. Если въ тоже самое время другому представляется нёчто другое, то послёднее явленіе также естинно, какъ и первое. Всяздствіе этого, два противоръчащихъ другь другу положенія объ одномъ и томъже предметь могуть равно быть справедливы. Тотъ, кого ны считае. ъ сумесшедшимъ, ниветь точно такое же право смёяться надь нами, какъ и мы надъ нимъ. Однимъ словомъ, все относительно, и всякій предметь имветь значение единственно въ ту минуту, какъ онъ является и для тёхъ, кому онъ является.

Понятно, какой раздадь подобное ученіе должно было внести въ греческую жизнь. Всякія начала были отвергнуты, всё жизненныя основы поколеблены. Религія, нравственность, право, государство, потеряли свою власть надъ умами. Личность, во всей своей случайности, ставила себя выше всего; минутное ощущеніе дъявлось мъриловъ всего сущаго. Всякія сдержки были уничтожены, и всё личныя страсти разнузданы. И это ученіе проповёдывалось на всёхъ перепрестнахъ. Соенсты ходили по городанъ Грецін, и вездъ вознани повыя жизненныя начала.

Сочинения Соенстовъ не дошан до насъ; ны инвенъ саимя скудныя извъстія о низніяхъ тъхъ или другихъ онлососовь этой школы. Поэтому, невозможно представеть полной картины развитія соенстическихъ ученій. Твиъ не менве, на основания дошедшихъ до насъ намековъ, ны можемъ судить объ общенъ законъ развитія этого направленія. За Протагоромъ, иля котораго верховнымъ началомъ сушаго было явленіе, или вёчно движущаяся и измёняющаяся натерія, слъдуеть Горгій, который обратился въ понятію Элеатовъ о единствъ бытія, не съ твиъ однако, чтобы его доказать, а съ твиъ, чтобы его опровергнуть. Онъ доказываль, что единое бытіс, какъ основа всёхъ вещей, не существуеть; что если оно существуеть, то оно непознаваемо; наконецъ, что если бы оно было познаваемо, то понятіе о немъ невозножно передать словами. Но отвергая унозрительное единство, Горгій въ практическомъ отношенін держался сроднаго ему начала силы. Нанболее сообразнымъ съ природою онъ считалъ владычество сильнъйшаго; средство же для пріобр'ятенія власти надъ другими онъ видъль въ риторикъ, или искусствъ убъждать людей. Другой ученикъ Протагора, Продикъ, напротивъ, все возводилъ къ общену началу пользы; божественнымъ онъ называль то, что полезно людямъ. Наконецъ, поздивншій софисть, Гиппій, развивая понятіе о закона, различаль законы естественные и условные. Въ послъднихъ онъ видълъ только случайный произволъ человяка; таковы положительные законы государствъ. Первые же онъ признавалъ священными, такъ какъ они установлены природою или богами. Признакомъ ихъ служить то, что они приняты всёми народами. Гинцій щеголять и своями познаніями въ естественныхъ наукахъ. Отъ него, или оть его послёдователей, по всей въроятности. ндеть то учение, о которомъ Платонъ въ Законаля говорить, что оно въ устахъ почти у всёхъ. Все существующее раздвляется на естественное и искусственное, или условное. Одно получаеть свое бытіе оть природы и случая, другое отъ человъческой воли. Къ первому разряду относится все великое я прекрасное въ природъ: небо, стихія и тъла, животныя и растения. Все это произошло не отъ разуна и не

оть Бога, а отъ природы и случая. Созданное же нскусствомъ явилось позднёе, бренное отъ бреннаго. Это-человвческія игрушки, кало причастныя истинь, или скорье, твни и подобія. Только тв искусства болев существенны, которыя ближе къ природъ; таковы земледъліе, медицина, гимиастика. Религія же и политика всего более представляются искусственными изобрътеніями человъческаго ума. Боги не существують въ действительности, а выдуманы человёкомъ, и потому разные у разныхъ народовъ, смотря по тому, какіе установлены законодателями. Столь же нокусствениа и политика. Справедливость вовсе не истекаеть изъ. природы, а есть чисто человаческое дало. Люди, сладуя случайнымъ воззрвніямъ, безпрерывно мвняють свои законы; что они установляють въ извъстное время, тъмъ они и управляются. Но все это - искусственно и условно, а не существуеть по природв.

Мы видимъ, что и тутъ, на почвё явленія, повторяется тотъже законъ развитія, который раскрывается передъ нами вездё. Мысль, идя отъ опредёленія къ опредёленію, постоянно совершаетъ одинъ и тотъже круговоротъ. Въ арханческомъ періодё она шла отъ закона къ явленію; въ соонстикё она идетъ отъ явленія къ закону, проходя черезъ начала силы и пёли.

Но софистика составляеть только одну половину греческаго міросозерцанія вь этоть второй періодь развитія. Матеріалистическому реализму противополагается синритуалистическій, или нравственный, основанный на внутреннемь опыть. Здісь въ первый разь чисто духовная сущность, такъ отвлеченно-общее начало, отділяется оть матеріальной. Здісь зежить и начало субъективнаго пути: если софистика, составляя какъ бы дополненіе къ предшествующему періоду, движется оть явленія къ закону, то нравственный реализмъ, напротивъ, начиная новое движеніе, идеть оть субстанціи, или силы, къ идеъ.

Основателемъ этого направленія былъ Сократъ. Онъ внѣш нему опыту противополагалъ внутренній: по его ученію, въ самопознанія заключается источникъ реякаго знанія. Внутреннюю же сущность человѣка составляетъ разумъ. Онъ руководитъ насъ въ познанія вещей, также какъ и въ праккической дѣятельности. А такъ какъ разумное познаніе, въ

противоноложность чувственному, состоить въ установления правильныхь общихъ понятій, то Сократь прежде всего стараяся придти из община опредаленияма. Въ своихъ спорахъ съ Соенстани о правственныхъ предметахъ, онъ постоянно обращался въ нимъ съ вопросомъ: что такое добро само по себъ, какъ общее начало? и когда они, держась чувственныхъ представлений, указывали сму на тв или другия частныя явленія, онъ доказываль ниъ, что они запутываются въ противоръчія. Однако, стоя на почвъ опыта, Сократъ самъ добывалъ свои общія понятія не вначе какъ извлекая ихъ изъ частныхъ явленій, путемъ наведенія. По свидательству Аристотеля, ему въ логикъ принадлежать два начала: общія опредвленія и наведеніе. Но въ отличіе отъ Соенстовъ, матеріаловъ для наведенія служник ему не столько визшнія явленія, сколько внутреннія. По аналогія съ человическою душою, онъ видить во всей вселенной единый. управляющій ею божественный Разумъ; но вообще, онъ онзическій мірь оставляль въ сторонь, считая его недоступнымъ человъческому поняманию. Все его внимание было обращено на человъка, и главнымъ образомъ на правственную его сторону. Признавая въ разумв верховное начало человъческой души, Сократь самую добродътель полагаль въ знанія. Никто, по его мивнію, не діласть зла, зная, что это-здо. Поэтому, цель воспитанія должна состоять въ просвёщенія разуна, который самъ по себе одаренъ такою силою, что ничто въ душв не можеть ему сопротивляться. Такимъ образомъ, Сократъ признавалъ полную внутреннюю, нан нравственную свободу человѣка, совершенно отвергая возможность невоздержания. Въ этомъ состояла односторояность его ученія: между твиъ какъ Софисты виділи въ человыки одни чувственныя влеченія, Сократь все сосредоточиваль въ разумв. Эта односторонность была въ последствін восполнена ученикомъ Сократа, Платономъ, который, сочетая оба начала, возвель правственную теорію своего учителя къ высшему идеализму.

Ученіе Сократа страдало и другимъ недостаткомъ. Видя въ разумъ источникъ правственнаго добра, Сократъ не точно опредълнъ самое понятіе о добръ, какъ цъли человъческой дъятельности. То онъ добромъ признавалъ все полезное человъку, ибо добромъ считается именно то, что при-

26

носить пользу; то онъ высшее благо полагаль въ совершенствованія души, какъ главнаго предмета человъческаго попеченія. Эта неопредъленность понятій повела къ тому, что школа Сократа разбилась на два противоположныхъ направленія: Киренанки признавали добромъ для человъка умное пользованіе жизненными благами, Киники, напротивъ, воздержаніе отъ всего виъшняго.

Киренанки представляють ту отрасль школы Сократа, которая склоняется въ софистивъ. Цёлью человъческой дёятельности полагается частное начало, удовольстіе, даже не въ общей формъ, какъ счастіе, а какъ отдельное явленіе. Но въ отличіе отъ Софистовъ, Киренанки требовали, чтобы человъкъ, пользуясь удовольствіями, не поддавался имъ, а напротивъ, господствовалъ надъ ними. Властвуетъ надъ удовольствіями, говориль Аристиппь, не тоть, кто оть нихъ воздерживается, а тоть, кто ими пользуется, не увлекаясь ими, также какъ надъ кораблемъ или конемъ властвуеть не тоть, кто нин не пользуется, а тоть, кто умветь управлять ими, какъ хочеть. Высшее начало для человёка есть свобода. Я выбралъ средній путь, говориль тотъже Аристиппъ, не черезъ власть и не черезъ рабство, а черезъ свободу, которая скорве всего ведеть къ блаженству. Но такъ какъ содержание свободы дается все таки частными удовольствіями, то киренайская школа рано или поздно должна была пасть вслёдствіе присущаго этому началу противоръчія. Удовольствія не только противоръчать одно другому, но и каждое въ отдёльности нерёдко влечеть за собою противоположное ему чувство страданія. Самое значеніе ихъ-чисто субъективное и относительное. Поэтому, они не могуть служить общею целью человеческой деятельности. Поздивише Киренанки пришли къ убъждению. что ничто не имветь цвны само по себв; мудрый не дорожить даже самою жизнью. Тв же изъ нихъ, которые хотвли сохранить какое инбудь общее мерило, отвергля наконецъ самое удовольствіе и высшее благо полагали въ муд-DOCTH.

Этниъ Киренанки сближались съ противоположнымъ направленіемъ, вышедшимъ изъ школы Сократа, съ ученіемъ Киниковъ. Если первые склонялись къ частному и вибшнему бытію, то послёдніе, напротивъ, доводням до крайности отръшеніе отъ всего внъшняго. Только въ чистой дъятельности разума они видъли истинную добродътель и истинное блаженство. Удовольствіе же они считали гломъ, котораго слёдуетъ избъгать. Презръніе къ удовольствію, по ихъ мнѣнію, доставляетъ гораздо высшее наслажденіе, нежели все, что могуть дать внъшніе предметы. Вслёдствіе этого, Киники поставляли себё цёлью не нуждаться ни въ чемъ, утверждая, что этимъ человёкъ уподобляется Божеству. Выше всего они ставили внутреннюю свободу человёка, не сдержанную никакним внѣшними правилами. Мудрый самъ себъ даеть законъ.

- 103 -

Такимъ образомъ, чувственному ученію Киренанковъ противополагалось отвлеченно-нравственное начало; но на почвѣ внутреннаго опыта, это начало не могло развиться. Оставаясь въ предѣлахъ личнаго сознанія, оно не въ состояніи было произвести ничего, кромѣ гордаго эгонзма. Только позднѣйшая система Стонковъ, перешедшая на объективную почву, съ помощью умозрѣнія вывела изъ него цѣлый нравственный міръ.

Наконецъ, третъя школа, образовавшаяся изъ учениковъ Сократа, Мегарики, развивала идеальную сторону его ученія. Отправляясь отъ общихъ опредъленій Сократа, Мегарики утверждали, что только безтълесныя, постигаемыя разумомъ иден имъютъ истинное бытіе; все ме чувственное, подверженное измѣненію, ничто иное какъ призракъ. Противъ дъйствительности существованія чувственнаго міра они обращали свою діалектику, указывая на противорѣчія, которыя вытекаютъ изъ отношеній частныхъ алементовъ. Такимъ образомъ, ихъ иден оставались чисто логическими, субъективными понятіями, безъ всякаго отношенія къ вившнему бытію.

Мы имвемъ здёсь снова полный циклъ опредвленій, идущихъ отъ субстанцін, или силы, къ идев. Но всё эти ученія держатся на почвё субъективнаго реализма. Чтобы дать имъ объективное значеніе, надобно было внутренній опыть соединить съ вившиниъ, связать отвлеченныя иден Мегариковъ съ матеріализмомъ Софистовъ. Но это можно было сдёлать не путемъ опыта, а единственно умозрёніемъ, ибо умозрёніе од но въ состоянія постигнуть разумную связь противоположныхъ началъ и сочетать ихъ въ одно гармоническое

٠

цёлое. Надобно было, слёдовательно, отъ реализма перейти въ раціонализму. Это и сдёлаль величайшій изъ учениковъ Сократа-Платонъ.

· 104 ·

И въ раціонализмѣ мы находимъ тотъже циклъ четырехъ началъ, который мы видёли въ предъидущихъ періодахъ. Примыкая къ последнему определению спиритуалистическаго реализма, раціоналистическая философія отправляется отъ иден и восходить въ субстанціи. А такъ какъ ндея, будучи живымъ сочетаніемъ противоположностей, есть начало конкретное, субстанція же, напротивъ, какъ первоначальное единство, носить на себъ болье отвлеченный харабтерье то очевидно, что это-путь разложения. Исходную точку составляеть здёсь идеализмъ, главными представителями котораго являются Платонъ и Аристотель; затвиъ оплософія раздвляется на противоположныя школы Стоиковъ и Епикурейцевъ, изъ которыхъ первая развиваетъ спиритуалистическое, а вторая матеріалистическое ученіе; наконецъ, Неоплатоники возводять расходящіяся противоположности къ верховной ихъ основъ, къ начальному единству бытія.

Платонъ, какъ мы сказали, связываетъ неподвижныя иден Мегариковъ съ въчнымъ движеніемъ матеріальнаго бытія, началомъ, которое онъ, также какъ Софисты, заимствовалъ у Гераклита. Вслёдствіе этого, иден у Платона, съ одной стороны, являются въчными, себъ равными, мыслимыми сущностями; съ другой стороны, какъ живыя, реальныя начала, онв представляются раздельными, движущимися, изменяющимися. Первое есть форма бытія (то со), второе — форма небытія (то ра со), то есть, существованія противоположнаго истинному бытію, другаго (то ётери), по выраженію Платона. Первое вѣчно тождественно съ собою; второе же возникаеть и уничтожается, переходя отъ небытія къ бытію п оть бытія въ небытію. Эта вторая сторона составляеть необходимую принадлежность всего сущаго, ибо, въ силу лівлектическаго закона, единое является вибств съ твиъ и иногниъ, а многое единымъ. Какъ сзеро мы беремъ одностороннее опредвление, такъ оно улетучивается въ инчто или требуетъ восполненія противоположнымъ 1). Но какъ

. . . . . .

•) См. разговоры: Пермениде в Софисны, 10 - 1 - 1 - 1 - 1



противоположных другь другу начала, эти дев формы ввч-. но себа равнаго бытія и бытія изманяющагося образують два различныхъ влемента мірозданія. Следуя терминодогія Пизагорейцевъ, Платонъ называетъ ихъ границею (тюрас) и безграничнымъ (алюм). Но выше обонхъ онъ ставить бытіе сившанное (шихов). Наконець, къ этикъ тремъ начадамъ присоединяется причина смъщенія 1). Это смъщанное ) изъ обонхъ, изъ чисто мыслимой и изъ матеріальной сущности бытів, есть душа. Въ Тимев Платонъ изображаеть, і какимъ образомъ Богъ, сочетая въ гармоническихъ пропорціяхъ противоположные элементы, образуеть изъ нихъ единую душу міра. Всліздствіе этого, вся вселенная представляется какъ одушевленное животное, или какъ блаженное божество, вполна собою довольное и въ себа самонъ совершенное, чувственное подобіе верховнаго Божества. Само же Божество, причина смѣщенія, есть верховная идея, Добро. начало в конецъ всего сущаго, все приводящее къ себъ, какъ къ верховному совершенству.

Платонъ первый опредълнаъ всё четыре начала бытія и построняв ихъ сообразно съ присущимъ разуму діалектическимъ закономъ. Но господство идеализма въ его системв. повело въ смъшенію причины производящей съ причиною , конечною. Богъ, производящая причина вселенной, опредъляется какъ Добро, которое есть цёль всего сущаго. Это сившение сделалось исходною точкою для дальневшаго движенія мысли. Уже блежайшій преемникъ Платона въ руководстве основанной имъ Академін, Спевсициъ, заметниъ, что конечное начало есть высшее, но не первоначальное. Поэтому онъ Добро, какъ конечную цёль, отличиль отъ Единаго, какъ первоначальной основы; посреднив же между нимя онъ поставилъ Разумъ, источникъ идей, единосущный :: обониъ, но не сливающійся съ ними. Это послёднее начало. связующее оба первыя, Спевсиппъ, въ отличіе отъ Платона. призналь верховнымъ Вожествомъ. Сообразно съ этимъ, въ сплу направления, котораго зачатки им находниъ уже у Платона, міръ чистыхъ идей замъняется у него числами Пноагорейцевъ. Преемникъ Спевсиппа, также ученикъ Платона. Ксенократь, держась тойже мысли, выводных все су-

1) Cz. Pasrosopz; Sulede.

111 11

щее изъ первоначальной единицы и неопределенной двоицы... Всябдствіе этого воззрѣнія, весь міръ представлялся уже какъ порядокъ, нисходящій отъ совершеннаго къ несовершенному. Съ втимъ вмъств и нравственное учение подучило болёе отвлеченный характеръ. Другіе члены Академін, напротивъ, именно, Гераклидъ Понтійскій и Евдоксъ, слв. дуя противоположному направлению, старались связать съ. идеализионъ Платона начала Демокрита и Анаксагора. Гераклидъ считалъ матерію составленною изъ мельчайшихъ атомовъ, дъйствующихъ другъ на друга и устроенныхъ въ общій порядокъ верховнымъ Разумомъ. Что касается до Евдовса, то онъ, также какъ Анаксагоръ, въ основания всего матеріальнаго міра полагаль гомоіомеры и отвлонялся даже отъ правственнаго ученія Платона, признавая, вибств. съ Аристиппомъ, удовольствие за верховное благо. Наконецъ, этоть идеалистичный цикль завершается Аристотелемь, который всв начала бытія сводить къ единству лежащей въ. основания ихъ пдеальной субстанция.

Аристотель, также какъ Платонъ, признаетъ четыре начала бытія: противоположныя опреділенія матеріи и формы, начало движенія и цёль. Но онъ всё ихъ сводить къ одному. Первая онлософія, говорить онъ, изслёдуеть сущее, какъ сущее; сущее же и единое -- одно и тоже, ибо оба понятія связаны неразрывно. Сущее принимается однако въ разныхъ значеніяхъ: какъ сущность нан субстанція (диоѓа), какъ качество, какъ количество, наконецъ, какъ движение. Но основное понятіе есть субстанція, ибо все остальное относится къ ней и не существуеть безъ нея. Всв другія опредъленія не болже какъ признаки, или принадлежности (то очивевляхо;), которыя, сами по себв взятыя, составляють не сущее (то ил ол). Это область софистики; истинная же оплософія изслёдуеть субстанція. Что же такое субстанція? Субстанціею можеть быть матерія, форма, наконецъ, сочетаніе объихъ. Но матерія не есть истинная субстанція: она подвержена движению и перемънамъ; она существо каждой вещи содержить только въ возможности, а возможность одинаково заключаеть въ себъ противоположныя опредъления бытія и небытія. Двяствительное же существо вещи, то, чтодъласть се отима (тося т.), есть ся форма (есос). Однако не форма отдёльная отъ вещи, каковы иден Платониковъ: иден

суть общія начала, а общія начала не составляють истенкой субстанція вещей. Иден візчно сами себіз равны в неизивный, а потому не содержать въ себе начала движения. Истиниая субстанція есть форма, присущая натерін (ή доодя don to Eldo; to evor. Metaph. VII, 11, 25). Собственно, матерія не составляеть даже начто отличное оть формы: она относятся въ формв, какъ возможность (бучари;) въ двиствительности (вируша). Та самая сущность, которая въ натерія является какъ возможность, въ формъ становится дъйствительностью. Поэтому, послёдняя, то есть, ближайшая въ данной форм'в матерія и самая форма одно и тоже. Вопросъ сводится, следовательно, въ тому: что переводить возможность въ дъйствительность? Это и есть начало движения, которое производить сочетание матерія съ сорною. Но производящее отличается отъ произведеннаго только индивидуальнымъ существованіемъ, а не внутреннею сущностью, ибо человъкъ родится отъ человъка. Сочетание материя и сорны производится не соединеніемъ отвлеченной матеріи съ отвлеченною формою, а живою, двиствительною субстаннісю, которая заключаеть уже въ себь оба начала, а потому способна произвести другое такое же соединение. Слъдовательно, въ опредъления субстанция, мы должны всегда восходить къ причинъ производящей; но такъ какъ нельзя ндти въ безконечность, то необходнио признать первую причину. Этой причинъ не можетъ уже предшествовать ни-\ какая возможность, нбо тогда надобно бы было предположить новую причину, которая бы эту возможность перевела въ действительность. Следовательно, въ первой причинь не можеть быть катерін: это-чистая двятельность. Чистая авятельность безъ матерія есть мышленіе; савдовательно, первая причина, или основная субстанція, есть мышленіе. Но какимъ образомъ можеть мышленіе быть началомъ движенія? Оно можеть быть таковымъ. какъ цель. Цель есть желанное; все къ ней стремится; но сана она, двигая остальное, остается неподвижною. Это и есть Богъ, неподвижный двигатель вселенной. Неподвижность его не есть однако отсутствіе мизни. Напротивъ, Богь, какъ чистая двятельность, есть ввчно живое начало. "Жизнь его состоить въ мышленін; но это мышленіе обращено не на что инбо внишнее, а само на себя. Богъ есть

мыщленіе мышленія, какъ абсолютная субстанція и цёль - всего сущаго.

Мы видимъ, что Аристотель, также какъ Платонъ, остается чистымъ идеалистомъ. Платонъ опредълялъ Бога, какъ конечное начало, Добро, которое есть вивств и причина производящая; Аристотель опредёляеть Бога, какъ причи-. ну производящую, которая есть вмёстё цёль всего сущаго. Но и туть оказывается прежнее смёшеніе начальной причины съ конечною, а это опять ведеть въ противоръчащемъ выводамъ. Конечная причина предполагаетъ существованіе отличнаго отъ нея частнаго бытія; производящая же причина сама производить это бытіе. Держась понятія о Богь, какъ цван, къ которой все стремится, Аристотель видваъ въ немъ не производящую, а только движущую причину вещей. Но въ такомъ случав надобно показать, откуда берется независимое отъ него матеріальное бытіе. Вивсто одного начала, мы имвемъ два: Бога, какъ чистое мышленіе, и противоположную ему матерію. Чистая форма является вивств и началомъ движенія и цвлью. Вслёдствіе эт:го, санъ Аристотель, виссто четырехъ началъ, признаетъ иногда три, или, въ сущности, даже два: съ одной стороны форму, какъ положительное, и отсутствіе формы, какъ отрицетельное начало, съ другой стороны матерію, заключающую въ себѣ возножность того и другаго. Но туть съ еще большею настойчиьостью возникаеть вопросъ объ отношения этихъ двухъ началъ. Второй преемникъ Аристотеля въ руководствв школы Перипатетиковъ, Стратонъ, пытался разрышить его съ помощью развитаго Аристотелемъ понятія о субстанцін, какъ присущей матеріи формы. Всявдствіе этого, онъ отвергаль представленіе о Богв, отдвльномъ отъ міра, и все производнять изъ разлитой въ природъ силы. Но эта единая сила, согласно съ идеалистическимъ воззрѣніемъ, сама въ себѣ содержитъ уже противоположныя опредвленія возможности и двятельности, матеріи и формы, и тогда прежній вопросъ повторяется уже въ препълахъ одной и тойже субстанція. Изъ двухъ противоположныхъ ея сторонъ, которая первоначальная и которая производная? Форма ли предшествуеть матеріи или матерія формъ? Различное разръшеніе этого вопроса ведеть къ двумъ противоположнымъ точкамъ зрвнія, къ чистому спиритуализну или въ чистому матеріализму. Первое мы находимъ у Стонковъ, второе у Епикурейцевъ. Эти двъ системы представляютъ послъдовательное разложеніе идеалистическаго сочетанія противоположностей.

Посредствующимъ звеномъ въ этомъ процессъ является. древныйшій скептицизиь. Недостаточность чистаго идеализна для объяснения верховныхъ началъ бытия повела къ соннвнію относительно самой возможности этого объясненія. Пирронъ и его школа утверждали, что мы знаемъ одни явленія; сущность же вещей оть насъ скрыта, вследствіе чего мы обо всякомъ предметв можемъ съ одинакою достоввоностью утверждать противоположное. При такихъ условіяхъ, человёку остается только воздерживаться отъ всякаго сужденія и руководствоваться чисто практическими правилами, которыя могуть вести его въ счастанвой жизни. Пирронъ полагаль счастіе въ невозмутимости духа, которая дается скептицизмомъ. Человъкъ не смущается явленіями, зная что въ нихъ нътъ ничего истиниаго, но что всё они безразличны. Въ практическомъ же отношения, для сохранения невозмутимости духа необходима добродетель, которая поэтому и составляеть истинную цель жизни.

Съ теченіемъ времени, самал основанная Платономъ Ака-: демія, подъ руководствомъ Аркеснаяя, перешия въ скептицизиу. Аркесный утверждаль, что практическаго счастія достигаеть тоть, вто за недостаткомъ истины следуеть вероятному; но въ противоположность Пиррону, онъ въроятное полагаль не въ добродътельной жизни, а въ выборв различныхъ, представляющихся человъку удовольствій. Такниъ образомъ, самый скептицизмъ велъ къ противоположнымъ взглядамъ. И точно, практическія начала жизни могуть быть различны, смотря по тому, какую цёль полагаеть себе человъкъ. Но чъмъ опредъляется самая цъль? На это скептицизиъ не въ состоянія дать отвёть. Отвергнувъ теоретическія начала, онъ твиъ самымъ лишаетъ практическія правила всякаго основания. Противоположность Киниковъ и Киренанковъ показываеть, что практическимъ началомъ человъческой жизни можеть быть или добродьтель или удовольствіе. Выборъ того или другаго зависить отъ всего нашего міросозерцанія, то есть, окончательно оть теоретическихъ началь. Слёдовательно, практическая философія необходимо требуеть

теоретическихъ основаній, а такъ какъ практическія начала могутъ быть разныя, то отсюда опять рождается противоположность спиритуалистическаго воззранія и матеріалистическаго. Скептицизмъ уступаетъ мъсто развитію противоположныхъ школъ, стоической и епикурейской.

Стонки признавали единую субстанцію, лежащую въ основанія всего сущаго, именно, діятельное начало Аристотеля. Употребляя неточное выражение для опредъления этой субстанцін, они называли ее твломъ (обща); но это названіе означало у нихъ не матеріальную, а чисто духовную сущность, ибо телами они называли ночь, день, времена года, истину, добродатель, однима словома, все, что дайствуеть. Поэтому они слово: толо заменяли также словомь: живое существо ((wow), или духа (питора, spiritus, animus). По ученію Стонковъ, не разумъ происходить отъ матерін, а матерія оть разума. Верховное начало всего сущаго есть божественный Разумъ (лотос, нойс), который все изъ себя производить и все собою проникаеть. Разумъ есть сама вселенная; матерія же ничто яное какъ проявленіе этого начала, страдательная форма, въ которой осуществляется двятельная сила. Къ матерія Стонки прилагаля ученіе Гераклита, въ которомъ все частное улетучивается въ въчномъ процессь бытія. Постояннымъ въ этомъ движеніи являются только чисто разумныя начала, составляющія частныя проявленія верховнаго Разума. Эти разумныя начала, оть которыхъ проистекають качественныя свойства вещей, Стоики обозначали названіемъ стеменныха разумова (дого отвериатіхої), ибо изъ нихъ, вакъ изъ свиени, происходятъ всв вещи. Въ этонъ сныслё сано Божество называется свменнымъ разумомъ вселенной. Оно является владычествующимъ надъ встин (тусцонхов), и все сдерживаетъ узами неизитинаго закона. Поэтому Стонки называли также верховный Разумъ судьбою (еінарият) нан Провиденіенъ (прогола). Вселенная представлялась ниъ, какъ непреложный порядокъ, въ которомъ все частное опредъляется отисленіемъ въ цълому. А такъ какъ этотъ порядовъ исходить отъ божественнаго Разума, то онъ въ себѣ самомъ совершенъ. Явленіе же зла Стонки старались объяснить твиъ, что несовершенство частей необходимо для совершенства цвлаго. Они подробно развивали ученіе о божественной правдѣ, или теодицею; но

подобно всёмъ чистымъ спиритуалистамъ, которые, отправляясь отъ односторонняго начала, не въ состоянія объясиять начало противоположное, они въ этомъ вопросъ запутывались въ нескончаемыя противоръчія.

Этоть цёльный мірь, въ которомъ все связано разум-нымъ и непреложнымъ закономъ, представляетъ, по учению Стояковъ, рядъ ступеней, идущихъ отъ несовершеннаго къ совершенному, отъ матерін къ верховному Разуму. Согласно съ теоріею Геравлита, который въ своемъ въчномъ процессв признаваль путь вънизъ и путь въ верхъ, эти ступени. представляются какъ стихін, изъ которыхъ двъ низшія при-надлежать более къ страдательному, а дет высшія болеевъ дъятельному началу. Этому јерархическому порядку соотвътствуетъ и восходящій порядовъ отдъльныхъ существъ. Низшую ступень составляють неорганическія существа, затвиъ растенія, далъе животныя; выше же всъхъ земныхъсуществъ стоитъ человъкъ, въ которомъ владычествующее начало (дудимихо) есть разунъ. Стонки видели въ одномъ. разунів истинную природу человізка. Въ діятельности разума состоять и добродътель; все же визшнее не имъетъ. некакого значенія и должно быть отвергнуто. Мудрый слідуеть исключительно велёніямъ разума. А такъ какъ разумъ есть общее во всёхъ и связующее все начало, то всѣ разумныя существа образують единое общество. Не тольковсь люди должны смотрать другь на друга, какъ на братьевъ, но установляется общение между людьми и богами. Согласно съ спиритуалистическимъ характеромъ стоическаго ученія, нравственный міръ, обнимающій всв разумныя существа, составляеть высшее выражение порядка, господствующаго въ мірозданія. Всябдствіе этого, главное вниманіе Стонковъ было обращено на нравственную сторону человвческой двятельности. Терпвніе, потость, покорность воль Провиденія, прощеніе обидь, любовь къ врагань, неутоиниая двятельность на пользу человвчества, однинь словомъ, всё высшія добродетели требуются отъ мудреца оплософами стоической школы.

1

1

ł

í,

11

71

13

Совершенно противоположно этому чисто спиритуалистическому міросозерцанію ученіе Епикурейцевъ. Здёсь нематерія представляется явленіемъ разума, а разумъ явленіемъ матерія. Епикурейцы отправлялись оть тогоже самаго-

положенія, какъ и Стоики, именно, что субстанцією называется то, что дъйствуетъ на другое, или что воспрининаеть двиствіе другаго. И они это двятельное начало называли тёломъ; но они принимали его въ чисто матеріальномъ смыслё, какъ протяженное, слёдовательно дёлниое вещество. А такъ какъ въ дъленія нельзя идтя въ безконечность, то Епикурейцы, въ противоположность Стоикамъ, цёлнкомъ усвоивали себъ атомистическую теорію Демоврита. Изъ атомовъ и раздвляющей ихъ пустоты образуется все сущее. Самая душа представлялась имъ только сочетаніемъ тончайшихъ атомовъ. Такую душу Епикуръ приписываль и богамъ, ведущимъ блаженную жизнь въ пространствахъ между безконечными мірами. Сообразно съ этимъ, все человъческое знаніе производилось изъ опыта. Единственною цёлью человёка признавалось личное счастіе, то. есть, ощущение удовольствий и избъжание страданий. Но и туть, также какъ у Киренанковъ, противоръчія, лежащія въ началъ удовольствія, повели къ тому, что Епикуръ выше всего ставилъ невозмутимость духа, которая одна даетъ человъку истинное наслаждение. Съ этой точки зрвнія, онъ проповъдывалъ и добродътель, ибо только этимъ способомъ человъкъ избавляется отъ безпокойства и страха, сопряженныхъ съ порочными двяніями. Восхвалядось и общеніе. съ другими для взаимной пользы; но такъ какъ общеніе, съ этой точки зрвнія, служить только средствомъ для личнаго удовольствія, то Епикурейцы учили, что мудрый, вообще долженъ удаляться отъ общественныхъ дълъ, принимая въ нихъ участие единственно на столько, на сколько это требуется собственною его безопасностью. Однимъ словомъ, согласно съ общимъ направленіемъ матеріалистической философія, выше всего въ нравственномъ отношенія ставился благоразумный эгонзив.

Односторонность этихъ двухъ противоположныхъ системъ, стоической и епикурейской, естественно должна была повести къ новому философскому движенію. Возродившійся скептицизиъ Новой Академіи подвергъ тщательной критикъ основанія этихъ системъ, въ особенности то мърило истины, которое каждая изъ нихъ считала руководящимъ началомъ познанія. Результатъ критики былъ отрицательный. Волею или неволею, приходилось опять возвратиться къ чисто практическимъ правиламъ. Неудовлетворительность скентицизна повела однакоже въ тому, что сами Академики стали искать положительнаго примиренія противоположностей. путемъ эклектизна. Но эклектизнъ, лишенный твердой ондосооской основы, не въ состояния быль удовлетворить потребностямъ человъческаго ума. Новый скептицизиъ Энезнаема положнаъ конецъ и этой попыткв. Чтобы достничть единства противоположныхъ началъ, духовнаго и матеріальнаго, надобно было сдълать последний шагь въ развити онлосооской мысли, а именно, возвыситься къ общей основъ обояхъ міровъ, яъ самосущему бытію. Это и слъдада Александрійская школа, высшимъ цветомъ которой были Неоплатоннки. Отнынъ мысль ищеть примиренія противоположностей уже не въ нихъ самихъ, а въ той божествеяной сущности, отъ которой онв происходять. Отсюда полурелигіозный характеръ этого міросозерцанія, характеръ, который вполнъ объясняется чистымъ развитіенъ еклосоеін. безъ всякихъ постороннихъ вліяній. И здъсь, какъ и вездъ, внъшнія вліянія приготовляли только почву, на которой могло совершиться внутреннее движение мысля.

Первый ендосось, который отчетанно сормулироваль это направленіе, былъ александрійскій Еврей Филонъ, жившій около Рождества Христова. Истина, по его учению, постигается только однимъ путемъ: надобно, чтобы умъ отъ конечнаго возвысныся къ безконечному, отъ иногаго къ единому, отъ произведеннаго въ непроизведенному. Это безвовечное, единое, непроизведенное начало есть Богь, который, ниенно по своей безконечности, стоить выше всякаго частнаго опредъления. Поэтому, умъ человъческий не въ состоянія его постигнуть. Мы можемъ сказать только, что онъ есть, но не можемъ опредвлять его сущность. Бытіе составляеть единственный признакъ, который возможно ему приписать. Богъ есть единое, самосущее бытіе, начало всякаго бытія. Все сущее происходить оть него и держится только низ. Какъ производящій все остальное, онъ является ввчно двятельною Силою, а какъ совершенный въ себв самонъ, онъ опредвляется, какъ Добро. Эти два опредвления, Силы и Добра, связываются третьнить, Разумонъ (хотос), стоящемъ посреднив между обоеми. Такимъ образомъ, не смотря на признанную неспособность человическаго ра-

зума определить Божество, Филонъ определяеть его, какъ •Силу, Разунъ и Добро.

Но безконечный и совершенный Богь не можеть, по ученю Филона, придти въ непосредственное соприкосновение съ конечнымъ и несовершеннымъ матеріальнымъ міромъ. Для этого нужень посредникь, и такимь служить божественный Разунь (хоро;). Когда Богь хотвль создать мірь, говорить Филонъ, онъ произвелъ сначала мыслимый міръ идей. Эти иден не суть только в'ячные первообразы вещей. Также какъ Стонки, Фидонъ признаетъ ихъ двятельными ·силами; всё онё составляють части единаго верховнаго Разума, обнимающаго весь мыслимый міръ. Верховный Разумъ является устроителемъ вселенной, посредникомъ между Богомъ и міромъ, посланенкомъ Божьимъ. Филонъ называеть его даже вторымъ Богомъ; однако онъ отличаеть его оть верховнаго Божества и причисляеть его къ произведенному, называя его старайшимъ изъ рожденныхъ существъ, сыномъ Божьимъ, или сыномъ божественной Мудрости.

Этому чисто идеальному міру противополагается міръ матеріальный. Матерія есть страдательная, мортвая, неустросенная, темная субстанція. Она составляеть начало всего носовершеннаго, конечнаго, злаго. Человъкъ же стонтъ посреднев между обонии мірами, твлоиъ причастный матерін, а разумонъ состоя членомъ мыслимаго міра. Погруженный въ матерію, онъ по физическому рожденію причастенъ грвху. Задача его заключается въ томъ, чтобы отрвшиться по возможности отъ всякихъ физическихъ вліяній и жить чисто разумною жизнью. Но будучи несовершеннымъ существомъ, онъ не въ состоянии сдълать это собственными силами: на это нужна помощь Божья; человъкъ долженъ вступить въ общение съ Божествомъ. А такъ какъ Богъ есть единое бытіе, стоящее выше всякихъ различій, то человъкъ, для того чтобы къ нему возвыситься, долженъ отръшиться не только отъ матеріальныхъ влеченій, но н оть самой мысли, которая составляеть не более какъ известную форму частнаго бытія. Только полнымъ самозабвеніемъ и экстатическимъ погруженіемъ въ божественную сущность достигается единение съ Вожествоиъ.

Таково ученіе Филсиа. Производи все сущее изъ чисто .Единаго, которое есть вийств и совершенное бытіе, онъ

Digitized by Google

не объясных однако, откуда происходить натеріальное, влое начало. Вогъ, какъ чистое добро, не касастся даже натерія; посредствующій Разумъ, какъ устроитель вселенной, производить только доброе; откуда же взялась натерія, а съ нею 210? Очевидно, что въ системъ Филона лежатъ дуализмъ, который не устранялся признаннымъ имъ верховнымъ единствомъ бытія. А такъ какъ, притомъ, это первоначальное единство остается внё міра, все же доброе въ мірѣ производится Разумомъ, то оказывается противоположность нежду божественнымъ, разумнымъ, добрымъ началомъ и матеріальнымъ, злымъ. Этотъ именно дуализмъ выступаетъ теперь на первый планъ; онъ составляеть характеристическую черту онлосооскаго развития первыхъ въковъ послѣ Р. Х.

Здёсь мы опять встрёчаемъ двоявое направление: съ одной стороны преобладание спиритуалистического начала, съ другой матеріалистическаго. Первое мы находимъ у Неопивагорейцевъ и у пноагорензирующихъ Платониковъ, къ числу которыхъ принадлежалъ Плутархъ. По учению этихъ ФИЛОСОФОВЪ, ВЪ міръ признаются два начала, разумнос, чисто духовное, источникъ порядка и добра, и матеріальное, оть котораго происходить всякій безпорядокь и 210. Первое приводится въ соотношение съ писагорийскою единицею, второе съ неопредёленною двоицею. Владычествующій въ мір'в Разумъ, установляя единство въ различія, устрояетъ міръ по законамъ чисель; но матеріальное начало береть свое и вносить разстройство въ это согласное целое. Протевсположный этому катеріалистическій дуализиъ мы находниъ у Цельза, извёстного врага христіанства. Признавая существование Вога и даже чистый міръ духовъ, Цельзъ съ другой стороны, вийств съ Епикурейцани, стояль на томъ, что природа управляется законами онзической необходниости, которыхъ ничто не можетъ наизнить, и во ния этого начала, ратоваль противь духовнаго содержанія христіанства.

Невозможно было однако остановиться на дуализић. Надобно было связать противоположныя начала, указавши, откуда они происходять. Это и сдълали Неоплатоники, которые въ более онносооской сорив возвратились из ученю Филона, полагая въ основание своего міросозердания понятіе о Богѣ, какъ самосущемъ Бытін, и стараясь вывести самый матеріальный міръ изъ двятельности этого единаго Божества.

Первый философъ, который развиль это воззрание въ цельную систему, быль Плотинь. Онь отправляется оть положенія, что необходимо признать начало, лежащее за предвлами не только физическаго, но и мыслимаго міра, ибо многому предшествуеть единое, сложному простое. Мышленіе же въ себѣ самонъ есть уже многое: въ немъ является двойственность мыслящаго и мыслимаго, формы и содержанія. Слёдовательно, оно предполагаеть первоначальное единство, отъ котораго оно происходить, и котораго оно составляетъ отражение. Единое же должно быть понято прежде всего какъ безконечное; къ нему, поэтому, не придожимы никакія опредъленія. Но такъ какъ оно составляеть, вивств съ твиъ, начало всего сущаго, то оно должно быть понято и какъ абсолютная причина, или Сила, которая называется также Добромъ, ибо все ею держится и все отъ нея зависить, а она сама не зависить ни оть чего. Въ качествъ Силы, Единое, по внутренней необходимости, производить нии рождаеть изъ себя другое. Но производя, оно не переходить въ другое, а остается равнымъ себѣ. Рожденному оть него сообщается только избытовъ бытія или силы. Всладствіе этого, рожденное всегда ниже рождающаго. Но оно носить въ себѣ силу рождающаго и существуеть только этою силою; а потому оно, въ свою очередь, рождаеть новое бытіе, опять менбе совершенное, нежели то, отъ котораго оно происходить. Отсюда возниваеть рядь сущностей нан міровъ, которые всё исходять оть первоначальной Снам, всв держатся ею одною, всв проникнуты разливающеюся наъ нея жизнью, всё имбють въ ней свою цель и средоточіе, но представляють различныя степени совершенства по мёрё удаленія оть перваго источника, оть самосущаго Единства. Такихъ ступеней Плотинъ признаетъ четыре, сообразно съ четырьмя основными началами бытія. Первую составляеть само первоначальное Единство, вторую-мірь чистой мысли, или Разумь (юйс), отражающій въ себѣ верховное Бытіе, затѣмъ Душа міра, связывающая Разумъ съ матеріальною природою, наконецъ, матеріальный міръ. Первыя три начала-божественныя; послёднее же земное. Будучи нанболъе удалено отъ первоначальнаго Бытія, опо менъе всего ему причастно, и болъе другихъ причастно небытію. Всяъдствіе этого, оно нензбъжно носять на себъ печать несовершенства. Въ этонъ только смысяъ, какъ заключающая въ себъ недостатокъ, матерія можеть быть признана началомъ зла. Съ положительной же стороны, какъ отраженіе добра, матеріальный міръ имъетъ въ себъ красоту и гармонію. Онъ представляеть живое существо, въ которомъ все проникнуто общею душою, и всъ члены находятся въ согласіи съ цълымъ. На своемъ мъсть, все добро; несовершенство частей необходимо для совершенства цълаго.

Для человъка однако, матеріальное существованіе представляеть только низшую форму бытія. Истинное существо человъка заключается въ его душъ, которая принадежить въ высшей области и только въ сплу общаго закона инсходящей причинности соединиясь съ матеріальнымъ органомъ, или теломъ. Поэтому, назначение человека состоить въ зозвращенін къ тому безтвлесному міру, отъ котораго онъ произошелъ. Къ этому онъ приготовляется уже въ настоящей жизни, очищениемъ души отъ всякой привязанности бъ земнымъ благамъ. Это очищение не должно однако состоять въ аскетическомъ отрёшении отъ всего матеріальнаго. Физичсскій міръ самъ есть изображеніе Вожества; онъ носить на себв печать красоты. Но опзическая красота должна быть не цёлью, а средствомъ для возведенія души на высшую ступень. Она указываеть ей на тв чисто идеальныя начала, которыхъ она является отблескомъ. Сознаніе этихъ началь дается мышленіемъ, которое поэтому составляеть высшую двятельность человёка, заключающую въ себв и высшее блаженство. Но и мышленіемъ человвиъ достнгаеть только до постижения Разуна. Для того чтобы возвыснться въ чистому Единству, онъ долженъ отрёшиться оть самаго мышленія и погрузиться въ состояніе совершенно неопределеннаго и безмятежнаго экстаза. Этихъ только путемъ онъ доходить до единенія съ Божествонъ. Поэтому, верховное начало въ человѣческой жнани есть ре-JHITIS.

Ученіемъ Плотина завершается собственно развитіє греческой философія. Противоположность двухъ міровъ, мысли-27

маго и матеріальнаго, сведена здъсь къ причинъ произволящей, къ самосущему Бытію, изъ котораго, рядомъ ступеней, истекаеть все существующее. Дальнвишее движение неоплатонической философіи представляеть только подробное развитие этихъ началъ, безъ всякаго существеннаго измъненія. Ученикъ Плотина, Поропрій, разработывалъ преимущественно индивидуальную сторону его ученія, а именно, отношение человъческой души къ окружающему ее міру. Ямелихъ, няпротивъ, отръшаясь отъ частнаго бытія, погружался въ размышленія о божественной сущности, которую онъ излагаль по троичной системь, вездь различая начала Единства, Разума и Дущи. Онъ сделался главнымъ толкователенъ языческой иннологіи, которую онъ старался применить къ своей теософіи. Наконецъ, Проклъ, соединяя религіозное воззрвніе съ философскою діалектикою, предприняль полное построение всей неоплатонической системы на основанін діалектическаго закона, въ силу котораго каждая нисходящая ступень бытія представляеть въ свою очерель тройственность ступеней: пребывание въ первоначальной основъ, выхождение изъ нея и возвращение къ ней. Согласно съ этимъ, главная задача человъка заключается въ возвращения въ Божеству. А такъ какъ божественная сущность въ восходящемъ порядкъ представляется, какъ тройственность Души, Разума и Единаго, то и возвращение человѣка къ Богу совершается посредствомъ тройственности любви, истины и вёры. Любовь ведеть насъ къ истинё посредствоиъ созерцанія красоты; истина раскрываеть намъ мыслимый мірь; но выше всего стонть вёра, которая приводить насъ къ внутреннему единенію съ Божествомъ.

Такимъ образомъ, разумъ, пришедши діалектическимъ путемъ къ высшему отвлеченію, къ понятію о единомъ бытія, отрекается отъ самого себя и передаетъ свое знамя въръ. Иначе и не могло быть, ибо чистое отвлеченіе, какъ мы объяснили выше, есть вмъстъ и чистое отрицаніе. Здъсь повторяется общій законъ онлосооскаго мышленія. Когда послѣдній изъ сколько инбудь значительныхъ представителей неоплатонизма, Дамаскій, хотѣлъ опредѣлить первоначальное бытіе, онъ принужденъ былъ отрицать въ немъ всѣ противоположныя другъ другу опредѣленія: оно не можетъ быть названо ни единымъ, ни многимъ, ни производящимъ, ин непроизводящихь, ин первыхь, ин предшествующим остальному, ин стоящимъ надъ всёмъ, нбо все это только относительныя опредёленія, которыя не прилагаются къ абсолютному. Его можно опредёлить только какъ немыслимое, невыразимое, и даже не какъ таковое, ибо немыслимое и невыразимое противоположно мыслимому и выразимому, слѣдовательно опять относительно. Въ отношени къ абсолютному, мы можемъ признать въ себѣ только состояние сысочайшаго невѣдѣнія ('лардума), обличающаго ограниченность человѣческаго разума и человѣческой рѣчи.

Въ этихъ положевіяхъ Дамаскія не трудно узнать ту самую діалектику, которою руководствовалось мышленіе Элеатовъ. Отправившись отъ объективнаго созерцанія вселенной, разумъ пришелъ къ субъективнымъ началамъ чистой мысли, но здёсь онъ нашелъ тёже самые законы и опредъленія, какимъ онъ слёдовалъ и тамъ, ибо иныхъ у него нъть и быть не ножеть. Законы чистаго разуна суть визсть и законы объективнаго бытія. Куда бы мы ни обратились, къ созерцанию природы, къ изслъдованию явлений или къ развитно чистой мысли, вездъ мы найдемъ тотъже самый циклъ однихъ и трхъже опредвлсий. Исторія греческой мысли даеть намъ всё возможныя точки зренія и вст возможные пути, черезъ которые прохедить человаческая мысль; но все это разнообразіе расходящихся повидимому точекъ зрънія и путей представляеть развитіе однихъ и твхъже началъ, по одному и томуже закону. Объективное движение мысли отъ закона къ явлению и отъ явления къ закону, субъективное движение отъ субстанции къ идев и отъ идеи въ субстанція, все это составляетъ только отдельныя стороны или моженты одного общаго онлосооскаго процесса, который здёсь представляется намъ во всей своей полноть, какъ законченное целое. Мы имсемъ тутъ фактическое доказательство высказаннаго нами положения, что енлососы, съ высшей точки зрвнія, не противорвчать другъ другу, а восполняють одинъ другаго. Противоръчать другъ другу отдъльныя системы; совокупность же системъ составляеть одну непрерывную цёпь, въ которой все всязано, все движется единымъ закономъ, и каждое воззрвніе, какъ отдѣльное звено, занимаеть подобающее ему мѣсто въ общемъ организмъ. Въ приложения къ древней оплософія,

выведенная выше мысль проведена черезъ всв явленія и нашла въ нихъ полное фактическое оправданіе.

Разультатомъ этого процесса является новый религіозный синтезъ. Совершивши весь свой путь, развивши всъ свои определения на всёхъ возможныхъ точкахъ зрёния, онлосооская мысль снова возвращается въ Божеству, отъ котораго она отощла. Но этотъ новый синтезъ не похожъ на предъидущій. Мы видели, что путь оть объекта къ субъекту есть путь раздожения. Субъективное начало, чистый разунь, есть вивств отвлеченно-общее начало, которому противополагается начало частное, или матеріальное. Если натуралистическій синтезъ, служнышій для мысли точкою псхода, представляль первоначальное единство, то новый синтезъ, къ которому приходить теперь мысль, заключаеть въ себъ, напротивъ, абсолютное раздвоеніе, или противоположеніе отвлеченно-общаго начала частному. Это-синтезъ чисто спиритуалистическій, или нравственный, и та религія, которая является здёсь господствующимъ элементомъ, есть релягія нравственнаго міра. Таково именно христіанство.

Мы видели уже существенныя черты христіанской доглы: учение о Тропцъ, воплощение Слова, искупление человъчества. Мы не станемъ возвредаться къ религіозной сторонъ этого предмета; но съ чисто исторической точки зрвнія, мы не можемъ не замътить, что значение всего сказаннаго выше еще болье выясняятся и подтверждается для нась предшествующимъ изложечиемъ историческаго хода. Развитие языческихъ религій и древней оплософія могло уб'ялить насъ, что троичность божественныхъ началъ, Силы, Разума и Духа, была истиною, искони присущею человвческому сознанію. Она указывается человіку самыми законами его разума, въ которыхъ отражаются законы вселенной. Языческія религін, не отдълявшія еще матеріальнаго элемента отъ духовнаго, присоединяли къ этимъ тремъ началамъ четвертое, земное, которому онъ давали форму женскаго божества. Христіанство, какъ объяснено выше, въ лицѣ Матери Божьей и святыхъ, возводитъ и это начало къ Богу и дълаеть его предметомъ поклоненія; но оно даеть ему второстепенное мъсто, не признавая его, подобно тремъ первымъ, сормою абсолютнаго бытія. Съ другой стороны, христіанство впервые раскрыло человечеству истинное значение

Слова, какъ центра нравственнаго міра. Мы уже замѣтиля, что въ натуралистическихъ религіяхъ, вслёдствіе сліянія духовнаго элемента съ матеріальнымъ, могло вполив развиться только понятіе о Сняв; понятіе же о Слова, ини Разуна, какъ особонъ, абсолютномъ началь, составляющемъ центръ самостоятельнаго міра, представлялось лишь въ смутныхъ очертаніяхъ. Позное раскрытіе этого начала возможно было единственно въ ту пору, когда человъческое сознание отъ первоначальнаго единства перешло въ раздвоенію, то есть, когда слитыя прежде противоположности выделились и определяниесь, какъ саностоятельныя сущности, одна какъ безконечное, другая какъ конечное, одна какъ чисто-духовное или мыслимое начало, другая какъ матеріальное. Туть только челов'вчество сделалось способнымъ постигнуть значение Слова, какъ Бога, единосущнаго Отцу; туть только могла раскрыться и вся глубина иравственнаго міросозерцанія, котораго высшее средоточіе составляеть искупление человъчества воплощеннымъ Словомъ. Христіанство есть чистая, а вжёстё и совершеннейшая религія нравственнаго міра, внё которой полнота нравственной жизни немыслима. Поэтому оно вёчно, какъ вёчны нравственныя начала. Оно можеть быть восполнено новымъ отпровеніемъ другихъ сторонъ божественной сущности, но оно никогда не можетъ быть замёнено ничёмъ другимъ. Какъ откровение Слова въ нравственномъ мірь, оно совершенно. Вив его, въ этой области, ничего не можетъ быть.

Историческое развитіе началь древней жизни объясняеть намъ и общечеловѣческій характеръ христіанства, какъ религів правственнаго міра. Мы видѣли разнообразіе натуралистическихъ религій. Въ первобытномъ единствѣ, безконечное сливается съ конечнымъ, а потому принимаетъ разнообразныя формы. Въ христіанствѣ, напротивъ, открывается безконечное, чисто какъ таковое. Нравственный міръ составляетъ отвлеченно-общій элементъ вселенной, а отвлеченно-общее начало одно для всѣхъ. Поэтому, на этой ступени возможна только одна религія. Въ различныхъ формахъ христіанства выражается одно и тоже міросозерцаніе. Различія касаются болѣе церковнаго устройства, нежели основныхъ догматовъ вѣры. Понятія о Божествѣ и объ искупленіи во всѣхъ церквахъ однаковы. Съ объективной точки эрвнія, всё христіанскія церкви представляють развътвления единой вселенской церкви, связанной върою въ Христа. И въ этомъ развѣтвленін выражается опять тогъ же самый діалектическій законь, который господствуеть во всёхъ сферахъ человѣческаго духа. Въ исторія хрястіанской церкви выражается развитіе четырехъ основныхъ элементовъ всякаго человъческаго союза. Въ первоначальной, нераздёльной церкви, управлявшейся соборами, развивается начало закона; затвиъ наступаеть противоположеніе внёшняго единства, представляемаго властью первосвященника, внутреннему единству, какъ идеальному сочетанію встхъ элементовъ; наконецъ, въ протестантизмъ, свобода становится прасугольнымъ камисмъ всего церковнаго зданія. Мы видимъ, что и самое развитіе церковнаго союза сябдуеть томуже самому закону, какъ и развитіе натураинстическихъ религій. Протестантизиъ, въ этомъ процессв, занниаеть тоже самое ивсто въ отношения къ первоначальнымъ церковнымъ формамъ, какое занимаютъ классическія религіи древняго міра въ отношенія къ религіямъ Востока. Замена объективныхъ основъ церковнаго союза субъективнымъ началомъ свободы пролагаетъ путь новому анализу, и въ этомъ отношение имъетъ великое историческое значеніе: свобода есть прогрессивный элементь человёческой жизни. Но относительно догиатовъ въры и церковнаго устройства, эта ступень несомнѣнно представляетъ упадокъ. Въ протестантизыв осуществляется та сторона христіанской церкви, которая подлежить разложенію и вступаеть въ новый процессъ. Въ Восточной же, а равно и въ Западной церкви сохраняются для всёхъ временъ и народовъ непоколебниыя основы христіанскаго зданія, въ первой въ ндеальной формв, во второй подъ охраною власти. Первая выше по идев, вторая же имветь болве силы для практическаго действія. Единство власти не только было необходимо въ средніе въка, какъ воспитательное учрежденіе для юныхъ народовъ, но и въ настоящее время оно одно въ состоянія отстоять самостоятельность церковнаго зданія противъ напора новыхъ онлосооскихъ и политическихъ идей, обуревающихъ западный міръ въ тотъ вторичный періодъ анализа, въ который вступило человѣчество. Западная Европа есть поприще и плодъ этого аналитическаго движения.

Зачъхъ же однако нуженъ былъ новый анализъ? На этотъ вопросъ ны уже отвътная выше. Нравственный элементь составляеть только одну, отвлеченно-общую половняя человъческой жизни; ему противоположия другая половина, представляющая развитіе частимхъ началъ. И мысль и жизнь требують соглашения обънхъ, возведения ихъ къ высшену. единству. Но это соглашение составляеть задачу дальныйшаго историческаго процесса: оно невозножно, пока сознаніе стоять на точкв зрвнія абсолютнаго раздвоенія. Средневъковой синтезъ представляетъ только борьбу противоположныхъ началъ, а не ихъ примяреніе. Если христіанская церковь, въ этоть періодъ, безпрекословно господствуеть въ нравственномъ и въ унственномъ мірь, то въ противоположность ей возникаеть другая, чисто свътская область, основанная на частныхъ отношенияхъ. Государство, которое въ древности было верховнымъ, владычествующимъ союзомъ, разлагается в уступаеть мѣсто противоположенію церкви в гражданскаго общества. Саныя государственныя учрежденія принямають частный характеръ. Въ общественной жизни являются указанныя выше сорны дружнны, вотчины, вольной общины, сословій, но уже не слитыя съ теопратическимъ началомъ, какъ на Востокъ, а съ чисто свътскимъ характеромъ, независимыя отъ церкви. Между этими двумя элементами, церковнымъ и свътскимъ, возгорается борьба, которая наполняеть собою исторію среднихъ въковъ. Поприщенъ этого всемірно-историческаго столкновенія быль западный мірь, где и свётскія начала и церковная власть достнгая высшаго своего развитія. Церковь, сильная свониъ единствоиъ и носящая въ себъ все греко-римское просвъщение, хочеть наложить свою руку на свътскую область; но въ чистояъ индивидуализить Германцевъ она находить преграду, о которую сокрушаются ся притязанія. Самая наука, не смотря на служебное отношение къ въръ, раздвояется: одни сходастики стоять за папу, другіе за свытскую власть. Последние восторжествоваля, нбо притязания папь не только грозная уничтожить весь результать предпествующей исторіи, но шли наперекорь самынь основаніямъ христіанства. Отвлеченно-общее начало не можеть на сальственно подчинять себъ частное: церковь, какъ правственный союзъ, не въ правъ налагать руку на свътскія

отношенія. Это повело бы къ полному уничтоженію человъческой свободы, а вслёдствіе того, къ искаженію самой нравственности.

Но если на этой почвѣ примиреніе было невозможно, то оно все-таки требовалось и мыслью и жизнью. Нельзя было оставаться въ состоянія борьбы. Надобно было снова сложить разложившіеся элементы, отъ абсолютнаго раздвоенія возвыситься къ конечному единству. Это высшее сочетаніе противоположностей, то есть, нравственныхъ началъ, развитыхъ христіанскою церковью, съ чисто свѣтскими началами, вытекавшими изъ средневѣковаго индивидуализма, составляетъ дальнѣйшее дѣло исторіи. Въ немъ проявляется существо Духа, ведущаго человѣчество къ конечной его цѣли, къ полной гармоніи жизни. Но чтобы достигнуть истиннаго пониманія Духа, человѣчество должно опять пройти черезъ приготовительный процессъ, то есть, черезъ новый періодъ аналитическаго развитія. Это и составляетъ задачу новой исторіи.

## ГЛАВА III.

## ФИЛОСОФІЯ НОВАГО ВРЕМЕНИ.

Аналитическая мысль новаго времени съ первыхъ шаговъ покнаветь средневъковую почву и возвращается къ той точкъ зрвнія, на которой стояла древность. Во всёхъ сосрахъ человёческаго духа, переходонъ отъ средневёковаго раздвоенія къ новому развитію служить возстановленіе формъ античнаго міра. Древняя философія, древнее искусство, римское право, влассическое понятіе о государствъ, все это становится предметомъ удивления и вводится въ жизнь новыхъ народовъ. Витств съ твиъ, свётская власть скилываеть съ себя тоть частный характерь, который она носпла въ средніе въка. Какъ представительница государственныхъ началъ, она подчиняетъ себъ церковь и гражданское общество и делается руководительницею поваго, свътскаго развитія европейскихъ народовъ. Съ своей стороны, наука отрёшается оть всякнахь богословскихъ вліяній и становится на собственныя ноги. Такое же свётское направление мало по малу получаеть и искусство. Эта эпоха, которая справедливо именуется Возрожденіемъ, совпадаеть съ появленіемъ послёдней религіозной сормы въ нѣдрахъ христіанства. Реформація строитъ самую церковь на началь свободы и черезъ это открываеть въ нее доступъ новымъ элементамъ. Последняя ступень религіознаго развитія есть вивств первый шагь на пути къ анализу.

Отсюда начинается и новый періодъ онлосооскаго мышленія. Эпоха Возрожденія, въ которой средневъковыя начала перемёшивались съ античными и являлось чаяніе новыхъ путей, служила ему приготовленіемъ. Самостоятельное же движеніе оплософія начинается съ той поры, когда Декартъ, подвергнувъ всесторовнему сомнѣнію всю область

- 426 -

Путь, которому следуеть новая философія въ своемъ развитія, совершенно противоположенъ тому, которымъ шло древнее мышленіе. Тамъ, какъ мы видели, мысль двигалась оть объекта къ субъекту; здесь, наобороть, она идеть отъ субъекта къ объекту. То былъ путь разложения; последний, напротивъ, есть путь сложения. Новая онлософія беретъ умственную нить на той точкв, на которой оставила ее древность; но она какъ бы обращаетъ ее назадъ, постепенно соединяя то, что та раздъляда. Точки зрвнія, черезъкокорыя она проходить въ этомъ движенія, и здёсь п тамъ одинаковы, ибо онв даются самыми законами разума: иныхъ точекъ зрвнія ныть и не можеть быть. Но древнее мышасніе, исходя отъ объекта, начинаетъ съ универсализма, затвиъ переходитъ къ реализму и наконецъ завершается раціоналязионъ. Новое мышленіе, напротявъ, начинаетъ съ того, чемъ кончило древнее. Исходя отъ субъекта, она сначала становится на точку зрвнія раціонализма, и затвиъ переходить къ реализму, чтобы возвыситься наконецъ къ универсализиу.

Въ каждомъ изъ этихъ періодовъ мы находимъ опять повтореніе того самаго цикла ученій, развивающагося въ четырехъ моментахъ, который мы видёли въ древности. И тутъ двйствуетъ тотъже самый законъ, ибо другаго въ разумъ нѣтъ и быть не можетъ. Такимъ образомъ, въ первомъ періодѣ, который характеризуется господствомъ раціонализма, являются четыре главныя школы: натурализмъ у Картезіанцевъ, спиритуализмъ у Лейбница и примыкающихъ къ нему мыслителей, матеріализмъ въ англо-французской школѣ XVIII-го вѣка, наконецъ идеализмъ въ новой иѣмецкой философія. И тутъ скептицизмъ служитъ переходнымъ звеномъ отъ одной формы къ другой.

Основателемъ новой онлосооія былъ, какъ сказано, Декартъ. Подвергнувъ сомнѣнію все, что человѣкъ знаетъ, онъ нашелъ только одну точку опоры, въ которой сомнѣваться невозможно: это — собственная наша мысль. Кто сомнѣвается, тотъ думаетъ; кто думаетъ, тотъ существуетъ. "Я думаю, слѣдовательно, я есмь": такова нсходная точка .Декарта, а вмѣстѣ съ тѣмъ м всей новой онлосооів. Но мое существование есть не более какъ частное бытие, получающее начало оть другаго; всякое же частное бытіе предполагаеть бытіе абсолютное, существующее само по себь. Это понятіе необходнию представляется разуму, какъ только онь дунаеть о бытін; а такъ какъ оно не дается частнымъ бытіень, то источникомь его можеть быть только само абсолютное бытіе, котораго существованіе вытекаеть изь санаго его понятія. Это и есть то онтодогическое доказатедьство бытія Божьяго, о которояъ ны подробно говорная выше. Декарть положнать его въ основание всей своей системы; нбо, какъ скоро мы признаемъ существованіе абсолютнаго бытія, заключающаго въ себъ всякую реальность и составляющаго верховное начало всего сущаго, такъ разсвваются всё сомявнія. Мол мысль, какъ и всякое другое частное бытіе, происходить оть абсолютнаго бытія; следовательно, она истинна. Я не могу сомивваться и въ ясныхъ представленіяхъ, которыя даются мнъ визшиним предметами, нбо и последние происходять оть тогоже абсолютного бытія. Такняъ образояъ, противоположные міры, чисто духовный, который я нахожу въ себъ, и матеріальный, который раскрывается мнв внвшиния чувствами, связываются причиною производящею. Это-первая точка зрънія, на которую становится разунь въ новомъ своемъ движения. Мы видели, что это было, виесте съ темъ, последнею точкою зрънія, на которой стояла древняя оплософія. Конецъ древнаго мышленія и начало поваго совпалають.

Сообразно съ этою исходною точкою, основнымъ опредъленіемъ у Декарта становится понятіе о субстанція, какъ основъ вещей, проявляющейся въ своихъ свойствахъ, или признакахъ. Субстанція есть то, что понимается разумомъ, какъ существующее само по себъ; поэтому, отдъльными субстанціями мы должны признать все, что мыслится отдъльно оть другаго. Существенныя отличія, отдъляющія одну субстанцію отъ другой, называются антрибутали; частныя же, измъняющіяся опредъленія суть видоизмъленія (modus). Такихъ отличныхъ другъ отъ друга субстанцій разумъ можетъ представить три: субстанцію мыслящую, или разумъ, субстанцію протяженную, или матерію, наконецъ, субстанцію обзбонечную, связывающую объ первыя и составляютую общій источникъ объихъ. Всъ свойства и явленія ма, теріи Декарть выводнль изъ чистаго понятія о протяженій. Всявдствіе этого, матерія ділима, воспріничива къ формі и подвижна. Все, съ этой точки зрвнія, объясняется въ ней механическими законами; весь матеріальный міръ ничто иное какъ огромная машпна. Въ человікь же матерія соединяется съ разумомъ. Человікъ, поэтому, является двойственнымъ существомъ: въ немъ сочетаются двъ субстанціи съ совершенно различными аттрибутами.

Туть однако быль камень преткновенія системы, ибо какь объяснить действіе другь на друга двухь субстанцій, которыя не имѣють между собою ничего общаго? Этоть вопросъ повель къ дальвейшему развитію картезіанской онлософін. Надобно было или движеніе матеріи объяснить действіемъ мысли, или деятельность мысли движеніемъ матеріи.

Первый философъ, который видоизмённых въ этомъ смыслё ученіе Декарта, быль Бельгіець Жёлинксь (Geulincx). Затруднение, какъ сказано, состояло въ томъ, чтобы объяснить согласное действіе матерія в разума въ человёкё. Разумъ есть двятельное начало, само себя двигающее; матерія же представляется страдательною субстанціею, получающею движение извив. Но двятельность разума состоить въ мышленін; мышленіе же матеріальнаго движенія произвести не можетъ, ибо послёднее не имбетъ ничего общаго съ первымъ. Остается, следовательно, предположить, что соглашение двухъ конечныхъ субстанцій есть действіе субстанцін безконечной. По поводу двйствій разума, Богь производить соотвётствующія движенія въ матеріи. Въ этомъ состоить такъ называемая система окказіонализма, изобрътателенъ которой быль Жёлинксь. Но и самую безконечную субстанцію Жёлинксь опредвляль какь чистый разумь. Уже Декарть замётных, что матерія дёлима, а Богъ можеть быть понять только какъ неделимое существо; следовательно, къ нему неприложимъ аттрибутъ матеріальный субстанціи. Съ другой стороны. Богь есть источникъ всякаго действія и движенія, а такниъ, по определенію Жёлинкса, можеть быть только разумъ, сознающій то, что онъ ділаеть. Матерія же, какъ неразумное и страдательное, слёдовательно несовершеннюе начало, не можеть быть принадлежностью Вожества. Такных образомъ, тройственность субстанцій сводится къ дуализиу: существуютъ только двъ противоположныя другь другу субстанцін, разумъ и матерія. Дъятельная субстанція, разумъ, есть Богъ; всъ единичныя разумныя существа суть только видоизмъненія этой единой сущности. Страдательная же субстанція есть матерія, которая получасть движеніе отъ Вога согласно съ дъятельностью разума. Но какимъ образомъ это совершается, мы не въ состояніи понять. Это—чудо, превосходящее человѣческое разумѣніе.

Въ противоположность спиритувлистическому дувлизиу Жёлинкса развивается натеріалистическій дуализиъ въ системъ Англичанина Гоббеса, который усвоплъ себъ одну онзическую сторону картезіанскаго ученія. Механическую теорію Декарта Гоббесъ распространнять на весь духовный міръ. По его интию, философія можеть понять только одного рода субстанцію, именно, тело; безтелесная субстанція все равно, что квадратный кругъ. Поэтому, философъ долженъ все объяснять чисто опзическимъ механизмомъ. Самая двятельность мысли ничто насе какъ лвижение матеріальныхъ частицъ, происходящее оть внёшняго толчка. Всяздствіе этого, чувственныя представленія составляють источникъ всего человъческаго знанія. Однако Гоббесь не останавливается на опыть, который распрываеть намъ только случайныя, отрывочныя явленія. Рядонъ съ опытонъ, онъ признаетъ п другой, искусственный способъ мышленія, столь же механическій, какъ и первый, но дающій болье обшпрные результаты. Человъкъ, говоритъ онъ, ниветь способность означать свои представления и передавать ихъ другимъ посредствомъ знабовъ. Производя разлачныя сочетанія этихъ знаковъ, онъ можеть дёлать выволы, имъющіе характеръ полной истины. Это-та метода, которой слёдуеть геометрія, единственная наука вполив достойная этого названія; ся должны держаться и всё другія науки. Но добываемая такимъ способомъ истина заключается въ словахъ, а не въ дълв. Гоббесъ не объясняетъ, какниъ образомъ пстина, заключающаяся въ однихъ словахъ и нобываемая сочетаніемъ знаковъ, можетъ дать намъ настоящія понятія о вещахъ. Очевидно, что здёсь спстема его находить себѣ предълъ. Отправляясь отъ чистаго сенсуализма, онъ посредствомъ явнаго софизиа дълаетъ скачегъ

къ умозрѣнію, которому онъ и слѣдуетъ во всѣхъ свонхъ выводахъ.

Матеріалистическое его міросозерцаніе находило себѣ границу и въ другомъ началь. Всъ явленія міра объясняются у него движеніемъ матерія; а между твиъ матерія, по ученію Картезіанцевъ, которое принимаеть и Гоббесъ, есть субстанція страдательная: она сама себя двигать не можеть. Если всё происходящія въ мірё движенія проистекають одно отъ другаго, въ силу необходимаго сцвиленія механическихъ причинъ и слъдствій, то все же надобно признать перваго двигателя, который не можеть быть матеріальною субстанціею. Такой двигатель есть Богь. Гоббесь послёдовательно пришелъ къ понятію о Богѣ; но такъ какъ это понятіе не подходить подъ наши представленія о твлахъ, то онъ отказывался туть отъ всякаго объясненія. Мы можемъ только заключить, что Богъ существуетъ, но каковы его свойства, объ этомъ мы не въ состояніи имёть ни малъйшаго понятія, нбо онъ безконеченъ, а мы познаемъ только ограниченное. Познание Бога, говорить Гоббесъ, принадлежить не философін, а откровенію.

И такъ, отправляясь отъ противоположныхъ концовъ, съ одной стороны отъ разума, съ другой стороны отъ матерін, мысль одинаково приходила къ дуализму. Ясно однако, что на этомъ нельзя было остановиться. Дуализмъ не объясняеть отношенія матеріи къ разуму. Если эти двё субстанція находятся во взанинодъйствін, то кеобходимо предположить между ними начто общее. Если это взаимнодайствіе производится Богомъ, то Богу должны быть приписаны аттрибуты объихъ. А такъ какъ это взаимнодъйствіе происходить постоянно въ самихъ вещахъ, то мы, въ силу этого воззрѣнія, должны предположить постоянное присутствіе Бога въ его твореніяхъ. Такимъ образомъ, отъ понятія о Богв, отдельномъ отъ міра, мы приходниъ въ понятію о Богъ, присущемъ міру. Это начало и было развито съ меньшею послёдовательностью Малебраншенъ и съ самою смёлою логикою Спинозою.

Малебраншъ отвергаетъ мнёніе тёхъ, которые видятъ въ Богѣ чистый духъ. Богъ не есть духъ, въ томъ смыслё какъ мы духомъ называемъ человёческій разумъ. Точно также онъ не есть и матерія. Но какъ существо, заключающее въ себѣ всю полноту бытія, какъ источникъ всего сущаго, онъ содержить въ себѣ начала того и другаго. Все наше мышленіе проистеваеть единственно оть Бога. Въ немъ содержатся вѣчныя иден, или первообразы вещей; человѣческое же мышленіе ограничнвается участіемъ въ этихъ идеяхъ, которыя обнимають все наше разумное естество. Только устремляя свое вняманіс на эти осѣняющія насъ божественныя начала, мы получаехъ истинное познаніе. Съ другой стороны, безконечной сущности принадлежитъ и безконечиое протяженіе. Богъ есть сила, дѣйствующая въ механическомъ движенія матерія; имъ движеніе одного тѣла передается другому. И это дѣйствіе постоянно, какъ въ матеріальномъ мірѣ, такъ и въ духовномъ, нбо для сохраненія вещей необходима таже сила, какая нужна для ихъ произведенія.

Изъ этихъ началъ очевидно слёдуеть, что Богъ, будучи единственною длятельною силою, есть единственная истинная субстанція; всё же частные предметы, дёйствуя тодько имъ, нисходять на степень простыхъ проявленій божественной сущности. Если въ основныхъ своихъ положеніяхъ Малебраншъ утверждагъ, что Богъ не есть ни разумъ, ни матерія, то въ результатё выходило, что онъ и то и другое. Этотъ выводъ и сдёлалъ Спиноза, который понятіемъ о Богѣ, присущемъ міру, свелъ картезіанскую онлософію къ идеалистическому началу.

По ученію Спинозы, существуеть только одна субстанція, которая и есть бытіе самосущее, Вогъ, нли Природа. Все остальное ничто иное какъ аттрибуты или видонзивненія Божества. Такихъ аттрибутовъ можетъ быть безконечное множество; но намъ извёстны только два: мысль и протяженіе. Они составляютъ двё стороны одной и тойже субстанціи. Этимъ объясняется и согласное ихъ двйствіе. Видонзивненія же проистекаютъ отъ Бога по необходимому закону, въ силу непрерывной цёпи причинъ и слёдствій. Каждое изъ нихъ ничто иное какъ частное явленіе божественной субстанціи, а потому въ немъ неразрывно свизаны оба аттрибута, мысль и протяженіе. Это мы видимъи въ человъкъ, который вслёдствіе того является виёстѣ онзическимъ и мыслящимъ существомъ. Первоначальный предметъ его мышленія составляетъ его собственное тьло. Всякое действіе, которое съ одной стороны выражается въ твлесномъ движенін, съ другой стороны представляется какъ мысль. Но съ понятіемъ о дъйствія связано и понятіе о причинъ, его произведшей. Всявдствіе этого, мы познаемъ и визшніе предметы, на сколько они действують на наше твло. А такъ какъ въ существе своемъ, каждое действіе есть явление безконечной божественной субстанции, то въ каждой мысли заключается и понятіе о Богв. Пока человъкъ обращаетъ вниманіе только на ограниченность частнаго явленія, онъ познаеть предметы лишь отчасти и смутно. Когда же онъ устремляетъ свои взоры на лежащую въ основе ихъ божественную субстанцію, онъ постигаетъ ихъ въ ихъ совокупности и полнотв. Истинное познаніе вещей состоить въ томъ, чтобы созерцать ихъ подъ видоиъ въчности. Возвышение разума въ Богу, псточнику всего сущаго, составляеть основание всякаго твердаго знания и всякой добродътеля.

Нельзя не признать всей глубины и послёдовательности этого ученія, но вибств съ твиъ не трудно видеть, къ какниъ оно ведетъ несообразностямъ. Противоположные элементы мысли и матеріальнаго бытія сливаются въ первобытной основь; но вследствіе этого исчезаеть всякое существенное между ними различіе. Не только въ своемъ первоначальномъ источникъ, но и во всёхъ своихъ проявленіяхъ, эти два элемента связаны неразрывно, представляя только двё стороны одного и тогоже бытія. Проводя послёдовательно эту мысль, мы должны и камню приписать мышленіе собственнаго тёла, а такъ какъ въ каждой мысли заключается понатіе о дъйствующемъ въ ней Божествъ, то и камень долженъ имѣть понятіе о Богѣ и созерцать вещи подъ видомъ въчности. Различіе матеріальныхъ и духовныхъ предметовъ черезъ это исчезаеть; все является действіемъ одной и той же нераздвльной сущности. При этомъ вовсе не объясняется противоположность аттрибутовъ. Они принимаются, какъ данные, но взаниное ихъ отношение остается неразгаданнымъ. Не объясняется и происхождение видоизмёнений изъ общей основы. Спиноза говорить, что оно совершается въ силу необходимаго закона причинности; но откуда этотъ законъ? Въ силу чего единая, въчная и безконечная субстанція проявляется въ частныхъ формахъ? Самая эта безконечная цёль причинъ и слёдствій, исходящая отъ Бога, ведеть къ тому, что произведенное отличается отъ производящаго и получаеть самостоятельное существованіе. Законъ причинности идеть отъ частнаго къ частному; слёдуя ему, мы должны всякое частное слёдствіе объяснить частною же причиною, а не просто действіемъ общей основы. Поэтому и отношеніе явленій разума къ явленіямъ матеріи не объясняется происхожденіемъ ихъ изъ общей субстанціи. Какъ частныя явленія, они различаются, и надобно объяснить ихъ взанинодействіе, именно какъ частныхъ явленій. Натуралистическая онлософія, совершивши весь круговороть своихъ опредёленій, не даетъ этого объясненія. Приходится обратиться къ другимъ началамъ.

Эти начала даются самыми результатами, къ которынъ пришелъ натуранизмъ. Въ системъ Спинозы признается единая субстанція съ различными, но не связанными между собою аттрибутами. Требовалось объяснить эти аттрибуты одинъ изъ другаго, а это можно было сдѣлать длоякимъ образомъ: или матерія объясняется дѣйствіемъ разума, или разумъ дѣйствіемъ матеріи. Первое ведеть къ чистому спиритуализму, второе къ матеріализму. Эти два направленія раздѣляютъ между собою европейскую мысль въ XVIII столѣтіи.

Первыя начала спиритуализма мы находимъ у нѣкоторыхъ мыслителей, которые, въ противоположность механическому возарѣнію на матерію, распространенному у Картезіанцевъ, стараются развить понятіе о внутренней живин вселенной. Замѣчательнѣйшій изъ нихъ младшій ванъ-Гельмонть. Богъ представляется у него, какъ единая духовная сущность, или какъ первоначальный свѣтъ, изъ котораго въ неходящемъ порядкѣ проистекають всѣ вещи. Субстанція міра одна; все въ существѣ своемъ есть духъ. Въ основанія всего видимаго лежатъ духовныя единичныя сялы, монады, которыя отличаются другь отъ друга большимъ или меньшимъ совершенствомъ. Тѣла образуются соединеніемъ монадъ; душа же есть центральная монада, надъ ними господствующая.

Эти мысли были полнве и глубже развиты главнымъ представителемъ спиритуалистической школы, Лейбинцемъ. Но между твиъ какъ у ванъ-Гельмонта Богъ, подобно Божеству

28

Спинозы, является верховною субстанціею, изъ которой. проистекаеть все сущее, Лейбницъ видълъ въ немъ верховный Разумъ, установляющій візчный порядогъ вселенной. Основанія же системы тъже, какъ и у ванъ-Гельмонта. Изъ картезіанскаго понятія о субстанція, какъ производящей основы, Лейбницъ, примыкая въ этомъ отношения къ Желинксу, береть только понятіе о чисто духовной силь, какъ дъятельномъ началъ. Этого начала нътъ въ матерін; его не дають ни протяжение, ни непроницаемость, которыя составляють основныя свойства вещества. Двятельная сила, по самому своему понятію, есть начто единое, производящее изъ себя различія; матерія же, будучи протяженною, никогда не представляется единою, а всегда сложною. Чтобы дойти до первоначальныхъ ся элементовъ, надобно ее разнять на составныя части. Но сколько бы мы ее ни разнимали, мы до недвлимыхъ единицъ никогда не дойдемъ, ибо вслкая матеріальная частица протяженіе, слёдовательно дёлима. Матеріальный имветь атонъ есть противоръчащее понятіе. Слъдовательно, необходимо принять атомы формальные, чисто духовнаго свойства. Таковы именно монады, которыя, какъ простыя сущности, не подлежать происхожденію и разложенію, а составляють въчныя основы вещей. То, что мы называенъ натеріею, ничто нное какъ собраніе этихъ единичныхъ сняъ. Пространство есть порядокъ ихъ расположенія, время-порядовъ последовательнаго ихъ изменения. Такимъ образонъ, матеріальный міръ составляеть только явленіе невидимыхъ силъ; сущность же послёднихъ – чисто духовнаго свойства: двятельность монадъ состоить единотвенно въ представленіи. Каждая изъ нихъ есть зеркало, въ которомъ отражается вся вселенная. А такъ какъ каждая отражаетъ міръ съ своей точки зрѣнія, то отсюда проистекаеть безконечное разнообразіе монадъ. Нътъ двухъ единицъ, вподнъ сходныхъ между собою. Представления же отличаются другъ отъ друга большею или меньшею степенью ясности, отчего зависить и большее или меньшее совершенство ионадъ. Только ясныя представленія доходять до сознанія; остальныя остаются въ безсознательновъ состоянія. Посльдовательность этихъ представленій въ каждой монадв опредвляется непзивннымъ закономъ причпнъ и слъдствій, и

твяъже закономъ установляется общая ихъ связь. Такъ какъ дъятельность конадъ ограничивается представлениемъ, то онь не могуть действовать другь на друга; онь развиваются чисто извнутри себя. Поэтому, все человическое познаніе ничто яное какъ внутреннее развитіе: язвив мы не получаень ничего. Но такъ какъ при этонъ каждая монада должна отражать въ себъ весь міръ, то необходино соглашеніе всяхъ представленій между собою. Это соглашеніе совершается нензивнныхъ закономъ, исходящимъ отъ Бога. Лейбинцъ возстаеть противъ картезіанскаго ученія о постояннохъ вхъшательствъ Вога въ дъла міра. Онъ утверждаеть, что подобное визшательство совершенно излишие. если разъ установленъ законъ, которымъ заранѣе опредѣлена вся последовательная деятельность монадь; этихь способонь всв будуть действовать согласно. Этоть ненаивиный и непреложный законъ Лейбницъ назвалъ предустивленном нармонием, и все свое воззрание онъ обозначаль названіснь Систелы предуставленной нармонін. По этой теорін, въ мірь господствуеть нензмівнный порядокь; все оть віжа предопределено. Этоть порядокъ установленъ верховнымъ Разунохъ, монадою монадъ, или Вогомъ, который причины производящія и причины конечныя, царство природы и царство благодати, связываеть формальнымъ закономъ.

Эти чисто симритуалистическія начала очевидно ближе всего подходять въ христинскому ученію. Поэтому Лейбницъ быль ревностнымъ защитникомъ христіанскихъ догматовъ. Въ особенности въ своей Теодиуса, онъ старался, съ точки грѣнія естественнаго разума, оправдать ученіе о грѣхопаденія и о вѣчномъ осужденіи грѣшинковъ. Онъ доказывагь, что существованіе зла въ мірѣ необходимо для совершенства цѣлаго, чтобы возвысить красоту добра. Но мы вилѣли уже, что въ вопросѣ о происхожденіи зла чистый спиритуализмъ оказывается недостаточнымъ. Изъ принятыхъ Лейбницемъ началъ вытекаетъ чисто нравственное міросозерцаніе, но объясненіе противоположнаго начала ими не дается.

Независимо отъ того, односторовность системы обнаруживается и въ невозможности объяснить этимъ путемъ явленія матеріальнаго міра. Разумныя монады производять только представленія; но овъ неспособны произвости телесное движеніе. Откуда же берется послёднее? Недостаточность этого взгляда для объясненія онзическихъ явленій побудила другихъ мыслителей спиритуалистической школы войти въ сдёлку съ матеріалистическими началами; но на этой почвё изъ подобной сдёлки не могло выдти имчего, кроме эклектическаго сочетанія разнородныхъ воззрёній.

Такой именно характеръ носить на себѣ философское ученіе Томазія. Въ противоположность Лейбницу, который все подчиняль истекающему изъ разума міровому закону, онъ является представителемъ индивидуализма въ спиритуалистической школв. Подъ вліяніемъ Локка, Томазій склонился къ сенсуализму; онъ утверждалъ, что нѣтъ ничего въ мысли, чего бы не было предварительно въ чувствв. Вещи онъ раздізяль на видимыя и невидимыя, на тіла и силы. Но твла являются у него только придаткомъ силъ, ибо онъ признаваль, что есть силы безъ твлъ, но нъть твлъ безъ силь. Съ другой стороны однако, опять же подъ вліяніемъ сенсуалязиа, онъ самыя силы подчинялъ твламъ. Человвкъ, по его ученію, состоить изъ тыя и душевныхъ силь; но послёднія находятся въ зависимости отъ перваго. Познаніе, какъ сказано, получается отъ внёшнихъ чувствъ; разумъ движется волею, водя же, которую Тохазій приравниваль къ влеченіямь, двяжется вившинии предметами, возбуждающими желаніе или отвращение. Но такъ какъ влечения противоръчать другъ другу, то для достижения высшей цели человеческой жизни, которая состоить въ счастьи, необходимо установление общей нормы, умъряющей и направляющей влеченія. Отправившись отъ чисто индивидуалистическихъ началъ, Томазій приходить къ необходимости нравственнаго закона, установление котораго онъ предоставляетъ мудрецу. Этимъ обличается внутреннее противорвчіе всей системы.

Съ большею полнотою, хотя также въ значительной степени съ эклектическимъ оттёнкомъ, выработалъ свое ученіе Вольфъ, которымъ завершается развитіе нёмецкаго спиритуализма. Онъ хотёлъ развить начала Лейбница въ систему, обнимающую всё предметы человёческаго вёдёнія; но такъ какъ эти начала неспособны были объяснить всё явленія, то нерёдко онъ прибёгалъ въ чисто эмпирическимъ доказательствамъ, которыя плохо кленлись съ основаніями.

системы. Если его ученіе выигрывало черезь это въ многосторонности, то оно теряло въ послёдовательности. Такъ, относительно монадъ, онъ вмёстё съ Лейбницемъ признаетъ ихъ за единичныя, недѣлимыя силы, изъ которыхъ составляется все сущее; онъ соглашается и съ тёмъ, что дѣятельность ихъ и происходящія въ нихъ перемёны могутъ быть только внутреннія. Но онъ не хочетъ признать, что эта дѣятельность ограничивается представленіемъ. Чтобы спасти тѣмесное движеніе, онъ утверждаетъ, что дѣятельность единичныхъ силъ можетъ быть различная, не объясияя при этомъ, какимъ образомъ чисто внутреннее дѣйствіе можетъ произвести внѣшнее движеніе, и не замѣчая, что если мы примемъ двоякаго рода силы, однѣ представляющія, другія двяжущіяся, то мы получниъ уже не одно, а два противоположныхъ начала.

Тотъже эклектизмъ господствуетъ у Вольфа и въ объясненіи общей системы мірозданія. Высшее начало, яъ которому онъ все сводитъ, есть начало совершенства; оно означаетъ, по его опредѣленію, единство въ разнообразіи. Но изъ чистаго спиритуализма можно вывести только нравственное совершенство, а никакъ не совершенство всего мірозданія, которое требуетъ идеалистическаго сочетанія противоположностей. Вслёдствіе этого, тамъ гдё спиритуалистическое объясненіе оказывается недостаточнымъ, Вольфъ восполияетъ его другими, чисто виёшними соображеніями. Все въ его системѣ приводится къ телеологической точкѣ зрѣнія; но это—не внутренняя, а виёшняя телеологія, распадающаяся на множество частныхъ и случайныхъ цѣлей, которыя произвольно приписываются Богу, какъ творцу и законодателю вселенной.

Наконецъ, и въ приложени къ человъку, поставляя совершенство высшимъ правиломъ жизни, Вольоъ, для осуществления этого начала, прибъгаетъ къ сочетанию чисто нравственныхъ требований съ удовлетворениемъ личныхъ стремлений. А такъ какъ этого нельзя сдълать, основываясь на одномъ нравственномъ началъ обязанности, то отсюда опять вытекаетъ эклектическое соединение разнородныхъ направлений, нарушающее послъдовательность системы <sup>1</sup>). Принятое Вольоомъ начало совершенства дъйстви-

1) Сн. 2-ю часть ноей Исторія Политический в Учевій.

тельно есть высшее, до чего доходить спиритуалистическая онлосооія. Имъ завершается весь циклъ опредъленій духовнаго міра, циклъ, заключающій въ себъ понятія о духовной субстанцій, о міровомъ законъ, о личности и наконецъ, о нравственной цѣли. Но какъ міровое начало, требующее согласія всего сущаго, оно выходить уже изъ предъловъ чистаго спиритуализма. Чтобы свести все мірозданіе къ мыслимому единству, спиритуалисты принуждены прибѣгать къ эклектизму: къ чисто оормальному началу присоединяется извиѣ закиствованное содержаніе.

Параллельно съ развитіемъ спиритуализма идеть развитіе матеріализма. Исходною точкою этого направленія была основанная Доккомъ теорія познанія. Примыкая къ ученію Гоббеса, Локкъ, на основанія подробнаго, хотя и поверхностнаго разбора человъческихъ способностей, доказывалъ, что все наше познание происходитъ изъ опыта, вившияго нли внутренняго. Главнымъ доказательствомъ служитъ то, что общія понятія составляють позднайшее явленіе въ человъческой мысли; они получаются отвлечениемъ отъ данныхъ опытонъ представлений. Порвоначально же, по теорія Локка, разумъ изображаетъ собою чистую доску, которая наполняется содержаниемъ только путемъ внёшнихъ впечатленій или внутренняго наблюденія надъ темъ, что происходить въ душв. Задача мышленія заключается единственно въ сложения и разложения этого полученнаго изсив матеріала. Отсюда разумъ извлекаеть общія понятія; но этимъ понятіямъ но соотвётствуеть ничего дёйствительнаго. Это не более какъ установленные человекомъ знаки, посредствожъ которыхъ разумъ удобнёе обозрёваеть безконечное разнообразіе представленій. Въ особенности это относится къ понятіямъ о субстанціяхъ, которыя заключають въ себъ только неопредвленныя представленія чего то лежащаго въ основанія признаковъ. Мы не можемъ представить себъ признаки существующими сами по себь, а потому непреманно предполагаемъ нъчто, служащее имъ основаніемъ; но что такое это нёчто, объ этомъ мы не имвемъ ни малъйшаго понятія. Поэтому, всё наши названія субстанцій изображають только номинальную ихъ сущность; это не более какъ слова, обозначающія совершенно непзвъстные намъ предметы. Вслёдствіе того, изъ нихъ невозможно сдёлать никакого вы-

, × -A Заутревних вистахани, следователно пореднеты. Таковы висеко всё проходиеты таковы висеко всё просты первовачальные чачалы. SOTOPHE DOZZOWANI & TO CAUMANA MOMTIA O BOTOPHE DOZZOWANI & TO CAUMANA MOMTIA O ANARANTA NATA DARITAVA COURTANIOUS SCORE ANTA MATA DARITAVA COURTANIA COURTANIA ANTA DARITAVA COURTANIA ANTA DARITAVA N 2 T Alla BTONTo do ala CROIDRO DOCTORIO IDENCIA SU DEL RECRETTO BARDO DOCROBNO ROCTORIO DOCTORIO DOCUMENTO DO REDE BARDIN BUBORIO DOCTORIO DOCTORIO DOCUMENTO ADOL DELACIA BUBORIO DOCUMENTO ADOLOGIA DELACIA BUBORIO DOCUMENTO ADOLOGIA DELA DOTORY ORIO DELACIÓN REDINTO DELACIÓN DELA DOTORY ORIO DELACIÓN REDINTO DELACIÓN REDINTO DELACIÓN DOCUMENTO ADOLOGIA DELA DOTORY ORIO DELACIÓN REDINTO ADOLOGIA REDINTO DELACIÓN DOCUMENTO ADOLOGIA DELA DOTORY ORIO DELACIÓN REDINTO ADOLOGIA REDINTO DELACIÓN REDINTO ADOLOGIA REDINTO DELACIÓN REDINTO ADOLOGIA REDINTO DELACIÓN DOCUMENTO ADOLOGIA REDINTO DOCUMENTO ADOLOGIA REDINFOCIÓN DOCUMENTO ADOLOGI CTBIC BION AND CONTRACTS ACCOUNTS AC 1036**5**0 стрій отраначавается тапо опыта. Наше позасніе совершен стріє віє втого, оно идеть веська Наше позавніе совершен встріє тразскатравать веська недалено позавніе суб. встріє побщије и необходичые заковы ведалено. Но празавніе суб. видно однако, что это посто высеченія и выволися. СТВІС Этого, оно илеть, что ласток позналіє ста ствіс этого, оно илеть, что ласток позналіє ста ствіс матривать въ вих отвлено. По призналіє ста от сто видіе и леобходичне закоди. от сто видіе системы. Со последнее положи У С С С ВИДИС и ЛеобхОЛИЧЫЕ Закой ОТВЛЕЧЕНИ И С С С ВИДИС И ЛеобхОЛИЧЫЕ Закой ОТВЛЕЧЕНИ И С С С С ВИДИС О ОЛИЗАКО, ЧТО ЭТО ПОСЛЕЛИЕ ПОЛОЖЕНИЕ И ВЫВОЛИТИ С С С ВИДИС О ОЛИЗАКО, ЧТО ЭТО ПОСЛЕЛИЕ О ОЛИЗАКО С И ОВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИИ И ВЫВОЛИТИ А ИЗЪ ОЛЫТА, ТО ЛАКИХ Образови и ПОЗЛАНИЕ ПОЗЛАНИЕ И ОДИЗАКО И ОС НО ВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИ И ВЫВОЛИТИ И ОС НО ВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИ И ВЫВОЛИТИ И ОС НО ВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИ И ВЫВОЛИТИ И ОС НО ВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИ И ВЫВОЛИТИ И ОС НО ВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИ И ВЫВОЛИТИ И ОС НО ВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИ И ВЫВОЛИТИ И ОС НО ВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИ И ВЫВОЛИТИ И ОС НО ВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИ И ВОЛИТИ И ОС НО ВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИ И В ВЫВОЛИТИ И ОС НО ВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИ И В ВЫВОЛИТИ И ОС НО ВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИ И ВОЛИТИИ И ОС НО ВАНИИ СИСТЕМЫ. ЕСЛИ ВСЕ ИЗЛОСИ И ВОЛИТИИ И ОС НО ВАНИИ ПОЗЛАНИЕ ПОЗЛАНИЕ И ОДИЗАНИЕ И ИЗЪ ОЛИТИ И И ОСНЕНИИ. ОСОЛИТИИ И ОС НО ВАНИИ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОДИЗАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОДИЗАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОС НО ВАНИИ И ОСОЛИ И ОСОЛИ И ОСОЛИ И ОСОЛИ И И ОСОЛИ И ВОЛИТИИ. И ОЗЛАНИЕ И И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И И ОЗЛАНИИ И И ОЗЛАНИЕ И И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛИВИИ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛАНИЕ И ОЗЛИВИИ И И ОЗЛИВИИ И ОЗЛИВИИ И И ОЗЛИВИИ И И ОЗЛИВИИ И И ОЗЛИВИ И И О ОЗЛИВИИ И И И ОЗЛИВИИ И И ОЗЛИВИИ И ОЗЛИВИИ И ОЗЛИВИИ И И ОЗЛИВИ И И ОЗЛИВИ И ОЗЛИВИИ И ОЗЛИВИИ И И ОЗЛИВИИ И И ОЗЛИВИ И И И ОЗЛИВИИ И И ОЗЛИВИ И И И ОЗЛИВИ И И И И ОЗЛИВИИ И И и основанія системы. Очевядно однако, что это послачиці. Очевядно основанія системы. Если все подоженіе подожата самыя опыта то какама образова ваше подожавіе подожата прошедшать предстанка предстанка образова разскоть самыя частся изъ ощана, то какаль образонь каще познание настся изъ ощели празнака, представляюще познание настоявраще знание, нежеля какающаю только сла-достоявраще знание, нежеля на кака намь болько сласа»-частся ніс отвлеченных празнака, прейстика можета разсиота бый слівлъ прошедшаго впечатятаца, дать намъ болько сла чос и достоявраое знаніс, нежеля наоблоденіс самита по признакт. ни бый с. ное и достовърно знаніе, нежели наболов нама болае то нетовъ? Отвлеченный признака, такае кала и болае то ніе субстанція, есть общее политіе, навлечено самила предстано - ательно, по ученію локка – завлечению изъ опо от ное ж метовъ? Отвлечсаным признакъ, также може Самитъ пред ніе субстанція, есть общее понятіе, манае какъ к предстание лаждовательно, по ученію Лонна, не болье какъ к предстание чи установленный изи болье какъ знакъ знакъ чи METOB ... HIE CYÓCTABUIN, CUTS OOUQEE DORATIE, MARIEN A UPERCTARIO CIBROBATEJENO, DO YVERIO JONNA, HE GONDE MORANO UPERCTARIO KARTS TE MOMANNA DO SOLE JAOGRADO OGOSDANIA DO OGOSDANIA DO HIC C; c.13XOBATCJLEU, UU YERIO JOKA, HC GORDO RANG WAR UUUNA HIBOJLEO YCTABORACHENIK AIR GOLDO VIOLA ARIA SHARA UUUNA WETOBE. KARE HO MORETE PARCHOTENIC SHARA SHARA UUUNA WAROH GRI TO WW C. PARCHOTENIC SHARA SHARA UUUNA MAROH GRI TO WW C. PARCHOTENIC SHARA SHARA UUUNA MAROH GRI TO WW C. PARCHOTENIC SHARA SHARA UUUNA MAROH GRI TO WW C. PARCHOTENIC SHARA SHARA UUUNA MAROH GRI TO WW C. PARCHOTENIC SHARA SHARA UUUNA MAROH GRI TO WW C. PARCHOTENIC SHARA SHARA UUUNA MAROH GRI TO WW C. PARCHOTENIC SHARA SHARA UUUNA MAROH GRI TO WW C. PARCHOTENIC SHARA SHARA UUUNA MAROH GRI TO WW C. PARCHOTENIC SHARA SHARA UUUNA MAROH GRI TO WW C. PARCHOTENIC SHARA SHA слали-павольно установленный Аля болёе Улобнаго обозованы, по метова. Кажа же можеть разскограние знаково обозрания про положать и было истена? Еще болея правести Еще болея ато от HIBOM METORD. HARD WE NOWERD PARCHOTPERIE REAL VILLAND UPON MACENTCA ND UPON BOULD BUILD MCTANDO BUILD UPON CONTACT ND UPON BOULD COCTARIACING STARS UPON EN CONTACT ND UPON COCTARIACING STARS UPON EN CONTACT UPON COCTARIACING STARS UPON EN CONTACT UPON COCTARIACING STARS UPON CIONANTACINA UPON NET. BACT FO RAROM UN TO DA ONIO BCTRES? EUR GOUTO BOCHTCH FD DIDORBBOLLEO COCTABLE MAR EURS? TABLEBIS.S. ECIN VECTO JNCTBERENNE CORETANIS ADDOR CORETANIS ANDOR ANTE CTABLEBIANA. L'ULIA VACTO VACTAERINA COVETANIA DABECTA BACTA AL DOBRARIO VACTAERINA COVETANIA COUCANIA BRAROBA KOLANIA IONICALIA (ONTO BARANALA OTROUCALA CONTA RE DOBRAGOLA ANTA COVETANIA COUCANA COVETANIA COVETANIA COVETANIA COUCANA COVETANIA COVETANIA COVETANIA COUCANA COVETANIA UPORBBOLLEO COCTABLICULUES CAURADINS UPOR EC-JE VECTO JUCTBERELE COCCARTENES UPOR WARNESS TO DECORRELE TO DECORRELE COCCARTENES UPOR WARNESS TO DECORRELE TO DECORRELE COCCARTENES UPOR MANNESS TO DECORRELE TO DECORRELE COCCARTENES UPOR CALL DESCENT RECT. AL HOBERINO RETERIO I OBBRINANE VERENDE AL MAINE DE CONDERNAL AL CAUGUROL OSACAREMAN E TORRE ERIOGRO UNBRINANE OTROUCOL OTROURDE AL CAUGUROL OTROUCH O 

опыта, то у нихъ долженъ быть другой источникъ. Это противорвчащее его системв понятіе о реальной сущности отвлеченныхъ признаковъ послужило Локку средствоиъ сдвлать скачокъ изъ опыта въ умозрение. Относптельно самаго понятія о субстанція, Локкъ не объясниль, почему мы непремённо предполагаемъ, что въ основания признаковъ лежить что нибудь, о чемъ опыть не даеть намъ ни малъйшаго понятія. Очевидно, что и туть мы имбемъ дело съ внутреннимъ закономъ разума. Мало того: объявивши всъ субстанціи непознаваемыми, признавши, что въ опредвленія ихъ мы не можемъ идти далбе твхъ сочетаній признаковъ, которыя даются намъ опытомъ, Локкъ воспользовался своямъ умозрительнымъ пріемомъ для вывода именно той субстанцій, которая ускользаеть оть всякаго опыта, субстанція божественной. Разумъ, говорить онъ, несомнѣнно убъждаеть насъ, что есть первоначальная, существующая отъ въчности причина всёхъ вещей, что эта причина всемогуща, нбо все отъ нея произошло, и разумна, нбо въ дъйствія не можеть быть ничего, чего бы не было въ причний. Отсюда мы получаемъ вполив достовврное понятіе о бытія Божьень.

Дълая такой, совершенно правильный логическій выводь, Локкъ тёмъ самымъ доказывалъ, что все наше познаніе не получается изъ опыта. Послёдній служить намъ единственнымъ источникомъ для познанія явленій: но какъ скоро мы хотимъ установить начало, построить общую систему, такъ мы волею или неволею принуждены прибёгнуть къ умоэрёнію.

Тоже умозрѣніе служить Локку средствомъ и для вывода вравственнаго закона, который онъ думалъ основать на усматриваемыхъ разумомъ необходимыхъ отношеніяхъ между Богокъ и человѣкомъ. Съ этой точки зрѣнія, онъ въ нравственномъ законѣ видитъ повелѣніе Божіе; отсюда его обязательвая сила. Но это не мѣшаетъ томуже Локку производить, согласно съ своею сенсуалистическою теоріею, всѣ наши понятія о добрѣ и злѣ изъ чувствъ удовольствія и страданія, которыя сопровождають внѣшнія и внутреннія ощущенія. Добромъ, по этой теоріи, называется то, что производитъ удовольствіе и уменьшаетъ страданіе, зломъ то, что имѣетъ обратное дѣйствіе. Высшая степень удовольсть

ствія называется счастіемъ, и это, по мивнію Локка, составляеть единственное, что движеть желаніями человъка. Самое исполненіе закона Божьяго Локкъ ставить въ зависимость отъ тёхъ наградъ или наказаній, которыхъ человъкъ можетъ ожидать отъ Бога.

Ясно, что эти двё теорін не клеятся другь съ другонъ. Одна ведетъ къ нравственному возгрѣнію, другая къ чистому эгонзму. Вслёдствіе этого, самая школа Локка распалась на двё противоположныя отрасли, нравственную и чисто матеріалистическую. Первая развилась преимущественно у Шотландцевъ, вторая главнымъ образомъ у Французовъ.

Нравственная отрасль сама впроченъ разбивается на разныя направленія. Понятіе Локка о законѣ, какъ повельнія Божьенъ, было, конечно, оставлено, ибо оно никакъ не могло служить основаніемъ для вывода правственныхъ началъ. Мы изъ существованія нравственнаго закона заключасять о повельнія Божьсять, а не наобороть; следовательно, понятіе о законъ должно предшествовать. Но Кларкъ, а за нниъ Волластонъ и у Французовъ Монтессье, усвоили себъ понятіе о законв, какъ необходимомъ отношенія, вытекающенъ ноъ прероды вещей. Отсюда они выводнии, что для пониманія правственныхъ законовъ, мы должны изучать самыя вещи и стараться постигнуть ихъ необходимыя отношенія. А такъ какъ, по ученію Докка, познаніе вещей дается намъ опытомъ, то изъ этого следовало, что нравственность состоить въ правпльномъ, а безиравственность въ неправильномъ понимания вещей. Между твиъ, даже совершенно правильный опыть раскрываеть намъ съ одинакою убъдительностью такія отношенія, которыя ны называень правственными, и такія, которыя мы называемъ безиравственными. Между своекорыстными влеченіями человіка и вившника предметами его двятельности существують такія же необходимыя отношенія, какъ между твмиже предметами и доброжелательными наклонностями. Которыя же изъ этихъ отношеній им назовенъ нравственными? Очевияно, что для опредъленія нравственности или безправственности дъйствій недостаточно одного изученія отношеній: необходимо еще суждение объ этихъ отношенияхъ. А такъ какъ подобное суждение невозможно пзвлечь изъ внашияго опыта, то остается прибёгнуть въ внутреннему опыту, то есть,

къ нравственному чувству, которое даетъ его намъ непосредственно. Такова именно теорія шотландской школы, основателемъ которой былъ Гучисонъ.

Мы виделя однако, что и внутреннее чувство не въ состоянія дать намъ пскомое сужденіе. Чувство-начало субъективное, а потому изменчивое; между темъ, для сужденія, нивющаго характеръ общаго правила, требуется объективное мёрнло. Субъективное чувство само зависить оть влеченій, слёдовательно, не можеть быть надъ ними судьею. Чтобы сулить о влеченіяхъ, нужно нечто иное, возвышающееся надъ ними. Этого именно требовалъ послёдователь Гучисона, Адамъ Смитъ, когда онъ утверждалъ, что для сужденія о нравственности или безиравственности поступковъ, чезовѣкъ дояженъ стать на точку зрѣнія безпристрастнаго зрителя. Но и эта точка зрвнія, безъ высшаго руководства, не приводить насъ ни къ чему, пбо откуда возьметь она мѣрило, которое не дается ей содержаніемъ? Очевидно, что для этого нужно иное начало. Это начало и есть разумъ, который, возвышаясь надъ чувствомъ, и нося въ себв сознаніе абсолютнаго закона, можеть быть источникомъ абсолютныхъ сужденій. Безъ этого, нравственное чувство становится діломъ простаго вкуса, то есть, правственное ставится на одну доску съ безнравственнымъ. Это и есть тотъ результать, который быль выведень изь этой теоріи скептипизиомъ.

Въ противоположность ученію Шотландцевъ, оранцузская школа развила изъ положенныхъ Локкомъ началъ систему чистаго матеріализма. Путь къ этому воззрѣнію проложилъ Кондильякъ, который все человѣческое познаніе свелъ къ виѣшнему опыту, какъ первоначальному его источнику, на томъ основанія, что внутренній опытъ раскрываетъ намъ единственно то, что мы предварительно получили изъ виѣшняго. Затѣмъ, Гельвецій пытался вывести всё нравственныя и общественныя отношенія людей изъ чистаго эгонзма. Добродѣтель, по згой теоріи, ничто иное какъ хорошій разсчетъ. Человѣкъ, по своей природѣ, всегда можетъ и долженъ имѣть въ виду только себя. Наконецъ, въ Системя Прароды Гольбаха, начала матеріализма послѣдовательно прилагались ко всему мірозданію. Но и туть, какъ и вездѣ, оказалась полная несостоятельность этого воззрѣнія. Вся Система При-

Digitized by Google

роды ничто нисе какъ рядъ произвольныхъ положеній и логическихъ скачковъ, замвняющихъ правильные выводы. Предполагаемыя жатеріальныя частицы одаряются разнообразными силами, притягательными и отталкивающими; затвиъ, все связывается еднныхъ, неизвестно откуда вытекающимъ закономъ; наконецъ, матерін приписывается даже цъль, сохранение своего бытия. Дъйствительныя явления, конечно, не объясняются этнин началами; но объ объясненія явленій нъть и різчи: голословно прязнается, что все въ міръ происходить всявдствіе соединенія и раздъленія матеріальныхъ частицъ. Самое мышленіе производится отсюда, хотя между мыслыю и онзическимъ движеніемъ логика не въ состояніи усмотрѣть ничего общаго. Самъ Гольбахъ въ этомъ сознается; но онъ утвшаеть себя твиъ, что многое въ природъ для всъхъ покрыто непроницаемою. TARHOD.

Немудрено, что это учение возбудило противодъйствие въ самихъ послёдователяхъ сенсуалнаха. Протнвъ матеріалистовъ возсталъ идеалисть этой школы, Руссо. Онъ утверждаль, что говорить о мазерін, какъ источникв жизни, значить изрекать слова, лишенныя смысла, ибо матерія, по самому своему понятію, есть начто мертвое и косное. Внутреннее самосознание человъка показываетъ, что источникомъ силы можетъ быть только воля, а источникомъ закона только разумъ. Поэтому Руссо видълъ въ міръ правленіе единаго Божества, а въ человъкъ соединение двухъ элементовъ, твла и души. Примыкая къ Шотланацамъ, онъ проповѣди личнаго эгонзиа противоподагалъ нравственныя требованія человъка, вытекающія изъ внутренней его природы. Онъ отвергалъ и оатализиъ, составляющій необходимое послѣдствіе матеріализма. Ссылаясь на внутреннее сознаніе человъка, онъ доказывалъ, что человъкъ есть существо свободное, само управляющее своими двйствіями, а потому отвътственное за нихъ. Но далъе начала личной свободы Руссо не шелъ. Стоя на индивидуалистической почвъ, онъ всв свои доводы черпаль изъ чувствъ и мыслей отдъльнаго лица. Возвышаясь надъ матеріализмонъ, онъ въ человъкъ видълъ сочетаніе двухъ элементовъ, матеріальнаго 🗴 нравственнаго; но послёдній и у него ограничивался субъективнымъ чувствомъ. Окончательнный выводъ изъ этой

Digitized by Google

теорін состояль въ томъ, что личной воль приписывалось верховное ръшеніе во всъхъ человъческихъ дъйствіяхъ; свобода становилась абсолютнымъ началомъ всей человъческой жизни. Но такъ какъ человъкъ не созданъ для одиночества, то приходилось связать его съ другими, и тогда возникаль вопросъ: какимъ образомъ устроить общежитіе такъ, чтобы каждый, соединяясь со всъми, повиновался бы однакоже единственно себъ и оставался бы столь же свободныхъ, какъ и прежде? Руссо думалъ найти разръшение этой неразръшимой задачи въ полномъ отчуждения всъхъ личныхъ правъ обществу, съ сохраненіемъ за каждымъ членомъ безуслонаго права участвовать во всёхъ общественныхъ ръшеніяхъ. Это было сочетаніе абсолютной свободы съ абсолютнымъ подчиненіемъ. Но такое ришеніе само въ себѣ было ничто иное какъ вопіющее противоръчіе, а потому могло вести только къ нескончаемымъ противорвчіямъ. Это ны действительно и налодимъ въ Общественнома дою-BODIE Pycco 1).

Такимъ образомъ, матеріалистическое направленіе образовало опять полный циклъ философскихъ ученій. Чистый матеріализиъ составляетъ только одниъ моментъ въ этомъ цикав, нбо какъ скоро мы не ограничиваемся признаніемъ неизвёстно откуда явившихся матеріальныхъ частицъ, съ нензвъстно откуда взявшимся у нихъ разнообразіемъ силъ, а ищемъ объясненія и связи этого безконечнаго разнообразія, такъ мы нензбъжно должны восполнить это воззръніе другими начадами. Мы приходимъ къ понятію о еднеой сияв, владычествующей въ мірв, о единомъ законв, связывающемъ все сущее, наконецъ, о высшей цвли, которая обнаруживается и въ явленіяхъ физической природы и еще болже въ человъкъ. Въ особенности внутренній опыть, противополагаясь внёшнему, раскрываеть намъ такія явленія, которыя не объясняются дайствіемъ матеріальныхъ частиць. Волею или неволею, приходится искать общихъ началъ; но именно общихъ началъ опытъ намъ не даетъ. Напротивъ, послёдовательно проводя теорію сенсуализма, мы прихолимъ къ позному ихъ отрицанію.

1) См. подробный разборъ этого сочиненія въ 3-й чэсти Исторіи Политическия Ученій.



Этоть выводь деласть скептицизиъ, который и туть, также какъ и въ древности, разрушаетъ одностороннія точки зрвнія, ныводя изъ нихъ крайнія последствія. Скептицизиъ, въ лицъ Баля, явился уже при разложения картезіанской онлософія, противъ которой авторъ Историческаю и критическаю лексикова направляль свои удары. Собственное ученіе Баля склоняется впроченъ къ сенсуалнаму, которому онъ пролагалъ путь. Тогоже направления держался и другой, поздивиший скептикъ, Юмъ. Отправляясь отъ теорія Локка, онъ, съ своею ясною логикою, выводилъ изъ нея вся заключающіяся въ ней последствія. Южь отвергь поиятіе о субстанцін, какъ основанное единственно на привычной совивстности твхъ или другихъ признаковъ въ нашемъ представления. Онъ отвергъ и понятие о причинности: показавши, что и въ немъ нать инчего, кромъ привычнаго соединения явлений, часто следующихъ другъ за другонъ. Опыть даеть намъ только последовательность явлений, а отнюдь не причинность. Наконецъ, въ практическомъ отношенін, Юяъ, отрицая всякія высшія требованія, приводиль всю двятельность человёка къ началу пользы. Здёсь однако возникалъ вопросъ: какая польза, личная или общая; должна быть цёлью для человёка? Если первая, то все сводится къ эгонзму, и тогда всякія правственныя правила исчезають; если же, какъ удостовъряеть насъ опыть, нравственныя действія ставятся человекомъ выше эгонстическихъ, то чемъ объясняется подобное одобрение? Не смотря на свою скептическую точку зрвнія, Юмъ, въ виду невозможности вывести нравственность изъ эгонзка, останавлявался на теоріи правственнаго чувства: независимо отъ приносимой пользы, намъ нравятся доброжелательныя навловности; такова природа человъка. Несомнънно однако, что намъ часто нравится к эгонзиъ; самъ Юмъ признаетъ, что эгонстическія стремленія въ человѣкѣ вообще спльнье доброжелательныхъ. Откуда же одобреніе, которое дается последнимъ? Юмъ объясняеть это темъ, что въ общежити необходимо установление какого инбудь общаго мърила похвалы в порицанія. Господство эгоистическихъ правилъ сдълало бы взаниныя отношенія людей невозножными. Поэтому, въ обиходъ признаются правственныя начала, и хотя сердце не всегда участвуеть въ этихъ сужденияхъ, однако они дос-

Digitized by Google

таточны по крайней мёрё для разговора, и удовлетворяють всёмъ нашимъ потребностямъ въ обществё, на каседрё, въ театрё и въ школахъ. Такимъ образомъ, окончательно нравственность сводится къ практическимъ потребностямъ. Сообразно съ этимъ, Юмъ сознается, что еслибы кто нибудь сталъ считать высшею мудростью вообще слёдовать правиламъ нравственности, а при случаё пользоваться всёми изъятіями, то на подобное разсужденіе трудно было бы отвёчать.

Если скептицизиъ Юма, по своей точкъ исхода и по своимъ выводамъ, стоятъ на почвъ сенсуализма, то скептицизмъ Берклея составляетъ, напротивъ, крайній выводъ изъ чистаго спиритуализма. Берклей, вывств съ Локкомъ, отвергаеть всякія общія начала: человическая мысль можеть представлять только частные предметы. Но эти частныя представленія не ндуть далье представленій: это-не полученныя извив впечатавнія, а внутреннія явленія субъекта. Всявдствіе этого, Бервяей отвергаль самое существованіе твлеснаго міра: существують только представляющіе субъекты. То, что мы называемъ внёшними предметами, ничто иное какъ согласныя представленія многихъ. А такъ какъ это согласіе не объясняется изъ собственной природы субъектовъ, то Берклей видълъ въ этомъ дъйствіе Бога, который по неизмённымъ законамъ производить въ насъ эти сочетанія. Такимъ образомъ, спиритуализмъ Лейо́ница соединялся здёсь съ эмпиризмомъ Локка въ общемъ скептическомъ міросозерцанін.

Но скептицизмъ новаго времени не ограничныся этими отрицательными выводами. Отвергнувъ объективное познаміе вещей, онъ подвергъ тщательному анализу субъективную способность чедовъка и показалъ въ ней присутствіе двухъ противоположныхъ элементовъ, изъ которыхъ слагаются всв наши представленія. Если Лейбницъ производилъ все человъческое познаніе изъ самодъятельности разумнаго существа, а Локкъ, напротивъ, все выводилъ изъ опыта, то величайшій изъ теоретическихъ скептиковъ, Кантъ, связалъ оба эти начала въ человъческомъ разумъ и тъмъ проложилъ путь новому, идеалистическому міросозерцанію.

По ученію Канта, содержаніе познанія дается намъ опытомъ; форма же исходить изъ чистаго разума. Содержаніе

1-

In

23.37

1000

C 782

]∙ra

11 3

1721

HINE MELL

5-21

Ër T

178

000

1 .....

1.5

115

3 33

 $\left| \cdot \right|_{i=1}^{n}$ 

1......

22

15 \$

137

لتك

1.0

13

27

1

ø

٩

ŧ

٤



представляеть безконечное разнообразіе явленій; оорна сводить это разнообразіе къ единству самосознанія. Это объединеніе совершается посредствомъ извъстныхъ, присущихъ разуму оорнальныхъ началъ. Таковы представленія пространства и времени, логическія категоріи, наконецъ, верховимя иден, къ которымъ разумъ сводитъ все сущее, Богъ, свобода, безсмертіе. Но всв эти начала имъютъ чисто субъективное значеніе. Они служатъ намъ единственно для объединенія явленій въ нашемъ умъ; сущности вещей они намъ ие раскрываютъ. Мы познаемъ один только явленія, а что такое вещи сами по себъ, объ этомъ мы не имъемъ ни малъйшаго понятія. Если же разумъ, не сознавая чисто субъективнаго свойства идей, хочетъ дать имъ объективное значеніе, онъ запутывается въ противоръчія, изъ которыхъ нѣтъ исхода.

Останавливаясь на такой, чисто скептической точка зранія въ теоретической области, Канть находиль однако твердую опору для философской мысли въ практической сферъ. Здёсь онъ указываль на то, что человёть дёйствуеть не только для визшинхъ целей, но п по чистому сознанию обязанности. Въ этомъ фактъ заключается основание всего нравственнаго порядка. Когда человъкъ побуждается къ дъйствію какими бы то ни было визшинии цізлин, онъ всегда имветь въ виду получаемое отъ этого удовольствіе. Когда же онъ дайствуетъ по обязанности, онъ руководится чистымъ представленіемъ о законѣ. Первое составляеть содержаніе, второе форму практической діятельности. Первое получается изъ опыта, второе истекаеть изъ чистаго разума: Кепоколебимое основание нравственнаго закона завлючается въ формальномъ предписания: "двйствуй такъ, чтобы правнаю твонхъ дъйствій могло быть общимъ закономъ для всякаго разумнаго существа". Но для того чтобы человъкъ могъ опредъляться чисто на основание разумнаго требованія, онъ долженъ имѣть способность отрѣшаться оть всякаго частнаго опредвления, то есть, онъ долженъ быть свободенъ. Свобода составляетъ, следовательно, необходеное условіе исполненія правственнаго закона. Вивсть съ свободою, практическій разумъ влечеть за собою и признаніе другихъ идей, которыя для теоретическаго познанія представляють лишь неразрёшимыя противорёчія. Нравственный законъ составляеть ндеальное требованіе, къ которому человѣкъ можеть приближаться только постепенно, въ безконечное время. Отсюда постулатъ безсмертія души. Полное же осуществленіе этого закона требуетъ соглашенія съ нимъ и виёшняго бытія, а это возможно только для всемогущаго Существа, которое, сознавая нравственный законъ, вмёстё съ тёмъ властвуетъ и надъ виёшнею природою. Отсюда постулатъ бытія Божьяго. Такимъ образомъ,

все то, что теоретическій разумъ оставлялъ неопредъленнымъ, восполняется практическимъ разумомъ. Человъкъ находитъ непоколебимую точку опоры въ нравственномъ законъ, который составляетъ безуслонное требованіе для всякаго разумнаго существа.

Такова система Канта. Слабая ся сторона лежала въ скептическомъ характеръ теоретической ся части. Кантъ глубокимъ анализомъ человъческихъ способностей показалъ присутствіе въ разумъ двухъ противоположныхъ элементовъ, но онъ не объяснилъ ихъ связи. Дальнъйшее развите этого момента повело опять къ двумъ противоположнымъ точкамъ зрънія: у однихъ форма получила перевъсъ надъ содержаніемъ, у другихъ содержаніе надъ формою.

Первый шагь по этому пути сделаль Рейнгольдь. Онъ старылся связать противоположные элементы познанія понятіемъ о представленія, которое предполагаеть, съ одной сторовы, представляющаго, съ другой представляеное. Представляющій даеть форму, представляемое-содержаніе. Но уже Рейнгольдъ признавалъ, что содержание опредъляется внё насъ сущими предметами, въ которыхъ, поэтому, должно быть ничто соотвитствующее познаваемымъ нами явленіямъ. Между твиъ, ны признаемъ существованіе вившнихъ предметовъ, единственно потому что они произво-дятъ въ насъ извъстныя явленія, то есть, на основаии закона причинности; законъ же причинности, по теорін Канта, есть чисто формальный законъ, истекающій изъ разума в пе имъющій приложенія къ визшиему міру. Если справедливо положение Канта, что сормальные законы разуна служать исключительно для объединения субъективныхъ явленій и лишены всякаго объективнаго значенія, то мы не имбемъ ни малбяшаго права заключать, что существуютъ вещи, производящія въ вась эти явленія. Если же, наобороть, мы признаемъ существованіе вещей, то мы твиъ самымъ выходимъ уже изъ теорін Канта и допускаемъ, что оормальные законы разума приложимы не только къ явленіямъ, но и къ самимъ вещамъ. Положеніе Рейнгольда, что въ вещахъ должно быть изчто соотвётствующее явленіямъ, было переходомъ отъ субъективнаго идеализма къ субъективному эмпиризму. Полное развитіе этого направленія принадлежитъ Якоби.

Визств съ Кантомъ, Якоби признавалъ, что сорманьное знаніе, истекающее изъ чистаго разума, не даеть наиз никакого понятія о вещахъ. Задача разума, или, по терминологін Якоби, разсудка, заключается единственно въ тонъ, чтобы связать данное извив содержание. Стараясь установить непрерывную цваь доказательствъ, разсудокъ ндеть отъ одного посредствующаго звена къ другому, но окончательно онъ долженъ остановиться на чемъ нибудь непосредственно данномъ, что служитъ для него точкою исхода. Въ этихъ то непосредственныхъ данныхъ, которыя не суть произведения нашей познавательной способности, а получаются нами извив, заключается для насъ основаніе всякой истины. Следовательно, истины надобно искать не въ самодъятельности, а въ воспріимчивости разума, не въ разсудочной формъ, а въ получаемомъ извиъ содержанін. Эту воспріничныую способность Якоби называгь вірою. Она, по его учению, даетъ начъ непосредственное убъждение въ истинъ того, что им познаемъ, и это убъжденіе служить для насъ единственнымъ основаніемъ всякаго познанія. Эта присущая человіку віра можеть быть двоякая: въра въ то, что ниже его, и въра въ то, что стоить выше его. Первая неразрывно связана съ внёшнимъ опытокъ. Мы непосредственно убъждены въ дъйствительнокъ существования вещей, которыя ны познаемъ путемъ визшнихъ чувствъ; этимъ убъжденіемъ мы и руководствуемся въ опытномъ знанія. А съ другой стороны, внутревнее чувство раскрываеть намъ существование безконечнаго бытія, или Бога, который составляеть начало всёхъ нашихъ правственныхъ понятій. Формальный разсудокъ, связывая одно частное опредъление съ другимъ, никогда не выходить изъ области условнаго: безусловное открывается намъ только върою.

Не трудно видёть всю недостаточность этой теоріи. Уже въ области визшияго опыта, мы не можемъ признавать за безусловную истину то, что непосредственно дается намъ внёшними чувствами. Чувства насъ нерёдко обманывають, и только разумная провёрка опытныхъ представленій приводить насъ къ точному познанію вещей. Следовательно, и туть мврило истины дежить не въ непосредственномъ ощущения, а въ разумномъ началь. Еще болье это относится къ тому. что дается намъ внутреннимъ чувствомъ. Самъ Якоби, развивая понятіе о Богв, доказываль необходимость возвыситься отъ условнаго къ безусловному, отъ конечнаго къ безконечному: не ограничиваясь частными явленіями, мы должны признать первоначальный источникъ разума и жизни. Между темъ, всъ эти доводы основаны на требованіяхъ разума. Это до такой степени очевидно, что Якоби, въ позднышую эпоху своей философской двятельности, сталь замёнять въ приложенія къ безконечному слово впра словомъ pasyms (Vernunft), отличая притомъ разумъ, какъ способность воспринимать безконечное, оть формальнаго разсудка, вращающагося исключительно въ области конечнаго. Но этимъ признаніемъ Якоби выходнаъ уже изъ предвловъ своей теоріи. Легко было доказать, что то, что онъ называль разунонь, составляеть только высшую сторону тойже самой познавательной способности, которая, исходя отъ конечнаго, въ силу внутренняго, необходимаго закона, можеть остановиться единственно на безконечномъ. Это быль переходъ бъ объективному идеализиу.

Такой же переходъ совершается п съ противоположной стороны, путемъ мышленія, отправляющагося отъ чистаго сознанія формы. Героемъ этого философскаго движенія былъ Фихте. Исходя отъ установленныхъ Кантомъ началъ, онъ пытался самое содержаніе познанія вывести изъ формы. Разумъ, по его теоріи, есть чистая двятельность, которая сама полагаетъ всё свои опредёленія. Точкою отправленія служитъ для него собственное его самосознаніе: противополагая себя самому себё, какъ субъектъ и объектъ, онъ тёмъ самымъ становится началомъ двухъ противоположныхъ міровъ, субъективнаго и объективнаго. Субъективное начало есть я; объективное же, будучи противоположно первому, опредёляется, какъ не-я. Но оба составля-

ють два стороны одного и тогоже субъекта; поэтому, они нахонется въ постоянномъ взакинодъйствия. Это взакинодъйствіе можеть быть двоякое: дъйствіе объективнаго начала на субъективное составляеть область теоретическаго разума; дъйствіе субъективнаго начала на объективное образуеть область практическаго разума. Первое предшествуеть второму, нбо субъекть начинаеть съ того, что полагаеть себя какъ объектъ, и затвиъ уже возвращается къ себъ, какъ субъекту. Объективное положение всегла определенное, следовательно частное, ибо для того чтобы со-. знать предметь, необходимо его опредълять. Субъективное же начало есть общее; оно составляеть источникь этого частнаго. Отправляясь отъ частнаго, разумъ, въ силу внутренняго логическаго закона, восходить къ общему; отъ объекта онъ ндетъ къ субъекту. Это движение состоитъ въ томъ, что онъ постоянно полагаеть опредъленія, но также постоянно ихъ снимаетъ, ибо, какъ субъектъ, онъ по своей природъ выходитъ изъ предъловъ всякаго опредъленія. Такимъ образомъ, онъ подагаетъ себя, то какъ конечное, то какъ безконечно е. Перзое есть объективное начало; второе субъективное. Сознание послъдняго, какъ исходящаго огь субъекта, ведеть къ тому, что разумъ, отрываясь отъ объективныхъ определений, посредствоиъ рефлексия переходить въ себъ, какъ субъекту. Тутъ начинается новый процессь, который продолжается до твхъ поръ, пока развивши одно за другимъ всё опредёленія умственнаго міра, разунъ доходить наконець до чистаго единства самосознания, завершающаго все это теоретическое зданіе. Отсюда начинается обратный ходъ, движеніе практическаго разума, который, сознавши внутреннее свое начало, свободу, хочеть осуществить ее въ объективном. мірв. Смысль этого новаго движения заключается въ томъ, что весь объективный мірь должень быть подчинень резуму, какь верховному началу. Въ этомъ состоить абсолютное требование нравственнаго закона, который есть законь чистаго разума. Но такъ какъ объективный міръ представляетъ безконечную цёпь частныхъ опредёленій, которыя то полагаются, то оцять снимаются, то осуществление этого забона лежить въ безконечности. Практический разумъ можетъ только постепенно приближаться къ этой цвля.

Digitized by Google.

Въ построенія этой системы, которая представляєть гигантскую попытку вывести изъ чистой формы весь умственный и правственный мірь человёка, Фихте встрётился съ двумя затрудненіями. Первое лежало въ самой псходной точкъ, въ положенія объективнаго бытія. Законъ чистаго разума есть законъ самосознанія, противополагающій объекть субъекту. Первое дъйствіе разума есть положеніе объекта, и это положение непременно должно быть определенное, ибо безъ этого ивть сознанія. Но откуда берется определенность? Почему полагается именно это, а не другос? Въ чистомъ разумѣ нѣтъ для этого никакого опредѣияющаго начала. Чтобы объяснить этоть первый шагь, Фихте принужденъ былъ прибъгнуть къ понятію о вившнемъ преткновении (Ansioss). Встръчая преткновение, разумъ опредвляется; затвиъ, въ силу своей внутренней сущности, онъ снимаетъ это определение и опять идетъ въ безконечность, до тахъ поръ пока новое преткновение заставляеть его снова опредвлиться и начать тотъже процессъ. Очевидно однако, что это объяснение предполагаетъ, существование внёшняго разуму міра, который и составляеть начало всвхъ частныхъ его опредвленій. Содержаніе опредвленій, по теоріи Фихте, дается самимъ разумомъ, но единственно вслёдствіе того, что онъ наткнулся на внёшнее препятствіе. Такова была первоначальная точка зрвнія Фих. те. Но онлософія, которая стремилась вывести чисто умозрительнымъ путемъ всю область человъческаго въдънія, не могла на этомъ остановиться, ибо туть съ самаго начала предполагается цёлый міръ, лежащій за предёлами познанія и отчасти опредвляющій самый внутренній его процессъ. Поэтому Фихте скоро отказался отъ преткновенія. Послёдовательно проводя свою основную мысль, онъ сталъ доказывать, что весь представляющійся намъ міръ составляеть произведение внутреннихъ законовъ субъекта. Самое существование внёшнихъ предметовъ отрицалось этою системою. Но такъ какъ изъ законовъ сознанія все таки невозможно вывести, почему субъекть въ данную минуту ниветь известное ощущение, а не другое, то Фихте объявляль всв эти определенія чисто случайными, не имеющими никакого значенія для разума. Опреділеніе нужно единственно для того, чтобы разумъ, отправляясь отъ

объекта, могъ возвратиться къ себв и такимъ образонъ придти къ самосознанію; но какое это опредвленіе, для него ръшительно все равно. Ясно однако, что вопросъ этимъ не ръшался; система частныхъ опредвленій все таин оставалась необъясненною. Субъективный идеализиъ находняъ здёсь неустранимый предъяъ.

Другое затруднение встрътилось въ практической области-Нравственный законъ требуетъ полнаго осуществленія свободы во внёшнемъ мірѣ, п это требованіе одинаково для встать субъектовъ. Между трать, проявляясь во витиненъ мірь, свобода одного лица приходить въ столкновеніе съ свободою другихъ. Для того чтобы люди могли действовать на одномъ поприщъ, необходнио вганиное ограничение. Слъдовательно, съ одной стороны, свобода является абсолютнымъ началомъ, которому все должно подчиняться, съ другой стороны требуется ся ограничение. Чтобы разръшить это противорвчіе, Фихте прибъгнуль къ различію между чистыль я и эмпирическими я, то есть, между общинь разу монъ и отавльнымъ лицемъ. Абсолютное начало есть чистое я; эмпирическое же я составляеть только частное проявленіе перваго. Отдівльныя лица должны сознавать себя орудіями общаго разума, призванными осуществить совокупными силами истекающій изъ него правственный законъ. Но такое признание чистаго я было уже выходохъ изъ субъективныго идеализма. Туть являлось общее, объективное начало, владычествующее надъ субъектомъ. Какъ Якоби въ върв видълъ указание, съ одной стороны, на вивший міръ, лежащій ниже человъка, съ другой стороны на Бога, стоящаго выше человъка, такъ п Фихте, развивая опредъленія субъективнаго разума, съ одной стороны натыкался на визший міръ, съ другой стороны приходниъ къ понятію о верховномъ Разумъ, владычествующемъ надъ субъевтами. Нужно было только развить и связать эти опредъления. чтобы выдти на объективную почву.

Выходъ лежалъ уже въ самой системъ Фихте, именно, въ признанномъ имъ абсолютномъ субъектъ-объектъ, который въ сущности былъ именно тъмъ, что требовалъ Якоби подъ именемъ безусловнаго. Этотъ абсолютный субъектъобъектъ, противополагая самого себя самому себъ, тъмъ самымъ распадается на два противоположныхъ міра, матеріальный и духовный, представляющихъ двё стороны единаго естества. Это воззрёніе, послёдователяно вытекающее изъ предъидущаго, было выработано Шеллингомъ, который такимъ образомъ сдёлался основателемъ объективнаго идеализма. Противоположные міры сводятся здёсь къ единству; по согласно съ общихъ діалектическимъ закономъ разума, они на первый разъ связываются опять же первоначальною основою, или причиною производящею. Выводъ другихъ моментовъ былъ дёломъ дальнёйшаго развитія идеализма.

Система Шеллинга представляеть возвращение, на почвъ идеализма, въ воззрѣнію Спинозы. Абсолютное, по его теорія, есть единое, тождественное съ собою бытіе, субстанція, все изъ себя развивающая. Но въ отличіе отъ Спинозы, эта субстанція опреділяется какъ субъекть-объекть, то есть, какъ сознающій себя духъ. Шеллингъ упрекаетъ Спинозу въ томъ, что его субстанція-мертвая; духъ же есть нёчто живое, вёчно дёятельное. Въ сплу внутренняго закона самосознанія, онъ противополагаеть себя самому себѣ; черезъ это, въ немъ являются два опредъленія, субъективное и объективное, сущность и форма, изъкоторыхъ развиваются два противоположныхъ міра, ндеальный и реальный, міръ безконечнаго и міръ конечнаго. И тому идругому присущи оба определения, нбо они составляють нераздельную принадлежность абсолютнаго бытія, но въ реальномъ мірв преобладаеть форма, въ идеальномъ сущность, въ первомъ конечное, во второмъ безконечное. Весь процессъ мірозданія завлючается въ томъ, что духъ стремится безконечное выразить въ конечномъ, послё чего онъ отъ конечнаго опять возвращается къ безконечному. Но такъ какъ эта задача, по существу своему, лежить въ безконечности, то къ ней можно только постепенно приближаться. Ступени же этого процесса составляють повторение въ частной форме основныхъ опредъленій абсолютного бытія. Абсолютное, проявляясь, сначала полагаеть одно опредвление, затвиъ противоположное, и наконецъ сводить оба въ высшему единству.

Въ этомъ воззрѣніночевидно заключалось противорѣчіе. Абсолютное опредѣлялось какъ духъ, то есть, какъ единство противоположностей, а между тѣмъ, оно исключительно понималось какъ производящая причина бытія. Идеализмъ низво-

янася на степень натурализиа. Вслъдствіе этого, Шелянить постоянно колебался нежду чистымъ ватурализмомъ Слинозы в требованіями духовнаго развитія. Окончательно, онъ понинуль натуралистическую точку зрвнія и сделаль шагь къ правственному идеализму. Онъ объявилъ, что чистое тождество, которое онъ подагалъ въ основание своей системы, есть пустое тождество. Истинное же существо абсолютнаго есть Воля, которая заключаеть въ себе различныя опредъления. Она является прежде всего, какъ Первоначальная Основа, изъ которой все происходить, затёмъ, съ одной стороны, какъ свътлый Разумъ, а съ другой, какъ противоположная ему темная Матерія, наконець, кагь Духъ, сволящій противоположности въ высшему единству. Богъ есть Духъ; вслёдствіе этого, онъ долженъ быть понять какъ лице, которое свободнымъ дъйствіемъ воли творитъ вселенную, вызывая ее изъ темной матеріи. И въ этомъ созданномъ имъ мірв, ввицомъ творенія является опять свободное лице, именно человъкъ, въ которомъ вполнъ открывается божественный Духъ. Но человъкъ воспользовался своею свободою, чтобы отпасть оть Бога. Отсюда начало зла. Однако за отпаденіемъ должно слёдовать примиреніе. Оно было возвѣщено міру Христомъ.

Въ первую эпоху своей деятельности Шеллингъ ограничился этими немногими чертами, обозначавшким повороть въ его воззрѣнін. Онъ временно умолкъ и снова появился на литературномъ поприщв уже гораздо поздиве, на почвъ положительной оплософіи, которая одна могла отв'ять потребностямъ усвоенной имъ положительной религии. Въ предълахъ же натуралистическаго идеализма, болёе полное развитіе очерченныхъ ниъ началъ принадлежитъ другому мыслителютойже школы, Баадеру, который всего болёе содёйствоваль повороту въ воззрѣніяхъ Шеллинга. Баадерь является истаннымъ представителемъ спиритуалистической отрасли ватуралистического идеализма. Развитіе тройственности опредълений божественнаго естества, съ противоположениемъ ихъ темной Природъ, сотворение міра свободнымъ актомъ воли Божіей, значеніе нравственняго вопроса, гръхопаденіе человъка и последующее возвращение его къ Богу, таковы основныя черты ученія Баадера, который старался стать посереднив между тензионъ, отдвляющимъ Вога отъ міра, и пан-

ļ

÷

тензмонъ, сибшивающимъ Божество съ міромъ. Однако онъ успѣлъ это сдѣлать, только примѣшивая къ своимъ онлосооскимъ взглядамъ вовсе не онлосооскія представленія. Начала натуралистическаго идеализма были совершенно недостаточны для такого вывода.

Съ вной точки зрвнія пришель къ сходному съ первоначальнымъ ученіемъ Шеллинга натуралистическому пантензму другой мыслитель, выработавшій самобытную систему, именно, Шопенгауеръ. Для него точкою отправленія служиль индивидуализмъ, но индивидуализмъ самъ себя отрицающій. Также какъ Шеллингь, Шопенгауеръ считаеть волю основнымь началомь бытія; но понятіе объ этомъ началь онъ черпаеть изъ внутренняго самосознанія субъекта. Сочетая сенсуализиъ Локка съ скептицизмомъ Канта, онъ признаетъ, что все человъческое познаніе пропсходить оть вившнихь впечатлёній, которыя связываются чисто субъективными формами пространства, времени и причинности. Но именно вслёдствіе субъективности формъ, это знаніе не даеть намъ никакого понятія о вещахъ, и мы остались бы на этотъ счетъ въ полнъйшемъ мракъ, еслибы у насъ не было инаго источника, дающаго намъ возможность проникнуть въ самую ихъ сущность. Этотъ источникъ заключается въ непосредственномъ сознанія воля. Воля составляеть внутреннее существо человвка; она проявляется и въ твлв, которое ничто иное какъ визшній ся образъ. По аналогіи съ нею мы должны понимать и визшине предметы. Эти предметы представляются намъ отдёльными другъ отъ друга. Но такъ какъ различіе ихъ зависить единственно отъ того, что они раздѣляются пространствомъ, временемъ и причинностью, которыя сами не более какъ субъективныя формы познанія, то мы должны заключить, что въ существъ своемъ, то, что намъ кажется многихъ, составляетъ явленіе единаго бытія. Въ двйствительности существуеть одна міровая Воля, основа всего сущаго. Эта Воля въ себъ самой есть стреиленіе; въ силу этого стремленія, она объективируется, а объективируясь, она представляется многою. Но черезъ это самое, она вступаеть въ борьбу сама съ собою, ибо различія протяворѣчать одно другому. Вслѣдствіе этого, веся объективный міръ представляеть только безконечное страданіе. При такихъ условіяхъ, самое лучшее, что нометь сдълать разумное существо, это отръшиться отъ себя и снова погрузиться въ первоначальную основу. Этого человъкъ достигаетъ, возвышансь мыслью къ созерцанію въчимхъ идей, лежащихъ въ основанія измъичивыхъ представленій. Это созерцаніе приводитъ его наконецъ къ полному уничтоженію, какъ сознанія, такъ и воли. Въ Нирванъ буддистовъ Шопенгауеръ видитъ конечную цъль всякаго бытія.

Индивидуалистическая точка отправленія Шопенгауера, и въ особенности построеніе системы по аналогія съ внутреннимъ опытомъ, возбудили въ новъйшее время нъкоторое сочувствіе къ его ученію; но въ себѣ санонъ, оно стралеть неиспальными внутренными противорачіями. Сенсуалистическая теорія познанія, которая служить основаніень всвхъ дальнейшихъ выводовъ, противоречитъ созерцанию идей, которымъ завершается система; аналогія же съ внутренних сознаніемъ воли никакъ не можетъ служить намъ ключенъ къ постижению сущности вещей. Всего менве можно, опираясь на субъективное значение умственныхъ формъ, сдвлать скачокъ отъ частныхъ явленій къ єднеству основы. Что же касается до постепенной объективація этой основы и проистекающаго отсюда внутренняго раздвоенія и безконечнаго страданія, то весь этоть выводь ничто иное какь чисто фантастическое зданіе, лишенное всякаго философскаго значенія. Самоотрицаніе воли есть самоотрицаніе всей системы.

Наконецъ, натуралистическій ндеализиъ имѣетъ и свою ндеалистическую отрасль. Представителенъ ея является Краузе. Онъ хотѣлъ понятіенъ о жизии связать всё разнообразные элементы бытія. Но во главѣ системы стоить все таки понятіе о Богѣ, какъ основѣ всего сущаго. Эта основа заключаетъ въ себѣ различныя опредѣлевія: съ одной стороны внутреннее единство съ собою, или Самость (Selbheit), проявляющуюся въ самосознанія, съ другой стороны Всецѣлость, (Gansheit), наконецъ сочетаніе того и другаго (Vereinwesenheit). Эти опредѣленія получають самостоятельное бытіе въ подчиненныхъ мірахъ, которые являются откровеніями божественной сущности. Какъ частныя явленія Божества, они существують въ Богѣ, какъ подчинен-

ныя формы-подъ Богомъ. Эти низшіе міры суть разумъ, природа и наконецъ, человъчество, которое представляетъ сочетание двухъ первыхъ. Всв они, будучи самостоятельными, состоять однако въ органической связи между собою и съ Богомъ и живуть общею жизнью. Краузе старается доказать, что это органическое общеніе не уничтожаеть самостоятельности отдельныхъ міровъ и заключающихся въ нихъ существъ. Но эта самостоятельность оказывается более въ словахъ, нежели въ понятіяхъ. Оставаясь подчиненнымк и получая жизнь оть первоначальной основы, отдёльные міры теряють всякое самобытное значеніе. Также какь у Спинозы и у Шеллинга, они становятся просто явленіями Божества. Вслёдствіе этого, Краузе никогда не могъ дойти до истиннаго понятія о духъ, какъ конечномъ единствъ противоположностей. Онъ наглядно изображалъ первоначальную основу, разумъ и природу какъ три круга, частью входящихъ другъ въ друга; четвертый же элементь, духъ, представляется не особымъ кругомъ, а совпаденіемъ трехъ первыхъ. Поэтому и человъчество представляетъ въ себъ только внъшнее сочетание природы и разума. Объединяющихъ началомъ является исключительно первоначальная основа.

На этомъ однако идеалистическая енлософія не могла остановиться, ибо противорёчіе между причиною производящею и причиною конечною оставалось во всей своей силѣ. Натуралистическій идеализиъ заключаєть въ себё уже всё различныя направленія, на которыя разбивается эта высшая ступень онлософія, но эти направленія являются здѣсь еще въ неразвитой формѣ. Дальнѣйшее движеніе состояло въ томъ, что каждое изъ нихъ получаєть самостоятельность и затѣмъ всё сводятся къ высшему единству. Одинъ за другимъ выступають идеализмъ нравственный, индивидуалистическій и наконецъ, абсолютный.

Основаніе нравственнаго идеализма положиль опять Фихте, который, покинувъ субъективную точку зрѣнія, переработаль свою систему въ объективное міросозерцаніе. Это новое ученіе страдало однако тоюже односторонностью, какъ и прежнее. И тутъ все сущее развивалось изъ формальныхъ опредѣленій чистаго разума. Міръ природы, какъ самостоятельная область, совершенно отвергался. Фихте признавать единое, тождественное съ собою, абсолютное бытіе, составляющее основу всего сущаго; но это бытіе остается въ недосягаемомъ отдаленія. Единственное же явленіе абсолютнаго есть разумъ, какъ самосознаніе. Основной заковъ этого являющагося бытія заключается въ возвратной сормѣ, изъ которой вытекаютъ всѣ его опредѣденія. Вслѣдствіе этой сормы, разумъ является, съ одной стороны, какъ эмпирическое, множественное я, съ другой стороны, какъ эмпирическое, множественное я, съ другой стороны, какъ чистое, единое я, которое посредствомъ эмпирическихъ я осуществляетъ требуемый внутреннимъ его закономъ нравственный порядокъ.

Не мудрено, что при такой односторовности, въ этой изивнеяной системв оказывались и прежніе недостатки. Фихте съ удивительною послёдовательностью вывель всё основныя определенія разума, вытекающія изъ возвратной •орны; но по собственному его признанію, этоть законь остается чисто формальнымъ. Содержанія онъ не опреділяеть; содержание дается жизнью, а это самое указываеть на необходимость нныхъ началь, восполняющихъ этотъ пробыть. Съ другой стороны, при такомъ взглядь, эмпирическое я становится чистымъ орудіемъ или просто явленіемъ абсолютнаго я; оно теряеть всякую самостоятельность. Если въ первоначальной системъ Фихте, единичный субъекть представлялся абсолютнымъ началомъ всего сущаго, то здёсь, напротнев, всё отдёльные субъекты сляваются въ одниъ общій субъекть, который только на низшей ступени сознанія представляется множественнымъ, а ни высшаго взгляда составляеть одно существо.

Эти недостатки были восполнены послёдователями Фихте, Фридриховъ Шлегелевъ и Шлейермахеровъ. Первоначально оба вти мыслителя, ратуя виёстё, отстанвали высшее значеніе отдёльной личности, какъ своеобразнаго выраженія міроваго начала. Въ послёдствій же они разошлись. Шлегель сдёлался корифеенъ богословской школы, которая, слёдуя направленію, указанному Шеллинговъ и Баадеровъ, развивала нравственный идеализмъ въ смыслё положительнаго христіанскаго ученія, проводя его черезъ три момеята первоначальнаго единства, грёхопаденія и окончательнаго примиренія. Шлейермахеръ же, сочетая оба противоположные міра, духовный и физическій, мысль и бытіе, ста-

·---

рался возвести ихъ къ общему нравственному міросозерцанію. Но и туть обазалась недостаточность одного нравственнаго начала для объединенія противоположностей. Въ системъ Шлейермахера, міръ представляеть рядъ ступеней, ндущихъ отъ различія къ единству, или отъ единства къ различію. Каждая поъ этихъ ступеней заключаетъ въ себъ въ конкретной формъ сочетание обонхъ началъ. Крайними границами этого процесса являются, съ одной стороны, чистое различіе, пли матерія, съ другой стороны чистое единство, то есть, Божество. Но такъ какъ Божество, въ этомъ воззрвнія, составляеть только одно изъ противоположныхъ началь, то оно неизбъжно представляется ограниченнымъ. Шлейермахеръ это сознаваль; но не видя исхода, онъ утверждаль, что истинное понятіе о Божестве лежить вне пределовъ разума. Божество открывается человеку только въ формъ религіознаго чувства. Съ другой стороны однако, чувство, какъ копкретное явление, не въ состоянии постигнуть Божество въ его чистоть; оно всегда ощущаетъ его при чемъ либо другомъ. Поэтому оно, съ своей стороны, требуеть восполнения посредствомъ разума. Но такъ какъ и разумъ не въ состояніи обнять божественное начало, то исхода нътъ нигдъ. Его и не могло быть, ибо Шлейермахеръ остановился на двойственности элементовъ, которые онъ не умълъ примирить. Первоначальное единство оставалось позади его, а конечное единство предстояло еще впереди. Неразлучный съ нравственнымъ воззрѣніемъ дуализмъ проявляется и на идеалистической почве.

Къ одинакимъ почти результатамъ пришла по этимъ вопросамъ совершенно противоположная, индивидуалистическая отрасль идеализма, которая развивала преимущественно заключающіяся въ немъ начала частнаго бытія. Эта отрасль первоначально примыкаетъ къ Якоби. Стараясь сочетать ученіе Канта съ воззрѣніями Якоби, Фрисъ основаніемъ всякаго знанія считалъ непосредственное представленіе, которое въ живомъ единствѣ соединяетъ въ себѣ получаемое извиѣ содержаніе съ проистекающею изъ разума формою. Всякое рефлектированное знаніе составляетъ уже нѣчто производное; оно только отвлекаетъ тѣ или другія стороны непосредственнаго представленія, воспроизводя то, что уже заключалось въ послѣднемъ. Поэтому, первое ос-

новыніе всякаго знанія есть опыть, въ особенности внутредній, который раскрываеть намъ законы человіческой луши. Психологія, по мнанію Фриса, составляеть начало всей онлософія. Этоть внутренній опыть показываеть намъ что наша познавательная способность, или разумъ, есть возбуждвеная сила, которая, по этому самому, представляеть двв противоположныя стороны: восприямчивость и самодвятельность. Первая даеть содержание познанию, вторая форму. И то и другое завлючается уже въ непосредсвенномъ представления. Но получаемыя изъ опыта представленія дають намь только случайныя и разрозненныя явленія. Для того чтобы связать этоть матеріаль въ одно цалое, надобно возвыснться въ познанию общихъ и необхонимыхъ законовъ. Это совершается путемъ реолекси, посредствоиъ отвлечения заключающейся въ непосредственныхъ представленіяхъ формы отъ вившияго содержанія. Воспроизводя чистую форму, мы получаемъ общіе и необходимые законы, ноо общимъ и необходимымъ мы называемъ то, что встами мыслится одинаково. Это -законы самого разума, какъ двятельной способности. Въ силу своей безусловной общности, они идуть за предвам всякаго частнаго представления. Получаемое извив содержание инкогда не можеть наполнить безусловно-общей сормы. Поэтону разумъ необходимо приходить въ идеямъ, какъ безусловно общимъ началамъ. Но представления идей возникають въ немъ единственно вследствіе недостаточности опытнаго знанія, а потому имеють всегда отрицательный характерь. Выходя изъ предвловъ всякаго частнаго представления, разумъ познаваемому имъ конечному противополагаеть безконечное. Но это противоположение остается отрицательнымъ; положительнаго знанія оно не даеть. Съ положительной стороны, иден постигаются только непосредственнымъ чувствомъ, то есть, вёрою. Въ приложения же къ познанію вещей, онв остаются въ формь чаянія, которов проявляется преимущественно въ чувствв красоты.

Такимъ образомъ, и съ этой точки зрёнія познаніе абсолютнаго остается недостижимымъ для разума; оно дается единственно чувству. Но почему же однако идея представляются разуму только съ отрицательнымъ значеніемъ? Если онъ противополагаются опытному знанію, какъ безконечное

Digitized by Google

Ľ,

i,

E

Ł

конечному, то это происходить именно оттого, что требустся содержание, соотвётствующее формё, то есть, нёчто неложительное, а отнюдь не отрицательное. Правда, идея не познаются путемъ опыта; но если онв требуются во ния общихъ и необходимыхъ законовъ, сознаваемыхъ разумонъ, то къ нимъ вполнё приложимы эти законы, а общіе и т обходимые законы отнюдь не могуть быть поняты жить отрицательныя начала. Образуя связь всякаго знанія, син составляють нёчто весьма положительное, а потому и опредъляемое ими безконечное необходимо получаеть положительный характеръ. Этотъ слишкомъ поверхностный выводъ Фриса произошелъ оттого, что онъ непосредственный опыть признаваль единственнымъ основаніемъ всякаго знанія; но самый этоть выводъ обличаеть несостоятельность теорін. Какъ скоро признается, что чистое сознаніе совин даеть намъ познание безусловно-общихъ и необходимиять законовъ, такъ мы съ этимъ вмёстё получаемъ новый, самостоятельный источникъ познанія: опыть восполняется умозрвніемъ, которое даеть намъ н положительное понятіе объ абсолютномъ.

• Остановившись на психологической точкё зрёнія, Фрись не развиль изъ нея объективной системы оплосооскихъ начань. Это сдёлаль Гербарть, который является метаоизиконь этого направленія.

Гербарть отправляется оть положенія Канта, что им не знаемъ только явленія. Но явленія, говорить онъ, увазывають на лежащее въ основания ихъ бытие. Изслёдование этого реальнаго бытія именно и составляеть задачу философія. Исходною точкою мысли должно служить данное многообразіе, то есть, опыть; но опыть заключаеть въ себв противорачащія представленія, а потому долженъ быть восполнень умственнымъ процессомъ. Противорѣчіе опытнаго знанія состоить въ томъ, что одинъ и тотъже предметь представляется намъ вибств и многимъ и единымъ. Логически это противоръчіе разръшается твиъ, что кажущееся единство въ сущности есть не более какъ совокупленіе многаго. Пеэтому, для того чтобы найти истинную сущность вещей, ны должны разложить данное многообразіе на первоначальныя, составныя единицы. Эти единицы не могуть быть матеріальныя, нбо матерія ділния; она въ себі самой есть

Digitized by Google

уже вычто сложное. Первоначальными сущностями могуть быть только простыя качества, но качества не занкнутыя другь для друга, какъ монады Дейбница, а реально двйствующія одно на другое и всявдствіе этого вступающія другь съ другонъ въ разнообразныя, впроченъ случайныя для нихъ отношения. Дъйствіе одного качества на другое есть нарушеніе; противодъйствіе же, необходимо возбуждаемое въ первонъ, есть саносохранение. Этимъ взаимнодвиствиемъ качественныхъ единицъ объясняется не только весь матеріальный, по и весь душевный міръ. Душа человіка есть простое качество, которое, вступая въ различныя отношенія къ другимъ, производить рядъ самосохраненій. Въ этомъ состоять существо представлений. Всв душевныя явления объясняются взаниными отношеніями этихъ представленій, которыя то оказывають другь другу препятствіе, то связываются одни съ другими. Сознание же нашего я ничто иное какъ представление того единства, которое служитъ поприщемъ этихъ частныхъ отношеній, или мъстомъ, гдъ пронсходить взанинодъйствіе нарушеній и самосохраненій.

Такных образомъ, вся метаензика Гербарта состоятъ въ разложении даннаго содержания на первоначальныя, составныя единицы и затёмъ въ обратномъ сложенія этого содержанія нэъ добытыхъ анализомъ единицъ. Но первое не даеть никакой твердой точки опоры для мысли, второе же ведеть къ отрицанію именно того, что получено анализомъ. Простое, безотносительное качество, къ которому Гербарть хочеть привести все сущее, не даеть намъ ровно никакого представления. Всё извёстныя намъ качества суть уже отношения; откинувши отъ нихъ всякое количественное опредвление и всякое отряцательное отношение къ другимъ, какъ требуетъ Гербарть, мы не получимъ ничего определеннаго и не въ состоянія указать, чемъ одно отличается отъ другаго. Эти инимыя качества ничто иное какъ пустота, до которой неизбъжно доходить последовательно проведенный односторонній анализъ. И если мы изъ этихъ пустыхъ определения хотимъ снова построить весь міръ, то мы прпнуждены будемъ отрицать принятыя нами начала. Ибо какъ могуть безотносительныя качества вступать въ отношения другъ къ другу и действовать одно на. другое? Какниъ образонъ въ простой сущности, исключающей изъ себя всякія различія, могуть явиться различные акты самосохранения? Всего мензе эта теорія приложима къ душевнымъ явленіямъ. Вся психологія Гербарта составляеть одно чудовищное противоръчіе. Душа выдается за простую сущность, но это единство остается только пустымъ мёстомъ, въ которомъ происходять столкновенія внёшнихъ другъ для друга самосохраненій. Нечего говорить о томъ, что душевныя явленія этимъ способомъ не объясняются. Всявдствіе этого, при выводв нравственныхъ началь, Гербарть покидаеть уже область метафизики и прибъгаеть къ эстетикъ. По примъру Шотландцевъ, онъ всъ явленія аравственнаго міра объясняеть правственнымъ чувствомъ, имъющимъ ближавшее сродство съ эстетическимъ. Но при анализв вытекающихъ изъ этого начала опредвленій, оказывается, что это фактическое чувство произносить абсолютныя сужденія, которыхъ элементами служать понятія, а результатомъ являются идеи. Добытое внутреннимъ опытомъ начало незамътно превращается въ идеализиъ, но въ идеализиъ, не имѣющій никакого основанія въ метафизической теорія автора. Еще менње согласно съ нею признание Бога, какъ мудраго правителя вселенной. Гербарть видель необходимость объяснить правственныя и религіозныя явленія челов'вческой жизни; но при индивидуалистическомъ характерв его системы, онъ не въ состоянін быль этого сделать. Индивидуализмъ не даеть ничего, промв чисто вившених отношений частныхъ эдементовъ; да и самыя эти отношенія не объясняются свойствами разобщенныхъ другъ съ друговъ единицъ, ибо отношенія предполагають связь, которая была уничтожена анализомъ.

Противорвчія, лежащія въ основаніи психологической теорін Гербарта, побуднан другаго представителя этого направленія, Бенеке, отвергиуть принятое имъ понятіе о душъ, какъ простой сущности. Бенеке, также какъ Фрисъ, отправляется не отъ метафизики, а отъ психологіи. По его мизнію, мы обо всемъ молемъ судить единственно на основаніи того, что мы ощущаемъ съ себъ. Опытная психологія должна поэтому быть началомъ всъхъ наукъ. Но, также какъ у французскихъ философовъ XVIII-го въка, эта мнимо-опытная психологія ничто иное какъ построеніе душевнаго міра чисто на основаніи раціоналистическихъ на-

чаль. Здесь анализь доводится уже до крайней степени. Душа представляется уже не простою сущностью, какъ у Гербарта, а сочетаниемъ множества первоначальныхъ способностей, или силь, которыя, приходя во взанинодъйствіе съ вибшиния возбужденіями, производять всё душевныя явленія. Всябдствіе такого взгляда, Бенеке отвергаеть разделение душевныхъ способностей на память, воображение и т. д. Все это, по его мивнію, ничто нное какъ собирательныя имена для множества частныхъ явленій. Каждая отдъльная сила или способность, выражающаяся въ отдъльномъ представления, имъетъ свою память, свое воображение, скои стремления, которыя составляють только различныя проявленія этой единичной сущности. При этомъ остается совершенно непонятнымъ, откуда берется постоянное единство самосознанія, и еще менте, какимъ образомъ человъкъ лоходить до понятія объ абсолютныхъ началахъ бытія. Отвергнуть присутствіе этого понятія въ человѣческой душь Бенеке не могъ, ибо это-фактъ, въ которомъ удостовъряетъ насъ внутренній опыть. Также какъ другіє писателя этой школы, онъ объясняеть это явленіе необходимостью восполнить отрывочность нашего познанія. Вслёдствіе этого, онъ приходитъ въ понятію о Высшемъ Существе, одаренномъ различными свойствами, признавая впрочемъ, вийств съ Фрисомъ, что въ этой области господствуеть не столько знаніе, сколько чаяніе и вёра. Но зачёмъ нужно восполнение познания, когда все въ душе ограничивается частными отношеніями частныхъ сняъ? Эти отношенія не только могуть, но и должны оставаться отрывочными. Восполнение требуется только тогда, когда пивется независное отъ этихъ отношеній понятіе о всецівлости бытія, понятіе, которое частными отношеніями не дается. Слёдовательно, если оно существуеть въ человвческой душь, то это служить явнымъ доказательствомъ, что все въ ней не объясняется этими отношеніями, а съ твиъ вивств падаеть и основанная на вихъ теорія.

Наконецъ, Вайцъ старался сочетать теорію Гербарта съ точкою зрѣнія Бенеке. Душа представляется у него какъ единос, непротяженное начало, находящееся въ разнообразномъ взапмнодѣйствіц съ внѣшнимъ міромъ, а потому приходящее въ различныя состоянія. Онъ не признаетъ ни те-

30

орія нарушеній и самосохраненій, ни принятаго Гербартомъ приложенія математики къ психологіи. Вмъсть съ Венеке и Фрисомъ, онъ видить въ опытной психологіи основаніе всъхъ наукъ. Но онъ ограничился одною психологическою областью, не пытаясь построить на этомъ оундаментъ цъльную философскую систему. И точно, этого сдълать невозможно; для этого требуются иныя начала.

Такимъ образояъ, въ матеріалистической, равно какъ и въ спиритуалистической отрасли идеализма, понятіе объ абсолютномъ остается на степени чаянія или въры. Односторониія опредъленія не въ состоянія дать начало, способное сочетать противоподожныя стороны всемірнаго бытія. Это начало дается только абсолютнымъ идеализмомъ, который сводить противоположности къ единству причины конечной. Это и есть настоящая точка зрвнія идеалистической эплософін; предъидущія системы служать только приготовительными въ ней ступенями. Абсолютнымъ ндевлизмомъ завершается поэтому весь циклъ ндеалистическихъ воззръній. Если Шеллингъ пытался сочетать противоположности едияствомъ причины производящей, если съ одной стороны Фихте и его последователи, а съ другой стороны Гербартъ и сродные ему мыслители, снова перешли къ одностороннимъ началамъ причины формальной и причины матеріальной, то Гегель выводить все сущее изъ развитія причниы консчной. По его ученію, міръ представляеть явленіе единаго Духа, который, въ силу внутренняго, діалектическаго закона, развиваеть изъ себя противоположныя опредвления и снова приводить эти опредвления къ себъ, какъ высшему едияству. Гегель блистательно развиль эту систему, которую опь провель по всемь определениямь бытия, начиная съ чистой логики, переходя затвиъ къ философіи природы, и кончая онлософією духа. Развитіє чистаго умозрѣнія нашло альсь свой крайній преділь. Оть понятія о субстанція, имсяь пришла наконецъ въ верховной идев, къ понятію о Духъ, макъ высшемъ единствъ противоположностей.

Въ этой системъ была однако своего рода односторонность, исторая не позволяла человъческому уму на ней остановиться. Если причина производящая не можетъ замънить собою причины конечной, то и причина конечная не можетъ замънить причины производящей. Между тъмъ, Гековась на исключительную точку зрвнія идеализна, это и дълаль. Вслёдствіе того, производящая принего исчезала, и вийсто четырехъ можентовъ, оказытолько три. Отсюда неправильность въ самонъ излоківлектическаю процесса и искусственные переходы си оконого момента къ другому. Первою ступенью является противоположностей, затвиъ слёдующею за нею третью же составляеть высшее сочетаніе оббихъ. и третью же составляеть высшее сочетаніе оббихъ. какъ начать можно произвольно и съ одного конца съ другаго, то первою ступенью у Гегеля является то отвлеченно-общее начало, то частное. Правильность окончательнаго вывода этихъ не уничтожалась, но весь процессъ получалъ черезъ это невѣрное построеніе, которое не могло не отозватьсян на пониманіи отдѣльныхъ моментовъ.

Съ этою односторонностью чисто идеалистической точки зрънія сопряжена была и другая опасность. Предшествующіе моменты развитія могли быть поняты не какъ выраженіе постоянныхъ началъ бытія, а просто какъ преходящія ивленія идея. Черезъ это, частное поглощалось общимъ. Если Гегель, съ своимъ геніальнымъ взглядомъ, въ значительной степени умълъ избъгнуть этого подводнаго камия, признавши относительную самостоятельность инзшихъ ступеней, то послѣдователи его, доводя до крайности положенныя имъ начала, развили изъ нихъ систему чистаго пантензиа.

Наконецъ, ко всему этому присоединался недостатовъ свойственный не одному Гегелю, но и всему раціонализму. Діалектическій выводъ опредбленій возможень въ области чисто логическихъ началъ; но какъ скоро мы вступаемъ въ міръ явленій, такъ присутствіе въ нихъ діалектическаго закона должно раскрываться инымъ путемъ. Для этого необходямо предварительное изследование самихъ явлений, а это составляеть дело опыта. Подводя же поверхностныхъ образомъ плохо изученныя явленія подъ логическую схему, построенную діалектическимъ путемъ, мы рискуемъ ошибигься на счетъ фактическаго придожения умозрительныхъ 38коновъ, и тогда можетъ показаться, что выведенныя укозрвніемъ начала не оправдываются опытохъ. Это и случалось съ Гегеленъ. Отсюда разочарование, постигшее уны послѣ перваго опьяненія его системою. Оказалось необходимымъ провърить его выводы олытомъ, а для этого требо-

Digitized by Google

вался совершенно иной путь познанія. Вяйсто того чтобы начинать съ верху, надобно было начать съ низу. Вслёдствіе этого, философская мысль, дошедши до крайнихъ предёловъ своего развитія, прошедши весь циклъ опредёленій чистаго разума, внезапно перескакиваеть на другую почву; оть умозрёнія она переходить къ опыту, отъ раціонализма къ реализму<sup>1</sup>).

Но сделавши этоть совершенно законный шагь, мышленіе становится опять на псключительную точку зрвнія. Новый путь требовался, какъ восполнение предъидущаго; онъ долженъ былъ дать отвътъ на поставленные первымъ вопросы. Опыть долженъ былъ выработать меньшую посылку для большей посылки, выведенной умозраниемъ. Виасто того, онъ отвергаетъ всякое умозрѣніе и самого себя признаеть началомъ и концомъ всего человёческаго знанія. Вслёдствіе этого, реализмъ делается столь же одностороннимъ, какъ и прежній раціонализмъ, съ тою разницею, что послёдній даеть человёку общія, руководящія начала для знанія п для жизни, первый же, оторванный отъ своего корня, не въ состоянія дать ничего, кромѣ ограниченнаго познанія частныхъ отношеній, безъ всякихъ связующихъ и руководящихъ началъ. Погружаясь въ изслёдование явлений, мысль не только забываеть, но и отрицаеть свою собственную, безконечную сущность, а это ведеть къ общему понижению какъ умственнаго, такъ и нравственнаго уровня человъческихъ обществъ.

- Этоть новый періодь онлосооскаго движенія приготовляется распаденіемь школы Гегеля. И туть обозначаются тёже самыя направленія, которыя мы видёли и прежде. Съ одной стороны, изъ этой школы выдёляется группа мыслителей, которые, усвоивая себё діалектику Гегеля, стараются однако вывести изъ нея чисто спиритуалистическое міросозерцаніе. Таковы Вейссе, Фихте сынъ, п другіе. Они въ особенности стоять за понятіе о личномъБогё, какъ свободномъ творцё вселензой, п за связанное съ этимъ началомъ

<sup>1</sup>) Въ издожения идеалистическихъ системъ, им не коснудись ни поздизлиси шотландской иколы, ин орандузскихъ оплосововъ XIX столътия. И тъ и другіе стоятъ иъ сторонъ отъ общаго развития оплосовскойимсян и играютъ въ немъ совершению второстепенную роль. понятіе о дичности человѣка, какъ свободнаго двятеля во вившяемъ нірв. Съ другой стороны, такъ называеная лввая Гегелевой школы, подъ предводительствоиъ Фейербаха, развиваеть начала матеріализма. Наконець, третья отрасль, забывая, что соеднияемыя духовъ противоположности должны сохранить относительную самостоятельность, улетучиваеть ихъ въ конечномъ единствъ и такимъ образонъ вырабатываетъ изъ системы Гегеля чисто цантенстическое воззрѣніе. Сюда принадлежить Штраусь въ первую эпоху своей двятельности, также Лассаль въ своихъ практическихъ выводахъ. Это послёднее воззрёніе не могло имъть прочнаго научнаго значенія пбо это было только крайнее преувеличение и безъ того уже односторонняго начала. Если до сихъ поръ вытекающія изъ него соціалистическія теоріп находять многочисленныхъ приверженцевъ въ Германін, то этому онв обязаны единственно тому, что онв льстять страстямь низшихъ классовь. Въ научномъ же отношеніц, всв новъйшія попытки сочетать выводы крайняго идеализма съ началами реализма, служать только признакомъ уиственной несостоятельности. Другія двѣ отрасли, напротивъ, послужнии естественными переходными ступенями къ двумъ протпвоподожныхъ направленіямъ реализма, спиритуалистическому и матеріалистическому. Спиритуалисты, выдванвшіеся наъ школы Гегеля, указывали на то, что двйствія свободы познаются не умозръніемъ, а опытомъ. Всяздствіе этого, они стали настанвать на необходимости положительной философія. Это и повело къ спиритуалистическому реализму. Съ своей стороны, матеріалисты, не признавая ничего, кромѣ матеріальныхъ предметовъ, которые познаются единственно опытомъ, послёдовательно отвергля умозрёніе и сталя видеть въ опыте источникъ всякаго знания. Это былъ переходъ къ матеріалистическому реализму.

Мы видья уже въ древнемъ мірь эти два противоположныхъ направленія, на которыя разбивается реализмъ. Какъ въ общемъ ходь человъческаго развитія, такъ и въ движеніп онлосооской мысли, среднюю ступень составляетъ раздвоеніе. Но если въ своей совокупности, реализмъ, виъсто цъльнаго цикла, представляетъ только двъ противоположности, то въ предълахъ каждой изъ этихъ двухъ отраслей, мы опять находимъ полный циклъ опредляеній, развитіє которыхъ можеть служить намъ прямымъ указаніемъ, на сколько. каждое изъ этихъ направленій успѣло совершить свое дѣло и приближается къ концу. И какъ въ древности, мы на этой средней ступени нашли съ одной стороны конецъ объективнаго, а съ другой стороны начало субъективнаго пути, такъ и въ настоящее время мы въ двухъ противоположныхъ отрасляхъ реализма видимъ тоже самое отношеніе, только въ обратномъ порядкѣ. Спиритуалистическій реализмъ составляетъ конецъ субъективнаго пути, матеріалистическій же реализмъ является началомъ объективнаго пути. Первый, примыкая къ умозрительному идеализму, идетъ отъ идеи къ субстанція; второй, начиная новое развитіе, движется отъ формы къ матеріи, или отъ закона къ явленію.

Спиритуалистическій реализиъ развивается пренмущественно въ Германін. Идя отъ пден къ субстанція, онъ посладовательно проходить всё моменты философской мысли. Первую ступень занимаеть идеалистическое направление, котораго представителемъ является Тренделенбургъ. Мы видели уже, что онъ выступилъ съ резкою критикою діалектики Гегеля. Но отвергая основанія из знизма, онъ усвонваеть себв его выводы. Только онъ ч риветь ихъ не у новыхъ философовъ, а у древнихъ, име:. во, у Платоня и Аристотеля, которыхъ онъ превозносить, какъ будто не подозрввая въ вихъпредшественниковъ отвергаемыхъ имъ ученій. Однако и у Платона и Аристотеля онъ заимствуеть не начала, а результаты. Чисто логическія понятія древнихъ мыслителей столь же мало приходятся ему, какъ и діалектическія определенія новыхъ: По мнёнію Тренделенбурга, чистая мысль не въ состоянія ничего изъ себя произвести. Живое, конкретное содержание получается только изъ представленія, отъ котораго понятіе отрывается насильственнымъ путемъ. Поэтому, ръшенія основнаго онлосооскаго вопроса объ отношения противоподожныхъ началъ мыслия бытія мы должны искать не въ отвлеченныхъ логическихъ категоріяхъ, а въ конкретномъ представленін, общемъ обонмъ. Такой элементь, общій мысля и бытію, Тренделенбургь находить въ движенін, которое, по его митнію, есть простое, а потому не подлежащее опредбленію представленіе. Какъ внѣшнее движение, оно является перемъною маста, какъ внутреннее

движеніе-унственныхъ процессовъ. Но объ сорны составляють явленія одной и тойже сущности, вследствіе чего определенія, проистекающія ноъ умственнаго движенія, непремінно инвють начто соответствующее въ реальномъ бытін. Такосы представления пространства и времени; таковы же и натенатическія формы. И то и другое въ нашемъ сознанія составлеть произведение чисто умственнаго процесса, а потоку выводится a priori, но вхёств съ твиъ отвечаеть и дейстсительности. Въ приложении къ матеріальному ніру, къ этихъ унственнымъ формамъ присоединяется еще невое начало: когда мы представляемъ нъчто движущееся въ пространствв, мы необходнио предполагаемъ лежащій въ осноганін явленія субстракть, или матерію. Отсюда новыя догическія опреділенія. Слединеніе матерія съ формою даеть напъ реальныя категорія причинности и вещи. Наконець, и жатерія и сорна подчиняются высшей категоріи ціли. Посліднюю мы черпаемъ первоначально изъ внутрениято сознанія, но опыть показываеть намъ присутствіе ся во всей вселенной. Если движение, со всёмъ, что отъ него происходитъ, даеть намъ понятіе о причинъ производящей, то въ нали им получаемъ понятіе о причинъ конечной, и это начало подчиняеть себѣ первое. Вслёдствіе этого, весь міръ представляется какъ единый организмъ, въ которомъ все связано и все подчинено единой верховной цвли.

Не трудно видёть всю шаткость основаній, на которыхъ поконтся эта теорія. Ни представленіе движенія, ни представление прин, на сколько мы последнее получаень наъ опыта, не даеть намъ началъ, способныхъ связать всю область нашего знанія въ одно систематическое целос. Прежде всего, движеніе, какъ начало общее мысли и бытію, воесе не есть представление, а понятие. Какъ представление, оно распадается на представление внёшняго движения, которое состоить въ перемънъ мъста, и внутреннаго дваженія, то есть, смёны образовъ въ человеческой души. Понятіе же, общее обониъ,-не простое, а сложное. Оно предполагаеть и то, что движется, и различіе состояній черезъ которыя проходить движущійся предметь. Разложеніе этого понятія на составные элементы даєть намъ чисто логическія опредбленія; но пространства и геонетрическихъ формъ мы изъ него не получимъ, ябо форма визннихъ представленій не заблючается въ отвле ченномъ понятін. Тренделенбургъ упрекаетъ Гегеля въ томъ, что онъ будто бы въ своей діалектикъ постоянно призываетъ на помощь внѣшнія представленія; но именно этимъ недостаткомъ страдаетъ вся теорія Тренделенбурга. Онъ даже не думаетъ отказываться отъ этого недостатка, ибо онъ считаетъ его нензбѣжнымъ; но черезъ это, его выводы лишаются всякой логической послѣдовательности. Съ другой стороны, то понятіе о цѣли, которое мы получаемъ изъ внутренняго опыта, не даетъ намъ ни малѣйшаго права распространить его на всю вселенную. Если мы въ матеріальномъ мірѣ видимъ нѣкоторыя аналогическія явленія, то это не означаетъ еще, что все подчиняется этому началу. Поэтому, выведенное этимъ способомъ понятіе о мірѣ, какъ единомъ органнзмѣ, совершенно произвольно.

Съ иной точки зрвнія, нежели Тренделенбургъ, критиковаль систему Гегеля Шеллингь въ послёднюю эпоху своей двятельности. Мы видели, что онъ отъ натуралистическаго идеализма мало по малу переходнать къ спиритуалистическому. Въ посявдствін, онъ этоть спирятуалистическій ядеализыъ превратилъ въ положительную ослософію, которую онъ и противопоставнаъ учению Гегеля. Шеллингъ не отвергаеть діалектики, какъ Тренделенбургъ, но онъ признаеть ее чисто отрицательною формою мышленія. Въ раціонализмѣ онъ видить только ступень, предшествующую положительной философіп. Логическое развитіе понятій показываетъ, каковы должны быть вещи, но оно не доказываетъ дъйствительнаго пхъ существованія. Это составляеть двло подожительнаго знанія. Умозрвніе ведеть однако къ послёднему, развивая основныя начала бытія. Такихъ началъ, или ступеней сущаго, Шеллингъ признаетъ три: 1) сущее только въ возможности, то, что Аристотель называлъ матеріею, но что Шеллингъ, извращая настоящій смысль этого термнна, называеть также чистымь субъектонъ, внутри себя пребывающимъ, не выходящимъ изъ себя; 2) противоположное первому чисто сущее, илпчистая двятельность, которую Шеллингъ называеть также чистымъ объектомъ; наконецъ, 3) сочетание обоихъ, то есть, бытіе, свободно переходящее отъ возможности въ двятельности и обратно, следовательно, властвующее надъ

c06010 Это н есть Духъ, конечная цваь всего сущаго. три начала предполагають однако четвертое, именотри вачала предности в своемъ единствъ Этри можента, какъ свои аттрибуты. Последнее Ущее въ истинномъ смысат, или Вогь. Къ этоecro во потатію приводить насъ чистое движеніе мысли. Но все все остается въ предълахъ понятія. Дъйствительнаго существования Бога им отсюда вывести не моженъ; оно. позна тся единственно пать его дъйствій, то есть, пать соазвина го ниъ міра. Сотвореніе міра есть свободный акть во-Божіей, нбо никакая необходимость не можеть заставить абсолютное существо выдти изъ своей внутренней полноты 🖌 совершенства. Свободное же дъйствіе не ножеть быть выведено путемъ логпац; оно доказывается действительнымъ суплествованіемъ міра, сладовательно опытомъ, а это пряводить нась гъ положительной оплософін. Но умозраніе показываеть намъ способъ, какъ это действіе доляно было произойти. Сотворение мира составляеть последствие теогоническаго процесса, въ которомъ Вогъ палагаетъ собственное свое естество, осуществляя одно за другимъ всё свои определения вт ихъ необходимой последовательности. Первое началь, которое выдвляется плъ божественнаго единства и получаеть самостоятельное существованіе, есть сущее въ возножности. Переходя въ бытіе, оно является твиъ, что древніе называли безграничнымъ, то есть, следою матеріею. Но такниъ самостоятельнымъ переходомъ изъ возможности въ дъйствительность отрицается второе начало, чистая двятельность; всявяствіе этого, посяванее, въ свою очередь, воздействуеть противь перваго и вводить его въ должныя границы. Отсюда проистекаетъ сочетаніе обонхъ; является бытіе, властвующее надъ собою, то есть, свободное лице, какъ завершение процесса. Человъкъ составляетъ вънецъ творенія; съ нимъ міръ снова возвращается къ Bory, образъ котораго человъкъ носитъ въ своемъ сознаніп. Съ завершеніемъ же процесса все опять при-, ходнть въ покой. Однако и это твореніе остается еще чисто ндеальнымъ; это-вселенная, покоящаяся въ Богв. Чтобы сдвлать изъ нея реальный міръ, пивющій самостоятельное существование вив Бога, нуженъ новый процессъ. Онъ вачинается опять актомъ свободной воли, но на этоть разъ

не божественной, а человвческой. Существо, которымъ завершается твореніе, отпадаеть отъ Бога и твмъ даеть міру реальное бытіе. Однако и на этомъ міровое развитіе не можеть остановиться. За отпаденіемъ слёдуеть возстановленіе утраченнаго единства. Оно совершается религіознымъ процессомъ, который происходитъ твмъ же самымъ порядкомъ, какъ и сотвореніе міра. Сначала надъ сознаніемъ человѣка властвуетъ слёпое бытіе; затѣмъ, это бытіе постепенно побѣждается идеальнымъ или дѣятельнымъ началомъ, Сыномъ Божьимъ, который черезъ это становится владыкою вселенной. Наконецъ, въ христіанствѣ, Сынъ Божій своею смертью оказываетъ подчиненіе Отцу и тѣмъ возрващаетъ къ нему отпавшій отъ него міръ. Этимъ установляется владычество Духа.

Такова положительная философія Шеллинга. Легко замътить, что въ ней полсжительнаго весьма мало. Самое про- " тивоположение положительного знания отрицательному основано на крайней неточности терминовъ. Если чистое умозрвніе даєть намь необходимыя понятія, то оно никакь не можеть быть названо отрицательнымъ. Идеальныя начала, сами по себѣ, имѣютъ совершенно положительный характеръ; когда же мы признаемъ ихъ необходимыми, мы не можемъ не признать ихъ и действительно существующимя. Справедливо, что одинъ опыть удостовъряеть насъ въдъйствительномъ существования вещей; но это относится единственно къ частному бытію, которое не заключаеть въ себъ ничего логически необходимаго, а отнюдь не къ абсолютному бытію, которое вовсе не подлежить опытному знанію. Есля же мы хотимъ существование и действие верховныхъ началь бытія познавать не умозрініемь, а опытомь, мы на почвъ науки неизбъжно придемъ въ такимъ представленіямъ, которыя не основаны ни на томъ, ни на другомъ, а являются чисто произвольными предположеніями. Таково именно въ значительной степени построеніе Шеллинга. Задача его заключалась въ познания абсолютнаго. Въ этой области положительныя начала онъ могъ почерпнуть не изъ опытныхъ данныхъ, которыя ихъ не представляютъ, а единственно изъ положительной религи. Всявдствіе этого, онъ и старался приладить къ христіанской догив выведенныя раціонализмомъ логическія опреділснія. Но въ результать оказалось

въчто среднее, не удовлетворяющее ни онлосооін, ни религи. Когда же Шеллингъ отъ верховныхъ началъ бытія переходить въ дайствительности и выводить самое существозапіе реальнаго міра изъ гръхопаденія человъка, то здъсь уже исчезають всякіе слёды, какъ логики, такъ и опыта. Положительную часть его системы составляеть историческое развитіе религій, ибо оно основано на дъйствительномъ изученін сактовъ. Но и туть все діло испорчено произвольнымъ построеніемъ началъ, которое отражается на произвольномъ построенія явленій. Желая подвести историческое движение иноологи подъ свою более или ненее одитастическую схему, Шеллингъ принужденъ былъ постоянно искажать савты. Изслёдованія его нибють значеніе, какъ первая попытка вывести общій законъ религіознаго развитія человичества; но подъ вліяніемъ ложной теоріи, самый выведенный ниъ законъ оказывается невърнымъ.

Совершенно кную точку исхода, нежели Шеллингъ, принимаеть Фехнеръ, первоначально послёдователь Шеллинга, но позднве отъ него отпавшій. Онъ также ищеть положительнаго знанія, но источникъ его онъ находить исключительно въ опыть; а такъ какъ весь нашъ опыть заключается въ нашихъ душевныхъ представленіяхъ, то единственное твердое основание опытнаго знания онъ видитъ въ сознания собственной нашей души. Все остальное ны ножень познавать только по аналогія съ душою. Поэтому, мы должны, съ одной стороны, приписать души не только сходнымъ съ нами людямъ, но и животнымъ и даже растеніямъ, а съ другой стороны, признать существование душъ, стоящихъ выше насъ. Чёмъ шире становится нашъ кругозоръ, темъ более расширяется самое это понятіе, до твхъ поръ пока мы приходимъ наконецъ къ признанію всемірной души, Бога, который точно также присущъ созданной имъ вселенной, какъ человѣческая душа присуща своему твлу. Послѣднее, какъ явленіе, отлично отъ души: душа есть то, что является себь, тыо-то, что является другому. Но въ сущности, это-двѣ стороны одной и тойже міровой системы, производящей два ряда, хотя различныхъ, но связанныхъ другъ съ другомъ явленій: одно есть связующее, другое связуеное. То, что ны называемъ матеріею, ничто нное какъ совокупвость извъстнаго рода явлений, которыя мы, съ одной стороны, можемъ разлагать на проствйшие факторы, а съ другой стороны, познавать въ пхъ взаимной связи. Первая точка зрвнія ведеть къ атомпстикв. Руководствуясь опытомъ, мы должны признать существование непротяженныхъ атомовъ, которыхъ взаниныя отношенія образують весь видниый міръ. Но этп атомы не следуеть представлять себе какъ субстанцін, или силы. То, что мы называемъ субстанціею, ничто нное какъ связь пли возможность явленій; сила же не боле какъ вспомогательное понятіе для обозначенія закона, которымъ связываются явленія. Заводъ составляеть существенное начало въ мірозданіп, пбо связью цвлаго опредѣляются существование и взапиныя отношения частей. Не въ темной, лежащей за явленіями основь должны мы искать пхъ объясненія, а въ ихъ закономърномъ сцепленіп. Законъ же проявляется въ сознаніп и въ немъ находить свою точку опоры. На этомъ основания, мы должны признать, что все въ мірѣ зависить отъ верховнаго закона, истекающаго изъ верховнаго божественнаго сознанія. Такимъ образомъ, и съ этой стороны мы приходимъ къ понятію о Богв, какъ абсолютной связи вселенной. Частныя души суть частныя связи, входящія въ составъ этой общей связи; атомы же образують крайнюю границу связуемаго, то есть, явленій. А табъ кабъ связующее предполагаетъ связуемое и наобороть, то атомистика составляеть визшнюю, а синехологія, пли ученіе о душѣ, какъ связи явленій, внутреннюю сторону одного и тогоже научнаго воззрвнія.

Теорія Фехнера очевидно выработалась пзъ двоякаго источника: изъ внутренняго опыта и внёшняго. Первый ведетъ къ тому, что мы все познаемъ только по аналогіи съ собственною нашею душою; второй, съ помощью логическаго анализа, порождаетъ атомистику. Фехнеръ старался внёшній опытъ свести къ внутреннему, постронвъ изъ нихъ одну общую систему. Но нельзя сказать, чтобы это сведеніе было удачно. Прежде всего, самое построеніе онлософской атомистики на основаніи внёшняго опыта страдаетъ значительныхи натяжками. Можно согласиться съ Фехнеромъ, когда онъ, руководствуясь опытными изслёдованіями, утверждаетъ, что матерія въ дѣйствительности имъетъ гораздо большее разчлененіе, нежели то, которое представляется нашимъ внёшнимъ чувствамъ; но отъ тон-

чайшаго даже разчленения до безусловнаго разобщения, накое предполагается атохистикою, весьма далеко. Когда же онь, восполняя требованія опыта онлосооскным понячіями, оть тончайшихъ частицъ матеріи деласть скачокъ къ жевретяженнымъ атомамъ, то это уже такая логическая гимотеза, которая, выходя изъ предвловъ всякаго опыта, не находить себв оправданія в въ онлосооін. Непротяженные атомы совершенно теряють свой матеріальный хараниерь, пбо они не занижають никакого пространства. Скольно бы мы на разнимали матерію, мы до нихъ не дойденъ. Вслидские атого, самъ Фехнеръ признаетъ, что вся матерія соединлась бы въ одну математическую точку, еслибы этону не явшаль высшій законь. Но изъ существа самихъ атонны такой законъ не вытекаеть; онъ составляеть для нихъ начто внѣшнее, произвольно на нихъ наложенное. Атомы же отталкивають другь друга, ибо по теорія Фехнера, им отнюдь не должны представлять ихъ себь, какъ силы. Если же эти невидимыя и неосязаемыя, но чисто мыслимыя точки не должны быть поняты на какъ снлы, ни какъ стстанцін, то спрашивается: что же въ нихъ остается? Сань Фехнеръ видитъ съ своихъ атомахъ только крайнюю границу разложения, и это именно ничего болье какъ умственная граница, которая, въ силу діалектическаго занова, улетучивается въ ничто. Всв старанія Фехнера устранить это последствіе остаются тщетными. А между тіжь, этоничто составляеть основание всей системы, пбо все оснальное вытекаеть поъ отношения атомовь. Отвергнувъ значеніе послёднихъ, какъ субстанцій, Фехнеръ, съ другой стороны не признаеть никакого реальнаго, связующаго ничала ръ матеріальномъ мірв; связью атомовъ является чисто нисальное понятіе о законь. Но этоть законь висить на ведухв и ничего не объясняеть. Если онъ не служить ниреженіемъ сплъ, присущихъ саминъ атоманъ, то какъ ненетъ онъ что либо предписывать последнимъ, по выражению Фехнера? Источникъ п опору закона Фехнеръ видить въ сознаніп; но самое сознаніе, по его системъ, есть не балье какъ явленіе, котораго необходниое условіе заключается въ усиленномъ движения атоховъ. По теорія Фехнера, душа, также какъ и атомы, не есть субстанція; это-сціященіе явленій, которое находить свое выраженіе въ сознанія. Но

сцвпленіе предполагаеть то, что сцвплается; следовательно, атомы предшествують душь. Если же мы поймемъ связь, какъ нечто отличное отъ связуемаго, а между темъ будемъ отрицать въ ней значение субстанции, мы неизбъжно придемъ къ представленію, въ которомъ опять ничего нельзя удовить. Путемъ сложенія, также какъ путемъ разложенія, понятія Фехнера расплываются въ туманные образы, въ которыхъ мысль теряетъ всякую точку опоры. Весь міръ превращается у него въ сцъпление явлений, за которыми, по собственному его выраженію, нъть ничего. Но въ такомъ случав, зачвиъ нужны намъ атомы? Если требуется разнять явленія на проствйшіе эдементы, то такими Фехнеръ признаеть простыя ощущенія; ощущеніе же не есть атомъ. Очевидно, что мы имвемъ тутъ два рода простыхъ элементовъ; одни даются намъ анализомъ внутренняго опыта, другіе внѣшняго. Но эти два разряда, не смотря на старанія автора, не сведены къ единству. Общій обоимъ признакъ состоить единственно въ томъ, что эти проствпшіе элементы добываются мыслью затемъ только, чтобы опять исчезнуть, нбо самостоятельнаго бытія они не имъють и составляють лишь преходзщія явленія цёлаго. А такъ какъ и цёлое, въ свою очередь, понимается не какъ самостоятельная субстанція, а только какъ связь явленій, то и туть мы обрътаемся въ пустотв. Окончательно, все сводится къ внутреннему опыту и почерпаемымъ изъ него аналогіямъ. Но съ одной стороны, внутренній опыть не даеть понятія о душв, какъ чистой связи явленій, а съ другой стороны, аналогія съ собственною нашею душою не можеть быть произвольно распространена на всъ предметы. Уже понятіе о твлв, какъ отличнаго отъ души явленія, полагаеть ей предълъ. Когда же это аналогическое познание распространяется и на Бога, который вслёдствіе этого представляется душою міра, то здесь уже ны вдаемся въ область чистыхъ фантазій, не опирающихся ни на умозрвніе, ни на опыть. Фехнерь хотвль постронть философское зданіе, начиная съ низу, именно, съ опытныхъ данныхъ; но такъ какъ ин внъшній, не внутренній опыть не представляеть достаточныхъ началъ для такого построенія, то въ результать оказалась фантастическая каргина, въ которой мелькають всякіе туманные образи.

Ľ

Въ отдичје отъ синеходогической атомистики Фехнера, другой онносовь естествонспытатель, Логце, развиль, по примъру Дейбница, систему монадологической атомистики. И онъ, также какъ Фехнеръ, не видить въ матеріальномъ мірѣ ничего, кромѣ механическаго отношенія атоковъ. Саные органические процессы, по его мизнию, вполив объясняются двйствіенъ механическихъ силь; явть никакой нужаы признавать какое-то особенное жизненное начало. Атоны же онъ, опять на основаній внутренняго опыта, по анадогін съ собственною нашею душою, понимаеть какъ духовныя единицы, или монады, которыя, съ одной стороны, неханически действують другь на друга, а съ другой стороны, въ себъ самихъ носять безконечный міръ представленій я чувствъ. Визств, съ Лейбницемъ, онъ въ душь видить не связь новадь, а простую монаду, одаренную только высшимъ развитіемъ и господствующую надъ другими. Общею же связью монадъ онъ признаеть единаго, премудраго Бога, управляющаго міромъ и все приводящаго къ конечной цван, къ добру. Такое предположение составляетъ, по мивнію Лотце, необходимое завершеніе механическаго міросозерцанія; ибо, если внёшняя сторона явленій природы объясняется действіень неханическихь силь, то основныя отношенія этихъ силъ, передача движенія, законы притяженія, химическое сродство, строеніе организмовъ, все таки остаются для насъ совершенно непонятными. Взанинодъйствіе атомовъ можеть быть объяснено только высшимъ, связующимъ ихъ началомъ. Конечныя единицы дъйствуютъ другъ на друга въ силу присущаго имъ безконечнаго элемента, который однив способень связывать ихъ съ остальнымъ мірозданіемъ. Безъ сомнънія, въ этомъ процессъ цъли Высшаю Существа остаются для насъ скрытыми; но въ себѣ самихъ. въ нашемъ собственномъ разумъ, мы находимъ начало, которое въ нъкоторой степени объясняетъ намъ его двятельность въ мірв. Съ этой точки зрвнія, вившній механизив природы служить только орудіень высшихь началь. Достаточный для объясненія физическихь явленій, онъ въ философскомъ міросозерцанія является не более какъ внъшнимъ выраженіемъ чисто духовнаго естества, которое одно имветъ самостоятельное бытіе.

И туть, не трудно убъдиться въ недостаточности этой

теорін. Съ одной стороны, всё явленія природы объясняются взанинодъйствіемъ механическихъ силь, съ другой стороны, самое это взапинодайствие объясняется постояннымъ и непосредственнымъ вмёшательствомъ Божества, то есть, безпрерывнымъ чудомъ. Но если мы примемъ послёднее, то къ чему служить гипотеза атомовъ, какъ дъйствующихъ другъ на друга силъ? Для объясненія явленій мы прибъгаемъ къ предположению, которое мы самп объявляемъ совершенно для себя непонятныхъ, и которое, по этому самому, заставляеть насъ предцолагать нёчто совершенно нное. Въ такомъ случав механика перестаеть уже быть орудіемъ высшихъ цёлей; она просто становится пустою игрою, лишенною всякаго смысла, ибо въ действительности дъйствують не механическія силы, а находящееся сзади ихъ безконечное начало. Самое признание механизма орудиемъ высшихъ цвлей уничтожаеть основания механическаго воззрѣнія на природу; ибо если механизмомъ объясняются всѣ явленія, то не зачёмъ предполагать высшія цёли; если же явленія не объясняются однимъ механизмомъ, то уже въ самомъ реальномъ мірѣ необходимо признать иныя начада. Это относится въ особенности къ органической жизни. Лотце утверждаетъ, что поддержание организмовъ вполив объясняется механическими процессахи, но что строеніе ихъ предполагаетъ первоначальный планъ, начертанный премудростью Божьею. Между твяъ, это строение безпрерывно возобновляется; развитие извъстнаго типа изъ простой клвточки составляеть не только послёдствіе первоначальнаго плана, но п ежедневно повторяющійся органическій процессъ, и если никто до сихъ поръ не въ состояния былъ объяснить этотъ процессъ съ похощью однихъ механическихъ законовъ, то значитъ, однимъ механизмомъ явленія органической жизни не объясняются. Отрицаніе особаго органическаго начала ведеть единственно къ тому, что Лотце внутреннюю телеологію замѣняеть внѣшнею; но такъ какъ онъ самъ признаетъ цёли Бога недоступными человёческому пониманию, то эта вибшияя телеологія ни къ чему не служить при объяснения явлений: она остается праздною гипотезою. Съ другой стороны, ни къ чему не служить и сведение механическихъ силъ бъ чисто духовнымъ едниицамъ. Если всв внёшнія явленія объясняются механизмомъ,

то зачёнь нужно предполагать, что каждая частица, передавая механическое движеніе, вмёстё съ твиъ одарена и внутренных чувствокъ, о которомъ намъ ръшительно ничего не извъстно. Мы вдаемся туть въ область чистой сантазін. Система Лотце очевнано составляеть сколовь съ хонадологія Лейбница; но Лейбницъ не приписываль монадамъ механическаго действія другь на друга: онъ признавагь ихъ просто представляющими единицами. Дотце же хочеть вившиюю неханику свести на взанинодвйствіе духовныхъ началъ, а это вещь невозможная, ябо изъ способности чувствовать и представлять вовсе не слёдуеть неханическое дайствіе въ пространства, и наобороть, посладнее не влечеть за собою чувства и представления. Всявдствіе этого, Лотце самъ признаеть, что взанинодъйствіе еднинцъ не вытекаетъ изъ принадлежащихъ имъ свойствъ; для объясненія его онъ принужденъ прибъгнуть къ постоянному вызшательству Божества. Но если такъ, то зачёмъ нужно полагать въ основание всего сущаго однородныя единацы? Черезъ посредство Бога могуть точно также двёствовать другь на друга и разпородныя начала. Во всякомъ случав, если мы известной единица принишемъ свойства, не имвющія между собою ничего общаго, съ одной стороны чувство и представление, съ другой стороны механическое действіе въ пространстве, свойства принадлежащія, можно сказать, двумъ разнымъ мірамъ, то ны никакъ эту едницу не можемъ считать простою сущностью. Напротивъ, мы имвень туть начто весьма сложное, что требуеть дальнвяшаго анализа и объясненія. Однимъ словомъ, и въ этой системъ сведение визшинго опыта къ внутреннему оказывается совершенно несостоятельныхъ, и когда Лотце хочеть построить изъ нихъ одну общую систему, онъ волею или неволею принужденъ отръшиться отъ всякаго опыта и прибёгнуть къ умозрёнію. Но такъ какъ точка исхода его лежить все таки въ опытв, то для умозрительнаго построенія у него недостаеть основаній. Очевидная недостаточность опытнаго знанія ведеть единственно къ неопреділенному чаянію. Это признаеть в самъ Лотце, который въ последнемъ своемъ сочинения, въ предпринятой имъ Сисиеля философіи, прямо говорить, что презираемое нынь спекулятивное знание составляеть высшую и не совсамъ недоста-34

жимую цёль науки, при чемъ онъ выражаетъ надежду, что нёмецкая онлософія всегда будетъ пытаться не только описывать, но и понимать ходъ мірозданія.

Наконецъ, тоже самое замвчание относится и къ новъйшему представителю спиритуалистическаго реализма, къ Гартману, который все сущее сводить къ единой духовной основв. Эту основу онъ называеть Безсознательнымъ. И туть исходною точкою служить внутренній опыть: человъкъ въ себъ самомъ обрътаетъ соединенную съ представленіемъ волю, въ основанія которой лежить безсознательно действующій элементь. Это начало, путемъ аналогін и съ помощью собранныхъ естествовъдениемъ фактовъ, распространяется на весь видимый міръ. Въ явленіяхъ органической и животной жизни вездь оказывается присутствіе цвлесообразно двйствующаго безсознательнаго элемента. Самые атомы Гартманъ сводитъ къ томуже началу: атомы ннчто иное какъ двятельныя силы, которымъ всегда присуще стремление по извъстному направлению; слъдовательно, и онк носять въ себъ безсознательное представление цвля. А таль какъ всё эти силы находятся во взаимнодействін, что не мыслемо безъ общей основы, то сне должны быть поняты, какъ явленія единой субстанція. Эта субстанція имъетъ такимъ образомъ двоякое опредъление: волю, какъ двятельную силу, и безсознательно соединенное съ нею представление. Первая составляеть начало всего реальнаго, второе есть источникъ сознанія. Изъ противоположонія ихъ вытекаеть міровой процессь. Сначала въ слівной волі возникаеть неразумное стремление къ бытию. Этимъ вызывается лежащее въ глубинъ ся представление, которое стремится снова ввести слёпую волю въ состояніе чистой возможности. Чтобы достигнуть этой цели, оно должно постепенно освободиться изъ подъ вліянія воли. Рядомъ ступеней, слёпое начало возводится къ высшему и ъмсшему сознанію, пока наконець, достигнувь вершины развитія, представление становится совершенно самостоятельнымъ. Оно уже не движется хотвніемъ, а безпристрастно смотрить на міръ. Съ этой точки зрвнія, оно сознаеть, что все произведенное движеніемъ воли твореніе есть гло. Жизнь отдвльныхъ существъ ничто иное какъ безпрерывное горе; если и встрёчаются наслажденія, то они значительно перевълниваются страданіями. Вся ціліь міроваго процесса заключается въ томъ, чтобы дойти до этого сознанія в затымъ, общимъ різшеніемъ разумныхъ существъ, уничтожить въ себі всякое хотівніе. Съ этимъ вийсті должно прекратиться и самое существованіе проистекающаго изъ хотівнія міра. Производящая сила воли успоконтся, и все снова возвратится въ доно Безсознательнаго.

Излишие замътить, что вся эта теорія построена на воздухв. Опытныя данныя служная только исходною точкою для сооружения чисто сантастическаго здания, въ которонъ спиритуалистическая атомистика сочетается съ теосоенческими мечтами Шеллинга, и все, наконецъ, погружается въ міровую субстанцію Шопенгауера. Система Гартиана представляеть, можно сказать, послёдній, отчалнный вопль спиритуалистического реализиа. Ею завершается весь цингъ логическихъ опредълений этой ступени; а вивств съ твиъ исчерпывается и самое субъективное движение мысли. Прошедши на почвъ раціонализна отъ субстанція къ илев и на почвъ реализна отъ иден въ субстанціи, субъективный путь дагь все, что онъ можетъ дать. Спиритуалистический реализив инветь существенное значение, въ топь отношенін, что онъ, въ періодъ господства опытнаго знанія, отстанваеть саностоятельное существование духовнаго ніра: но всв попытки его воздвигнуть цельное оплосооское зданіе помимо умозрвнія неизбіжно должны оказываться тщетными. Внутренній опыть, который служить ему главною точкою опоры, представляеть для этого слишкомъ нало данныхъ. Путь аналогій, при точности анализа, ведеть весьма недалеко. Сведение этимъ способомъ визшияго опыта къ внутреннему порождаетъ фантастическія представденія. Когда же мы хотниъ возвыснться въ познанію абсолютныхъ началъ бытія, то вивсто опыта приходится пробавляться лишенными почвы обломками прежнихъ умозрительныхъ системъ. Къ последнимъ, поэтому, необходимо возвратиться, какъ скоро требуется утвердить эти начала на прочномъ основанін. Данныя внутренняго опыта могуть служить здесь не точкою исхода, а лишь подтвержденіемъ добытыхъ умозреніемъ результатовъ. Въ сипритуалистическомъ реализмъ, субъективное мышленіе нисходить на почву фактовъ, но такъ какъ факты внутренняго опыта

ограничиваются предёлами субъекта, то приложеніе началь всегда остается частнымъ. Отсюда не только нельзя выработать цёльнаго міросозерцанія, но невозможно понять и самыя основанія духовнаго міра. Духъ, какъ общее начало, связываетъ лица, а потому истинное существо его постигается только въ общихъ явленіяхъ человѣческой жизим. Но для изученія этихъ явленій надобно отъ внутренияго опыта перейти къ внёшнему, отъ психологіи къ исторіи.

Этого послёдняго пути держится вторая, матеріалистическая отрасль реализма. Если спиритуалистическій реализмъ составляетъ конецъ субъективнаго пути, то здёсь, напротивъ, полагается начало новому, объективному движенію мысли. Но это не болёе какъ начало. Держась исключительно на почвё явленія, не признавая инчего, кромѣ чистаго опыта, мысль я тутъ не въ состоянія объединить собранный ею матеріалъ; когда же она пытается это сдёлать, она вовлекается въ нескончаемыя противорёчія и принуждена постоянно искажать тё самыя явленія, изученіе которыхъ составляетъ для нея точку исхода.

Зачинателемъ этого направленія быль Августь Конть. Онъ основалъ существующую досель школу познтивистовъ. Конть отправляется оть того положенія, что человаческій унъ, въ своемъ историческомъ развитіи, проходить черезъ три следующихъ другъ за другомъ періода: богословскій, метаонзическій и положительный. Первое направленіе служить признакомъ младенческаго состоянія мысли: вмёстотого чтобы изучать законы явленій, человѣкъ приписываеть послёднія непосредственному дёйствію вымышленныхъ лицъ. Второй періодъ представляеть переходъ отъ этого иладенческого иросозерцания въ положительной оплософія. Вибсто живыхъ лицъ, туть являются отвлеченныя метафизическія начала, которымъ приписывается реальная двятельность въ мірь. Наконецъ, въ третьемъ періодъ, мысль, достниши зрелости, приходить къ сознанию, что она можеть познавать только относительное; она уже не стропть воздушныхь замковь изъ абсолютныхъ началъ, но обращается къ опытному изучению явлений, стараясь изслёдовать связующіе ихъ законы. Это единственное, что въ состоянія сділать человіческій умъ. Причины начальныя и конечния скрыты отъ наликъ взоровъ. Мы можемъ только заблюдать постоянную совмёстность и послёдовательность яменій и такимъ образомъ опредёлять управляющіе міромъ законы. Это и пытался сдёлать Августь Конть относительно всёхъ наукъ. Онъ выстрояль ихъ въ рядъ, идущій отъ простёйшихъ явленій къ сложнёйшимъ, отъ математическихъ сормъ и опредёленій, составляющихъ основаніе оязики, къ общественному организму, завершающему все яаучное зданіе. Вездъ онъ, объясняя высшее низшимъ, старался вывести изъ добытыхъ опытомъ данныхъ постояные законы явленій.

Если мы спросниъ: на чемъ основана вся эта система? почему признается, что одинъ опытъ даетъ намъ истинное знаніє вещей? то на этоть вопрось мы у Конта не найдемъ отвъта. Для основательнаго его ръшенія требовалась бы точное сладование познавательной способности человака и обстоя чьная критика выходящихъ изъ предвловъ опыта явлен. челов'вческой мысли. Но познтивнамъ, который отвергает се, что не основано на точномъ в подробномъ зеній, здёсь избавляеть себя оть всякаго изуизученій ченія. Всь эта теорія построена на голословномъ признанін опыта, и притокъ визшияго, за единственный источникъ человъческаго въдънія. Въ своенъ Курсь положительлой философіи, который составляеть основной канонь исзитивнзиа, Контъ не коснулся даже догики. Онъ говорить только, что логические законы должны быть выведены изъ опытнаго изученія прісновъ отдівльныхъ наукъ, а въ настоящее время это не представляется еще возможнымъ. Поэтому онъ прямо начинаетъ съ математики; но самъ же онъ общую часть математики признаеть за великолвоное расширеніе догики. Такимъ образомъ, исходная точка опирается на то, что должно составлять конець науки. Немудрено, что уже въ этой исходной точкъ оказывается не только недостатокъ теоріи, но и противоръчіе съ сактами. Опыть признается Контомъ за единственный источникъ челов'яческаго познанія, а между твиъ, во главв всёхъ опытныхъ наукъ ставится математика, поторая есть наука унозрительная. Чтобы устранить это противорвчіе, позитивисты примуждены самую математику превратить въ опытную науку. Но это можно сдълать только въ ущербъ какъ логикъ, такъ и сактамъ. Мы уче видъли

выше, что подобную попытку нельзя назвать иначе какъ извращеніемъ дёйствительныхъ явленій человёческой мысли, въ угоду предвзятой теоріи.

Тоже следуеть сказать о выведенномъ Контомъ пресиственномъ законъ, который составляетъ начало и конецъ всей его системы. Это-не законъ, а обрывокъ закона, который, по этому самому, теряеть настоящій свой смысль. Какъ можно убъднться изъ предъидущаго издожения, къ нсторія древней мысли этоть мнимо-общій законь вовсе не приложных. Древняя мысль действительно начинаеть съ религіознаго міросозерцанія, затёмъ переходить въ метафизикъ, а отъ метафизики къ реализму; но послё періода, въ которомъ отвергается все, кромъ опыта, она снова возвращается въ метафизикъ, а отъ метафизики опять въ релнгін. Какъ же объяснить этоть обратный путь отъ зрелости къ младенчеству? Мы имеенъ здесь явленіе, которое въ самомъ основания инспровергаетъ всю теорію Конта. А если таковъ былъ ходъ древней мысли, то почему же мы не можемъ предполагать, что таковъ же будеть и ходъ новой мысли? Судя даже по одной аналогін, мы должны сказать, что здёсь, какъ и тамъ, періодъ опытнаго знанія составляеть только преходящій моменть въ общемъ движеніи: мысль, перешедши черезъ эту ступень, должна снова возвратиться въ метафизикв, а отъ метафизние опять въ редигіи. Ниже мы увидныть, что не въ силу одной только поверхностной аналогін, но на основаніи точнаго изслёдованія явленій, мы должны заключить, что таковъ именно законъ человъческаго развитія.

Въ позднёйшее время, Контъ самъ созналъ недостаточность реализма и пытался перейти къ тому, что онъ называлъ тотализмомъ. Въ этомъ новомъ воззряни, религіозный снитезъ долженъ былъ составлять центръ будущаго человѣческаго развитія. Это было смутное чаяніе сильнаго ума, который стремился выбиться изъ ограниченнаго круга своей системы. Но такъ какъ исходнья точка оставалась прежняя, то изъ этой попытки инчего не могло выдти, кромъ противорѣчій и несообразностей. Религія Конта состоить въ поклоненіи Великому Цѣлому, какъ будто предметомъ религіознаго почитанія можеть быть что нибудь, кромѣ живаго лица. Не говоримъ о другихъ, чисто субъективныхъ по-

дробностяхъ этой теорін. Ученник Конта справедниво отказанись слъдовать за дниъ по этому пути и останись при своей прежней, болъе ограниченной, но болъе ясной и послъдовательной точкъ эрънія.

Чего не сдълалъ Контъ, то совершилъ для реализна Лжонъ Стюарть Милль. Въ своей Лоника онъ хотбль доказать, что все человъческое знаніе, не нсключая и самой логики, проистекаеть единственно изъ опыта. Мы видели уже, до какой степени слаба его аргументація. Мильь отвергаеть силогизиъ, какъ неспособный дать намъ какое бы то ни было знаніе вещей. Вся сила силлогизма основана на большей посылкъ, заключающей въ себъ общій законъ, подъ который подводится частный факть, а нежду твиь, саная эта посылка извлечена изъ фактовъ, слёдовательно опирается на то, что должно составлять заплючение. Въ дъйствительности, говорить Милль, все человёческое значіе исходить изъ опыта и возвращается въ опыту. Истинное заключение двлается не отъ общаго въ частному, а отъ частнаго въ частному; общее же начало, выражающееся въ силлогизий, служить намъ только формулою, объединяющею предварительныя наблюденія. Не смотря однако на это чисто формальное значеніе общихъ началъ, Милль раздёляеть весь путь научнаго изслёдованія на дев отдельныхъ операція: на издукцію и дедукцію. Первая есть заключеніе оть частнаго къ общему, вторая отъ общаго въ частному. Первая дасть изследование причниъ, вторая-выводъ послёдствій; первая составляеть основаніе, вторая-высшую цёль науки. Мало того: самая индукція, отправляясь отъ чисто опытныхъ данныхъ, нужкается въ предварительномъ общемъ началь, на которое она могла бы опираться. По признанию Милля, всякое опытное изследование предполагаеть общее положение, что природа управляется неизмёнными законами. Верховный законъ, которымъ связываются всв явленія, есть законъ причинности. И по сорив и по содержанию, онъ имветь безусловный характерь. Мы виделя уже, что Милль, въ отличіе отъ Конта, опредвляетъ причину, какъ безусловный антецеденть; но мы видели также, въ какія онъ вовлекается нескончаемыя противорвчія въ старанія оправдать это понятіе, которое не дается намъ опытомъ. Выходить, что прежде нежели приступить къ какимъ бы

то ни было опытнымъ изследованіямъ, мы разомъ должны вступить въ область безусловнаго, которое служить намъ точкою исхода. А такъ какъ безусловный законъ, отъ котораго отправляется опыть, въ свою очередь, по теорін Милля, извлекается изъ опыта, то мы впадаемъ въ ненсцвлимый логическій кругь. Заключеніе оть частнаго въ общему, составляющее существо наведенія и основаніе всей науки, само опирается на заключение отъ общаго къ частному, то есть, на отвергнутый силлогизмъ; силлогизмъ же основывается на предварительномъ наведения. Послёднее однако, по признанию Милля, не есть еще научное начало. Безусловный законъ причинности, составляющій исходную точку всёхъ научныхъ изслёдованій, самъ получается изъ ненаучнаго опыта, путемъ простаго наблюдения. Между твиъ, самъ Милль считаеть простое наблюдение совершенно недостаточнымъ для точнаго выгода. Въ дъйствительности, такого вывода даже и сдълать нельзя, ибо, опять же по признанію Милля, природа, кром'в однообразія, заключаеть въ себъ и безконечное разнообразіе, въ которомъ простое житейское наблюдение не въ состояние открыть какие бы то ни были законы. Такимъ образомъ, вращаясь въ логическомъ кругѣ, мы окончательно приходниъ къ совершенной невозможности слёдать какой бы то ни было выводъ. Научный опыть долженъ опираться на ненаучный опыть; но последній, еще менее, нежели первый, въ состояніи вывести тоть безусловный законъ, который долженъ составлять основаніе всяхъ изследованій. И точно, безусловные законы даются не опытомъ, а умозреніемъ; опыть же можеть представить имъ только частное подтверждение.

Въ такія же противоръчія Милль впадаеть и при опредъленіи дедукція, которая должна составлять вънець научнаго зданія. Индукція даеть намъ только эмпирическіе законы, то есть, фактическое однообразіе слъдующихъ другь за друуомъ явленій; но она не раскрываеть намъ, почему явленія происходять такъ, а не иначе. Чтобы понять вхъ разумную связь, необходимо эти частные законы вывести, какъ слъдствія, изъ болъе общихъ законовъ, показавши въ нихъ частное приложеніе послъднихъ. Это и составляеть задачу дедукція, которая такимъ образомъ одна даеть намъ истинное понятіе о законъ, какъ необходимой послъдовательности явленій, и твиъ самымъ возводить науку на высшую ступень. Здёсь уже оказывается, что отвергнутый силлогизиъ, то есть, завлючение оть общаго въ частному, не только служить удобною формулою для обозрвнія предшествующихъ наблюденій, но составляеть настоящій источникъ знанія. Милль возстаеть противъ Бэкона, который, исходя отъ наведенія, утверждаль, что надобно сначала выводить низшія положенія, затвив изв последнихь среднія, и наконець высшія, какъ самыя общія. Истанно научная метода, по мнънію Миля, должна состоять въ обратномъ ходѣ: сначала нать чистаго опыта дълается неимовърный скачекъ къ саныхъ общенъ законанъ, затёнъ изъ послёднихъ выводятся средніе, а наконецъ низшіе. Такимъ образомъ, опытный путь совершенно опрокндывается: наведеніе, начинающееся съ низу, прямо перескакиваеть къ вершинъ и затвиъ уже спускается обратно. Опыть, который признается единственнымъ основаніемъ самыхъ общихъ законовъ, оказывается недостаточнымъ для вывода среднихъ и низшихъ, то есть, именно твхъ, которые всего къ нему ближе. Они получаются путемъ вывода, и это одно, что даеть имъ значение истинныхъ законовъ. Высшіе же законы, изъ которыхъ выводится остальное, по прежнему остаются для насъ совершенно необъяснимыми. По выражению Милля, ны щемъ только отъ одной тайны къ другой. Иначе и быть не можетъ, нбо все, что получается изъ чистаго опыта, по необходимости сохраняеть эмпирический характеръ. И если дедуктивная метода бросаеть накоторый свъть на низшую область знанія, то это делается единственно благодаря непослёдовательному приложенію положенныхъ въ основаніе началь, ибо вся сила вывода заключается въ отвергнутонъ силлогизив. Строго держась чисто опытнаго пути, и двлая заключенія, кабъ требуеть Миль, исключительно отъ частнаго къ частному, мы не только никогда не выдемъ изъ эмпирическихъ законовъ, но мы неизбёжно придемъ къ отрецанію всей дедуктивной методы, а вибств съ твиъ и всякихъ логическихъ законовъ. Тогда единственнымъ для насъ руководствомъ въ познанія вещей будеть встричающееся въ опыть сочетание признаковъ, которое мы будемъ считать постояннымъ, до тахъ поръ пока не встратятся сочетанія другаго рода. О логикь туть уже не ножеть быть

рвчи; все наше знаніе опредвляется обычнымъ сочетаніемъ представленій. Къ этому и приходить Милль, когда онъ говорить, что немыслимаго нъть инчего, ибо весь порядокъ нашнхъ мыслей зависить отъ того, какъ мы привыкли ихъ связывать. Если же, не смотря на то, Милль въ логическомъ выводё видить высшую цёль науки, то въ этомъ выражается лишь та путаница понятій, которая составляеть неязбъжное послёдствіе чисто опытной логики. Признаніе опыта за единственное основание человъческаго знания послъдовательно ведетъ въ отрицанію законовъ, присущихъ самой познающей мысли, то есть, въ отрицанію логики. Но такъ какъ безъ логики ничего нельзя познавать, и въ дъйствительности им постоянно принуждены ею руководствоваться, то отсюда возникають противоръчія, какъ въ самыхъ основаніяхъ теоріи, такъ еще более въ дальнейшихъ ся приложеніяхъ.

Дедуктивную методу, составляющую высшій цвъть науки, Милль считаетъ единственною приложимою въ наукамъ общественнымъ, которыя, составляли спеціальный предметь собственныхъ его изслёдованій. Здёсь однако задачи науви становятся въ служебное отношение къ практическимъ цваямъ, которыя подагаются искусствомъ. Поэтому Милаь завершаеть свою Логику ученіемь о жизненномъ искусствв. Онъ разделяеть его на нравственность, благоразуміе и эстетику. Но всё эти области приводятся къ одному руководящему началу, именно, къ практическому началу пользы, для опредвления котораго заниствуется формула Бентама: наибольшее счастіе наибольшаго количества людей. Свойство этого начала чисто субъективное; корень его лежить въ человическихъ влеченияхъ, которыя, по теорія Милля, одни составляють источникь человъческой двятельности. Всябое чисто разумное требование устраняется; разумъ указываеть только средства, а не полагаеть цвлей. Выше мы видели уже всю несостоятельность этой теорін. Какъ скоро отвергаются абсолютныя требованія разума, такъ мы теряемъ всякую почву и не въ состоянія придти ни къ какому нравственному началу. Раскрываемыя опытомъ влеченія не дають ничего, кромъ чисто личнаго, субъективнаго чувства, и только посредствомъ подтасовки понятій мы это личное чувство преврапасиз во общее начаю. Миль требуеть, чтобы въ своихъ рашенаяха им безпристрастно взванивани свое счастіе в чужое в отдавали предпочтение тому, которое больше. Но въ свлу чего можно предъявить такое требование существу, которое руководствуется единственно своими влеченіямя? Если ны станенъ искать основаній для этого правила, то окажется, что такое поведение рекомендуется, потону что и вкоторыхъ людямъ оно доставляеть нанбольшее удовольствіе. Но если такъ, то высшимъ ивриломъ является все таки личное ощущение; а въ таконъ случав, каждый долженъ дъйствовать по своему вкусу. Инаго начала опытъ не въ состоянія дать. Для восполненія этого недостатва Милль прибъгаетъ къ привычкъ. По его теоріи, добродътель, въ существъ своемъ, служить только средствомъ для общественной пользы, но затвиъ она, въ силу привычки, начинаеть нравиться намъ сама по себъ, какъ цъль. Милль сравниваеть это даже съ скупостью и честолюбіенъ, не замвчая, что туть превращение средства въ цбль ниевно и составляеть существо порока. Наконецъ, допустивши даже такую ничёмъ не оправданную замёну личнаго начала общимъ, мы на чисто опытной почвв все таки не придемъ ни къ какимъ твердымъ результатамъ. Польза-начало безконечно разнообразное и изивнчивое. Руководствуясь имъ, мы получниъ только частныя соображенія во частнымъ вопросамъ. Цъльной общественной науки отсюда невозножно выработать. А такъ какъ подъ ведонъ нользы можно доказывать все, что угодно, то не трудно съ одинакимъ правдоподобіенъ развивать совершенно противоположныя начала, напримъръ, пидивидуалистическія и соніалистическія. Это и делаль Милль, который оть индивидуализма постепенно перешель въ соціалнаму. Но частными соображеніяне эти вопросы не решаются. Для этого требуется основательная философія права и государства, оплософія, которую менње всего можно постронть на началѣ пользы. Вообще, можно сказать, что Мелль быль сленковь теоретекомъ для практики и слишкомъ практиконъ для теоріи. Въ результать выходнию нечто среднее, не удовлетворяющее на тому, на другому.

Такниъ образомъ, въ изслёдованіяхъ Миля, мы видимъ приложеніе начала конечнаго къ области человёческихъ отношеній. Но на почвъ чисто опытнаго знанія, это начало могло явиться только какъ неопредъленная полезность, или никому неизвъстная сумма удовольствій всёхъ существующихъ людей.

Приложеніе тогоже начала къ области естествознанія мы находимъ у Дарвина. Все развитіе оизическихъ организмовъ объясняется у него сохраненіемъ полезныхъ организму качествъ. Въ происходящей во всемъ мірѣ борьбѣ за существованіе преимущество имѣютъ тѣ существа, которыя владѣютъ нанлучшими орудіями для достиженія своихъ жизненныхъ цѣлей. Вслѣдствіе этого, эти типы сохраняются, а остальные погибаютъ. Отсюда проистекаетъ все высшее и высшее развитіе оизическихъ организмовъ, развитіе, которое, начиная отъ первобытной клѣтки, доходитъ наконецъ до обезьяны, а черезъ обезьяну до человѣка.

Дарвинъ не объясняетъ, откуда у организмовъ берутся эти совершенивйшія орудія, которыя въ борьбѣ за существование служать имъ средствомъ для побъды надъ соперниками. Держась указаній опыта, онъ самому приспособленію придаваль весьма мало значенія въ этомъ процессь. Но при такомъ взглядъ, очевидно нельзя было вывести общихъ законовъ, опредъляющихъ всю преемственность органическихъ существъ. Вслёдствіе этого, его послёдователи сдёлали дальныйшій шагь: они сибло покннули опытную почву и пустились строить эволюціонную теорію чисто умозрительнымъ путемъ, на основания началъ приспособления и насыбдственности. Мы уже говорили о внутреннихъ противоръчіяхъ этой системы. И приспособление и наслъдственность предполагають целесообразное движение естества, а туть не допускается ничего, кромв механическихъ причинъ. Последователи Дарвина хотять объяснить развитие однимъ механизмомъ, что составляеть логическое противоръчіе, ибо развитие есть стреиление въ цвли, а чистый механизмъ есть отрицание цели: конечная причина сводится здесь къ причинъ производящей. Но еще болье, нежели логика, страдаеть при этомъ самый опыть, который составляеть, будто бы, точку отправленія всёхъ этихъ изслёдованій. Приверженцы эволюціонной теорія строять такія фантастическія зданія, которыя могуть поспорить съ самыми сиблыми мечтами натуръ-философовъ. Болве осторожные эволюціонисты не раздъляють этихъ увлеченій. Стараясь объяснить развитіе организмовъ изъ опытныхъ данныхъ, они приходятъ въ необходимости признать внутреннюю, цълесообразно дъйствующую причину развитія. Но такъ какъ существо этой причины можетъ быть объяснено единственно оплосооісю, то опытное знаніе должно тутъ оставаться при одномъ чаянія.

Эволюціонная теорія, основанная на механическихъ причинахъ, какъ нельзя болёе приходилась во взглядамъ другаго мыслителя, который, точно также отправляясь оть опыта, старался свести все сущее въ единству причины производящей. Этоть мыслитель-Герберть Спенсерь, котораго вся теорія основана на выведенномъ физиками началъ единства силы. Спенсеръ, вибств съ познтивистами, отвергаеть возможность познанія абсолютнаго. Эту область, подъ именемъ непознаваемаго, онъ предоставляетъ религи, въ которой однако онъ не видитъ ничего, кромъ отрицанія всякихъ опредъленныхъ понятій. Наука и религія, по его мивнію, могуть помириться на мысли, что начала міра составляють для человъка непроницаемую тайну. Собственная же наука должна ограничиться предблами относительного, признавая существование абсолютнаго, какъ чего то противоположнаго относительному, но не пытаясь опредёлить его существо и свойства. Не смотря однако на такое ограничение задачи, Спенсеръ строитъ цъльную систему мірозданія, основанную на единомъ началъ. Это начало есть единство силы. Конечно, на основания чистаго опыта, такого построенія сдівлать нельзя. Опыть даеть намъ лишь немеогія явленія, обнаруживающія переходы одной формы снлы въ другую, съ сохраненіемъ постояннаго ся количества. Отсюда до вывода міроваго начала весьма далеко. Поэтому, Спенсеръ прибъгаетъ къ помощи умозрвнія. Онъ признаеть даже, что самое опытное знание возможно только при умозрительномъ предположении постоянства силы, которое опытомъ доказано быть не можеть. Изъ этого положения, чисто логическимъ путемъ, выводятся и дальнъйшія опредбленія сныы, которая представляется единою, количественно определенною, сохраняющеюся неизмённою при перемене формъ, наконецъ, причиною всехъ міровыхъ явленій. Такимъ образомъ, непознаваемое, которое признавалось безусловною

тайною, неожиданно является опреділеннымъ началомъ, изъ котораго выводятся всё міровые законы. Такъ какъ понятіе объ этой сняв взято съ явлений матеріальнаго міра, то очевидно, что въ немъ нътъ ничего, кромъ представленія силы матеріальной. Всявдствіе этого, Спенсерь всё міровые законы сводить въ распредвленію матеріи, силы и движенія. Отсюда онъ производитъ и самыя душевныя явленія, которыя онъ понимаеть, какъ извёстныя превращенія тойже самой дежащей въ основания міра силы. При всемъ томъ, онъ отнъкнвается отъ матеріализма, утверждая, что неизвъстная намъ сняа можетъ съ оденакимъ правдоподобіемъ быть понята и какъ матеріальная и какъ духовная. Но когда основные законы этой силы приводятся къ распредъленію матерін и къ формамъ физическаго движенія, когда къ этимъ законамъ сводятся и душевныя явленія, то для всякаго человъка, понимающаго смыслъ словъ, не можетъ быть ни мальйшаго сомньнія, что подобное воззрвніе не заключаеть въ себѣ ничего, кромѣ чистаго матеріализма.

Что касается до различныхъ проявлений этой міровой силы, то Спенсеръ выводить ихъ изъ двояваго свойства матеріи, которую мы не можемъ представить себѣ нначе, какъ одаренною, съ одной стороны, силою притягательною, съ другой отталкивающею. Это слёдуеть изъ того, что ны познаемъ матерію только изъ оказываечаго ею сопротивленія; сопротивление же предполагаеть, съ одной стороны, отрицание визшияго дайствия, съ другой стороны, внутреннее сцёпленіе частиць. Это положеніе, которое отнюдь не выведено изъ постоянства силы, а примыкаетъ къ нему извив, какъ плодъ частнаго опыта, при чемъ сопротивление смѣшивается съ отгалкиваніемъ, Сценсеръ произвольнымъ логическных скачкомъ распространяеть на всю вселенную. Всявдствіе этого, вивсто едниой міровой силы мы получаемъ двѣ, противоположныя другъ другу. Но такъ какъ и изъ двухъ силъ, находящихся въ равновъсін, ничего еще нельзя вывести, то Спенсеръ также произвольно предполагаеть послёдовательное преобладание то одной, то другой. Первов ведеть въ соединенію, или интеграціи матеріи, при потеръ частичнаго движенія, второе къ разделенію, нан дизинтеграціи матеріи, при увеличенія частичнаго движенія. Отсюда слёдующія другь за другомъ міровыя эпохи эволю-

ція в дассолюція. Однаво в этихъ не объясняется еще существование отличныхъ другь отъ друга вещей. Чтобы придти къ послъднему, Спенсеръ въ законъ эволюція вводить еще другое начало. Съ общею интеграціею соединяется частная джееренціація. Послёдняя происходить оттого, что части однороднаго вещества въ различной степени подвергаются визшениъ вліяніямъ и, въ свою очередь, различно воздійствують на эти вліянія. Отсюда возрастающая неправильность, которая идеть въ геометрической прогрессія, до тахъ поръ пока, наконецъ, вслъдствіе большей и большей потери двеженія оть столкновенія противоборствующихь силь, визшнія и внутреннія силы приходять въ равновасіе. Туть вволюціонное движеніе достигаеть высшаго своего предвла; по этоть предълъ-преходящій, ибо потеря движенія на немъ не останавливается. Относительное, или подвижное равновъсіе постепенно переходить въ абсолютное равновъсіе, гдъ исчезаеть уже всякое движение. Въ этомъ состоить смерть особи. Но полное исчезновение двежения, въ свою очередь, делаеть вещество более доступнымъ всякимъ внёшнимъ вліяніямъ. Отсюда извит приходящее движеніе, которое ведеть къ раздожению вещи. Въ силу міроваго закона, за интеграцією слідуеть дизинтеграція, за эволюцією AHCCOINTIN.

Спенсерь подкръпляеть всъ свои выводы многочисленными примърами изъ опыта. Не только физическия, но и душевныя и общественныя явленія онъ старается подвести подъ законы, вытекающіе изъ постоянства силы. Вся эти фактическія данныя могуть однако служить развѣ только примърами вопіющаго злоупотребленія опытной методы. Нѣть ничего легче, какъ привести многочисленные примёры всякаго произвольно выведеннаго закона, особенно если этоть законь имветь такое непредвленно общее значеніе, какъ интеграція или дизинтеграція, дифференціація нан эволюція. Стоить только опустить всё неподходящія или противоръчащія явленія, и выводъ дъйствительно покажется закономъ. Но этоть призракъ исчезнеть, какъ скоро мы сравнимъ формулу закона съ опущенными явленіяин. Такъ напримъръ, Спенсеръ выводить дифференціацію, какъ второстепенное начало, изъ различнаго дъйствія визшнихъ снлъ на разныя части вещества. Но этотъ законъ,

по собственному его признанію, ведеть только къ возрастающей въ геометрической прогрессии неправильности, а не объясняеть закономърнаго строенія особей. Симметрія, составляющая общее явленіе не только органическихъ, но и неорганическихъ твлъ, не можетъ быть выведена отсюда. Спенсеръ и не пытается этого сдёлать: онъ просто опускаеть это явление. Относительно же органическаго развитія онъ замёчаеть, что туть примёшивается неразгаданное еще начало насибдственности. Но если самыя существенныя явленія остаются необъясненными, то какъ же можно выдавать выведенный законъ за міровой? Что касается до явленій духовнаго міра, то высшее развитіе ведеть не къ большей неправильности и раздвльности, какъ требуетъ законъ дноосренціація, а напротивъ, къ объединению разъединеннаго. Строение языка, на которое ссылается Спенсеръ, не осложняется, а упрощается съ высшимъ развитіемъ; раздёльность сословій замёняется общегражданскимъ началомъ; мелкія племена исчезають въ крупныхъ народностяхъ. По теорія Спенсера выходить, что касты должны составлять идеаль человвческого развитія. Вообще, такія скудныя категорія, какъ интеграція н дифференціація, совершенно неспособны объяснить разнообразіе не только духовныхъ, но даже и опзическихъ явленій; когда же эти категорія сводятся въ различному расположению матеріальныхъ частицъ, подверженныхъ внёшнимъ вліяніямъ, то можно только удивляться смёлости ума, который подобную схему накладываеть на все мірозданіе. Столь же мало объясняется и равновъсіе, которое должно составлять цёль эволюцін. Какъ бы не уменьшилось движеніе, если неправильность идеть въ геометрической прогрессіи, то равновёсіе никогда не достигнется. Оно предполагаеть именно правильное отношение силь, чего Спенсеръ изъ своей теоріи не могъ вывести, ибо противоположныя сплы, притягивающія в отталкивающія, только внівнимъ образомъ соединены съ основнымъ началомъ его системы; взаниное отношение ихъ не объяснено. Наконецъ, непонятно, почему за эволюцією должна слёдовать диссолюція. На основанів чего можемъ мы предположить, что движение, которое совершенно прекратилось въ данномъ предметь, сохраняется еще въ окружающей средъ, и со.

храняется такъ, что оно способно сообщить преднету новое, гораздо сильнъйшее движение, нежели прежде? Всего удивительные то, что это сильныйшее движение должно сообшиться не только умершей особи, подлежащей разложению, но постепенно и всему мірозданію. Спенсеръ выводить свое основное начало, постоянство силы, изъ того положения, что небытіе не можеть стать бытіемь, и обратно; следовательно, количество свлы не можеть ни увеличиваться, ни уменьшаться. Но его следующія другь за другомъ эпохи эволюція и диссолюція представляють именно такіе чудоатальные переходы оть постепениаго прекращения двеженія къ его избытку, и обратно. И логика и опыть одинаково остаются въ накладъ въ этой теорін, которая представляеть отважную попытку объединить міровыя явленія, безъ всякой твердой точки опоры, какъ въ умозръніи, такъ и въ положительныхъ данныхъ. Отрывочныя соображения, страдающія внутреннихи противорвчіями, подкраняются столь же отрывочнымя и произвольно подобраннымя саятами, и все это сводится въ одач общую систему, которая можеть служить только поучительнымъ доказательствонь той истины, что безь ендософія невозможно философствовать.

Всего менве изъ единства силы можно вывести объясненіе душевныхъ явленій. Мы не знаемъ ни одного сакта, который указываль бы на превращение матеріальный силы въ душевную, и обратно. Самъ Спенсеръ признаеть полную невозможность свести духовную единицу на матеріальную, вслёдствіе чего онъ считаеть психодогію совершенно самостоятельною наукою, основанною на внутревнемъ опытв. Но это не ившаеть ему строить весь душевный мірь по аналогія съ міромъ физическимъ, и выводить отсюда, что одна и таже неизвъстная намъ сила является въ двухъ различныхъ, хотя совершенно непонятныхъ для насъ формахъ. Это умозаключение на счеть невъдомыхъ и непостижимыхъ для насъ сущностей весьма живо характеризуетъ пріемы реалистической школы; но еще характеристичные то сантастическое построение, которому подвергается исяхологія, съ цвлью подвести душевныя явленія подъ законы явленій телесныхъ. Кромъ безусловнаго непониманія природы и законовъ разума, въ противоположность матеріи, туть вичего нельзя найти.

Теорія единства сплы Спенсера, также какъ и эволюціонное учение Дарвинистовъ имветъ въ виду объединить всъ міровыя явленія сведеніемъ ихъ къ одному началу, замънить монизмомъ представляющийся намъ въ опытв дуализмъ. Очевидно, что это можно сделать только выводомъ душевныхъ явленій изъ твлесныхъ, или наоборотъ. Когда мы отправляемся отъ внутренняго опыта, мы дълаенъ последнее; это и есть точка зрвнія спиритуалистическаго реализма. Отправляясь отъ внёшняго опыта, мы, напротивъ, естественно приходимъ въ первому, нбо визшній опыть даеть намъ прежде всего матеріальныя явленія, къ которымъ мы и стараемся свести остальныя. Вследствіе этого, позитивизиъ неизбъжно приходить къ матеріализму. Если мы, вивств съ Контонъ, начнемъ съ проствящихъ, онзическихъ явленій и постепенно будемъ восходить въ душевнымъ, какъ сложивйшимъ, мы несомивнио должны будемъ признать посявднія только видоизмененіемъ первыхъ, ибо сложное образуется изъ простаго. И точно, позитивисты последовательно приходять въ завлючению, что матерія и бытіе составляють только двъ разныя грамматическія формы для 03наченія одного и тогоже понятія 1). Чистый матеріализиъ составляеть такимъ образомъ окончательный моженть въ развития этого направления. Отъ закона или формы, мысль, черезъ посредствующія категорін снам и цван, приходить наконецъ къ матеріи.

Приверженцы матерівлистическаго ученія разсвяны всюду. Распространенію его содвйствуеть въ особенности механическое воззрѣніе на природу, господствующее въ современномѣ естествовѣдѣнін. Къ этой теоріи склоняются, вообще, всѣ неосмотрительные естествонспытатели, которые стоять за крайнюю точность фактическихъ изслѣдованій, но считають совершенно излишнею точность логическихъ выводовъ. Отправляясь оть физическихъ явленій, которыя составляють постоянный предметь ихъ изученія, они воображають, что въ мірѣ нѣть ничего другаго, и что на основаніи имѣющихся у инхъ скудныхъ опытныхъ данныхъ можно объяснить всю систему мірозданія. Иногда впрочемъ матеріализмъ принимаеть и бодѣе философскій характеръ; это мы видниъ осо-

1) Cz. La Philosophie Positive, Revne, 1874 r. Nº 4, crp. 35.

бенно въ Германін, гдъ онъ примыкаеть къ развитію левой стороны Гегелевой школы. Здъсь главными его представителями являются Фогтъ, Молешоттъ, Бюхнеръ, Дюрингъ; въ новъйшее время къ нему перешелъ и Штраусъ. Наяболъе популярное изложеніе этой теорія, на основаніи данныхъ, выработанныхъ естественными науками, можно найти у Бюхнера, наяболъе полное и онлосооское ученіе у Дюринга. Эти два писателя могутъ служитъ представителями двухъ направленій, чисто оактическаго и онлосооскаго, на которыя разбивается современный матеріализиъ.

Бюхнеръ совершенно отвергаетъ умозриніе и держится чистаго опыта. Но съ перваго же шага оказывается, что онъ вдается въ умозрѣніе, самъ того не подозрѣвая. Первое его положение состоять въ томъ, что нать силы безь вещества, и ивть вещества безъ силы. Но что такое сила и что такое вещество? Ни то, ил другое не дается намъ визшнями чувствами; это-чисто умственныя понятія, посредствонъ которыхъ ны объеднияенъ явленія. Санъ Бюхнеръ признаеть силу нематеріальнымъ началомъ и возстаеть въ этомъ отношенія противъ Фогта, который мысьь считаеть такимъ же отправлениемъ мозга, какъ желчь составляеть отправленіе печени. Бюхнеръ говорить даже, что въ понятія, снла и вещество далеко расходятся и въ нёкоторомъ смысле даже отрицають другь друга. Следовательно, безъ точнаго определения этихъ началъ невозможно говорить и объ ихъ взаямномъ отношения. Но именно этой точности опредвленій отъ приверженцевъ чистаго опыта всего менве можно ожидать. Мы должны върять на слово, что въ міръ нъть ничего, кромъ вещества, и что снам составляють только свойства этого вещества. Отсюда Бюхнеръ выводять, что снаы не передаются, а только возбуждаются "какимъ то родонъ заразы". Между твиъ, самый опыть противорвчить этниъ выводамъ. Теорія единства силы прямо приводить насъ въ понятію о сняв, переходящей наъ одного вещества въ другое, и сохраняющейся тождественною при этомъ переходь. Притяжение заставляеть нась признать дейстие силы на разстоянін, что также невозможно, если сила присуща веществу, ибо вещество не можеть дайствовать тамъ, гдъ его нать. Самые факты, сладовательно, уничтожають основное положение Бюхнера, а визств съ тамъ и всю воздвиг-

нутую на немъ теорію. Путаница понятій здъсь такъ велика, что Бюхнеръ, не обинуясь, признаетъ матерію въчною во времени, безконечною въ пространствъ и безконечно деленою, нежду темъ какъ никакой опыть не даеть намъ понятія о въчномъ и безконечномъ, и самъ Бюхнеръ буквально признаеть въ другомъ мёсть, что мы не въ состоянін пивть объ этомъ даже отдаленныйшаго представленія. Лалве, мы должны точно также на слово вёрить, что всё авленія вселенной объясняются двйствіемъ присущихъ матеріп механическихъ силъ. Бюхнеръ возстаетъ въ особенности противъ такъ называемой жизненной силы; онъ отвергасть всякую целесообразность въ строеніи организмовъ, утверждая, что достижение цели ничто иное какъ результать случайной удачи въ сочетанія вещественныхъ частицъ. Но все это остается въ области общихъ завъреній. Ни развятіе организма, ни строеніе органовъ не объясняется дайствіенъ однихъ механическихъ силъ. Факты прямо указывають эдесь на целесообразность; устранить это начало можно не съ помощью опыта, а наперекоръ опыту. Наконецъ, всего менве возможно чистымъ механизмомъ объяснить явленія мысля и чувства. Замучательнуйшіе современные естествоиспытатели признають, что въ ощущения механическое воззрѣніе на природу находить себѣ предѣлъ. Бюхнеръ и не пытается дать это объяснение. Онъ ограничивается доказательствомъ, что двятельность мысли въ человвкъ неразрывно связяна съ существованіемъ мозга, и выводить отсюда, что при такихъ обстоятельствахъ, мы не имвемъ права не довърять веществу и отрицать въ немъ возможность чудесныхъ дъйствій". Посль этого, конечно, автору, по собственному его выраженію, "не слишкомъ трудно признать столь часто отвергаемую возможность, что душа есть произведение особаго рода сочетания материн". При такомъ способъ разсужденія труднаго ньть ничего; нужно только отказаться оть логики и не обращать вниманія на факты. н тогда можно строить какія угодно системы. Но эти снстемы не более какъ пыль, которая разносится первымъ дуновеніемъ вътра. Нечего говорить о томъ, что высшія явленія человіческой жизни, право, правственность, оплософія, религія, при такой точкв зрвнія остаются необъяснимыми. Бюхнеръ въ религіи видить чистый антропоморонзиъ,

въ онлосооія-пустыя мечты. Онъ утверждаеть, что ны абсолютное познать не можемъ, но не объясняеть, откуда у насъ берется понятіе объ абсолютномъ, если все наше знаніе пріобрѣтается опытомъ. Еще менѣе думаеть онъ выяснить тѣ законы, которыми управляется развитіе этого понятія въ человѣческомъ сознанія. Въ противоположность тому, что дѣлается въ естественныхъ наукахъ, здѣсь такъ называемая опытная метода ведетъ только къ отрицанію явленій. Однимъ словомъ, это разсчитанное на популярность наложеніе можетъ удовлетворить только тѣхъ, для которыхъ слова замѣняютъ понятія.

Очевидная невозножность построить натеріалистическую систему на основания чисто опытныхъ данныхъ, побудила Дюрнига прибъгнуть къ онносооскимъ началамъ; но его претензів на онлософію послужная едниственно къ тому, чтобы еще ясные обнаружить ть внутреннія противорычія, на которыхъ знядется все это воззръніе. Дюрингъ отвергаеть уже относительность знанія, которое не позволяеть остановиться ни на какихъ твердыхъ началахъ. Человъческій умъ, по его митию, заключаеть въ себт верховный источникъ всякаго познанія, ибо онъ санъ есть высшее выражение бытия. Всякое сомнание въ своихъ способностяхъ, всякое критическое отношение къ двйствительности явлений, служать только признакомъ слабоунія. Энергическій умъ зарание носить въ себи полнийшую увиренность и въ себи самомъ и въ объективномъ міръ. Онъ прямо сознаетъ, что за предізлами того, что онъ видить, нівть ничего, и что собственные его законы суть верховные законы вселенной. Вслъдствіе этого, Дюрянгъ признаеть логику и натенатику чисто унозрительными науками. Но выводниме этимъ путемъ законы дають только общую схему мірозданія. Они показывають, что вседенная составляеть еднимо, внутренно въ себъ связную систему. Дъйствительное же познание вещей должно отправляться отъ данныхъ, именно, отъ того, что намъ раскрывается внъшними чувствани. Дюрингъ увъряеть, что изъ внутренняго опыта получаются лишь снутныя и отрывочныя представления, которыя только оть визшняго опыта пріобрътають научный характерь. Вивший же опыть не представляеть наяъ ничего, кроив натерія и отвошенія матеріальныхъ явленій. Въ этомъ, сладовательно,

заключается вся действительность; инаго ничего им не въ правѣ предиодагать. Какъ скоро умъ отрѣшается отъ матеріальной основы, такъ онъ впадаетъ въ химеры. Единствевная его задача заключается въ томъ, чтобы путемъ анализа дойти до первоначальныхъ составныхъ элементовъ матеріальнаго бытія и затъмъ вывести изъ нихъ все остальное. Эти первоначальныя единицы составляють для него необходимыя начала, далёе которыхъ идти невозможно. Смёшивая законы умозрънія съ данными опыта, Дюрингъ пря-NO СОПОСТАВЛЯЕТЪ ЭТИ ТАКЪ ВАЗЫВАЕМЫЕ ФАКТЫ ВНВШНЯГО МІра съ логическими аксіомами. Но матеріальныя единицы служать только необходимыми точками исхода для философіи дъйствительности. Изъ нихъ умъ долженъ затемъ обратнымъ порядкомъ построить весь міръ, не держась уже опытнаго пути, а свободно располагая первоначальными элементами. н образуя изъ нихъ различныя сочетанія. Это-дело фантазін, которая составляеть необходимый элементь науки. Но для того чтобы фантазія не создавала небылиць, подобно метафизикъ, она должна слъдовать пути, указанному самою природою, то есть, идти постепенно отъ простъйшихъ сочетаній къ сложнъйшимъ. Этимъ способомъ можно построить цвльное и непоколебимое научное зданіе.

Ясно, что такимъ путемъ можно идти весьма далеко, ибо туть исчезаеть уже всякая почва. Человѣческій умъ признается верховнымъ въ познанія, до такой степени, что отвергается даже возможность существованія высшаго, то есть, болѣе всеобъемлющаго ума. Но это верховенство туть же оказывается мнимымъ, ибо познающій умъ связанъ твиъ, что дается ему внышними чувствами, по существу своему ограниченными. Какъ скоро онъ выходить за пределы матеріальнаго бытія, онъ начинаеть бредить. Съ своей сторовы, визшийя чувства вызываются единственно затёхъ, чтобы съ помощью ихъ признать матеріальный міръ единственнымъ существующимъ. Всъ дальнъйшія дъйствія въ познаніи вещей предоставляются опять уму и соединенной съ нимъ фантазія. Умъ, разлагая данный матеріалъ, доходить до простейшихъ элементовъ, о которыхъ витшия чувства не дають намъ ни мальйшаго понятія; фантазія же. свободно располагая этимъ матеріаломъ, строитъ изъ него свое собственное здание. Хотя ей и предписывается слёдо-

вать указаніянъ природы, которая будто бы идеть отъ простъйшихъ сочетаній къ сложивйшимъ; но такихъ указаній мы въ природё не видимъ. Природа, по теоріи Дюринга, съ самаго начала представляетъ намъ сложныя явленія; логина же разлагаетъ эти явленія на проствйшіе злементы, отиннувъ въ сторону связующія ихъ начала, послё чего уже она идетъ отъ простаго къ сложному, пытаясь возстановить утриченную связь. Но такъ какъ чисто логическимъ путемъ этого сдёлать невозможно, то и призывается на помощь вторческая оантазія".

Немудрено, что въ этомъ оантастическомъ построения каждый шагь характеризуется произволомъ и протизорйчіями. Первоначальные "составные кусочки", по выражению Дюрнига, къ которымъ приводится матеріальный міръ, суть атомы. Къ признанію атомовъ вынуждаеть насъ то, что Дирингъ называетъ закономъ опредъленнаго числа. Логика не допускаеть обратнаго хода въ безконечность, ибо пройненная безконечность есть безсимслица. Стало быть, въ двлении надобно где инбудь остановиться, признавши натерію составленною изъ опредёленнаго количества перілямыхъ. Дюрингъ не говоритъ, какъ мы должны предстанить себъ эти недълимые: протяженными или непротяженными? Если первое, то они будуть делимы; если послёднее, то нечезаеть матеріальный ихъ характеръ, и мы приходимъ къ спиритуалистической атомистикв. Изобратенный Дюринчевь законъ определеннаго числа несовиестенъ съ протишеніемъ, которое влечетъ за собою безконечную далинесть. Точно также онъ не прилагается и къ последовательности явленій во времени. Дюрингъ утверждаетъ, что въ скну этого закона, не допускающаго безконечности пройдениего времени, мы непременно должны предположить состояние безусловно себъ равной матерія, предшествующее всяннь переменанъ. Но какимъ образомъ могла матерія янати изъ этого состоянія и начать движеніе? На этотъ зещесь нъть отвъта. Дюрингъ ссылается только на то, чно это должно было совершиться постепенно; какъ будто жегепенность объясняеть неизвёстно откуда взявшееся начало. Такая постепенность противорёчить и сохранские ностояннаго количества силы, которое Дюрингъ, вијств съ сохраненіемъ постояннаго количества матерія, счинеть

- 304 —

деляеть какъ известное состояние материя. Однако это не состояние движения, ибо сила можетъ находиться и въ равновесія, то есть, въ поков. Дюрингъ прямо отвергаетъ гипотезу, объясняющую равновессе частичнымъ движеніемъ; онъ видитъ несовершенство современной теорія въ томъ, что она не объясняетъ перехода отъ статики къ динамикъ и обратно. Но самъ онъ столь же мало объясняеть этотъ переходъ, при чемъ выходить еще и та нельпость, что сила опредъляется какъ извъстное состояние материя, а движение и равновъсіе составляють два противоположныхъ состоянія этого состоянія. По выраженію Дюринга, мы здесь вступаемъ въ нъсколько темную область. Но еще темнъе вопросъ объ антагонизив сняъ, который, по мненію Дюринга, составляеть основную форму міровой механики. Онъ видить антагонизмъ во всякомъ взаимнолействи силъ: сталкиваясь въ одной точкъ, онъ, по крайней мъръ частью, парализують другь друга. Міровою же формою этого антагонизма онъ признаеть отношение притяжения въ теплотв, при чемъ однако онъ сознается, что притяжение, какъ дъйствие на разстоянін, для насъ совершенно непонятно, а отношеніе притяженія въ теплотв, при настоящемъ состоянін науки, погружено еще въ полный мракъ. Какъ видно, механическое воззръніе на природу не въ состояніи объяснить даже простъйшихъ явленій. Всеобъемлемость человъческаго ума на первыхъ же порахъ оказывается ониціею.

Антагоннамъ силъ представляетъ однако только низшую сорму міровой механики, соотвётствующую отвергаемой Дюрингомъ борьбё за существованіе. Высшую сорму составляетъ соединеніе силъ для совокупнаго дъйствія. Здёсь является вмёстё съ тёмъ и новое начало, существенно видонамѣняющее механическое воззрѣніе на природу, пменно, начало цѣли. Дюрингъ возстаетъ противъ тѣхъ, которые изгоняютъ цѣль изъ естествовѣдѣнія. Это значитъ произвольно ограничивать свой кругозоръ и лишать себя одного изъ важнѣйшихъ способовъ познанія вещей. Въ особенности явленія органической жизни неотразимо указываютъ на присущую имъ цѣль. Надобно только устранить понятіе о предвзятомъ намѣреніи и видѣть въ цѣли не болѣе какъ зараиѣе опредѣденное стремленіе. Дюрингъ не объясняетъ, ка-

какъ образонъ возножно такое предварительное опредъленіе силы вовсе еще не существующимъ результатомъ иногихъ совонушныхъ движений. Нътъ сомизния, что принятиемъ этого начала облегчается объяснение многихъ явлений; по ово противоръчить основаніямъ системы. Въ міровую неханику вносится совершенно чуждый ей элементь, для котораго она служить только средствоиъ. Между твиъ, Дюрингъ, повидимому, даже и не подозръваетъ этого противорачія. Онъ, съ одной стороны, видить во всей органической жизни присущую ей цвлесообразность, а съ другой стороны, стонть на томъ, что организмъ ничто нное какъ сложная сорна самостоятельного механического развитія. Точно также онъ утверждаеть, съ одной стороны, что природа управляется необходниыми и неизминными законами, а съ другой сторовы, въ веду того, что въ природъ цван не всегда достнгаются, онъ приписываеть ей безчисленныя ошибки. ссылаясь при эгомъ на недоноски, какъ будто недоноски, съ точки зрвнія меланическихъ силь, не составляють совершенно такого же пеобходимаго явленія, кагь и правильно рожденныя существа.

Но высшее свое приложение начало цили находить въ области сознанія. Дюрингъ видить въ сознанія конечную ціль всего міроваго процесса: природа стремится придти къ самоощущению и выяснить себѣ свои законы. Здѣсь, по собственному признанію автора, мы вступаемъ уже въ иной міръ, представляющій не количественное только продолженіе предъндущаго, а скачокъ къ качественно различнымъ явленіямъ. Самый факть происхожденія субъективного начала остается для насъ необъяснимымъ; наука не можетъ указать туть никакого закона. Твиз не менве, "въ угоду едннообразной систематикъ", какъ выражается Дюрнигъ, мы необходимо принуждены признать субъективную область явленіемъ твхъже механическихъ законовъ, которые управляють всемь міронь. Въ силу тойже систематики, все явленія сознанія должны быть поняты какъ аналогическія другъ съ другоиъ. Вслёдствіе этого, Дюрингъ зреніе сводить на осязание, какъ на основной типъ. По его мизию, зръніе, также какъ осязаніе, основано на чувствв вившияго сопротивленія и представляеть только извёстную сориу міровой механики. Если современная оптика не дошла

еще до этого убъжденія, то это доказываеть зишь полную ея несостоятельность.

Значение всего, этого субъективнаго процесса Дюрингъ вндить въ "истолкованіи" природы. Но это истолкованіе туть же оказывается источникомъ самостоятельной силы. Оно должно не только служить выраженіемъ законовъ природы, но и воздействовать на последнюю, исправляя ся ошибки и придавая ей выстую форму. Посредствомъ сознанія, природа достигаетъ высшихъ цълей. Орудіями въ этой новой деятельности служать ей соединенныя съ самоощущеніемъ влеченія. Однако Дюрпнгъ признаетъ это значеніе влеченій второстепеннымъ; главное же заблючается въ приносимомъ ими удовлетворения, которое есть цвль сана по себъ. Съ этой точки зрънія, они должны служить намъ руководителями, указывая на то, что требуется природою. Даже тв влеченія, которыя обыкновенно считаются пороками, какъ то, месть, зависть, ревность, полезны въ экономія природы. Твиз не менве, такъ какъ природъ свойственно ошибаться, то и туть ей случилось произвести такія влеченія, которыя ръшительно никуда не годятся и идуть наперекоръ ся цвлямъ. Таковы кровожадность, честолюбіе, алчность. Вслёдствіе этого, надъ этими учителями воздвигается новый учитель, умъ, который подвергаеть влеченія разбору, уничтожаеть негодныя и облагороживаеть остальныя. Откуда берутся у человъка понятія о благородномъ и неблагородномъ, остается неизвъстнымъ; въ механикъ, очевидно, они не заключаются. Дюрингъ говорить только, что оценка должна быть "чисто субъективная".

Такимъ образомъ умъ, который въ общемъ ходё системы представляется только извёстнымъ, частнымъ явленіемъ природы, и такъ связанъ дёйствительностью, что онъ не можетъ удаляться отъ нея, не впадая въ химеры, въ концё процесса является правителемъ вселенной, исправляющимъ ошибки природы и продолжающимъ творческую ея дёятельность въ болёе совершенной формѣ. По выраженію Дюринга, онъ "не преклоняется на передъ чѣмъ, а потому и не передъ этою природою, которая въ своей постепенной системѣ механическихъ, физическихъ и физіологическихъ установленой, возвышающейся надъ нею дѣйствительности". Съ помощью

-алтазія, унъ создаеть идеалы, которымъ ничто вества, и этоть верховный руководитель оказыстоль же, если не более погрешинымъ, какъ и всъ Все, что до сихъ поръ производить человъчежичто нное какъ рядъ ошнбокъ. Въ енлосоени и Аворныть видить только пустыя бредия, въ исторія влинную нить насилій, обмановъ и заблужденій. вастве этого, онъ всемірную исторію раздвляеть на во ріода: первый обявиаеть все прошедшее и до сихъ в снас не пришель къ концу; второй же долженъ предоУ воли в существление идеала въ будущемъ. Конечно, Дюне духаеть изсладовать тв законы, въ силу кото-совершился этоть пака опшести и Совершился этоть рядъ ошибокъ. Философія двйстви-СТИ ДОВОЛЬСТВУЕТСЯ ЧИСТЫНЪ ОТРИЦАНІЕНЪ ВСЕЙ ДВИстельности во имя несуществующаго ндеала, созданнаго сятавіею. А такъ какъ вся эта онлософія ничто иное какъ одно чудовищное противоръчіе, то это свойство неизбъжно колжно было отразиться и на вымышленномъ ею ндеаль, которымъ достойно завершается все это здание.

Въ основание идеальнаго устройства человъческаго общежитія полагается крайній индивидуализмъ. Атомистика должна служить началомъ, какъ онзической механики, такъ п субъективнаго міра. Но въ отличіе оть натеріальныхъ атоновъ, которыхъ взаниныя отношенія опредъяются качественными ихъ свойствами, въ человъческихъ единицахъ не признается никакихъ различій. Философія действительности видить въ людяхъ только отвлеченныя, равныя другъ другу лица. А такъ какъ эти лица признаются притомъ совершенно независимыми другь оть друга, то, отсюда следуеть, что никто не имбеть права посягать на чужую воню. Въ этомъ состоитъ основание морали, которая, всятяствіе того, получаеть чисто отрицательное значеніе. Всякое положительное отношение къ другому лицу должно быть · основано на договорѣ. Мораль же предписываеть и возмездіе за нарушеніе чужой воли. Всякій имфеть право не только отмстить другому за сделанное ему зло, но и лишить послёдняго возможности поступать впредь такимъ образомъ. Въ мести Дюрингъ видитъ и основание права, которое такимъ образовъ ничъмъ не отличается отъ морали.

Уголовное право составляеть, по его мнѣнію, источникъ всякаго права. Но уголовное право зиждется не на общественномъ началъ, не на правахъ власти, а чисто на личномъ возмездів. Общество призывается только на помощь, вслъдствіе недостаточности личной силы. Собственно же принадлежащихъ ей правъ общественная власть не имъетъ. Свободное общество, составляющее идеалъ человъческаго общежитія, основано на договоръ каждаго съ каждымъ. Верховенство принадлежитъ здъсь не обществу, а отдъль-

ному лицу, которое остается началомъ и концомъ всего

политическаго быта. Таковы начала, на которыхъ строится будущее общежитіе. Но мы двлаемъ шагъ, и картина перевертывается. Оказывается, что полноправное лице, пользующееся безграничною свободою, не можеть приложить своей свободы рашительно ни къ чему. Оно не только не въ правъ посягать на чужую волю, но оно не можегъ коснуться даже и вившней природы, нбо кто налагаеть руку на вещь, тоть мвшаеть другому приложить свою волю къ тойже вещи, слъдовательно нарушаеть чужое право. Поэтому, всякая собственность отвергается, какъ нарушеніе права. Даже въ снау взаимнаго договора, никто не имветъ права присвоить себъ плоды чужаго труда, иначе какъ отплативъ совершенно равнымъ количествомъ своего. Капитализація имущества составляетъ еще большее нарушеніе права, нежели собственность. При такихъ условінхъ, остается только каждому вступить въ сдёлку съ другими на началахъ полнаго равенства. Всъ должны соединить своп силы для совокупнаго труда, съ твиъ чтобы каждый получаль равную съ другими долю въ наслажденіяхъ. Земля, капиталъ, орудія производства, все это должно принадлежать не лицу, а обществу, которое внезапно оказывается всеобщимъ собственникомъ, то есть, юридическимъ лицемъ, поглощающимъ въ себъ всъ физическія лица. Даже личные таланты должны, наравить съ орудіями производства, разсматриваться какъ даръ общества, даръ, который, по этому самому, не даетъ никакого права на особое вознаграждение. Общество всвиъ даеть равное воспитание; оно не только искореняеть дурныя наклонности своихъ членовъ, но заботится и о Физическомъ пхъ преуспъянія, прилагая стараніе, чтобы рож-

онсходным при благопріятныхъ условіяхъ. Къ доверсего, Дюрингъ, для осуществленія своего свободнатва, совѣтуетъ воспользоваться созданною соврегосударствомъ централизаціею. Вмѣсто полновлапосударствомъ централизаціею. Вмѣсто полновлабствѣ. И это уродливое сочетаніе несообразностей за послѣднее слово науки, за высшій идеалъ челотолько крайняя ограниченность взгляда объясняую непомѣрную самоувѣренность.

уче побы оно не было значать. ство оно не было знаменьемъ времени. Оно составтекое же явленіе въ онлософін, какъ въ другой облаиеть пропаганды, которыя v наст соціалиopen и пропаганды, которыя у насъ ходять возмущать стичество Вообще, реалистический матория JACTO вообще, реалистическій матеріализиъ представляеть точку зрёнія, до которой точку зрёнія, до которой верок точку зрвнія, до которой можеть спуститься чело-визщу во точку зрвнія, до которой можеть спуститься человизніх тій умъ. Въ немъ грубъйшая логика соединяется съ в<sup>влесть</sup> ти имъ пониманіемъ въёствиться соединяется съ в<sup>в чест</sup>иннъ пониманіемъ дъйствительности. Обыкновенно гр<sup>убр</sup>ытиннъ в въ сямую пробети ста. Обыкновенно овъ одни замёняеть оточного орму: у Дюринга брань ов<sup>то</sup> поликотицествие отсутствующія доказательства. Когда вости реалистическимъ натеріализмомъ соединяется соціаже боторый теоретически составляеть не более кагь обветшалую крайность односторонняго ндеализиа, то можво безошнбочно сказать, что туть даже способность мышленія исчезла. Но самая глубина паденія служить признакомъ поворота. Реалистический матеріализмъ составляеть послёднюю ступень въ развити той отрасли реацизма, которая отправляется отъ внёшняго опыта. Но завсь, какъ и везда, мысль, дошедши до крайности, приходить къ самоотрицанию. Оказывается, что изъ чистаго опыта невозможно выработать никакого общаго взгляда. Въ этомъ отношения, учение Дюринга составляеть переломъ. Не смотря на все безобразіе мысли, оно все-таки обращается въ умозрѣнію, ибо безъ этого нельзя постронть цѣльной CHCTCML.

Одно умограние даеть намъ, вмаста съ тамъ, возможность связать оба противоположныя отрасли реализма. Мы видали, что ни визшний опыть не можеть быть сведень къ виутреннему, ни внутренний къ внашнему. Стоя на почва ноключитель наго опыта, мы необходимо должны признать два разряда явленій, между которыми мы не въ состоянія видъть ничего общаго, ибо визшнее движение не есть форма. сознанія, а сознаніе не есть форма движенія. Связующее начало можно найти едниственно въ чистой мысли, которая, восходя въ верховнымъ началамъ мірозданія, видить въ явленіяхъ визшняго и внутренняго опыта двё противоположныя и необходимо восполняющія другь друга формы міроваго бытія. Самое развитіе реализма приводить насъ, слёдовательно, къ умозрвнію. Въ этомъ убъжденія сходятся и спиритуалисты, какъ Лотце, Фехнеръ, Гартианъ, и чистые матеріалисты, какъ Дюрингъ. Но умозръніе, къ которому взываеть реализмъ, не похоже уже на прежній раціонализмъ. Въ силу ревлистическихъ требованій, оно должно объяснить весь міръ явленій, а для этого надобно нати уже не субъективнымъ, а объективнымъ путемъ. Этотъ путь, какъ мы видъля, проложенъ визшимиъ опытоиъ. Въ этоиъ состоить существенная заслуга этого направления. Внутренний опыть ограничивается предълами отдъльнаго лица; между твиъ, для объясненія самыхъ душевныхъ явленій, необходимо выдти на более широкое поприще, возвыситься къ пониманію общественныхъ и историческихъ явленій, отъ которыхъ зависить жизнь единичного существа. Изследование же этихъ явленій принадлежить не внутреннему, а вибшнему опыту. Съ своей стороны, внёшній опыть, какъ скоро онъ выступаеть на болье шировій путь, не можеть уже ограничиться чисто опытнымъ знаніемъ. Исходя отъ частнаго, невозможно построить общее. Чтобы понять явленія природы и духа, необходимо къ частнымъ элементамъ, составляющимъ точку отправленія чистаго опыта, присоединить связующее, или отвлеченно-общее начало, которое дается умозраниемъ. Въ особенности явленія человъческой жизни, безъ пониманія присущихъ имъ умозрительныхъ началь, остаются совершенно необъяснимыми. Волею или неволею приходится, слёдовательно, обратиться въ отвергнутой метафизикв. Въ этомъ сочетанія умозрвнія съ опытомъ, раціонализма съ реализмомъ, заключается задача универсализма.

И такъ, самые оакты приводятъ насъ къ убъжденію, что циклъ опредъленій матеріалистическаго реализма, также какъ и спиритуалистическаго, завершиндся. Изъ четырехъ путей, которыми движется человъческая мысль, въ новой пройдены три: раціонализиъ шель субъективнымъ субстанція къ идеъ, сикритуалистическій реатио, отъ иден къ субстанція, наконецъ матеріатио, отъ иден къ субстанція, наконецъ матеріакатерія, или отъ закона къ явленію. Остается, матерія, или отъ закона къ явленію. Остается, избло, четвертый путь, отъ матерія къ сорив, или катеріализиа, но уже не на почвѣ реализиа, а на катерсализиа. Онъ составляетъ восполненіе объекдвяженія мысля, а виъсть оъ тъмъ и завершеніе

EE POnecca. на редъилущаго ны знаемъ уже какъ нетоду, такъ и начала универсализиа. Метода состоить въ укавыше сочетания умозрания съ опытонъ. Первое жамъ логическую связь понятій, или способы поня-В леній; второй, на основанія точнаго изслёдованія показываеть нами онивания точнаго изследования почнаго изследования показываеть намъ, который изъ этихъ способовъ вов выя же начала униворов начи другой области явлений. освовныя же начала универсализма суть тв самыя, которыя Освовныя чепезь все развить суть тв самыя, которыя ОСР СЛАТЪ Черезъ все развитіе человѣчества. Но становясь объективную почву, универсалная долженъ видеть въ вально водения в преходящие только моменты логическаго развитія, а реальныя начала, двйствующія въ мірв ввчно присущія человіческому сознанію. Въ матеріальной области, также какъ и въ духовной, сила, законъ, матерія и прав составляють основныя определения бытия. Въ человъческомъ же духъ, эти опредъленія управляють всъмъ историческимъ движениевъ мысли и жизни.

Опираясь на изложенное нами развитие онлософія, ны ножемъ съ увёренностью сказать: реализмъ покончилъ свой въвъ; онъ принадлежитъ уже къ области прошлаго. Отныив настаетъ періодъ уняверсализма.

## ГЛАВА ІУ.

## ЗАКОНЫ РАЗВИТІЯ ЧЕЛОВЪЧЕСТВА.

Намъ остается точнъе оормулировать выясненные въ предъидущихъ главахъ историческіе законы. Для большей наглядности, мы можемъ изобразить весь ходъ исторіи человбчества въ слёдующей таблицѣ:

Первый синтетическій періодэ, илп Періодэ первоначальнаю единства.

Развитіе натуралистическихъ религій.

I. Первобытныя религия.

(Движеніе отъ явленія къ закону).

1. Фетишизмъ.

(Поклоненіе явленіямъ).

2. Натурализиъ. 3. Анниизиъ. (Поклоненiе силамъ природы). (Поклоненiе душамъ умер-

шихъ).

4. Сабензиъ. (Поклоненіе небесному порядку).

II. Философскія религін.

(Движеніе отъ закона къ явленію).

1. Поклоненіе Небу, какъ Верховному Разуму.

(Резигін туранской группы).

2. Поклонение Богу Силы. 3. Поклонение Богу-Духу. (Религии семитическия). (Религии юго-восточныхъ Ариевъ).

> 4. Поклоненіе индивидуальнымъ божествамъ. (Религіи европейскихъ Аріевъ).

## - 513 -

Перзый аналитический періодя. Развитіє греческой оплософія.

I. YHRBEPCALESNS.

(Движеніе отъ закона къ явленію).

1. Законъ, или число, какъ сущность вещей. (Пасагорейцы).

2. Стяхія, какъ душа міра. З. Единство самосущаго бытія. (донійцы). (Элеаты).

> 4. Частныя начала. (Атомисты).

> > II. Риллизиъ.

1. Матеріалистическій реализив. 2. Спиритуалистическій реализив.

(Софисты. Движеніе отъ (Сократь и его школа. Двиявленія къ закону). женіе оть субстанцій къидев).

III. Рацюнализиъ.

(Движение отъ иден къ субстанции).

1. Идеализиъ (причина конечная).

(Платонъ, Аристотель и ихъ послёдователи).

2. Матеріализиъ (причина ма- 3. Спиритуализиъ (причина теріальная). оориальная).

(Епикурейцы)

(Стокви).

4. Натурализиъ (причина производящая) (Неоплатоники).

Бторой синтетический періодь, или Періодь раздеоенія. Христіанство.

1. Единая вселенская соборная церковь.

## (Развитіе закола).

2. Церковь Восточная. (Развитіе внутренняго единства, или идеи). 3. Церковь Западная. (Развитіе внѣшнаго единства, нли идеи).

> 4. Протестантизиъ. (Развитіе начала свободы),

> > 33

Второй аналитическій періодь. Новая оклософія.

## І. Раціонализиъ.

(Движение отъ субстанция къ идев).

1. Натуралнамъ.

(Картезіанцы).

2. Матеріализиъ.

3. Спиритуализмъ.

(Философія XVIII въка) (Лейбницъ и его школа).

## 4. Идеализиъ.

(Нѣмецкая онлософія).

## II. Релепзиъ.

1. Матеріалистическій реализмъ. 2. Спиритуалистическій реализмъ.

(Движеніе отъ закона къ яв- (Движеніе отъ иден къ субленію). станців).

На основания этой таблицы, мы можемъ следующимъ образомъ формулировать общіе законы развитія человачества.

1) Развитие человачества идеть оть первоначальнаю единства, черезъ раздвоение, къ сдинству конечкому.

2) Это движеніе совершается сміною синтетическихъ періодовъ и аналитическихъ. Первые характеризуются господствомъ религій, вторые развитіемъ оплософін. Аналитическіе періоды представляютъ движеніе отъ одного синтеза къ другому.

3) Каждый, какъ синтетическій, такъ и аналитическій періодъ представляеть одинъ или ивскочько цикловъ, обвимающихъ собою развитіе четырехъ основныхъ опредвленій мысли и бытія: первоначальнаго единства, или причины производящей, двухъ противоположностей, то есть, причины формальной и причины матеріальной, наконецъ, конечнаго единства, или причины конечной.

4) Такъ какъ эти четыре опредъленія образуют. двъ перекрещивающіяся противоположности, то движеніе можетъ быть двоякое: или отъ первоначальнаго единства къ конечному, черезъ противоположности матеріи и сормы, и обратно, или отъ сормальной причины къ матеріальной, черезъ противоположности производящей причины и конечной,

о. Первый есть путь субъективный, второй-путь вний. Такъ какъ и тоть и другой могуть быть въ ровы, то всёхъ способовъ движенія, наи путей мыс-

сполствуеть въ натуралистическихъ религіяхъ. Перполствуеть въ натуралистическихъ религіяхъ. Перна къ явленію.

витіе древней онлосооін точно также начинается тивнаго пути, но затвиъ переходитъ къ субъек-Въ своей совокупности, она представляетъ двиобъекта къ субъекту, или разложеніе первонасдинства на противоположныя опредёленія. втомъ движенія, древняя опросос

работов движенін, древияя онлосооія проходить чеперіода развитія, сообразно съ тремя точками зраоторыя становится мысль. Въ первомъ періодъ госво во стъ универсализмъ, во второмъ реализмъ, въ третьія, ра на онализмъ.

иол ранци снанный. ема ПСРвый и последний изъ этихъ періодовъ представв) полный циклъ четырехъ основныхъ опредъленій мысляють Средній же періодъ характеризуется раздвоеніемъ, при има однако каждая изъ противоположныхъ отраслей заключемъ въ себв всё четыре момента.

Въ періодъ универсаннама мысль идеть объективнымъ 9) Въ періодъ раціонализма субъективнымъ путемъ, путемъ, въ періодъ, какъ переходъ отъ одного къ другому, средній же періодъ, какъ переходъ отъ одного къ другому, представляетъ конецъ объективнаго пути въ матеріалистической отрасли и начало субъективнаго пути въ спиритуалистической отрасли. Совокупное же движеніе древней онлософіи заключаетъ въ себъ совокупность всѣхъ четырехъ путей, а вмъсть съ твиъ и полное изображеніе всего развитія мысли.

10) Второй синтетическій періодъ, средневѣковой, предстанляетъ объективное движеніе отъ закона къ явленію, опять же черезъ всѣ четыре момента.

11) Развитие новой онлософіи идеть въ обратномъ порядкъ противъ развитія древней онлософіи: оно начинается съ раціонализма и затвиъ идеть, черезъ реализиъ, къ

- bis --

12) Первый періодъ новой онлософія представляеть онять полный циклъ основныхъ опредъленій мысли; средній же характеризуется раздвоеніемъ, а послёдній предстоять еще впередя.

13) Въ періодъ раціонализма мысль идеть опять субъективнымъ путемъ, отъ субстанціи къ идет; періодъ же реализма представляеть, съ одной стороны, завершеніе субъективнаго пути движеніемъ отъ идеи къ субстанціи, съ другой стороны начало объективнаго пути движеніемъ стъ закона къ явленію. Остается завершеніе объективнаго пути движеніемъ отъ явленія къ закону, что и составляеть задачу универсализма.

Изъ всего этого мы можемъ вывести, квкъ общій законъ, что человляество идета ота раздвоенія ка конечному единству по тъма же самыма ступеняма, по которыма оно шло ота первоначальнаю единства ка раздвоенію, только ва обратнома порядкъ.

Читатель видить, что всё эти законы вытекають изъ самыхъ фактовъ. Это не унозрительное построеніе, которое, какъ вившняя рамя налагается на исторію. Все это каждый ученый можеть провърить на опыть, ибо данныя находятся въ рукахъ у всёхъ. Факты удостовёряютъ насъ въ правильности сдёланныхъ нами умозрительныхъ выводовъ и приводять насъ къ тому желанному сочетанію умозрѣнія съ опытомъ, къ которому стремится челов'вческая наука. Опыть даеть отв'яты на поставленные философіею вопросы. Каждый изъ этихъ двухъ путей науки самъ по себъ недостаточенъ: онлосооія безъ опыта пуста, опыть безъ онлосодія слепъ. Соединеніе же обоихъ путей озвряеть яркинъ свътонъ всю безконечность мысли и бытія. Не темная область непознаваемаго, и свътлая область знанія и въры открывается передъ нашими взорами. Релнгія, онлософія, нравственность, право, перестають казаться какими то загадочвыми явленіями, или пожалуй, младенческими заблужденіями человъческаго ума; они представляются намъ какъ различныя стороны или формы единой, въчной истины, присущей человическому духу. Исторія же раскрываеть передъ нами

житіе. этой истичы по въчнымъ законамъ духов-Виљсто хвоса случайныхъ событій, среди котористся изслёдователь, мы видимъ въ ней стройный управляемый общею идеею. Вооруженные вывенами закономъ, мы можемъ точно опредѣлить, не выбо влав и стоимъ, но и куда мы идемъ. Основываясь общесто научныхъ данныхъ, мы можемъ съ такою же дово развития, какъ астрономъ предсказываетъ солнечныя скато развития, какъ астрономъ предсказываетъ солнечныя скато развития, какъ астрономъ предсказываетъ солнечныя собъти вначение для человъческаго развития имъетъ точно такое же значение для человъческаго духя, какъ заковъ тиготъния для матеріальнаго міра.

Опираясь на этотъ законъ, мы можемъ съ полною увъренностью сказать, что періодъ реализма кончился, и что настаеть выкъ универсализма. Мы можемъ указать и самый путь, которому долженъ слёдовать универсализиъ въ своемъ развитія: это — путь оть явленія къ закону, или отъ натерія къ формѣ. Поэтому первое, что мы увяаниъ въ ближайшенъ будущенъ, это-новую и послъднюю попытку матеріализма постронть на основаніи своихъ началь общую міровую систему. Но такъ какъ эти начала радикально неспособны къ такому построению, такъ какъ они одинаково противоръчать и умозранию и опыту, то матеріализмъ окончательно рушится и уступить мёсто развитію другихъ, высшихъ началъ бытія. Точно также въ другой области, политической, которая следуеть тонуже закону, мы моженъ предвидъть, что въ ближайшенъ будущенъ на Западъ восторжествуетъ демократія, не соціальная, которая принадлежить къ области утопій, а либеральная, которая одна имветь въ себв условія существованія. Демократія, какъ выражение чистаго индивидуализма, представляеть натеріалистическое начало государственной жизни, хотя по существу своему, она стоить безконечно выше теоретическаго матеріализма, ибо она основана на признанія свободной и духовной человъческой личности. Но и либеральная демовратія, вслёдствіе внутренней своей несостоятельности, должна будеть уступить мисто высшимъ политическимъ формамъ, основаннымъ на естественномъ преобладанія влассовъ, занятыхъ уиственнымъ трудомъ, надъ классами, преданными матеріальной работь. Свобода не исчезнеть, но она должна сочетаться съ высшими требованіями общественной жизни. Наконецъ, мы можемъ быть убъждены, что этоть предстоящій намъ періодъ универсализма приведеть насъ къ новому религіозному синтезу, который, не уничтожая, а восполняя предъидущіе, полнѣе раскроетъ намъ существо Духа, сводящаго противоположности къ конечному единству. Это будетъ завершеніемъ всего человѣческаго развитія.

Но, скажуть намъ, если мы такимъ образомъ, на основанін чисто научныхъ данныхъ, можекъ заранве опредвлить всё тё ступени, черезъ которыя должно пройти человёчество, то не уничтожается ин этимъ самымъ внутренняя свобода, которая составляеть краеугольный камень всего нравственнаго міра? Не превращается ли черезъ это человѣкъ въ сявпое орудіе, призванное яншь къ тому, чтобы исполнить заданный напередъ урокъ? На это возражение вы уже отвъчали выше и можемъ только повторить сказанное. Свобода не создаеть законы, а только исполняеть ихъ. Въ нравственной области, она составляеть необходимую принадлежность человёка, какъ правственнаго существа; а между тёмъ, правственный законъ не создается, а только сознается человъкомъ. Отъ насъ зависить единственно его исполнение, Точно также и въ исторіи, сознаніе управляющаго ею закона нисколько не уничтожаетъ человъческой свободы, ибо законъ исполняется не иначе, какъ черезъ посредство свободы. Человёку намёченъ путь, но способы прохожденія этого пути зависять оть его води. Онъ можеть сокращать н удлиниять свое шествіе, избирать орудія мира или войны, ублоняться отъ цёли и снова возвращаться въ ней, испытавши тщету своихъ усилій.

Свобода имъетъ здъсь тъмъ болѣе простора, что тъ ступени, которыя ей предстоитъ пройти, не смотря на общее сходство съ предъидущими, не составляютъ простаго ихъ повторенія. Въ движеніи исторіи отъ первоначальнаго единства къ раздвоенію, противоположности на каждой ступени находятся еще въ болѣе или менѣе слитномъ состоянія; разнообразіе жизни еще не развилось вполиѣ. Въ движеніи отъ раздвоенія къ единству, напротивъ, требуется сложить уже разложившееся. Здъсь прогивоположныя начала достигли уже полной самостоятельности, и эта самостоятельность дояжна сохраниться при высшемъ объединеніи. Поэтому,

здъсь ин одна ступень не похожа на предъндущія. Туть каждый разъ предстоитъ объединеніе есть дъло свободы. Поэтому и результать этого обратнаго движенія, отъ раздвоенія въ единству, не состоитъ въ простоиъ только возвращенія въ началу. То единство, въ которому стремится человъчество въ своемъ развитія, вовсе не похоже на то, которое составляло для него точку исхода. Одно заключаетъ въ себъ первые зачатки исторической жизни, другое полное ихъ развитіе. Одно есть единство Силы, все производящей, другое-единство Духа, сводящаго противоположности въ конечной цъли, въ Добру.

И здёсь и тамъ, и въ началъ и въ концѣ, сочетаніе всёхъ жизненныхъ влементовъ въ общее сивтетическое міросозерцаніе составляетъ дѣло редигін. Человѣчество исходитъ отъ Бога и снова возвращается къ Богу. Редигіозный синтезъ занимаетъ и середину историческаго пути, связывая исходную точку съ конечною цѣлью. Каждая изъ этихъ еориъ редигіознаго поклоненія раскрываетъ человѣку извѣстную сторону божественнаго естества. Первоначальный синтезъ есть откровеніе Силы, средиій—откровеніе Слова, послѣдній же, восполняя остальные, долженъ быть откровеніевъ Духа, все собою завершающаго. Первый есть откровеніе Бога въ природѣ, второй—откровеніе Бога въ нравственномъ мірѣ, третій, наконецъ, — откровеніе Бога въ исторіи, которая движется Духомъ Божьимъ къ конечному совершенству.

Такимъ образомъ, исторія, какъ положительная наука, сама приводить насъ къ Богу. Влизорукій взеръ, устремленный на одиѣ частности, не видить въ ней инчего, кромѣ частностей; но вникая въ смыслъ и связь явленій, мы открываемъ въ нихъ дѣйствіе высшихъ началъ. Въ исторіи земное сочетается съ небеснымъ; въ конечномъ осуществляется безконечное. Абсолютное само становится явленісмъ и развивается въ сознаніи человѣка. Поэтому, на каждой ступени псторическаго движенія мы встрѣчаемъ Божество. Богъ есть начало, середнна и конецъ исторіи, также какъ Онъ-начало, середнна и конецъ всего сущаго, "яко изъ Того, Тѣмъ и къ Тому всяческая" (бта сра̀чото, кяї à' зотоў, кай да дотой та та́хта) 1 Римя. XI, 36,

~~~~





1

i

ŧ





L

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.



ed by Google

