

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

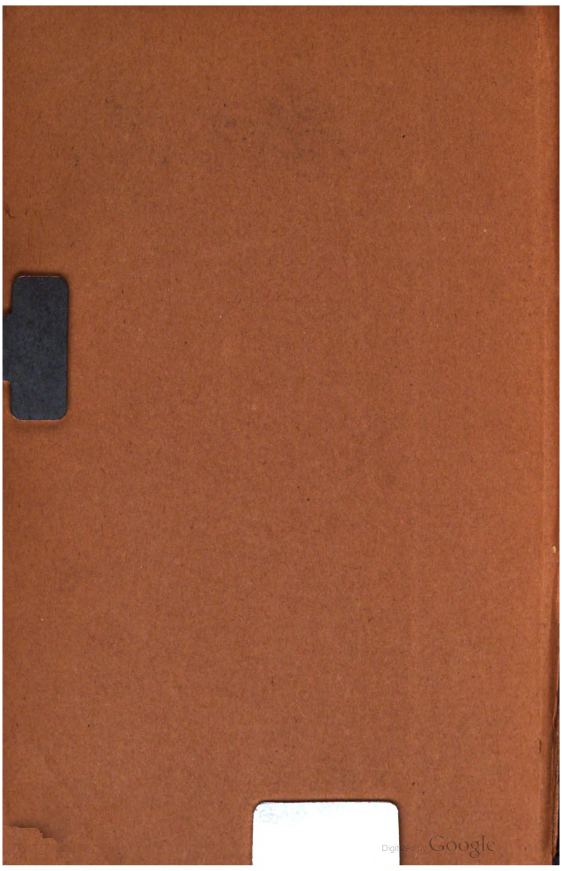
• Делайте это законно.

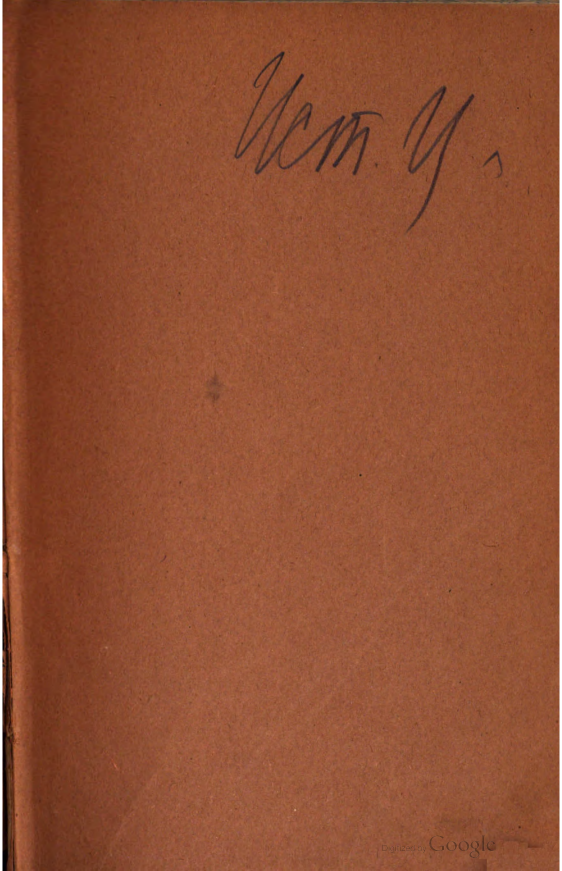
Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/









# ОЧЕРКИ

Lebedev, A.P.

# истории ВИЗАНТІЙСКО-ВОСТОЧНОЙ

# **HEDKBN**

отъ конца XI-го до половины XV-го вѣка.

the second by the second of th

Ординарнаго Профессора Моск. Дух. Академін

А. Лебедева.

МОСКВА. Типографія М. Г. Волчанинова, Б. Черныш. пер. д. Пустошкина, противь Англійской церкви. 1892.

Digitized by Google

P 350

X 300

Печатано по опредълению Совъта Московской Духовной Академия. 1891 г. Ноября 5 дня.

> : .

.

Ректорь Акаденін Архимандрить Антоній.

,

### ОТЪ АВТОРА.

Предлагаемая вниманію читателя, книга представляеть собою, по изложению, удобопонятные для любителя церковно-исторической науки и для каждаго образованнаго человѣка "Очерки", утверждающіеся на строго-научныхъ основаніяхъ, и составляеть продолжение, впрочемъ имѣющее видъ самостоятельнаго цѣлаго, - продолжение нашего же прежняго сочиненія, подъ заглавіемъ: "Очерки исторіи Византійско-восточной церкви въ IX, X, XI вѣкахъ" (М. 1878 г.). Цѣль теперь издаваемой книги таже, какая имблась въ виду и при напечатаніи сейчась упомянутаго сочиненія — ознакомленіе съ однимъ изъ тѣхъ отдѣловъ церковно-исторической науки, которые очень мало извѣстны по своему содержанію. Книга обнимаеть періодъ Византійско-восточной церкви оть начала крестовыхъ походовъ, которыми условливался рядъ новыхъ явленій въ исторіи этой церкви, до паденія Византій оть турецкаго меча въ 1453 году. Обработка Византійской церковной исторіи, по нашему мнѣнію, есть прямая задача русскихъ богослововътёмь болёе, что богословы западные, какъ и естественно, посвящають мало вниманія этой области церковной исторіи. Принявъ на себя задачу изложить указанный періодъ въ формѣ систематическаго цёлаго, мы не имёли подъ руками никакого руководящаго сочинения. Западная и русская литература, относящаяся къ нашему дѣлу, пересмотрѣна нами, полагаемъ, тщательно; Византійская же историческая, богословская и иного рода литература, при ея очень почтенныхъ размѣрахъ, пересмотрѣна настолько, насколько это нужно было для составленія "очерковъ", не изъявляющихъ притязанія на общирную ученость. Пусть читатель не ставить намъ въ вину неполноту обзора. Эта неполнота не случайная. Мы не намфрены были распространяться о такихъ предметахъ, о которыхъ уже существуеть удовлетворительная литература на русскомъ языкѣ; такъ, наприм., мы оставляемъ въ сторонѣ исторію Ліонской и Флорентійской уніи, потому что съ этими историческими явленіями можно знакомиться по слёдующимъ сочиненіямъ: "Исторіи Флорентійскаго собора", изданной подъ редакціей извѣстнаго ученаго, прот. А. В. Горскаго (М. 1849 г.), "Исторіи попытокъ къ соединенію церквей греческой и латинской", проф. А. Л. Катанскаго (Шб., 1868) и по книгь: "Виссаріонъ Никойскій", проф. Садова (Шб. 1883). Равно такжо мы не лаемь мёста въ своей книгѣ изложению такихъ религіозныхъ споровъ или такихъ произведеній Византійскихъ богослововъ, которые могутъ возбуждать интересь развѣ у спеціалистовъ, да и то, пожалуй, не у всѣхъ. Вообще мы не имѣли намѣренія придавать своей книгѣ очень большой объомъ; сожалёомъ дажо и о томъ, что она вышла больше, чёмъ какою должна быть книга, носящая названіе "очерковъ".

Моск. Дух. Академія. 1891 г. Ноября 3.



• Digitized by Google

#### СОДЕРЖАНІЕ.

Стран.

1 - 79

I. Византійскіе историки, излагавшіе исторію Византійскаго государства оть конца XI до половины XV вѣка.

Общая характеристика Византійскихъ историковъ. Византійскіе историки XII въка: Авна Комнина, Іоаннъ Киннамъ; тъже историки XIII въка: Никита Хоніать, Георгій Акрополитъ (Приложеніе въ трактату объ Акрополитъ: экскурсъ о двухъ Никифорахъ-Влеммидъ и Кон-скомъ патріархъ, стр. 34–48); Визанскіе историки XIV въка: Георгій Пахимеръ, Никифоръ Григора, Іоаннъ Кантакузинъ; краткія свідънія объ историкахъ XV вѣка.....

II. Взглядь на взавяныя отношенія церкви Греческой и Латинской. - Общія замізчанія. Крестовые походы и ихъ значение въ вопросѣ объ отношения Латинянъ къ Гревамъ (разграбление и орустешение крестоносдами Оессалоники и Константиноноля). Враждебныя отношенія Грековь къ крестоноспамъ и датинскимъ жителямъ на Востокъ. Главиъйшіе церковно-исторические факты, въ которыхъ выражалась взаниная непріязнь церквей Латинской и Греческой: презрительные отзывы папъ и королей о Греческой церкви; чёмъ отвѣчали на это Греки (разсужденія Анны Комн., Вальсамона о превысшемъ авторитеть К-польскаго патріарха и проч.)? Твердость Грековъ въ своей въръ. -- Полемика между Латинянами и Греками: западный писатель Гугонъ и его обвиненія противъ Грековъ-по части догматики, таннствъ, разныхъ сторонъ богослужения, нападки его на духовенство и монашество, изчисление имъ недостатковъ въ религіозномъ положеніи народа; обвиненія, возводнимыя Греками на Латинянъ въ богослужеб-

номъ отношенія, нападки ихъ на поведеніе латинскаго духовенства, порицанія ими обыденной жизни латинскихъ хрпстіанъ. — Факты и возгрѣнія свидѣтельствующіе, что союзъ Восточной и Западной церкви въ XI—XV в. еще не совсѣмъ былъ порванъ.... 79—133

III. Религіозно-нравственный характерь Внзантійской имперіи. — Почему трудно описывать эту сторону исторической жизни? Общая характеристика Византійскихъ императоровъ разсматриваемаго періода. Черты религіозно-вравственной жизни ямператоровъ: Алексѣя Коменна и дарственнаго его дома, Іознна, Мануила и Андроника Комниныхъ, императоровъ изъ фамиліи Ангеловъ, Іоанпа Ватацы и нѣкоторыхъ императоровъ изъ дома Палеологовъ. --Черты нравственной жизни Византійскаго общества иля всего народа вообще: недостатовъ сохранения собственнаго достоинства; нарушенія заповѣди о цѣломудрін, неравном трно-строгое отношеніе въ этомъ случаћ закона въ преступности мужа и жены, --- пьянство, --- «скоромное зло»; хищничество и казнокрадство; върноподданичество, «окаченъвшее на маскъ» и наклонность въ анархін. — Черты религіозной жизни народа вообще: непорядки въ отправлении богослуженія: суевфрія: страсть въ гаданьямъ-гадання на предметахъ священныхъ, на вернахъ и проч., слъпая въра въ предсказанія, непросвъщенный взглядъ на кометы: талисманы. — Свётлыя стороны въ редигіовно-нравственной жизни народа: предавность Православію, храненіе церковныхъ уставовъ и проч. Преобладание темныхъ сторонъ надъ свътлыми. ... 134 - 209

IV. Отношенія государственной власти къ церкви. — На чемъ Византійскіе императоры основывали свое вмѣшательство въ дѣла церкви? Мысли свѣтскихъ и высшихъ духовныхъ лицъ, клонящіяся въ пользу подобнаго вмѣшательства? Въ чемъ вообще выражалось такое вмѣшательство? Мысли преимущественно высшихъ іерарховъ противъ вмѣшательства императоровъ въ дѣла церкви. — Описанія отношеній къ церкви императоровъ: Алексѣя Комнина (борьба его съ павликіанами и богомилами. Новелы его), Манунла Комнина (разлечные отзывы объ отноше-

I۷

ніяхъ Манунла къ церкви; богословскіе споры при немъ: 1) объ Евхаристін, какъ жертвѣ, 2), по поводу нареченія «Отецъ болій Мене есть», 3) о богѣ Магометовомъ; новеллы Манунла касательно церкви, духовенства и монашества, его же новелла о боль. пихъ и малыхъ праздникахъ), Андроника Коминии, Исаака Ангела, Алексѣя III (споръ при немъ о «потлѣнности и тлѣнности» Евхаристіи), Михаила Палеолога, Андроника Старшаго и проч...... 200—285

V. Ісрархи, преимущественно Константинопольскіе и ихъ церковно-общественная д'ятельность. — Идеалъ пастыря (иысля Григоры и Пахимера).

Болѣе замѣчательные патріархи Константинопольскіе, правившіе церковію изъ Никеи, по перевесенія сюда столины изъ Византія, завоеванной Латинянами: Германъ II, Мануилъ II, Арсеній . 320 - 337

Зилоты и Политики въ духовенствъ, общія характеристическія черты тъхъ или другихъ, причины появленія Зилотовъ и Политиковъ.

Зидоты въ умственномъ, научномъ и нравственномъ отношеніи, притязательность и самоувѣренность Зилотовъ. Отношенія ихъ къ свѣтскому правительству. Демогогическій характеръ Зилотовъ. Отношенія Зилотовъ къ архіереямъ и клирикамъ.

Политики въ наъ умственномъ, научномъ и нравственномъ отношения. Идеалъ монаха у Политиковъ. Отношения наъ къ свътской власти (наъ теорія «экономін»). Примъры. Отношения Политиковъ къ архіереямъ и клирикамъ.

Эпоха господства Знаотовъ и Политиковъ и конецъ этого господства..... 440-497

Матеріальное положеніе духовенства. («Приложеніе въ отдѣлу о Константинопольскихъ iepapхахъ»). Неодинаковое положеніе въ XI, XII вѣкахъ, въ большую часть XIII вѣка, п въ концѣ XIII и началѣ XIV вѣка. Быстрый поворотъ въ худшему въ XIV вѣкѣ. Бѣдственное положеніе въ XV вѣкѣ. 498-513

Краткое обозрѣніе патріархатовъ: Александрійскаго, Антіохійскаго и Іерусалимскаго. 513—528

VI. Духовное просвѣщеніе и богословская наука.

۷Iİ

Обработка отдельныхъ богословскихъ наукъ:

VII. Паденіе Константинополя, въ 1453 г. 629-644





Digitized by Google

## ОЧЕРКИ

# Византійско-восточной перкви отъ конца XI до половины XV въка.

### I. Византійскіе историки, излагавшіе исторію Визацтійскаго государства и церкви отъ конца XI до половины XV вёка.

Приступая въ изложению Византійско-восточной церковной исторіи отъ конца XI до половины XV въка, точнѣе—отъ начала крестовыхъ походовъ, которые имѣли важныя послѣдствія для состоянія Восточной церкви, що паденія Константинополя подъ власть Туровъ, мы прежде всего сообщимъ свѣдѣнія о главнѣйшихъ источникахъ этой исторіи. Это мы дѣлаемъ для того, ятобы читатели имѣли ясное представленіе о тѣхъ историкахъ, имена которыхъ будутъ впослѣдствіи очень часто упоминаться нами.

Указанный нами періодъ церковной исторія Восточной церкви довольно богать историками, которые помогають изслёдователю выполнить свое дёло съ достаточнымъ усиёхомъ. Эти историки обыкновенно навываются Византиками, т. е. Византійскими историками. Названіе это характеризуеть извёстнаго рода историковъ съ ихъ особенностями. Характеристическія черты Византійскихъ историковъ заключаются въ слёдующемъ: во-первыхъ, всё они въ существё дёла не историки въ нащемъ теперешнемъ смыслё сло-

Digitized by Google

ва, а хроникеры, лётописцы, такъ какъ они большею частію описывають свое время — время, когда они жили; еще точнёе ихъ можно назвать мемуаристами, составителями мемуаровъ. потому что они не ограничиваются сообщеніемъ извѣстій о современныхъ имъ историческихъ фактахъ, но передають множество историческихъ подробностей, анекдотовъ, заглядывають въ закулисную жизнь описываемыхъ дицъ, стараются раскрыть и уяснить сокровенныя пружины, движущія и управляющія двятельностью главнёйшихъ историческихъ личностей. при чемъ историки часто впадаютъ въ субъективизмъ, судять по личной и нерёдко пристрастной мёркё., Вевторыхъ, большинство Вивантійскихъ историковъ. а въ изучаемый нами періодъ всё безъ исключенія. принадлежать къ свётскому званію: какъ лица свётскія, они главнымъ образомъ интересуются политическимъ состояниемъ Византийскато государства, а описанію дёль церковныхь отводять второстепенное мёсто. Смѣшеніе политическаго в церковнаго элемента въ ихъ трудахъ-составляетъ общую ихъ особенность. Тоть или другой Византійскій пов'єствователь получаеть для церковнаго историка нашего времени тви ъ большій интересь, чёмь обстоятельнее находных у него свёдёнія изъ области церковно-исторической. Вътретьихъ, всв Византики, по крайней мърв нашего времени, съ особеннымъ вниманіемъ описывають ходъ двлъ и событій именно въ Константинополь, все же прочее имветь для нихъ второстепенный интересъ, и въ особенности они мало занимаются исторіей Западной половины Европы, не исключая Рима. Это историки-византійцы въ строгомъ смыслё слова. Наконець, всв Византійскіе историки не указывають источниковъ своихъ повёствований. Конечно, будучи современниками и очевидцами, они мало нуждались

въ письменныхъ документахъ, но, нужно сказать, что они ни слова не говорятъ о своихъ источникахъ и въ томъ случаё, если они—какъ это доказано новёйшей исторической наукой—были въ большей или меньшей зависимости отъ прежнихъ историковъ.

Историки, о которыхъ у насъ затёмъ будетъ рёчь, въ хронологическомъ порядкё дёлятся на нёсколько группъ.

Къ первой группъ принадлежатъ историки, жившіе въ XII въкъ до завоеванія Константинополя Латинами. Это слъдующіе историки: Анна Комнина и Іоаннъ Киннамъ.

Историкъ Анна Комнина описала царствованіе императора Алексёя Комнина, занимавшаго Византійскій престоль отъ 1080 до 1118 года; сочиненіе историка носитъ заглавіе: Alexias, Алексіада, т. е. описаніе царствованія Алексёя <sup>1</sup>). Очевидно, это заглавіе составлено по подражанію заглавіямъ: Иліада, Энеида.

Анна Комнина есть историкъ замѣчательный, какъ по своему общественному положенію, такъ и по достоинствамъ труда. Анна Комнина была дочь того самаго императора Алексѣя, жизнь и дѣятельность котораго она описываетъ; она называлась порфирородною, такъ какъ родилась въ то самое время, когда отецъ ея занималъ уже престолъ. Умственныя качества Анны не сомнѣнно выдѣляли ее изъ ряда современниковъ. Она получила чисто мужское образованіе, то образованіе, которое составляло необходимую принадлеж-

<sup>1)</sup> Въ боннскомъ изданіи трудъ Анны долженъ былъ составить два тома, но появился въ свётъ лишь 1-й. Этотъ томъ переведенъ на русскій языкъ при Петербургской Академін, подъ заглавіемъ: «Сказаніе о дѣлахъ царя Алексѣя Комнина» (СПБ. 1859). Содержаніе второго тома мы будемъ цитировать по изданію Миня.





ность ученаго человѣка того времени. Она изучила греческий языкъ въ классической формъ; любила упражняться въ риторикъ, обладала свъденіями по математикъ и астрономін, серьезно изучила сочиненія двухъ величайшихъ умовъ древности --- Платона и Аристотеля <sup>2</sup>); хорошо знала христіанскую догматику и исторію церкви (какъ это видно изъ ен историческаго труда). Написанная ею исторія 3) заслужила самые лестные отзывы со стороны западныхъ ся издателей. Одинъ изъ нихъ, принимая во вниманіе высокія достоянства греческаго языка историка, называеть Анну «десятою Музою и Палладою Византійской Греціи. 4); другой, удивляясь учености и остроть сужденій историка, признаеть Анну Комнину «несравненной представительницей науки исторической» и говорить, что «имя ея сделалось безсмертнымъ» <sup>5</sup>). Русская историческая наука также не скупится на похвалы этому историку. Въ одной не такъ давно появившейся «Исторіи среднихъ вѣковъ» читаемъ такой отзывъ объ Аннъ Комниной. «Анна, погруженная въ исторические и политические матеріалы. производить впечатлёніе весьма серьезной и умной писательницы. Она знала боренія внутри церкви и въ то же время наизусть цитеровала Платона, Ари-

<sup>5</sup>) Ibid. р. 76-77. Остеръ говоритъ, что «Алексіада доставила автору почетиъ̀йшее мъсто въ греческой литературъ» Theil. III, 57. Rastatt. 1871.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О свойствахъ и характерѣ своего образованія говорить сама Анна въ своемъ историческомъ трудѣ. Томъ I (русск. ивд.), стр. 1—2. Schoell. Histoire de la litterature grecque. Tom. VI, p. 390. Paris, 1824. Ср. Oster. Anna Comnena. Theil I, 54—57. Rasstatt. 1868.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Анна написала ее уже въ преклонныхъ лѣтахъ, именно, когда она, овдовѣвъ, поселилась на жительство въ монастырѣ. Scheell. Tom. VI, p. 389. (Alexias. Migne, tom. 131, p. 1089).

<sup>4)</sup> Migne. Gr. Ser., tom. 131, p. 60.

стотеля, классиковъ, поздифинихъ риторовъ и богослововъ. Она производила, сильное впечатлёніе на всёкъ, кто имёлъ возможнооть вступать съ ней въ бесёду. Западные гости, крестоносцы подпадали ея обаятельному вліянію, равно какъ ученые монахи и государственные люди Византіи» <sup>6</sup>).

Чтобы составить себъ понятіе о важности историческаго труда Анны Комниной, нужно знать, что парствование Алексвя Комнина было очень продолжительно (продолжалось почти сорокъ лътъ); что Алексви Комнинъ былъ очень леятельнымъ и замечетельнымъ государемъ, заботнышимся о процвётания государства и о благ' церкви Византійской; что время жизни Алексвя Комнина есть время первыхъ крестоныхъ походовъ Латинянъ, слёдовательно время, когда двъ христіанскія церкви невольно сталкиваются одна въ другой; что, наконецъ, замъчательное царствовасіе Алексвя описано подробно только одной Аннойи больше никвиъ. Правда, мужъ Анны, историвъ Никифоръ Вріенній, кесарь, пытался было раньше Анны описать царствование своего тестя Алексвя, но онъ умеръ, не докончивъ своего труда и доведя его лишь дв вступленія Алексвя на императорскій престолъ.

О свойствахъ труда Анны скажемъ слёдующее: Анна говоритъ: «я по природё избёгаю худыхъ отзывовъ о людяхъ, тогда какъ другіе о томъ только и заботятся»<sup>7</sup>). Судя по этому, можно было бы думать, что историкъ будетъ одностороненъ и далеко не скажетъ всей правды. Это и дёйствительно такъ, когда Анна говоритъ о своихъ кровныхъ родныхъ. Она

1\*

<sup>6)</sup> Осокинъ. Исторія среднихъ въковъ. Томъ I, стр. 80 (Приложенія). 1888. Казань.

<sup>7)</sup> Томъ I, вн. III, гл. 2, стр. 136.

является панегиристомъ своихъ царственныхъ родственниковъ. Нужно однаво же замътить, что характеристики этого историка и въ этомъ случав интересны для насъ, такъ какъ онъ никогда неупускаеть изъ виду религіозно-нравственной стороны описываемыхъ личностей. Приведенъ нёкоторые отвывы Анны о ея царскихъ близкихъ родственникахъ и мы увидимъ, что, съ одной стороны, по своему содержанію, они такъ и напрашиваются въ церковную исторію. съ другой — нельзя не видеть ихъ односторонности и панегиризма. Вотъ, напримъръ, отзывъ ся о самонъ Алевсёв: разсказывая о томъ, что ея отецъ пожелалъ принять на себя эпитимію отъ патріарха и синода за то, что при его восшестви на престолъ дело не обошлось безъ кровавой междуусобицы, по словамъ Анны - онъ не только исполнилъ эту эпитимію, но и произвольно усилиль ее. «Самодержавець быль до того благочестивь, говорить историкь, что дѣлалъ еще больше: подъ царскую багряницу (при этомъ случав) падвалъ рубище, прилегавшее къ самому тёлу, и носилъ его въ продолжение 40 ней и ночей. По ночамъ онъ ложился на голую землю, и подкладываль подъ голову камень и плакалъ. Значить, чистыми уже руками, добавляетъ историкъ, принялся онъ за дёло правленія» 8). Такъ говорить она, но свидётельство Анны о благочестіи ея отца нужно принимать съ большими ограниченіями: изъ сопоставленія всёхъ фактовъ въ подобномъ роде съ ясностію открывается, что его благочестіе было больше показное, чёмъ дёйствительное: его обнаруживаль Алексей тогда, когда нужно было произвести наилучшее впечатлёніе на публику, чёмънибудь недовольную царемъ. И въ другихъ отноше-

<sup>8)</sup> Ibid., RH. III, ГЛ. 5, СТР. 149.

ніяхъ Анна преувеличиваетъ религіозныя достоинства Алевсвя. Описывая его старанія обратить на путь истаны разныхъ еретиковъ, Анна такъ высоко ставить Алексвя, что сравниваеть его миссіонерскую двятельность съ двятельностью Константина Великаго и даже именуеть его «тринадцатымъ Апостоломъ<sup>9</sup>)». Похвалы очень большія, но едва-ли заслуженныя Алексвемъ, твмъ болве, что его миссіонерская двятельность мало походила на истинно-апостольскую авятельность. Она не имвла ни широты апостольской, ни духа апостольскаго. Какимъ духомъ проникнуто было миссіонерство Алексвя Комнина, объ этомъ даетъ ясное понятіе слёдующій разсказъ Анны объ отношения Алевсвя къ Павликіанамъ «Разскажу, товорить историяъ, какимъ образомъ Алексей усмирилъ Павликіанъ (дёло идеть о Павликіанахъ, жившихъ въ одной изъ Оракійскихъ провинцій). Ему не котвлось возвратиться въ царский дворецъ (послѣ побёды надъ однимъ изъ внёшнихъ враговъ), пока не обуздаеть и этихъ отступниковъ (т. е., пока не приведеть ихъ къ правой въръ). Для этого онъ писаль имъ съ дороги въ Византію — и многими объщаніями приглашаль ихъ сюда. Узнавь о волёцаря, они боялись, не обольщаеть-ли ихъ царская гранота лестными надеждами, однакожъ, хоть неокотно, отправились къ царю. А онъ, прибывъ въ Мосинуполь, ждалъ ихъ здъсь. Наконецъ, они прибыли, и царь показалъ видъ, что будто-бы хочетъ видеть ихъ, чтобы переписать ихъ имена. Потомъ онъ свлъ и приказалъ, чтобы Павликіане представлены были ему не всё вдругъ, а по десятвамъ. Въ такомъ порядке они записывали свои имена и входили въ городскія ворота. Между тымь люди, готовые уже посадить

<sup>9)</sup> Alexias. Migne. Tom. 131, p. 1102.

ихъ въ оковы, отбирали у нихъ лошадей и оружіе и заключали ихъ въ назначенныя темницы. Тавимъ же образомъ и слёдовавшіе за ними, находясь въ совершенномъ невъдънія о томъ, что дълалось съ ихъ товарищами, входили въ городъ и не знали, что ожидаеть каждаго изъ нихъ. Этимъ способомъ задержавъ ихъ и отобравъ въ казну ихъ имущество, онъ раздѣлилъ его тѣмъ храбрымъ воинамъ, которые подвизались вийсти съ нимъ въ тогдашнихъ битвахъ и опасностяхъ. Въ то же время одинъ изъ чиновниковъ отправился на родину этихъ Павликіанъ и выгнавъ изъ домовъ женъ ихъ, посадилъ ихъ подъ стражу въ Акрополѣ. Впрочемъ задержанныхъ Павликіанъ самодержецъ скоро удостонлъ помилованія, а которые пожелали принять врещение, твхъ даже не задерживалъ. Главныхъ виновниковъ заблужденія царь разослалъ по островамъ и тамъ заключилъ ихъ<sup>10</sup>)». Какъ видимъ, въ миссіонерской дёятельности Алексёя (а онъ такъ поступалъ не разъ) нътъ ничего не только апостольскаго, но и такого, что напоминало бы о дёятельности Константина Великаго 11). Въ чертахъ слишкомъ преувеличенныхъ тотъ же историкъ описываеть и благочестивую деятельность своей бабки, царицы Анны. «Это была необыкновенная и по истини святая женщина, пишеть историкъ; воздержаніенъ она столько превосходила издревле прославившихся подвижницъ, о воторыхъ такъ много говорятъ, свольво солнце провосходить звёзды» <sup>19</sup>). Не нужно быть проницательнымъ критикомъ, чтобы видъть, что при-

Digitized by Google

<sup>10)</sup> Томъ I, кн. VI, гл. 2, стр. 258-260.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Основнымъ правиломъ государственной мудрости Алексъ́я было: «побъ́ждать врага лестію» — кто бы онъ ни былъ. Всъ латинскіе историки того времени представляютъ Алексъ́я коварнымъ. Migne. Tom. 131, р. 71—75.

<sup>12)</sup> Томъ I, кн. III, гл. 8, стр. 158.

веденный отзывъ историка лишенъ вброятія — тёмъ болёе, что онъ не удостовёренъ никакими фактами. О своей матери Ирине историкъ пишетъ, что она вся была пронивнута стремленіемъ достигнуть «плона. какъ она выражается, истинной мудрости», что она не разставалась съ внигами св. отцовъ, занималась благочестивными саморазмышленіями, оказывала много милостей людямъ монашескаго чина <sup>18</sup>); историвъ разсказываеть, что Ирина и въ стодовую приходила не иначе, какъ держа въ рукахъ томъ или какоголибо св. отца или благочестиваго философа 14). Все такія черты, которыя рисують императрицу Ирину, какъ необыкновенную женщину, рёдкаго благочестія. Нёть оснований не довёрять историку въ этомъ описании. Ирина действительно выделялась своими достоинствами. Но историкъ Анна, передавая указанныя харавтеристическія черты своей матери, добавляеть, что она могла бы и еще многое разсказать о дёлахъ благочестія Ирины, но не дёлаеть этого еденственно изъ опасенія, что ей пожалуй не повърять 15). И дъйствительно, довольно трудно чтонибудь прибавить къ тому, что сказано Анной объ Иринь; умолчание о прочихъ достоинствахъ императрицы, которое принисываеть себѣ историкъ, въ данномъ случав есть не болве какъ искусный панегирическій обороть, посредствомъ котораго она безь словъ хотёла сназать накъ можно больше похвальнаго. Видно, что историкъ вообще поставилъ себѣ цѣлью восхвалять свой собственный царственный родъ; не даромъ сочинение Анны называется Алевсиадой, т.е. какъ-бы своего рода Иліадой, эпопеей о герояхъ.

- 13) Alexias. Migne, p. 884.
- 14) Томъ I, вн. V, гл. 9, стр. 251-252.
- 15) Alexias. Migne, p. 889.

Такимъ образомъ, что касается описанія липъ царственныхъ, лицъ, родственныхъ историку, то здёсь Анна действительно держится своего правила, которое, какъ мы указали выше, выражено въ словахъ: «я по природѣ избѣгаю худыхъ отвывовъ о людяхъ». Но этотъ историкъ, нужно сознаться, не сдерживаетъ этого своего объщания не дълать худыхъ отзывовъ. вогда ринь идеть не о лицахъ ему близкихъ. Bъ подобныхъ случаяхъ Анна Комнина не особенно стёснялась въ отзывахъ. Такъ о монахѣ Евстратія Гариль, впоследствие бывшемъ на патріаршемъ престоль, историкъ этотъ высказываетъ такое мнѣніе: «Евстратій не быль, а прикидывался добродфтельнымъ» 16) и однако жъ историкъ ничёмъ, никакими фактами не доказываеть этого ръзкаго отзыва 17).

Исторія Анны несомивно отличается живописностію картинъ. Историкъ обладаетъ перомъ художника. Въ этомъ отношеніи можно указать на изображеніе императора Алексвя, когда онъ предсталъ предъ соборомъ іерарховъ въ Византіи и защищалъ себя въ томъ, что онъ въ виду государственныхъ нуждъ обратилъ нвкоторыя церковныя драгоцвнности въ деньги <sup>18</sup>). Картина полна живыхъ красокъ. Живописности картинъ очень много помогаетъ умвнье Анны писать портреты историческихъ личностей. Этому историку въ этомъ случав много помогала и ея природа, какъ женщины. Вотъ портретъ еретика, появившагося въ Византіи, Іоанна Итала, имвшаго философскую школу въ столицв, но въ своемъ ученіи смвшивавшаго христіанство съ платонизмомъ и отвер-

<sup>16)</sup> Томъ I, кн. III, гл. 2, стр. 137.

 <sup>17)</sup> Въроятно, разумъется увлечение его учениемъ Іоанна.
 Итала. См. ниже. (Анны. Томъ І, кн. V, гл. 9, стр. 253).
 18) Томъ І, кн. VI, гл. III, стр. 261—268.

гавшаго между прочимъ почитаніе св. иконъ <sup>10</sup>). «У него — говоритъ Анна — была большая голова, очень выпуклый лобъ, открытое лицо; борода его была круглая, грудь широкая, члены тёла крёцко сложенные, ростъ ниже средняго... У этого человѣка были одинаково неукротимы — и руки и языкъ. Онъ былъ очень грубъ и не владёлъ собою во гнёвѣ, ибо онъ въ спорѣ дѣйствовалъ и словами и руками; онъ не оставлялъ противника въ покоѣ до тѣхъ поръ, пока не поставитъ того въ тупикъ, и не довольствуясь тѣмъ, что зажималъ ему ротъ и заставлялъ его молчать, вцѣплялся ему рукой въ бороду и волосы — и тогда обида слѣдовала за обидов» <sup>90</sup>).

Не смотря на свое преврасное образование, Анна не чужда была суевёрій, какъ и всё Византійцы тёхъ временъ. Такъ, она върила правдивости астрологическихъ предсказаній. Правда, этотъ историкъ говорить, что хотя самь онь и занимался этой наувой (астрологіей), но не для того-по его словамъ, чтобы примвнять къ практикв это знаніе, а для того будто бы, чтобы, изобличивъ эту ложную науку, изобличить и тёхъ. кто занимается этимъ дёломъ» <sup>\$1</sup>). Но въ дѣйствительности Анна не совсѣмъ отвергаетъ исвусство предсказаній по зв'яздамъ; что это въ самомъ дблё такъ, это видно изъ того, что вслёдъ за приведенными сейчась ся собственными словами она говорить: «тогда не было недостатка въ астрологахъ, въ то время процвътали нъкто Скноъ и одинъ Египтянинъ, обильнъйшій въ изъясненіи таниствъ астрологін. Многіе обращались въ нимъ (?), въ особенности къ послёднему, съ вопросами и онъ весьма

- 10) lbid. r. 8, crp. 250.
- 1) Ibid., кн. VI, гл. 7, стр. 279.

<sup>19)</sup> Ibid. кн. V, гл. 9, стр. 254.

върно предсказывалъ будущее». Очевидно, Анна во взглядахъ на астрологію не стояла выше своего въка, хотя и понимала это искусство нъсколько по своему <sup>32</sup>).

Трудъ Анны не особенно богатъ разсвазами церковно-историческаго содержанія. Свётской исторія Анна отводить преимущественное мёсто въ своемъ повъствования. Но тъмъ не менъе всъ ся разсказы церковно-историческаго характера имѣютъ большую научную важность. Не будь Анны, историкъ церкви не зналь бы. что сказать о прододжительномъ царствовании Алексвя Комнина. Анна знакомить насъ съ нѣсколькими еретическими движеніями того времени: еретика Іоанна Итала, о которомъ мы уже vпоминали, еретика Нила, стремившагося возстановить въ Византіи лжеученіе монофизитское 36), а главное у разсматриваемаго историка находимъ драгоцвнныя известія о первыхъ движеніяхъ столь известной въ исторіи ереси богомильской 25); въ этомъ же трудѣ Анны встрѣчаемъ указанія относительно ереси Павликіанской 26), родившейся уже давно, но мало ослабъвшей и въ ХП въкъ. Исторія Анны представляеть большой интересь еще потому, что здесь выраженъ ввглядъ восточныхъ христіанъ на Латинянъ, затвявшихъ теперь известные крестовые походы на Востокъ. Анна съ своей исторіей можетъ служить очень полезнымъ источникомъ для критики латинскихъ сказаній о первомъ крестовомъ походъ,--сказаній, рисующихъ Грековъ въ самомъ непривлекательномъ видѣ; въ этомъ случаѣ къ исторіи Анны вполнѣ приложимо изречение: audiatur et altera pars.

Digitized by Google

- <sup>25</sup>) Ibidem., p. 1167-1186.
- <sup>96</sup>) Ibid., p. 1098—1110.

4

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Ibid., crp. 279-280.

<sup>&</sup>lt;sup>\$4</sup>) Alexias. Migne, p. 697-702.

Не забудемъ еще, что Анна сообщаетъ много интересныхъ черть, характеризующихъ религіозное состояние Византийскаго общества, начиная съ придворныхъ сферъ. Сама Анна съ ея историческимъ сочиненіемъ, написаннымъ въ религіозномъ духѣ-есть важный факть. на которомъ остановить свое вниманіе всякій изучающій исторію Византійской перкви начала XII въка. -- Конечно, нельзя пользоваться трудомъ Анны безъ осторожной критики, но это же можно свазать обо всёхъ Византійскихъ историкахъ. Къ чести Анны нужно сказать, что она никогда не выдаеть лжи за истину; она только преувеличиваеть--въ особенности, когда ричь идетъ у ней о царственныхъ ея родственникахъ, но и здъсь достаточно одной внимательной внутренней критики разсказовъ, чтобы не впасть въ погрѣшность.

Кромѣ нѣкоторыхъ (немногихъ) письменныхъ источниковъ, у Анны при составлении ея труда былъ изустный источникъ; это именно разсказы ея отца Алексѣя, а также сказания стариковъ-современниковъ и очевидцевъ событий, передаваемыхъ историкомъ <sup>87</sup>). Данныя, почерпнутыя Анною изъ источника изустнаго, составляютъ очень цѣнную часть Алексіады <sup>18</sup>). Вообще, со стороны источниковъ трудъ Анны безупреченъ.

Въ хронологическомъ порядкъ слъдующимъ за Анной Византійскимъ историкомъ былъ *Іоаниз Киннамз*. Его историческій трудъ озаглавляется такъ: Epitome rerum ab Ioanne et Manuele Comnenis gestarum <sup>99</sup>),

<sup>19</sup>) Сочиненіе Киннама есть въ русскомъ переводъ проф.

<sup>27)</sup> Alexias. Migne, p. 1090-1.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) Скабаллановича. Византійское государство и церковь въ XI вѣкѣ, стр. XXII—XXIII. СПБ. 1884. Остеръ подробно говорить объ источникахъ Анны (Theil. II, 33—42. Rast. 1870), но его разъясненія имѣють мало интереса.

т. е. обнимаеть два следущихъ за Алексеемъ Комниномъ царствованія-Іоанна и Мануила Комниновъ, оть 1118 до 1180 года. Писатель этой исторіи Іоаннъ Киннамъ вёроятно происходить отъ итальянской фамиліи Циннамовъ. Изъ его произведенія видно, что онъ жилъ въ царствование императора Мануила, е. во второй половинѣ XII вѣка. По своему Т. общественному положению онъ принадлежалъ къ военному сословію, но онъ носиль также титуль грамматика. Грамматикомъ въ то время назывался не только человёкь, знающій литературу, но и ученый. Грамматиковъ относили къ высшему классу людей, почитателей свободныхъ наукъ. Какъ показываетъ его исторія, различныя познанія его были основательны и широки. По какимъ побужденіямъ Киннамъ взялся продолжать историческое описание Анны Комниной --остается неизвъстнымъ. Изучая исторію Киннама, нельзя не видеть, что онъ не былъ ни любителемъ исторіи, ни знатокомъ ея; съ равнымъ же правомъ, какъ и Киннамъ, могъ бы взяться за подобный же историческій трудъ и всякій образованный византієцъ того времени. На основании истории Киннама нельзя догадаться — почему онъ принялъ на себя подобный трудъ. При разъяснения этого вопроса можно сказать одно: въ тв времена человвкъ, обладающій литературнымъ образованіемъ и нёкоторыми историческими єв'ядіннями принимался за историческій трудь по вакому-то внутреннему влечению, подчиняясь какой-то рововой необхолимости описать послёдній періодь исторіи Византіи, если онъ никвыть не быль еще описанъ. По такому побужденію писали и некото-

Петерб. Академін Карпова. Оно заглавляется: «Краткое обоврѣніе царствованій Іоанна и Манунла Комниновъ». СПБ. 1859. Здѣсь же помѣщено нѣсколько извѣстій объ историкѣ.

рые другіе историки тёхъ временъ, вёроятно, тёмъ же руковолился и Киннамъ. Киннамъ рёшился описать собственно то, очевидцемъ и современникомъ чего быль онь. А такъ какъ въ царствование Іоанна Комнина Киннама еще не существовало на свётв, то это царствование обозрѣваетъ онъ кратко; но за то тёмъ внимательнёе и обстоятельнёе описываеть событія, относящіяся въ царствованію Мануила, за ходомъ которыхъ онъ могъ слёдить собственными глазами. Самъ Киннамъ говоритъ, что царствование Мануила онъ могъ изобразить лучше, чъмъ кто-либо другой. «Что касается этого царствованія—говорить историкъ, --- то не знаю, можетъ-ли кто лучше меня разсказать его исторію»<sup>30</sup>). Т. е. историкъ говоритъ, что онъ хорошо зналь, что совершилось историческипримѣчательнаго въ это царствованіе.

Парствование Мануила Комнина, очень продолжительное, принадлежить къ числу выдающихся, такъ какъ въ это время церковь жила, такъ сказать, разностороннею жизнію и въ этой жизни было не мало достопримѣчательнаго. Поэтому церковный историкъ дорожить всёми свёдёніями, касающимися положенія первви эпохи этого государя. Къ сожалѣнію, собственно церковно-историческія извѣстія Киннама очень коротки. Вслёдствіе этого трудно сдёлать обстоятельную характеристику Киннама, какъ источника для церковной исторія. Ограничимся немногими замізчаніями. Нужно прежде всего сказать, что Киннамъ слишкомъ высоко ставитъ Мануила въ ущербъ исторической справедливости. Къ счастію, извъстіе Киннама мы имбемъ возможность провбрить при помощи другихъ, тоже авторитетныхъ, хотя нъсколько и позднайшихъ извастій. Только историкъ-льстецъ могъ

30) Кн. I, гл. I, стр. З руссв. перев.

писать такъ о Манунлъ, какъ пишетъ Киннамъ. А Киннамъ пишетъ: «по природнымъ способностямъ Мануила нельзя равнять ни съ квиъ. Въ разговорахъ съ нимъ (изъ этого видно, что Киннамъ лично знакомъ былъ съ этимъ императоромъ) я предлагалъ ему множество труднъйшихъ Аристотелевыхъ вопросовъ, и видёль, что онъ рёшаеть ихъ легко и естественноцёло никому отвёка неудававшееся» — прибавляеть историкъ: «равнымъ образомъ многое, что въ сочинсніяхъ оставалось не раскрытымъ или не совсёмъ точно объясненнымъ, онъ объяснялъ съ удивительною простотою» <sup>31</sup>). Киннамъ такъ высоко цёнитъ Мануила, что хвалить его за все, что онъ ни дилаль. Онъ хвалить его за его вибшательство въ богословскіе споры того времени и ув'вряеть читателя, что тоть или другой спорный вопросъ рёшался такъ, а не иначе, благодаря царю Мануилу, воторый по своему глубокому уму и своей богословской начитанности умбаљ направлять вопросъ именно къ такому, а не иному ришенію. Такъ, описывая одинъ богословский споръ при Мануиль, Киннамъ говорить: «царь началъ призывать къ себе спорщиковъ по одному, по два и болёе, и разсматривая съ ними предметь спора. многихъ изъ нихъ, почти всёхъ, склониль къ своему инёнію; потому что хотя онь и не получилъ діалектическаго образованія, заявляеть историкъ, но за то природною проницательностію и глубиною пониманія превосходиль всёхь вообще людей, жившихъ въ наше время. Если онъ принимался объяснять что-нибудь, то раскрываль дело съ чреввычайнымъ искусствомъ, къ какой-бы области ни относился вопросъ---къ богословскимъ-ли наукамъ или какой другой сферѣ знанія» 32). Такъ говоритъ Кин-

32) Ibid., кн. VI, гл. 2, стр. 281; кн. IV, гл. 16, стр. 195.

<sup>31)</sup> Ibid., кн. VI, гл. 13, стр. 324.

намъ, но въ действительности Мануилъ склоналъ въ пользу своего мнёнія разногласящихъ съ нимъ только благодаря угрозамъ, напримёръ-епископамъ грозилъ лишеніемъ каоедръ. Вообще мы видимъ, что Киннамъ по своимъ возврѣніямъ принадлежалъ къ классу тѣхъ Византійцевъ, которые считали императора по языческо-римскому образцу-за разъ царемъ и первосвященникомъ, и которые охотно допускали вившательство императоровь во внутреннія дёла церкви. Не смотря на сдёланныя сейчасъ замёчанія, трудъ Киннама остается довольно важнымъ для церковнаго историка. Киннамъ даетъ интересныя свъдънія касательно двухъ очень шумныхъ споровъ временъ Мануила, именно споровъ по поводу тевста: «Отець болій Мене есть» и словъ литургійной молитвы Василія Великаго: «Ты еси (т. е. Сынъ Божій) приносяй и приносимый». Начальныя стадія развитія этихъ споровъ ни у кого не описаны такъ ясно, какъ у Киннама. Киннамъ, какъ видно изъ его исторіи, очень равнодушно относился къ этимъ спорамъ – и это дало ему возможность описать споры совершенно объективно. Правда, Киннамъ пристрастно судилъ объ участіи Мануила въ этихъ спорахъ, но и въ этомъ случай нельзя искать у историка никакихъ заднихъ мыслей. --- Киннамъ былъ суевъромъ во вкусъ своего времени. Онъ, напримъръ, съ большюю внимательностію перечисляеть тв необычайныя пророчественныя внаменія, которыми будто бы предуказывалось, что наслёдникомъ императора Іоанна долженъ быль быть не старшій сынь — Алевсей, а самый иладшій-Мануилъ. Историкъ при этомъ съ чувствомъ недовольства замёчаеть, что многіе почитають знаменія пророчественнаго харавтера «пустыми сказвами» и жалуется, что «вѣщанія сновъ и намеки на будущее легкомысленно подвергаются человъческимъ пе- 18 -

ресудамъ» <sup>33</sup>). Очевидно, историкъ былъ даже суевърнъе иныхъ изъ своихъ современниковъ, и дъйствительно, онъ самыя пустыя вещи принимаетъ за важныя предзнаменованія. — Исторія Киннама почему-то дошла до насъ въ нъсколько незаконченномъ видъ.

Вторую группу Византійскихъ историковъ составляютъ писатели, жившіе во времена пребыванія Византійскаго императора въ Никев, т. е. въ промежутокъ времени отъ завоеванія Латинянами Константинополя до изгнанія ихъ отсюда. Эти историки суть: Никита Хоніатъ и Георгій Акрополитъ.

Никита Хоніать даль своему труду общее заглавіе: Historia <sup>34</sup>). Передадимъ нѣкоторыя свѣдѣнія о самомъ историкъ, изъ которыхъ видно, насколько онъ приготовленъ былъ къ занятію такимъ дёломъ, какъ исторія, и насколько онъ можетъ считаться компетентнымъ, какъ свидътель. Никита, родившійся около 1155 года, называется Хоніатомъ потому, что происходилъ изъ города Хоны, во Фригіи; но онъ также прозывается еще Акоминатомъ-это его родовая фамилія. Получивъ первоначальное образованіе дома, онъ для дальнёйшаго усовершенствованія въ наукахъ еще мальчикомъ отправляется въ Константинополь. Здёсь Никита подготовляль себя къ свётскому званію и политической деятельности, а потому кром' наукъ общеобразовательныхъ изучалъ гражданское право и политику, стремился къ развитію у себя ораторскаго таланта. Придя въ зрѣлый возрасть, Никита въ продолжение десяти лёть достигь высшихъ государственныхъ должностей въ столицѣ. А въ те-

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Ibid., кн. 1, гл. 10, стр. 23—4; 29. Впрочемъ послѣднія слова авторъ влагаетъ въ уста царя Іоанна.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Исторія Никиты, вмѣщающаяся въ двухъ томахъ боннскаго изданія, сполна переведена на русскій языкъ (Т. І и II, СПБ. 1860—1862 г.).

ченіе всей своей двалцатицятильтней службы государству ему пришлось быть свидётелемъ, а также принимать участие въ важнёйшихъ событияхъ своего времени; онъ находился въ близкихъ отношеніяхъ къ императорскому престолу. Между прочимъ Никита проходиль слёдующія должности: императорскаго секретаря, секрето-логовета, т. е. министра финансовъ, великаго логоеета, т. е. государственнаго канцлера и т. д. Никита быль человекь богатый; у него была собственная домовая церковь съ особымъ причтомъ, онъ имѣлъ хорошую библіотеку. Во время завоеванія Константинополя Латинянами Никита лишился всего своего достоянія и при самыхъ грустныхъ обстоятельствахъ переправился на житье въ Никею, куда перенесена была столица Византійскаго парства. Остатокъ жизни Никита провелъ въ Никев. Завсь для него снова наступила счастливая пора. Императоръ возвратиль ему всё почести и отличія и обласкаль его. Смерть Никиты падаеть на промежутокъ между 1210 и 1215 годами 85). Заметимъ, что Никита, кроме исторіи. извёстенъ многими чистобогословскими сочиненіями; въ этомъ можно находить ручательство, что его сужденія по церковно-историческимъ вопросамъ будуть отличаться зрёлостью.

Повъствованіе Никиты начинается описаніемъ событій 1118 года, когда умеръ Алексъй I Комнинъ и имперіей сталъ править сынъ его Іоаннъ. Такъ какъ Никита не былъ очевидцемъ и современникомъ эпохи Іоанна, то онъ ведетъ разсказъ объ этомъ царствованіи довольно кратко. Больше, но все же не



<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Проф. Успенскаго. Вивантійскій писатель Никита Акомпнать пяъ Хонъ, стр. 10—11; 20, 23—35. СПБ. 1874. Свёдёнія о жизви Никиты заимствуются изъ разныхъ источниковъ и лишь частью изъ его исторіи.

особенно много, историкъ удёляетъ мёста слёдующему царствованію, и опять потому, что Никита не быль современникомь и этого царствованія. Дальнвишая часть книги посвящена описанию нелолговременнаго правленія сына Мануилова-Алексвя П. Нивита окодо этого времени поступиль на службу и могъ описывать событія по собственнымъ наблюденіямъ и зам'еткамъ, которыя онъ делалъ для себя во время этого и послёдующихъ царствований. Слёдующее двухлётнее правленіе Андроника Комнина описывается нашимъ историкомъ съ полнымъ знаніемъ обстоятельствъ дёла и любопытными подробностями--вообше очень обстоятельно. Нёсколько парствованій императоровъ изъ фамиліи Ангеловъ (Исаакъ, Алексви III. Алексви IV) описаны Никитой Хоніатомъ съ большею подробностью, по непосредственнымъ личнымъ наблюденіямъ. Все произведеніе заканчивается большимъ отдёломъ о событіяхъ послё занятія столицы Латинянами. Къ этому присоединены свъдѣнія о первомъ Византійскомъ императорѣ въ Никеѣ---**Өеодоръ Ласкаръ.**—Само собою понятно, особенное значение имъютъ тв отявлы истории Никиты, гдв онъ повёствуеть какъ очевидець, но не лишены значенія и другіе отдѣлы его исторіи — такъ какъ Никита не только пополняеть другихъ (наприм. Киннама), но и поправляеть ихъ. Для исторія Византіи послёдней четверти XII вѣка Никита можеть служить не только важныйшимъ, но и единственнымъ источникомъ.

Никита издалъ свой трудъ не въ Константинополѣ, но несомнѣнно въ Никеѣ, когда послѣ взятія столицы Латинянами, удалившись въ Никею, онъ пользовался досугомъ и спокойствіемъ при дворѣ императора Өеодора Ласкаря. Однако есть основанія предполать, что Никита и ранѣе велъ записки о современныхъ событіяхъ<sup>36</sup>), и потомъ только обработалъ ихъ, дополнилъ и придалъ имъ литературную форму. — Исторія Никиты довольно общирна.

Трудъ Никиты всегда пользовался большимъ уваженіемъ въ наукв. Первый издатель его, ученый Вольфъ, лёдаетъ такой отзывъ о Никите: «по моему убъжденію, это писатель умный, образованный, любящій историческую истину, искусный въ изложеніи и весьма полезный для читателей. Въ своемъ изложения онъ проводить строгую связь между событиями, описываеть исторію, какъ органическое п'влое, и создаеть образованный кругъ читателей, ставя ихъ выше толпы» <sup>87</sup>). Однимъ изъ видныхъ достоинствъ исторіи Никиты служить искренность тона и истинность сказаній. Историкъ описываеть послёднихъ Комниновъ и императоровъ изъ фамиліи Ангеловъ, когда эти династіи перестали царствовать, когда столица ихъ сдёлалась добычею ихъ враговъ-Латинянъ. Это давало историку возможность описывать послёднія царствованія безъ всякаго лицепріятія со всёмъ безпристрастіемъ Очень можеть быть, что если бы Никита писалъ свою исторію не въ Никев, а въ Константинополь, онъ не отнесся бы съ такой строгой критикой къ этимъ царствованіямъ, съ какой онъ отнесся къ нимъ, пиша уже въ Никев.

Въ своемъ сочинении Никита очень строго судить Византійское общество, находя у него множество недостатковъ и пороковъ. Но въ этомъ едва ли много преувеличений, хотя конечно дѣло не обошлось безъ нихъ: вѣдь Никита писалъ тотчасъ послѣ катастрофы, въ которой, конечно, были виноваты всѣ. Относи-

<sup>36</sup>) Проф. Успенскаго, стр. 182-3.

2\*

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Migné. Gr. ser., tom. 139. In Nicetae historiam praesatio, p. 303.

тельно императоровъ описываемаго имъ времени онъ делаеть такой отзывь:» большая часть государей бывають крайне боязливы и чрезвычайно полозрительны и находать удовольствіе въ умершвлепія дюлей благородныхъ и въ погибели всякаго человѣка---высокаго и великаго. Они часто идуть вопреки волѣ Провиденія и часто вовстають противь Бога, истреблая изъ среды людей и закалая, накъ жертву, всякаго человѣка отличнаго. И все это для того. чтобы имъ можно было спокойно тратить государственные доходы единственно на свои прихоти, --- чтобы съ людьми свободными поступать важь съ рабами. Облеченные властію, они совершенно теряють здравый разумь, и глупо забывають то, что было недавно» 38). Никита, въ отличіе отъ Киннама, сочиненіемъ котораго онъ пользовался 39), строго порицаетъ императоровъ за ихъ вибшательство въ богословские споры, въ особенности сильно хулить за это императора Манунла 40). Въ этомъ послёднемъ отношения Нивита много отличается отъ Киннама: онъ стоитъ за права перкви дъйствовать въ извёстныхъ отношеніяхъ независимо и безпрепятственно. Никита неръдко подвергаетъ порицаніямъ духовенство: - епископовъ и въ особенности монашество. О епископахъ онъ говоритъ, что высоко-тронные архіерен и пользующіеся высокими почестями не умёли примёчать, куда влонятся дёла въ государствъ (т. е. къ паденію), и не умъли указать царямъ средствъ къ спасению 41). Упрекъ этотъ

<sup>38)</sup> Томъ I (русск. перев.). Царствование Мануила, кн. IV, гл. 6, стр. 182-3.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Мысль о зависимости Никиты отъ Киннама допускаетъ проф. Успенский, стр. 156-160.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Томъ I. Царствованіе Мануила, кн. VII, гл. 5 и 6, стр. 271 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Томъ II. Царствование Алексъя. брата Исаака Ангела, кн. 1, гл. 6, стр. 166.

замётниь, едва ди справедлявь, такъ какъ Византійскіе императоры весьма мало склонны были слушать голось архипастырей по государственнымъ вопросамъ. А членовъ синода Никита называетъ «сребролюбцами и святопродавцами» 42). Трудно сказать, что здёсь разумьеть Никита: ничего выходящаго изъ ряда вонъ неизвѣстно о синолѣ Константинопольскомъ XII вѣка. О монахахъ же Нивита говорить: «воздвигнуты священныя обители на площадяхъ и перекресткахъ и вь нихъ сидять не доблестные подвижники, но люди, воторые только потому и монахи, что остригли волосы, перемёниян платье и отпустын себё бороду» 43). Это свидетельство Никиты, посвольку въ немъ идетъ ричь о столичномъ и городскомъ, а не пустынномъ и уединенномъ монашествъ, вполнъ подтверждается авторитетными писателями XII въка (Евстаони Оессалоникійскій). Никита не молчить о многихъ нелостаткахъ и порокахъ, замёченныхъ имъ вообще въ народъ Византійскомъ. Онъ, многое и многое описывая въ черныхъ враскахъ, въ то же время увѣряеть читателя, что онъ вовсе не поставляль себъ целью чернить правящіе влассы общества и что даже онъ «очень многое опускаеть, чтобы не показаться, что будро онъ выбираеть только дурное и неъ исторін дёлаеть пасквиль» 44).

Для церковнаго историка Никита Хоніать очень полевень: онь бегать церковно-историческими свёденіями и несомибние исполненъ мысли о благь церкви. Правда, и въ своемъ новествованіи о полокосніи церкви онъ донускаеть много мрачныхъ черть,

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Томъ І. Царствованіе Алексёя II Коменна, гл. 15, стр. 384.

<sup>43)</sup> Томъ І. Царствованіе Манунла, кн. VII, гл. 8, стр. 968.

<sup>44)</sup> Томъ II. Царствованіе Алексія, брата Исаавова, вн. II, вл. 2, стр. 183.

но нёть большого труда отличить въ его разсказахъ истину отъ преувеличеній и увлеченій <sup>48</sup>).

Георгій Акрополита, проходившій должность великаго логоеета, т. е. государственнаго канплера. оставилъ послѣ себя историческій трудъ подъ заглавіемъ: Annales — лётопись. Акрополить родился въ началѣ XIII вѣка, когда столица имперіи уже находилась въ рукахъ Латинянъ. Родиной его можно считать Константинополь, по крайней мере здёсь жили его родители и онъ самъ, во время дътства. Въ Константинополё Акрополить жиль до 16 дёть и получилъ здёсь первоначальное образование. Затёмъ происходить важная перемёна въ его жизни. Отцу его наскучило оставаться подъ властью Латинанъ и онъ общился покинуть Константинополь и перейти на службу въ Византійскому императору, имввшему тогда столицу въ Никев. Но онъ успёлъ отправить сюда только своего сына Георгія, а самъ тяжко заболёлъ и затёмъ скончался. Георгій Акрополить принять былъ Византійскимъ императоромъ Іоанномъ Ватацею очень ласково: онъ поселился въ дарскомъ двордѣ и получалъ содержание отъ царской милости 46). Изъ такого пріема Акрополита императоромъ естественно заключать, что юноша принадлежаль къ лучшей Византійской фамиліи. Но на этомъ заботливость императора не остановилась. Такъ какъ юноша обнаруживаль большое стремленіе къ дальнёйшему и болёе широкому образованию, то императоръ Іоаннъ отдалъ его вмёстё съ другими юношами лучшимъ учителямъ для продолженія образованія. Заслуживаеть вниманія та истинно отеческая рёчь, съ которой обратился

<sup>45</sup>) О суевѣріяхъ Никиты, см. у проф. Успенскаго, стр. 104 — 108.

46) Г. Акрополита. Летопись, гл. 29. Русск. перев. СПБ. 1868.

императоръ въ Аврополиту предъ тёмъ, какъ отдать его въ науку: «Этихъ я привелъ изъ Никеи-обращеніе къ прочимъ товарищамъ Акрополита-и вручилъ учителю, а тебя привелъ изъ моего собственнаго дома учиться съ ними. Докажи же на самомъ дълъ, что вышелъ изъ моего дома, и сообразно съ этимъ занимайся и математивой. Сколько получаеть годового содержанія оть парской мидости воинь. столько же и еще болве по знатности твоего родабудеть отпускаемо на тебя. А когда изучишь философію, то удостовшься большихъ почестей и званій, потому что нёть въ мірё людей почетнёе царя и философа» (гл. 32). Школа не оторвала Акрополита оть дворца и императорской семьи. И будучи школьникомъ, онъ посъщалъ дворецъ и оставался человъвомъ близкимъ въ императорской фамиліи. Самъ онъ рисчеть слёдующую идиллическую картину, относящуюся къ эпохѣ его школьной жизни. Однажды онъ пришелъ во дворецъ. Императрица Ирина, женщина, по словамъ Акрополита, умная, достойная власти, любившая разсужденія и съ удовольствіемъ слушавшая людей ученыхъ. --- завела съ присутствовавшими ричь о томъ, отчего присходитъ солнечное зативніе (въ этотъ день было затменіе). Акрополитъ выразилъ свое мнѣніе по вопросу; одинъ изъ присутствовавшихъ началъ опровергать его инѣніе; споръ затяпулся. Императрица между разговоромъ назвала его, Аврополита «глупенькимъ» и потомъ, какъ бы спохватившись, что сдёлала не хорошо, обратилась къ императору и сказала: «неприлично я сдёлала, назвавши его глупенькимъ». -- «Ничего, отвѣчалъ царь, онъ еще мальчикъ». «Твмъ не менве, все же не слёдуеть намъ, возразила императрица, такъ называть человъка, высказывающаго философскія сужденія» (гл. 39). Видно, съ какими чистородственными

чувствами императоръ и императрица относились въ Аврополиту. До двадцатилётняго возраста Аврополить учился риторикв и краснорвчию, а затвих онь перешель къ изученію высшихъ наукъ философскихъ и другихъ. Къ счастью, курсъ высшихъ наукъ Акронолиту пришлось проходить подъ руководствомъ отличнъйшаго ученаго того времени архимандрита Нивифора Влеммида, человѣка суроваго характера и строго аскетическихъ воззръній, имъвшаго у себя отврытую школу и жившаго ввроятно подъ Ефесомъ. по крайней мёрё здёсь мы его встрёчаемъ живущимъ впослёдствін 47). Акрополить самъ сообщаеть нёсколько свёдёній о Никифорё Влеммидь; правда, эти свёдёнія кратки, но это не мішаеть имь быть достаточно ираснорёчивыми. Онъ говорить: «виёстё съ другими (сотоварищами) я перешелъ къ Никифору Влеммнду, котораго всё мы знали за лучшаго знатова по части философіи, и слушаль у него логику» (гл. 32). Подъ философіей же въ школъ Влеммида понималась и астрономія, которую Акрополить то же изучаль подъ руководствомъ этого наставника (гл. 39). Кромъ философія, понимаемой въ очень широкомъ смыслъ слова, Акрополить изучаль у Влеммида и «догматику», какъ свидетельствуеть онъ самъ (гл. 53). Какое воспитательное значение имѣло пребывание Акрополита въ школё Никифора Влеммида, на это отвёчають такь: «лучшія стороны нравственнаго характера Влеммида-непоколебимая стойность, глубокое уважение въ религия, въ правдъ, недоступность нивакимъ развращающимъ вліяніямъ в проч. ная вовсе

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Акрополитъ, говоря о времени возвращенія столицы снова подъ власть Грековъ, замѣчаетъ о Никифорѣ Влеммидѣ, что онъ «тогда имѣлъ пребываніе около Ефеса» (гл. 87), но тутъ-ли онъ жилъ и раньше, т. е. тогда, когда учился у него Акрополитъ — неивъѣстно.

не отразились, въ сожалёнію, на его ученикё, или отразились односторонне---криво. Въ трудныя минуты жизни и Акрополить обнаруживаль замёчательную силу воли, но она неръдко высказывалась или въ вапризномъ упрямствѣ или безчувственности въ страданіямъ другихъ. Зато уроки логики привились къ нему какъ нельзя болёс. Со стороны умёнья владёть своею мыслью Акрополить оставляеть далеко за собой встать ближайшихъ къ нему по времени Византійскихъ писателей. И важется, не ошибемся, если скажемъ, что этимъ умёньемъ онъ обязанъ Влеммиду, -- по врайней мёрё въ пріемахъ и техникь мысли въ сочиненіяхъ того и другого есть поразительное сходство» 48). Акрополить очень уважаль Влеммила. онъ называлъ его «святымъ человѣкомъ» и «философомъ» въ смыслѣ образованнѣйшаго человъка (гл. 87). Интересно опредълить, какъ значительно было богословское образование ученика Влеммидова. Напередъ можно предполагать, что ученый архимандрить обратиль должное внимание на богословское усовершенствование своего даровитаго питомца; и это предположение можеть быть подтверждено фактически. Акроподить разсказываеть въ своей лёто-**ЛИСИ** ОДИНЪ ОЧЕНЬ ИНТЕРЕСНЫЙ СЛУЧАЙ, КОТОРЫЙ УДОстоверяеть, что Акронодить не даромъ быль ученикомъ замѣчательнаго учителя-богосдова. Случай этотъ такъ живописно разсказанъ Акрополитомъ, что самое лучшее-передать его словами самого же историка. Излагая свёдёнія о томъ, при какихъ обстоятельствахъ Константинополь перешелъ изъ рувъ Лати-

<sup>48</sup>) Проф. И. Е. Тронцкаго: «Георгій Акрополить»—предисловіе въ его Літописи въ русскомъ переводѣ, стр. 8. Это предисловіе составлено рачительно и талантливо, чего, къ сожалічнію, нельзя сказать о другихъ предисловіяхъ къ прочниъ русскимъ издащіямъ Византійскихъ историновъ.

нянъ въ руки Грековъ, Акронолитъ разсказываеть о торжественномъ вступления Византійскаго императора въ столицу имперія, и пишетъ такъ: «Когда Миханлъ Палеологъ (императоръ) приблизился уже въ Константинополю, то пришло ему на умъ сдёлать свое вступление въ Константинополь боле боголёпно. чёмъ (просто) попарски, и искалъ способа, какъ бы сдёлать это съ благодарственными молитвословіями къ Богу и модебнымъ пѣніемъ за царство и іерархію. за городъ и живущихъ въ немъ, и наконецъ за всёхъ православныхъ христіанъ. Отыскивая человѣка, способнаго написать нужныя молитвы, онъ изъявилъ желаніе поручить это Влеммиду. Но этоть человёкь былъ далеко: онъ имѣлъ тогда пребываніе около Ефеса. Такимъ образомъ дёло это не могло состояться. Между тёмъ императоръ не хотёлъ медлить своимъ вступленіемъ въ столицу, и потому быль огорченъ этимъ обстоятельствомъ. Но я -- говоритъ о себъ Акрополитъ --- разрѣшилъ его затрудненіе: «если, государь, сказаль я, ты хочешь получить молитвы оть святого человѣка (Влеммида), то мнѣ говорить нечего: а если отъ кого бы то ни было, кто бы только могъ написать, ты приняль бы исполнение твоего желанія, то я исполню твое желаніе и напишу тебъ молитвы». Это показалось самымъ лучшимъ императору и для ускоренія онъ согласился, чтобы я составилъ требуемыя молитвы. Я тотчасъ же принялся за збло и не прошло еще сутокъ, какъ я написалъ тринадцать молитвъ, изъ которыхъ каждая имёла свою цёль» (гл. 87). Итакъ, великій логоветь безъ затрудненія принимается за дёло, которое могъ выполнить ученый монахъ; исполняеть его очень быстро-менве чёмъ въ сутки написалъ тринадцать молитвъ, и притомъ исполнилъ дёло съ успёхомъ, такъ какъ молитвы Акрополита вошли въ программу торжественнаго занятія столицы Греками. Нёть сомнёнія, богословскія познанія Акрополита были не малы, когда онь въ словесномъ творчествё чисто-церковнаго характера могъ замёнить своего учителя — Влеммида.

Акрополить сначала имёль должность императорскаго секретаря, а потомъ и великаго договета; въ этой послёдней должности онъ и скончался среди почестей и славы, глубокимъ стардемъ. въ 1282 году. Онъ прожилъ три царствованія — Іоанна Ватацы. Өеодора Ватацы и Михаила Палеолога. Такъ какъ во всё эти парствованія онъ былъ близокъ къ престолу и былъ важнымъ участникомъ въ тогдашнихъ правительственныхъ дёлахъ, то его наблюденія надъ современною ему жизнью Византійскаго царства 101жны были отличаться и точностью и полнотою. Въ своемъ историческомъ трудѣ Акрополить описалъ эпоху, когда Византійскіе императоры имфли своей столицей Никею, а въ дъйствительной столицъ властью пользовались Латиняне, -- эпоху, обнимающую 58 лёть. Впрочемъ, этотъ лѣтописецъ не прямо начинаетъ съ описанія перенесенія столицы изъ Византіи въ Никею, а въ видѣ предисловія говорить о послёднихъ Византійскихъ императорахъ предъ взятіемъ столицы Латинянами и касается исторія завоеванія этой столицы Латинянами, и бросаеть бъглый взглядъ на обстоятельства владычества этихъ послёднихъ надъ Греками послё указаннаго событія. Онъ описываеть правленіе императоровъ Өеодора Ласкаря, Іоанна и Өеодора Ватацы и первые годы царствованія Миханла Палеолога. Какъ очевидецъ, онъ описываетъ большую часть правленія Іоанна Ватацы и исторію дальныйшихъ царствований, а прочее разсказываеть, основываясь на историческихъ документахъ и устныхъ сказаніяхъ.

О достоинствахъ и недостаткахъ лѣтописи Акро-

полита дёлаютъ такой отзывъ: 49) «Достоинства и недостатки ся суть достоинства и недостатки цёлой исторической школы, которую за ся механические пріемы въ исторіи можно бы назвать механическою. Мы найдемъ здъсь, если не всегда подробныя описанія, то, по крайней мере, перечисленіе всёхь наружныхъ примёть, привычекь, слабостей, добродётелей и пороковъ Византійскихъ императоровъ и другихъ владётельныхъ особъ, которыхъ случалось видёть на своемъ вёку историку, разсказы о войнахъ, побёдахъ, пораженияхъ, брачныхъ союзахъ между государями, описание придворныхъ чиновъ чуть не до послёдней пуговицы въ ихъ парадныхъ костюмахъ, тщательныя отмётки — кто, когда, чёмъ, за что и выть быль награждень, наказань, обойдень и проч.; но не найдемъ ни слова о народъ, его жизни съ ел свётлыми и темными сторонами, съ его нуждами и средствами удовлетворенія ихъ и пр.; не найдемъ не только пониманія внутренняго смысла описываемыхъ фактовь, но и чего-нибудь похожаго на анализъ этихъ фантовъ. Такимъ образомъ, къ историческимъ трудамъ такого рода и можно заявлять серьезно только два требованія: 1) чтобы они вёрно передавали описываемые факты и 2) не нарушали ихъ хронологической связи». Въ послёднемъ, хронологическомъ, отношении трудъ Акрополита вполит удовлетворителенъ; въ этомъ случав онъ представляеть пріятное и редвое исключение въ Византийской исторической литературь. Но что сказать касательно перваго требованія отъ лётописи Аврополита?

Нельзя сомнѣваться, что Акрополитъ хорошо зналъ, въ чемъ заключается задача истиннаго историка; такъ,

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Проф. Тронцкаго. Предисловіе къ літописи, въ русск. перев., стр. 86-37.

напримёръ, онъ говорить: «историкъ долженъ прислушиваться въ общественному мивнію, если не хочеть исказить истины, подобно темъ, вто портить или поддёлываеть монету. Онъ долженъ излагать дёла человеческія, — будутъ-ли они хороши или худы, не по пристрастію или ненависти, не по зависти или личному расположенію, а единственно для одной исторіи и для того, чтобы не забывались въ памяти людей дёла давно минувшихъ дней» (гл. I). Таковъ идеалъ историка по Акрополиту, но этотъ идеалъ осуществленъ нашимъ лётописцемъ далеко не полно. Царствованія Өеодора Ласкаря и императоровъ изъ дома Ватацы авторомъ описаны кратко, но безпристрасно. Нельзя того же свазать о царствовани Миханла Палеолога. Правда, историкъ описалъ лишь начало правленія Михаила-первые два-три года его правленія, --- но и въ это время случилось много тавого, что происходило не такъ, какъ описываетъ Акрополить: затёмъ --- возниваеть вопрось: почему Акрополить остановился въ своемъ повъствовани на времени, которое отстояло отъ конца его жизни на 20 лётъ, почему онъ не продолжилъ изображенія, если не всего, то большей части правленія Михаила? Факть не случайный. --- Что представляють въ действительности первые два-три года правленія Михаила Палеолога? Очень темную страницу. Регенты малолётняго наслёдника престола — Іоанна, сына Өеодора Ватацы, — сдёлались жертвой ловко поведенной интриги, — самъ Іоаннъ за его малолётствомъ постепенно совсёмъ удаляется отъ царскаго престола; Михаилъ, главный виновникъ сейчасъ перечисленныхъ дваній, захватываеть въ свои руки бразды правленія имперіей съ титуломъ императора. Столько злодѣяній исторія насчитываеть за Михаиломъ Палеологомъ, прежде чёмъ онъ покинулъ Никею и возвратился на

жительство въ Византію. А между тёмъ Акрополить молчить о нихъ, передавая дёло въ возможно благопріятномъ свётё для личности Михаила, но свётё фальшивомъ. Описавъ по своему узурпаторскія подвиги Михаила Палеолога, Акрополить, безъ мальйшаго зазрвнія совъсти, пишеть (влагая, впрочемь, эти слова въ уста другихъ): Миханлъ «не только не дасть отвёта въ этомъ дёлё на неполкупномъ судё Христовомъ, но еще сплетутся для него вѣнцы за то, что онъ явился спасителемъ христоименитаго народа» (гл. 76). Затёмъ, повторяемъ вопросъ: почему Акрополить описаль лишь начало царствованія Миханла, когла онъ имѣлъ возможность описать его почти сполна? Не изъ чего не видно, что Акрополить писаль свою лётопись тотчасъ послё обратнаго перенесенія столицы изъ Никеи въ Константинополь, описаніемъ какового факта оканчивается его лётопись. Напротивъ, спокойный и холодноватый тонъ, какимъ говорится объ унижения Византийскихъ императоровъ, проживавшихъ болье полстольтія въ городкь Никев и его окрестностяхъ, и какимъ описано торжество перенесенія столицы снова въ Константинополь-это радостивишее событие, -- подобный тонъ свидвтельствуеть, что прошло уже не мало времени между концомъ Никейской имперіи и написаніемъ льтописи Акрополита. Слёдовательно, Акрополить не хотёль описывать продолжение царствования Миханла. А почему, — это решить не трудно. Убійство Миханломъ малолѣтняго законнаго наслѣдника престола---Іоанна, сына Өеодорова, унизительная Ліонская унія при Михаиль, бурные и непріятные для императора Арсеніанскіе споры при немъ же — все это нельзя было описывать въ натуральномъ видѣ. Не говоримъ уже о томъ, что самъ Аврополить во всёхъ непохвальныхъ начинаніяхъ Михаила игралъ очень видную и потому незавидную роль. И Акрополить счель за лучшее пройти молчаніемь эти факты. Какимь недостойнымь человёкомь является для нась Акрополить, когда подумаешь, что ради милостей Михаила Палеолога писатель совсёмь забыль, что онъ воспитань, поставлень на ноги и возвеличень тёмь самымь царскимь домомь, который низложень Михаиломь и въ защиту котораго у Акрополита не нашлось никакихь способовь:—не видно даже, чтобы его особенно печалила жалкая участь фамиліи Ватацы!

Въ церковно - историческомъ отношении лътопись Акрополита имёла бы первостепенное значение для уясненія исторія XIII вёка, если бы ея извёстія церковно-историческаго характера не были такъ кратки. Акрополить вообще кратокъ въ описаніяхъ и больше всего въ описания церковныхъ явлений. Но все же изучающій церковную исторію XIII вѣка остается благодарнымъ писателю за его церковно-историческія извѣстія. Акрополитъ даетъ ясно понимать, въ какомъ ненормальномъ положении находилась церковь этого времени, когда откровенно говорить: «цари (Византійскіе) вообще хотять, чтобы патріархами были люди смиренные, недалекие по уму, которые легко уступали бы ихъ желаніямъ, какъ признаннымъ постановленіямъ. А это-добавляеть онъ-всего чаще случается съ людьми необразованными: будучи невъждами въ словъ, они не способны на смълое слово и превлоняются предъ императорскими распоряженіями» (гл. 53). Послё этого можно ли удивляться, что церковь, имёя патріарховъ, обладавшихъ лишь ничтожными достоинствами, обнаруживала себя вяло въ исторической жизни. Свёдёнія Акрополита о Византійскихъ патріархахъ разсматриваемаго періода не многочисленны, но они во всякомъ случав достаточно указывають, почему и сами патріархи не отличались

особенными вачествами, и управление дёлами церкви не представляло почти ничего примъчательнаго. Главное достоянство извъстій Авроподита о Византійскихъ патріархакъ — это правдивость и точность: писателю не было оснований наводить на эти историческия личности фальшиваго освѣщенія. Описаніе парствованія Миханла Палеолога можеть давать матеріаль для уясненія вопроса о происхожденіи Арсеніанскихъ споровъ. Самъ Аврополить игралъ такую видную роль въ церковно-исторической дѣятельности указаннаго императора, что всё свёдёнія о немъ, какія находимъ въ его лётописи, останутся навсегда цённымъ церковноисторическимъ матеріаломъ. Акрополять даеть не мало свёдёній о религіозно-нравственномъ характер' Византійскихъ императоровъ Никейскаго періода исторін. Даже описаніе Акрополитонъ владычества Латинянъ въ Константинополѣ имѣеть не малое значеніе въ наукъ, наприм. то, что говорить онъ о папскомъ легате Пелагіи и борьбе съ нимъ православныхъ Византійцевъ (гл. 17), --- это само такъ и напрашивается въ церковно-исторический курсъ.

Акрополить кратокъ и далеко не всегда безпристрастенъ; для пополненія и критической провърки его извъстій могуть служить два историка.— Пахимеръ и Григора, жившіе въ XIV въкъ, но эти историки въ свою очередь не могуть быть изучаемы безъ руководства Акрополита, потому что имъ недостаетъ хронологической точности, отличающей Акрополита. Современный историкъ для успъшнаго исполненія своего дъла долженъ Акрополита провърять Пахимеромъ и Григорой, а этихъ послъднихъ изучать, не выпуская изъ рукъ Акрополита.

Приложение къ трактату о Геории Акрополитъ. — Между учителями Акрополита самое видное мъсто занимаетъ, какъ мы сказали, замёчательный

человѣвъ того времени Никифоръ Влеммидъ, аскетъ, какихъ немного, суровый и непреклонный характеръ, мужъ разносторонне ученый, бывшій отличнымъ преподавателемъ наукъ богословскихъ и свётскихъ. О Никифорф Влеммилф Акрополить говорить: «Никифорь, мой учитель по философіи и догматикв, отъ юности принялъ на себя иго уединенной жизни, славился искусствомъ въ словъ и добродътеляхъ; хотя нѣкоторые-прибавляеть Акрополить-и особенно изъ знати изъ зависти не только не находили въ немъ особенныхъ добродѣтелей, но и приписывали ему различные пороки» 50). Свой аскетизмъ онъ засвидѣтельствоваль тёмъ, что совершенно равнодушенъ оставался во всявимъ знавамъ отличія, не исключая и патріаршества, котораго онъ непремённо достигь бы, если бы захотвлъ того 51); онъ не зналъ лицепріятія и выражаль свои мнёнія безь всякихь предосторожностей. Такъ извёстно, что онъ письменно и словесно обличилъ фаворитку императора Іоанна Ватацы Маркесину и наконецъ затворилъ предъ ней двери своего монастыря, когда она вздумала съ пышной свитой посётить его монастырь 53). Вообще, его аске-

<sup>83</sup>) Акронол., гл. 25. Григоры. Исторія. Русск. пер. Кн. II, гл. 7, стр. 45-46.

8

<sup>80)</sup> Акрополита. Лѣтопись, гл. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Ibid. «Такъ какъ церковь иншиласъ цервостоятеля (цатріарха) Мануила, то нужно было избрать новаго патріарха. Многіе указывали на Никифора Влеммида. Императоръ беодоръ былъ очень къ нему расположенъ и любилъ его. Но Никифоръ былъ больше чѣмъ равнодушенъ къ патріаршеству. Да въ свою очередь и императоръ не слишкомъ принуждалъ его, а скорѣе было у него желаніе, чтобы онъ не принималъ предстоятельства, потому что цари вообще хотятъ, чтобы патріархами были люди смиренные, недалекіе по уму. Поэтому императоръ беодоръ, сдѣлавши маленькую попытку надъ Никифоромъ, обратился къ другимъ».

тизмъ и его характеръ одинъ Византійскій историкъ описываеть въ слёдующихъ чертахъ: «Ведя жизнь философскую, Никифоръ Влеммидъ нисколько не занимался земными выгодами, ко всему быль равнодушенъ, ни къ кому не имълъ ни симпатіи, ни антипатіи, какъ будто бы его умъ вовсе не былъ ограничиваемъ твломъ. Не имвя помысловъ о настояшемъ, которые пресмыкаются по землѣ и ничего въ себв не заключають, онъ велъ жизнь болве созерцательную. Для него единственною необходимостью было благочестіе, сохраняя которое, онъ отвергалъ всё прочія заботы и предоставляль ихъ людямь, живущимъ по образу въка. Предавшись любомудрію и отвергая свойственную вещамъ наружность, онъ былъ не чувствителенъ въ матеріальному: держась того, что было вожделённо для ума, онъ презираль все навязывавшееся чувствамъ» 53). За свой аскетизмъ и строгій характерь онь пользовался высокимь почетомъ: «знаменитый аскеть и ученый Влеммидъ-говорить одинь русский историкь-быль идоломь Восточныхъ монаховъ» <sup>54</sup>). Объ его учености свидѣтельствують его многочисленныя и ученыя сочиненія, которыя, къ сожалёнію, доселё не изучены надлежащимъ образомъ. А объ его педагогическомъ талантъ можеть свидётельствовать какъ то, что у него учился въ юности императоръ Өеодоръ Ватаца 55) и въ нему же отданъ былъ для образованія Акрополить, находившійся на попеченіи императора Іоанна Ватацы, такъ и то, что въ его школу стремились какъ

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Пахимера. Исторія о Манунлѣ и Андроникѣ Палеолотахъ. Руссв. пер. Томъ I, кн. V, гл. 2, стр. 312-313.

<sup>54)</sup> Христ. Чтен. 1869 г., т. II, стр. 850.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Акрополита, гл. 53.

въ вожделённое мёсто пришельцы изъ болёе или менёе отдаленныхъ странъ<sup>36</sup>).

Никифоръ Влеммилъ, нътъ сомнънія, принадлежить къ числу интереснёйшихъ и оригинальнёйшихъ личностей XIII въка. Къ сожальнію, эта оригинальная личность значительно утрачиваеть свою оригинальность и типичность благодаря тому обстоятельству, что по какой-то роковой случайности въ наукъ нашего времени черты личности Никифора Влеммида переносятся отчасти на другое лицо того же XIII въка Никифора, патріарха Константинопольскаго. Намъ кажется, что вслёдствіе указанной случайности личность Никифора Влеммида какъ то блёдньеть, двоится и несомньно теряеть свою историческую внушительность. Намъ пришло на мысль сдвлать попытку возможно строже выдёлить черты личности Никифора Влеммида и предохранить ихъ отъ того дробленія, которое имбетъ мбсто въ наукв нашего времени.

При ознакомленіи съ личностью Никифора Влеммида, намъ невольно бросился въ глаза странный фактъ: въ лицё одного современника Никифора Влеммида, именно Никифора Ефесскаго, который потомъ былъ патріархомъ Константинопольскимъ, въ вначительной мъ́рё повторяются черты личности Никифора Влеммида. Но этого явленія почему-то не замѣтили ученые, имъ́вшіе случай говорить на основаніи источниковъ о томъ и другомъ Никифоръ. Разумѣемъ автора ученыхъ статей церковно-историческаго содержанія подъ заглавіемъ: Виеинія <sup>87</sup>) и проф. Троиц-

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Des patr. Gregorius aus Cypern Selbstbiographie. Frankf. 1817. S. 17. 18 (Это переводъ съ греческаго).

<sup>57)</sup> Авторъ статей въ Христ. Чтенін подъ заглавіемъ Вионнія, подписался иниціалами: А. А. и есть безъ сомитнія о. архимандрить Антонинъ (Капустинъ).

каго, которые авлають следующие отзывы о патріархѣ Никифорѣ. Первый говорить: «преемникомъ (патріарху) Арсенію назначенъ Никифоръ, тоть самый митрополить Ефесскій, который безь нужды искаль подслужиться царю. Неложный (?) современный историкъ (т. е. Пахимеръ) называеть его «мужемъ благоговъйнымъ. славнымъ добродътелью, посредственно словеснымъ, но ревнителемъ церковныхъ правилъ». Еще при императоръ Іоаниъ Ватацъ, до патріарха Мануила-продолжаеть изслёдователь-общій годось указывалъ на него, какъ достойнаго вселенской каеедры. Но императоръ находилъ его ревность непомфрною отзывался И немъ тогда 0 такъ: «И въ архидіаконахъ онъ невыносимъ, какъ же потерпимъ его въ патріархахъ»? Такого обиднаго отзыва онъ (Никифоръ) конечно не могъ забыть» <sup>58</sup>). Второй изъ поименованныхъ изслёдователей говорить: «Никифоръ. епископъ (митрополитъ) Ефесский, «мужъ благогов Бйный, украшенный знаніемъ словесныхъ наукъ <sup>59</sup>); не смотря на крайнюю простоту. обнаруженную имъ» при одномъ случав. поспѣ шилъ помочь своимъ собратіямъ своими каноническими познаніями... Онъ умеръ, не проживши года на патріаршемъ престолѣ. Предъ смертію «его убѣждали къ принятію монашеской одежды, но онъ не только не соглашался на это, а еще съ неудовольствіемъ приняль напоминаніе и хотѣль умереть архіереемъ. Онъ былъ по жизнис трашный, для правителей (церковныхъ-прибавляетъ отъ себя изслёдователь). недоступный, чуждый всякой боязни, къ добродътели

<sup>58)</sup> Христ. Чтен. 1863, т. П. Виеннія, стр. 242.

<sup>59)</sup> Авторъ, приводя эти слова, пользуется русскимъ переводомъ источника, но этотъ переводъ не точно передаетъ греческія слова источника: хαὶ λόγω μετρίως хоσμουμένου.

привыкъ съ дётства, для многихъ казался непріятнымъ». Затемъ тотъ же ученый замечаеть: «неуживчивый отъ природы характеръ Никифора окончательно испортился вслёдствіе неудачи, испытанной имъ разъ (?) въ жизни. По смерти патріарха Мееодія, въ 1240 году, соборъ архіереевъ избралъ Никифора, бывшаго тогда архидіакономъ, въ преемники Меводію. Но императоръ Іоаннъ Ватаца отвлонилъ это избраніе подъ тёмъ предлогомъ, что если никто не могъ ладить съ нимъ въ санѣ архидіакона, то чего ожидать отъ него въ санъ патріарха? Такимъ образомъ, патріаршее мѣсто досталось Манунлу, а Никифоръ былъ рукоположенъ въ епископа Ефесскаго. Этой обиды онъ не могъ простить императору во всю жизнь» <sup>60</sup>). Вышеуказанные ученые изслёдователи, въ своихъ отзывахъ о Никифорв патріархв обнаруживають значительное скопление недостатковъ: они противорвчать другь другу, каждый изъ нихъ впадаеть въ явное противорѣчіе съ самимъ собой, и наконецъ они расходятся до положительнаго противорвчія съ твиъ источникомъ, откуда они почерпаютъ свои свѣдѣнія о Никифорѣ. И это совершенно естественно, такъ какъ они введены въ заблуждение своимъ источникомъ. Мы говоримъ: они противоръчатъ другъ другу. И въ самомъ деле, авторъ «Виенни» смотрить на Никифора, если не съ сочувствіемъ, то во всякомъ случа безъ какого-либо нерасположения къ нему и находить, что если онъ сискалъ безъ нужды подслужиться царю», то это, по сужденію изслёдователя, какая-то случайность въ жизни Никифора. Не такъ смотрить на Никифора проф. Троицкій. Послёдній явно не сочувствуеть Никифору: ха-

60) Арсеній и Арсениты. Христ. Чтен. 1867, т. II, стр. 78. 82 — 3. рактеръ его онъ почитаетъ неуживчивымъ отъ природы и еще болёе испортившимся вслёдствіе невыбора Никифора въ патріархи при Іоанив Ватаць; изслёдователь иронизируеть (и совершенно справедливо) по поводу названія Никифора въ источникъ «благоговвинымъ» мужемъ, такъ какъ въ его двятельности не видно такихъ черть, которыя оправдывали бы подобное название. Тоть и другой изъ изслёдователей, далёе, впадають, какъ мы сказали, въ явное противорѣчіе съ самимъ собою въ отдѣдьности. Первый изъ нихъ безъ малёйшаго стёсненія и колебанія съ одной стороны утверждаеть, что Никифоръ «безъ нужды исваль подслужиться императору», и съ другой стороны, вполнъ согласно съ «неложнымъ» современнымъ историкомъ, характеризуетъ Никифора, какъ мужа «славнаго добродътелью и ревнителя церковныхъ правилъ». Не меньше противоръчитъ самъ себѣ и проф. Троицкій. Онъ допускаеть «крайнюю простоту» и малое знаніе исторіи въ мужѣ, «украшенномъ знаніемъ словесныхъ наукъ»; онъ не обинуясь объявляеть Никифора «неуживчивымъ отъ природы» и въ то же время характеризуеть его какъ человъка, «чуждаго всякой боязни» (приводить слова источника, въ которыхъ выражается явная похвала Никифору); говорить о Никифорф, что «онъ къ добродътели (т.е.аскетизму) привыкъ съ дётства» и въ то же время безъ малёйшаго сомнёнія передаеть разсказь о томъ, что предъ «смертію Никифора убѣждали его къ принятію монашеской одежды, но онъ не только не согласился на это, а еще съ неудовольстиемъ принялъ напоминаніе» и въ добавокъ къ этому нашъ историкъ приводитъ извёстіе о замёчательномъ золотолюбін Никифора и т. д. Но еще рёшительнёе противоречія и разногласія нашихъ изслёдователей съ тёмъ источникомъ, какимъ они пользовались. Такимъ источнивомъ служить для нихъ «Исторія» Пахимера. Но ни одинь изъ нихъ не воспользовался этимъ источникомъ сполна, т. е. не взялъ встаъ существенныхъ черть, которыми характеризуется здёсь Никифоръ, но каждый изъ нихъ беретъ лишь то, что приглянулось ему здёсь, и притомъ въ томъ видё, въ какомъ матеріалъ представляется наиболёе удобнымъ для утилизаціи. Дёло въ томъ, что если выписать всё отзывы и извёстія Пахимера о Нивифорѣ патріархѣ, то въ результатѣ получается образъ человъва, состоящаго изъ неудобо примиряемыхъ врайностей. Въ виду этого, для составления опредёленнаго представленія о Никифорѣ изслѣдователямъ ничего не остается дёлать, какъ по произволу выбирать изъ Пахимера, этого единственнаго источника о Никифорф, такія данныя, какія хоть сколько-нибудь можно сводить въ единству. Такъ и поступають вышеуказанные изслёдователи. Посмотримъ, какъ же именно они поступають. Начнемъ съ автора «Виеиніи». Этотъ изслёдователь прежде всего пропускаеть очень многія извъстія своего источника касательно Никифора. Онъ пропускаетъ извѣстія о томъ, что, по Пахимеру, Никифоръ былъ «по жизни страшный, для правителей недоступный, чуждый всякой боязни, къ добродътели привыкшій съ дътства», а равно пропускаеть извѣстіе того же источника о томъ, что Никифоръ сдёлался вротокъ и послушенъ послё того, какъ императоръ Іоаннъ не захотёлъ сдёлать этого Никифора натріархомъ, въ виду строптивости его характера. Кромѣ того, этотъ же авторъ извѣстіямъ источника придаль отчасти другой смысль. Пахимерь 61) ясно даеть понять, что Никифорь деятельно в съ задними цёлями старался о томъ, чтобы подслужиться импе-

61) Кн. II, гл. 15, стр. 106.

ратору Михаилу Палеологу, но русскій писатель, указывая на этоть факть, говорить, что Никифорь «безь нужды искалъ подслужиться царю». Все это и подобное изслёдователь допускаеть единственно потому. что исторический образъ Никифора, естественно, долженъ отличаться пёльностью: а это возможно только тогда, когда извёстія Пахимера будуть взяты въ усёченномъ и ивсколько измененномъ виде. Подобнымъ же образомъ поступаеть и проф. Троицкій. Онъ пропускаеть извѣстіе Пахимера о томъ, что Никифоръ, послё извёстнаго принисываемаго ему случая, сталь умъреннъе и послушнъе, — пропускаетъ, такъ какъ подобное извёстіе не гармонируеть съ характеристивой Пахимеромъ Никифора, какъ человѣка «для правителей недоступнаго, чуждаго всякой боязни» (эти слова Пахимера проф. Троицкій приводить въ своемъ трудѣ); онъ пропускаеть также замѣтку источника 68). что Никифоръ «имѣдъ довольно ревности защищать церковь и ся законы, когда они были презираемы»,--онъ не даетъ мёста этой замётке въ своемъ труде, потому что, по представленію изслёдователя, Никифоръ больше всего заботился о томъ, чтобы его «услуга, основанная на знанія каноновъ, не осталась не награжденною» со стороны царя, т. е. онъ (Нивифоръ) меньше всего заботился о томъ, чтобы законы церкви не были презираемы. Тоть же изслёдователь матеріалу, находимому у Пахимера, даеть иногда такой видъ, какой представлялся поудобнѣе для утилизаціи. Такъ, известіе Пахимера, что Нивифоръ «былъ чуждъ всякой боязни», «былъ человъкъ по жизни страшный», онъ понимаеть въ смыслё неуживчивости характера Никифора; а въ замвчанію Пахимера, что Никифоръ «былъ недоступенъ для пра-

<sup>61)</sup> Ibid., стр. 107.

вителей», разсматриваемый ученый присоединяеть поясненіе: «для иерковных» правителей» — вопреки прямому смыслу источника, и т. д. Итакъ, не остается сомнѣнія, что оба изслѣдователя начертывають образъ Никифора въ противорѣчіе своему источнику.

Что же значать и какъ понимать всѣ вышеуказанные промахи и ошибки двухъ разсматриваемыхъ изслѣдователей?

Въ этихъ промахахъ и ошибкахъ наши изслёдователи не такъ виноваты, какъ представляется съ перваго взгляда; они введены въ заблуждение своимъ источникомъ, изъ котораго они единственно и могли почерпать свои свёдёнія, и къ которому они потому относились, къ сожалёнію, съ полнымъ довёріемъ; но довърія онъ не заслуживаль. Пахимеръ, какъ мы увърены, въ своемъ описании патріарха Никифора перемёшиваеть черты жизни и характера, принадлежащія этому лицу, съ чертами жизни и характера, принадлежащими Никифору Влеммиду. Если пристальные вглядыться въ образъ Никифора патріарха, вакъ этотъ образъ начертанъ Пахимеромъ, то окрывается, что Никифоръ представляеть собой что-то невозможное: соединение высовихъ нравственныхъ качествъ съ низменными, аскетическаго характера съ непозволительнымъ сребролюбіемъ; ревность къ охраненію законовъ церковныхъ идеть рядомъ у него съ предосудительною уступчивостью и умёньемъ подслуживаться власть имъющимъ лицамъ. Но такъ какъ такихъ лидъ на свётё не бываетъ, то, очевидно, Византійскій историкъ впалъ въ какую-то ошибку, которая запутала его и заставила его говорить ни съ чъмъ несообразныя вещи. Такой ошибкой со стороны историка мы признаемъ смёшеніе имъ, совершенно неумышленное, двухъ личностей — Никифора иатріарха съ Никифоромъ Влеммидомъ, причемъ черты

Влеммила перенесены на личность Никифора патріарха. Не влаваясь въ подробности, скажемъ, что такая характеристика Никифора патріарха Пахимеромъ: «онъ былъ по жизни страшный, для правителей (т. е. императоровъ) недоступный, чуждый всякой боязни, къ добродътели привыкъ съ дътства» --отнюдь не относится въ этому патріарху 63), такъ какъ онъ былъ человёкъ пронырливый и ради личныхъ интересовъ-гдё нужно-уступчивый, великій корыстолюбець, человѣкъ на самомъ смертномъ одрѣ не пожелавшій принять монашескій образь, --- но она вполнѣ приличествуетъ Никифору Влеммиду. Равно вовсе нейдеть къ лицу Никифора патріарха замътка Пахимера, что Никифоръ «имѣлъ довольно ревности защищать церковь и ея законы, когда они были презираемы» 64), но несомнённо эта самая замётка вполнё приличествуетъ Нивифору Влеммиду. Разсказъ Пахимера о томъ, что императоръ Іоаннъ Ватапа уклонился отъ назначенія архидіакона Никифора патріархомъ вслёдствіе строптивости характера этого духовнаго лица — и что этотъ Никифоръ — личность тождественная съ Никифоромъ патріархомъ, --- есть историческая ошибка: Пахимеръ приписалъ этому Никифору случай, бывшій действительно, но съ другимъ лицомъ-именно съ Никифоромъ Влеммидомъ,

64) И заъсь нибеть силу предыдущее замъчание.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Историкъ Акрополитъ, который былъ не только современникомъ цатріарха Никифора, но и зналъ его лично, не говоритъ ничего такого объ этомъ человѣкѣ; другой Византійскій историкъ, писавшій послѣ Пахимера и знавшій его историческій трудъ— Григора, не сченъ себя въ правѣ повторить вышеприведенной характеристики Никифора. Оба эти историка (Акропол., гл. 84; Григоры, Исторія, русск. пер., кн. IV, гл. 1, стр. 76) говорятъ объ этомъ патріархѣ холодно, сдержанно, коротко—и отнюдъ не въ духѣ Пахимера (кн. II, гл. 22, стр. 117).

при чемъ Византійскій историкъ перемѣшалъ имена императоровъ <sup>65</sup>).

Спрашивается: какъ могло случиться, что Пахимеръ допустилъ себѣ такой почти невѣроятный промахъ—смѣшалъ черты двухъ личностей, изукрасивъ одну изъ этихъ личностей чертами, ей непринадлежащими и сдѣлавъ изъ нея какой-то конгломерать?

Въ отвѣтъ на этотъ вопросъ скажемъ слѣдующее:

Почти всѣ Византійскіе историки отличаются замѣчательною беззаботностью и небрежностію въ передачѣ историческихъ фактовъ; Пахимеръ въ этомъ случаѣ не только не составляетъ исключенія, но представляетъ собою типическій образецъ беззаботности Византійскихъ историковъ. Проф. Троицкій развѣ очень немного преувеличиваетъ, когда говоритъ о Пахимерѣ: у «Пахимера, касавшагося въ своемъ историческомъ трудѣ времени, описаннаю Акрополитомъ, всѣ лица и событія перемѣшаны въ такой нестройной массѣ, что читатель долженъ употреблять большія усилія, чтобъ отдѣлить чистое зерно отъ шелухи.

<sup>65)</sup> Нужно знать, что Акрополить, отлично сведущій въ дъдахъ правленія императоровт Іоанна Ватацы и Өеодора Ватацы, говорить, что такой случай быль съ Никифоромъ Влеммидомъ и не указываетъ, чтобы подобное же повторилось и съ другниъ Никифоромъ, впослъдствіи патріархомъ. Извъстія Григоры (кн. III, гл. 1, стр. 52) въ существенныхъ чертахъ согласны съ извъстіями Акрополита. Напротивъ Пахимеръ съ своныи сообщеніями представляеть въ высшей степени подозрительное исключение въ ряду указанныхъ историковъ: о патріархѣ Никифорѣ онъ говоритъ, что его нѣкогда обошли назначеніемъ въ патріархи, всябдствіе нетерипмаго его характера, а о Никифорћ Влеммидћ, о которомъ Пахимеръ при случаѣ повѣствуетъ подробно (кн. V, гл. 2, стр. 310-314), онъ ничего такого не сообщаеть. Кажется, не можетъ быть сомнѣція, что Пахимеръ въ этомъ случаѣ явно перепуталъ историческіе факты.

Невольно подумаешь, что авторъ хотвлъ нграть въ прятки съ своими читателями, такъ часто у него главное смѣшивается съ постороннимъ, басня съ фактомъ» <sup>66</sup>). Поучительный примѣръ подобной небрежности историка Пахимера, по нашему мнѣнію, и представляетъ его разсказъ о патріархѣ Никифорѣ <sup>67</sup>).

Небрежнаго историка Пахимера, по всей вѣроятности, въ разсматриваемомъ нами случав много сбило съ толку: 1) то, что одновременно жило два Никифора — Никифоръ Ефесскій и Никифоръ Влеммидъ; 2) то, что первый былъ патріархомъ, а другой считался лучшимъ кандидатомъ на патріаршество и чуть не сдвлался патріархомъ; 3) то, что оба Никифора жили — одинъ большую часть въ Ефесъ, а дру-

67) Аналогическихъ примъровъ можно было бы указать много у Пахимера, но ограничнися лишь однимъ. Миханлъ Палеологъ (впослѣдствій императоръ) въ царствованіе Іоанна Ватацы быль обвинень вь государственномь преступлении, подвергнуть суду, но освобождень оть наказанія за недостаткомъ уликъ; послѣ того императоръ отправилъ Михаила къ патріарху Манунлу для того, чтобы этоть послёдній взяль съ обвиняемаго клятву въ върности царскому дому (Акрополить. гл. 50-51). Событіе это совстви перенначено у Пахниера въ его передачѣ: императоромъ, при которомъ было событіе, является у него не Іоаннъ, а Өеодоръ, сынъ послѣдняго; Миханлъ, по Пахимеру, послѣ разсмотрѣнія его дѣла на судѣ, былъ обвиненъ (чего не говорить Акрополить); наконецъ патріархъ Манунлъ въ разсказъ Пахимера, является въ роли лица, спасающаго Михаила отъ погибели (Пахимера, кн. I. гл. 7, стр. 11-14). Замъчательно, Пахимеръ, въ разсказъ о патріархѣ Никифорѣ, случай, бывшій съ Никифоромъ Влеммидомъ, переносить изъ парствованія Өеодора на парствованіе Іоанна, а въ сейчасъ приведенномъ разсказѣ-наобороть. Такъ историкъ перебрасываетъ факты изъ одного царствованія въ другое съ такою же беззаботностью, съ какою дѣти бросають мячь направо и налѣво.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) «Георгій Аврополить» — предисловіе въ русскому изданію его Лѣтописи, стр. 39.

гой, можеть быть, всегда близъ Ефеса <sup>68</sup>). Конечно, для серьезнаго историка подобнаго рода совпаденія не могли быть препятствіемъ къ правильному изложенію историческихъ событій, но этого нельзя сказать о Пахимерѣ, который сбивался съ толку даже въ тѣхъ случаяхъ, когда онъ болѣе вѣрныя свѣдѣнія могъ бы брать у знающихъ свидѣтелей, оставившихъ послѣ себя обстоятельныя записи.

Итакъ, мы находимъ, что свётлыя, выпуклыя и характеристическія черты, которыя приписываеть Пахимеръ патріарху Никифору, должны быть возвращены по принадлежности, т. е. употреблены для начертанія образа Никифора Влеммида, такъ какъ онъ его собственность, а не его тезки-Никифора патріарха. Какія именно черты нужно отнять отъ Пахимерова изображенія Никифора патріарха, этоть вопросъ легво рёшить: стоить только разсказъ Акрополита о Никифор' Влеммид' и разсказъ самого Пахимера 69) о томъ же лицѣ сопоставить съ разсказомъ этого послёдняго историка о Никифоръ патріархв и тотчасъ сходныя черты указанныхъ разсказовъ сольются въ одно цёлое; при чемъ на долю Никифора патріарха останется все то, чего не коснется подобный процессъ сродства и ассимиляціи. На долю патріарха Никифора останется: «крайняя простота» въ смыслѣ малой образованности и нравственной неразвитости, ненасытное корыстолюбіе, несклонность къ аскетизму и умёнье подслуживаться въ личныхъ интересахъ, и церковно-административная безтактность <sup>70</sup>).

Цёль этой, довольно большой, замётки состоить

69) KH. V, IJ. 2, CTP. 310-314.

<sup>70</sup>) Пахимера, кн. II, гл. 8, стр. 93; гл. 15, стр. 107—111; гл. 22, стр. 116—117.



<sup>68)</sup> Аврополить, гл. 84. 87.

въ томъ, чтобы доказать, что Никифоръ Влеминдъ, учитель Акрополита, въ высшей степени пѣльная, оригинальная и исключительная личность XIII вѣка и что рядомъ съ нимъ никакъ не слѣдуеть ставить въ какихъ бы то ни было отношеніяхъ Никифора патріарха, такъ какъ это послѣднее было бы историческою ошибкой, которая вредно отражается на пониманіи оригинальной личности Никифора Влеммида<sup>51</sup>), затемняя эту личность.

Третью группу историвовъ составляють Византійскіе писатели, описывавшіе событія въ послёдній періодъ самостоятельнаго существованія Византіи—оть эпохи возвращенія Византійскихъ императоровъ изъ Никеи въ Константинополь и до паденія Византійской имперіи подъ власть Турокъ (въ срединѣ XV вѣка). Болѣе замѣчательными писателями, принадлежащими къ этому періоду, были: Георгій Пахимеръ, Никифоръ Григора и Іоаннъ Кантакузинъ.

Въ хронологическомъ порядкъ первое мъсто меж 1у ними занимаетъ Георгій Пахимерз, жившій во второй половинъ XIII и началъ XIV въка. О жизни Пахимера наука почти ничего не знаетъ. Всъ свъдънія о немъ исчерпываются въ существъ дъла тъми извъстіями, какія онъ самъ сообщаетъ о себъ въ первыхъ же строкахъ своего произведенія. Пахимеръ говоритъ: «Георгій (т. е. самъ онъ) издавна житель Константинополя, но рожденъ и воспитанъ въ Никеъ, а въ Константинополь прибылъ уже двадцати одного года отъ роду—тогда, когда этотъ городъ волею Божіею перешелъ подъ власть Грековъ» (отъ Латинянъ).

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) Мы потому здёсь распространнинсь о Влеммидъ, что, по нашему плану, о немъ у насъ не будетъ ръчи впослъдствін. При томъ этотъ же экскурсъ можетъ служить иллюстраціей къ тому, что мы скажемъ о Пахимеръ, о которомъ теперь и поведемъ ръчь.

Изъ этого видно, что Пахимеръ родился въ 1240 году. «Я былъ причисленъ (въ Константинополѣ) въ священному клиру, украшался церковными достоинствами и достигъ даже степени протэкдика, да и при дворѣ почтенъ саномъ дикеофилакса»<sup>78</sup>). Вотъ и вся біографія Пахимера.

Историческій трудъ Пахимера заглавляется: De Michaële et Andronico Paleologis и заключаеть въ себъ, кромѣ кратваго описанія нѣкоторыхъ событій изъ парствованія Іоанна и Өеодора Ватацы, полное описаніе родоначальника новой династіи на Византійскомъ престоль---Михаила Палеолога и значительную часть царствованія его сына — Андронива Старшаго (непрерывный разсказъ ведется у автора за періодъ въ 50 лѣть, оть 1258 до 1308 года). Пахимеръ собственно описаль историческія событія, современникомь которыхъ онъ самъ былъ. Какъ житель сначала Нивен. а потомъ Константинополя, онъ хорошо могъ знать, что замѣчательнаго случилось въ государствѣ и цервви. Съ другой стороны, и те должности, какія проходилъ онъ, давали ему возможность вращаться въ наиболёе свѣдущихъ кругахъ по части политики и церковнообщественной жизни. Должность протэкдиковъ состояла въ слёдующемъ: они обязаны были оказивать защиту и покроентельство всёмъ, искавшимъ того и другого у церкви (наприм., рабамъ, искавшимъ защиты отъ жестокаго притеснения господъ: слабымъ отъ притеснений сильныхъ и т. д.); затёмъ, протэклики разбирали разныя жалобы церковнаго характера.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Георгія Пахимера. Исторія. Томъ первый. Царствованіе Михаила Палеолога, гл. 1. Переводъ СПБ. 1862.—Правда, въ исторіи Пахимера встрѣчаются и нѣкоторыя другія указанія касательно его жизни, но они пе дають ничего особеннаго. — Кстати сказать, что второй томъ исторіи Пахимера бонискаго изданія остался безъ перевода.

Протэкдикъ стоялъ во главъ пълаго штата чиновняковъ, извёстныхъ съ именемъ экдиковъ. Въ Константинополё протэкликъ считался патріаршимъ чиновникомъ и стоялъ въ близкихъ сношеніяхъ съ патріархомъ. Не беремся объяснить: въ чемъ состояла должность дикеофилакса (хотя самая филологія слова указываеть на сходство этого званія съ званіемъ протэкдика), да для нашей цёли это и не особенно нужно: достаточно знать, какъ свидётельствуеть самъ Пахимеръ, что это званіе ставило его въ связь съ придворной сферой. Слёдовательно, оффиціальное положеніе Пахимера было весьма благопріятно для наблюденій надъ ходомъ событій и разъясненія пружинъ, заправляющихъ ими. Какъ человекъ близкій къ патріарху, онъ могъ успёшно слёдить за дёятельностью церкви, а какъ человёкъ, стоявшій въ извёстныхъ отношеніяхъ ко двору-онъ не лишенъ былъ возможности узнавать политическія дѣла и ихъ направленіе.

Но всего важнѣе въ разсматриваемомъ вопросѣ о степени компетентности Пахимера, какъ историка, --- то, что этотъ писатель несомивнио имвлъ душу не только любознательную, но и жаждущую правды и нелицепріятной истины. Вотъ, напримъръ, какъ Пахимеръ смотритъ на задачу историка. «Часто случается, что писатель --- заявляеть нашь историкь --какъ скоро кто говорить ему: я самъ видвлъ или слышаль это, тотчась принимаеть слова говорящаго за правду-единственно потому, что такъ разсказывають, но я-ишеть о себе историкъ-быль большею частію очевидцемъ событій или же до точности разузнаваль, кто первый видёль событіе, чтобы не только ничего не допускать безъ свидѣтельства, но еще оправдать дёло согласіемъ многихъ. Не годится унижать истину ложью, ибо истина, какъ сказалъ вто-то, есть душа исторіи: дёло истины-дёло святое, и потому кто вмёсто нея вносить ложь, тоть прямо святотатець. Итакъ, мы вовсе не думаемъ преувеличивать событій и, увлекаясь ненавистью или пристрастіень, худые поступки порицать, а хорошіе прославлять более надлежащаго, и чрезъ это какъ бы заколдовывать умственное ухо. По моему мнѣнію, лучше молчать, нежели говорить иначе, чёмъ какъ было дёло. Лучше вовсе не знать слушателямъ, что происходило, нежели знать иначе, чёмъ какъ хочеть того исторія; потому что въ первомъ случав было бы просто незнаніе, а въ послёднемъ незнаніе какъ бы удвояется: незнание здёсь соединяется съ обманнымъ знаниемъ, а хуже этого ничего не можеть быть» (гл. 1). Прекрасныя слова, достойныя лучшихъ временъ исторіографія! Въ похвалу автора нужно сказать, что это не слова только прекрасныя, но выражение дъйствительнаго стремленія историка стоять на уровнѣ своего дела. Во всякомъ случав Пахимеру принадлежить нужныйшее качество историка-безпристрастие и нелицепріятіе, желаніе сказать о лицахъ в событіяхъ правду, какъ бы ни горька она казалась мнимымъ патріотамъ.

Можно утверждать, что Пахимеръ очень хорошо понималъ какъ общее состояніе дёлъ въ Византійскомъ государствё, такъ и дёятельность современныхъ ему императоровъ, поскольку она описана нашимъ историкомъ. Что касается общаго положенія дёлъ въ государствё, то историкъ—что очень замёчательно нисколько не заблуждается на счетъ того, что Византія не можетъ долго жить, и что скоро наступитъ катастрофа, которая приведетъ государство къ крайнему оскудёнію его жизненныхъ силъ, хотя конечно историкъ не могъ предсказать точно, въ чемъ будутъ заключаться послёдующія несчастія имперіи. Пахимеръ говоритъ: «я не приступилъ бы къ своему тру-

4

Digitized by Google

ду, еслибы по настоящему не гадаль о послёдующемъ или лучше-по случившемуся заключая къ имбющему случиться, не ожидалъ, что съ теченіемъ времени будеть еще хуже; ибо можеть быть гораздо удивительние было бы слышать не о томъ, какъ это мы оть глубовой тишины, какою наслаждались. перешли теперь въ состояние столь бъдственное, а о томъ, если бы стеченіе такихъ явленій, отъ наступленія ужаснъйшей зимы, послъ прежняго нашего процвътанія, привело насъ къ обновлению силъ: въдь душа, достигши своей осени, не цвётеть, а напротивъ становится чуждою жизненнаго движенія» (гл. 1). Замѣчательное признаніе со стороны историка начала XIV вѣка, писавшаго почти за полтораста лѣтъ до паденія Византіи. Нужно было очень внимательно присмотрёться въ ходу дёлъ въ Византіи, чтобы такъ правильно судить о будущихъ жребіяхъ нёкогда блестящаго царства; нужно было имёть много гражданскаго мужества, чтобы прямо и откровенно высказать тавое роковое предсказание предъ всей публикой, весьма легкомысленной и чванившейся тъмъ, что Византія, какъ государство, наслёдіе Цезарей, Августовъ и т. под. Пахимера не подкупило въ пользу фальшиваго патріотизма и то обстоятельство, что еще такъ недавно Греки отняли Константинополь у Латинянъ и снова утвердились на Босфоръ.

Авторъ показываетъ замѣчательное безпристрастіе и наблюдательность и при описаніи отдѣльныхъ царствованій, составившихъ тему его историческаго труда.—Михаила Палеолога и сына его Андроника Старшаго. Если исключить Акрополита, изложившаго лишь начало царствованія Михаила Палеолога, — Акрополита, не желавшаго сказать слова правды объ этомъ царствованіи, то окажется, что на долю Пахимера выпала здаача описать продолжительное и знаменательное правленіе перваго Палеолога, никъмъ еще не описанное. Залача сама по себѣ очень серьезная. Описать парствованіе Михаила значило изобразить одну изъ несчастныхъ эпохъ Византійской имперіи; вёдь это была эпоха — Ліонской уніи, позорной для чести Греческаго императора и јерархія: Арсенитскихъ движеній, вывванныхъ беззаконнымъ, влятвопреступническимъ и злод в конць и странениемъ прямого наслёдника престола Іоанна Ватады, — устраненіемъ, которое совершено хитрымъ и жестокимъ Михаиломъ; безпрестан. ной смёны Византійскихъ патріарховъ, вызвавшей умноженіе церковныхъ партій и церковныхъ смутъ; жестокихъ и безчеловъчныхъ отношеній, общихъ смутъ и постоянныхъ безпорядковъ. И эту задачу Пахимеръ выполниль съ успёхомъ. Въ большомъ томё, посвященномъ царствованію Михаила, онъ описалъ это царствование настолько многосторонне, что читатель остается въ увѣренности, что ничего существеннаго не оставлено безъ вниманія историкомъ. Историкъ не щадитъ Михаила и очерчиваетъ его личность во всей его колоссальной неприглядности. Не меньше усердія употреблено Пахимеромъ и на описаніе первой большей половины парствованія сына Михаилова Андроника Старшаго. Можно было бы ожидать, что смерть Михаила, зачинщика унін, и вступленіе на престолъ Андроника, врага уніи, побудять историка смотръть радостными глазами на новое царствование; но этого не случилось. Андроникъ, хотя и отмѣнилъ унію, но не стояль на высоть своего призваніяу него, что называется, все валилось изъ рукъ, всѣ благія начинанія, каками исполненъ былъ Андроникъ, приводили въ концъ концовъ къ результатамъ, совершенно несоотвётствующимъ цёли. Пахимеръ, поэтому, также мало сочувствуеть и Андронику, вакъ и отцу его, отступнику отъ православія.

4\*

Вѣроятно, по смерти Пахимера историческое произведение его было прочитано и самимъ Андроникомъ и конечно возбудило въ немъ пеудовольствіе. Свой критическій отзывъ объ этомъ произведеніи онъ выразиль между прочимь въ слёдующихъ словахъ: «часто ливился я, что такъ много есть людей, которымъ при ихъ безмятежной и ничемъ невозмутимой жизни оставалось бы только уважать другихъ и никого не слёдовало бы ненавидёть; между тёмъ они готовы бранить каждаго встрёчнаго и съ удовольствіемъ острять свои злые, язвительные и обидные языки. Еще больше ливился тёмъ. которые осмёливаются сплетать и безстыдно произносить лживыя ругательства на царей и на патріарховъ. Но больше всего я дивился тімъ. которые свои лживыя ругательства не затрудняются излагать на бумагь. Не понимаю и понять не могу. для чего они ръшаются на это и изъ-за какой выгоды несутся къ такимъ стремнинамъ. Если такія лживыя ругательства они сплетають для удовлетворенія собственной злости, то діляють слишкомь безстыдно и — какъ говорится — на свою голову, такъ какъ въ своихъ сочиненияхъ передаютъ времени памятники своей злости. Писатели, о которыхъ мы говоримъ, всю жизнь провели въ четырехъ ствнахъ, съ молодыхъ лётъ совершенно предавшись ученымъ занятіямъ. Впрочемъ не было бы хуже, если бы они и не были бы такъ преданы ученымъ занятіямъ. Эти люди, которымъ такъ прилично было бы сидъть въ темномъ углу, выступили на ученую дорогу, не отличаясь природными дарованіями. Эти умники, по невѣжеству или изъ нелюбви къ истинѣ, не только не прошли молча и малыхъ грёховъ, действительно бывшихъ, но еще предали письмени много такого, чего никогда не было на дёлё». Андроникъ прибавляетъ, что говоря такъ, онъ имфеть въ виду не себя защи-

нать, такъ какъ на его долю выпадають и похвалы у писателей, но ему жаль будто бы лицъ, несправедливо обиженныхъ этими же писателями <sup>73</sup>). ---Съ приведеннымъ отзывомъ Андроника Старшаго о Пахимерѣ соглашаться совершенно нельзя: объ этомъ историкѣ можно сказать, что угодно, но никакъ не то, что его порицанія лживы, и что онъ наговорилъ много выдуманнаго, занятаго отъ собственной фантазін. Не такъ смотрятъ на степень исторической правливости и безпристрастія Пахимера нов'йшіе знатоки Византійской исторической литературы. Одинъ изъ компетентныхъ издателей Пахимера, Петръ Поссинъ, признаетъ его служителемъ «исторической истины», идущимъ «дарскимъ путемъ» къ ней 74); въ частности касательно описанія Пахимеромъ царствованія Андроника тоть же Поссинъ заявляеть, что этоть историкъ остается для насъ «единственнымъ (съ точки зрѣнія правдивости) свидѣтелемъ дѣятельности Андроника»<sup>75</sup>). Это же последнее конечно можно сказать и о той части исторіи Пахимера, которая посвящена изображенію деятельности Михаила

<sup>73</sup>) Никифоры Григоры. Исторія. Томъ I, гл. I, стр. 5—10. Русск. перев. У Григоры не названъ по имени тотъ историкъ, котораго критикуетъ Андроникъ, но ученые склоняются къ мысли, что здѣсь разумѣется Пахимеръ (ibid., стр. 4); къ тому же предположенію ведутъ и заключительныя слова Андроника, сейчасъ указанныя иами.

<sup>74</sup>) Pachymeris. De Michaële et Andronico Paleologis. Tom. I, Praefatio, p. VII. Edit. Bonn.

<sup>78</sup>) Ibidem. Tom 2 Praefatio, р. Х. Русскій издатель перваго тома исторіи Пахимера, проф. Карповъ, говорить: въ положенін Пахимера «трудно было историку сохранить безпристрастіе взгляда и не увлечься духомъ партін, но онъ въ этомъ отношенія является неукоризненнымъ: истина у него идетъ впереди всѣхъ личныхъ или сословныхъ разсчетовъ». Стр. VII (предисловіе). Палеолога, потому что безпристрастіе составляеть ея принадлежность. Вообще Пахимеръ есть богатьйшій источникъ не только въ историческомъ вообще, но и – что особенно важно – въ церковно-историческомъ отношеніи. Имъ́я подъ руками Пахимера, церковный историкъ чувствуетъ себя богатымъ.

Объ исторіи Пахимера справедливо говорять: «главною задачей или какъ бы канвою ея былъ поднятый Михаиломъ Палеологомъ вопросъ о соединении церквей восточной и западной»<sup>76</sup>). Это придаеть исторіи Пахимера извѣстнаго рода единство. Но еще важнѣе то, что эта задача не вовлекла историка ни въ какую односторонность. Эта задача не заставила его лучи свёта направить на одни лица и сгустить тёни на другихъ. Характеристики Пахимера не только Михаила Палеолога, но и тогдашнихъ патріарховъ Арсенія, Іосифа и Іоанна Векка, пережившихъ это смутное время, поражають умёньемъ писателя сказять о нихъ все существенное, не допуская себъ увлеченій своими симпатіями и антипатіями. Не смотря на то, что эти патріархи держались не одной и той же партіи, историкъ при сужденіи о нихъ не береть въ разсчеть этого обстоятельства, а одёниваеть ихъ по ихъ двиствительнымъ достоинствамъ. Историкъ объективенъ, какъ рѣдко это встрѣчается въ Византійской исторіографія.

Въ пріемахъ Пахимера, какъ историка, нужно указать на слёдующія особенности: во 1-хъ, онъ не просто механическимъ образомъ сообщаеть извёстія объ историческомъ лицё, а старается характеризовать его по внутреннимъ его свойствамъ, такъ что оно возстаетъ предъ нами, какъ живое. Во 2-хъ, онъ любитъ влагать въ уста описываемыхъ лицъ цё-

<sup>76)</sup> Кариова. Предисловіе, стр. VIII.

лыя рёчи или указывать, что думало извёстное лицо при тёхъ или другихъ обстоятельствахъ. Авторъ, конечно, передаетъ недёйствительныя рёчи и думы историческихъ личностей; это составляетъ у него лишь особенный пріемъ, благодаря которому авторъ всегда даетъ возможность видёть читателю мотивы тёхъ или другихъ историческихъ дёйствій, причемъ самъ авторъ искусно остается какъ бы въ сторонѣ. Очевидно, пріемъ этотъ заимствованъ историкомъ изъ драмы (не даромъ онъ знакомъ былъ съ Софокломъ).

Само собою понятно, что Пахимерь и какъ личность, и какъ историкъ, не составляетъ собою кавого-либо совершенства. У Пахимера можно находить некоторые немаловажные недостатки. Его богословское образование было недостаточно и ограниченно, напримъръ – будучи человъкомъ православнымъ, онъ однако жъчуть-ли не склоненъ думать, что filioque не чуждо было ученію древнихъ отцовъ восточной церкви 77). Къ счастью, это не оказало неблагопріятнаго вліянія на характеръ Пахимера, какъ историка. Со стороны техническаго совершенства исторія Пахимера позволяеть жедать очень многаго. Этоть исторический трудь изобилуеть ошибками, свидетельствующими, что авторъ мало заботился о точной хропологіи событій и очень беззаботно перемізпивалъ историческіе факты <sup>78</sup>). Читая Пахимера, не разь приходится жалёть, что этоть историкь въ до-

<sup>77)</sup> Томъ I, кн. VI, гл. 23, стр. 444. Русск. перев.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Выше мы имѣли случай указать очень яркій примѣрь въ подобномъ родѣ (см. «приложеніе къ трактату объ Акрополитѣ»). Съ своей стороны проф. Троицкій въ статьяхъ «Христ. Чтенія»: «Арсеній и Арсениты» отмѣчаеть много случаевъ хронологической неточности и оплошности въ передачѣ фактовъ Пахимеромъ (См. напр. «Христ. Чтен.» 1867, т. П. гдѣ описывается царствованіе Михаила Палеолога).

бавовъ къ безпристрастію и наблюдательности не обладаль образованнымь умомь Акрополита. Далёе. греческій язывь Пахимера служить положительно камнемъ преткновенія для читателя и наказаніемъ лля филолога. Исторія Пахимера, по своему языку, нохожа на черновыя записки, спѣшно написанныя авторомъ лично для себя — въ надеждв, что со временемъ онѣ примутъ болѣе литературное изложеніе 79). Наконецъ, должно сказать, что историкъ нечуждъ суевёрій. Онъ передаеть въ своей исторіи содержание сновь, которые только наивность можеть принимать за пророчественные, какими считаеть ихъ историвъ 80). Онъ въритъ, что кометы всегда предвѣшаютъ какое либо несчастіе. «Объ этомъ свидѣтельствуеть — говорить Пахимерь — и пословица: ни одна комета не проходитъ безъ чего-нибудь. А люди знающіе-заявляеть онъ же-присоединяють кь этому и стихъ: вомета по природѣ зла» 81).

За Пахимеромъ въ хронологическомъ порядкѣ слѣдовалъ Никифоръ Григора. Онъ написалъ сочиненіе подъ общимъ заглавіемъ: Historia Byzantina—Исторія Византійская, хотя въ дѣйствительности онъ описалъ лишь малую часть этой исторіи.

Жизнь и диятельность Григоры богаты событіями. Онъ родился въ Понтійской Иракліи, въ самомъ конци XIII вика. Первоначальное образованіе получилъ на родини подъ руководствомъ дяди своего Іоанна, митрополита Ираклійскаго. Еще юношей онъ пере-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Русскій переводчикъ, проф. Карповъ, говоритъ: «надъ языкомъ. Пахимера по мъстамъ не можетъ не задуматься всякій фидологъ. Читая и переводя его, иногда нужно бываетъ забыть вст требованія грамматики и ловить мысль однимъ контекстомъ». Предисл., стр. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>но</sup>) Томъ I, кн. 2, гл. 19, стр. 111.

<sup>81)</sup> Ibid., кн. 3, гл. 28, стр. 204.

брался на жительство въ Византію. Здёсь онъ продолжилъ свое образованіе, частью пользуясь бесёдами умнаго патріарха того времени Іоанна Глики и изучая науки подъ руковолствомъ нѣкоего Өеодора Метохита. О послёднемъ Григора говорить: «это была живая библіотека, въ которой можно было наводить необходимыя справки -- такъ далеко онъ оставилъ за собою всёхъ, когда-либо занимавшихся ученостію». Окончивъ свое образование, Григора открылъ школу и занялся преподаваниемъ наукъ юношамъ: эта двятельность его имбла большой успёхь. Какъ человёкъ отлично образованный, онъ получилъ отъ своихъ современниковъ прозвание философа. Его познания и по части богословія были очень общирны и разнообразны. Но, конечно, образованность Григоры носила черты своего времени-въ его врасноръчи замътенъ риторизыть, а въ ученыхъ разсужденияхъ-схоластипизмъ.

На 27 году жизни Григора имблъ удовольствіе войти въ знакомство съ тогдашнимъ императоромъ Андроникомъ Старшимъ. Можно даже свазать, что этоть послёдній съ теченіемъ времени приняль Григору въ число своихъ близкихъ друзей. Дружба ихъ основывалась на любви къ наукъ и просвъщению. Во дворцё императора нерёдко собирались люди ученые и образованные, разсуждали о вопросахъ научныхъ; здёсь читались рёчи и рефераты. Григора являлся на этихъ бесёдахъ однимъ изъ плодовитёйшихъ ораторовъ и референтовъ. Андроникъ хотвлъ было дать Григорѣ должность хартофиланса, особаго чиновника при патріархѣ, завѣдывавшаго между прочимъ дѣлопроизводствомъ по церковнымъ дъламъ, но онъ не пожелаль принять на себя этой должности, имъя въ виду съ большею свободой заняться науками. Но счастливое положение Григоры не долго продолжалось.

Андроникъ былъ свергнугъ съ престола внукомъ своимъ Андроникомъ Младшимъ. Григора попалъ подъ опалу и даже лишился имущества, но остался върнымъ въ своей привязанности низложенному императору, за что нельзя не отдавать чести нашему историку.

Опальный Григора закрылъ свою школу и хотѣлъ проводить жизнь въ полномъ уединеніи. Но судьба рѣшила иначе. Въ то время прибылъ въ Византію извѣстный Варлаамъ—основатель секты варлаамитовъ, и, хвастаясь своею ученостью, вызвалъ Григору на публичный ученый споръ. Григора, хотя и неохотно, но согласился на это; диспутъ кончился блистательнымъ пораженіемъ Варлаама. Послѣ этого Григора вошелъ въ милость новаго императора Андроника Младшаго и снова открылъ свою школу, которая переполнилась учениками.

По смерти Андроника Младшаго положение Григоры опять ухудшается, вообще съ этихъ поръ счастіе р'вдко улыбается ему. Вышеназванный Варлаамъ и потомъ ученикъ его Акиндинъ вступили въ споръ съ асонцами о такъ называемомъ саворскомъ свътв, --съ авонцами, которыхъ ревностно поддеживалъ словомъ и перомъ извёстный Григорій Палама. Григора въ этомъ спорѣ является жаркимъ врагомъ Паламы, хотя и не становясь прямо на сторону Варлаама и Акиндина. Это отношение къ Паламъ принесло много горя и несчастій Григоръ. Что Григора быль враждебень ученію Паламы, это нёть надобности доказывать (степень этой вражды къ тому же будетъ указана няже); представляется болёе необходниымъ опредёлить точнее, въ какомъ отношения стоялъ Григора ко врагамъ Паламы-былъ-ли онъ стороцникомъ ихъ. Григору въ его время считали приверженцевъ Варлаама и Акиндина, по крайней муру-по вопросу о еаворскомъ свётё, но онъ опровергалъ такое мнёніе.

Онъ объявлялъ, что онъ не былъ приверженцемъ Варлаама и Акиндина и въ доказательство указывалъ на свои диспуты и сочинения, направленныя противъ Варлаамитской ереси; на вопросъ: какого же учения онъ держится, Григора отвёчалъ съ клятвою, что онъ идеть среднимъ путемъ и не благопріятствуетъ ни Паламѣ, ни ереси Варлаамитской <sup>82</sup>). Такимъ образомъ несомнѣнно одно: Григора былъ врагомъ ученія Паламы, но это ставило его въ такое положеніе, что онъ являлся во всякомъ случай сторонникомъ и приверженцемъ лицъ, которые сочувствовали больше Варлааму, чёмъ Паламё, или-которыя даже были прлыми поборниками воззрѣній Варлаама. Такое поведение Григоры, какъ мы замътили выше, было источникомъ неудовольствій и даже несчастій **1**ля Григоры. Во времена регентства, котороя учрежлено было въ виду малолётства императора Іоанна Палеолога, сына Андроника Младшаго, Григору чуть не сослали въ заточение. Въ правление императора Іоанна Кантакузина его положение сделалось еще хуже: хотя сначала Кантакузинъ, желая привлечь его на сторону Паламы, ласкалъ его и даже предлагалъ патріаршій престоль, но Григора остался глухъ и нёмъ ко всёмъ увёщаніямъ, ласкамъ и лестнымъ предложеніямъ. Утвержденіе ученія Паламы въ Византійской церкви Григора называлъ мерзостію запуствнія «на мвств святв» и неустанно писаль противъ Паламы. За это онъ посаженъ былъ подъ стражу въ одномъ монастырѣ Византійскомъ, гдѣ переносилъ тяжкія страданія. Наконецъ, въ правленіе Іоанна Палеолога, того самаго, престолъ котораго нъкоторое время занималь Іоаннъ Кантакузинъ, теперь

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Gregorae. Historia Byzantina. Tom II, p. 901. 907. Edit. Bonn.

низвергнутый, — Григора получилъ свободу; но это не слёдало его счастливымъ. Раздраженный предшествующими страданіями, онь не переставаль гибвно спорить какъ съ Паламой, такъ и съ низверженнымъ Кантакузиномъ, терпитъ непріятности, осужденіе.

О времени смерти Григоры итъ свъдений. Такъ какъ его исторія Византійская, заключающая въ себъ главнымъ образомъ описаніе современныхъ ему событій, доходить до 1359 года, то полагають, что онъ умеръ въ этомъ году, 64 летъ отъ роду, -- но это не бодве какъ догадка 83).

Сдёлаемъ несколько замёчаній о «Византійской исторіи» Никифора Григоры.

Это обширный трудь. Въ началъ своей исторіи авторъ говоритъ: «нашу исторію начнемъ со взятія Константинополя Латинянами. То, что произошло раньше нашихъ временъ, но что передано намъ людьми старве насъ, мы разскажемъ вкороткв, потому что много о томъ сказано (въ письмени) и другими, частію и потому, что опасаемся допустить какуюлибо погрѣшность въ исторія; а то, чего мы были очевилнами, попытаемся изобразить съ возможною отчетливостію и обстоятельностію» <sup>84</sup>). Эти слова историка показывають, что трудъ его можно делить

84) Григоры. Истор. Т. І, кн. 1, гл. 1, стр. 11-12.

<sup>83)</sup> Жизнь Григоры подробно изложена Бонвиномъ. Migne. Gr. Ser. Tom. 148, р. 19-42. При нервомъ томѣ исторіи Григоры въ русскомъ переводъ приложена въ началъ довольно подробная біографія этого историка (стр. V — XXVIII), но она есть только сокращенный переводъ «Жизни», составленной вышеназваннымъ Бонвиномъ. Исторія Григоры въ боннскомъ изданіи имфеть три тома; изъ нихъ по-русски переведенъ лишь первый.-Въ русской наукъ Григора, - этотъ очень замъчательный Византіздъ — богословъ XIV въка, --извъстенъ, въ сожальнію, немного болье, чымъ по имени. Желательно было бы имъть обстоятельную монографію о Григоръ.

на двѣ части-одня часть написана на основании постороннихъ свидётелей, другая-по личнымъ наблюденіямъ. Въ первой, гораздо меньшей части, онъ излагаеть исторію Византій за тоть періодь, когда императоры имѣли столицею Никею, а также парствованіе Михаила Палеолога и первую большую половину царствованія Андроника Старшаго. Остается не совстять яснымъ: зачёмъ поналобилось Григорё описывать эти времена, когда они (за исключениемъ нёсколькихъ лётъ правленія Андроника) были описаны другими — Акроподитомъ и Пахимеромъ? Трудно сказать, почему Григора принялъ на себя трудъ описать ту эпоху, какая была описана Акрополитомъ: между Акрополитомъ и Григорой нётъ большой разницы въ изображении этой эпохи. Возможно, что Григора хотълъ описать это время съ большею живостію, чёмъ какъ оно изложено у Акрополита, и передать нёкоторыя подробности, опущенныя первымъ (такія подробности действительно встречаются у Григоры). Гораздо понятнѣе: почему Григора рѣшился снова описать ту часть исторіи Византійской, которая описана была однимъ Пахимеромъ. Ему захотвлось ослабить авторитеть и значение историка Пахимера, который не быль расположень хвалить и возвеличивать Палеологовъ, а потому Григора рѣшился переизложить исторію Михаила Палеолога и первую половину царствованія Андроника, представить эти времена въ лучшемъ освѣщеніи. Недаромъ ученые исторію Григоры называють «панегирикомъ Палеологамъ»<sup>85</sup>). На такую задачу могъ натолкнуть Григору самъ императоръ Андроникъ Старшій, очень благоволившій къ нему и ясно недовольный Пахи-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>) Muralt. Chronographie Byzantine. Tome I, p. XVI. S.-Petersb. 1871.

меромъ, о чемъ онъ очень недвусмысленно намекаль Григор'в <sup>86</sup>). Разсматриваемая часть исторіи Григоры не особенно важна въ научномъ отношения. Но темъ не менње она далеко не лишияя. Что касается Никейскаго періода Византійской имперіи, то описаніе этого періода Григорой ивкоторые изслёдователи признають «очень пённымъ описаніемъ» и находять. что изображение имъ императоровъ Өеодора Ласкара и Іоанна Ватацы сдёлано историкомъ «въ очень хорошемъ стилѣ»<sup>87</sup>). Не теряетъ своего значенія и описание Григорой временъ Михаила и Андроника въ этой же части уже потому, что къ этому описанію приложимо извёстное изреченіе: audiatur et altera pars. Акрополить и Пахимеръ съ одной стороны и Григора съ другой могутъ взаимно себя контролировать по части върности сообщаемыхъ ими извъстій и фактовъ.

Болёе интереса и значенія имёеть вторая большая часть исторіи Григоры, написанная по личнымъ наблюденіямъ. Самъ Григора не съ одобреніемъ отзывается о такихъ историкахъ, которые принимаются за составленіе историческаго труда, не имёя къ тому должной подготовки, напримёръ когда «они всю жизнь проводять въ четырехъ стёнахъ и остаются глухими ко всему происходящему вокругъ ихъ» <sup>58</sup>). Т. е. дёйствительнымъ, способнымъ историкомъ Григора считаетъ человёка, живущаго одною жизнью съ самимъ обществомъ. И несомнённо, если кто, то въ особенности Григора ближе всего подходитъ къ идеалу такого историка. Онъ пережилъ четыре царствованія

<sup>86)</sup> Григоры. Ист. Т. І, гл. 1, сгр. 4-11.

<sup>87)</sup> Гиббона. Исторія. Русск. перев. Т. VII, стр. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) Томъ I, гл. 1, стр. 9. Слова эти принадлежать Андронику, но съ ними вполнѣ соглашается и Григора.

и въ каждое былъ близокъ къ престолу. Онъ находился во всё эти царствованія, можно сказать, въ самомъ водоворотѣ дѣлъ; былъ не только участникомъ въ нёкоторыхъ изъ этихъ дёлъ, но иногда и главною пружиною въ нихъ; онъ раздёлялъ счастье и несчастье съ однимъ изъ царей — Андроникомъ Старшимь, онь, такъ сказать, самъ пережиль ту исторію, какую онъ описываеть. И значить, онъ могъ быть тёмъ идеальнымъ историкомъ, какимъ представляетъ себѣ лѣйствительнаго историка Григора. Спрашивается: какъ же описалъ онъ пережитое имъ время? Какія достоянства носять его исторія въ той части ея, которую мы называемъ второю? Эта часть его исторіи имфеть неодинаковыя достоинства: подобно тому, какъ первая часть его исторіи, гдѣ онъ описываеть событія на основаніи постороннихь свидьтелей, и первая половина второй его части, въ которой имъ описаны нѣкоторые современные ему императоры и ихъ дёла, именно: вторая половина царствованія Андроника Старшаго, все царствованіе Андронива Младшаго и начало правленія Кантакузина (до охлажденія и разрыва съ нимъ Григоры)является старательно обработанною. Видно, что авторъ писалъ (всѣ первыя 17 книгъ) не спѣша, пользуясь относительнымъ спокойствіемъ 89). Но хоисторическое рошъ-ли. какъ произведеніе, тотъ отдвлъ труда Григоры, въ которомъ онъ описываетъ свое время по своимъ наблюденіямъ, до вышеуказаннаго историческаго момента? Не совсёмъ. Описаніе дѣлъ носить здѣсь у автора пристрастный характеръ. Мы знаемъ уже, что авторъ при Андроникв Старшемъ пользовался завиднымъ счастіемъ, былъ дру-

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Gregorae vita. Migne. Tom. 148, р. 36. «Никифоръ Григора» — предисловіе къ русскому изданію, стр. XXII.

женъ съ этимъ императоромъ. Не удивительно, если впослёдствія, описывая это царствованіе, Григора не могъ быть безпристрастнымъ цёнителемъ и неподкупнымъ судьею личности и двлъ названнаго царя. Вибсто исторіи царствованія Андроника, написанной по личнымъ наблюденіямъ, у него вышло чуть не похвальное слово этому императору, мало чёмъ замѣчательному. Въ этомъ случаѣ авторъ, кажется, примённаь въ дёлу мысле самого Андроника объ исторін, — мысли, которыя были высказаны имъ въ присутствін Григоры. «Я слышаль оть древнихь мудрецовъ-говориль царь — что берущіеся за перо (историви) должны подражать хорошимъ живописцамъ. Если и есть въ оригиналь какой-либо природный недостатокъ, наприм. -- больше или меньше надлежа**щаго какая-нибу**дь часть тела, они стараются изобразить на портретѣ не все въ точности; но гдѣ прибавять. чтобы больше было сходства (?), а гдѣ убавять, чтобы природный недостатовь не бросался въ глаза и не даваль насмёшникамь повода острить н смѣяться» 90). Можно думать, что, сообразно съ этимъ рецептомъ Андроника, Григора составлялъ описание жизни и дуятельности этого государя. Но исторія отъ этого, разумфется, не въ выигрышф. Григора является въ высшей степени пристрастнымъ въ описаніи царствованія Андроника. Такъ Григора нахоциль, что, въ виду обилія достоянствь Андроника, оказывается «бёднымъ слово каждаго, кто бы онъ ни быль, и нёть рёшительно никого, кто бы могь достойно восхвалить его». Авторъ въ самыхъ льстивыхъ выраженіяхъ описываетъ умъ я красноречіе этого царя. Воть его слова: «краснорѣчіемъ Андроникъ далеко превосходилъ другихъ и совмъстилъ въ себъ

90) Томъ I, кн. I, гл. I, стр. 9-10.

всё достоянства, которыхъ не имёлъ въ равной мёрё никто ни при насъ, ни прежде насъ, хотя бы вто перечислиль всёхь оть самаго начала»; «обиліемь мудрости онъ превосходилъ всёхъ людей въ мірё: не затрудняюсь сказать, далеко преввошель онь Перикловъ и Несторовъ. Прежде, слушая то, что говорили объ Академіи, Лицев, Стов, я воображалъ. что въ нихъ заключается все великое и прекрасное, благодаря Платону, Сократу, Зенону; а теперь я и думать забыль о нихь. Своями ричами Андронинь аблаеть изъ своего дворца и Академію, и Лицей, и Стою. Многіе гораздо больше цёнять того, кто помнить его изреченія, чёмъ кто помнить рапсодія Гомера. Если назову Андроника солнцемъ, то -- говорить Григора-я не скажу ничего особеннаго». Вообще, онъ находить, что въ умственномъ отношения Андоникь представляль «верхъ совершенства». Государственное управление этого Андроника, по сужденію Григоры, тоже заслуживало всякой похвалы. «При необыкновенномъ умъ, пишетъ историкъ, Андроникъ такъ върно велъ все къ совершенству, что отъ вѣка не было съ нимъ равнаго». Сравнивая Андроника съ музыкантомъ, Григора говоритъ, что Андроникъ «всёмъ своимъ дёламъ сообщалъ музывальный размёръ и чудную гармонію». Заслуги Андроника лля церкви, по словамъ Григоры, были тоже велики и достохвальны. «Онъ былъ честію и славою священства и блистательнейшимъ светильникомъ церкви; онъ далъ устойчивость церкви, которая, какъ большой корабль, обуревалась волнами; онъ обращаль ея бурю въ тишину и всегда былъ для ея догматовъ неповолебимою башнею» <sup>91</sup>). Такими пристрастными

<sup>91</sup>) Томъ I, вн. 8, гл. 8, стр. 321. 328. 326-330; вн. 10, гл. 1, стр. 461.

5

Digitized by Google

глазами смотрить Григора на Андронива Старшаго. Григора пристрастенъ и при описанія слёдующаго парствованія Андронива Младшаго, но пристрастень въ другомъ направлении. Этого Андроника авторъ не любить за то, что онъ не даль Андронику Ставшему царствовать мирно, а свергнуль его съ престола. Къ счастью, нерасположение Григоры въ указанному ницератору меньше повреднае историку, чёмъ сволько вреднае слу слупая любовь въ Андронику Старшену: авторъ собраль очень полныя и интересныя свъденія о ноавственныхъ недостаткахъ в слабостяхъ императора, о какихъ молчатъ другіе описатели 99). Что касается онисанія Григорой начала царствованія Кан-TREVSHER. то описание это сповойно и лостойно ECTODERS.

Дальнъйшіе отдёлы исторіи Григоры (начиная съ 18 книги и до конца) нельзя даже и назвать исторіей. По тону, это вакая-то ісреніада, по форкъ выожения----мемуары, наскоро набросанные авторомъ подъ впечатлёніемъ менути, подъ давленіемъ обстоятельствъ, тяжелыхъ для автора. Въ этихъ отдёлакъ чрезвычайно много личнаго, мелочного, не нужнаго въ исторіи, какъ очерки общаго движенія. Григори приходнось сидёть подъ врестомъ, переносить фивическія и правственныя тягости, - все это ділало его пристрастнымъ, раздражительнымъ, эгонстичнымъ, что и отразялось ясно на послёднихъ частяхъ его труда. Въ разсиатриваеныхъ отдёлахъ онъ описиваетъ вторую половину царствованія Іоанна Кантакузина в начало правленія Іовина Палеолога. Виною всёхъ невыгодъ Григоры было его участие въ спорахъ Варлазмитскихъ и Паламитскихъ и ожесточенная вражаз его къ Григорію Паланъ. И нигдъ, кажется, при-





<sup>•)</sup> Гяббонъ. Исторія. Томъ VII, стр. 94.

страстіе историва не выразвлюсь такъ арко и беззаствичиво, канъ при изображение имъ этихъ споровъ и лиць, участвовавшихъ или сопривосновенныхъ съ этнын спорами. Григора, разорвавъ связи съ Іоанвоив Кантавузняюмь, сталь смотрёть на всё дёйствія Кантакузина съ своей точки зрёнія; кого считаль Кантакуаннъ лицами достойными, твиъ Григора осыпасть нерицаниями и наобороть. Григора не находить достаточно словъ, чтобы представить личность Паламы въ самонъ невыгодномъ свёте. Паламу онъ называетъ неучемь, и отказываеть ему въ умёньё правильно налагать свои мысли <sup>93</sup>); онъ обвиняеть его въ заимствования своихь воззрёний у аріаль и иконоборцевъ 94); представляеть себъ паламитовъ крайне жестокним и сравниваетъ ихъ съ Нерономъ и Діосворомъ <sup>25</sup>). Онъ расхваливаетъ однихъ патріарховъ и до нельзя унижесть другихъ, руководясь единственно твиљ, какъ они относились въ Пеламъ: если хуло. то для Григоры они были очень короши и наобороть. Григора, напримъръ-тупотребляеть всъ усилія, чтобы найти побольше достоинствъ у патріария Іоанна Калекаса, потому что Калекась быль недругь Падаим. Онъ изображаетъ Каленаса, накъ замбчательнаго SHATOKA DEDROBHUND N FDARLAHORNYD BAROHOBD. DABсназываеть удивительныя вещи о его громадной памати, представляеть его человёвомь, учительнымъ, говорившимъ проповёди такъ свободно, какъ булто онъ читалъ по внигв, --- человвкомъ у которего во время произношенія пропов'ядей мысль и слово находились въ такой гармоніи, что они напоминали симфонію и лиру 96). Но воть натріарив быль сий-

93) Byzantina Historia. Tom. II, p. 964-5.

- 94) Ibid., p. 908.
- 95) Ibid., p. 1021.
- 96) Byzant. Histor. Tom. II, p. 814.

5\*



шенъ и его мѣсто досталось Исидору, человѣку очень расположенному въ Паламъ, - и Григора осыпаеть его порицаніями. Онъ, безъ дальнихъ околичностей. сравниваеть его съ извёстнымъ животнымъ. любящимъ барахтаться въ грязи <sup>97</sup>). Очевидно, Григора совсвиъ забываеть, что безпристрастие есть первое

качество историка. — Онъ писалъ разсматриваемые отдёлы, какъ мы сказали выше, подъ вліяніемъ минуты, подъ давленіемъ обстоятельствъ. Такъ нёкоторые изъ этихъ отдёловъ написаны не съ рачительностью, съ какою пишется серьезное историческое проязведение, а съ такою скоростью, съ какою можно писать развё легковёсные менуары. Онъ самъ говорить, что 18-27 книги своей исторія онъ написаль въ теченіе 40 дней <sup>98</sup>), а сейчасъ названныя книги могуть составлять собой большой и толстый томъ. Онъ писалъ ихъ, находясь подъ арестомъ 99), слёдовательно лишенный возможности точно все разузнавать. Часть извёстій, здёсь находящихся, по словамъ Григоры, онъ получилъ тайкомъ, при посредствъ стариннаго друга своего Агаеангела, умевшаго пробираться въ Григорѣ, обманувъ бдительность стражи. Если бы мы повёрили въ этомъ случаё Григорё, то должны были бы допустить, что онъ до такой степени мало понималь требование истории, что розсказни одного лица принималъ за достовврныя и удовлетворительныя извёстія, но кажется будеть правильнёе принимать повёсть Григоры о вышеупомянутомъ Агаеангелё-не въ собственномъ смыслё: Агазангелъдичность вымышленная, въ родъ тъхъ, которыхъ выводять въ своихъ діадогахъ риторы и философы 100);

- 97) Ibid., p. 792.
- 98) Gregorae vita, p. 35—6.
  99) Byzant. Hist. Tom. II, p. 1259. Annotat.
- 100) Gregorae vita. Migne. Tom. 148, p. 35.

на это отчасти увазываеть и филодогическій смысль слова: Агаоангель. Несомнённо однавожь. что во время заточенія Григора не обладаль возможностью личныхъ наблюденій и принуждеть быль довольствоваться случайными слухами: какая несообразность! Историкъ, описывающий свое время, пишеть по слухамъ! Разсиатриваеные отдёлы исторіи Григоры, какъ писанные въ заточения, такъ и на свободъ, переполнены дленными отступленіями оть историческаго разсказа: здёсь встрёчаемъ общирныя разсуждения историка и передачу его споровъ и бесваъ СЪ разными лицами, словомъ: много такого, что имбло значеніе лишь въ частной жизни Григоры и не можеть считаться важнымъ въ строго-историческомъ смыслё: цёлыя вниги въ его исторіи, начиная съ половины ея, наполнены описаніенъ бесваъ съ Паланой, Паланитами, Іоанномъ Кантавузиномъ, Николаемъ Кавасилой. Тема этихъ разсужденій и бесваъ-учение Паланы.

Въ церковно-историческомъ отношенія сочиненіе Григоры очень дорого: въ немъ множество церковноисторическаго матеріала — и нужно только ум'внье разобраться въ нестройной массъ извъстій этого историка.

Къ разсматриваеной нами группъ историковъ принадлежитъ еще одне. это — Іоанна Кантакузина, тотъ самый, о которомъ мы не разъ упоминали при изложение свёдъний о Никифоръ Григоръ.

Іоаннъ Кантакузниъ по матери былъ родственникъ императорской фамиліи Палеологовъ <sup>101</sup>). Онъ началъ возвышаться при Андроникъ Старшенъ и достигъ почетивйшихъ должностей при его преемникъ Андро-

101) Pontani. Vita Isanni Cantacuseni, p. XXIII. Vid. Isann. Cantacus. Historiae, t. I. Bdit. Bonn.



никъ III. По смерти этого неслёдняго, чрезъ пъкеторый промежутокъ, онъ доститъ императорскаго наестола и оставался на немъ въсволько лъть (1247-1255), а потомъ долженъ былъ уступить престоль законному наслёднику Іомину Палеологу. Остальную жизнь Іоениъ проводить монахомъ съ именемъ Іосафа. Мастомъ его монашескихъ нолваговъ былъ Мангансвій монастырь, близъ Константинополя 102). Онъ приналежаль въ числу образованныхъ Византійцевъ: Іоаннъ былъ внакомъ съ классическими поэтами, изъ воторыхъ особенно любилъ Гомера и Еврипида, зналъ онъ также основательно Св. Писение 1.3). Его жизнь была безукоразненна. Самъ о себе онъ говорать, что если онь уступаль другимь въ топь иля другомь отношения, то но части добрыхъ правовъ и любии въ истинъ не уступалъ никому 104). Между своими добродътелями, онъ указываеть пезлобивость: онъ не инталь ни къ кому вражды <sup>103</sup>). Нравственныя качества, дыйствительно, составляли лучшее украшение Іоанна Кантакузива и его царствованія.

Аннившись престола и поселившись въ монастыръ, Іоаннъ воспользовался своямъ досугомъ и написалъ объемистий историческій трудь подъ заглавіснь: Historiae. Исторія Кантакузина самимъ имъ разділена на четыре большихъ канги (libri) 106). Содержаніе наз слёдующее: исходнимь пунктомь его всторія служить смерть Миханда, наслёдника Анароняна, Старшаго (1320 г.); въ первой книтъ описани разногласія в войны межау имераторомъ Аваропикомъ

106) Его Исторія въ боннскопъ изданій занямаеть три тома. Русскаго перевода не существуеть.

<sup>102)</sup> Pontani. Vita Ioan. Cantac., p. XXVII.

 <sup>&</sup>lt;sup>103</sup>) Ibid., p. XXVI.
 <sup>104</sup>) Ioanni Cantacuseni. Historiae, t. II, p. 150. Edit. Bonn. <sup>105</sup>) Tom. I, p. 445.

Старинить и внукомъ его Андроникомъ Младниить, во-второй книгъ — правленіе императора Андроника Младшаго; въ-третьей — часть царствованія самого Іоанна, именно войны его со врагами, и въ четвертой — другая часть царствованія Іоанна же, болѣе мирная и счастливая. Четвертая книга доведена до конца царствованія Кантакузина съ присоединеніемъ весьма немногихъ событій изъ послѣдующаго времени. Такимъ образомъ Кантакузинъ описалъ то же время, которое было уже описано Григорой.

Само собою понятно, что царственный историкъ, вяявшись описать такое время, въ которое онъ самъ игралъ болѣе или менѣе видную государственную роль-не останется вполнѣ безпристрастнымъ.

Шопенъ въ предисловія въ боннскому изданію исторіи Кантакузина говорить: «я должень привести ин вніе одного изъ самыхъ осповательныхъ судей по вопросу о достовёрности сказаній и любви къ истинё Іоанна Кантакувина, ----инвніе Гиббона; его приговоръ въ настоящемъ случав такъ ввренъ и такъ согласенъ съ фактами, что мы не можемъ ничего къ нему присовокупить съ цёлію вёрнёе оцёнить этого писателя». Затёнь у Шонена приводятся слёдующія слова Гиббона: «имя и общественное положение Іоанна Кантакузина могуть возбудить самое сильное любопитство. Его немуары общинають сорокалётній періодъ оть вовстанія Андроника Младшаго до его собственнаго отречения, и онъ былъ, подобно Монсею и Цезарю, главнымъ действующимъ лицомъ въ тёхъ событіякъ, которыя описывалъ. Но ны стали бы тшетно нскать въ этомъ краснорёчивомъ произведения искренности героя или кающагося. Удалившись оть мірскихъ пороковъ и страстей въ монастырь, онъ пишеть не исповёдь честолюбиваго политика, а его апологію. Вибсто того, чтобы разоблачать людскіе замыслы и влеченія, онъ изображаеть сглаженную и благовидную внёшнюю сторону событій, сильно приврашивая и похвалами самому себё и своимъ приверженцамъ. Ихъ побужденія являются всегда чисты; ихъ цёли всегда похвальны; они составляють заговоры и принимають участіе въ возстаніяхъ безъ всякихъ личныхъ интересовъ, а насилія, какія они совершаютъ или допускають, восхваляются, какъ натуральные продукты здравомыслія и добродётели» <sup>107</sup>.

Исторія Кантакузина начинается двумя письмами: Нила къ Христодулу и Христодула въ Ниду<sup>108</sup>); въ первомъ письмѣ Нилъ увѣщеваетъ Христодула, подъ которымъ нужно разумѣть самого Кантакузина, написать исторію; а во второмъ, адресованномъ Ниду, корреспондентъ выражаетъ свое согласіе на это. Имя Нила, вѣроятно, вымышленное, какъ и имя Христодула, —и самая переписка этихъ двухъ лицъ есть риторическій пріемъ, дающій писателю исторіи возможность высказать мысли, обыкновенно помѣщающіяся во «введеніи».

Дъйствительнымъ побужденіемъ для Іоанна Кантакузина написать исторію своего времени нужно привнать слъдующее: какъ Григора вторично описалъ царствованіе Андроника Старшаго для того, чтобы поправить извъстія Пахимера объ этомъ царствованіи и дать читателю болъе свътлый образъ этого императора, такъ Кантакузинъ, недовольный исторіей Григоры, которая далеко не въ блестящихъ краскахъ описываетъ начало политической карьеры и самое царствованіе Кантакузина, ръшился ослабить вліяніе Григоры на читателя и изложить эти времена въ дру-

107) Praemonitum. Tom. I, р. VI-VII. Санч. Гиббона. Исторія, т. VII, стр. 92-93.

<sup>108</sup>) Tom. I, p. 7-12.



гомъ духѣ. Что Григора своими повѣствованіями дѣйствительно очень нерѣдко возбуждалъ досаду и неудовольствіе въ Кантакузинѣ и что послѣдній желалъ выставить себя въ лучшемъ свѣтѣ, это очень ясно видно изъ исторіи разсматриваемаго историка. Кантакузинъ иногда прямо называетъ Григору: «обвинитель мой» и говорить, что у него написано много «ложнаго и недостовѣрнаю» <sup>109</sup>).

Въ церковно-историческомъ отношении показания и отзны Кантакузина составляють часто прямую противоположность Григорѣ. Лица, которыхъ Григора порицаеть, Кантакузинъ хвалить, и наобороть. Кантакузинъ, въ отличіе отъ Григоры, самъ былъ другомъ Паламы и приверженцемъ его ученія, а потому цвниль историческія личности, прикосновенныя къ паламитскому спору, съ другой точки зрения, чемъ Григора. Представимъ нъсколько примъровъ. По сужденію Григоры, Палама неучь и сретикъ. Совсёмъ иначе смотрить на него Кантакузинъ. Паламу онъ характеризуеть не только какъ человъка красноръчивъйшаго, но и какъ ученъйшаго богослова-писателя; Палама выставлялся страстотеринемъ за истину, который ни сказаль, ни сделаль ничего непохвальнаго; тоть же Палама являлся въ главахъ Кантакузина достойнымъ вандидатомъ въ патріархи <sup>110</sup>). Григора сочувственно относился въ патріарху Іоанну Калекасу; не такъ Кантакузинъ. Онъ представляется въ исторіи Кантакузина еретикомъ Варлаамитомъ, рисуется какъ бунтовщикъ и демагогъ и признается вполнъ достойнымъ какъ лишенія патріаршества, такъ и ссылки<sup>111</sup>). Такое же разногласіе между Григорой

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>) Tom. III, p. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) Tom I, p. 552; II, 614; III, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Tom. III, p. 168-170, 183; III, 24.

н Кантакузиновъ находивъ и во взглядахъ на патріарха Исидора. Для Григоры Исидоръ, по его нравственнымъ качестванъ, грязная свинья, а для Кантакузина Исидоръ—человѣкъ достойнѣйшій. Кантакузинъ называетъ Исидора «мужемъ добрыхъ правовъ, кроткняъ, изилада отличавшимся всякою святостью» и хвалитъ его образованность и знаніе догматовъ <sup>119</sup>). Нужно помнитъ, что Исидоръ былъ сторонникъ Паламы. Такъ сильно разилтся Григора и Кантакузинъ въ отзывахъ объ историческихъ личностахъ; причемъ для насъ напередъ понятно, кого одинъ можетъ поряцать и мого другой станетъ хвалитъ.

Такъ какъ Григора и Кантакузниъ описывали одно и то же время и описывали его въ качествъ современниковъ, то возникаетъ вопросъ: кому изъ нитъ, какъ свидътелю болъе достовърному, отдавать предпочтение? Въ наукъ на этотъ вопросъ нътъ опредълениаго ръшения. Одни отдаютъ предпочтение Григоръ <sup>112</sup>); другие, наоборотъ, – Кантакузину <sup>114</sup>).

Болбе правильное рёшеніе указаннаго вопроса, кажется, будеть заключаться въ томъ, чтобы, не отдавая предночтенія ни тому ни другому изъ историковъ, пользоваться ихъ извёстіями, не упуская изъ виду, что ни тотъ, ни другой не можеть быть привнанъ свидётеленъ правдивымъ. Нужно сознаться, что не летко разобраться, кто въ томъ или другомъ частномъ случаѣ правёе— Григора или Кантакузинъ. Но трудное дёло не есть невозможное...

Четвертую и послёднюю группу Византійскихъ историковъ составляють писатели, пережившіе печальное

<sup>114</sup>) Напр. Понтанъ. Тот. I, р. XV; Бонвинъ въ «жизни Григоры»: Migne, tom. 148, р. 44.



<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>) Tom. III, p. 25.

<sup>113)</sup> Напр. Гиббонъ, Исторія, Т. VII. стр. 94. 97.

Георий Франза родился въ Константинополь въ 1401 году, быль на придворной службь императора. Мануила Палеолога, а потонъ заниваъ видныя моланости при послёдующихъ императорахъ Іоаний и Константина Палеодогахъ. Посла взятія Константинополя Турвами, онъ удалился въ Пелопоневъ, а посл'я завоевания и Пелононеза Турнами, убхалъ въ Итвлію и затівнь поселился на о-ві Корцирі. Здісь оть приниль монашество и получиль имя Григорія. По просьбё нёкоторыхъ благородныхъ жителей Корциры написаль историческое сочинение нодь загла. Bienz: Chronicon rerum Byzantinarum (By yermoex.) кынгахъ) 116). Содержание этихъ четырехъ внигъ слидующее: въ первой валагается исторія шести императоровъ изъ рода Палеологовъ, начиная съ родоначальника этой фамьли Михаила (около 1259 г.) и кончая Манундомъ Палеологовъ; послёднее парствование описано подробно. При сообщении извёстий о Палеовремени Мануила, авторъ пользуется **ОК ... ТХВТӨL** нсторієй Григоры, сказанія котораго онъ сокращаєть. Во второй книге описываеть царствование Іовинасяна Манунлова. Въ третьей-парствование брата и наслёдника Іоаннова --- Константина, при которомъ Константиноволь подпаль подъ власть Туровъ. Въ



<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>) Потому что впослѣдствін мы очень мало будемъ польвоваться ихъ извѣстіями.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>) Migne. Gr. ser. Tom. 156, pag. 637-1022. Въ этомъ же томъ и извъстія о жизни Франзы, р. 633-6.

четвертой и послёдней авторъ говоритъ о войнахъ Пелопонезскихъ и о Магометъ II, первомъ султанъ, вовсъвшемъ на тронъ Византійскомъ. Исторія доведена до 1477 года.

Дука, неизвъстный по имени, происходилъ изъ царственной фамиліи Дуковъ (XI в.). Онъ называетъ себя внукомъ Михаила Дуки, человъка ученаго, извъстнаго въ исторіи правленія Іоанна Кантакузина. Біографическія свъдънія объ этомъ историкъ очень скудны. По взятіи Константинополя Турками, онъ жилъ на о-въ Лесбосъ, гдъ и находился на службъ у Латинскаго владъльца острова. Его историческій трудъ носитъ заглавіе: Historia Byzantina <sup>117</sup>). Исторія Дуки обнимаетъ событія отъ времени царствованія Іоанна Шалеолога I (т. е. отъ времени регентства во время его малолътства) отъ 1341 до 1462 года.

Даоникъ Халкокондила. О немъ, какъ личности, знаемъ такъ же мало, какъ и о Дукѣ. Знаемъ, что онъ былъ Аеннянинъ и жилъ до 1470 года. Самъ онъ въ своемъ историческомъ трудѣ не сообщаетъ о себѣ извѣстій. Историческій трудъ его носитъ заглавіе: Historiae de origine ac rebus gestis turcorum <sup>118</sup>). Какъ показываетъ самое заглавіе, здѣсь на первомъ планѣ исторія развитія владычества Турокъ въ Европѣ, или Греція, ио описаніе Турецкаго владычества идетъ у автора въ связи съ исторіей послѣднихъ временъ Византійскаго государства. Исторія Лаоника состоитъ изъ десяти книгъ и заключаетъ описаніе событій отъ 1289 до 1463 года. О достоинствахъ исторіи Лаоника встрѣчаемъ такой отзывъ: «сопоставляя сочиненіе Лаоника съ трудами прочихъ Византійскихъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>) Migne. Gr. Ser., tom. 157, р. 749—1166. Вь этомъ же томъ сообщены нъкоторыя извъстія о Дукъ, р. 741—742. <sup>118</sup>) Migne. Gr. Ser., tom. 159, р. 14—516.

нсториковъ, находниъ, что этотъ трудъ не наносить безчестія его предшественникамъ. Лаоникъ возбуждаетъ наше вниманіе, даетъ намъ много любопытнаго и не наводитъ сна своей внигой» <sup>119</sup>).

Эти три историка: Франза, Дука и Халкокондила различаются между собою во взглядахъ на унію (Флорентійскую) съ Латинянами: первый является строгоправославнымъ и врагомъ уніи, второй былъ сторонникомъ ея, а третій довольно равнодушно относится къ этому вопросу. Эти отношенія такъ или иначе окрапивали самыя ихъ историческія произведенія, побуждали ихъ такъ или иначе отзываться о лицахъ, принимавшихъ дёятельное участіе въ уніи.

Одни ученые отдають предпочтеніе предъ прочими историками изъ числа этихъ трехъ Лаонику Халкокондилѣ<sup>180</sup>); другіе ставять Дуку выше Халкокондилы и Франзы<sup>191</sup>). Первые цёнять объективность Халкокондилы, а вторые ставять на видъ умёнье Дуки указывать принципы и причины явленій и болёе связный разсказъ этого историка. Но, кажется, вопросъ о преимуществё того или другого изъ этихъ трехъ историковъ предъ прочими едва-ли можетъ быть рёшенъ со строгою точностью.

## II. Взглядъ на взаниныя отношенія церкви Греческой и Латинской.

Времена византійскихъ патріарховъ Фотія (въ IX в.) и Михаила Керуларія (въ XI) совершенно справедливо считаются эпохой, когда случилось дъйствительное раздъленіе церкви на Восточную и Западную. Но нътъ сомнъніа, эта взаимная вражда двухъ сестеръ-церквей улеглась-бы, сгладилась-бы,....съ те-

- 190) Малышевскаго. Мелеотій Пигасъ. Стр. 81. Кіевъ. 1872.
- 121) Migne. Gr. ser. Tom. 157, p. 747.



<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>) Migne. Ibidem, p. 10.

ченіемъ времени между ними возникло-бы если не единеніе, полное и всецёлое, то по крайней мёрё установились-бы болёе или менёе миролюбивыя отношенія. Но этому не суждено было послёдовать. Причиной этого были все новыя и новыя столкновенія, какія имёли мёсто во взаимныхъ отношеніяхъ между Греками и Латинянами въ остальное время существованія Греческой имперіи въ XII, XIII, XIV и XV вёкё. Обстоятельства эти не только не способствовали къ умиротворенію вражды между двумя названными церквами, но еще болёе усиливали взаимный антагонизмъ.

При обозрѣніи исторіи Восточной церкви оть XII по XV вѣкъ, т. е. до паденія Византіи, —поэтому мы хотимъ прежде всего объяснить: чѣмъ обусловливалось это прогрессивное возрастаніе нерасположенія церкви Восточной и Западной одной къ другой, и въ какихъ замѣчательныхъ фактахъ выразилось оно.

Однимъ изъ значительныхъ факторовъ, содъйствовавшихъ такому отчужденію двухъ родственныхъ по своей върв народовъ - Грековъ и Латинянъ - были крестовые походы, начавшіеся съ конца XI вёка и продолжавшіеся до исхода XIII вѣка. Западные крестовые походы довели нерасположение Грековъ къ Латинянамъ до высшей степени напряжения. Прежде всего, эти походы имѣли то слѣдствіе, что они на. воднили Греческую имперію разнаго рода предпринимателями съ экономическими задачами, выходцами съ запада, повредившими экономическому благосостоянію Греціи. Намъ нѣтъ дѣла разслѣдовать, отчего это зависвло, только несомнвино, что съ этого времени промышленность, торговля и капиталы переходять въ Греческой имперіи къ иностранцамъ. Правда, и до этого времени, въ особенности Венеціанцы, зам'ятно забирають въ свои руки коммерческія дёла въ Греців; но съ XII вёка это стало



Digitized by Google

какимъ-то роковымъ закономъ для Грековъ. Латиняне появились во всёхъ городахъ и местечкахъ Византійской имперія; въ Константинополів они заняли ивлые кварталы. Но что всего хуже: это были люли все денежные, въ сознание своего богатства смотръвшіе съ презръніемъ на Грековъ. Олинъ Греческій историкъ XII въка (Киннамъ) зам'вчаетъ о Венеціанцахь: имёя право вести торговлю безданно, безпошлинно, они, «скоро и безъ мѣры разбогатѣвъ, сдёлались заносчивыми, стали обращаться съ (нашими) гражданами будто съ рабами, и обращались такъ не только съ людьми изъ нисшихъ сословій. но и съ твии, которые пользовались у Грековъ большими почестями». <sup>1</sup>) Другой Греческій историкь XII-XIII вва (Никита Хоніать) говорить вообще о твхъ-же Венеціанцахъ: «они ц'ялыми толпами и семьями промёняли свой отечественный городь на Константинополь: размножились здёсь и усилились, пріобрёли огромное богатство и стали выказывать дерзость и гордость, такъ что не только враждовали къ Грекамъ, но не обращали вниманія на царскія угровы и предписанія. Ихъ наглости преввошли всякое терпѣніе». <sup>в</sup>) Разумѣется, Греческій народъ не могъ питать любви и сочувствія къ разбогатёвшимъ на его счетъ и при томъ крайне зазнавшимся Латинянамъ. Это чувство легко могло примѣшиваться къ тому чувству нерасположения, какое уже существовало у Грековъ вслёдствіе недавно происшедшаго религіознаго разрыва между Восточной и Западной церквами. По обычаямъ того времени, при учрежде-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Киннама. Обозрѣніе царствованія Іоанна и Мануила Конниныхъ. Кн. VI, гл. 10. Русск. перев.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Нивиты Хоніата. Исторія. Царствованіе Мануила. Кн. V, гл. 9. Русскій переводъ.

нін кажлой иноземной торговой факторін, прежле всего возденгали церковь, потомъ уже вымащивали площадь, строили дома, лавки и магазины. Факторія представляла изъ себя нёчто обособленное, занкнутое, нивышее въ центрв у себя храмъ, гле совершалась служба по обычаянь и обрядамъ Западной церкви, глѣ совершали литургію на опрѣснокахъ, ивли и читали въ символъ: filioque и пр. <sup>3</sup>) Какъ было не чувствовать въ этниъ богатымъ и годаниъ Латенянанъ твиъ сельнъйшей ненависти, что, имъя свои церкви, своихъ священниковъ, они безъ соинвнія смотрвія на себя какъ на единственныхъ нстинныхъ христіанъ среди общества еретиковъ? Съ аругой стороны в Латенянамъ въ данномъ случаѣ отврывался поводъ еще болёе презирать Грековъ, такъ какъ Греки на презрѣніе отвѣчали презрѣніемъ и избъгали латинскаго богослужения. Такимъ образонъ, наплывъ иностранцевъ-Латинянъ на Востокъ въ эпоху крестовыхъ походовъ былъ однимъ, хотя н нев неврупныхъ, но все-же камнемъ претыканія, о который все больше и больше разбивалось религіозное единение Грековъ съ Латинянами. — Главная причина, почему крестовые походы служили въ возрастанію вражды между данными церквами, заключалась впрочемъ не въ этомъ, а въ варварствѣ, грабежё и убійствахъ, какими сопровожданись для Грековъ эти походы рыцарей креста. Самый первыйже врестовый походъ наводить ужасъ и оцёпенёніе на Грековъ. Неужели это наши братья-христівне? Воть вопросъ, который невольно приходнлъ на мысль каждому Греку, когда онъ видель крестовыя полчища,



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Проф. А. Л. Катанскаго. Исторія попытокъ къ соединенію церквей Греческой и Латинской въ первые 4 вѣка по ихъ раздѣленіи. Стр. 36. СПБ. 1868.

предводимыя Петромъ пустынникомъ, Готшалькомъ. Эти передовыя толпы врестоносцевь уже съ перваго раза прелубъждали православныхъ противъ Западной набожности и благочестія. Ихъ путь ознаменованъ былъ такимъ варварствомъ, какого никакъ не ожидали Греки. Первые крестоносцы — это были люди, принадлежавшие въ нисшему, грубому и испорченному классу общества. Конечно, Грекамъ, выносившить на своихъ плечахъ всю тяжесть этого похода, было не до вопроса: были-ли это лучшіе люди Запала или же полонки общества? Въ нихъ видѣли они лишь злодёевъ, пришедшихъ съ Запада съ цёлями однакожъ самыми священными; ненависть съ этихъ врестоносцевъ переносилась на весь христіан-)скій Западъ. Оть первыхъ крестовыхъ дружинъ подданные Греческой имперія потерпёли, по митию историка врестовыхъ походовъ Мишо, болве, чъмъ сами Турки отъ ихъ первыхъ подвиговъ. 4) Правда, дальнёйшія дружины врестоносцевъ вели себя несравненно лучше своихъ предшественниковъ, но ужъ нельвя было истребить изъ умовъ православныхъ людей предубъждений противъ Латинянъ, представляемыхъ первыми врестоносцами. Съ другой стороны, вождямъ и позднёйшихъ крестовыхъ дружинъ нельзя было удержать буйную толпу и самимъ удержаться въ пределахъ умеренности. Возникало множество мелкихъ ссоръ и стычекъ, и въ результатъ выходило то, что Греки въ Латинянахъ видели только людей, преданныхъ дъламъ тьмы, богохульно прикрывающихъ знаменіемъ вреста величайшія преступленія. <sup>5</sup>) Неудивительно посл'я этого, если врестовые



<sup>4)</sup> Мишо. Исторія крестовыхъ походовъ. Т. I, стр. 447. Переводъ.

в) Проф. Катанскаго. Исторія попытокъ, 38-39.

походы были въ глазахъ Гревовъ величайшимъ здомъ. какимъ только когда-либо заявили себя Латиняне. По м'еткому выражению одного новаго Греческаго историка (Досивен Іерусалимскаго), «крестовые походы были войною священною въ томъ-же смыслё. въ какомъ проказа называется священною бользныю». Греки ничего такъ не желали, какъ того, чтобы скорве наступиль конець этимъ по имени крестовымъ, а по дёлу --- варварскимъ походамъ. Вскорѣ послё того какъ Латиняне наводнили Востокъ, Греки это свое желаніе, эти надежды облевли даже въ форму религіозной легенды, записанной однимъ историкомъ, современникомъ первыхъ крестовыхъ походовъ. «При императоръ Алексвъ Комнинъ въ 1106 году явилась на небъ комета, идущая съ Запада къ востоку; показывалась она въ продолжение сорока сутокъ и потомъ скрылась. Царь потребовалъ отъ одного изъ своихъ царедворцевъ (префекта Василія), считавшагося умнымъ, разъяснить: что значить появление и исчезновение этой кометы. Царелворенъ, по разсказу историка, находясь въ недоумвнии, испроснлъ себъ сроку на размышление и по дорогъ зашель въ храмъ Іоанна Богослова и молился. И когда напала на него дремота, то онъ увидёль во снё святого, одбтаго въ священную одежду, и на предложенный вопросъ о комета отвачавшаго, что появленіе кометы указываеть на нападеніе Латинянь (Кельтовъ) на Востокъ, а что она пропала, это указываеть, что Латиняне будуть истреблены». 6) Очевидно, Греки этого времени вездъ, гдъ ни случится, видёли такое или другое указание на ненавистныхъ Латинянъ.

<sup>6</sup>) Annae Comnenae. Alexiadis lib. XII, p. 892-893 (Migne, Patrologiae tom. 131).

Однимъ изъ очень крупныхъ фактовъ, относящихся къ эпохѣ перваго столѣтія крестовыхъ походовъ.--фактовъ, произведшихъ сильное, неизгладимое впечатление на Грековъ, и подбавившихъ еще и еще нъсколько желчи въ ту чашу, какую теперь пили Греви отъ Латинянъ, -- это было плачевное событіе разоренія, опустошенія и поруганія латинскими выходнами съ Запада главнёйшаго между греческими имперія» 7). Случай этоть быль въ 1185 году. При взятія Өессалоники Латиняне выразили въ ужасныхъ размерахъ ту ненависть, какою они были исполнены въ отношения къ Грекамъ. Послёдние встрётились заёсь не съ братьями во Христе, а съ какими-то исчаліями преисподней. Латяняне смотрёли на Өессалоннкійцевъ, какъ на людей, отверженныхъ Богомъ и осужденныхъ отъ него на наказаніе. Греческій историкъ Никита Хоніать представляеть намъ разительное описание злодъйствъ иновемцевъ въ Өессалоникв. Послушаемъ, что говорить онъ: «не то изумляеть насъ, что они грабили вещи, а то, что они повергали на землю св. иконы Христа и его угодниковъ, попирали ихъ ногами, и если находили на нихъ какос-либо украшение, срывали его какъ попало, а самыя иконы выносили на перекрестки для попранія прохожихъ или же употребляли вмёсто топлива при варкѣ пищи. Есего же нестернимѣе и нечестиве то, что некоторые изъ нихъ, вскакивая на престолъ, плясали на немъ, безчинно прыгади, распъвая какія-то варварскія отвратительныйшія народныя пѣсни и совершали срамное на мѣстѣ святѣ. Одинъ изъ вождей, сидя на конъ, въёхалъ въ храмъ мученика Димитрія. Муро, истекавшее изъ гроба

Digitized by Google

<sup>7)</sup> Cantacuseni. Histor. Tom. III, p. 613. Edit. Bonn.

этого мученика. Латиняне черпали кувшинами и кастрюлями, вливали въ рыбныя жаровни, смазывали муромъ сапоги и безо всякаго уважения употребляли на другія потребности, для которыхъ обыкновенно употребляется масло. Когда православные собирались въ храмъ для богослуженія, то грубые и наглые солдаты-Латиняне не оставляли собравшихся въ поков. Они приходили въ храмъ въ это время и, дълая видь, что будто совершають молитву, безчинно разговаривали между собою и безобразно вричали: насильственно хватали кого-либо изъ молящихся за горло, давили ихъ и тёмъ прерывали пёніе. Мало того: некоторые изъ нихъ, показывая видъ, что они подпъвають, выкрикивали пъсни срамныя или же лаяли по собачьи» <sup>8</sup>). Что же касается до житейскихъ отношеній поб'ядителей къ поб'яжденнымъ. то историкъ Никита Хоніать разсказываеть такія вещи, что о нихъ остается только умолчать <sup>9</sup>). Описывая занятіе Эессалоники Латинянами, много самыхъ жосткихъ выраженій, самыхъ энергическихъ восклицаній расточаеть пораженный этимъ событіемъ Греческій историкъ и заключаеть свою речь знаменательными, полными глубоваго убъжденія и селы словами, вполнё выясняющими тё отношенія, въ какихъ очутились Латиняне и Греки въ вонцу XII въва. Онъ говорить: «такимъ образомъ между ними и нами утвердилась величайшая пропасть вражды; мы не можемъ соединиться душами, хотя и бываемъ во внёшнихъ сношеніяхъ и часто живемъ въ одномъ и томъ же домѣ». Историкъ обвываетъ Латинянъ «провлятыми» <sup>10</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Никиты Хоніата. Царствованіе Андроника Комнина, кв. І, гл. 7 и 9.

<sup>9)</sup> Ibidem, rz. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Ibid. гл. 8.

Неизгладимо сильно было впечатлёніе на Грековъоть занятія Өессалоники Латинянами, позволявшими себѣ при этомъ неожиданное варварство. Это впечатлёніе, кромё греческаго историка, прекрасно изображено тоглашнимъ греческимъ писателемъ митрополитомъ Евстаејемъ Оессалоникійскимъ, современнивомъ, описавшимъ это горестное событіе въ сочинения: «о завоевание Фессалоники Латинянами»<sup>11</sup>). Къ тому, что нами сказано о завоевание Оессалоники, на основании историка Никиты, можно прибавить еще слёдующія характеристическія черты, встрёчаемыя у Евстаеія: улицы покрылись трупами, которые всё, благодаря хищничеству завоевателей, оставались въ обнаженномъ положения. Мало того: Латиняне позволили себѣ самое наглое поругание надъ трупами побъжденныхъ Грековъ. Человъческія тьла

11) Eustathii. Narratio de Thessalonica urbe a Normannis capta. Это сочинение сначала издано въ нынъшнемъ столътин Тафедемъ, и затъмъ перепечатано въ Патрологіи Миня (Gr. ser., tom. 136). Тоть же Тафель сділаль полный переводь этого сочиненія (снабдивъ его примъчаніями) въ своей книгь: Котnenen und Normannen (s. 73-202), Ulm. 1852. Произведение Евстаеня, при издании его Тафелемъ, раздълено на множество мелкихъ главъ, которыя и будемъ цитировать въ нашей дальнъйшей ръчн. Нужно сказать, что Никита Хоніать несомнѣнно имћић подъ руками разсматриваемое произведение Евстаејя при составлении своей Истории, вакъ это доказано учеными (проф. Успенскій: «Византійскій писатель Никита Акоминать», стр. 150-151; Tafel, Komnenen, s. 232-234), да и притомъ тоже самое нетрудно замътить при сличении извъстий Никиты съ извѣстіями Евстаеія. (Такъ вышеприведенныя известія Никиты о взятій Өессалоники Латинянами, лля указанной цёли, лучше всего сравнить со следующими главами: De Thessalonica urbe: 99, 101, 103, 109, 115, 121). Впрочемъ, нужно сказать, что у Никиты есть и такія свёдёнія, вавихъ нѣтъ у Евстаеія (такъ его замѣчаніе о томъ низкомъ употребленіп, какое ділали Латиняне изъ мура св. Димитрія, взяты. не наъ Евстаеія).

6

умышленно были расположены рядомъ съ палыми ослами, убитымя собаками и кошками, и притомъ имъ даны были такія позы, какъ будто они хотять обняться и удовлетворить чувственной похоти (сар. 98). Трупы умершихъ долгое время оставались непогребенными, и когда завоевателей просили исполнить этоть общечеловъческий долгь, они съ насмъшкой отвёчали: «Мы привыкли къ этому; притомъ же такое зрёлище и такой запахъ доставляють намъ наслаждение». Наконець тёла погибшихь были сожжены, но вибств съ трупами разныхъ животныхъ (сар. 107). Греческіе храмы не только не останавливали неистовства побъдителей, но кажется еще болёе разжигали его. Многіе изъ побёжденныхъ, въ виду тяжести бедствій, искали себе, если не защиты, то утвшенія въ храмахъ, и возглашали: хоріє єлепоч. но Латиняне врывались въ храмы и, нимало не уважая святости мъста, ръзали богомольцевъ, приговаривая: «что это значить: хи́ріе є̀λе́лосу» и безумно хохотали при этомъ (сар. 99). Женщины и девы делались добычей скотской страсти солдать, причемъ цинизмъ не зналъ себѣ границъ (ibid). Многіе мущины и женщины изъ числа Өессалоникійцевъ, не имѣя силъ перенести несчастіе, бросались съ крышъ и разбивались или тонули въ колодцахъ (сар. 104). Кто остался живъ послё завоеванія города Латинянами, для тёхъ началась ужасная жизнь: носы у побѣжденныхъ были или разбиты или отрѣзаны побъдителями, такъ что пріятель не могъ узнать въ лицо своего пріятеля и долженъ былъ спрашивать: да вто онъ (сар. 111); одежды почти ни у вого не было: многіе считали себя счастливыми, что имели обрывокъ рогожки, которымъ могли прикрыть свои чресла (сар. 108); хлёба не было, и если Грекъ обращался къ Латинянину съ просьбой о хлёбё, то

получалъ въ отвётъ названіе: «чорта» — и удары (сар. 113).

Но взятие Оессалоники было не единственнымъ случаемъ проявленія неистовства Латинянъ надъ Греками. Что было при занятія Латинянами Өессалоники, тоже позднуе повторилось при нашестви тухъже Латинянъ на Византію. Событіе это, совершившееся въ началъ XIII въка и имъвшее печальное слёдствіе для столицы, переполнило чашу страданій, вакую пришлось выпить до дна Грекамъ, по винъ своихъ западныхъ братій по въръ. Завоеваніе Константинополя латинскими врестоносцами, обратившими свой мечъ, вибсто невбрныхъ, на такихъ же христіанъ, какъ и они сами, произошло 1204 года 13-го апреля. Нужно знать, съ какою гордостью и восторгомъ смотрёли на свою столицу - Константинополь Греки, съ ея священными памятниками древности, съ ея замёчательнёйшими произведеніями искусствъ. чтобы понять, какою непримиримою ненавистью должны были дышать они на Латинянъ послъ указаннаго событія. Греки любили называть Византію «общей столицей всей вселенной и всеобщимъ пританеемъ» 19). Но гордость Грековъ-Византія не только завоевана Латинянами, но и разграблена, но и поругана; могли ли когда-либо Греки простить это Латинянамъ? Никита Хоніать, современникь и очевидець событія, оставиль намь какь живое изображение той скорби, вакою проникнуть быль каждый Грекъ при видь несчастія, такъ и описаніе самаго неистовства Латинянъ въ Византін. Никита пишеть: «воть разметаны по нечистымъ мъстамъ останки мучениковъ! О чемъ а слышать страшно, это самое можно было внать тогда: именно, какъ божественная Кровь и Тело Хри-

<sup>12</sup>) Gregorae. Byzant. Historia, tom. II, p. 678. Edit. Bonn.

6•

стово повергались и проливались на землю. Расхищая драгодённые сосуды, Латиняне одни изъ нихъ разбивали, пряча за пазуху бывшія на нихъ украшенія, а другіе обращали для обыкновеннаго употребленія за своимъ столомъ, вийсто корзинокъ для хлъба и кубковъ для вина, какъ истинные предтечи Антихриста», замёчаеть историкь. «Драгоцённый престолъ Софійскаго храма, состоящій изъ разнообразныхъ веществъ, при посредствѣ огня слитыхъ ВЪ одно прекрасное цёлое, крестоносцы изрубили на части и раздёлили между собою. Всё украшенія, золото, серебро, драгоцённые камни были сорваны съ своихъ мёсть. Въ храмъ вводили вьючныхъ животныхъ, на которыхъ вывозились сокровища церковныя, доводили ихъ до самаго алтаря, и такъ какъ нѣкоторыя изъ нихъ поскальзывались и не могли подняться на ноги по гладкости полировки каменнаго пола, то здёсь же и закалывали ихъ кинжалами. оскверная такимъ образомъ ихъ пометомъ и разлившеюся кровью священный церковный помость. Воть какая-то женщина, --- продолжаетъ живописать историкъ, --- исполненная грбхами, гудокъ неприличныхъ, соблазнительныхъ и срамныхъ напёвовъ, усёлась на патріаршемъ мѣстѣ (сопрестолія), распѣвая свою визгливую мелодію, а потомъ бросилась въ пляску, быстро кружась и потрясая ногами. И не эти только беззаконія совершались, а другія нъть, — или эти болѣе, а другія менѣе; но всякаго рода преступленія съ одинаковымъ рвеніемъ совершались всёми» (т. е. побъдителями). И вотъ мы видъли -- замъчаетъ историкъ----много такого, что совершенно противоположно было тому, что у христіанъ навывается благочестивымъ и сообразнымъ съ словомъ въры» <sup>13</sup>).

<sup>13)</sup> Нивиты Хоніата. Царствованіе Алекстя Мурцуфла, гл. 3-4.

Замёчательно: въ грабежё участвовали не одни солдаты, но и духовныя лица изъ Латинянъ. Константинополь издревле славился не однимъ богатствомъ. но и обиліемъ святыни. Императоры Греціи отовсюду собирали сюда священные и досточтимые предметы христіанской древности 14). И воть, въ то время, какъ солдаты расхищали золото и серебро и драгоцённости <sup>15</sup>), Латинскіе монахи и аббаты хищнически устремились на драгоцённыя сокровища святыни, и для достиженія ціли не пренебрегали никакими насильственными средствами. Одинъ изъ таковыхъ, парижскій аббать Мартинь Литць, получиль извёстность своею наглостію въ грабежѣ святыни, и однакожъ западными хроникерами этотъ человёкъ именуется за все это хотя и хищникомъ, но святымъ хищникомъ-praedo sanctus <sup>16</sup>). Такимъ способомъ

<sup>14</sup>) Сами Латиняне приходили въ наумленіе отъ обилія святынь въ Константинополѣ. Такъ Виллегардупнъ, современникъ и очевидецъ сознается: что касается святынь, то «въ одномъ этомъ городѣ ихъ столько, сколько въ остальномъ мірѣ». Извлеченіе изъ сочиненія его: «О вавоеваніи К—поля», у Стасюлевича: «Исторія среднихъ вѣковъ». Томъ III, стр. 596. Изд. 2-ое.

<sup>18</sup>) Тотъ же Виллегардуннъ свидътельствуетъ, что говоря «по совъсти и по истинъ, въ течение многихъ въковъ никогда не находили столько добычи въ одномъ городъ», сколько нашли въ Константинополъ: «золота, серебра, драгоцънныхъ камней» и пр. Ibid., стр. 600.

<sup>16</sup>) Медовикова. Латинскіе императоры въ Константинополѣ, стр. 20. М. 1849.—Самъ тогдашній папа Иннокентій осуждалъ свое духовенство за то, что оно выражало необыкновенную страсть къ наживѣ при раздореніи Константинополя. Когда папскій легатъ, кардиналъ Петръ, безъ позволенія папы переплылъ изъ Іерусалима въ Константинополь, чтобы участвовать здѣсь при раздѣлѣ добычи, папа сильно обличаетъ его за его ненасытное корыстолюбіе п забвеніе своихъ духовныхъ обязанностей. Innocentii epistola Petro legato. Migne, Lat., tom. 215, р. 699—700.

Digitized by Google

многія изъ священныхъ сокровищъ греческой церкви перешли на Зацаль: особенно обогатились ими церкви въ Римѣ, Парижѣ и Венеціи <sup>17</sup>). Что могъ чувствовать, кром' крайней ненависти, народъ Греческій, видя все это? Общественное положение Грековъ въ Константинополё доходить до невыносимой крайности. Никита Хоніать зам'язаеть: «Латинскіе соллаты не давали пощады никому и ничему; они не хотвли имъть общенія съ покоренными даже въ пишь и содержанія, держаля себя въ отношенія къ нимъ высокомврно и несообщительно, обращали ихъ въ рабство или выгоняли изъ дому». Жены и монахини разсматривались грубыми завоевателями, какъ естественная добыча для ихъ чувственности <sup>18</sup>). — Приведенный нами разсказъ о завоевания Константинополя могъ бы пожалуй подвергаться сомнёнію, такъ какъ онъ заимствуется отъ свидётеля Грека, если бы сама современная церковь западная съ своей стороны не давала намъ свидѣтельства, что разсказанное греческимъ писателемъ не напраслина, не клевета на Латинянъ. Папа Иннокентій III писалъ на Востокъ къ кардиналу Петру слёдующее письмо, направляя рёчь противъ крестоносцевъ, забывшихъ свои обѣты: «Вы дали объть употребить старанія для освобожденія св. земли изъ рукъ невѣрныхъ, а вмѣсто того безразсудно уклонились отъ чистоты вашего объта. Вы

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) П. Смирнова. Состояніе церкви въ имперіи Греческой во время владычества Латинянъ въ Константинополѣ. Прибавл. къ Твор. св. отц. XVI, 555. Съ вопросомъ о бѣдствіяхъ Константинопольской церкви во время господства Латинянъ можно знакомиться также по сочиненію Зенкевича: «состояніе Константинопольской церкви въ XIII вѣкѣ» (Душеполезн. Чтеніе, 1875, т. II и III).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Никиты Хоніата. О событіяхъ по завоеванія Константинополя. Приложено къ его исторія, гл. 2.

подняли оружіе не противъ нев'врныхъ, но противъ христіанъ, возжелали не возвращенія Св. земли, но обладанія Константинополемъ, предпочитая земныя богатства небеснымъ благамъ. Но всего хуже TO. что нѣкоторые изъ васъ не пощадили ни религіи, ни возраста, ни пола, но совершая въ глазахъ всёхъ блудодвянія и прелюбодванія, предавали насилію не только простыхъ женъ, но и дввъ, посвятившихъ себя Богу. Недостаточно вамъ было сокровищъ императорскихъ и имущества людей знатныхъ и простыхъ, вы простерли свои руки на богатства церковныя и, что всего преступние, --- на предметы священные, ибо вы похищали священныя одежды и уносили иконы, кресты и мощи, такъ что греческая церковь при всёхъ своихъ страданіяхъ не пожелаеть возвратиться къ апостольскому престолу, и видя въ Латинянахъ пагубные примъры и дъла тьмы, по справедливости возненавидить ихъ болёе, чёмъ псовъ»<sup>19</sup>). Иннокентій, какъ видимъ, въ описания разграбления Константинополя . Татинянами почти буквально повторяеть свидетельство Никиты Хоніата о томъ же событія, N твмъ поставляеть внё всякаго сомнёнія разсказь греческаго историка. Папа не ошибался, когда говориль, что за эти поступки Греки возненавидять Латинянъ, какъ псовъ. Греки глубоко были возмущены насиліями и неуваженіемъ къ ихъ религіознымъ убъжденіямъ со стороны Латинянъ! И въ самомъ дёлё, какъ было не возмущаться? По мнёнію одного новѣйшаго историка, «это завоеваніе Константинополя Латинянами ведо за собою величайшія измѣненія въ положеніи Греческаго народа, какъ никакое другое событіе. Господство римскаго права и гражданскихъ учрежденій теперь подорвано на Вос-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Innocentii epistola Petro. Migne, ibid., p. 700-701.

токв, и отсюда-то, по нему, должно производить всѣ позднѣйшія печальныя и неблагопріятныя явленія въ отношения Византійскаго дарства, православной перкви и Греческой напія»<sup>20</sup>). Виля странное поведение своихъ западныхъ собратий о Христь, Никита Хоніать восклицаль, обращая вниманіе своихъ современниковъ на событія въ Константинополь: смотрите, таковы-то Латиняне, «этоть народь, который считаеть себя болёе благочестивымъ и праведнымъ. болёе точнымъ блюстителемъ Христовыхъ заповёдей, чёмъ Греки; воть эти ревнители, поднявшіе на рамена свой кресть; они-вамбчаеть Хоніать-оказались полнъйшими лицемърами» <sup>21</sup>). Безъ сомнънія, подъ вліяніемъ сознанія тяжести б'едствій, какимъ подвергли Латиняне Византійцевъ, подъ предлогомъ освобожденія Св. земли, этоть историкь прямо и рѣшительно заявляеть: «непомѣрная ненависть къ намъ Латинянъ и крайнее несогласіе наше съ ними не допускають между нами ни на одну минуту мысли о дружелюбія» <sup>22</sup>). Оть Латинянъ Греки стали ожидать только одного худого и притомъ въ высшей степени: «какого самаго ужаснаго зла не слёдають люди-говорить Никита о Латинянахъ, которые собрали въ своемъ сердиѣ такую злобу къ Грекамъ.--какой никогда не имълъ самъ древній змъй, врагъ рода человѣческаго» <sup>23</sup>)? Послѣ этого, можно-ли было ожидать, чтобы разъединение церкви христіанской, совершившеєся въ XI вѣкѣ, пришло снова къ цѣлости, уврачевалось въ въка, послёдующіе за этимъ печальнымъ событіемъ. И не Греки тому виною!

- <sup>22</sup>) Ibid. гл. 2.
- <sup>93</sup>) Ibid. Царствованіе Андроника Комнина, кн. І, гл. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Finlay. Die Geschichte Griechelands (1204-1461), s. 95. Ubersetzt von Reiching. Tübingen. 1853.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Никиты Хоніата. Царствованіе Алексѣя Мурауфла, гл. 4.

Лишь только совершился факть завоеванія Константинополя Латинянами, какъ начался рядъ мъръ. направленныхъ въ стёсненію и подавленію православной вёры и церкви; и это продолжалось во все, болёе чёмъ пятидесятилётнее правленіе латинскихъ императоровъ въ Константинополѣ. Оказалось, что самъ папа Иннокентій лишь исполнялъ пустую формальность, когда порицалъ крестоносцевъ за взятіе Византія; въ душѣ же онъ былъ радъ такому событію и восхищался возможностью важныхъ религіовныхъ послёдствій. Эти свои задушевныя мысли Иннокентій выразиль въ письмё на имя епископовь и аббатовъ, бывшихъ въ средъ крестоносцевъ въ Константинополь. Папа патетически писаль: «въ писанія сказано, Богъ пременяеть времена и поставляеть царства; въ наше время, къ нашей радости, это видимо исполняется на царствѣ Греческомъ. Богъ передалъ Византійскую имперію оть гордыхъ синреннымъ, отъ неповинующихся послушнымъ, отъ отдёлившихся-вёрнымъ сынамъ церкви, т. е. отъ Грековъ Латинянамъ» <sup>94</sup>). Въ другомъ письмъ на Востокъ папа выражаеть надежду, что съ завоеваніемъ Константинополя обратятся въ римской вёрё не только Византійцы, но и Іерусалимъ съ Александрійской церковію <sup>98</sup>). Съ этой целію Иннокентій дблаеть распоряжения, которыя грозили опасностью и въръ и церкви Греческой. Еще въ томъ же году. когда совершилось занятіе Константинополя западными, папа прелинсываль поставить въ Константинополё священниковъ и влириковъ для исполненія латинскаго богослуженія; при этомъ папа внуши-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Innocentii epistola episcopis, abbatibus in exercitu crucesignatorum apud Constantinopolim existentibus. Migne. ibid., p. 456.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Innocentii epistola съ тѣмъ же адресомъ, ibid., p. 514.

тельно замёчаль, что было бы достойно порицанія оставаться безъ богослужения по римскому обряду тамъ, гдѣ, быть можеть, латинскому народу навсегда суждено оставаться властителемъ 26). Подъ вліяніемъ такихъ илей. латинскій патріархъ въ Константинополё. вотораго поспёшили поставить западные, приходить своро къ вопросу: ужъ не слёдуеть-ли насильственно обратить Грековъ къ датинству? Съ этимъ вопросомъ патріархъ адресуется къ Инновентію. На первый разъ папа отв'ячаетъ на этотъ вопросъ не совсёмъ опредёленно, но во всякомъ случаъ съ явнымъ наклоненіемъ въ пользу положительнаго ръшенія предложеннаго ему вопроса. Иннокентій писалъ патріарху: «если Греки не могуть быть отвлонены тобою отъ ихъ богослуженія и отъ ихъ совершенія таинствъ, то оставь имъ и то и другое, --пока я по зрёдомъ размышление не положу относительно этого дёла что-либо другое» <sup>97</sup>). Этого зрёлаго размышленія педолго ждали Греки со стороны напы. Въ 1213 году возгорълось сильное гоненіе на греческихъ христіанъ со стороны Латинянъ. Это гоненіе получило особенную напряженность по прибытія въ Константинополь папскаго легата Пелагія (кардинала, епископа Албанскаго), поразившаго Грековъ какъ своею надменностію, такъ и пышностью свиты, блиставшей пурпуровымъ цвётомъ одежды, на который, по понятію туземцевъ, имѣли исключительное право только императоры. Онъ началъ свою двятельность угрозами и преследованіемъ всёхъ, отказавшихся повиноваться уставамъ Римской церкви; запретиль греческое богослужение, ввергнуль въ

26) Innocentii epist. съ тъмъ же адресомъ, ibid. p. 471.

<sup>27)</sup> Innocentii epist. Constantinopolitano patriarchae (конечнолатинскому) ibid. р. 965.

темницу православныхъ священниковъ и монаховъ, грозя упорнымъ даже смертною казнью. Многіе изъ нихъ искали спасенія въ бъгствѣ, между тѣмъ какъ знатневище Византійцы, встревоженные жестокими мврами, требовали отъ тогдашняго латинскаго императора въ Константинополѣ Генриха (Эрика, по греческому произношенію), — отвращенія гоненія. Они прямо говорили императору: --- «мы признаемъ твою власть, но во внёшнихъ только дёлахъ, а не въ луховныхъ и дёлахъ совёсти. Мы не можемъ отказаться отъ своихъ обрядовъ и отъ того, что считаемъ священнымъ для себя». Опасаясь возмущенія въ самыхъ стенахъ столицы, императоръ Генрихъ велёлъ отпереть греческія церкви и освободить изъ темницы монаховъ и священниковъ, пострадавшихъ за приверженность къ православію 38). Но конечно, эта мъра не изгладила того тяжелаго, мучительнаго впечатлёнія, какое должны были производить и производили на Грековъ самоуправство и нетерпимость .Татинянъ.

Въ такихъ-то чертахъ изображается историками отношеніе Латинянъ къ Грекамъ въ XII и XIII вѣкахъ. Что, кромѣ чувства глубочайшаго нерасположенія, могли въ себѣ воспитывать Греки въ отношеніи къ западнымъ христіанамъ? Рознь, которая все болѣе и болѣе устанавливалась между двумя христіанскими народами, дѣлалась еще рѣзче, рѣшительнѣе, когда и Греки съ своей стороны въ разсматриваемое время не упускали также случая вредить Латинянамъ на Востокѣ. Они пользовались представлявшимса случаемъ, чтобы на заносчивость и грубость Латинянъ отвѣчать причиненіемъ имъ непріятностей. Ихъ терпѣніе, въ особенности съ теченіемъ времени, истоща-

<sup>28)</sup> Акрополита. Лѣтопись, гл. 17. Русскій переводъ.

лось и жестокость являлась возмездіемъ этому народу за его дбянія. Если прочтемъ у Никиты Хоніата разсказъ объ отношения Грековъ при императоръ Манунлъ къ арміи одного вождя вретоносцевъ, Конрада III, то увидимъ, что еще до разграбленія Константинополя Греви полозрительно и не дружественно смотрёли на полчища Латинянъ, пугавшія первыхъ своими передвиженіями чрезъ области восточной имперіи. Жители греческихъ городовъ затворяля ворота, когда приближались къ нимъ врестоносцы; продажу съёстныхъ припасовъ вели особымъ образомъ: Греки спускали веревки со стѣны и требовали, чтобы крестоноспы привазывали къ нимъ монеты, слёдующія за продаваемыя вещи, а затёмъ уже спускали на тёхъ же веревкахъ хлѣбъ и прочіе съѣстные припасы. при чемъ продавцы не только обвѣшивали и обиѣривали покупателей, но даже и вовсе ничего не давали, получивъ деньги впередъ, или же примъшивали къ проданной мукъ известь, вредную для здоровья. Самъ императоръ не оставался въ сторонъ отъ этихъ действій. Онъ или приказываль делать тайныя засады противъ проходившихъ войскъ, или же подговаривалъ Турокъ напасть врасплохъ на крестоносцевъ <sup>39</sup>). Такъ относились Греки къ крестоносцамъ, временнымъ гостямъ своихъ странъ, такъ же или даже хуже относились они къ Латинянамъ, еще ранве того освешимъ въ Византійской имперія. Постоинъ историческаго вниманія слёдующій случай взрыва народнаго негодованія со стороны Грековъ противъ Латинянъ во второй половинѣ XII вѣка. На престолъ Византійскій вступаеть Андроникь I, имъвшій поводъ къ неудовольствію на Латинянъ.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Никиты Хоніата. Исторія. Царствованіе Мануила, кн. І, гл. 5-6.

Этого достаточно для Византійцевь, чтобы произвести избіеніе Латинянъ въ Константинополь. По слованъ Никиты Хоніата, «жители Византіи поднялись противъ Латинянъ, согласившись между собою на дружное нападеніе, — началась битва на сушѣ и моръ. Латиняне бросились спасать себя, кто какъ могъ, оставивъ на произволъ грабителей свои дома, полные богатства. Одни изъ нихъ разстялись по городу, другіе укрылись въ знатныхъ домахъ, иные искали спасенія на корабляхъ единоплеменниковъ. А вто быль поймань, тё всё были осужаены на смерть, и всё безъ исключения лишились имущества»<sup>30</sup>). Западный историкъ того времени Вильгельмъ Тирскій передаеть разсказы объ ужасныхъ вещахъ, случившихся въ это возстание Грековъ на Латинянъ. «Цвлая часть города, населенная Латинянами-говорить онъ-была выжжена. Также церкви, въ которыхъ многіе изъ нихъ искали себѣ убѣжища, были преданы огню. Въ латинскомъ госпиталѣ больные были посброшены съ своихъ кроватей. Даже кости умершихъ Латинянъ были вырыты изъ могилъ и влачимы по улицамъ и переулкамъ. Папскій дегать, карлиналъ Іоаннъ, былъ обезглавленъ, и голова его была привязана къ хвосту собаки, которая и разгуливала по городу. Греческие священники и монахи, по словамъ Вильгельма, показывали при этомъ самое двятельное участие. Они награждали деньгами убійць, ходили по домамъ и отыскивали скрывшихся въ нихъ Латинянъ и отдавали ихъ палачамъ. Болѣе 4,000 Латинянъ, въ качестве рабовъ, было продано Туркамъ и другимъ варварамъ. Латиняне съ своей стороны, убъгая на корабляхъ изъ Константинополя,

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>) Никиты Хоніата. Царствованіе Алексёя, сына Мануилова, гл. 11.

грабили всё греческіе города, какіе только встрёчались на пути, а жителей избивали мечемъ <sup>31</sup>).

Воть тѣ факты глубокой національной вражды, въ какихъ въ XII и XIII вѣкахъ выражалось взаимное нерасположеніе Латинянъ и Грековъ. Эти факты имѣли мѣсто собственно въ политическихъ и общественныхъ отношеніяхъ двухъ христіанскихъ народовъ; но они совершенно естественно въ то же время полагали новыя неодолимыя препятствія къ братолюбивому сближенію Востока съ Западомъ и въ области религіозной. Заклятые враги въ жизни не могли быть друзьями по убѣжденіямъ. Латиняне видѣли въ Грекахъ людей негодныхъ во всѣхъ отношеніяхъ, и слѣдовательно низко цѣнили и религіозные обряды и убѣжденія ихъ; въ свою очередь Греки видѣли въ Латинянахъ варваровъ во всѣхъ отношеніяхъ, не исключая религіи.

Теперь, въ какихъ церковно-историческихъ фактахъ выражалась все болѣе и болѣе возраставшая непріязнь латинской церкви къ греческой и наоборотъ въ разсматриваемое время, — непріязнь, которая и до этого времени была сильна, а вслѣдствіе разсказанныхъ нами обстоятельствъ еще удесятерилась?

Уже при самомъ началѣ крестовыхъ походовъ находимъ, что религіозная рознь между Латинянами и Греками была глубока и рѣшительна. Одинъ изъ первыхъ вождей крестоносцевъ писалъ другому вождю (Боэмундъ Готфриду): «знай, мой возлюбленный, что ты имѣешь дѣло съ самыми опасными звѣрями и съ самыми недостойными людьми—такъ назвалъ онъ Грековъ, —всѣ ихъ помыслы обращены лишь къ тому,

<sup>81</sup>) Guillelmus (Willh.) Tyrensis archiep. Historia rerum in partibus transmarinis gestarum, lib. XXII, cap. 12-13 (Migne, lat. tom. 201, p. 859-861).

.

чтобы погублять весь народъ латинскій. Я знаю злобу и непримиримую ненависть Грековъ къ Латинянамъ». Въ отвётъ на это письмо было получено увёдомленіе такого рода: «обо всемъ этомъ я зналъ и раньше на основаніи общественныхъ толковъ, а теперь въ этомъ же убёдился самымъ дёломъ». Слёдовательно, съ слёпою ненавистью къ Грекамъ Латиняне и приходили съ Запада на Востокъ. Неудивительно послё этого, если латинскіе хронисты съ постыднымъ равнодушіемъ разсказывають о сожженіи Латинянами городовъ греческихъ, съ ихъ, какъ они называли, еретическими жителями <sup>39</sup>). Съ своей стороны Греки считали и называли Латинянъ прямыми еретиками и отступниками оть церкви.

Исторія взаямныхъ отношеній церкви рамской и византійской въдальнёйшія времена ясно указываеть, что подобныя непріязненныя чувства двухъ родственныхъ по духу вёры церквей не только не ослабёвали, но и сильно возросли. Римскіе первосвященники не упускали никакого случая выразить свое пренебреженіе, свое презрѣніе, свое горделивое и враждебное отношение къ деркви греческой. Въ этомъ смыслѣ чрезвычайно любопытно посланіе папы Адріана IV отъ средины XII вѣка, которое этоть отсылаеть къ Өессалоникійскому архіепископу Василію. Здёсь папа сравниваеть себя съ Сыномъ Божіниъ, благоволившимъ снизойти отъ неба на землю, а Грековъ уподобляетъ евангельской потерянной драхмв. заблудшей овцё, сравниваеть съ смердящимъ Лазаремъ, которого онъ, папа, по своему милосердію хочетъ воскресить 33). Само по себѣ понятно, что та-

<sup>32</sup>) Guill (Wilib) elmus Tyr. Historia, lib. II, cap. 10. Ibid.
p. 260. cf. Pichler. Geschichte der Kirchlich. Trennung. B. I,
s. 282.

<sup>38</sup>) Mansi. Consilia, tom. XXI, p. 797 (Pichler. B. I, s. 290).

кой тонъ въ высшей степени долженъ былъ оскорблять религіозное чувство Грековъ. Въ такихъ же оскорбительныхъ для православнаго чувства Грека чертахъ позволяетъ себв описывать Восточную церковъ и знаменитый папа Иннокентій III, въ концъ XII вѣка. Этотъ папа, въ письмѣ къ греческому императору Алексвю III, представляеть греческую церковь глубоко падшей и нераскаянной грёшницей 34). Еще съ большею горделивостью сталъ относиться къ той же греческой церкви Иннокентій по завоевани Латинянами Константинополя. Онъ называетъ ее-въ посланіи къ латинскому духовенству на Востокѣ-Самаріею, отступившею оть Іерусалима, Даномъ и Веенлемъ, чуждающимися Сіона<sup>35</sup>). Въ томъ же послании къ тому же духовенству папа, разсматривая апостольскую цёятельность Петра и Іоанна, и унижая дёятельность второго предъ дёятельностью перваго, конечно съ пелію представить Римскую церковь, основанную Петромъ, выше, чъмъ церкви азійскія. основанныя Ап. Іоанномъ, — писалъ: «Петръ основаль одну только церковь, но за то въдь это глава всёхъ церквей, а Іоаннъ основалъ многія церкви въ Азін, какъ бы многіе члены единой главы. Марія Магдалина возвёстила воскресеніе Господа Петру и Іоанну, но этоть, т. е. Іоаннъ, хотя и пришелъ прежде ко гробу (Христа), но только посмотрёль. а не вошелъ въ него; подобнымъ образомъ и Греческій народъ, хотя приняль пропов'я Евангелія раные, чыть народъ Латинский, но онъ не усвоилъ

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Innocentii epistola Constantinopolitano imperatori. Migne. Lat. tom. 214, p. 327.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Innocentii epistola episcopis, abbatibus in exercitu crucesignatorum apud Constantinopolim existentibus. Migne, tom. 215, p. 456.

ея, потому что учители греческие ни прежде, ни теперь не достигли полнаго пониманія Ветхаго и Новаго Завъта, не постигли глубовихъ тайнъ Божества; исвлюченіе представляля развѣ очень немногія лица въ Греціи, между темъ какъ Латинскій народъ-самохвальствуеть папа-проникь 10 внутренныйшихъ и глубочайщихъ тайнъ» (по аналогіи съ Петромъ. который вошель во внутренность гроба Христова). «Не себѣ---въ осужденіе, а именно-де имѣя въ виду Грековь. Евангелисть Іоаннъ говорить, что онъ (?!) еще не зналь Писанія (20, 9). Латинскій нароль есть — въ духѣ самомнѣнія писаль папа — есть образь самого Христа. Господа неба и земли, а Греческая церковь есть образъ Св. Духа; и какъ Духъ Святый исходить оть Сына, такъ и Греческая церковь должна поучаться отъ Латинской» <sup>36</sup>). Латиняне готовы были считать Греческую церковь даже какимь-то парствомъ сатаны, разрушить которое есть священное назначеніе Западныхъ. Первый Латинскій императоръ въ Константинополѣ Балдуинъ писалъ папѣ въ 1204 г.: «мы напередъ убъждены, что все, что мы ни сдълаемъ съ Греками---это есть дёло Божіе, все же, что по своей коварности предпримуть Греки, нужно считать дёлами діавола (daemonum opera). Затёмъ. выставивъ пункты разногласій Грековъ съ Латинянами, какъ величайшія преступленія восточнаго христіанскаго народа, Балдуннъ вамёчалъ: «эти преступленія переполнили всякую мёру, и Богъ содёлался отистителемъ для Грековъ; а служителями Божескаго мщенія сдёлались мы, будучи призваны изгнать враговъ Божінхъ изъ земли, которая отъ нихъ отъемлет. ся и передается намъ» <sup>(37</sup>). При такой религіозной

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ibidem, p. 457-9.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Epistula Balduini imperatoris ad papam. Помѣщено между инсьмами Иннокентія. Migne, ibid.tom. 215, р. 447. 452.

ненависти къ Грекамъ, Латиняне не хотѣли имѣть никакого общенія съ первыми въ общественномъ богослуженіи. Присутствованіе Латинянъ при богослуженіи вмѣстѣ съ Греками представлялось дѣломъ соблазнительнымъ. Лица, славившіяся ученостью между Латинянами, разсуждали такъ: неприлично Латинянамъ (Франкамъ) входить въ богослужебное общеніе съ Греками, отлученными отъ церкви <sup>38</sup>).

Тавое частію притязательное, частію презрительное, частію горделивое. частію враждебное отношеніе церкви Рямской къ церкви Восточной вело собой, какъ естественное слудствіе, то именно, что приверженцы Восточной церкви не оставались безотвётны при видё такого глумленія надъ ними. Приверженцы Греческой церкви со всею ревностію доказывали полныя права ихъ церкви на уважение и почтеніе въ мірѣ христіанскомъ: иногла при этомъ они заходили такъ далеко, что безъ должныхъ основаній унижали церковь Римскую и весьма нерёдко за явное нерасположение, какое выказывала церковь Латинская въ Греческой, платили ей тою же монетой. Приводимъ нъсколько фактовъ. Порфирородный историкь Анна Комнина, писавшая свою исторію въ XII выкь, конечно-руководясь тою рознью, которая уста. новилась между церквами Греческою и Латинскою, вводить въ свою исторію разсужденія, въ которыхъ виражается желаніе принизить столь высоко поднявшійся тогда авторитеть напы и перенести на лицо и власть Константинопольскаго патріарха то, что самоувъренно присвоивали себъ папы. Вотъ эти разсужденія историка: «Латиняне думають и говорять, что римскій первосвященникъ есть глава и владыка

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Pichler, ibid. s. 289. Anmerk (на основании одной древнефранцузской хроники).

всей вселенной; это не болве, какъ выражение яхъ высокомврія. Знайте, что когда царсвій престоль, сенать и всё государственныя учрежденія перенесены были изъ Рима въ Константинополь, сюда также перенесено было и јерархическое преимущество. Съ того времени было предоставлено первенство казедръ Константинопольской, а особенно Халкидонскій соборъ (разумѣется 28 правило) возвысилъ эту каоедру на первую степень, подчинивъ ей діоцезы во всей землѣ» <sup>\$9</sup>). Т. е. Комнина хочетъ сказать, что, не смотря на всѣ происки папскіе, Константинопольскій патріархъ въ глазахъ Греція остается не только выше всёхъ патріаршихъ каоедръ Востока, но и выше апостольскаго панскаго престола. Мысль притязательная, но она возникла подъ вліяніемъ распри межау церковію Греческою и Латинскою. Это воззрѣніе историка мы встрѣчаемъ часто повторяющимся у разныхъ греческихъ церковныхъ писателей изучаемаго періода. Такъ дълаетъ въ среднив XII въка греческій писатель Ниль Доксопатрь. Онъ развиваеть мысль, что съ тёхъ поръ, какъ Римъ отпалъ отъ Восточной имперіи, этоть послёдній пересталь быть столицею и съ твиъ вивств первенствующею казелрою въ христіанскомъ мірѣ. Доксопатръ говорить: «каждое живое тёло управляется пятью чувствами, и если хоть одного изъ этихъ чувствъ недостаеть, то организмъ чуждъ совершенства; такъ и церковь Христова, образуя изъ себя единое твло Его, управляется пятью патріархами, какъ-бы пятью чувствами. Поэтому, такъ какъ для церкви необходимы были пять патріарховъ, то второй вселенскій соборъ ΒЪ присутствіи четырехъ (?) патріарховъ опредѣлилъ,

<sup>39</sup>) Анны Комниной. Сказание о дълахъ царя Алексъя Комнина, кн. I, гл. 13, стр. 60. Переводъ.

7\*

чтобы Константинополь имёлъ равныя права съ древнымъ Римомъ». Затемъ, приводя 28 правило Халкидонскаго собора, которое усиливаеть предыдущее узаконение II-го вседенскаго собора. Локсопатръ замвчаеть: «видишь, какъ этимъ правиломъ опровергается нелёпое утверждение тёхъ, кто настаиваеть на мысли, что Римъ ради апостола Петра получилъ свое преимущество. Здесь ясно говорится. что преимущество Рима основывалось на томъ, что этотъ городъ быль императорской столицей. И конечно, послё того, какъ Римъ пересталь быть столицей, онъ вивств съ лишеніемъ императорскаго престола лишился и привиллегій, съ этимъ престоломъ соединенныхъ. Заключение Доксопатра: Константинополь теперь сталъ тёмъ, чёмъ раньше былъ Римъ въ јерархическомъ отношенів 40). — Немного позднѣе Доксопатра Василій, архіепископъ Өессалоникійскій, съ цёлію уколоть папу, доказываль, что существуеть два высшихъ первосвященника въ христіанскомъ мірѣ, — это папа Римскій на Западѣ и Константинопольскій патріархъ (то же своего рода папа, по мысли Василія) на Востокв. 41)-Знаменитый греческій канонисть Вальсамонъ не безъ явнаго намёренія принизить достоинство Римской церкви въ съ Константинопольскою, слёдующимъ сравненіи образомъ высказывается о значения Римской церкви въ христіанскомъ мірѣ. «Пять патріаршихъ каоедръ остаются и до днесь въ почитания, какъ верховныя главы церкви во всей земль; и самовольное исключеніе папы древняго Рима изъ числа патріарховъ не испразднило подобнаго каноническаго порядка.» Тъмъ не менъе, по разсуждению Вальсамона, Римъ теперь занимаеть не первое мёсто въ ряду патріар-

<sup>4)</sup> Pichler. B. I, s. 268.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Mansi. Consilia. Tom. XXI, p. 801 (Pichler, ibid. s. 290).

шихъ каеедръ; это первенство принадлежитъ Константинопольскому патріарху. Приводимъ доказательство, которымъ пользуется этотъ канонисть для подтвержденія своего воззрѣнія; напередъ должны сказать, что аргументь Вальсамона очень искусственъ и страненъ. Вальсамонъ разсуждаетъ такъ: верховная власть церкви, патріархи называются греческимъ словомъ: ха́эа (множественное отъ слова: ха́за... голова). Въ этомъ словъ хара Константинополь обозначается первою буквою (каппа), а Рямъ-третьею (э). Отсюда Вальсамонъ заключаеть, что Римъ уступилъ теперь јерархическое первенство Константинополю, занявъ третье мъсто въ ряду патріаршихъ каеедръ. Прочія буквы въ словѣ хдоль канонисть считаеть иниціалами названій прочихъ патріаршихъ каоедръ, при чемъ онъ замѣчаеть, что патріархи Александрій и Аптіохій не спорять о томъ, кому изъ нихъ принадлежить первая и кому вторая изъ двухъ альфъ, имъющихся въ словъ харан, такъ какъ, по словамъ Вальсамона, какъ пять чувствъ у человъка мирно уживаются въ совмъстности, такъ нътъ нивакого спора о рангѣ и между патріархами. Въ заключение своихъ разсуждений Вальсамонъ даетъ понимать, что хотя римскую каоедру онъ и не выдвляеть изъ ряда прочихъ, но твмъ не менве смотрить на нее какъ на уклонившуюся съ праваго пути. Эту мысль Вальсамонъ выражаеть въ слёдующихъ словахъ: «какъ какое-нибудь ползущее растеніе, напр. плющъ, обвивается вокругъ древеснаго ствола, такъ и я крѣпко держусь за римскаго папу, и надрывается мое сердце объ отпадения его, страстно ожидая дня его обращенія». 49) Изъ этихъ разсу-

<sup>42</sup>) Βαλσαμώνος. Μελετή χάριν τών πατριαρχιχών προνομίων. Rahlly et Potly. Syntagma canonum. Tom. IV, p. 543-4. 547. Athenae. 1854. жденій Вальсамона видно, что въ XII вѣкѣ вопросъ о раздёдени перквей понимали какъ-то странно: папа въ одно и то-же время занималъ опредвленное мвсто въ ряду прочихъ патріарховъ: на него смотрёли какъ на одпу изъ главъ церкви, и въ то же время выражали сожалёние объ его отпадении отъ общаго союза съ церковію. Во всякомъ случав этоть канонисть, желая принизить авторитеть римской церкви или точиве-ея первосвященника, отводить ему совершенно незаконно третье мисто въ ряду патріарховъ: каноническое право требовало или признавать папу первымъ патріархомъ, или — какъ скоро считають его отдёлившимся оть церкви не признавать его совсёмъ патріархомъ вселенской церкви. Одно ясно видно въ сужденіяхъ Вальсамона: на притязанія, какія позволяль себ' Римъ въ отношенія къ церкви Константинопольской, восточный писатель хочетъ отвѣчать тѣмъ-же епискону римскому. Еще сильнѣе и рѣшительнѣе дѣлаеть нападеніе на римскую церковь въ лицъ ся первосвященника Византійскій патріархъ того-же XII вѣка Михаилъ Анхіалъ. Этотъ патріархъ – позволимъ себѣ выразиться такъ – хочеть втоптать въ грязь церковное значение римской каеедры; онъ вполнѣ отрицаеть у ней такое значеніе. Именно онъ доказывалъ императору Мануилу Комнину, что папа потерялъ свое епископское достоинство, что онъ сталъ теперь міряниномъ и самъ нуждается въ благодатномъ освящении отъ другихъ (посредствомъ таинствъ), что онъ не можетъ преподавать освящение другимъ, что онъ не можетъ рукополагать во священники, діаконы, возводить на высшія степени іерархическія и быть судіею священниковъ. При этомъ Анхіалъ прибавляетъ: «что священники, поставленные папою, имѣють право разрѣшать грѣхи, я считаю это мнѣніе по крайней мѣрѣ

за величайшую нелёпость. Отсюда слёдуеть, по словамъ этого восточнаго патріарха, что римскій епископъ не пастырь, но овца, и притомъ паршивая овца (проваточ фирийч), которая нуждается въ издеченія, овца, во многомъ худшая всёхъ прочихъ, остающихся здоровыми, овецъ стада Христова». 43) Замечательныя черты, въ которыхъ выражается степень нерасположения Грековъ въ Латинской церкви, можно находить также въ одномъ анонимномъ фрагменть, относящемся къ XII въку, съ такимъ заглавіемъ: «къ твиъ, кто утверждаеть, что Римъ есть первая кассдра». Здёсь у неизвёстнаго автора встрёчаемъ такія разсужденія; если папскую власть производить отъ апостода Петра, бывшаго епископомъ римскимъ, то съ этой точки зрвнія Антіохія будеть выше Рима, ибо Петръ сначала епископствовалъ въ Антіохіи, а потомъ уже въ Римъ. Если Латиняне скажуть, что Римъ потому получилъ первенство, что здёсь умеръ мученически Петръ, то Іерусалимъ выше Рима, ибо здёсь пострадаль самь Господь. И во всякомъ случав Византія выше Рима, потому что здёсь епископствоваль старшій брать Петра Андрей. 44) первозванный апостоль, епископствоваль раньше, чёмъ Петръ отправился въ Римъ. Происхожденіе папской власти авторъ производить отъ языческаго императора III вѣка Авреліана, который поручилъ римскому епископу рёшить споръ, изъ-за обладанія Антіохійскою церковію, между еретикомъ Павломъ Самосатскимъ, лишеннымъ епископской казедры, но

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Свидѣтельство патріарха Миханла сохранилось у Льва Алляція: Pichler, ibid. s. 270—271.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Конечно, недостовърное преданіе. См. статью проф. И. И. Малышевскаго: «Спутники и ученики св. Андрея». Труды К. Д. Ак. 1889, цекабрь, стр. 564.

не оставлявшимъ ея, и Домномъ, по соборному опредѣленію назначеннымъ во епископа Антіохіи вмѣсто Павла «Отсюда мы видимъ, заявляетъ авторъ, что никто другой, а именно языческій императоръ дарствовалъ первенство епископу своей столицы и поставилъ его тираномъ надъ всѣми». <sup>45</sup>).

Разсмотримъ теперь другіе факты, изъ которыхъ видно, какъ далеко простиралось нерасположение приверженцевъ церкви Восточной и церкви Латинской въ изучаемое нами время. Отчуждение Восточной церкви отъ церкви Западной между прочимъ начало выражаться въ томъ, что восточные христіане стали устранять Латинскихъ христіанъ отъ своего богослуженія. Өеодоръ Вальсамонъ на вопросъ Марка, иатріарха Александрійскаго: можно-ли Латенянамъ дозволять присутствовать при греческомъ богослужении и причащаться св. даровъ, отвѣчалъ отрипательно, ссылаясь на евангельское изречение: «кто не со Мною, тоть противъ Меня» (Мо. 12, 30). 46) Съ другой стороны, патріархъ Константинопольскій Германъ II (XIII в.) считалъ достойными отлученія тіхъ Грековъ, которые примутъ просфору изъ рукъ греческихъ-же священниковъ, но изъявившихъ покорность папъ во время обладанія Латинянъ Константинополемъ. 47) Вообще, касательно отношеній Гре-

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> Фрагментъ находится въ Синоисисѣ Алексѣя Аристина (ок. 1150 г.). Pichler, ibid. s. 274—5. Точный разсказъ объ отношенія Авреліана къ паиѣ см. въ Церковн. Исторія Евсевія, VII, 30 ad fin.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Balsamon. Quaest. 16 ad Marc. patr. alexandr. Bhally et Potly. Syntagma, t IV, 460.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Allatii. De libris ecclesiasticis graecis, p. 182 (Игумена Арсенія объ отношеніяхъ церкв. Латинской и Греческой въ періодъ крестовыхъ походовъ: журналъ Минист. Нар. Просвѣщ. 1867, т. 133, стр. 520).

ковъ къ Латинянамъ можно было встрвчать такія разсужденія: «такъ какъ римская церковь уже давно отпала отъ общенія съ четырьмя святвишими патріархами и уклонилась къ ученію-и обычаямъ, далевимъ оть православной церкви, то Латиняне не могуть принимать святыхъ тайнъ отъ греческихъ свяшенниковъ, если напередъ не объщаются отказаться отъ Латинскихъ догматовъ и обрядовъ» <sup>48</sup>). Одинъ западный хронисть-Одонъ, упоминаетъ, что въ равсматриваемое время Греки омывали тѣ алтари, на которыхъ совершали богослужение Латиняне; онъ увъряеть, что Греки уже перекрещивали Латинянъ (въ случав перехода въ греческую церковь) 49). Канонисть Вальсамонъ запрещаетъ отдавать гречанокъ въ замужество за Латинянъ, и считаеть непозволитель. нымъ. чтобы Латиняне были воспріемниками дітей у православныхъ, уравнивая въ настоящемъ случав Латинянъ съ Монофизитами (Армянами), Моноеелитами и Несторіанами <sup>50</sup>). Если в'врить латинскимъ писателямъ, которые жили въ это именно время, то уже въ XII въкъ антипатія Грековъ къ Латинянамъ доходить до рёшительной вражды первыхъ къ послёднимъ. Епископъ Мюнстерскій, въ качествё посла оть императора Фридриха І-го, прибывшій въ Константинополь въ императору Исааку Ангелу, извѣщаль Фридриха, что Византійскій патріархь Нивита Мунтанъ въ Софійской церкви, въ присутствіи его, епископа Мюнстерскаго, и другихъ пословъ, слёдую-

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Balsamon. Quaest. 16 ad Marc. Alexandr.: Rhally. Synt., IV, 460.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Pichler. B. I, s. 288 Anmerk.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Правила съ толкованіями (изд. Общ. Любит. Дух. Просвѣщ.), стр. 368 (толкованіе на 14-е пр. Халкидонскаго собора); Quaest. 35 ad Marc. Alexandr.: Rhally. Synt, tom IV, p. 476.

щее говорилъ въ своей проповѣди: «если Грекъ убъетъ сотню латинскихъ пилигримовъ, то получитъ отпущеніе своего грѣха, хотя бы онъ въ то же время запятналъ себя убійствомъ десяти Грековъ» <sup>51</sup>). Разсказъ о такой проповѣди, нужно сказать, представляется невѣроятнымъ <sup>55</sup>), но онъ всетаки очень характеристиченъ.

Къ нашему утъшению, нужно сказать, что во всёхъ приведенныхъ фактахъ религіознаго нерасположенія Грековъ къ . Латинянамъ выражается не какой-нибудь слёпой фанатизмъ, но глубочайшая приверженность къ върв ихъ отцевъ, къ върв Греческой. Нъть спору, у Византійцевъ было много недостатвовъ въ религіозномъ отношенія, но, съ другой стороны должно признать: не было въ то время народа, привязаннаго столь тёсными узами въ своей религін, въ своей церкви, какъ именно Византійцы. Эта-то ревность къ своей въръ и церкви и руководила ими, когда они чуждались .Татинянъ и обнаруживали къ нимъ враждебныя чувства. Объ такой ревности Грековъ свидётельствують многіе факты, которые встрёчались при ихъ столкновеніяхъ съ Латинянами. Были безъ сомнѣнія и между Греками люди, которые, прельцаясь мірскими выгодами, отпадали къ религіи Латинянъ, временныхъ завоевателей Византійскаго царства, но большая часть народонаселенія твердо стояла за православіе, и, уступая все прочее, не измѣняла ему. Раньше мы им'вли случай отм'втить такой факть: Византійцы, по завоеванія Константинополя . Татинянами, говорили одному изъ латинскихъ императоровъ здѣсь (Генриху), что ему принадлежить

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Pichler. B. I, s. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>) Сами .laтиняне убійство схизматика-Грека считали дъйствительно за ничго. Pichler, ibidem.

владычество надъ тѣломъ, а не надъ душою и совъстію ихъ, и прибавляли, что они готовы умереть за него съ оружиемъ въ рукахъ, но объявляли о рвшительной невозможности отречься оть ввры предковъ» 53). Или еще факть: лучшіе жители Мореи (т. е. собственной Греціи), соглашаясь содвиствовать Готфриду Виллегардюэну въ завоеваніи укрѣпленныхъ мъсть страны, первымъ дёломъ потребовали отъ него клятвеннаго письменнаго объщания, которое они могли бы передать дътямъ своимъ, что ни одинъ Франкъ не будетъ принуждать ихъ къ перемёнъ вёры, не потребуеть, чтобы они сдёлались Латинянами 54). Далее, когда на острове Кипре утвердились Латиняне и латинскій митрополить началь требовать отъ греческихъ кипрскихъ епископовъ, чтобы они давали ему клятву въ послушании, въ родъ того, какъ это делаютъ вассалы, кипряне обратились къ патріарху Византійскому, жившему тогда въ Никев, съ просьбой объяснить имъ, какъ поступить въ подобномъ случав. Патріархъ, Германъ (II), отввчалъ кипрянамъ, что подобнаго рода клятва была бы отступничествомъ отъ въры. Онъ увъщавалъ кипрскую церковь соревновать собратіямъ въ Константинополъ (тогда уже завоеванномъ Латинянами), которые, будучи разлучены отъ своихъ пастырей, однакожъ твердо сохраняють свою вёру 55). По сужденію одного новъйшаго нъмецкаго историка, католика по въръ, «въ этомъ отвѣтѣ греческаго патріарха выразилась высокая нравственная сила и достоинство. Прене-

вз) Георгія Акроиолита, гл. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Медовикова. Латинскіе императоры въ Константинополѣ, стр. 70—71.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Germani patriarchae epistola missa in insulam Cyprum: Cotelerii. Monumenta ecclesiae Graecae. Tom II, p. 462-472.

бреженіе земнымъ ради религіи есть, по замѣчанію этого же историка, существенное отличіе церкви Греческой отъ Латинской» <sup>56</sup>). И дѣйствительно, кипряне оказались достойными того увѣщанія, какое далъ имъ Византійскій патріархъ. Самая исторія латинскаго владычества въ Греческой имперіи показываеть, что оно было прочнѣе и долговѣчнѣе тамъ, гдѣ не было вовсе или было по крайней мѣрѣ менѣе притѣсненій въ религіозномъ отношеніи. Однако, нужно замѣтить, что и мѣры кротости, какія папы и католическіе государи употребляли для обращенія Грековъ, оставались тоже безплодными <sup>57</sup>).

Но продолжаемъ разсказывать: въ чемъ, въ какихъ явленіяхъ въ изучаемую нами эпоху выражалась все болѣе и болѣе увеличивавшаяся взаимная религіозная непріязнь между Греками и Латинянами.

Однимъ мзъ замвчательнвйшихъ выраженій взаимнаго отчужденія Латинской и Греческой церкви, взаимной религіозной непріязни было изобличеніе писателями, приналлежащими къ одной церкви, въ различныхъ религіозныхъ отступленіяхъ отъ нормы ввры и церковныхъ обычаевъ, приверженцевъ другой. Только слишкомъ скептическое отношеніе одной церкви къ другой могло породить у писателей латинскихъ и греческихъ ту скрупулезность, съ какою писатели Латинской церкви выискивали поводы къ обличенію неправильностей въ стров Греческой церкки, и наоборотъ. Обвиненія часто притомъ же переходять въ напраслину, клевету. Каждый писатель-полемисть Латинской или Греческой церкви предъявлялъ другой длинный до безконечности списокъ ея религіозныхъ

<sup>56</sup>) Pichler. B. I, s. 320.

<sup>57</sup>) Медовикова. Латинскіе императоры въ Константиноиолѣ, стр. 71—72. погрѣшностей. Соперничество на этомъ полѣ между писателями было очень усердное, но лучше было бы. если бы такого соперничества вовсе не было. Латинскій писатель XII въка Гугонъ Этеріанъ, родомъ итальянець, но долго жившій въ Константинополь. находившійся въ близкихъ отношеніяхъ къ императору Манунлу, ведшій не разъ диспуты какъ съ этимъ императоромъ, такъ и знаменитвйшими Греками, искусный богословъ, съ прилежаниемъ пчелы (по его выраженію) изучившій греческую и латинскую церковную литературу 58), въ приписываемомъ ему сочинения: graecorum malae consuetudines, получившемъ извёстность въ XIII вѣкѣ 59), возводнть многочисленныя обвиненія на церковь Греческую. Мы не будемъ критически разбирать, при какихъ условіяхъ могло появиться то или другое обвинение, насколько оно върно или невърно, --- это увлевло бы насъ слишкомъ далеко; да и неръдко наши поиски въ подобномъ родѣ должны были бы имѣть въ результатѣ болве или менве ввроятныя гипотезы, а не какіялибо точныя разъясненія. Ограничимся однимъ объективнымъ изложеніемъ Гугоновыхъ обвиненій. Для большей ясности дёла раздёлимъ эти обвиненія на нёсколько классовь. Къ первому классу относятся обвиненія касательно догматическаго ученія Грековъ. Такъ, Гугонъ объявлялъ, что Греки, отрицая исхожденіе Духа Святаго оть Сына, тёмъ самымъ признають Сына меньшимъ Отца, подобно Арію дёлять божественную сущность, уничтожають различие между рожденіемъ и исхожденіемъ. По части таинствъ Греческой церкви обвинения Гугона также немногочисленны, какъ и въ отношении къ догматикв. Обви-



<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Hergenröther. Photius Patriarch von Constantinopel. B. III, s. 791.

<sup>59)</sup> Ibidem, s. 175. 833.

ненія эти касаются таинствъ крещенія и евхаристіи. О врещении по греческому обряду Гугонъ пишетъ: при крещении у Грековъ соблюдается два весьма суевфрныхъ обычая: священники мажутъ все твло крещаемаго масломъ, чтобы къ нему не приставала вода, потомъ они нагрѣваютъ воду, чтобы сдѣлать чистымъ младенца, чего ни Христосъ, ни ученики Его не делали. Касательно евхаристія, вроме упрека въ совершения ся на квасномъ хлъбъ, Гугонъ ставить въ вину Грекамъ, что они освящающую силу приписывають въ этомъ таинстве самому хлебу квасному (и одушевляемому закваской), а не словамъ благословенія. При этомъ случай Гугонъ упрекаеть восточныхъ христіанъ за то, что они при совершеніи евхаристів не ставять своимъ образцомъ Христа, вливають въ чашу не холодную, а теплую воду, какъ будто бы благословение само по себѣ недостаточно, чтобы содёлать вино кровію Христовою; далёе, по словамъ Гугона, во дни Пасхи, по причащении народа, остатки евхаристическаго хлъба Греки зарывають въ землю, потому что онъ не можеть сохраняться неповрежденнымъ; причащающимся они преподають намоченный хлёбь и раздають кусочки ложечкой, --чего Христосъ не делалъ. --Вообще, въ богослужении Греческомъ латинский полемисть находить для себя множество случаевъ къ нападкамъ на греческую церковь, - нападкамъ, часто страннымъ и нелёпымъ. Исчислимъ нёкоторыя изъ этихъ нападовъ. По сужденію Гугона, Греки думають, что имя Господь значить болёе, чёмъ имя Христосъ, почему они никогда за службами не поють: Христе помилуй, но Госполи помилуй-весьма часто. Тоть же полемисть ставить въ упрекъ Грекамъ, что будто бы они изъ всёхъ субботь постятся лишь въ одну великую субботу, а во всв прочія дозволяють себв

пиршества, удовольствія и баню; что Греки въ нькоторыя изъ пятницъ безъ зазрёнія совёсти ёдять даже мясо; что они только семь дней постятся въ прододжение года: пять дней вмёсто всей четыредесятницы, въ великую субботу да еще наканунъ Богоявления. Ибо въ продолжение четыредесятницы они никогда не постятся до вечера, притомъ четыредесатница у нихъ состоитъ изъ 30 лией, или лучше свазать — пишеть полемисть: у нихъ совсёмъ нёть четыредесятницы. Много и другихъ сторонъ, заслуживающихъ порицанія, усматриваетъ полемисть въ богослужебной практикъ Грековъ. Греки, объявляеть Гугонъ, мажутъ свое чело бумагой, пропитанной масломъ отъ лампадъ, горящихъ предъ образами, и окропляются водой, которой они омывають мощи святыхъ; притомъ, въ первый день каждаго мъсяца (in singulis calendis — указаніе на языческое происхождение обычая) съ большимъ тщаниемъ они святять воду. Эту освященную воду они разносять по домамъ и не только окропляются ею, но и моются въ ней. Греки, по словамъ Гугона, допускаютъ себъ еще слёдующее: они молятся предъ образами Богоматери, когда желають имёть потомство мужскаго пола, и дълаютъ Ее при посредствъ того же образа своей кумой, именно они вышають полотно на ея образъ, чтобы Она, подобно действительной воспріемницѣ, приняла крещаемаго ребенка изъ рукъ священника. Къ разряду такого же рода профанація Гугонъ относить нѣкоторые религіозные греческіе обряды, относящіеся до святыхъ угоднивовъ. Между твых какъ Греки, пишетъ полемисть, живыхъ братьевъ ненавидять, они дёлають своими братьями святыхъ угодниковъ, вопреки ихъ волъ. Это происходитъ такъ: они дають деньги священнику, и этоть во время литургін возносить молитву за побратимство

между живымъ грѣшникомъ и святымъ небожителемъ. Для того, чтобы святой угодникъ вступилъ въ это родство, желающій побрататься зажигаеть предъ образомъ святого по врайней мёрё двё свёчки, помазывается масломъ отъ иконы его, и обнимаетъ икону, на которой изображенъ святой, избираемый въ братья. Продолжая свои нападки на богослужебную практику Грековъ, латинскій полемисть порицаеть Грековъ за ихъ обычан при погребении умершихъ. «Когда они собираются на похороны — говорить полемисть то родственники и знакомые цёлують трупь, въ чемъ они поступають какъ язычники, которые говоряли умершимъ: «иди, куда призвала тебя природа, и мы за тобой послѣдуемъ». (Т. е. полемисть послѣднее цёлованіе истолковываеть въ смыслё невёрія въ будущую загробную жизнь). Полемисть находить непристойнымъ обыкновение совершать службу въ будни, когда мало народу въ церкви, и глумится налъ этимъ обыкновеніемъ. Вотъ слова полемиста: «у Грековъ священники совершають службу безъ слушателей, и что всего страниве-будучи окружены женою и сыномъ, говорятъ, привѣтствуя отсутствую-щихъ вѣрующихъ: «миръ вамъ». Жены священниковъ у Грековъ, по увъренію Гугона, вступають на алтарное возвышеніе (chorum), берутъ хлібо́ъ съ жертвенника (de altari), исполняють діаконское служеніе и приготовляють все необходимое, для литургін. ---Въ заключеніе своихъ нападокъ на богослужебную практику Грековъ Гугонъ упрекаеть послёд-нихъ въ нетерцимости къ Латинянамъ. Онъ указываеть, во-первыхъ, на то, что если латинскій священникъ совершилъ евхаристію на ихъ престолѣ, то греческій священникъ не прежде будеть литургисать на немъ, какъ по омовения его; вс-вторыхъ-на то, что если Латинянинъ переходить въ Греческую церковь, то онъ или тайно или публично напередъ долженъ быть снова крещенъ.

Весьма обширный и богатый матеріаль для упрековъ въ отношении Греческой церкви и для издъвательства надъ нею дають Гугону факты действительные или же церетолкованные вкось и вкривь----изъ жизни духовенства и монашества. Гугонъ неистощимъ во всякаго рода обвиненіяхъ на греческое духовенство и монашество. Епископы греческіе, по слованъполемиста, принадлежать къ послёдователямъ Симона Волхва, такъ какъ они даромъ никому не отворять храма, безъ платы не совершать ни одной службы, не отправять погребенія. Духовенство греческое, по мнению полемиста, вполне зависить отъ мірянъ, ибо ихъ патріархи, епископы и архимандриты возводятся въ свое достоинство мірянами (здъсь безъ сомнънія разумьется византійское отношеніе государства къ церкви). По замізчанію полемиста. Греки только монаховъ считаютъ обладающими священствомъ по преимуществу, такъ какъ у нихъ только монахи дають разрёшение грёховъ. Полемисть порицаеть греческое духовенство за рощение волось. Онъ пишеть: «вопреки заповѣди апостола, изрекшаго: если мужъ растить волосы, то это безчестіе для него (1 Корине. 11, 14), Греки заботатся объ отращивания волосъ, въ особенности клирики и монахи; эти посъбдніе (клирики и монахи) не подстригають волось въ форме вруга на темени, но дёлають проборь на челё, подобно женщинё. Въ томъ же родъ поряцание Гугономъ греческаго духовенства и за ращение бороды. Греческие священники, по мнёнію его, отращивають бороду, которую они смачивають (по неосторожности) въ врови Господней при вкушении ся. Полемисть не оставляеть безъ вниманія и брачнаго состоянія духовенства; онъ утверж-

8

даетъ, что діаконы у Грековъ женятся, для того, чтобы достигнуть высшихъ церковныхъ степеней и не потерять своего сана. Гугонъ ставитъ въ упрекъ Греческой церкви ся неразборчивость въ поставленіи священниковъ; по его словамъ, во многихъ мѣстахъ у Грековъ ихъ священники суть мужи крови, они своими руками наносятъ раны другимъ. Гугонъ рисуетъ, наконецъ, самую жалкую картину состоянія греческаго монашества. Монахи у нихъ, жалуется Гугонъ, ночуютъ внѣ монастырей, подобно звѣрямъ, и ѣдятъ каждую минуту на улицѣ; у нихъ во рту и рукахъ постоянно какiе-нибудъ плоды и что-нибудь съѣстное. Они заходятъ въ харчевни. Монахи у нихъ не имѣютъ общей кассы, но каждый имѣетъ свою собственную, отдѣльную.

Гугонъ находить очень много недостатковъ въ религіозномъ состоянія народа-и старается выставить ихъ на видъ, съ цёлію униженія Греческой церкви. О греческомъ народѣ онъ говоритъ: Греки не воздають своимь священникамь доджной чести и заставлають ихъ стоять во время обёдовъ, на какихъ этимъ послёднимъ приходится быть. По самымъ ничтожнымъ поводамъ Греки подвергаютъ священниковъ и клириковъ, какъ дёлали язычники, тяжелымъ навазаніямъ и бьютъ плетьми, въ насмёшку сшибають и комкають шляны своихъ священниковъ, тогда какъ написано: «кто наложить руку на клирика безъпричины или подъ вымышленнымъ предлогомъ, таковой да будеть анаеема» (похоже на 27 пр. Апост.). Латинскій полемисть порицаеть Греческій народь за невоздержность въ пищѣ: Греки, говорить Гугонъ, отличаются неумфренностью и флять не дважды въ день, а столько, сколько представляется къ тому случаевъ. Они не воздерживаются отъ крови и удавленины, ибо они вдять дроздовъ и другихъ птицъ, задушенныхъ силками, и употребляютъ въ пищу внутренности, т. е. вишки, наполненныя свиною кровью (колбасы), и это считается лакомымъ блюдомъ. По увърению полемиста, Греки, лечащие посредствоиъ кровопусканія, отдають въ этомъ случав человвуескую кровь свиньямъ. -- По словамъ того же Гугона. Греки ни во что ставять брачныя узы: какъ скоро одинъ изъ супруговъ не правится другому, они заявляють объ этомъ претору городскому, уничтожають брачные документы и поясъ (instrumentis et cingulis praecisis), и безъ всякаго противодъйствія вступають въ новый бракъ. Полемисть находить у Грековъ недостатовъ вниманія къ общественнымъ святилищамъ. По этому поводу полемистъ замъчаеть: «въ свонхъ домахъ Греки имъютъ модельни, украшенныя образами святыхъ и лампадами, и свёчами; образа чествуются куреніемь; и напротивь мало заботятся о томъ, что церкви, построенныя ихъ предками, приходять въ упадокъ и почти въ запуствніе. Женщинъ онъ упрекаеть въ пристрасти къ фальшивымъ волосамъ и притираніямъ 60).

Итакъ, мы видимъ, что Латиняне предъявляли весьма много обвиненій противъ Грековъ въ религіозномъ отношеніи, но то же дѣлали и Греки съ своей стороны противъ Латинянъ въ XII, XIII и XIV вѣкахъ. Число обвиненій на Латинянъ у Грековъ быстро возрастаетъ. Во времена отъ Фотія до Керуларія число

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Сочиненіе: Graecorum malae consuetudines напечатано среди текста другого анонимнаго сочиненія подъ заглавіемъ: Tractatus contra Graecos — въ видѣ приложенія въ этому послѣднему: Maxima Bibliotheca veterum patrum et antiquorum scriptorum ecclesiasticarum, a Bigne edita, tom. 27, p. 609 611. Lugduni. 1677. Очевидно, сочиненіе: Tract. contra Gr. есть компиляція.

пунктовъ заблужденій латинскихъ волебалось между 10 и 22-мя. Керуларій вмёстё съ греческимъ полемистомъ Никитою Стифатомъ число обвиненій на Латинанъ значительно увеличили. Въ началъ XII въка Нивита Сениъ зналъ уже 32 пункта отступничества Латинянь: въ XIII вёкё сумма заблужденій тёхъ же Латинянъ болёе чёмъ удвоилась. А въ XIV вёкё Греки говорили уже о безчисленныхъ ересяхъ латинсвихъ <sup>61</sup>). — Просмотримъ главнѣйшія обвиненія, какія делались цервовію Греческою противъ Латинской. Мы при этомъ преимущественно будемъ касаться такихъ сторонъ дѣла, которыя представляютъ что-либо новое въ сравнении съ греческой полемикой до XII въка. Нужно сказать, некоторыя изъ такихъ обвененій лишены основанія, безпочвенны или же странны, такъ какъ они мало понятны. - Что касается латинскаго въроученія, то Греки не предъявляють никакихъ новыхъ обвиненій въ этомъ случав, за исключеніемъ того, что съ XIII въка они начинають упоминать объ особенностяхъ запалнаго ученія относительно состоянія умершихъ до всеобщаго воскресенія и относительно чистилища. --- Но зато Греви усматривають много погрешностей въ церкви Латинской --въ богослужебномъ отношения. Такъ въ XIII въкъ они прежде всего упрекали Латинянъ за многія уклоненія отъ нормы въ совершенія таянства евхаристія. Они говорили: 1) Латиняне пріобщаются только въ великую пятницу и еще на смертномъ одрѣ, и при томъ только обыкновенными, а не освященными опрёсновами, защищая себя въ подобной практикъ твиъ, что неизвъстно: кто достоинъ евхаристическаго дара; 2) пріобщающійся полоскаеть водою роть, выплевываеть потомъ ее на полъ, попираеть ногами и

<sup>61</sup>) Hergenröther, B. III, s. 820.

такимъ образомъ безчестить святвишее; 3) еще раньше обвинали Латинянъ въ томъ, что они въ праздникъ Пасхи полагали ягненка на алтарѣ (?), теперь же въ этому прибавляли, что по заколении ягненокъ этоть събдался, остатии сожигались, а цепель хранился въ теченіе года (очевидно обычай этоть являлся вавимъ-то добавленіемъ самой торжественной пасхальной литургін, -- можеть быть, въ воспоминаніе о тайной вечери свангельской); 4) обличалось причащеніе подъ однимъ видомъ. --- Слёдуеть еще замётить, что нёкоторые изъ Грековъ очень строго стали смотръть на совершение Латинянами евхаристи на опръснокахъ, до такой степени строго, что греческий писатель XII вѣка Николай, епископъ Метонскій, сравниваеть греческую свхаристію съ жертвой Авеля, а латинскую, совершаемую на опрёсновахъ, ---- съ жертвой Канна <sup>62</sup>). —Касательно таниства крещенія Греками указывались слёдующія отступленія Латинянъ: 1) что они врестять единовратнымъ погружениемъ, и такимъ образомъ три лица Божества смъщиваются въ одно; 2) что крещаемому младенцу кладуть въ роть соль и смазывають его слюной, а не помазывають его елеемъ, какъ предписано церковію; 3) чтоони врещають дважды, потому что возрастныхь, при разръшения ихъ гръховъ, мажуть масломъ (?); 4) въ позднейшее время ставили въ вину Латинянамъ, что они врещають не чрезь погружение, а чрезь окропление, и въ особенности-чрезъ обливание. -- Что касается таинства показнія, то Латиняне обвинялись въ томъ. чтоу нихъ нётъ духовныхъ отцевъ, такъ какъ иначе они должны были бы знать, вто достоинъ евхаристіи (при-

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Чельцовъ М. Полемика между Греками и Латинянами по вопросу объ опрѣснокахъ, стр. 86. СПБ. 1879. Сочиненіе, пвъ котораго занято авторомъ это замѣчаніе Николая, извѣстио лишь въ рукописи.

помнимъ одно изъ прежде указанныхъ обвиненій), а также въ томъ, что когда получалъ разръшение отлученный, то его бичевали по голому телу. ---Таинство священства Латинской церкви было также предметомъ нападовъ со стороны Грековъ, именнопослёдніе заявляли, что у Латинянъ не во всякое время совершается это таннство, а только четыре раза въ годъ, --- при чемъ вдругъ посвящается большое число діаконовъ и епископовъ. Еще утверждали, что папа по избраніи его соборомъ рукополагался въ свой санъ чрезъ наложение рукл умершаго его предшественника. --- Бракъ въ латинской церкви даетъ также не мало Грекамъ простора для различнаго рода обвиненій на Западныхъ христіанъ. Въ этомъ отношении указывалось прежде всего на допущение браковъ въ недозволенныхъ степеняхъ родства, затвиъ на то, что у нихъ вполнв позволителенъ второй и третій бракъ.-Посты западной церкви давали поводъ ко многимъ укорамъ противъ нея; но новыхъ упрековъ немного. Отмётимъ въ особенности то, что Греки въ саркастическихъ чертахъ описывали такъ называемый у Латинянъ день пецла, которымъ отврывался у нихъ пость четыредесятницы. Восточные полемисты утверждали, что Латиняне по веснь начинали собирать кости всякихъ нечистыхъ животныхъ, потомъ сожигали ихъ, пепелъ смѣшивали съ водой, которой окроплялись въ видахъ освященія. Этою смёсью, говорнии Греви, латинскіе духовные помазывали вёрующихъ въ началё поста, именно помазывали голову, лобъ и лицо, въ томъ предположенін, что это придаеть силы для пощенія.---Другія порицанія Греками Латинянъ касаются образа жизни и поведенія духовенства. Греки указывали на слёдующій странный обычай, воторый будто-бы существовалъ въ латинской церкви: высшіе изъ епи-

скоповъ, когда идуть въ храмъ совершать литургію, имбють при себв нагихъ мальчиковъ, ихъ они окропляють, утверждая, что этоть обрядь придаеть имъ неуязвимость и непобедимость на войне, по достижении ими зрёлаго возраста. Затёмъ Греки осуждали частое перемъщение епископовъ, симонию, безнравственность духовенства, непочтительное обращение съ евхаристией, которую духовные носили съ собой въ дорожныхъ сумкахъ, разнообразіе монашескихъ орденовъ.-Обыденная жизнь латинскихъ христіанъ не оставалась безъ полемическихъ замёчаній со стороны Грековъ. Ихъ изобличали въ томъ, что они вдять кровь и удавленину, вообще нечистую нищу, что они часто влянутся, что влятвопреступленіе у нихъ въ обычав, что они не читаютъ св. Писанія и церковныхъ постановленій, что они вдять съ собаками, дають имъ облизывать тарелки, а потомъ опять вдять изъ нихъ, что они моются удиной и пьють ее. Вообще Греки считали Латинянъ въ религіозномъ отношеніи не выше еретической церкви Армянской. 63) Нѣкоторые изъ Грековъ считали Латинанъ до такой степени закоренълнии въ заблужденіяхъ, что находили безполезнымъ вести съ ними какія-бы то ни было разсужденія и пренія о предметахъ религіозныхъ; ихъ почитали слишкомъ далеко уклонившимися отъ образа воззрёній и мнёній православныхъ людей. Извёстный Византійскій историкъ Никифоръ Григора разсказываеть о себъ, что когда (въ 1333 г.) въ Византію пришли двое латинскихъ

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Всѣ эти обвинительные пункты указаны у Hergenröther'a: Photius, III, 820--826, причемъ авторомъ собраны п приняты во вниманіе весьма многочисленныя свидѣтельства: Николая Метонскаго, Никиты Сенда, Θеодора Вальсамона, Симеона Θессалоникійскаго, Марка Ефесскаго, ритора Мануила, разныхъ анонимовъ мюнхенскія рукописи и пр.

епископовъ для разсужденій о вврв, то онъ сказаль рвчь, въ которой всвии способами доказывалъ, что отнюдь не слёдуеть вступать въ разсужденія съ прибывшими Латинянами. Доказывая свою мысль, онъ раскрываль, что Латиняне любять спорить и никогда не исправляются; онъ утверждалъ, что дёло рёшенное: «Латеняне никогая не согласятся съ нашими мнёніями, хотя-бы въ нашу пользу заговорили всё камни и всё деревья»; раскрываль, что въ основу разсужденій и преній латиняне полагають силлогизмь, который однакожъ непримёнимъ при разъясненія предметовъ божественныхъ; что Греки держатся въры, преданной Спасителемъ и утвержденной соборами и св. отцами и что, поэтому, Грекамъ нёть нужды вступать въ совершенно безполезныя разглагольствованія; что, наконецъ, Латиняне вступають въ пренія не затёмъ, чтобы принять правую сторону, а затвиъ, чтобы послё диспутированія, хотя безо всяваго основания, хвастаться своею мнимою побидой. 64).

Говоря доселё о томъ, при какихъ условіяхъ развивалась и въ какихъ формахъ выражалась религіозная вражда двухъ церквей — латинской и греческой въ XII, XIII и XIV въкахъ, мы не должны однакожъ думать, что въ это время дъйствительно порваны вст связи Запада съ Востокомъ въ религіозномъ отношеніи. Такое представленіе должно имъть нъкоторыя ограниченія. Мы хотимъ указать факты изъ времени, изучаемаго нами, которые свидътельствуютъ, что, случалось, самые видные представители той и другой церкви забывали о своей взаимной религіозной непріязни, относясь одни къ другимъ какъ члены единой, нераздѣльной церкви.

<sup>64)</sup> Нивифора Григоры. Византійская исторія, кн. Х, гл. 8. Переводъ.

Къ такимъ фактамъ мы причисляемъ частые браки Латинянъ съ Греками и наоборотъ, причемъ религіозныя разногласія не прецятствують заключенію брачныхъ узъ. Такъ въ ХІІ въкъ первая и вторая жена императора Мануила Комнина были латинянки. Племянница этого императора Марія Комнина была въ замужествѣ за Фридрихомъ Барбароссой, а потомъ за венгерскимъ принцемъ Стефаномъ. Сынъ того же Мануила Алексей II Комнинъ былъ повёнчанъ съ французской принцессой Агнессой. 65) Многочисленные примеры полобныхъ браковъ можно находить и поздибе. Къ такому-же ограничению представленія о всецёломъ разрывё между Греческой и латинской церковію ведеть и то обстоятельство, что въ это время еще встричаются случан богослужебнаго общенія Грековъ съ Латинянами. Это видимъ при посъщения Константинополя въ половинъ XII въка французскимъ королемъ Людовикомъ VII, Конрадомъ III и другими Западными внязьями. Bъ царствование императора Іоанна Комнина аббать Петръ Клюнійскій обращается въ императору и патріарху византійскимъ съ просьбой о вовстановленія находившагося въ Константиноподё монастыря, принадлежащаго Клюнійской конгрегація, а это предполагаеть болёе или менёе дружелюбное расположеніе между церквами. Далбе слёдуеть упомянуть, что императоръ Мануилъ въ письмѣ къ Конраду III называеть Латинянъ и Грековъ: биодорожанс. т. е. еленовёрными. Жившимъ въ Константинополё по дёламъ торговли Венеціанцамъ, Пизанцамъ, Генуэзцамъ, во времена этого императора, отведено было

<sup>65)</sup> Киннама, кн. II, гл. 4; кн. V, гл. 4; кн. IV, гл. 1. кн. V. гл. 1.—Никиты Хоніата. Царствованіе Андроника, кн. I, гл. 1.

почетное мёсто при богослужения въ знаменитонъ Софійскомъ храмѣ. При дворѣ императора Мануила жили многіе Латиняне, и никакого отреченія оть заблужденій не требовалось отъ нихъ. Два италіанца-Гугонъ Этеріанъ и его братъ Левъ пользовались у Мануила большимъ значеніемъ. 66) — Такова была правтика, но и въ теоріи нёкоторые греческіе писатели и богословы тёхъ временъ смотрёли снисходительно на церковь латинскую съ ея теологическими и обрадовыми особенностами, и наобороть - нъвоторые латинскіе писатели такими-же глазами смотрѣли на церковь греческую. Тѣ и другіе изъ этихъ писателей отстраняли отъ себя мысль, что раздвленіе церквей есть дёло рёшительное и безповоротное. Съ латинской стороны въ этомъ отношения заслуживаетъ вниманія возарёніе Петра Клюнійскаго и Бернгарда Клервосскаго. Первый въ XII въкъ писалъ византійскому патріарху Іоанну Халкедонію: «хотя мы и раздёлены съ вами пространственно и различіемъ языковъ; однакожь мы соединены неразрывно единствомъ вёры и любви. Я желаю заключить съ тобою неразрывный союзъ дружбы, если ты не станешь стыдиться этого» 67). Западный святой Бернгардъ Клервосскій въ томъ же XII въкъ писалъ папъ Евгенію III: «строптивые греки и съ нами и не съ нами, соединены въ въръ, раздѣлены въ любви, хотя то же и въ въръ они кой въ чымъ заблуждаются» — тонъ вообще мягкій 68). — Приведемъ въ томъ же родъ свидътельства Грековъ. Греческий философъ Өеоріанъ, которому императоръ Мануилъ поручалъ столь многія миссін по лёламъ

68) Pichler, ibid.

Digitized by Google

<sup>66)</sup> Hergenröther. B. III, s. 791--792.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Baronius. Annales. Ann. 1119, n. 20. (Pichler. B. I, s. 286).

религіознымъ и который, случалось, вступалъ въ споры съ Латинянами, увъщавалъ монаховъ смотръть на Латинянъ, какъ на братьевъ и притомъ православныхъ; большую часть пунктовъ разногласія онъ считаль касающимися вопросовь только дисциплинарныхъ и не имѣющими отношенія къ вѣроученію 69). Епископъ Іоаниъ (конца XII въка) Китрскій (въ Маведоніи) на вопросъ: можно-ли присутствовать при Латинскомъ богослужении, отввчалъ, что раздоры между церквами касаются только двухъ пунктовъfilioque и опреснововъ, но чтение св. Писания. молитвы, пёснопёнія, храмы, почитаніе честнаго креста и св. иконъ, -- все это у Латинянъ не отличается отъ того, что есть у насъ. Латинское богослужение (собственно погребальное) не языческое (фадиобіа одя ести євлихи), но сообразное съ свящ. Писаніемъ <sup>70</sup>). Не безъ христіанскихъ симпатій относится къ Латинянамъ также и Димитрій Хоматинъ, архіепископъ болгарскій (XIII в.). Ему предложень быль вопрось, считать-ли святою или не святою евхаристію. совершаемую Латинянами на опрёсновахъ, а тавже нужно-ли считать священными церковные сосуды и одежды Латинянъ. Отвёчая на вопросъ, Димитрій не одобряеть латинскаго обычая совершать евхаристю на опресновахъ, но находитъ, что многіе изъ Грековъ выказывають преувеличенную ревность въ борьбъ съ этимъ обычаемъ. При этомъ указываетъ, что нвкоторые изъ Грековъ болёе снисходительно смотрять на латинскій обычай совершать евхаристію, и только по вопросу объ исхождении Духа Св. не дълаютъ уступовъ и не соглашаются съ Латинянами. Димитрій далбе дблаеть такой выводъ: ни евхаристію Лати-

<sup>69)</sup> Hergenröther. B. III, s. 792.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Rhally et Potly. Syntagma, tom. V. p. 404. Athenae. 1855.

нянъ, ни церковные сосуды и принадлежности нельзя нечистыми. Затёмъ, тому же Димитрію Считать приходилось отвёчать и на другой вопросъ: можноли православному епископу входить въ храмы латинскіе и молиться здёсь, и позволительно-ли преподавать евхаристію Латинянамъ, если они приходять въ греческіе храмы. Отвёть Димитрія быль таковъ: если кого приглашають придти въ латинскую церковь, то онъ безъ всякаго сомнёнія долженъ илти туда, ибо Латиняне поставляють иконы въ своихъ храмахъ и почитаютъ ихъ; а также нътъ препятствій преподавать евхаристію Латинянамъ, если они приправославную церковь. Италія — замё-**TBLOX** въ чаеть Димитрій — полна храмами, значительнъйшій изъ которыхъ есть храмъ Петра въ Римѣ. Въ эту церковь входять какъ наши духовныя лица, такъ и наши міряне, молятся здёсь, причемъ они не терпять никакого вреда отъ того, что они находятся въ латинскихъ церквахъ 71). Въ духѣ терпимости говорить о Латинянахъ и Симеонъ, архіепископъ Өессалоникійскій, а зам'ятимъ: онъ жиль въ XV в'якв, когда рознь между греческою и латинскою церковью зашла. очень далеко 79). Съ какою снисходительностію представители церкви Греческой относились еще въ изучаемое время въ церкви латинской, и съ какой благосвлонностью относились представители церкви латинской къ церкви восточной, объ этомъ хорошо можно судить по тёмъ толерантнымъ возврёніямъ, какія высказывались въ литературѣ какъ греческой, такъ и латинской, по одному изъ самыхъ спорныхъ вопросовъ между двумя церквами -- говоримъ объ опрёсновахъ. Между писателями греческими данной

<sup>72</sup>) Pichler. B. I, s. 418-419.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) Rhally, ibid. p. 430-435.

эпохи мы встрёчаемъ не только такихъ, которые не думали строго судить Латинянъ за употребление у нихъ опрёсноковъ, но даже и такихъ, которые не прочь были признать, что вёроятнёе всего и Христосъ совершиль евхаристію на опрёсновахь, но не видёли необходимости держаться опрёснововь въ дальнёйшее время жизни церкви. Къ такимъ писателямъ относится прежде всего Өеофилакть Болгарскій (умершій въ началѣ XII вѣка). Вотъ какъ писалъ по этому вопросу Өеофилакть: «употребление опрѣсноковъ (у Латинянъ) вызываеть во многихъ великое соперничество, и какъ говорятъ-жарче огня, такъ что нъвоторые готовы сворбе испустить духъ, чёмъ отстать оть своего протеста». Онъ находить, что такая чрезмёрная ревность не можеть заслуживать похвалы и считаеть своимь долгомъ разъяснить, какъ на самомъ дёлё маловажно то, что ревнующіе считають особенно важнымъ. Онъ высказываетъ опасеніе, чтобы споры изъ-за опрёсноковъ не разожгли болёе и болбе вражды къ Латинянамъ. Мало того: онъ признаваль, что такъ какъ вечеря Христова происходила въ одно время съ ветхозавѣтною пасхой, то Христосъ употреблялъ на вечери опрѣсноки. «Я полагаю, говорить онъ, что сначала Господь вкусилъ законной пасхи, а потомъ предалъ своимъ ученикамъ и таинство своей пасхи, совершивъ его очевидно отъ того хлёба, воторый тогда находился, а тогда находился безквасный»<sup>73</sup>). — Другой видный представительдГре-ческой церкви XII въка Никита, архіепископъ Никомидійскій, диспутируя съ однимъ западнымъ епископомъ объ опрёсновахъ, высказываетъ слёдующій гу-

73) Will. Acta et scripta... (Lipsiae. 1861): Theophilacti Bulgar. libellus, cap. X—XI (Чельцовъ. Полемика, стр. 92—94; 180—181). манный взглядь на вопрось: предлагая какъ лучшее средство къ рѣшенію вопроса собраніе вселенскаго собора (изъ восточныхъ и западныхъ епископовъ). Никита хочеть, чтобы этоть соборь постановиль: или то, чтобы всв приняли обрядъ употребленія кваснаго хлёба, или то, чтобы всё стали употреблять опрёсноки, или же-если не послёдуеть на это общаго согласія, то по крайней мёрё согласились-бы, чтобы ни Греки не осуждали безразсудно Латинянъслова Никиты-изъ-за опрёсноковъ, ни Латиняне не осуждали Грековъ изъ-за кваснаго хлёба. Онъ вообще призываеть и Грековъ и Латинянъ къ миру и взаимной любви. Никита, наприм., говориль: «необходимо, чтобы всё стеклись къ богатству любви. ибо какъ любовь при святомъ приношении (евхари. стін), такъ и святое приношенія при истинной любви покрывають иножество грёховь, и какъ спасительная жертва не доставляеть спасения безъ любви, такъ и совершенная любовь не соблазняется при различномъ приношения той же жертвы» 74). Подобный взглядъ, умъренный и кроткій, на разность употребленія хлёба для евхаристій иногда встр'ячался въ тв-же времена и у богослововъ Западныхъ. Знаменитый Анзельмъ Кентерберійскій (въ XII в.) писаль касательно хлёба кваснаго такъ: «относительно жертвоприношения, въ чемъ Греки такъ не соглашаются съ нами, по многимъ основаніямъ можно видёть, что они совершають его не противно христіанской въръ, такъ какъ одинаково приносить жертву и благословляющій квасный и благословляющій пресный хлебь. Когда повествуется о Господь, какъ Онъ сделалъ изъ хлеба свое тело, принявъ хлъбъ и благословивъ его, то не поясняет-

<sup>74)</sup> D'Achery. Spicilegium. Tom. I: Anselmi episcopi, liber tert., cap. XIX (Чельцовъ, ibid. 94—97).

ся—прёсный ли то былъ хлёбъ или квасный». Анзельмъ желаетъ одного со стороны Грековъ, чтобы они не порицали совершающихъ евхаристію на опрёснокахъ <sup>78</sup>).

Къ сожалёнію, эти немногіе голоса, на Востокё и на Западё, призывающіе ко взаимному миру и любви членовъ Греческой и Латинской церкви, не были настолько сильны, чтобъ заглушить голоса, иначе настроенные, — и разъединеніе между церквами не могло смёниться согласіемъ и братствомъ.

......

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) Anselmus, De tribus Waleranni (episcopi) quaestiontbus. Migne. Lat. tom. 158, p. 541—547. (Чельцовъ, ibid. стр. 158—159).

## III- Религіозно нравственный характеръ Византійской имперія отъ конца XI до половины XУ в.

Изучение религиозно-нравственнаго характера христіанскаго общества, какого-бы то ни было времени, представляеть большія трудности. Нравственность и религіозность составляють собою фавты не столько внутренней, сколько внутренней, сокровенной жизни человѣка. Историкъ только тогда могъ-бы съ правомъ утверждать, что онъ достаточно изучилъ эти предметы, еслибы былъ въ состоянии проникать въ душу и внутреннее расположение прошедшихъ поколъний, но такъ какъ это невозможно, то ему остается довольствоваться лишь изучениемъ внёшнихъ фактовъ, отм'вченныхъ лѣтописпами. случайныхъ. фактовъ разрозненныхъ, нерёдко противорёчивыхъ, переданныхъ развазчиками, быть можетъ, весьма неточно.

Одну изъ трудностей при изучении вопроса составляетъ то, что въ разсказахъ о прошедшемъ черты темныя, непривлекательныя выступаютъ всегда на первый планъ. Это и понятно, ибо истиннаго нравственность и религіозность, если онв не выражаются въ громкихъ подвигахъ, остаются незамътными, между твиъ какъ пороки и нарушенія требованій религін, по свойственному человѣку стремленію отыскивать недостатки въ другомъ, чтобы оправдать собственные недостатки---пересказываются на разные лады и весьма часто въ преувеличенномъ видъ. Вслъдствіе этого и историки, описывавшіе прежнее время, ярче отмѣчають редигіозно-нравственные недостатки общества, чёмъ его достоинства и добродётели. Этого мало. Въ распоряжении историка нашего времени находится не мало такихъ документовъ, изъ которыхъ онъ и можетъ извлекать только свёдёнія о непривлекательныхъ сторонахъ жизни общества того или другого вѣка. Таковы записи судебныхъ процессовъ. Во всякой подобной записи есть не мало указаній на ть или другія правонарушенія и безнравственные поступки членовъ общества, но въ нихъ ничего не говорится-по самому существу документовъ-о добродётеляхъ и свётлыхъ явленіяхъ въ области нравственной жизни общества. Восполненіемъ этого пробъла не могуть служить ни панегирическія рёчи, ни описанія знаменитыхъ подвижниковъ, ибо панегирическія рёчи весьма рёдко дають правильную оцёнку изображаемыхъ личностей, а описанія подважниковь имбють лёдо съ исключительными явденіями.

Еще философъ Сенека говорилъ: «мы жалуемся, предки жаловались и потомки будутъ жаловаться, что нравы испортились и все святое попрано». Это очень вѣрное замѣчаніе. Приложимо оно не къ одному языческому, а и къ христіанскому міру. За исключеніемъ первыхъ двухъ вѣковъ христіанской исторіи, (да и тутъ еще не нужно упускать изъ вниманія такого явленія, какъ монтантизмъ, который

**9**\*

отчасти возникаеть изъ тэ́хъ-же причинъ, какъ и позднѣйшее монашество—изъ протеста противъ нравственнаго разслабленія жизни христіанской) моралисть остается недоволенъ жизнью христіанъ рѣшительно всѣхъ временъ.

Послѣ всего этого нѣтъ ничего удивительнаго въ томъ, что и историкъ, описывающій исторію христіанской нравственности за періодъ отъ конца XI до половины XV вѣка, за періодъ явнаго и непререкаемаго упадка Византійскаго государства почти во всѣхъ отношеніяхъ, съ одной стороны не можетъ не жаловаться на упадокъ общественной нравственности, а съ другой принужденъ рисовать больше печальныя картины нравственной испорченности, чѣмъ отрадныя картины нравственной высоты и религіознаго совершенства.

Во всякомъ случай указанный историкъ не можетъ изъявлять притязаній, что онъ вполнѣ правильно понялъ описываемую имъ сторону и безошибочно раскрылъ ее. Ни одинъ историкъ нравственныхъ отношеній того или другого вѣка не можетъ похвалиться, что онъ проникъ въ глубины вопроса и въ состояніи исчерпать его. Мы съ своей стороны сочтемъ свое дѣло исполненнымъ удовлетворительно, если знающіе Византійскую исторію не найдуть возможности упрекнуть насъ въ недостаткѣ безпристрастія и признаютъ наше описаніе религіознонравственнаго характера византійскаго общества указанныхъ вѣковъ относительно вѣрнымъ и дающимъ достаточное понятіе о предметѣ рѣчи.

Всё свётлыя и темныя черты религіозно-нравственныхъ отношеній отъ конца XI до половины XV вёка легко наблюдать на образё жизни и поведенія царственныхъ лицъ этихъ вёковъ. Многочисленные Византійскіе историки сохранили для потомства богатые матеріалы для ознакомленія съ указанной стороной вопроса. Нужно только жалёть о томъ, что они были слишкомъ скупы на характеристику общественной или народной нравственности; но и въ этомъ случаё историкъ нашего времени не остается безпомощнымъ: чего не договариваютъ Византійскіе историки, о томъ даютъ хоть и не очень полныя, но все-же драгоцённыя свёдёнія нёкоторые другіе паматники, такъ что совокупность источниковъ даетъ возможность составить приблизительное понятіе и о религіозно-нравственномъ характерё общества, народа.

Странное врёлище представляють Византійскіе императоры изучаемой нами эпохи въ религіозно-нравственномъ отношении. Это какое-то безконечное царство контрастовъ. Добродфтель и благочестие то восходять на императорский тронъ и отсюда действують въ свойственномъ вмъ духѣ, то будто совсѣмъ оставляють царскій тронь. Одинь Византійскій императоръ-благочестивъ, образцово-нравственъ, другой же, рядомъ слёдующій, представляеть собой чуть не чудовище нечестія и порока. Этого мало: одно и то-же царственное лице действуетъ столь различно въ нравственно-религіозномъ отношенія, что приходишь въ истинное изумление отъ такого соединения подобныхъ крайностей. Смёна и смёсь добра и зла, смёсь и смёна неуловимая и постоянная-вотъ религіозно-нравственный характеръ царственныхъ лицъ разсматриваемаго періода. Показное благочестіе беретъ верхъ надъ благочестіемъ сердца;---это-то и можеть объяснять, почему у описываемыхъ лицъ такое непостоянство въ жизни и поступкахъ. Что мы видимъ? храмы великолёпно укращаются, но какъ будто бы для того, чтобы было что грабить въ нихъ; прилагаются заботы о томъ, чтобы имъть тонкое богословское образование, а съ тымъ вмысты

подчасъ предаются забвенію самыя элементарныя истины христіанскія; создаются превосходныя благотворительныя заведенія, а рядомъ съ этимъ подвергается угнетенію весь остальной христіанскій народъ; устрояются великолёпнёйшія религіозныя процессін, но сквозь всю эту помпу часто проглядываеть грубочувственная религіозность; издаются законы, воспрещающіе монахамъ роскопь и обогащеніе, а вмѣстѣ съ темъ для этихъ-же монаховъ, какъ-бы въ расчетв на неминуемое искушение для нихъ, устраиваются такія пиршества, о которыхъ, какъ явленіи небываломъ, считаютъ долгомъ оповестить потомство историки; царственное покровительство монашеству, какь училищу пёломудрія, мирно уживается съ самымъ беззазорнымъ, грубымъ развратомъ самихъ покровителей цёломудрія; прилежно и тшательно изучается Св. Писаніе, но какъ будто только за тёмъ, чтобы хвастаться этимъ знаніемъ, а не за тёмъ, чтобы исполнять заповѣди Божіи и проч.. Словомъ, это какой-то свёть во тьмё, причемъ тьма готова, нужно сознаться, объять свътъ.....

Рядъ царственныхъ лицъ, о которыхъ мы хотимъ говорить, открывается Алекспелоз I Комниномъ (1080 — 1118). Алексъй возшелъ на императорскій Византійскій простолъ, не какъ законный наслёдникъ, а какъ счастливый узурпаторъ. И самъ по себё подобный поступокъ, конечно, не дёлаетъ чести этому Византійскому императору; но непривлекательность его (поступка) еще больше возрастаетъ вслёдствіе того, что войска, помогшія Алексёю сдёлаться императоромъ, въ вознагражденіе своего усердія въ этомъ отношеніи позволили себё буйство, грабежъ и другія безобразія въ столицв<sup>1</sup>). Самъ Алексёй

<sup>1</sup>) Безобразное поведение войска очень живо описано Зонарой. Zonarae. Annales, lib. XVIII, cap. 20 (Migne, tom. 135, чувствоваль, какъ далеко его пособники зашли за ту черту, которая раздёляеть позволительное и тершимое оть непозволительнаго и нетершимаго, а потому, желая смягчить общественные толки, онъ вынуждень быль принять на себя очистительную эпитимію<sup>3</sup>).

Сообщимъ важнёйшія свёдёнія, которыя могуть служить въ характеристикъ нравственности и религіозности императора Алевсвя. По свидетельству Зонары онъ отличался слёдующими нравственными качествами, опредёлявшими общій характерь его жизни и поведения. Онъ былъ спокойнаго нрава и не надмененъ, свободенъ отъ корыстолюбія, разборчивъ при назначении навазаний и доступенъ чувству снисходительности при оцвикв проступковъ; удовольствіями онъ пользовался очень умёренно, быль ласковъ и доступенъ въ сбращении съ лицами, окружавшими его и имъвшими въ немъ нужду<sup>3</sup>).----Склонность КЪ воздержанію и нетребовательность Алевсви въ особенности умвлъ обнаруживать во вреия военныхъ походовъ: подобно лучшимъ полковод-

р. 293). Хотя Зонара жизъ въ XII въкъ и описалъ царствование Алексъя, какъ очевидецъ, но мы въ обзоръ источниковъ изучаемаго періода не дали ему мъста, потому что этотъ историкъ не описывалъ спеціально этого царствования, а пишетъ общую исторію, начиная отъ сотворения міра. Поэтому разсказы его объ Алексъв—кратки и могуть служить лишь къ уясненію и отчасти исправленію показаній Анны Комвиной: трудъ Зонары нельзя разсматривать какъ первостепенное пособіе при изучении царствования Алексъя. О трудъ Зонары можно находить замъчания у Скабалановича: «Визант. государство и церковь» стр. XVII—XX; тотъ же трудъ Oster (Anna Comnena, Theil III) оцъниваетъ, сравнивая его съ сочиненіемъ Анны Коминной, по скольку то и другое сочиненіе касаются одной и той-же темы.

<sup>9</sup>) См. первую главу этнхъ «Очерковъ», тамъ, гдѣ рѣчь ндеть объ историческомъ трудѣ Анны Коминной.

\*) Zonaras. Annales, lib. XVIII, cap. 29 (Migne, p. 324-325).

цамъ древности, онъ дёлилъ съ солдатами всё лишенія и недостатки. Во время войнъ, а этихъ войнъ было при немъ много, онъ являлъ собою примеръ поучительный для своего войска4). Такимъ онъ являлся, какъ полководецъ. Многими преврасивыми качествами отличался онъ и какъ правитель и распорядитель судьбами подчиненныхъ ему лицъ. Онъ щаднаъ и даже награждалъ такихъ людей, которые нивли въ своемъ сердцв самыя злобныя намвренія протнвъ императора, если эти люди чувствовали раскаяніе въ своихъ преступныхъ намъреніяхъ<sup>5</sup>); твиъ меньше производили на него впечатление хульные отвывы и осворбительныя зам'вчанія, какія позволяли себѣ дѣлать противъ императора его враги: за нихъ онъ не истилъ") съ темъ эгонстическимъ упорствомъ и решительностью, на какія бывають способны мелкія натуры. Правиломъ Алексвя было извинять и прощать вакъ явныхъ, такъ и тайныхъ враговъ его царствованія, если покушенія враговъ не соединялись съ нарушениемъ высшихъ государственныхъ интересовъ, а ограничивались непріятностями лично для самого государя<sup>7</sup>). Вообще пролитіе врови при такихъ случаяхъ, гдъ другіе считали это двломъ самымъ естественнымъ-чуждо было душѣ императора Алексвя. Онъ щадилъ военноплённыхъ, когда видель, что избіеніе ихь не имело-бы никакой цёли. При одномъ случай довёренное лице императора-Сенезій предложиль Алексвю казнить военноплённыхъ Печенеговъ; но императоръ не согла-



<sup>4)</sup> Анны Комн. Сказание о дълахъ Алексъя. Кн. II, гл. 7. Русск. пер.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Анны. Сказаніе. Кн. IX, гл. 7 стр. 425.

<sup>bid. KH. V, rJ. 6, crp. 241-2.
Anna Commena. Alexias. Lib. XIV. Migne. tom. 131, p.</sup> 1057.

сился на такое предложение, сказавъ прекрасныя слова: «хоть это и скиеы, но все-же, люди, хоть это и враги, но все-же они достойны милости». Правда, эти Печенеги въ туже ночь были перебиты, по повёствователь утверждаеть, что случай этоть произошелъ безъ вѣдома императора<sup>8</sup>). Во время сраженій, щаля жизнь своихъ воиновъ. Алексей очень заботился о томъ, чтобы не было пролито ни капли лишней крови, принадлежащей его воинамъ; побъда, стоившая слишкомъ много крови, ему доставляла не радость, а печаль<sup>9</sup>). — Очень выдающуюся черту въ нравственномъ характеръ Алексъя составляло стремленіе помогать б'яднымъ и несчастнымъ. Алексей извѣстенъ въ этомъ отношенін, болѣе, чѣмъ многіе другіе Византійскіе императоры. Онъ хоталь, чтобы плоды его филантропическихъ стремленій пережили его самого и сдёлались дорогимъ наслёдіемъ его потомковъ и всего Византійскаго народа. Историки говорять слёдующее: въ Константинополё съ давнихъ поръ существовалъ на Босфоръ домъ призрънія бъдныхъ. Алевсей улучшилъ и расширилъ это убъжище и превратилъ его въ великолъпное и огромное зданіе. Здёсь въ одно и тоже время пом'єщались и пріють для сироть и богадёльня для немощныхъ и престарёлыхъ. Въ богадёльнё существовали отдёленія для мущинъ и женщинъ. Особыя попеченія прилагаль императорь о сиротахь: онь хотёль быть для нихъ какъ-бы отцемъ. Сироты, кромъ содержанія, получали образование религиозное и научное. Ихъ образование ввёрено было учителямъ, назначаемымъ по волѣ императора. По обширности и великолѣпію учреждение въ его цёломъ походило на особый го-

Digitized by Google

<sup>8)</sup> Анны. Сказаніе. Кн. VIII. гл. 6, стр. 385.

<sup>9)</sup> Annae. Alexias. Lib. XIV. Migne, tom. 131, p. 1081.

родъ, находящійся среди столицы. Въ филантропическомъ учрежденіи Алевсёя содержалось 10,000 человёкъ. При нихъ было чуть не такое-же число докторовъ, хирурговъ, учителей и прислуги того или другого пола. Здёсь находилась церковь, украшенная весьма богато; при церкви былъ особый церковный причтъ многочисленный. На издержки этого человёколюбиваго учрежденія императоръ отпускалъ большія суммы денегъ. Управителями здёсь назначались по личному выбору Алексёя люди испытанной честности и отличавшіеся умомъ; между ними встрёчаемъ лицъ сенаторскаго званія, даже царскихъ родственниковъ<sup>10</sup>).

О редигіозности Алексвя даеть нёсколько не безъинтересныхъ указаній историкъ Анна, его дочь. Въ трудовыя минуты военныхъ предпріятій онъ возлагалъ надежду только на Бога, о чемъ и говорилъ отврыто предъ лицами, составлявшими его свиту<sup>11</sup>). Въ этомъ отношения особенно заслуживаеть внимания разсказъ о томъ, какъ императоръ приготовлялся къ битвъ съ печенегами и команами. Историкъ говорить: «не думая откладывать болёе сраженіе, Алексёй сталь презывать себё въ помощники Бога. На закатв солнца имъ первымъ вознесена была молитва, при великомъ освѣщеніи и пѣніи гимновъ. Не дозволяль онь поконться и всему стану, но каждому благоразумному совътовалъ дълать тоже camoe. а грубыхъ заставлялъ. Молитвенные голоса воиновъ, кажется, долетали до самыхъ небесныхъ сводовъ или точние-возносились въ самому Владыки Богу. Въ

<sup>10)</sup> Anna Comnen. Alexias. Lib. XV, Migne p. 1154—1167 (подробно, но риторитно); Zonaras. Annales. Lib. XVIII, сар. 24, Migne, p. 306—7 (очень кратко, указаны лишь главныя черты).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Анна Комн. Сказаніе, кн. VII, гл. 3, стр. 330—31.

самомъ дѣлѣ онъ уповалъ не на воиновъ и коней и не на военное искусство, но все относилъ къ волѣ всевышней. И это продолжалось до полуночи»<sup>18</sup>). При одномъ случаѣ во время сраженія, желая наглядно выразить свою вѣру въ помощь Божію, онъ въ одной рукѣ держалъ мечъ, а въ другой знамя омофоръ Матери Божіей, одну изъ священнѣйшихъ реликвій Византійскихъ<sup>18</sup>) (подъ омофоромъ здѣсь разумѣется головное покрывало Богородицы). Алексѣй былъ хорошо свѣдущъ въ священномъ Писаніи и любилъ при случаѣ цитировать болѣе подходящія къ случаю мѣста изъ библіи<sup>16</sup>).

Въ такихъ чертахъ можно представлять себв луч**шія стороны религіозно - нра**вственнаго **х**арактера Алексвя. Къ сожальнію, его нравственная жизнь не была чужда недостатковъ, а религіозность не была столь искренна, какъ можно было бы это думать. Такъ по отношенію къ его нравственности нужно замѣтить слѣдующее: хотя самъ Алексвй былъ умѣренъ и воздерженъ въ пище, напиткахъ и удовольствіяхъ, былъ совершенно не корыстолюбивъ, но онъ мало заботился о сбережении общественнаго достоянія. Его родня и приближенные поглощали множество общественныхь денегь, жили въ роскоши, отчего страдали государственные интересы<sup>15</sup>). Супружеская жизнь Алексёя не отличалась цёломудренностію. По крайней мёрё въ молодости, но уже на престоль, онъ неръдко измънялъ своей женъ Иринъ и тъмъ причинялъ ей великія муки, вызываемыя чувствомъ ревности<sup>16</sup>). Производитъ непріятное

18) Ibid. KH. VIII, гл. 5, стр. 380-381.

- 13) Ibid. BH. VII, rs. 3. crp. 328-9.
- 14) Ibid. кн. IX, гл. 7, стр. 423 и друг.
- 18) Zonaras. Annal. Lib. XVIII, cap. 29. Migne 325.

<sup>16</sup>) Zonaras. Lib. XVIII, сар. 24. Migne, р. 309. Само собою понятно, Анна объ этомъ совершенно молчить.



впечатлёніе то издёвательство, которое учинялось надъ нёкоторыми лицами, виновными въ одномъ заговорё противъ Алексёя, издёвательствё, конечно, по волё этого послёдняго. Такъ какъ заговоръ былъ своевременно открыть, то виновные, Михаилъ Анема и другія лица, подвергнуты были не тяжкимъ наказаніямъ, но въ числё этихъ наказаній было и такое: преступникамъ острижены были волоса на головё и бородё, но острижены были какимъ-то мерзостнымъ инструментомъ, называвшимся «дропакъ»<sup>17</sup>). Изъ этихъ фактовъ видно, что нравственныя достоинства Алексёя нельзя такъ ставить высоко, какъ это дёлаетъ историкъ Анна Комнина.

Что васается религіозности Алевсёя, то сомнительно, чтобъ она была вполне искренна и истекала оть чистаго сердца. Нужно сказать, что Зонара, который ясно указываеть нравственныя достовнства Алексвя, почему то ничего не говорить о благочестін императора. Едвали это простая случайность. Во всякомъ случав его религіозность едвали не носила хотя въ нёкоторой степени той особенности, воторая отличала дёятельность этого императора, особенности, состоявшей въ хитрости и тонкомъ расчеть; благодаря этой черть характера, императоръ весьма нерёдко являлся не тёмъ, чёмъ былъ на самомъ дълв. Замвчательно, когда Алевсви былъ на смертномъ одрѣ, Ирина, жена его, не смотря на торжественность и знаменательность минуты, обманувшаяся относительно престолонаслёдія, не могла воздержаться, чтобы не воскликнуть, обращаясь къ умирающему: «мужъ, ты и при жизни отличался все-

<sup>17</sup>) Zonaras. Annal. Lib. XVIII, cap. 24, р. 308. Объ этомъ «дропакѣ» здѣсь-же замѣчено, что это инструменть, которымъ mulieres apud Turcos pudentorum pilos evellunt.

возможнымъ воварствомъ, любя говорить не то, что думаль, и теперь, разставаясь съ жизнью, не измёняешь тому, что любилъ прежде». Историкъ, перелающій намъ эти слова Ирины, съ своей стороны не считаеть нужнымъ молчать, что онъ почитаеть Алексвя «человвкомъ, какъ нельзя болве, скрытнымъ», т.-е. такимъ, у вотораго поступки не находились въ соотвётствія съ внутренними расположеніями. Стоеще замѣтить, что вышеприведенныя слова ить императрица Ирина говорила вслёдъ затёмъ, какъ увидала, что Алексей «подняль руки къ небу»<sup>18</sup>) въ знавъ благодарности за то, что ему удалось-тави обмануть надежды своей жены, не смотря на свои объщанія исполнить желанія этой послёлней. Положимъ, разрушая надежды жены, Алевсъй поступалъ на этоть разъ правильно; но всеже весьма странно встрёчать одновременно-нарушение обвшаний, обманъ и молитву.

Не смотря на нъкоторыя ограничения, Алексъя по его религіозно-нравственному характеру нужно относить не къ худшимъ, а къ лучшимъ государямъ Византійскимъ изучаемаго періода.

Считаемъ не лишнимъ сказать нёсколько словъ объ Иринѣ, супругѣ Алексъя. Историкъ Анна восхваляетъ добродѣтели и благочестіе Ирины, своей матери<sup>19</sup>). Нѣтъ основаній отрицать показанія историка. Ирина, дѣйствительно, во многихъ отношеніяхъ представляетъ отрадное явленіе. Между другими ся дѣлами благочестія, видное мѣсто занимаетъ ся заботливость о распространеніи и благоустроеніи женскаго иночества въ Константинополѣ. Такъ она извѣстна

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Нивиты Хоніата. Исторія царствованія Іоанна Компина, кн. І, гл. 2. Русск. переводъ.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) См. первую главу этихъ «Очерковъ», — тамъ, гдѣ рѣчь идетъ объ историкѣ Аниѣ.

учрежденіемъ женскаго монастыря въ Константинополё во имя Пресвятой Дёвы Благодатной. Этоть монастырь состояль подъ личнымъ смотрёніемъ самой императрицы Ирины. Она составила для монастыря уставь, имвешій целью поставить эту обитель на высотв нравственно-религіозной жизни. Уставъ этотъ подробно и тшательно составленъ<sup>20</sup>). Возможно, что онъ начертанъ рукой самой Ирины, женщины очень образованной и начитанной въ богословскихъ сочиненіяхъ. — Но признавая достоинства жизни и поведенія Ирины, въ особенности ея базгочестіе, не слёдуеть въ то-же время преувеличивать ихъ, какъ это делаетъ пристрастный историкъ Анна. Несомнённо, Ирина была горда и надменна, если сравнивать простоту и доступность Алевсвя Комнина съ черезъ чуръ большою приверженностью Ирины къ строгому придворному этикету, стёснительному для лицъ, окружавшихъ эту царственную особу. Видно, что эта послёдняя очень любала давать знать, что она царица, и что всё должны предъ ней трепетать и чувствовать свое ничтожество<sup>21</sup>). Но еще важнее то, что Ирина, любя до страсти свою дочь Анну, ради этой любви готова была преступить законность и справедливость. Она употребляла всъ старанія къ тому, чтобы мужъ ся Алексъй призналъ Анну преемницей его власти, обойдя законнаго наслёдника

<sup>21</sup>) Zonarae. Annales. Lib. XVIII, cap. 29. Migne p. 325.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Уставъ Ирины извѣстенъ и е́ъ русской литературѣ. Его перевелъ покойный проф. Казанскій, а издалъ проф. Мансветовъ, снабдивъ переводъ примъчаніями ученаго содержанія. («Типикъ женскаго монастыря Пресвятой Богородицы Благодатной, основаннаго и устроеннаго императрицею Ириною» и проч. Сы, Труды Моск. археол. общ. за 1878 г.). Это единственный уставъ женскаго монастыря, дошедшій до насъ отъ древности.

Ісанна, своего сына<sup>99</sup>). Такое стремленіе Ирины естественно вносило дисгармонію въ семейныя отношенія царскаго дома и заставляло членовъ семьи становиться другъ къ другу почти во враждебныя отношенія. Конечно, никто не поставитъ такихъ плановъ Ирины и слёдствій, вытекавшихъ изъ этихъ плановъ, — въ достоинство этой царственной особы. Правда Ирина не достигла своей цёли: Іоаннъ сдёлался наслёдникомъ своего отца; но кто прочтетъ историческія сказанія, повёствующія объ обстоятельствахъ восшествія Іоанна на престолъ, тотъ сознается, что Ирина не можетъ претендовать на высокое мёсто въ ряду достойнёйшихъ императрицъ Византіи. Вообще она была немного лучше своего мужа<sup>33</sup>).

Сынъ и преемнякъ Алексъ́я Комнина Іоаниз Комнииз (1118—1143) представляетъ собою одинъ изъ самыхъ ръ́дкихъ примъ́ровъ высоко-нравственныхъ императоровъ, занимавшихъ Византійскій императорскій тронъ. Нелюбимый почему-то своей матерью Ириной, онъ тъ́мъ не менъ́е пріобрѣлъ общую любовь народа. Іоаннъ — это былъ императоръ, о которомъ историки не говорятъ ни одного дурного слова<sup>\$4</sup>). Въ теченіе 25-лъ́тняго его царствованія кротость и милосердіе составляли правила государственнаго управленія. Подъ его скипетромъ смертная казнь перестала проявлять свое могущество, какимъ она ознаменовала себя въ прежніе вѣка. За-

<sup>94</sup>) Нужно впрочемъ сказать, что царствованіе Іоанна по какой-то причинѣ не было описано ни однимъ современникомъ; всѣ извѣстія о немъ находимъ у позднѣйшихъ Византійскихъ историковъ (Киннама и Никиты).

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Zonarae Annal. Lib. XVIII, сар. 24, 27. Мідпе р. 310. 319. Никиты Хоніат. Исторія. Царствованіе Іоанна, кн. І, гл. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>\$3</sup>) Zonarae. Lib. XVIII, cap. 28-9. Migne, p. 322-323.

мвчательные примвры вротости и милосердія императоръ показалъ при слёдующихъ случаяхъ. Сестра его. извёстная Анна Комнина не хотёла примириться съ совершившимся фактомъ, восшествіемъ Іоанна на престоль; она не хотвла примириться съ твиъ. что императорскій тронь, на который она разсчитывала, благодаря содействію въ этомъ отношенія матери. занять другимъ. Спустя около года послё вступленія Іоанна на престоль она сдёлала попытку путемъ революціи отиять царскій престолъ у своего брата. И это делаеть Анна, та самая Анна, которая въ извёстномъ историческомъ трудѣ повсюду проявляетъ такую скромность и женственность! Но планы ея не осуществились, кажется, благодаря совёстливости ся мужа, о которомъ она по этому случаю съ непристойной ироніей («въ самыхъ срамныхъ выраженіяхъ») отвывалась, что природа по ошибки перемитала полы людей и Вріеннію дала вивсто мужской душу женскую. По Византійскимъ обычаямъ Анну слёдовало казнить, а ся имущество конфисковать. Но императоръ Іоаннъ милостиво ръшаеть сохранить ся жизнь и только присуждаеть конфисковать ся имущество. Но и это послёднее распоряжение не было приведено въ исполнение: по ходатайству приближеннаго въ нему человъва (Авсуха) Іоаннъ отмённыъ свое приказание<sup>35</sup>) и ограничивается въ отношени къ виновной упреками и порицаніями. Съ такою-же безприм'трною снисходительностію относится Іоаниъ и въ брату своему Исааку, позволившему поступокъ, очень похожій на поступокъ Анны. Поссорившись изъ-за какихъ-то пустявовъ съ своимъ братомъ, Исаавъ удалился за предѣды государства, тамъ перебывалъ у различныхъ

<sup>25)</sup> Никиты Хон. Царствование Іоанна, гл. 3.

пародовъ съ цёлью найти себё союзниковъ, которые помогли-бы ему отнять престоль у брата. Но поиски Исаака оказались безплолны. Онъ съ повинной годовой возвратился къ царю въ Византію. Какъ-же царь принялъ преступнаго брата? Выёсто всякихъ наказаній, «онъ обласкалъ его и сердечно обнялъ; онъ не скрываль и въ душё никакой тайной непріязни къ Исааку: онъ не больше радовался о побъдъ. чёмъ о возвращения брата» \*\*). Никита Хоніать дёлаеть слёдующую характеристику Императора Іоанна въ нравственномъ отношения. «Это былъ человъкъ, который и царствомъ управлялъ превосходно и жилъ богоугодно», онъ былъ далекъ отъ распущенности, воздерженъ, щедрость была чертой его характера. По зам'вчанію того-же историка, Іоаннъ являлся врагомъ безумной роскоши, которая почти всегда господствовала при Византійскомъ дворъ, и служилъ прекраснымъ образцемъ простоты жизни для всей Византія. Никита такъ говорить: «какъ убійственную заразу, онъ изгналъ изъ царскаго дворца празднословіе (лесть?) и чрезм'врную роскошь въ одеждів и столь: и желая. чтобы всё домашние подражали ему, онъ не переставалъ упражняться во всёхъ видахъ воздержанія»<sup>27</sup>). Вообще императоръ Іоаннъ, даже по отзыву Гиббона, столь далекаго отъ всякой лести Византійскимъ императорамъ, въ правственномъ отношении «былъ строгъ къ самому себѣ и снисходителенъ къ другимъ, онъ былъ цѣломудренъ и воздерженъ и даже философъ Маркъ Аврелій не пренебрегъ-бы его безъискусственными доблестями, истекавшими изъ сердца, а не заимствованными отъ школь. Подъ властью такого монарха невинности

10

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ibidem, гл. 9.

<sup>17)</sup> Царствование Іоанна, гл. 12.

нечего было опасаться, а для личныхъ достоинствъ было отврыто самое широкое поприще. Добродѣтели Іоанна были благотворны и ничёмъ не запятнаны. Это былъ, по сужденію историка, самый лучшій и самый великій изъ Комниновъ»<sup>28</sup>).—Съ другой стороны религіозность и набожность Іоанна служать предметомъ восхваленія для историвовъ. Теплая вфра, усердная молитва къ Пресвятой Богородицѣ составляли для него укръпленіе въ бъдахъ и услажденіе среди радостей жизни. Такъ если случалась опасность во время войны, «онъ становился, по свидътельству Никиты, предъ иконой Богоматери и съ воплемъ и умоляющимъ взоромъ смотря на нее, проливалъ слезы болѣе горячія, чѣмъ потъ воиновъ». Побъда надъ врагомъ побуждала императора выражать его религіозное чувство въ какихъ-либо видимыхъ для всёхъ знакахъ благочестія. Такъ, одержавъ однажды побёду надъ печенёгами, онъ, по возвращенія въ Константинополь, учредиль въ знакъ благодарности Богу особый праздникъ, называвшійся у византійцевь праздникомь Печенѣговъ<sup>\$9</sup>). Или при другомъ случав, одолввъ враговъ, царь слёдующимъ образомъ выразилъ свою благодарность Богу за ниспосланную побёду, ясно показывая, что религіозность Іоанна далеко оставляла за собою гордость побъдителя. Византійскіе историки воть какъ описывають тріумфальный въёздь Іоанна въ Византію послё побёды надъ Персами. Когда наступилъ день для торжественнаго шествія, улицы украсились коврами, испещренными золотомъ и пурпуромъ, тутъже развѣвались ткани, на которыхъ художественною рукою вышиты были лики Христа и Святыхъ. Ве-

<sup>28)</sup> Гиббона. Исторія. т. V, 366, 381. Русск. перев.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Никиты. Царств. Іоанна. гл. 4-5.

ликолёпная тріумфальная колесница, которую везли лошали шерстью бёлёе снёга, назначалась для царя. Но царь, не желая показаться гордымъ побёдителемъ, не сълъ на нее, а помъстилъ на нее икону Богородицы, такъ какъ эта икона сопровождала его въ ноходахъ. Приказавъ первъйшимъ вельможамъ вести подъ узду коней и поручивъ своимъ близкимъ роднымъ надзоръ за колесницей, онъ самъ пошелъ впереди, неся вресть. А придя въ Софійскій храмъ, онъ предъ лицемъ всего народа воздалъ благодареніе Богу. Какъ ни привыкли Византійцы къ религіознымъ церемоніямъ, но все же это соединеніе пышности съ царской благочестивой скромностью вызвало такое удивление, что о немъ считаетъ нужнымъ замётить одинъ изъ историковъ<sup>30</sup>). Историкъ Никита Хоніать, принимая во вниманіе высокія достоинства Іоанна, признаеть его идеаломъ царей Византійскихъ. Онъ говоритъ: «Іоанна и до сихъ поръ (начал. XIII в.) всв прославляють хвалами и считають такъ сказать, вёнцомъ всёхъ царей, возсёдавшихъ на Византійскомъ престолѣ изъ рода Комниновъ. Но и по отношенію во многимъ изъ древнихъ и лучшихъ императоровъ можно сказать, что онъ съ одними изъ нихъ сравнялся, а другихъ даже превзошелъ»<sup>\$1</sup>). Этотъ лестный отзывъ твиъ замвчательнве, что Никита строго судить другихъ императоровъ XII вѣка. — Жена императора Іоанна, по сказанію другаго историка Киннама, представляла собою тоже образець высоко-нравственной жизни. Родомъ иностранка (она дочь венгерскаго короля) Ирина, по его словамъ, была государыней, отличав-

<sup>30</sup>) Киннамъ. Царствов. Іоаниа и Мануила, кн. 1, гл. 5. Никиты, гл. 5.

31) Царств. Іоанна, гл. 12 (кон.).

10\*

шеюся предъ всёми другими скромностью и исполненною добродётели. Все, что ни получала отъ царя-супруга и изъ государственной казны, она не сберегала подобно скупцу, но и не тратила на наряды и роскошь, но въ теченіе всей своей жизни оказывала благодёянія каждому, кто просилъ ен помощи. Она построила въ Византіи во имя Вседержителя монастырь, который, по увёренію историка, былъ во всёхъ отношеніяхъ замёчателенъ<sup>39</sup>).

Остается жалёть, что такія глубово-религіозныя и высоконравственныя личности, какъ императоръ Іозниъ и его супруга Ирина, были явленіями весьма не частыми на императорскомъ Византійскомъ тронѣ. Уже наслёдникъ Іоанна, сынъ его Мануилъ Комнинъ (1143-1180 г.), былъ человёкомъ другого характера и направленія. Народъ Византійскій, восхищаясь статностью и красотою новаго императора, въ простотв души воображалъ, что съ силами юности будетъ соединяться у новаго властителя и мудрость старости 33). Но это была жестовая ошибка. Онъ наслёдоваль отъ отца военные таланты, но общественныя добродётели Іоаннъ какъ будто унесъ съ собою въ гробъ. Большую часть своего 37-летняго царствованія Манунль проводить въ безконечныхъ войнахъ, а въ Византію является, казалось, только для того, чтобы сорить деньгами, предаваться роскоши и разврату. Онъ окружилъ себя иностранцами, которые обирали его --сколько хотёли; назначивъ управлять финансовою частью государства людей строгихъ и бережливыхъ, Мануилъ однакоже въ тщетномъ стремлении прославиться щедростью, по словамъ есторива (Ниветы)

<sup>39)</sup> Киннам., кн. I, гл. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Никиты Хоніат. Исторія. Царствованіе Мануила, кн. І, гл. 1.

«безъ всякой мёры раздаваль и расточаль скопленное. Его пышность и роскошь, какъ бездна, поглощали государственные доходы». Онъ находился въ позорной и отврытой связи съ своею родною племянницею, съ которой пировалъ и веселился на преврасныхъ островахъ Пропонтиды. Эта страсть императора дожилась тяжкимъ бременемъ на государство. По словамъ историка, «сынъ, родившійся царю отъ Өеодоры, (такъ звали его племянницу), а потомъ и другія дёти переводили на себя цёлыя моря денегъ»<sup>84</sup>). Мануилъ представляетъ собою первый ясный образецъ изъ описываемаго нами времени-образець той смёси хорошихъ и дурныхъ качествъ, о которой мы зам'вчали, какъ о характеристической черть Византійскихъ императоровъ отъ XII до полов. XV въка. Въ самомъ двля, онъ является чистымъ аскетомъ во время военныхъ походовъ, спитъ на палящемъ солнцѣ, на снѣгу, теривливо и спокойно переносить всв неудобства походной жизни — и даже умышленно лишаеть себя всёхъ удобствъ. Напротивъ, среди мира, въ Византіи онъ можетъ жить лишь въ роскоши, утопаетъ въ сладострастныхъ оргіяхъ 35). Въ религіозномъ отношени онъ представляеть ту же смъсь добра и зла. Мануилъ глубоко привязанъ къ върв и церкви, онъ смиренно преклоняеть свою буйную голову предъ святостью церкви, но это не мешаеть ему въ то же время быть жалкимъ, но убѣжденнымъ суевѣромъ. Въ качествъ факта, доказывающаго благочестие Мануила, историкъ Киннамъ описываетъ поведение императора при перенесения въ Византію одной, впрочемъ весьма подозрительной, священной реликвыя. Этоть историвъ разсказываеть: «Мануилъ съ большимъ тор-

<sup>34)</sup> Ibidem KH. VII, rJ. 2,

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Ibidem, rz. 3.

жествомъ церенесъ въ Византію священный, издавна лежавшій въ Ефесъ камень и присоединиль его къ другимъ священнымъ цамятникамъ столицы. Что это былъ за камень, говорить историкъ, открывается изъ слёдующаго разсказа. Когда Христось умерь и положенъ былъ на камень, то Богородица, припавъ къ нему, горько плакала. Эти слезы, упавъ тогда на камень, остаются и донынѣ неизгладимы. Взявъ этоть камень. Марія Магдалина плыла на немъ прямо въ Рямъ, чтобы явившись предъ лицемъ императора Тиверія обвинить предъ нимъ Пилата и Іудеевъ-убійцъ Христа. Но какимъ-то образомъ занесенная въ Ефесскую гавань, она оставила камень здёсь. Съ того времени до настоящаго камень оставался въ Ефесъ. Этоть-то камень перенесень быль теперь съ свётлымъ торжествонь. Въ торжественной процессии участвовалъ весь сенатъ, все духовенство и монашество столицы; участвоваль и царь Мануиль «Мануиль, отмвчаеть съ особеннымь ударениемъ историкъ, --- даже поддерживалъ камень своимъ плечемъ», а по другому сказанію: «царь возложиль камень себь на хребеть», «ибо въ подобныхъ случаяхъ-продолжаетъ Киннамъ, Мануилъ смирялся болёе, чёмъ сколько нужно, и къ такимъ предметамъ обыкновенно приступалъ съ уничижениема 246). Но повидимому преданный христіанской редигій. Мануиль въ то же время является человѣкомъ, насквозь пропитаннымъ суевѣріями. Онъ вопрошаеть у гадателей, сколь долго продолжится рядъ царей изъ фамилів Комниновъ; получаеть отвёть, что греческое слово: дида опредбляеть продолжительность царствования его фамилия; отсюда онъ завлючаеть, что послё того, какъ царствовали уже Ком-

<sup>36</sup>) Киннамъ. Кн. VI, гл. 8. Слич. Никиты. Царствов. Мануила, кн. VII, гл. 7.

нины съ именами, начинающимися «съ буквъ: « (альфа)-Алевсёй, (йота)-Іоаннъ, и буквы ц (ми)-онъ самъ Мануилъ; еще остается царствовать одному съ именемъ, имѣющимъ начальную букву: « (альфа); безпоконтся, кто это будеть царствовать послѣ него, такъ какъ у него сначала не было дътей мужскаго пола; недов'врчиво смотрить на родственниковъ съ именами, начинающимися этой подозрительной буквой: альфа; называеть потомъ сына своего Алексвемъ, чтобы въ исполнение предречения именно его сынъ-Алевсёй съ начальною буквою: Альфа въ имени, царствоваль послё него; совётуется со звёздочетами, во время беременности своей жены <sup>37</sup>) и т. д. — Подъ конець жизни Мануиль принимаеть монашество, но почему? не потому, что хотёлъ подвигами благочестія загладить пороки своей жизни, а единственно потому, что постигшая его болёзнь смертельна. Съ какою неожиданностію умирающій Мануиль захотёль облечься въ иноческій чинъ, это видно изъ того, что во дворцѣ не оказалось монашеской одежды, пригодной для этого случая, почему на Мануила надёли гдё то въ торопяхъ найденную ветхую и короткую мантію, которая едва достигала до колѣнъ новопосвященнаго инока 38).

Послёдній императоръ изъ фамилін Комниновъ, занимавшій царскій престолъ въ Византін во второй половинё XII вёка, въ нравственномъ отношеніи былъ не въ примёръ хуже Мануила. Въ немъ замёчается уже рёшительный перевёсъ зла и безнравственности надъ лучшими качествами души. Таковъ былъ двоюродный братъ Мануила Андроникъ Комнинъ, занимавшій краткое время (1183—1185 г.) Византійскій

<sup>87</sup>) Нивиты, царствов. Мануила, вн. IV, гл. 6, стр. 186; вн. V, гл. 7, стр. 217.

<sup>38</sup>) Нивиты. Ibid. Кн. VII, гл. 7,

Digitized by Google

императорскій тронъ. Молодость Андроника — это была какая-то эпонея распутства. Преступныя связи съ женщинами то завязывались, то прерывались, словомъ, мвнялись, какъ одежды. Свои подвиги по этой части онъ началъ кровосмѣшеніемъ съ своей двоюродной племянницей Евдокіею 39). Когда его упрекали за подобную связь, онъ преспокойно оправдывался тёмъ, что весь его родъ таковъ; онъ говорилъ, что люди одной и той-же породы всегда какъ то бывають похожи одни на другихъ и что онъ лишь подражаетъ своимъ роднымъ (ироническій намевъ на тогдашняго императора Мануила) 40). Въ видахъ любовныхъ похожденій, Андроникъ предпринимаеть путешествіе въ Антіохію, такъ какъ онъ наслышался о существованія тамъ пеобыкновенной красавицы, по имени Филиппы <sup>41</sup>). Съ цёлью плёнить эту красавицу, онъ съ увлечениемъ отдается роскоши, доходитъ до крайней изысканности въ нарядахъ, съ помпою ходить по улицамъ, окруженный телохранителями съ серебрянными луками, словомъ, по замфчанію Никиты, онъ вполнѣ «посвящаеть себя служенію Афродиты». Этимъ онъ старался, по выраженію того-же историка, плёнить ту, которая его плёнила, — въ чемъ онъ и успёлъ4?). Продолжая рисовать нравственно-распущенный образъ Андроника, - Никита слёдующими чертами описываеть его дальнвишія похожденія. «Изъ Антіохіи Андроникъ отправляется въ Іерусалимъ, вспоминая, какъ вошка о мясъ, о прежнихъ своихъ побъдахъ и занимается новыми продёлками. А такъ какъ онъ не

<sup>39</sup>) Евдокія была сестрой той Өсодоры, которая пользовалась фаверомъ Манупла.

40) Никит. Царствов. Мануила, кн. III, гл. 2.

41) Филиппа—сестра императрицы Маріи, второй жены Мануила—и дочь латинскаго принца Раймунда.

42) Нивиты, Царствов, Мануила, вн. IV, гл. 5.

привыкъ стёсняться въ жизни, и до безумія любя женщинъ, безъ разбора, какъ конь, удовлетворялъ своей нохоти, то и здесь вступаеть въ преступную любовную связь съ Өеодорой»<sup>43</sup>), а эта Өеодора была дочь его двоюроднаго брата<sup>44</sup>). — И этому-то жуиру судьба предназначила сдёдаться императоромъ Византіи. Его дарствование было истиннымъ несчастиемъ для имперін. Сначала онъ приближается въ престолу въ качествѣ опекуна малолѣтняго императора Алексѣя. сына Мануилова (1180-1183 г.), и затёмъ преступленіями пролагаеть себѣ путь къ престолу. Андроникъ вкрался въ довъріе неразсудительнаго Византійскаго народа, и визств съ этимъ довъріемъ похитилъ царскую корону. Одною изъ первыхъ жертвъ жестокости Андроника была императрица Марія, жена Мануила, и тиранъ былъ настолько изобрътателенъ, что мучилъ несчастную женщину предъ смертію и заставилъ сына ея, малолётка Алексёя, подписать смертный приговоръ матери 45). За нею слёдовала очередь ел безпомощнаго сына, не смотря на то, что Андроникъ торжественно клялся, что будетъ заботиться о благв малолётняго императора. Несчастнаго юношу задушили тетивой ночью, и Андроникъ съ презрѣніемъ попирая ногами трупъ, приказалъ отрубить у него голову, представить ее себв и отмвтивъ императорскою печатью, велёль бросить голову въ одно, а трупъ въ другое мъсто 16). Съ юной женой Алексвя, съ которой этотъ послёдній вступиль въ бракъ лишь фиктивно, - малолётокъ не могъ быть дёйстветельнымъ мужемъ, -- съ этой особой Андроникъ, пре-

46) Ibidem, ra. 18.

<sup>4)</sup> Нивиты. Царствов. Мануила. Ibidem.

<sup>44)</sup> Өеодора — правнука императора Алекстя Комчина и вдова Герусалимскаго короля Балдунна.

<sup>45)</sup> Нивиты. Царствов. Алекстя II, Комнина, гл. 17,

старёлый, сгорбившійся, износявшійся и хилый, не постыдился насильственно вступить въ бракъ 47). Но странный этоть бракъ, вонечно, не уцёломудрилъ безпутнаго Андроника. Съ утвержденіемъ на Византійскомъ престоль, онъ дветь полный просторъ своимъ страстямъ. Историкъ Никита пишетъ: «часто оставляль онь столицу и съ толпою блудниць и наложницъ проводилъ время въ усдиненныхъ мъстахъ, гдѣ воздухъ благораствореннѣе; любилъ выбирать въ этомъ случав поэтическія природныя пещеры въ горахъ и прохладныя рощи и водилъ съ собою любовниць, какъ пътухъ куръ или козелъ козъ на пастбищъ. Лишь своимъ придворнымъ, и то немногимъ, онъ показывался, а пъвицамъ и блудницамъ у него всегда быль открытый доступь: ихъ онъ принималъ во всякое время. НЕгу и роскошь онъ любилъ, продолжаетъ историкъ, подобно Сарданапалу, написавшему на своей могнай: я имёю только то, что я влъ и студодвиствовалъ. Словомъ, говоритъ историкъ, онъ остался Епикурейцемъ, человѣкомъ крайне развратнымъ и до неистовства преданнымъ сладострастію» 48). Къ тому, что нами сказано, присоединались и многія другія весьма невыгодныя черты, характеризующія Андроника. Для него ничего не стоило держать себя самымъ униженнымъ образомъ, если ему нужно было достигнуть какого либо благопріятнаго результата: тогда, по выраженію историка, онъ «ласкался какъ собака» 49).

<sup>48</sup>) Никиты Хон. Царствов. Андроника Комнина, кн. 11, гл. 2. Замѣчательно, что Андроникъ дѣлалъ нѣкоторыхъ благородныхъ Византіяновъ свонии любовницами противъ ихъ воли и потомъ противъ же ихъ воли постригалъ въ монахини, не смотря на то, что нѣкоторыя изъ нихъ имѣли мужей. Толкованіе Вальсамона на 3 пр. Анкирскаго собора. См. русское изданіе правилъ съ толкованіями. Стр. 911—912.

49) Никиты, Царствов. Алексъя II, гл. 12.

<sup>47)</sup> Нивиты. Царствование Андроника, кн. 1, гл. 1.

Онъ умёль такъ жалобно заплакать при случай, что своимъ искусствомъ притворяться могъ ввести въ заблужденіе и не простодушныхъ людей <sup>50</sup>). Но рядомъ съ этимъ онъ являлся неумолимо жестокъ, когда онъ зналь, что его жестокость легко сойдеть ему съ рукъ. Казни и ссылки — составляли главный предметь его царскихъ распоряжеій. Вскорѣ по вступленіи его въ управление государственными дёлами, «одни изъ люлей знатныхъ, по словамъ историка, были изгнаны изъ дома и отечества и разлучены со всёмъ дорогимъ сердцу; другіе заключены были въ темницы и желівзныя оковы, иные лишены зрения-и всегда безо всявой явной вины» <sup>81</sup>). Самые усерднъйшіе его слуги не могли быть увёрены ни на часъ въ своей безопасности. «Кому вчера подносиль онь вусокь хлёба, замёчаеть Никита, кого поиль благовоннымь, цёльнымъ виномъ, съ тёмъ сегодня поступалъ злёйшимъ образомъ»<sup>32</sup>). Убійства сменяли убійства; его тираннія простиралась рышительно на всихь. «День, пишеть историкъ, когда онъ возвращался въ Византію отъ своихъ безумныхъ оргій на островахъ Пропонтиды, быль самымъ несчастнымъ днемъ. Казалось, ни съ чёмъ другимъ возвращался онъ, какъ только съ тёмъ, чтобы губить и рёзать людей, которыхъ подозръвалъ въ злоумышления противъ себя. Будучи до глубины души проникнуть жестовостью, этоть челов'вкъ считалъ погибшимъ тотъ день, когда онъ не ослёння вого-либо. Не было пощады даже и слабому полу» 52). Византійскій народъ, преимущественно высшихъ классовъ, вышелъ наконецъ изъ терпънія — я

- 50) Ibidem, ra. 13.
- 51) Ibidem, r. 14.
- <sup>\$2</sup>) Ibidem.
- <sup>53</sup>) Нивиты. Царствован. Андроника, кн. 11 гл. 2.

Digitized by Google

Андроникъ сдёлался жертвою народнаго бунта <sup>84</sup>). Но даже въ Андроникъ, этомъ потерянномъ человѣкъ, можно наблюдать характеристическую черту другихъ императоровъ Византійскихъ — присутствіе въ немъ добраго элемента рядомъ со зломъ. Объ Андроникъ разсказывають, что онъ обыкновенно зачитывался посланіями ап. Павла, любилъ испещрять свои письма изреченіями великаго апостола и не щадилъ драгоцъннаго металла на украшеніе его иконъ. По выраженію Никиты Хоніата, Андроникъ походилъ на сфинкса: «будучи отчасти звъремъ, украшеннымъ всеже лицемъ человѣческимъ, не совсѣмъ пересталъ онъ быть человѣкомъ»<sup>35</sup>) и, прибавимъ, даже христіаниномъ.

Не лучше послёднихъ Комниновъ, а много хуже были въ нравственномъ отношеніи немногіе представители новой династіи Ангеловъ, занимавшіе Византійскій престолъ въ концё XII и въ самомъ началё XIII вёка. Это были люди порока и чувственныхъ утёхъ. Укажемъ на нёкоторыхъ императоровъ изъ фамиліи

54) Повидимому влодѣянія Андронива не дають мѣста для биагопріятныхъ сужденій о немъ. Не такъ однакоже на самомъ дѣлѣ. Если Гиббонъ называеть Андроника «чудовищемъ» и «Нерономъ» (т. V, стр. 378; т. VI, 569), то Фалльмерайэръ (Oster. Anna I, 2) серьезно сравниваеть Андроника съ Карломъ Великимъ и Петромъ Вел. и называеть его величайшимъ между Византійскими императорами. Главную его заслугу видять въ томъ, что онъ хотбаъ соврушить испорченный классъ аристовратовъ; дѣйствительно Андроникъ стремился къ этому (Нивиты. Царствов. Алевствя II, гл. 14. Eustathii Narratio de Tessalonica urbe a Normannis capta, cap. 33, 36). Ho справедливо можно возражать, что средство спасения государства было столь же опасно, какъ и то зло, какое хотъли искоренить (Oster. Ibid.). Впрочемъ вопросъ о цълихъ безчисленныхъ убійствъ, совершенныхъ Андроникомъ, не принадлежитъ къ области церковной исторіи.

<sup>86</sup>) Нивиты. Царствов. Андроника ки. II, гл. 13.

Ангеловъ. Исаакъ Ангелъ (1185-1195 г.) все вреия проводнаъ въ пиршествахъ. По меткому выраженію Никиты. «всё мысли свои онъ погружаль въ опоражняемыя блюда»<sup>56</sup>). Самыми обычными гостями за Соломоновскими, какъ называеть ихъ историкъ, обѣдами Исаака были некоторые испорченные монахи константинопольсвіе; это были люди, по словамъ Накиты, «въ насмѣшку надъ собой принявшіе иноческій образъ, гонявшіеся только за царскими объдами, поглощавшіе, какъ и самъ Исаакъ, разнаго рода самую свёжую, самую жирную рыбу и попивавшіе самое цёльное, старинное, душистое вино»<sup>57</sup>). Эти пиршества называли «Соломоновскими», потому что они «представляли цёлыя горы хлёбовъ, царство звърей (по множеству мясныхъ снъдей), море рыбъ и океанъ вина»<sup>58</sup>). Иногда эти пиры сопровождались самыми дикими, варварскими развлеченіями. Когда «однажды пошла, по остроумному выраженію историка. самая жаркая осада блюдъ во дворцѣ. Исаакъ въ видѣ веселаго эпизода или въ видѣ дессерта приказалъ подать голову одного убитаго возмутителя Враны; ее принесли съ искаженнымъ ртомъ, съ закрывшимися глазами, бросили на поль и какъ мячъ начали дротиками перекидывать изъ стороны въ сторону въ разныхъ направленіяхъ» 39). Другія пріят-

<sup>58</sup>) Никиты. Парствов. Исаака Ангела, кн. III, гл. 6. Роскошь Исаака Гиббонъ описываеть въ такихъ чертахъ: «его пиршества превосходили все, что когда либо придумывала царская роскошь: число его евнуховъ и служителей доходило до двадцати тысячъ, а на содержаніе двора и столъ онъ тратилъ ежедневно по 40.000 р., что составляло ежегодный расходъ въ 40,000,000 руб.» Т. VI, 569.

<sup>59</sup>) Никиты. Царствов. Исаака, кн. 1, гл. 9.



<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Царствов. Исаака Ангела. вн. І, гл. 7 (историвъ цитируетъ слова человъка, близкаго въ Исааку).

<sup>57)</sup> Царствов. Исаака витесть съ сыномъ его Алекстемъ гл. 3.

ныя занятія царствующаго Исаака состояли въ слёдующемъ: «онъ увѣшивался разными одеждами какъ корабль съ галантерейными товарами; завивался. Наряжаясь подобно павлину, онъ не позволялъ себъ надёвать одного и того же платья дважды. Любя забавы и услаждаясь пёснями нёжной музы. парь наполнилъ дворецъ шутами и карликами, раскрывалъ широво двери для всякихъ коменліантовъ и скомороховъ». Все это сопровождалось пьянствомъ и наглымъ сладострастіемъ<sup>60</sup>). — Какъ ни странно это, Исаакъ, при всей своей нравственной распущенности. показывалъ себя человѣкомъ религіовнымъ и другомъ страждущихъ и неимущихъ. Въ отношения къ церквамъ и монастырямъ онъ отличался замвчательною щедростію. Одни изъ нихъ онъ украшалъ, другіе поправляль. Онъ сдёлаль множество драгоцённыхъ окладовъ на иконы. Одинъ общирный доиъ Исаакъ обратилъ въ страннопріимницу, устроивши въ ней столъ на сто человъкъ, равное число кроватей и столько-жо стойль для дошалей: такъ что останавливающіеся здёсь бёдняки-путешественники могли жить въ убѣжищѣ безо всякой платы нѣсколько дней. Оденъ дворецъ Исаакъ также обратилъ въ больницу и устроиль отличную богадельню. Когда пожарь истребилъ сверную часть Константинополя, онъ приказалъ раздавать деньги для облегчения пострадавшихъ. Въ страстную недѣлю онъ разсыпалъ подарки бёднымъ вдовамъ, неимущимъ невёстамъ<sup>61</sup>). Но рядомъ съ такими обнаружениями благочестия и милосердія-въ исторія парствованія Исаака встрвчаемъ и грабежи церковныхъ сокровищъ. Такіе кон-

<sup>60)</sup> Никиты. Царствов. Исаака Ангела, кн. III, гл. 6. Здёсь же передается одна изъ тѣхъ циническихъ шуточекъ, какими забавлялись Исаакъ и гости за вкуснымъ обѣдомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Никигы. Царствов. Исаака Ангела, кн. III, гл. 7.

трасты могли существовать, кажется, только у Византійскихъ императоровъ, которыми благочестіе понималось въ чисто-формальномъ смыслѣ. Историкъ Никита передаеть, что Исаакъ отбиралъ у церквей священные сосуды и давалъ имъ житейское употребленіе. Вивсто бражныхъ кубковъ, у него за столомъ служили драгоцённыя чашеобразныя издёлія. какія висёли надъ царскими гробницами; священническія умывальницы превращались въ его рукомойники: снимая съ крестовъ и Евангелія дорогіе оклады, онъ дёлалъ изъ нихъ ожерелья и цёпи. Когда же вто-либо замѣчалъ императору, что это святотатство, то Исаакъ отвёчадъ, что онъ дёлаетъ тоже, что дёлалъ и Константинъ, который гвозли Христовы вдёлаль въ узду своего коня и шлемъ <sup>••</sup>). Съ его фальшивымъ благочестіемъ мирно уживалось суевёріе самаго нисшаго сорта. Въ одизъ городовъ по сѣверо-западному берегу номъ Мраморнаго моря проживаль нѣкій полоумный шарлатанъ, по имени Васильюшка; онъ слылъ предвъщателемъ будущаго; въ хижинъ его всегда толиилось много празднаго народа, въ особенности изъ низшихъ классовъ: пастуховъ, крестьянъ. матросовъ; его пророчества были запутанной, обрывочной болтовней; иногда этоть гадатель позволяль себъ дикія и неприличныя выходки-въ особенности въ обраніи съ женщинами. И тёмъ не менёе, когда И саакъ быль въ городъ, гдъ жиль этоть Васильюшка, онъ не преминулъ посътить этого, какъ онъ называлъ его, отца Василія. Предвёщатель будущихъ судебъ ничего толковаго не напророчилъ императору, а ограничился тёмъ, что обезобразилъ палкой портреть императора, нарисованный у него на ствив.

69) Ibidem.

Присутствовавшіе истолковали это впрочемъ какъ дурное предзнаменование для императора<sup>63</sup>).---Вторымъ императоромъ Византійскимъ изъ дома Ангеловъ быль брать Исаака — Алексий III (1195—1203 г.). Онъ не можеть быть причисленъ къ хорошимъ государямъ. Безграничная расточительность, отличавшая царствование Алексвя Ангела, приводить къ истощению государственнаго казначейства. Очутясь въ безденежьъ, онъ хочеть отобрать у церквей всъ драгоцённые священные сосуды, за исключеніемъ потировъ. Но онъ встрётилъ сопротивление и огранячился разграбленіемъ дарскихъ гробницъ64). Историкъ Никита отдаетъ честь этому жалкому императору по врайней мёрё за то, что «онъ не выкалываль гдазь, не отрёзываль ни рукъ, ни ногъ, какъ грозды съ винограда, не былъ мясникомъ по отношению къ подданнымъ»<sup>65</sup>). Значитъ и это уже считалось современниками большимъ благодѣяніемъ судьбы. Жена этого императора Евфросинія съ ея любовными похожденіями была предметомъ неистощимыхъ разсказовъ, восполнявшихъ собою и безъ того богатую скандальную хронику Византін<sup>66</sup>).

Въ началѣ XIII вѣка Константинополь подпалъ иодъ власть латинянъ врестоносцевъ. Императорскій Византійскій тронъ перенесенъ былъ въ Никею. Это несчастіе образумило, шедшихъ по пути нечестія, Византійскихъ государей. Громъ ударилъ, Византійцы встрепенулись. По врайней мѣрѣ, нѣкоторые изъ Византійскихъ императоровъ въ Никеѣ показали себя образцами нравственности и религіозности. Такимъ

- 68) Ibidem, кн. III, гл. 10.
- 66) Никиты, ibidem, кн. 1, 3; кн. 11, гл. 2.

<sup>63)</sup> Ibidem. Гл. 8.

<sup>64)</sup> Никиты. Царствованіе Алексія, брата Исаака, кн. І, гл. 8.

быль въ особенности императоръ Іоаниз Ватаца (1222-1255) 67). Вивсто безумной расточительности, отличавшей многихъ императоровъ Византійскихъ XII вѣка, онъ показываетъ собою примёръ чисто-сельской жизни. Оно заводить у себя хлёбопашество, разводить коровъ, овецъ, лошадей, занимается продажей естественныхъ произведений своего хозяйства. Невиданная идиллическая простота нравовъ господствуеть во дворцѣ императора. Всѣ родственники Іоанна и его вельможи слёдують примёру царя. Роскошь изгнана была какъ изъ дворца царскаго, такъ и изъ домовъ вельможъ. Императоръ запретилъ повупку дорогихъ иностранныхъ тканей. изготовленныхъ Итальянцами, Вавилонянами и Ассиріянами 68). Д'вла благотворенія и религіозности заняли въ двятельности Іоанна Ватацы первое место. Онъ заводитъ больницы и богадёльни, доходъ съ нёкоторыхъ участвовъ земли, принадежащихъ къ вотчинь императора, назначенъ былъ для пропитанія престарѣлыхъ, больныхъ и убогихъ. Тамъ и здѣсь императоръ строилъ храмы въ честь св. креста, Богоматери и Предтечи: снабдилъ ихъ имѣніями и доходами; не оставляль безъ своего вниманія и монастыря. Какъ на слабость въ поведения Іоанна Ватацы, историкъ Никифоръ Григора, подробно описывающій это царствованіе, указываеть на случай увле-

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Іоаннъ Ватаца (Дука) былъ вятемъ Өеодора Ласкаря перваго императора, правившаго имперіей изъ Никеи.

<sup>68)</sup> Дъйствительно до нашего времени дошла новелла Іоанна Ватады съ подобнымъ содержаніемъ. Императоръ запрещаетъ употребленіе иностраннаго приготовленія одеждъ — Вавилонскихъ и Ассирійскихъ, подъ опасеніемъ слъдующей угровы за неисполненіе приказанія: «сами-же они — не послушные — и ихъ родъ признаются лишенными чести» (атінос). Zachariae. Ius Graecoromanum. Pars III, р. 574.

ченія царя одной придворной дамой до забвенія своихъ семейныхъ обязанностей; но тотъ же историвъ замёчаеть, что Іоаннъ не остался нераскаяннымъ и въ этомъ проступкѣ; онъ, по замѣчанію историка, чувствоваль укоры оть совёсти, какъ оть иглы, и просилъ у Бога прощенія грѣха 69). — Съ выгодной стороны историки изображають и другого императора Никейскаго періода сына Іоанна Ватапы — Θеодора П (1255-1258 г.). Историкъ Пахимеръ такъ харавтеризуеть этого государя: «не было ни дня, ни ночи, ни времени скорбей, ни часовъ радости, ни восхода, ни захода солнечнаго, когда видели бы или слышали, что царь не расточаеть благодёзній или самъ лично, или располагая въ тому другихъ». Не смотря на то, по замѣчанію историка, онъ однакоже для своихъ вельможъ казался тяжелымъ государемъ, потому что назначаль людямъ должности и удостоиваль ихъ почестей, обращая внимание не на благородство происхожденія и родственныя связи съ царсвимъ домомъ, а на отличныя качества. Кто былъ съ нимъ въ родствъ, тому, по мнѣнію царя Өеодора, уже очень довольно было и одного этого преимущества. Историкъ, кромѣ того, похваляетъ этого государя за то, что онъ любилъ науки и благодътельствоваль всёмь ученымь 7.).

Но въ концу, если можно такъ выразиться, Никейскаго заточенія Византійскихъ императоровъ, съ перенесеніемъ во второй половинѣ XIII вѣка столицы въ Константинополь, императоры являютъ собою большею частью печальные примѣры нравственной испорченности, нравственнаго разслабленія. Михаила

<sup>70</sup>) Пахимера. Исторія о Миханлѣ и Андроникѣ Палеологахъ, кн. I, гл. 13. Русск. перев.

<sup>69)</sup> Никифора Григоры. Византійская (Римская) исторія, кн. 11, гл. 6—7. Русск. перев.

Палеолога (1261-1282), заставившій латинянъ повинуть Константинополь и занявшій опять тронъ Константина Великаго, далеко не былъ любителемъ добродѣтели. Путемъ преступленія достигаеть онъ престола. Онъ приказываеть ослёпить ввёреннаго его попеченію малолётняго императора Іоанна, сына Өеодора Ватацы, и тёмъ отдёлывается отъ этого своего соперника дитяти. Это преступление твиъ менве рекомендуеть нравственный характеръ Михаида-Палеолога, чёмъ изобрётательнёе оно было. Найдено нужнымъ сдёлать неспособнымъ къ царствованію Іоанна-и для этого избирается ослёпление его -- путемъ медленнаго разрушенія его зрвнія. «Ему испорчены глаза — пишеть историкъ Пахимеръ — не раскаленнымъ желёзомъ вдругъ, а какой-то накаляемой и обращаемой предъ глазами побрякушкой, такъ что врѣніе дитяти сперва ослабѣвало, а потомъ мало-помалу совершенно погасло». Затёмъ ослёпленный вѣнценосецъ былъ заключенъ въ врѣпость подъ стражу. «А тѣ клятвы, замѣчаетъ историкъ, какія даваль Михаиль Палеодогь касательно охраненія жизни Іоанна, были проглочены царемъ, какъ огурецъ». Царственный отрокъ Іоаннъ былъ не единственной жертвой жестокой души Михаила; много потерпёли отъ него и приверженцы Іоанна. «Однихъ изъ нихъ онъ выгналъ изъ службы, другихъ подвергалъ наказаніямъ»<sup>71</sup>). Особенно много потерпѣлъ риторъ по имени Оловолъ: ему отръзываютъ носъ и губы и постригають его въ монахи. Впослёдствій Одоводу приплось перенести еще многія поруганія отъ жестокости тирана. Разги вавшись однажды на Оловола, Миханль приказаль «обвёшать его овечьими внутренностями со всёми находящимися въ нихъ нечистота-

<sup>71</sup>) Пахимеръ. Ibid. кв. III, гл. 10-11.

11\*

ми, приказаль не переставая бить его по устамь овечьею печенью и въ такомъ видъ водить его вмъстё съ нёкоторыми другими лицами по улицамъ Византін» 78). Михаилъ Палеологъ вообще былъ человѣкомъ, умѣвшимъ чисто-іезуитскимъ способомъ успокоивать свою грешную совесть. Съ такою священной вещью, какъ клятва, онъ обходился своеобразно. Разскажемъ одинъ случай. Сынъ его Андроникъ, посланный съ войскомъ противъ Сербовъ, склонилъ сербскаго вождя Котаницу сдаться, причемъ даль клятвенное объщание, что онъ не потерпить оть царя ничего дурного. Михаилъ Палеологъ однако же задумаль ослёпить Котаницу. «Вёдь не я влялся», разсуждаль онь, «а мой сынь безь моего соизволения». Узнавъ о намърения отца, Андроникъ явился къ нему съ ходатайствомъ за несчастнаго Котаницу. Отецъ въ отвътъ на ходатайство сына и на приведенный имъ аргументъ, что если Котаница будетъ ослъпленъ, то чрезъ это онъ, Андроникъ, будетъ клятвопреступникомъ, сталъ ему доказывать, что никакого клятвопреступничества не будеть, потому что онъ то Андроникъ сохранитъ клятву, а царь, какъ свободный отъ клятвы, данной безъ сношения съ нимъ, можеть поступить такъ, какъ того требуетъ безопасность. Къ чести Андроника нужно сказать, что онъ старался принять мёры къ спасенію Котаницы отъ опасности 73). — А какъ мало Михаилъ дорожилъ религіозными интересами, это видно изъ того, что онъ употреблялъ всъ усилія для подчиненія церкви Греческой --- Латинской въ такъ назыв. унін. Таковъ былъ Михаилъ Палеологъ. Но несправедливо было бы думать, что Миханду чужды были дёла благочестія.

<sup>72)</sup> Пахимеръ. Ibid. кн. V, гл. 20.

<sup>73)</sup> Пахимеръ. Ibidem. кн. VI, гл. 27.

И этотъ государь, подобно многимъ его предшественникамъ, умълъ соединать, повидимому, несоединимое-порочность и зыбкость нравственныхъ началъ съ религіозностью. До насъ сохранилась автобіографія Михаила Палеолога, въ которой онъ показываеть рёдкую заботливость о благоустройствё монастырей. Онъ возобновилъ монастырь св. мученика Димитрія въ Византін, снабдилъ его неоскудъвающими доходами, заботливо выработаль для него нёчто въ родѣ устава, опредѣлилъ штатъ монастыря, назначилъ ему на въчныя времена быть подъ покровительствомъ Византійскихъ государей и т. д. Подобнымъ же образомъ онъ позаботился и о многихъ другихъ монастыряхъ, перечисленныхъ въ его автобіографін 74). Миханлъ заботился объ украшенія и обогащения знаменитаго Софійскаго храма 75) и проч.

Лучше былъ въ религіозно-правственномъ отношеніи преемникъ Миханла, сынъ его Андроникъ II Палеолого (1282-1328 г.). Какъ правитель имперіи, Андроникъ считается малоспособнымъ государемъ. Но въ этомъ отношения нельзя очень строго судить Андроника: запутанныя и тяжелыя обстоятельства времени сдёлали-бы затруднительнымъ управление государствомъ Византійскимъ и для императора болѣе умнаго и искуснаго. Кроткій, любящій науку и просв'ященіе, желавшій для всёхъ быть полезнымъ, Андроникъ стоялъ-бы на высотѣ своего призванія, еслибы онъ жилъ и царствовалъ въ болёе мирныя и покойныя времена, напримъръ хотя бы въ XII въкв. Но во всякомъ случав, что касается религіозно-нравственнаго характера этого императора, то

<sup>74</sup>) «Автобіографія Миханла Палеолога» въ греческомъ текстѣ и русск. переводѣ. Напечатана съ греческой рукописи въ «Христ. Чтен.» 1885, т. П. см. стр. 560--562, 565-568, <sup>78</sup>) Пахимеръ, кн. П., гл. 2,



онъ заслуживаетъ уваженія и похвалы. Личныя его добродѣтели не запятнаны ни однимъ историкомъ. Его общественныя добродѣтели тоже рисують образъ Андроника съ лучшихъ сторонъ. Григора говорить о преемникѣ Михаила: «на престолѣ возсѣдалъ умъ степенный, не любившій лицемврія и взвѣшивавшій все по совъсти, какъ предъ Богомъ»<sup>76</sup>). И нельзя думать, что историкъ хочетъ льстить Андронику. Андроникъ действительно былъ таковъ. Въ этомъ отношении очень замёчателенъ слёдующий примёръразсказанный другимъ историкомъ — Пахимеромъ. Однажды императоръ получилъ анонимный памфлеть, въ которомъ заключалось великое множество клеветъ, а въ томъ числё и какія-то клеветы и обвиненія на самого императора. Какъ-же поступилъ Андроникъ? Другой на его мёстё разорваль-бы рукопись, не обративъ вниманія, или-же принялъ-бы мъры къ отысканію клеветника. Не такъ поступилъ царь. Чувствуя себя невиновнымъ во взводимыхъ на него обвиненияхъ, онъ ръшается публично прочесть и разоблачить выдумки памфлетиста. Для этого онъ собираеть во дворець епископовь, клириковь, монаховъ, допускаетъ на засёдание и народъ. Здёсь онъ по порядку разбираеть параграфъ за параграфомъ въ памфлетѣ. Въ этомъ случаѣ императоръ хочетъ дбиствовать въ свою защиту словомъ и доводами разсудка, а не авторитетомъ власти<sup>77</sup>). По нашему суждению, указанный поступокъ доказываеть, **TTO** императоръ дъйствительно хотълъ «все взвѣшивать по совъсти». Благочестіе Андроника тоже не можеть подлежать сомниню. Въ печаляхъ и радостяхъ

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Григора. Византійская исторія, вн. VII, гл. 12. Русск. перев.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>) Pachymeris. De Michaële et Andronico Palaeologis, tom II, Lib III, cap. 22; p. 244-5. Edit. Bonn.

жизни онъ обращается съ молитвою къ Богу. Особенно онъ пламенно молился предъ иконой Богородицы; устраиваль въ честь Богородицы торжественныя процессия, при чемъ самъ показываль примёръ самаго глубокаго благоговёнія къ небесной Заступницѣ<sup>78</sup>). Возстановленіе и украшеніе храмовъ было его любимымъ дёломъ; это онъ дёлалъ съ такою щедростію, что построеніе новыхъ храмовъ не потребовало бы больше издержевъ, чёмъ какія онъ употреблялъ на возстановление и украшение уже существующихъ храмовъ<sup>79</sup>). Его ревностію къ благочестію объясняется то, что онъ показываль такую заботливость о дёлахъ церкви и ихъ благоустроеніи, какою могли похвалиться немногіе Византійскіе императоры. Пахимеръ говорить: «вакъ близко къ серлцу царя лежали дёла церкви, какъ онъ заботился о мирѣ и спокойствіи, это доказывается многими примърами исторіи его царствованія»<sup>80</sup>). Правда, эта заботливость императора рёдко приводила къ благимъ результатамъ, но въ этомъ нельзя винить Андроника, съ чёмъ соглашается и Пахимеръ<sup>81</sup>), безпристрастный цёнитель царствованія. этого Если справедлива мысль, что достоинства человъка познаются въ несчастіяхъ, то мы должны признать Андроника обладающимъ высокими качествами души. Подъ конецъ жизни онъ былъ свергнутъ съ престола своимъ внукомъ, Андроникомъ же, и долженъ быль проводить жизнь въ забвеніи и средь матеріальныхъ лишеній. Но послёднее обстоятельство не убило его склонности въ щедролюбію. Разскажемъ два случая, въ которыхъ выразилась эта склонность

- 78) Pachymeris. ibid. Lib. III, cap. 13, p. 231.
- <sup>79</sup>) Григоры. вн. VII, гл. 12.
- 80) Pachymeris, ibid. Lib. III, cap. 22, p. 244,
- <sup>81</sup>) Ibid.



въ очень яркой и самоотверженной формв. «Незадолго до смерти, говорить Григора, Андронику по болёзни нужно было теплое одёяло; всёхъ денегъ у царя оказалось три волотыхъ, на нихъ-то и нужно было сдёлать покупку. Но въ это время одинъ изъ слугъ равсказываетъ ему о своей крайней бёдности. Растроганный царь отдаеть ему свои послёднія три монеты». А воть и другой случай, разсказанный твыъ-же историкомъ. Однажды на послъднія деньги онъ купилъ себъ какого-то сладкаго аравійскаго напитва, предписаннаго ему докторомъ. Но прежде чёмъ отвёдать питье, одинъ изъ слугъ государя проснять его помочь ему чёмъ-либо въ облегчение долговременной его болъзни. Не имъя ничего, Андроникъ отдалъ ему свой напитокъ. «Такъ онъ былъ скоръ на помощь страждущимъ, говоритъ историкъ, и по смерти у него ничего не осталось, кромъ долга»<sup>89</sup>). Нельзя умолчать о томъ, что при многихъ лостоинствахъ, Андроникъ имѣлъ тотъ недостатовъ, что онъ былъ суевъренъ не менъе простолюдиновъ<sup>83</sup>).

Не вдаваясь въ утомительныя подробности относительно остальныхъ императоровъ, занимавшихъ Византійскій престолъ въ XIV и первой половинѣ XV в., скажемъ объ императорахъ этого времени очень кратко. — Преемникомъ Андроника II или Старшаго былъ его внукъ Андроникъ III или Младийй (1328—1341), какъ онъ называется въ отличіе отъ предшественника. Ничего хорошаго нельвя сказать объ этомъ Андроникѣ. Въ молодости онъ запятналъ себя распутствомъ и показывалъ себя непочтительнымъ къ дѣду. Его распутство было пря-

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Григоры. Кн. Х, гл. 1 (ad fin.). Этими двумя фактами въ жизни Андронива тронуть даже Гиббоиъ (VII, 98).

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Примъры въ этомъ родъ будуть упомянуты впослъдствии.

мой причиной смерти его брата Мануила и косвенной-его отца, Михаила <sup>84</sup>). Онъ доходить до такой нравственной распушенности, что разъ приходитъ къ своему дёду во дворецъ съ цёлію убить этого послёдняго, и только дасковость дёла останавливаеть его злодийскій умысель<sup>85</sup>). Что хорошаго можно ожидать отъ такого человека? Разумется, ничего. И дъйствительно его царствование было самымъ жалкимъ во всёхъ отношеніяхъ. Охоту и ловчихъ онъ любилъ больше самой царской власти<sup>86</sup>). Григора указываеть нёкоторыя немногія добрыя качества въ Андроникъ Младшемъ<sup>87</sup>), но они меркнутъ предъ его правственной распущенностью.---Андроникъ былъ другомъ Іоанна Кантакузина, того Кантакузина, который потомъ на нёкоторое время становится императоромъ Византійскимъ (1347-1355). Трудно сказать, на чемъ утверждалась эта дружба, нбо между Андроникомъ и Кантакузиномъ инчего не было общаго. Другъ Андроника совсѣмъ былъ другого характера. Честность, семейныя добродётели, благочестие и замѣчательное трудолюбие составляли отличительные признаки Кантакузина<sup>88</sup>).

О послёднихъ Византійскихъ императорахъ—Іоаннъ, Мануилъ, опять Іоаннъ и Константинъ Палеологахъ—едва-ли стоитъ говорить. Они представляютъ собою печальные образы религіозно нравственныхъ несовершенствъ<sup>89</sup>). Нъкоторое исключеніе пред-

- <sup>84</sup>) Григоры, кн. VIII, гл. 1.
- 88) Григоры, Ibid. гл. 6.
- 86) Гнббонъ. Т. VII, 97.
- 87) KH. XI, rJ. 11, crp. 561.

<sup>88</sup>) Понтанъ начерталъ очень лестный образъ Кантакузина въ Vita Ioannis Cantacuseni (приложена къ 1-му тому боннскаго изданія исторіи Кантакузива). См. также первую главу вашихъ «очерковъ».

89) Достаточно прочесть двѣ страницы у Гиббона (VII,

Digitized by Google

ставляетъ развѣ одинъ Константинъ Палеологъ, послѣдній Византійскій императоръ, но о немъ будемъ имѣть случай говорить впослѣдствіи.

Теперь сообщимъ нёкоторыя свёдёнія о религіозно-нравственномъ состояния Византийскаго общества въ цёломъ его видё въ ту же эпоху (отъ конца XI до пол. ХУ в.). Византійскіе историки, какъ ни скупы они на замвчанія касательно правственно-религіозной жизни народа, все же дають нъсколько интересныхъ извёстій въ указанномъ отношеніи; къ этому присоединимъ данныя, находимыя въ другихъ историческихъ документахъ, относящихся къ изучаемымъ нами въкамъ. Не завидна была, какъ мы видёли, религіозно-правственная репутація Византійскихъ императоровъ. Отсюда смёло можно заключать, что и само общество было не лучше императоровъ. И это заключение будеть върно, потому что оно подтверждается историческими фактами. Естественно, поэтому, что и въ дальнъйшемъ нашемъ повъствования изображение некрасивыхъ сторонъ жизни займетъ самое видное мъсто 90).

<sup>166—167),</sup> на которыхъ говорится объ императорѣ Іоаниѣ Палеологѣ (XIV в.) и его сынѣ Мануилѣ, чтобы убѣдиться, до какого правственнаго паденія доходятъ послѣдніе Палеологи.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>) Въ Христіанск. Чтеніи, 1886 г. т. І, помѣщена довидно большая статья (стр. 544—592) проф. Скабалановича подъ заглавіемъ: «о иравахъ Византійскаго общества въ средніе вѣка». Очеркъ этотъ интересенъ и богатъ фактами. Но онъ главнымъ образомъ посвященъ изученію XI вѣка (очевидно, статья автора есть ничто иное, какъ закъючительная глава его диссертаціи: «Византійское государство и Церковь въ XI в.», 1884 г., но не вошедшая почему— то въ составъ его книги), а дальнѣйшимъ вѣкамъ авторъ удѣляетъ немного вниманія. При этомъ нужно замѣтить, что подъ «средними вѣками» Византіи—онъ разумѣетъ эпоху отъ X вѣка (почему?) до паденія Константинополя подъ власть Турокъ. По существу нашей задачи, мы займемся преимущественно тѣми вѣками, которые менѣе интересовали автора равсматриваемой статьи,

Одной изъ очень прочныхъ опоръ нравственности служить уважение человѣка въ своей личности. не то самоуважение, которое выражается въ гордости и надменности, а то, которое заставляеть его избъгать всего такого, что унижало бы его въ глазахъ другихъ, и въ особенности всего, что не гармонируетъ съ его извъстными общественными обязанностями. Можно утверждать, что Византійцы, не смотря на свойственное имъ надменіе, мало заботились о сохранени чувства собственнаго достоинства. Исторія знаетъ не мало такихъ примъровъ. Вотъ какъ, по описанію Никиты Хоніата, нѣкоторые сенаторы выражали свою радость (вёроятно, притворную) при извъстіи о восшествія на престолъ Андроника Комнина. Дёло происходило на улицё. «Сбросивъ съ себя сенаторскіе головные покровы и взявшись за виствшіе на спинѣ бѣлольняные плащи, сенаторы распустили ихъ на подобіе шаровъ, составили изъ простонародья хороводъ и принявъ надъ ними начальство, стали пъть на пріятный и мърный напевь, випрыгивали впередъ и, сводя руки какъ бы для рукоплесканія, слегка потрясали ногами, кружились посрединѣ и сопровождая свою пляску пѣніемъ и кли. ками, колотили землю. Какая глупость и безуміе!» восклицаеть историкъ<sup>91</sup>). Не всегда заботились о сохранени своего достоинства даже и патріархи Византійскіе 99). Послушаемъ, что разсказываеть Григо. ра о возвращении патріарха Исаін (XIV в.) изъ заточенія въ Манганскомъ монастырѣ, куда онъ былъ заключенъ Андроникомъ Старшимъ, на Византійскую патріаршую канедру, на что послёдовала воля новаго

<sup>91)</sup> Исторія царствованія Алексвя II Комянна, гл. 18.

<sup>92)</sup> Говоря о Византійскомъ обществѣ, мы будемъ касаться и состоянія духовенства, такъ какъ не видимъ основанія выдѣлять это сословіе няъ ряда прочихъ сословій,

паря, Андроника младшаго. «Взявъ Исаію отсюда, говорить историкъ, и посадивъ на одну изъ царскихъ колесницъ съ пурпуровыми украшеніями, царь возвратиль его на натріаршую казедру. Въ этой процессіи никто ни изъ епископовъ, ни изъ пресвитеровъ не шелъ ни впереди, ни позади; пли-же съ веселыми пёснями флейтщики и флейтщицы (онё-же, замётимъ, играли въ Византіи и роль гетеръ), танцоры и танцовщицы. Одна изъ флейтщицъ — живопистеть историкъ---выдававшаяся изо всёхъ красивою наружностью, сввъ на коня въ мужской одеждѣ, ѣхала то впереди воиновъ, то впереди патріарха, при чемъ безстыдными и пошлыми шутками легко возбуждала нескромный смёхъ, какъ въ патріархѣ (sic!), такъ и другихъ»<sup>93</sup>). Патріархъ Вдетъ по улицанъ Византіи, въ обществъ флейтщицъ - гетеръ, внемлеть сальнымъ шуткамъ одной изъ нихъ --- невозможная, но действительная картина! Какимъ нравственнымъ безчувствіемъ нужно обладать, чтобы не понимать, какъ это было съ патріархомъ Исајей, что подобное сообщество роняетъ достоянство пастыреначальника столицы? Если такъ мало думали о своемъ достоинствъ патріархи, то нътъ ничего удивительнаго въ томъ, что клирики еще менте думали объ этомъ. И действительно, некоторые клирики, забывая о своей честя и служении, нередко брали на себя пріятное занятіе-развлекать публику скоморошествомъ. Вальсамонъ, на основания наблюдений надъ современнымъ ему (XII в.) обществомъ, передаеть такія извёстія о клирикахъ своего времени: «нѣкоторые изъ клириковъ въ вѣкоторые праздники (?) иногда ходять въ видъ монаховъ или даже въ видѣ четвероногихъ животныхъ. А иные изъ клириковъ,

93) Григоры. Кн. IX, гл. 6.

подражая всадникамъ, бьють по воздуху пальцами, красять себѣ щеки и притворно исполняють нъкоторыя дёйствія, свойственныя женщинамъ и другія неприличія, чтобы возбудить тёмъ смёхъ въ зрителяхъ». «Когда я спрашивалъ — говорить канонисть — какимъ образомъ это дозволяется, то не услышалъ ничего другого, кроме того, что это делеется по давнему обычаю» 94). Отъ клириковъ въ этомъ случав не отставали и учителя дётей, не смотря на то, что имъ слёдовало бы не менёе клириковъ заботиться о сохранения своего достоянства. «Учителя дётей-по словамъ того-же свидётеля --- ходили по площадямъ въ сценическихъ личинахъ и совершали неприличныя дёйствія»<sup>95</sup>). Мы не хотимъ причислять къ лицамъ, сохраняющимъ свое достоинство и тёхъ, кто въ сустномъ желаніи казаться краше и моложе, придумывали всякія средства казаться такими. Если въ женщинахъ подобное стремление хоть сколько-нибудь извинительно, то, встрёчаясь среди мущинъ, оно возбуждаеть презр'вніе. А въ Византіи именно мущины-то такъ и поступали, «прилагая все стараніе о томъ, чтобы волоса были у нихъ длинны и чтобы, подобно какъ у женщинъ, имълись у нихъ кудри, спускающіеся, если возможно, до пояса». Мущины заботились о томъ, чтобы не походить на самихъ себя! Можеть-ли дальше простираться вабвение о своемъ достоинствъ? Сохранились точныя свъдънія и о томъ, какимъ образомъ Византійцы достигали та. кого самоуродованія. «Это достигается у нихъ-говорить другой канонисть XII в. Зонара-не однимъ

<sup>94</sup>) Вальсамона. Толков. на 62 правило Трудльскаго собора. См. Правила съ толкованіями, изданіе общества люб. дух. просв., стр. 650. Это-же изданіе будемъ цитировать и ниже, когда будемъ приводить свидётсльства изъ канонистовъ Вальсамона и Зонары.

95) Ibidem.

Digitized by Google

.

только тёмъ, что не стригли излишнихъ волосъ, но ими употребляемо было все, что обыкновенно способствуеть рошенію водось и что производить ихъ густоту. Чтобы волосы казались кудрявыми, они подвивають ихъ шиппами и чтобы были русьми или золотистыми, для этого подкрашивають. Другіе намачивають волосы на головѣ водою и дають имъ сохнуть на солнечномъ припекъ, чтобы измънился у нихъ черный цвёть волосъ. А есть и такіе, которые накладывають на себя поддёльныя кудри, обстригая свои собственные природные волосы. Такъ нынъ по большей части располагають и убирають волосы на головѣ. А по отношенію къ бородѣ поступають совершенно наоборотъ; нбо какъ только у кого появится юношескій пушекь, тотчась сбривають его. чтобы не перешелъ въ волосъ, но чтобы бросалась въ глава гладкость ихъ лица, и они могли бы упоаобляться женщинамъ я казаться нёжными. А у кого съ теченіемъ времени волосы на бородѣ растуть уже постоянно, тв, чтобы не носить длинной бороды, хотя и не употребляють бритвы, но вмъсто того. раскаливъ на угольяхъ кусокъ черепка, подносять его къ бороде и выжигають имъ все длинные волосы, такъ чтобы казалось, будто волосы едва начинають пробиваться и чтобы мущины, достигшіе уже врёлаго возраста, походили на юношей. И это двлается не у простыхъ только людей, но и у людей высшаго состоянія. Почему, это зло, распространившись, сдёлалось, всенародныма, и какъ какая-нибудь епидемическая болёзнь, заразившая носящихъ Христово имя, пожираеть почти вспях». Канонисть полагаеть, что слёдовало бы такихъ модниковъ лишать св. причастія <sup>96</sup>). Можеть показаться, что по-

<sup>96)</sup> Зонары. Толков. на 96 правило Трул. собора. Правила съ толкованіями. Стр. 753-4.

добное требованіе слишкомъ строго; но съ этимъ нельвя согласиться. Люди, столь забывающіе о своемъ человѣческомъ достоинствѣ, желающіе быть не тѣмъ, чѣмъ они созданы, легко становятся на скользскій путь, отклоняющій ихъ отъ здравыхъ нравственныхъ требованій. — Итакъ мы видимъ, что у Византійцевъ мало было развито чувство собственнаго достоинства. Это могло имѣть то опасное слѣдствіе, что такіе люди могли не очень зорко смотрѣть за своимъ личнымъ поведеніемъ и за своими отношенілии къ прочимъ согражданамъ. Факты, къ сожалѣнію, не опровергають, а подтверждаютъ подобное предположеніе.

Добродётели, основывающіяся на обязанностяхъ человъка и христіанина къ самому себв и служащія опорой семсинаго или домашняго благополучія--- не довольно процебтали среди христіанъ Византійскаго государства. Требованія цёломудренной жизни и трезвости исполнялись Византійцами не въ той ибрб, въ какой можно было ожидать этого отъ людей, издавна иринадлежащихъ къ высоконравственной религии. «Не смотря на заключение женщинъ въ теремахъ, разврать свилъ себе гназдо и въ семейной жизни»<sup>97</sup>). Если въ Византійскомъ обществѣ между мущинами развита была страсть придавать себѣ вѣчно юный видъ и всячески украшать свою шевелюру, о чемъ говорить Зонара, то это дёлалось не спроста. Многіе изъ модниковъ, завивавшихъ себѣ волосы съ искусствомъ «Венеры», ухаживали за Византійскими дамами, добиваясь ихъ взаимности» 98). Одинъ Византійскій императоръ, Андроникъ Комнинъ, зло

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Скабалановича. О правахъ Вивантійскаго общества, стр. 572.

<sup>98)</sup> Никиты. Царствов. Алексъя II Комнина. гл. 1.

смъялся надъ тъми мужьями въ столицъ, которые, благодаря измёнё своихъ женъ, сдёлались рогоносцами -- терминъ, который и тогда употребляли съ твиъ же значеніемъ, какъ и теперь. «Такъ онъ вв. шалъ на портикахъ форума большіе и чёмъ нибудь замёчательные рога изловленныхъ имъ оленей. повидимому для того, чтобы показать величину пойманныхъ звёрей, на самомъ же дёлё, по словамъ повъствователя, --- чтобы наругаться надъ гражданами и осмѣять распутство ихъ женъ» 99). Кромѣ возможности склонить замужнюю женщину на изибну, для Византійцевь открывалась полная возможность находить удовлетворение своей чувственности и внъ семейныхъ кружковъ. «Въ Византія было множество публичныхъ домовъ и большой наплывъ женщинъ легкаго поведенія» <sup>100</sup>). Само собою разумбется, что предложение подобнаго сорта опредвлялось спросомъ.--Недовольствуясь естественнымъ вовбужденіемъ эротическаго чувства, богатые Византійцы развѣшивали по ствнамъ своихъ жилищъ сладострастныя картины. «Преданные любострастію изображали на доскахъ или на ствнахъ или на другихъ какихъ предметахъ любовныя сцены или другія какія гнусности, дабы, смотря на нихъ, возбуждать свои половыя пожеланія; кромв картинъ встрёчались вылёпленныя изъ гипса человѣкообразныя изображенія. Все это дѣлалось съ полнымъ безстыдствомъ» <sup>101</sup>). Самое распутство сопровождалось иногда такими аксесуарами, которые показывають, что нёкоторые подъ вліяніемъ эротическаго опьяненія доходили положительно до какого-то безумія, наприм. «лобзали женскій стыдъ». Кано-

99) Никиты. Царствов. Андроника, кн. II, гл. 2.

100) Скабалановича, 571.

<sup>101</sup>) Вальсамона. Толков. на 100 прав. Трул. собора. Правила съ толков., 767. нисты тёхъ временъ съ точностію психіатровъ описывають обнаруженія эротической психопатіи своего времени <sup>109</sup>). — Все это конечно заслуживаеть строгаго осужденія и представляеть печальные историческіе факты. Но есть еще одна сторона, которая даеть разсматриваемому явленію еще болье грустный отпечатокъ. Всю отвётственность за расшатанность нра. вовъ несла одна женщина, а мущина не раздёлялъ этой отвётственности. Съ женщиной, если она была замужемъ и нарушала върность или даже подозръвалась въ нарушени върности, но запиралась, ----ни-мало не раздумывая поступали жестово: ее принуждали испытать на себъ то, что тогда называлось «судомъ Божіннъ». Вотъ разсказъ въ подобномъ родъ, записанный однимъ Византійскимъ историкомъ. Одинъ гражданинъ Дидимотиха съ достаточными основаніями заподозрёль свою жену въ невёрности; но жена, понятно, не сознавалась въ этомъ. Тогда мужъ ея объявилъ, что онъ только тогда повёрить ей, что она не измѣнила ему, когда она возьметь въ руки и будетъ держать раскаленное жельзо. Жена исиугалась такого предложения и не желала принять его. А съ другой стороны она не могла и признаться мужу въ своемъ гръхопадения, боясь смертной казни за это. Находясь въ такомъ положения, она отправилась въ епископу, передала ему все дёло, просила его, чтобы онъ отклонилъ ся мужа отъ такого опыта надъ нею и взялся бы ув'врить его, что она не виновата. Но епископъ не согласился на это, а убвдиль ее не страшиться опыта и объщаль ей, что въ случав, если она потомъ будетъ жить честно и непорочно, раскаленное жельзо не повредить ей. Жен-

<sup>102</sup>) Наприм. Вальсамонъ. Толков. на 70 пр. Вас. Велик., стр. 347.

12

шина послъ этого приняла предложение своего мужа. Оба они безъ постороннихъ свидётелей отправились въ одинъ храмъ; здёсь мужъ расжегъ сколько могъ сильние желиво, бросиль его въ руки жены и приказалъ ей пронести его извёстное пространство. Женщина осталась невредяма, какъ будто бы она и не касалась желёва <sup>103</sup>). Дёйствительный это факть или анекдотъ-для насъ на этотъ разъ все равно. Ho изъ этого разсказа видно, какой отвётственности полвергалась женщина въ случай подозрйнія въ невёрности. Разсказъ этотъ хорошо характеризуетъ духъ времени, который только оть женщины требоваль чистоты и цёломудрія, не поставляя этого требованія мущинь. Мущина, въ случав грехопаденія и запирательства въ этомъ---ни къмъ не призывался къ «Суду Божію». Не было ли это однимъ изъ условій, благопріятствовавшихъ нравственной разнузданности Византійпевъ?

Треввость тоже не принадлежала къ числу добродътелей Византійцевъ. Если архіерен обращались съ своими пастырскими посланіями къ пасомымъ, то въ числё другихъ пороковъ, пятнавшихъ христіанское общество того времени, не послёднее мёсто занимало обличеніе въ недостаткъ трезвости. Такъ патріархъ Іоаннъ Калекасъ (XIV в.), обращая вниманіе клира на распространеніе между константинопольцами различныхъ пороковъ, какъ навлекающихъ на нихъ гнёвъ Божій, говоритъ и о распространенія пьянства въ столицъ <sup>104</sup>). Дъйствительно, Византійцы всъ, особенно простонародье, были очень наклонны къ злоупо-

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>) Cantacuseni Historiae. Tom. II, Lib. III, cap., 27 p. 172-3. Edit. Bonn.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>) Miklosich et Müller. Acta patriarchatus Constantinopolitani. Tom. I, p. 185.

требленію виномъ. «Съ давнихъ временъ, говоритъ Нивита Хоніать, многіе острили на счеть пристрастія Византійцевь къ разливанному морю. Сложилась пословица: «въ Византію кто ни прівдеть, будеть пьянъ, тамъ по цёлымъ ночамъ пьянствуютъ». «Вино лучше всякаго вождя возбуждало Византійцевъ къ битвѣ»; «никавія сирены ---очаровательницы» не могли отвлечь Византійца отъ какого-либо прелиріятія, предначатаго подъ вліяніемъ одуряющихъ напитвовъ. Ради вина чернь готова была ограбить богача: добыча грабителей шла въ кабакъ 105). Пьянство находить себъ доступъ и въ сословіе духовенства. Въ документахъ, относящихся къ XIV вёку, встрёчается не мало указаній въ подобномъ родв 1006). Случалось, что къ со блазну и вреду для своихъ пасомыхъ священники сами заводили шинки, роняя тёмъ свой санъ и достоинство 107). Пьянство проникало иногда въ среду монашества и находило себъ здъсь жертвы. Самое тяжкое наказаніе---лишеніе сана за невоздержность примѣнялось иногда къ лицамъ, облеченнымъ iepomo. нашествомъ 108).

Вышеуказанные недостатки правственной жизни Византійскаго общества въ разсматриваемый періодъ встрвчаемъ даже тамъ, гдъ, казалось бы, меньше

<sup>105)</sup> Никиты. Царствов. Исаака Ангела. Кн. I, гл 10 (см. примъчание Вольфа къ этому мъсту: Migne, tom. 139, р. 757); царствов. Алексъл II, гл. 6.

<sup>106)</sup> Въ Acta patriarchatus Constantinopolitani нерваво можно находить указаніе, что тоть или другой священникъ даеть объщаніе, что онъ перестанетъ шататься по питейнымъ домамъ н пьянствовать. Tom. I, 577; II, 31. 134. 141.

<sup>107)</sup> Ibidem. Tom. II, 76.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup>) Ibid. Tom. II, р. 51. Здѣсь въ документѣ говорится, что одинъ іерсмонахъ за пьянство лишенъ священства, которое тавъ же «не пристало ему, кавъ золотая серьга рылу свиньн».

всего можно было ожидать этого. Разумбемъ среду Авонскаго монашества. Явление было временнымъ, но все же. въ-сожалёнію, оно было и прододжалось не краткое время. Въ течение столётія отъ конца XI до вонца XII в'яка (оть 1080 до 1177 г.) на Асон'я появляется и распространяется, какъ называютъ его, «скоромное здо». — Это скоромное здо описано современникомъ: заимствуемъ изъ этого описанія нѣкоторыя характеристическія черты <sup>109</sup>). — Въ началё VIII вѣка на монашескій Авонъ пришли и посели. лись тамъ нъсколько Валаховъ съ женами и дътьми; вмёстё съ этимъ на Асонё появился скоть - воровы, овцы, мулы. По временамъ Византійскіе императоры --- повровители ассонитовъ --- выгоняли мірскихъ жителей съ Асона; но сами асониты мало по малу такъ привывли къ этимъ пришельцамъ, что не тольво не тяготились ими, а даже сами зазывали ихъ къ себѣ на гору, получая большія выгоды оть сожитель. ства съ мірянами. Число пришельцевъ постеценно увеличивалось, такъ что въ началѣ парствованія Алексвя Комнина (кон. XI в.) на Асонв находилось уже 300 семействъ вадашскихъ. Съ этой поры и началась скоромная драма Асонская. Валахи доставляли въ святогорскіе монастыря молоко, сыръ и шерсть. Между ними и монахами завязывались мёновыя сдёлка и торговля. «Со временемъ, по выражению древняго двеписателя, явились пиршества и діавольскія попойки; діаволъ вошелъ въ сердца Валаховъ, и они держали при себѣ женъ своихъ, одѣтыхъ въ мужплатье, въ вилѣ пастуховъ. Эти женщины ское

109) Документальныя извъстія объ этомъ явленіи беремъ наъ извъстнаго труда преосв. Порфирія: «Исторія Авона», часть Ш, отдѣленіс I (Кіевъ, 1877). Воспроизводныъ слова преосвящ. автора буквально, но конечно съ большими сокращеніями, такъ какъ авторъ разсказываетъ повъсть очень подробно.

иасын овець и прислуживали въ монастыряхъ, принося туда сырь и молово, мёся хлёбы, и были онё весьма любы монахамъ, по замѣчанію того-же дѣеписателя. А что между ними дёлалось, о томъ стыдно говорить и слушать», заявляеть этоть послёдній 110). Насколько изибнилась жизнь ассонитовъ въ сравнении съ прежнимъ временемъ, объ этомъ повѣствователь такъ говоритъ: «нэкогда умиралъ одинъ монахъ въ свить, на Асонь, и попросиль у окружающихъ его увсусу, чтобы понюхать его и быть въ состояние побесёдовать съ ними. Но въ всемъ ските не нашли и стакана уксуса. А теперь у святогорцевъ большіе погреба, наполненные эссенціями и старыми наливками, и отъ того они скачуть, какъ жеребята дикихъ ословъ» 111). На столё у нихъ появилось мясо. Н'Екоторые изъ монаховъ, пострадавъ отъ грёха, потомъ раскаялись и донесли обо всемъ тогдашнему патріарху Николаю Грамматику (1080 — 1110). Въ записки говорилось о злочинстви Валаховъ, о пагубѣ отъ женъ ихъ и дочерей, о гръхъ съ животными и о многомъ другомъ, что изобръла злоба бъсовъ. Узналъ о скоромномъ злъ и императоръ Алексъй Комнинъ. Онъ приказалъ переселить съ Авона всёхъ Валаховъ и животныхъ. Какъ же приняли монахи это распоряжение? Двеписатель говорить: «монахи, по изгнании Валаховъ и животныхъ съ св. горы, начали плакать и горевать, и быль на св. горъ великій плачъ Египетскій. Какъ Евреи плакали о мясахъ Египетскихъ и котлахъ, такъ и святогорцы не могли забыть Валаховъ». «Асонскій безмолвникъ-продолжаетъ дбеписатель-пелъ къ другимъ безмолвникамъ, и игумены переходили отъ одного игу-



<sup>110)</sup> Исторія Авона. Ч. III, отд. І, стр. 228-230,

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Ibidem, crp. 286-237,

мена въ другому и говорили: «отнынѣ ни житья намъ нътъ, ни покоя, потому что изгоняютъ Валаховъ и животныхъ». Появились сходки, раздёленія. И наконець множество монаховъ рёшилось уйти вслёдъ за Валахами. Только и слуховъ было: такойто безмолвникъ, страшный бёсамъ, уходить съ Аеона съ такимъ-то Валахомъ и такой-то игуменъ удаляется съ такимъ-то игуменомъ. Изъ монастырей, утверждаеть двеписатель, всё полнымъ домомъ выходили съ своями пріятелями Валахами. Въ иныхъ монастыряхъ оставались хромцы да слёпцы <sup>113</sup>). — Изгнали съ Авона Валаховъ, ихъ женъ, коровъ, овецъ, а скоромное зло все продолжало царить на Асонв. Черезъ нѣсколько времени асониты доносили императору Алексвю: «у святогорцевъ нвтъ овецъ и коровъ, но зато находятся дѣти и безбородые. По причинъ дътей и соблазновъ отъ нихъ мы не можемъ установить начальства въ монастыряхъ, потому что дёти стали выше старцевь и потеряли страхъ Божій». Патріархъ Константинопольскій осыпаль асонитовъ за это- упреками, обзываль ихъ орудіями бисовъ и съдалищами діавола и чрезъ посланіе заповъдалъ имъ твердо помнить древнее монашеское правило: «не приближай къ себъ отрока, не говори съ нимъ послё стола, и даже въ церкви не цёлуй его» (лобзаніемъ мира)<sup>118</sup>). При другомъ случав нвкоторые Авонскіе игумены пов'ялля натріарху, что монахи учатся цёть пёсни въ своихъ велейныхъ монастыряхъ. Патріархъ призвалъ къ себѣ виновныхъ и такъ сталъ укорять ихъ: «развѣ пѣть пѣсенки дали объть вы? Ужь не хотите ли вы быть пъсенниками, а не монахами? Справедливо, добавиль онь, царь Але-

113) Ibid. 239-244. 248.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>) Ibid, 280-237.

ксёй говорить, что на васъ можно дёйствовать только суровыми наказаніями и порицалъ васъ <sup>114</sup>). Еще при другомъ случаё указано было «что даже Аеонскіе безмолвники бражничають по питейнымъ домамъ и попадають въ полицейскую часть. Дёла пришли въ порядокъ на Аеонѣ лишь чрезъ сто лѣть отъ начала скоромнаго зла. Послёдній документь, относящійся къ этому прискорбному явленію, принадлежить 1177 году <sup>118</sup>).

Обратимся къ другимъ сторонамъ правственнаго состоянія Византійскаго общества.

Добродътели, основывающіяся на обязанностяхъ человъка и христіанина въ ближнимъ и создающія общественное благополучіе, тоже не были высоко цънимы Византійцами и неръдко ръшительно попирались. — Искренности, взаимнаго довърія и честности,

<sup>114)</sup> Ibid., 246.

<sup>118)</sup> Ibid., 246. 254.-Послѣдующая высокая жизнь Асонитовъ и ихъ подвиги за православіе заставляють забыть нечальную «скорожную драму», какъ называетъ все это дъло преосв. Порфирій. Въ XIII въкъ Авониты явили себя поборниками православія противъ уніонныхъ затъй Михаила Палеолога п много пострадали за свою твердость въ въръ (греческій ученый Димитракопуль нашель и отпечаталь повъсть о страданіяхъ авонитовъ изъ-за уніи при Миханлѣ; документь этоть не современень событію, но это отчасти оговариваеть и самъ издатель въ примъчании: Дунутрахопилос. Істориа ти оующатос с. 70-74. Легија. 1867. См. еще Христ. Чт. 1869, т. II, 1025 — 1026, у проф. Тронцкаго). Въ XIV въкт извъстный Григора, не смотря на несогласие съ авонитами въ спорныхъ религіозныхъ вопросахъ того времени (они были сторонниками т. называемыхъ Паламитовъ, съ которыми жарко спориль Григора)-отвывается съ восхищениемъ о нравствен-НЫХЪ ДОСТОИНСТВАХЪ СВЯТОГОДЦОВЪ; ОНЪ ГОВОРНТЬ, ЧТО ОНИ съумбли, «на землъ устроить жизнь, подобную небесной» и носния въ душѣ «истинную философію». Gregorae. Hist. Вуzantina, Lib. XIV, cap. 7. Tom. II, 716-717,

безъ которыхъ не можетъ процвѣтать общественное благо, не замётно у Византійцевь изучаемой эпохи. Византійцы поставляли себя другъ къ другу въ такое фальшивое положение, что они искали охраны противъ обмана не въ нравственной природъ ближняго, а въ клятвѣ, которою они другъ друга связывали и при томъ, къ сожалёнію, большей частью напрасно. Византійцы давали клятвы другь другу, кажется, только для того, чтобы усыпить бдительность и осторожность другого и эксплотатировать его. Въ какомъ распространения была клятва, какъ средство обезонасить себя отъ обмана, это видно изъ тёхъ разнообразныхъ формъ, въ какихъ давалась клятва Визан. тійцами. Давались влятвы громко произносниыя и письменныя, предъ Евангеліемъ, иконами или даже на твив Господнемъ (Евхаристія) 116). Клянущійся подробно высчитывалъ, чего именно онъ не будетъ дилать <sup>117</sup>), какъ будто-бы одного об'ящанія во имя Божіе, что будеть исполняться законъ совъсти и заповёди христіанскія, было недостаточно. Клятва имёла мѣсто тамъ, т. - е. между такими лицами, гдѣ встрёчать примёненіе этого способа утверждать довъріе, повидимому, нельзя было бы. Патріархъ даетъ клятву царю, царь патріарху, ограждая себя взаимно отъ извѣстнаго рода посягательствъ 118). Еще страннѣе видѣть примѣненіе взаимной клятвы между царемъ и его кровными родными. Такъ въ 1381 году императоръ Іоаннъ Палеологъ и сынъ его Андроникъ связываютъ себя соборною клятвою, что они будутъ жить въ мирѣ и не затввать ничего, что по-

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>) Cantacuseni. Historiae. Tom. III, p. 8. 145; tom. II, 96---97; tom. I, 72.

<sup>117)</sup> Ibid. Tom I, 72-3.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>) Cantacuseni. Ibid. Tom. II. 51, 67.

служило бы къ нарушенію мира; другими словами: дають влятву, что они не отстранять одень другого отъ престола Византійскаго 119). Такое же странное впечатлёніе производить клятва, данная Андроникомъ Старшимъ и Андроникомъ Младшимъ другъ другу. Первый даль второму, --- своему внуку----клятву, что онъ не сдѣлаетъ никого наслѣдникомъ, кромѣ его, внука; а другой клянется, что онъ ничего не буцеть замишлять противъ дъда 180). Клятвы, какъ мы замётили выше, такъ же часто и нарушались, какъ часто онъ давались. Да иначе и быть не могло. Сами современники нербако сомнѣвались: «стануть-ли соблюдать влятву такіе люди, которые хоть и давали ее, но не боялись ни молній небесныхъ, ни срама людского»? <sup>181</sup>). Побоятся - ли такіе люди нарушить влятву, хоть бы за минуту предъ тёмъ они за нарушение своей клятвы накликали на себя «самыя великія и ужасныя бёды», которыя нерёдко признвали на себя влянущіеся для возбужденія довбрія въ д**ругомъ <sup>199</sup>).** 

Уваженіе къ чужой собственности и въ особенности къ общественному достоянію весьма мало развито было въ средѣ Византійцевъ изучаемаго времени. Обогащеніе на счетъ казны — это почти никто не считалъ дѣломъ, заслуживающимъ осужденія. Историки того времени не рѣдко указываютъ на такое

- <sup>191</sup>) Ibidem.
- 199) Gregorae. Histor. Byzant. Lib. XII, cap. 8, pag. 600,

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>) Miklosich. Acta patriarchatus Constantinopolitani. Tom II, p. 25—26. Если говоря объ обществъ Византійскомъ, мы передаемъ извъстія о дъйствіяхъ иъкоторыхъ императоровъ, то смотримъ на эти дъйствія иншь какъ на образцы, повтореніе которыхъ неръдко встръчалось, конечно, и среди общества.

<sup>120)</sup> Григора. Византійск. исторія. Кн. VIII, гл. 6.

общественное зло, какъ на явленіе самое обыкновенное. «Люди жадные до денегь, обкрадывали казну», какъ скоро представлялся къ тому случай и лёдались «народными грабителями». Правители, въ рукахъ которыхъ сосредоточивалось распоряжение госу. дарственной казной, не только не заботились объ экономія, «но придумывали новые государственные расходы, чтобы чрезъ это нуъ собственный мёшовъ. вчера пустой и тошій. сегодня наполнить и битвомъ набить» <sup>193</sup>). Сборщики денегь, завёдывавшіе взиманіемъ податей, являлись первыми казнокрадами. Они доставляли въ казну царскую самую малую часть сбора и какъ бы какіе остатки, а большую часть присвоивали себъ. По ироническому замъчанию Никиты Хоніата: «добрый и вёрный рабъ у царя изъ муки, хотя бы и золотой, сперва замёшиваеть хлёбы себѣ, а потомъ дѣлится съ товарищемъ и только остатовъ шелъ въ казну» 184). Сборщики податей, при раскладив ихъ, брали взятки и чрезъ то наживали себѣ «огромныя богатства» 125). Это было расхищеніе чужой собственности, расхищеніе прикрытое визшними формами благоприличія. Но встрізчались въ Византійской имперіи того времени проявленія хищническихъ аппетитовъ и не въ такихъ еще формахъ. Хищники чужого достоянія иногда не думали сирывать своего безчестнаго дела; они смотръли на свое дъло, какъ на нъкотораго рода призваніе. Въ Византійской имперіи образовался значительный влассъ пролетаріата, который не пропускаль ни одного общественнаго безпорядка, чтобы подъ шумокъ не разорить сколько возможно больше своихъ

<sup>198)</sup> Нивиты. Царствов. Алексъя, II, гл. 1.

<sup>194)</sup> Царствов. Манунла. кн. VII, гл. 2.

<sup>195)</sup> Нивиты, Царствов. Іоанна Комнина. гл. 3,

сограждань. Эти паразиты общества въ особенности гнёздились въ двухъ веливихъ городахъ имперіи ---Константинополь и Оессалоникахъ. Нивита Хоніатъ, характеризуя эти подонки общества, по скольку онъ ихъ наблюдалъ въ Византін, говорить: «Во всёхъ городахъ (имперія) толпа бываеть безразсудна и чреввычайно необувдена въ своихъ стремленіяхъ; но въ Константинополё больше, чёмъ гдё-нибудь эта толна склонна въ возмущениямъ, отличается дервостью и любовью въ вривымъ путямъ. Этотъ сбродъ людей, ни самъ для себя никогда не придумалъ и не сдвлалъ ничего хорошаго, ни другихъ не слушалъ, когда вто хотвлъ ввести какую нибудь общеполезную и благотворную мёру». Никита приводить очень поучительный примурь той противообщественной хищинческой деятельности, какою они заявили себя во время полнтическихъ смуть въ царствование малолётняго императора Алексвя II. «Чернь ввбунтовалась (безъ вакихъ-либо достаточныхъ причинъ) и бросилась грабить и разрушать прекраснийшие дожа, а въ томъ числё былъ и домъ городскаго эпарха: самъ онъ только бъгствомъ спасъ свою жизнь, а все имъніе его было разграблено. Мятежники даже не пощадили публичныхъ документовъ, въ которыхъ изложены были права граждань, и воторыя въ обществъ были полезны для многихъ, между тёмъ какъ прибыль отъ присвоенія ихъ была ничтожна и не простиралась даже настолько, чтобы пьяная чернь могла за нихъ напиться» 126). Подобнымъ же грабежомъ, соединепнымъ при томъ-же съ кровопролитиемъ, пролетаріать ознаменовываеть себя въ Өессалоникв, въ малолётство императора Іоанна Палеолога въ XIV въкъ. Григора, передавая свъдънія о событія, гово-

<sup>196)</sup> Царствов. Алекстя II Комняна, гл. 2-3.

рить: какъ будто страшная буря пронеслась по городу, возмущение охватило городъ; жители домовъ выброшены за дверь, а съ лицами богатыми толца обращалась хуже, чёмъ внёшніе враги. Богатства, находимыя въ домахъ, необузданная тодпа расхищала точно разбойники, а если открывала кого изъ самихъ богачей, то варварски ихъ умерщвляла, --- кровь согражданъ обагряла улицы 197). По этому-ли или по другому подобному случаю извёстный Григорій Палама говорилъ горячую проповёдь, въ Өессалонике, проповёль, въ которой онъ аркими чертами описываеть неистовство и безчеловёчіе дерзкой и безразсудной черни. «Кто и кто бъгаеть по сему городу, говориль ораторь, разбиваеть дома, расхищаеть имущество и съ бъщенствомъ за носъ волить хозяевъ и кричить на нихъ безжалостно и безчеловёчно? Какая обширность бёдствія? Городъ самъ противъ себя воюеть, своими ногами швыряется, своими руками подвалывается, своими криками оглашается послё того, какъ лучшіе граждане его пали, а чернорабочіе и пошляки стали начальниками» 198).

Немного было у Византійцевь и тёхъ качествъ, которыми условливается крёпость государственныхъ порядковъ и благоденствіе государства. Византійцы не могутъ похвалиться ни преданностію верховной власти, ни самоотверженіемъ. Истино преданными своему государю Византійцы были не часто. Одинъ изъ Византійскихъ императоровъ, характеризуя вёрноподданническія чувства своего народа, говорилъ: «вёрность большей части подданныхъ окоченѣла на маскѣ (т.-е. была фальшива и лицемѣрна) и притомъ,

 <sup>197)</sup> Gregorae. Historia Byzant. XIII, сар. 10, tom, II, 675.
 198) Труды К. Д. Академин. 1880, т. 1. Епископа Порфирія: «Проповѣдники въ Греци», стр. 669.

пока царь благоденствуеть, а какъ скоро онъ унижень, подавнные непремённо становатся дерзки и нанадають». По представлению этого императора царь Византія «окруженъ лишь кознями» 199). Чуть народъ недоводенъ императоромъ, онъ не переносить своего недовольства терпёливо; нёть, онъ сейчасъ-же начинаеть такъ сильно порицать царя, вакъ рѣшительно наканунѣ восхвалялъ его. «Неуваженіе въ властямъ народъ (разумбется здесь преничщественно нисшій классь) удерживаеть за собой, какъ врожденное ему вло; ибо вого сегодня превовносять, какъ законнаго властителя, того на другой день поносять, какъ злодвя» 180). Склонность къ революціямъ, вакъ извѣстно, составляла характеристическую черту Византійцевъ. Хоть преувеличенно, но очень выразительно говорить по этому поводу Никита: «Греки каждую минуту готовы возвести на престоль новаго царя, и при самомъ возведение обдумывать уже, какимъ-бы образомъ его низвергнуть, ---и справедниво, замёчаеть историкъ, они слывуть народомъ матереубійственнымъ, чадами проклятія, сынами беззавонія» <sup>\$1</sup>). Если возникало междоусобіе въ государствъ, что встрёчалось нерёдко, то политическія страсти достигали высшаго напряженія, при чемъ приверженцы партій забывали о близкомъ родствѣ, если оно было, и о священныхъ своихъ обяванностяхъ. если адептами партій были духовныя лица. Такъ въ одно изъ междоусобій, описанныхъ Григорой, вотъ что произошао: «возстали другъ противъ друга: дъти противъ родителей, родители противь дътей, братья противъ братьевъ, сосъдн на сосъдей и---что еще

- 130) Нивиты. Царствов. Алевсвя II, гл. 5.
- 131) Нивиты. Исторія. Томъ II, стр 418. Русск. пер.

<sup>199)</sup> Это слова Миханда Палеолога. См. Пахимера, исторія о Мануилъ и пр. вн. IV, гл. 1. Руссв. пер.

важнѣе—епископы и пресвитеры противъ еписконовъ и пресвитеровъ и монахи противъ монаховъ»<sup>132</sup>). А въ результатѣ этого и подобныхъ явленій было то, что «частныя революціи развратили нравственность народа; у большинства подданныхъ подавлена была привязанность къ родинѣ и готовность дѣятельно служить благу соотечественниковъ»<sup>188</sup>).

Оть правственнаго положения Византійскаго общества перейдемъ къ религіозному. Религіозность составляла одну изъ выдающихся черть жизни Византійцевъ. Но нельзя сказать, чтобы въ религіозныхъ отношеніяхъ Византійскаго народа все заслуживало одобренія и служило къ назиданію. Благочестіе Византійцевъ не исключало существованія въ средё ихъ такихъ явленій, которыя должны были снаьно оскорблять глубоко-религіозное чувство. Власть церковная часто вынуждена была бороться съ не. порядками, прокравшимися въ самое совершение богослужения. Такъ въ Константинопольскомъ синодв ХП вта постановлены были «опредъленія противъ тъхъ архіереевъ, которые, совершая богослуженіе во дни намяти усопшихъ благородныхъ и великихъ людей, повволяли себъ говорить похвальныя молитвы въ стихахъ»<sup>134</sup>). Замъчательно: такихъ архіереевъ оказалось много. Подобнаго-же свойства непорядки найдены были и среди чтецовъ. Нёкоторые «чтецы въ тв-же дни памяти выполняли музыкальныя и органныя мелодін и обращали похоронную песнь въ свадебную» 135). Еще болёе непристойныя действія

135) Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup>) Вявантійск. исторія IX, 6.

<sup>133)</sup> Никиты. Царствов. Алексвя, брата Исаака Ангела, кн. П, гл. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>) Вальсамона толкован. на 115 пр. собора Карфагенскаго. Правила съ толкованіями, стр. 1581.

позволяли себъ нъкоторые клирики, превращая церковь во что то въ родѣ театра. По словамъ Вальсамона, въ его время, иные «изъ клириковъ въ нвкоторые праздники надъвали на себя разныя личины (маски), а иногда вооружившись мечами, въ воинскихъ одеждахъ выходили на средину церкви» 136). Нѣкоторые священники позволяли себѣ неблагоговѣйное обращение съ святой Евхаристией. Такъ одинъ священникъ по какой-то причинв----небрежности или еще чему-оставляль дары непотребленными, причемъ онъ допускалъ странные поступки: хлѣбы предложенія валялись въ алтаръ, гдъ случится; а къ чащё съ виномъ онъ или ползывалъ мальчика и поилъ его, или же оставлялъ ее безо всякаго употребленія<sup>187</sup>). Другой священникъ въ минуту сильнаго гийва въ самомъ алтари прибилъ служку, но такъ неосторожно, что при этомъ пролилъ св. дары на землю<sup>188</sup>). Случалось, священники относились къ таннствамъ и храму съ такимъ неблагоговѣніемъ, что повидимому для нихъ не было ничего святаго. Вотъ что знаемъ изъ одного документа о вакомъ-то священникѣ XIV вѣка. Однажды, когда этотъ священникъ началъ службу (литургію), въ церковь вошла собака; ее стали выгонять, но священникъ сказаль: «оставьте ее она услыхала «пріндите» И вошла». Въ другой разъ, тому-же священнику пришлось въ храмѣ освящать воду; для этой пели приготовлено было большое корыто (ока от); увидя, что корыто было велико, священникъ, окончивши водосвятіе, сказаль: «воть теперь посадите сюда и свинью». Еще въ другой разъ при встрвче съ

<sup>130</sup>) Толков. на 62 пр. Трульск. собора. Правила съ толков., 650.

<sup>117</sup>) Miklosich. Acta patriarchatus Constantinop. Tom. I, 540.
 <sup>128</sup>) Acta patr. Const. Tom II, p. 115.

священникомъ, съ которымъ онъ былъ въ дурныхъ отношеніяхъ. сказалъ: «тебя хиротонисала не блягодать Св. Духа, а благодать (!) діавола» 139). Недостатовъ уваженія въ святости храма проявлялся иногда у Византійскаго духовенства въ фактахъ очень крупныхъ. Безчинствомъ въ храмахъ заявляли себя не отдёльные клирики, а за разъ многія духовныя лица. не исключая архіереевъ. Вотъ одинъ изъ очень видныхъ случаевъ, записанныхъ историками. Въ парствование Андроника Старшаго такъ называемые арсениты, получивъ силу и означеніе, заняли митрополичьи и другія высшія мёста, а для посрамленія своихъ проархіереевъ и другихъ клириковъ THBHNKOBL изъ устроили слёдующее: Арсениты «собрали ихъ, какъ овень, въ великій Влахернскій храмъ» въ Константинополв. Что-же последовало дальше? нёчто невъроятное. «У кого найдется, говоритъ Григора, такое жестовое и такое каменное сердце, чтобы разсказать о той наглости, какую они (арсениты) обнаружили въ отношения въ несчастнымъ епископамъ и другимъ священнымъ лицамъ? Послъ ругательствъ, предсёдатели приказали прислужникамъ снимать съ головъ повинныхъ лицъ покрывала и бросать ихъ на землю съ троекратнымъ провозглашениемъ: ауабюс--у другихъ-же снимать другія одежды и, заворачивая имъ подолы на голову, возглашать тоже, а потомъ толчками, пинками и пощечинами, какъ какихъ-нибудь убійць, выгонять изъ храма»140). И все это безобразіе совершалось въ храмѣ и самими-же архіереями и ихъ приспъщниками!

Въ религіозномъ состоянія Византійскаго общества

14•) Кн. VI, гл. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>) Acta. Ibid. Tom I, 41. Въ подобнаго же рода неблагочинныхъ поступкахъ изобличаемъ былъ и одинъ протопопъ. Ibid. Tem II, 52-53.

разсматриваемаго времени можно находить много своеобразнаго, страннаго и суевърнаго. Въ Византійцахъ мы видимъ людей, у которыхъ чистыя и свётлыя религіозныя идеи были въ смѣшеніи съ представленіями, не согласными съ этими идеями. Религіозное самосознаніе Византійцевъ стояло на не высокой степени развитія. Прежде всего отмѣтимъ неудержимое стремленіе ихъ такъ или иначе дознаваться: что каждаго изъ нихъ ожидаеть въ близкомъ или отдаленномъ будущемъ. Суетное любопытство замѣняло у нихъ христіанскую преданность волѣ Провидѣнія. Византійцы любили гадать. Гадали они на всемъ. Первое мъсто при этомъ гаданьи занимали у нихъ предметы наиболье священные. Они любили гадать на Евангелів и гаданье это было очень распространено. Гаданья на Евангелів не чуждались сами епископы. Воть, напримёрь, какъ происходило гаданье епископовъ касательно судьбы, ожидающей новопоставляемаго патріарха Константинопольскаго. Когда на голову посвящаемаго возлагается разверстое Евангеліе, то смотрёли, какими словами начинаются тё страницы, на которыхъ разверсто Евангеліе; и по этимъ словамъ заключали о будущемъ. Такъ когда при посвящения въ патріархи Аванасія (кон. XIII в.) митрополить Никомидійскій возложиль на него Евангеліе, то оказалось, что разверстыя страницы начинались словами: «діаволу и ангеламъ его». Одинъ изъ посвящающихъ архіереевъ, митрополитъ Нивейскій, первый увидаль эти слова, но нашель неловкимь, чтобы о нихъ узнали и другіе; поэтому онъ взялъ Евангеліе въ свои руки, ловко смѣшалъ страницы и открылъ книгу въ другомъ мёстё, гдё читалось: «и птицы небесныя привитають въ немъ» (притча о свмени горчичномъ). По сужденію лицъ, узнавшихъ о тёхъ словахъ, которыя сначала отврылись при по-

13

священия Аванасія, его ожидали вѣчныя муки. Во время посвященія другого патріарха, Арсенія (въ сред. ХШІ в.), при подобномъ же случав отврылись слова: «скрежетъ зубовъ». Ясно, что, по этимъ словамъ, Арсенія какъ и Аеанасія, въ будущемъ ожидали адскія мученія. Но такого толкованія указаннымъ словамъ дать не хотёли, такъ какъ Арсеній быль очень благочестивый человвкъ, поэтому относили ихъ къ тёмъ несчастіямъ, которыя ожидали его въ патріаршествѣ <sup>141</sup>). Иногда гаданіе происходило лишь при помощи Евангелія, но совершалось по другой священной книгы-Псалтыри. Разъ это гаданье происходило такъ: какой-то священникъ привязалъ Евангеліе къ дереву, такъ что оно свободно вращалось, затёмъ гадалъ на Псалтыри, давалъ отвётъ на тѣ или другіе вопросы, читая вѣроятно то, что открывалось случайно <sup>142</sup>). Иногда гаданье совершалось чрезъ записочки, полагаемыя на св. престолъ. Такъ дѣлалъ императоръ Алексѣй I Комнинъ. Однажды, во время военной экспедиціи, онъ былъ въ большемъ затрудненія: какъ ему поступить, такъ или иначе? Для рвшенія вопроса онъ сдвлаль слвдующее: взяль два лоскутка бумаги, на одномъ написалъ, что слёдуетъ поступить такъ, а на другомъ, что слёдуетъ поступить иначе. Об' записочки вечеромъ отнесъ въ храмъ, положилъ на престолъ. Ночь Алексъй проводитъ въ молитев. На утро священникъ, по приказанію царя, отправляется въ церковь, береть первую попавшуюся записочку. Такимъ образомъ и ръшается затруднительный вопросъ 143).

<sup>141</sup>) Pachymeris. De Michaële et Andronico Palaeolog. Lib. II, cap. 15. Tom II, p. 146-7, edit. Bonn.

<sup>143</sup>) Толкованіе Вальсамона на 61 пр. Трульск. соб. Прав. съ толкованіями, стр. 644.

148) Annae. Alexias. Lib. XV. Migne, tom. 131, p. 1138.

Изъ другихъ родовъ гаданій на предметахъ не священныхъ особенно видное мъсто занимало гаданье на зернахъ. Гаданье это было очень распространено. По словамъ Вальсамона многіе изъ монаховъ и даже членовъ синода (?) хаживали къ женщинамъ, которыя по ячменнымъ зернамъ возвѣщали будущее другимъ 144). Такого рода гаданьемъ занимались лица, слывшія благочестивыми. Ворожеями на зернахъ были старухи женщины, славившіяся добродвтелью и святостію, сопровождавшія свои нашептыванія пёніемъ псалмовъ: этимъ же абломъ занимались и монахи. благообразные, «съ красивыми волосами и бородами», носившіе власяницы и вретища, заявлявшіе, что они предсказывають будущее по ангельскому откровенію <sup>145</sup>). Существоваль цёлый разрядь женщинь. называвшихся: хрітрих, которыя имбли своей профессіей предсказаніе будущаго. Они почитали свое діло авлонъ благочестивымъ. Эти ворожен «силвли у церквей и у св. иконъ и объявляли, что отъ нихъ можно узнать будущее, какъ будто имвли онв духъ Пиеона» 14 °). Иногда гаданье производилось въ опредвленное время года и совершалось публично. Разумбемъ гаданье, совершавшееся въ Византіи въ ночь «подъ Иванъ-Купалу». Ворожба на этотъ разъ происходила такъ: «вечеромъ 23 іюня собирались на морскихъ берегахъ и въ нѣкоторыхъ домахъ мущины и женщины и какую-нибудь перворожденную девицу убирали, какъ невёсту. Затёмъ послё пиршества и неистовыхъ плясокъ, послё пёнія и криковъ, наливали въ мёдный сосудъ съ узкимъ горломъ морскую

144) Толков. Вальсамона см. выше цитированное мъсто.

<sup>145</sup>) Вальсамона. Толкованіе на 72 пр. Васил. Велик. Правила съ толкован. стр. 351.

146) Вальсамона на 61 пр. Трульскаго собора. Правила съ толков., стр. 644.

13\*

Digitized by Google

воду и клали туда нёкоторыя вещи, принадлежащія каждому изъ гадальщиковъ». Затёмъ они спрашивали ее: съ кёмъ будеть то-то или то-то, упоминая при этомъ какое либо радостное или печальное событіе. Затёмъ дёвица, вынувъ изъ вложенныхъ въ сосудъ вещей какую-нибудь наудачу попавшуюся, показывала. Тотъ, кому принадлежала вещь, оставался въ увѣренности, что съ нимъ въ самомъ дѣлѣ случится что либо счастливое или несчастное. Въ это же время происходило и другаго рода гаданье. Оно состояло въ слѣдующемъ: «всю ночь жгли груды сѣна, скакали чрезъ нихъ и ворожили, гадая о счастьи или несчастьи» <sup>147</sup>).

Кромѣ перечисленныхъ способовъ гаданія, носившихъ въ томъ или другомъ отношеніи религіозный оттѣнокъ, въ Византіи было безчисленное множество гадателей, считавшихъ себя волхвами и магами въ строгомъ смыслѣ этихъ словъ. Для того, чтобы снискать себѣ довѣріе въ обществѣ, они обставляли себя предметами, поражавшими воображеніе. Такъ одинъ изъ такихъ магиковъ имѣлъ у себя изображеніе черепахи, вмѣщавшей въ себѣ человѣческую фигуру, у которой обѣ ноги были въ кандалахъ, а грудь насквозь пронзена гвоздемъ <sup>148</sup>).

Суевёрія, какъ какія то тенета со всёхъ сторонъ окружали Византійца того времени — будеть ли то высокопоставленное лице или простолюдинъ — и дёлали его жизнь тревожною и жалкою. Въ религіи онъ не умёлъ черпать бодрости и утёшенія, а знаній, кото-



<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>) Вальсамона. Толков. на 65 пр. Трул. соб. Правила съ толкованіями 660-661.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup>) Никиты. Царствов. Манунла, кн. IV, гл. 6, стр. 187. См. подробности объ этого рода гаданіяхъ и соединенныхъ съ ними дъйствіяхъ у проф. Скабалановича. Хр. Чт. 1886, т. І, стр. 580—581.

рыя бы дёлали его хоть сколько нибудь увёреннымъ въ себѣ, у него не было. Всѣ непонятныя явленія заставляли его трепетать, жизнь становилась какой то тяготой. Въ Византійской имперіи почти относительно каждаго значительнаго лица ходили темныя, неясныя предсказанія; конечно, эти предсказанія наполовину, а можеть быть и больше-были тревожнаго характера. Приходилось жить не только остерегаясь дѣйствительныхъ опасностей, но и воображаемыхъ. Не върить подобнаго рода предсказаніямъ было нельзя. Лаже умные люди, въ родѣ Никифора Григоры, вотъ какъ разсуждали на этотъ счетъ: «можетъ быть кто нибудь недоумвваеть разсуждаеть онъ-отвуда берутся и какъ появляются оракулы, которые ходять между людьми. Всё историки и писатели замёчають только, что въ то или другое время ходиль оракуль въ народъ и впослёдствій оправдался тёмъ или другимъ событіемъ. А кому обязанъ своимъ происхожденіемъ каждый изъ этихъ оракуловъ, этого рѣшительно нивто не можетъ сказать и объяснить, если тольво не хочеть солгать. По мнёнію нёкоторыхъ, какія то служебныя силы, однѣ добрыя, другія напротивъ злыя, обтекають воздухъ и землю, присматриваясь къ тому, что происходить здёсь и, получивъ свыше знаніе о будущихъ событіяхъ, передаютъ его людямъ, то въ сновиденіяхъ, то при пособіи звѣздъ, то съ какого нибудь Дельфійскаго треножника, а иногда, --- чтобы не распространяться много, посредствомъ голоса, сначала неопредбленно раздающагося въ воздухъ, а потомъ раздъльно въ ушахъ каждаго; этоть-то голосъ древніе и называли божественнымъ. Часто случалось также, что на скалахъ или ствнахъ находили письмена, безъ всякаго указанія на того, вто ихъ написаль». Григора нимало\_ не сомнѣвается, что оракулы эти истинны и что отъ

нихъ даже проистекаетъ польза. Но онъ въто же время не можеть не сказать, что «для людей малодушныхъ ожиданіе грядущихъ бёдствій становится сущимъ наказаніемъ» 149). А такъ какъ людей слабохарактерныхъ больше, чёмъ мужественныхъ, то понятно, сколькимъ лицамъ эти вздорные оракулы отравили счастіе жизни. Во всёхъ болёе замёчательныхъ явленіяхъ міра физическаго Византійцы старались находить указание на что-то невёдомое, темное, на что-то такое, что должно было непремённо случиться. Какихъ взглядовъ держались Византійцы на зативніе солнца, съ этимъ можно познакомиться на основании того-же Григоры, человѣка, повторяемъ, весьма не глупаго. Въ 1267 году произошло зативніе солнца въ Константиноподѣ. Оно было такое глубокое, что показались звёзды. По разсуждению Григоры, зативніе это было не съ проста; «оно указывало на величайшія и тягчайшія бидствія. Въ самомъ звлё — констатируеть историкъ — начались страданія народа и возрастали непрерывно, хотя и мало-помалу». Затёмъ Византійскій ученый прибавляеть: «А что такія знаменія небесныхъ свѣтилъ предъуказывають на земныя страданія, этого я думаю не станеть опровергать никто, развё кто любить по пусту спорить» <sup>150</sup>). Для удостоверения въ справедливости его словъ Григора раскрываетъ свои космологическія представленія, но ихъ излагать мы, разумфется, не станемъ. Византійцы подчасъ пугались воображаемыхъ явленій и поражались ихъ необычайностію. Однажды императоръ Андроникъ Старшій услышалъ въ полночь во дворцё ржаніе лошади и вообразилъ себе, что ржала та самая лошадь, которая была нарисо-

<sup>149)</sup> Григоры. Визант. ист., V, 7. 150) Кн. IV, гл. 8.

вана на одной дворповой ствнв. Онъ очень обезпокоился, что значило бы такое явление? Для разрѣшенія вопроса онъ приглашаеть ученаго друга своего, великаго логовета Метохита, и начинаетъ съ нимъ разслёдовать загадочный феноменъ по его значенію. Эту зам'ячательную конференцію въ слёдующихъ выразительныхъ чертахъ описываеть Григора: «великій логоветь пришель къ царю, но о чемъ они разсуждали насдинь, никто не могъ узнать; только по нёкоторымъ признакамъ послё могли мы заключать, что они разсмотрёли сначала какія-то гадательныя книги, въ которыхъ неизвёстные авторы темно и загадочно говорять о будущемъ, и потомъ сдѣлали астрологическія вывладки, посредствомъ которыхъ люди узнають теченіе звёздь и догадываются о своемь будущемъ, и изъ нихъ вывели такое заключение, что надобно ожидать нашествія непріятеля, смуть въ государствѣ и опасности для царской власти» 151). Вотъ сколько слёдствій суевёрная мысль Византійца вывела изъ фантастическаго факта — ржанія нарисованной лошали.

Такъ какъ суевърному Византійцу часто представлялось, что его со всъхъ сторонъ ожидають бъды, непредвидънныя, разнообразныя и ужасныя, то онъ старался напередъ застраховать себя отъ подобныхъ напастей, но искалъ себъ помощи не въ преданности волъ Божіей и молитвъ, а въ различныхъ талисманахъ, которые особые спеціалисты изготовляли въ большомъ обиліи для желающихъ навърняка предотвратить грядущія напасти. Дълатели талисмановъ, по словамъ Вальсамона, даютъ обманываемымъ ими паціентамъ какія-то плетенья изъ шолковыхъ нитокъ или мъ́шечки, внутри которыхъ иногда находились

181) KH. VIII, rJ. 5.

записочви, а иногда какая-нибудь пустячная вещь; эти спеціалисты увёряли, что получающіе талисианы, если стануть непрестанно носить ихъ на шев, то будуть предохранены оть всякаго зла. «Если бы я имель время, замечаеть этоть канонисть-патріархъ конца XII въка, разсказать, сколько я видълъ такихъ случаевъ въ синодъ, на судъ, то составилъ бы о нихъ большию повёсть». Такими талисманами не пренебрегали даже лица духовныя, а твиъ болве простонародье. Такъ, напр., оказалось, что одинъ игуменъ монастыря носилъ за пазухою сорочку новорожденнаго младенца и говорилъ, что она дана ему одною женщиною для отвращенія и загражденія усть тёмъ, которые покусились бы говорить противъ него <sup>159</sup>). Въ жизни простаго народа играли важную роль въ качествъ спеціалистовъ по части доставки талисмановъ вожаки медвёдицъ и другихъ потёшныхъ животныхъ. Канонисть Зонара такъ говоритъ объ этомъ предметь: къ вышеуказаннымъ животнымъ «привѣшивають сосуды съ жидкостями и выстригають съ животныхъ волосы; то и другое дается женщинамъ, какъ предохранительные талисманы, обладающіе силою помогать въ болёзняхъ или предохранять отъ завистливыхъ глазъ. Женщины принимають это какъ что-то необходимое и просять, чтобы детей ихъ посадили на спину звъря, какъ будто и этимъ отъ дътей ихъ будуть отвращены бѣдствія» 153). Въ тяжкихъ, опасныхъ болёзняхъ не только простой народъ, но и лица царскаго рода не брезгали леченіемъ посредствомъ разнаго рода волшебныхъ действій «даже въ томъ случав, когда подобнаго рода знахарей мож-

<sup>153</sup>) Толк. Вальсамона на 61 пр. Трульск. собора. Правила съ толков., стр. 643-644.

<sup>158</sup>) Толкованіе Зонары на 61 пр. Трульск. собора. Ibid., стр. 641. но было заподозрѣвать въ чисто языческихъ наклонностяхъ. Вотъ разсказъ о леченіи Зои, жены принца Алексѣя, сына императора Іоанна Комнина. Зоя тяжко захворала, врачи поставлены были въ затрудненіе предъ сложностью болѣзни и пришли въ отчаяніе. Казалось, что оставалось больной искать утѣшенія лишь въ религіи. Но она обращается за помощью къ какимъ-то шарлатанамъ, которые взялись ее вылечить, убѣдивъ ее, что больна она вслѣдствіе колдовства. И вотъ началось леченіе: непризванные врачеватели «тайно разбросали по угламъ восковыхъ идоловъ и совершили множество другихъ странныхъ вещей, въ поруганіе Бога и въ напасть многимъ людямъ», которымъ пришлось отвѣчать предъ церковнымъ судомъ за допущеніе подобнаго суевѣрія <sup>154</sup>).

Такъ много было недостатковъ въ редигіозномъ состояніи Византійцевъ. Но было бы несправедливо, указавъ темныя стороны въ религіозной жизни этихъ людей, не указать и свётлыхъ явленій той-же жизни. Византійцы, при всёхъ недостаткахъ, были глубоко и искренно преданы православію; эту преданность можно назвать образцовою. Нельзя не замёчать даже того явленія, что чёмъ больше слабёло государство, какъ политическій организмъ, тёмъ сильнёе возрастала въ Византійцахъ привязанность въ въръ отцевъ. Историкъ Григора, ни мало несклонный восхвалять достоянства своихъ согражданъ, однакоже даетъ слѣдующій замёчательный отзывь о приверженности грековъ къ православной вёрё: «народъ (греческій) такъ твердъ и крипокъ въ вири, что скорие желизо изминится въ своихъ свойствахъ, чёмъ онъ допуститъ незначительное отступленіе отъ отеческихъ догма-

<sup>184</sup>) Толкованіе Вальсамона на 83 пр. Васил. Велик. Правила съ толков., 376.

Digitized by Google

товъ» 155). За одно это достоинство Византійпевъ можно простить имъ множество недостатковъ, внёдрившихся въ ихъ бытъ и жизнь. Но греки имѣли и лругія почтенныя качества, характеризовавшія ихъ религіозное состояніе. За вёру они готовы были вынести страданія и смерть <sup>186</sup>). Византійцы никогда не забывали возблагодарить Бога за оказанную милость; примёровъ-безъ числа; но они же териёливо поворялись волё Божіей въ тяжкихъ народныхъ бёдствіяхъ (наприм., во время латинскаго владычества въ Константинополф). Лучшіе люди въ тяжкихъ обстоятельствахъ своей личной жизни искали помощи и заступленія въ религіи и получали отсюда помощь, которую напрасно налвялись имёть оть людей 157). Одною изъ достохвальныхъ черть въ Византійцахъ того времени нужно признать ихъ преданность и подчинение авторитету лицъ ісрархическихъ. Разскажемъ коротко одинъ случай въ подобномъ родѣ. Патріархъ Византійскій Аванасій, по строптивости характера, вынужденъ былъ оставить патріаршую каеедру (въ концѣ XIII в.). Но этотъ іерархъ не захотвлъ примириться съ своей долей. Въ отмщение обществу, недовольному имъ-Аванасіемъ, этотъ послёдній пишеть отлученіе на народь Византійскій, и грамоту тайно скрываеть гай то на вершини ствиъ св. Софін, въ какой-то трещинь. Само по себь, подобное прещеніе, какъ канонически неправильное и

<sup>157</sup>) Разумћемъ, напр., разсказъ Зонары о патріархѣ Іоаннѣ Халкидонін (XII в.). Annales, lib. XVIII, cap. 25, Migne, p. 313.

<sup>186)</sup> Визант. Исторія, кн. Х, гл. 8, стр. 512.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup>) Измѣна вѣры встрѣчалась рѣдко. Она совершалась не вслѣдствіе предпочтенія чужой вѣры своей вѣрѣ, а ради выгодъ и политическихъ разсчетовъ. Такъ было съ племянникомъ императора Іоанна Комнина, по имени тоже Іоанномъ. Никиты царствов. Іоанна., гл. 10.

несправедливое, не имѣло значенія. Но оно тѣмъ не менѣе произвело великій переполохъ въ обществѣ, когда случайно открыли грамоту Асанасія въ трещинѣ стѣны. Народъ и императоръ глубоко заинтересованы были вопросомъ: не стали они въ самомъ дѣлѣ отлученными отъ церкви? Нужно было успокоеніе со стороны самого Асанасія, чтобы народъ избавился отъ нестерпимой для него тревоги <sup>158</sup>). Нужно-ли еще добавлять, что Греки благоговѣйно чтили всѣ уставы церкви—праздники, посты? и т. д. Краткая молитва: «Господи помилуй» сопровождала каждое полезное дѣло, надъ которымъ трудился хозяйственный поселянинъ <sup>189</sup>).

Не смотря на то, что Византійцамъ присущъ былъ духъ первовности, если безпристрастно станемъ оцѣнивать: чего больше было въ религіозно-нравственной жизни Византійцевъ-хорошаго или худаго, то. къ сожалѣнію, должны будемъ совнаться, что отъ стеченія различныхъ причинъ очень много зла накопилось въ греческомъ христіанскомъ народѣ изучаемыхъ нами вѣковъ. Болѣе наблюдательные изъ грековъ, когда имъ приходилось высказывать свое суждение о нравственно-религіозномъ положения роднаго общества, сурово и скептически отзывались относительно этого положенія. Какой-то анонимный греческій писатель, принадлежащій изображаемой эпохв, въ написанномъ имъ сочинения подъ заглавіемъ: «какія причины постигшихъ насъ бѣдствій», представляетъ печальную картину жизни грековъ. Онъ говорить: «Большая часть изъ насъ не знаетъ, что значить быть христіспѣшатъ аниномъ, а если и знаютъ, не жить

<sup>188</sup>) Pachymeris. De Mich. et Andron. Palaeolog., lib. III, 24 (Tom. II, 249-257 Bonn.).

<sup>189</sup>) Вальсамон. Толков. на 62 прав. Трульск. собора. Правила съ толков. 650. сообразно съ этимъ; священники наши поставляются за деньги; они, какъ и прочій народъ, еще до брака вступають въ связи съ ихъ будущими женами; за подарокъ духовные отцы прощають грёхи и допускають до причастія; монахи, хвалящіеся дівственностію, безъ стыда живутъ вмёсте съ монахинями 160): мы не отмщеваемъ за оскорбление имени Божія, за которое должны бы положить душу; имя врага креста (діавола) не сходить у насъ съ языка: имъ мы обзываемъ другъ друга; мы анасематствуемъ и проклинаемъ каждый день и самихъ себя и другихъ; не испытывая страха, даемъ какую угодно клятву и ежечасно нарушаемъ ее; мы оскорбляемъ, какъ не дѣлаютъ того и нечестивцы, православную вёру, законъ, святое; за деньги мы отдаемъ своихъ малолётнихъ дочерей на растлёніе; гадаемъ на иконахъ, по встрёчамъ людей, по крику птицъ, по карканью воронъ; празднуемъ календы, носимъ мартовскіе амулеты, вопрошаемъ о будущемъ, прыгаемъ чрезъ зажженный костеръ (языческий обычай); носимъ талисманы на шев и ворожимъ на зернахъ. Добродетель все больше и больше исчезаеть, а грёхъ все усиливается. Наши власти несправедливы, чиновники корыстолюбивы, судьи подкупны, всё безправственны, дёвы хуже блудницъ, священники невоздержны 161). Не лучше рисуются нравы Византійцевъ и у другихъ, болёе авторитетныхъ лицъ. Въ пастырскомъ увъщания, съ которымъ повидимому патріархъ обращается къ жителямъ Константинополя въ началѣ XIV вѣка, помъщенъ очень длинный списокъ пороковъ и гръховъ,

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup>) На о. Крить дъйствительно монахи и монахини жили въ общихъ монастыряхъ. Miklosich. Acta patr. Const. Tom. II, 477.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) Hersenröther. Photius patr. von Constantinop. B. III, 838—839. Нѣжецкій авторъ издагаетъ содержаніе сочиненія, хранящагося въ рукописи въ Мюнхенѣ.

которыми были заражены обличаемые <sup>169</sup>). Историкъ Григора съ своей стороны не находилъ словъ, чтобы выразить ту степень паденія, какой достигли его соотечественники. «Съ теченіемъ времени, скорбить онъ, исчезли добрые обычан, которые точно погрузились на дно морское; и воть души всего христіанскаго міра блуждають точно по какой-нибудь непроходимой и безводной пустынь. Безсовьстность дошла до того, что за одинъ оболъ дають страшнёйшія клятвы, которыя даже не посмѣеть передать перо писателя. Люди впали въ безсмысленное состояніе и не стало человіка, который могь бы самь різ. шить, что полезно, и какими признаками отличается благочестие отъ нечестия». Историвъ спрашяваеть: «Кого это не поставить въ недоумёніе? Какой души не потрясеть, хотя бы она была тверда, какъ желѣ-30» 168)? Для лицъ, на которыхъ въ особенности лежали духовныя попеченія о Византійцахь, уже казалось, что общество перестало бояться Бога и сты-**ДИТЬСЯ ЛЮДЕЙ»** (μήτε θεόν φοβούμενοι, μη τε άνθρωπους αισγυνόμενοι) 164),

## IV. Отношенія государственной власти къ церкви.

Отношенія, въ какія становились Византійскіе императоры въ церкви, на языкѣ западныхъ писателей обыкнове́нно называются цезаропанствомъ. Это значитъ, что указанные писатели находятъ въ положеніи Византійско-восточной церкви самыя ненормальныя отношенія между государствомъ и церковію, при которыхъ императоры выражаютъ себя какъ полно-

14

١. !

<sup>169)</sup> Miclosich Acta. Tom. II, 464-5.

<sup>163)</sup> Византійская. Истор. кн. VI, гл. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup>) Acta patr. Const. I, 368.

властные главы и владыки церкви, при которыхъ --иначе сказать --- они являются вибств царями и первосвященниками. Представленія эти о Византійскихъ отношеніяхъ государства и церкви — частію несправедливы, частію справедливы. Они несправедливы, когла хотять видеть въ полобныхъ отношенияхъ какую-то систему, будто-бы принятую и утвердившуюся, какъ законъ, въ Византійской имперіи; но они справедливы, если съ этими представлениями соединяется лишь мысль о томъ, что въ Византіи нормальныя отношения государства къ церкви весьма часто перехо. дили въ ненормальныя, что здѣсь императоры въ религіозныхъ двлахъ брали на себя болве, чвиъ сколько того требовали благо церкви и польза ея, и что забывалось истинное понятіе о императоръ, какъ членѣ церкви, подчиненномъ голосу пастырей въ вопросахъ религіи. Въ самомъ дёлё, въ разсматриваемый нами періодъ Восточной церкви отъ начала крестовыхъ походовъ до окончательнаго паденія Константинополя, мы встрёчаемся съ такими государями, которые смотрѣли на себя какъ на верховныхъ распорядителей въ дълахъ церкви, ставили себя выше ея іерарховъ. Подобныя неправильныя, спутанныя понятія объ отношеніи высшей свётской власти къцеркви съ замѣчательнымъ самообольщеніемъ выражаетъ императоръ Исаакъ Ангелъ, когда говорить: «царямъ все позволительно дёлать, потому что на землё нёть никакого различія во власти между Богомъ и царемъ; царямъ все позволительно дёлать и можно нераздёльно употреблять Божіе наряду съ своимъ, такъ какъ самое царское достоинство они получили отъ Бога и между Богомъ и ними нътъ разстоянія» 1).

<sup>1</sup>) Никиты Хоніата. Исторія. Царствованіе Исаака, кн. III, гл. 7 (тексть и варіанть). Рус. переводъ.

При другомъ случат въ одной изъ своихъ новеллъ тоть же Исаакъ прямо именуетъ себя Епістироубрудомъ церкви, т. е. опытивйшимъ правителемъ церкви. при чемъ онъ приписываетъ себѣ власть исправлять то, что совершается въ церкви вопреки каноническихъ постановлений <sup>2</sup>). Нѣкоторые императоры Византійскіе въ своемъ царскомъ титуль употребляли выражение «святый», которое обыкновенно прилагали къ себъ патріархи, и весьма недовольны были, если кто-либо въ титуловании ихъ опускалъэтоть терминъ; право на такое титулование себя императоры основали на томъ, что они лица миропомазанныя царскимъ помазаніемъ <sup>в</sup>). Къ чему-же приводило то воззрѣніе императоровъ на самихъ себя, на которое мы указываемъ? А вотъ къ чему. По словамъ Никиты Хоніата, для «большей части Византійскихъ царей рѣшительно невыносимо только повелѣвать государствомъ, ходить въ золотѣ, пользоваться общественнымъ достояніемъ, какъ своимъ. Они почитають для себя крайнею обидою, если ихъ не считають мудрецами, богомудрыми подобно Соломону, богодухновенными руководителями, върнъйшимъ правиломъ изъ правилъ, однимъ словомъ: непогръшимыми судіями дълъ божескихъ и человъческихъ» 4).

Лица, приближенныя къ императорамъ и непосредственно зависимыя отъ нихъ, изъ лести или суетныхъ разсчетовъ, нерёдко старались поддерживать въ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Isaaci. Novella de electionibus pontificum. Migne. tom. 135, col. 440. Слич. Пахимера. Исторія о Миханлѣ и Андроникѣ, кн. IV, гл. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Пахимера. Исторія о Миханит и Андроникт. Кн. VI, гл. 31.

<sup>4)</sup> Исторія. Царствованіе Манунда, кн. VII, гл. 5.

<sup>14\*</sup> 

-

!

Византійскихъ императорахъ указанное самомнѣніе; при столкновении церковной власти съ государственною, различные сановники и судіи брали сторону гражданской власти въ ущербъ для авторитета церковнаго, ссылаясь на то, что власть царская стоить превыше всего. Если какой-нибудь Византійскій императоръ по своему произволу издавалъ какую-либо новеллу, оказывающуюся въ противорёчіи съ древними, принимаемыми церковію, правилами и узаконеніями, то приспѣшники нѣкоторыхъ Византійскихъ императоровъ, находя дёломъ неважнымъ, что новелла не согласуется съ церковнымъ законодательствомъ, отдавали предпочтение новеллё предъ всёмъ остальнымъ; они настаивали, что «новелла издается для всёхъ, для всякаго двла (и значитъ церковное и гражданское общества сдинаково должны исполнять ихъ) и есть общее законоположение» <sup>в</sup>). Въ церкви издревле существовало правило, по которому священникамъ и діаконамъ воспрещалось принимать на себя мірскія должности, въ родѣ сборщиковъ податей или какихълибо управителей. Но въ изучаемое нами время нъкоторыя изъ лицъ, приближенныхъ въ Византійскимъ императорамъ, извращали смыслъ церковныхъ опредёленій по указанному вопросу и говорили: «это имветъ мвсто тогда, когда кто-либо изъ священнослужителей будеть выполнять мірскую службу безь царскаго повелёнія; ибо если кто по царскому усмотрвнію приметь на себя какую-либо мірскую службу, то это не будетъ воспрещено ему указанными правилами и онъ не подвергнется наказанію», и при этомъ тѣ же лица прибавляли: «царь не подлежить ни законамъ, ни правиламъ» (!) <sup>6</sup>). Подобнаго-же рода

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Правила съ толкованіями. Изд. Общества Любителей Дух. Посв'ящ. стр. 190.

<sup>6)</sup> Правила съ толкованіями, стр. 1331-1332.

чрезмѣрные цѣнители Византійской царской власти нерѣдко въ тѣ времена заявляли, что лица духовныя, подлежащія суду, могуть безпрепятственно вмѣсто соборнаго суда обращаться за разбирательствомъ своихъ дѣлъ къ суду гражданскому, и мотивировали свое заявленіе тѣмъ, что власть царская выше власти церковной; они разсуждали такъ: «царская власть можеть дѣлать все; она можетъ назначать гражданскаго судью, чтобы судить епископа или другое посвященное лице, привлекаемое къ суду; эта же власть, по законному усмотрѣнію, церковный судъ можеть замѣнять свѣтскимъ»<sup>7</sup>).

Если лица свётскія, имъвшія свои побужденія поддерживать самообольщение Византийскихъ императоровъ по вопросу объ отношении ихъ къ церкви, нерёдко выражали мысли, неблагопріятныя для свободы и самостоятельности церковнаго авторитета, то это явление болве или менве понятно. Но, къ нашему удивленію, отъ мірянъ въ этомъ случав не отстають и лица іерархическаго чина. Отдёльныя іерархическія лица съ своей стороны, случалось, не только не шли противъ вышеуказанныхъ преувеличенныхъ воззрвній государей относительно широты ихъ власти, но даже поддерживали ихъ своимъ авторитетнымъ голосомъ. Здёсь мы должны привесть прежде всего весьма замёчательныя въ данномъ случаѣ мнёнія извёстнаго греческаго канониста XII вёка, патріарха Антіохійскаго Вальсамона. Вальсамонъ говорить: «императоры и патріархи должны быть уважаемы, кань учители (церкви) ради ихъ достоинства, которое они получили чрезъ помазание муромъ. Отсюда то происходить власть правовёрныхъ императоровъ наставлять христіанскій народъ и, подобно іереямъ, прино-

<sup>7</sup>) Ibidem, crp. 1317.

ł

сить Богу курение. Въ этомъ ихъ слава, что, подобно солнцу, блескомъ своего православія они просвѣщають мірь съ одного его конца до другого. Мощь и дёятельность императора-касаются тёла и души · (человёка), тогда какъ мощь и дёятельность патріарха касаются только одной души (енс истуру форкту лисителенау). Императоръ и патріархи подобны молотильщикамъ на гумиъ: они какъ бы лопатой отдъляють мякину оть настоящей пшеницы, или подобны врёпкимъ осямъ колесницы, или корабельнымъ мачтамъ и парусамъ; частію чрезъ императорское благопопеченіе, частію чрезъ духовную власть они спасають міръ» <sup>8</sup>). При другомъ случав тоть же Вальсамонъ перечисляетъ нъкоторыя церковныя функців, которыя, по его мивнію, принадзежать власти императорской; эти функціи очень ясно роднять, по сужденію греческаго патріарха, авторитеть царскій съ авторитетомъ іерархическимъ. «Православные императоры», говорить Вальсамонъ, «невозбранно, когда захотять, входять во св. алтарь, и ходять и дёлають знаменія креста съ трикиріемъ, какъ и архіерен. Они предлагають народу и катехизическое поучение, что предоставлено однимъ мѣстнымъ архіереямъ». Вообще Вальсамонъ пишеть: «Какъ царствующій императоръ есть помазанникъ Господень по причинѣ помазанія на царство, а Христосъ и Богъ нашъ есть между прочимъ и архіерей, то благословно и императоръ украшается архіерейскими дарованіями» <sup>9</sup>). Вальсамонъ любитъ останавливаться на разъяснени мысли, почему императору принадлежать права, усвояемыя обыкновенно епископу. Такъ, по одному поводу Валь-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Rhally et Potly. Syntagma. Tom. IV, p. 544-546. Athenae, 1854.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Вальсамона толков. на 69 прав. Трульскаго собора. Правила съ толкован., стр. 670.

самонъ царское муропомазание уравниваетъ съ хиротоніей епископской и находить, что и послёдствія этихъ актовъ одни и тв же въ известномъ отношени. Онъ приводить слово Константинопольскаго патріарха Х вѣка Поліевкта, который говориль, что какъ помазание въ крещении изглаждаетъ содъланные прежде того грёхи, каковы-бы и сколько-бы ихъ ни было, такъ и помазание на царство изглаждаетъ даже убійство, совершенное помазывающимся до помазанія. А оть себя Вальсамонъ разсуждаеть: какъ цари называются и суть помазанники Господни, таковы же суть и именуются и архіерен. Вибсто же елея, по древнему правилу возливаемаго на царей, для архіереевъ служить иго Евангелія и призываніе Св. Луха. Хиротонія архіереевъ и помазаніе царей изглаждають содъянные прежде хиротонія в царскаго помазанія грёхи, каковы бы они ни были» 10).

Въ томъ же родъ, какъ и Вальсамонъ, судитъ о власти и значении государей въ Византийской церкви и другой представитель церковнаго авторитета — Димитрий Хоматинъ, архіепископъ Болгарский (XIII в.)<sup>11</sup>). Онъ пишетъ: «императоръ, который есть и называется всеобщимъ верховнымъ правителемъ церквей, стоитъ выше опредълений соборовъ; этимъ опредълени[

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Замѣчательно: Вальсамонъ затѣмъ продолжаетъ: «а рукоположение священниковъ и другихъ посвященныхъ лицъ изглаждаетъ малые грѣхи, напр., пополановение ко грѣху, ложь и другие подобные, но не изглаждаетъ прелюбодѣяния». Вальсамона толков. на 12 пр. Анкирскаго собора. Правила съ толков., стр. 935—936.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Этоть Димитрій быль сначала Константивопольскимъ хартофилаксомъ, отличался независимостію и самостоятельностію характера и въ качествъ архіенископа Болгарскаго имѣлъ значительное вліяніе на дѣла церкви. До насъ дошло его кановическое сочиненіе: Различвые вопросы Константина митрополита Диррахійскаго и отвѣты на нихъ Димитрія Хоматине.

ямъ онъ доставляетъ надлежащую силу. Овъ есть мврило въ отношения къ церковной іерархія, законоавтель для жизни и поведенія священниковь; его вѣдънію подлежать споры епископовъ и клириковъ и право замёщенія вакантныхъ канедръ. Епископовъ онъ можеть дёлать митрополитами, а епископскія ваеедры митрополичьими каеедрами. Однимъ словомъ, за исключеніемъ единственнымъ-говорять Димитрій Хонатинъ-совершать богослужение (иссоруси), императору предоставлены всё остальныя епископскія привиллегіи (та логта аругератиха прочоция), на основаніи каковыхъ его церковныя распоряжения получають ванонический авторитеть. Какъ древние римские императоры подписывались: pontifex maximus, таковымъ же должно считать и теперешнихъ императоровъ, какъ помазанниковъ Господнихъ, ради царскаго помазанія. Подобно тому, какъ Спаситель, будучи помазанникомъ, есть и чтится, какъ первосвященникъ: такъ и императоръ, какъ помазанникъ, украшается благодатію первосвященства» (άργιερατιχοίς χαταχοσμείται γαρίσµасти)<sup>19</sup>). Въ воззръни на власть императорскую въ церкви съ Димитріемъ Хоматиномъ согласенъ и писатель церковный Макарій Анкирскій (XIV в.)<sup>13</sup>). Этоть писатель, ссылаясь на авторитеть Григорія Нисскаго, Григорія Богослова, IV-го и VI-го вселенскихъ соборовъ, старается доказать, что императоръ, будучи помазанникомъ Божіимъ, освящаясь чрезъ помазаніе муромъ, становится архіереемъ, іереемъ и учителемъ ввры» 14).

<sup>12</sup>) Rhally et Potly. Syntagma canonum. Tom, V, p. 429. Athenae, 1855.

<sup>13</sup>) О личности его неизвъстно. Выдержки изъ его сочиненій сообщаеть Левъ Алляцій.

<sup>14</sup>) Apud Allat. De Consensione... p. 219 (Pichler. Geschichte der Trennung, B. I, S. 416).

Digitized by Google

При такихъ воззрѣніяхъ на чрезмѣрно важное религіозное значевіе императора въ дѣлахъ церковныхъ, ---- воззрѣніяхъ, какія встрѣчались не только среди болѣе просвѣщенныхъ мірянъ, но и среди представителей тогдашней церкви,- нёть ничего удивительнаго въ томъ, если пренебрежение законовъ церкви со стороны императоровъ и вмѣшательство ихъ въ дёла вёры представляли явленія нерёдкія. Императоры поднимаютъ догматические вопросы, императоры дѣятельно участвують въ богословскихъ спорахъ. императоры наклоняють въ этихъ случаяхъ рѣшенія церковныя въ пользу своихъ мнѣній и проч. Но особенными злоупотребленіями сопровождалась присвоенная императорами власть по своему желанію и расчетамъ назначать патріарховъ. Желая быть неограниченными распорядителями въ церкви, они нарочно избирали въ патріархи столицы такихъ лицъ, которыя были бы безгласны и послушны. Георгій Акрополить прямо заявляеть, что «обладающіе верховною властію при избранія патріарховъ соображаются съ своими расположеніями къ извёстнымъ лицамъ, чтобы не имъть въ этихъ людяхъ противниковъ своимъ желаніямъ» <sup>15</sup>). При другомъ случав, какъ бы разъясняя эту мысль, Акрополить пишеть: «цари (Византійскіе) вообще хотять, чтобы патріархами были люди смиренные, недалекіе по уму, которые легко бы уступали ихъ желаніямъ, какъ закоподательнымъ постановленіямъ. А это всего чаще — разъясняеть историкъ — случается съ людьми необразованными: будучи невѣждами въ словѣ, они не способны на смѣлое слово и преклоняются предъ императорскими распоряженіями» 16). Историкъ Никифоръ Григора почти

15) Лѣтопись, гл. 42, Рус. пер.



<sup>16).</sup> Ibidem, rz. 53.

тёми же словами говорить о своекорыстныхъ намёреніяхъ императоровъ, какими они руководились въ выборѣ патріарховъ. Онъ пишеть: «цари на такія высовія міста (патріаршія) выбирають людей (простыхъ, необразованныхъ), чтобы они безпрекословно повиновались ихъ приказаніямъ, какъ рабы, и чтобы не оказывали имъ никакого противодействія» 17). Византійскіе историки и писатели настолько свыклись съ такими и подобными фактами въ исторіи Византійскаго государства, что перестали видёть въ этомъ что-либо ненормальное, несообразное съ правилами. Такъ. Георгій Акрополитъ нисколько не удивляется тому, что императоръ Өеодоръ Ватаца умышленно выбираеть въ патріархи лицо необразованное, хотя имель возможность поставить на этоть высовій пость лицо достойное по своимъ умственнымъ дарованіямъ 18). Ісаннъ Киннамъ находить самымъ обыкновеннымъ двломъ, что одинъ изъ описанныхъ имъ императоровъ давалъ сообразное съ своими личными желаніями направление въ ръшения нъкоторыхъ богословскихъ вопросовъ; этотъ историкъ былъ увѣренъ, что «изслёдовать божественное имёють право лучшіе изъ іереевъ да цари»<sup>19</sup>). Писатель и ораторъ XIII в. Никифоръ Хумнъ прославляетъ одного императора за самовольное низвержение имъ одного патріарха, уподобляя его за это Слову Божію (Лбує деоб) и именуя его apxiepeeмъ<sup>20</sup>).

Если одни изъ Византійскихъ императоровъ присвоивали себъ права въ церкви, какія имъ не при-

17) Византійская исторія. Кн. VIII, гл. 2. Русск. переводъ.

18) Лѣтопись, глава 53.

1

1

<sup>19</sup>) Іоанна Киннама. Обозрѣніе царствованія Іоанна и Мануила Компиновъ. кн. VI, гл. 2.

<sup>20</sup>) Nicephorus Chumn. Encomium in Andronic. Palaeolog. (Pichler, B. I. S. 416).

надлежали въ этой области, и въ такомъ же родъ обнаруживали свои притязанія; если многіе церковные писатели съ своей стороны высказывались болёе или менёе въ пользу самыхъ шировихъ привиллегій для императора въ церковныхъ дёлахъ, то однакожъ это не было какимъ-либо правиломъ безъ исключенія. Иные изъ Византійскихъ императоровъ. иные изъ писателей восточной церкви высказывались въ другомъ родѣ. Они ясно понимали, гдѣ, въ видахъ блага церковнаго, должна кончатеся власть императора въ дълахъ религи и начинаться исключительно сфера церковной дёятельности. Между императорами, въ XII въкъ, встръчаемъ съ такими именно идеями Іоанна Комнина. Въ одномъ письме въ папе Гонорію этотъ государь пишеть: «два предмета въ продолжение моего царствования признаваль я совершенно отличными одинъ другаго: одинъ---это власть духовная, которая оть Великаго и Высочайшаго Первосвященника, князя міра, Христа, дарована Его апостоламъ и ученикамъ, какъ благо неизмѣнное, чрезъ которое (благо), по божественному праву, они получили власть вязать и рёшить всёхъ людей; а другой предметь----- власть мірская, власть обращенная ко временному по божественному слову: воздадите Кесарю, что ему принадлежить, власть, заключенная въ принадлежащей ей сферв. Эти двв, господствующія въ мірѣ, власти, хотя раздѣльны и различны, но действують къ обоюдной пользе въ гармоническомъ соединения, вспомоществуя и пополняя одна другую. Онв могуть быть сравниваемы съ двумя сестрами-Маріей и Мареой, о которыхъ повъствуется въ Евангеліи. Изъ согласнаго обнаруженія этихъ двухъ властей проистекаетъ общее благо, а изъ враждебныхъ отношеній ихъ проистекаеть великій вредъ» <sup>31</sup>). Такъ мыслили лучшіе изъ Византійскихъ императоровъ.

Нѣвоторые изъ цервовныхъ писателей изучаемыхъ нами вёковь возвышали сильный голось противь того, невсегда нормальнаго, положенія, въ какомъ цари стояли къ духовной власти: они открыто говорили. что отношения, при какихъ власть духовная унижается предъ свётскою, суть ничто иное какъ злоупотребленія, отъ которыхъ следуеть избавиться, какъ оть болёвненнаго нароста. Къ такимъ писателямъ принадлежить извёстный св. Симеонъ, митрополить Өессалоникійскій (XV вёка). Его мысли въ данномъ случав состоять въ слёдующемъ: «многіе благочестивые цари, какъ наприм. Константинъ Великій, богато одаряли епископовъ и оказывали имъ различныя почести. Теперь же случается совсёмъ противное. Епископъ не удостоявается никакой чести ради Христа, а скорбе достигаеть безчестія; онъ считается неизмѣримо ниже императора, получающаго оть архіерея благословеніе. Епископъ въ настоящее время падаеть ницъ предъ императоромъ и цълуеть его правую руку. Освященными устами, которыми онъ недавно прикасался въ священнвишей жертвв, онъ рабски цёлуетъ мірскую руку, назначеніе которой держать мечъ, и, о срамъ, епископъ стоитъ, когда императоръ сидитъ! Для епископа, какъ намъстника Христова, все это неприлично, и посрамление простирается на самого Христа. Эти нелёпые обычаиговорить Симеонъ-введены впрочемъ не самими императорами, но льстецами, которые безразсудно внушають имъ, чтобы они во здо употребляли божественное, чтобы они присвоивали себе власть-и по-

<sup>21</sup>) Pichler. Geschichte der Trennung. В. І. S. 286-7 (источникъ, отвуда занято свъдъніе-ръдкій). ставлять и низвергать епископовъ. Увы, какое безуміе! Если низверженіе епископа необходимо, то должно совершиться это чрезъ Св. Духа, которымъ освяшенъ епископъ, а не чрезъ мірскую власть. Отсюда то всв наши бван и несчастія; отсюда то мы сдвлались предметомъ презрѣнія v всѣхъ народовъ. Если мы будемъ воздавать Кесарю Кесарево, а Богу-Божіе, то благословеніе Божіе будеть почивать на всемъ; церковь долучить маръ, благосостояние государства возрастеть» <sup>92</sup>). Изъ этихъ словъ Симеона видно, что если въ Византійскомъ государствъ царская власть допускала себѣ злоупотребленія въ отношеніи къ церкви, то это не почиталось какимъ-нибудь закономъ, а разсматривалось, какъ послабление, отступление отъ наллежащей нормы. --- Случалось, и патріархи безбоязненно заявляли предъ лицемъ императора, что въ религіозныхъ дёлахъ) не церковь должна идти за императоромъ, но императоры вслёдъ церкви. Такъ патріархъ Іосифъ (XV в.) замѣчалъ императору Іоанну Палеологу: «церковь должна идти впереди императорской власти или поллё нея. но никакъ не сзади ел» <sup>93</sup>). Случалось даже, иные патріархи доходили до такого дерзновенія, что требовали себъ права, во имя церкви, вліять на дъла государственныя наравий съ императоромъ. Такъ патріархъ Исаія (XIII в.) говорить императору Андронику Старшему: «ты приказываешь мнѣ заниматься только делами церкви, а себе предоставляеть по своей личной волѣ править государствомъ. Но ето тоже самое, какъ если бы твло говорило душв: «я не

<sup>93</sup>) Pichler I, 419—20 (изъ Сиропула, автора исторіи Флорентійскаго собора). ١

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Pichler. B. I, 417—418 (няъ сочиненія Симеона, подъ ваглавіемъ: та апачта віс є церу діагреде́ута).

нуждаюсь въ твоемъ содёйствіи при отправленіи моихъ функцій; я свое дёло дёлаю, какъ хочу, а ты дёлай свое, какъ умёешь» <sup>26</sup>).

Оть общаго очерка воззрѣній, мнѣній, желаній и требованій, какія высказывались въ Византійскомъ обществѣ касательно отношенія власти государственной къ церкви, переходимъ къ обозрѣнію болѣе или менѣе подробному замѣчательнѣйшихъ явленій, въ которыхъ въ то или другое царствованіе выразились отношенія государства къ церкви въ эти времена.

Въ концѣ XI и началѣ XII вѣка императоръ Алексни Комнина, отврывающій собою изучаемую нами эпоху, принимаеть очень живую двятельность въ двлахъ церкви и въры. Въ этомъ отношении, кажется, можно до извёстной степени сравнивать его съ знаменитымъ Юстиніаномъ: то же рвеніе къ дѣламъ церкви, та же охота къ спорамъ, то же желаніе содъйствовать благу церкви, та же неутомимость въ преслёдование еретиковъ-какъ у Юстиніана, такъ и у Алексвя Комнина. Для характеристики отношеній Алексвя къ церкви скажемъ о тѣхъ спорахъ съ еретиками, какіе любилъ Алексъй, и о степени успеховъ, достигнутыхъ имъ на этомъ поприщѣ. Двѣ замѣчательныхъ ереси обращали на себя внимание Алексъя-Павликіане и Богомилы, изъ которыхъ послёдняя сильно волновала современную церковь; съ объеми онъ боролся какъ могъ и какъ умѣлъ, хотя далеко не за все можно одобрять царственнаго полемиста 95).

На 1115-й годъ падаетъ борьба Алексвя съ Па-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Cantacuseni. Historiae. Tom. I, p. 219. Bonn.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) О борьбѣ Алексѣя съ двумя современными ему еретиками—Іоанномъ Италомъ и Ниломъ—нами уже были сообщены свѣдѣнія въ «Очеркахъ исторіи Византійско-восточной церкви въ IX, X и XI вѣкахъ», стр. 162—164 (Москва, 1878).

вликіанами <sup>96</sup>), еретиками, уже давно появившимися въ имперіи. Дело происходило такъ. Въ этомъ году императору, вслёдствіе войны съ однимъ изъ варварскихъ народовъ (Команы), пришлось провести зиму въ Филиппополѣ, еще въ Х вѣкѣ заселенномъ Павликіанами. Свободнымъ отъ своихъ военныхъ дёдъ временемъ Алевсей воспользовался для борьбы съ этими еретиками. Онъ устроялъ публичные диспуты съ ними. призвавъ въ себв на помощь въ этомъ случав зятя своего кесаря Никифора Вріеннія и двухъ архіереевъ, епископа Филиппопольскаго и митрополита Никейскаго, изъ которыхъ последний-известный Евстратій-быль замёчательнымь ученымь. Диспуты происходили въ императорскомъ дворцѣ; главамъ еретиковъ позволено было свободно и безпрепятственно высказывать своя мити во время споровъ. Императоръ отличался неутомимостію въ диспутахъ, въ нихъ онъ проводилъ цёлые дни, забывая о пищё, а иногда и большую часть ночи; съ теривніемъ выслушиваль возраженія, съ терпёніемъ-же отвёчаль на вопросы. Если тревоги со стороны военныхъ враговъ прерывали бесёды царя, то возвратившись съ поля брани, онъ снова и тотчасъ-же принимался за прерванное дбло. Успёхъ императорскихъ диспутовъ съ Павликіанами быль очень значителень. Техь, кто отказался оть ереси, императоръ награждаетъ сообразно съ ихъ общественнымъ положеніемъ и ихъ происхожденіемъ. Однимъ назначилъ пенсіи, другимъ почетныя мъста въ военной службе, а остальныхъ, и такихъ было большинство, онъ поселилъ во вновь устроенномъ городъ, близъ Филиппополя, названномъ по имени императора: Алексіополь; онъ построилъ здѣсь для ново-

۱.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ученіе Павликіанъ изложено въ тѣхъ же «Очеркахъ», • стр. 257 и дал.

обращенныхъ дома, отрёзалъ имъ пахотной земли, насадилъ виноградники и особымъ юридическимъ актомъ утвердилъ подаренное за владёльцами и ихъ потоиствоиъ на въчныя времена. Наиболъе упорными оказались трое Павликіанъ; они не думали поддаваться убѣжденіямъ Алексѣя. Ихъ приказалъ онъ отправить въ Константинополь и дать имъ жительство близъ дворца. Когда императоръ изъ Филиппополя возвратился въ столицу, онъ снова принялся за увѣщанія этихъ трехъ непреклонныхъ Павликіанъ. Императору удалось одержать побёду только надъ однимъ изъ нихъ; двое не внимали увъщаніямъ императора и были брошены въ темницу, гдѣ и умерли. 27). — Такъ боролся Алексей съ Павликіанами. Образъ действованія императора конечно заслуживаеть похвалы, но не во всемъ; остается непонятнымъ: за что награждены оставившіе свое заблужденіе Павликіане и почему поступлено такъ строго съ двумя болѣе ожесточенными еретиками?

Не столь удачно была борьба Алексёя Комнина съ другими только что явившимися еретиками; говоримъ о Богомилахъ, которые по своимъ воззрёяніямъ были родственны съ Павликіанами. Богомильство въ концё XI и началё XII вёка распространяется въ Константинополё между мірянами и духовенствомъ и проникаетъ даже въ сферу аристократическихъ фамилій, но распространяется тайно. Это обезпокоиваетъ императора. Онъ хочетъ разузнать: въ чемъ состоитъ новое ученіе, и вступить въ борьбу съ ересью.

ļ

<sup>17</sup>) Annae Comn. Alexias. Lib. XIV. Migne Gr. tom. 131, p. 1104—1110.—О болѣе раннихъ отношеніяхъ императора Алексѣя къ Павликіанамъ было уже сказано въ первой главѣ настоящихъ очерковъ,— тамъ, гдѣ говорилось о историческомъ сочиненіи Анны Комниной. Ему удается узнать, что главой этихъ сретиковъ въ Константинополѣ одинъ монахъ, бывшій прежде врачемъ, по имени Василій. Императоръ съ умысломъ призываеть его тайно во дворець, оказываеть ему всякія почести, раздёляеть съ нимъ свою царскую транезу, отврываеть ему, что будто онъ самъ хочеть перейти въ общество, образованное Василіенъ, и для этого желаеть внать подробности богомильскаго ученія. Василій сначала недовёрчиво относится къ этемъ признаніямъ Алексва, а потомъ настолько поддаются, что разсказываеть ему касающееся ереси. Между тёмъ императоръ посадилъ въ то же время за занавёсъ сворописца, который всё рёчи Василія занесъ въ протоколъ. Каково-же было изумление Василія, когда императоръ вдругъ отдергиваетъ занавъсъ. и глазамъ Василія представляется пёлое собраніе высшихъ духовныхъ и свётскихъ лицъ Константинополя; во главе первыхъ былъ патріархъ Николай. Еретику предъявленъ былъ протоколъ, въ которомъ съ точностію были записаны его признанія. Васнлій не отказался оть своихъ словъ и объявиль, что онъ за свое учение готовъ умереть. Еретикъ брошенъ былъ въ темницу. Множество народа изо всёхъ сословій по сопривосновенности къ ереси также было арестовано. Изъ арестованныхъ одни сознались, что они дъйствительно принадлежать къ ереси, а другіе заперлись. Чтобы отдёлить виновныхъ отъ невиновныхъ, Алексви употребляеть слёдующую хитрость: онъ назначаеть торжественное собрание всёхъ липъ высшихъ сословій на открытой площади; посреди собранія быль устроень тронь для самаго императора; сюда онъ велѣлъ привести всѣхъ арестованныхъ, но не сознающихся въ принадлежности къ тайному обществу, еретиковъ. Въ тоже время устроены и зажжены два большихъ костра, надъ однимъ изъ нихъ

быль поставлень кресть; а на другомъ-нъть. Нужно знать, что Богомилы отвергали почитание креста. Когда все было готово, императоръ объявилъ обвиняемымъ: «такъ какъ нъть возможности отделить правыхъ отъ неправыхъ, то я ришился всёхъ васъ сжечь. Тв. кто желаеть умереть православными, должны приблизиться къ костру, надъ которымъ утвержденъ вресть». Послѣ того, какъ произошло деленіе осужденныхъ на двѣ партіи, изъ чего императоръ могъ съ безошибочностію заключать: кто изъ предстоящихъ быль действительно привержень кь ереси и кто неть. Алексей отпустиль на свободу желавшихь умереть съ крестомъ, признавая ихъ православными, а остальзавлючилъ въ темницу. Затвиъ имныхъ снова ператоръ, при помощи патріарха, употреблялъ всѣ усилія къ обращенію заблуждающихся; относительно нъкоторыхъ это дъйствительно удалось императору. Упорныхъ Алексей продолжалъ держать въ темнице, а главу Богомиловъ монаха Василія приказалъ сжечь на костръ<sup>28</sup>). Казнь произошла уже по смерти Алексвя, въ 1119 году. --Конечно, едва-ли кто похвалить Алексвя Комнина, который въ настоящемъ случай ревность къ церкви проявляль въ коварстве и безцёльной жестокости. При этомъ мы должны припомнить, что въ такимъ страннымъ мърамъ не прибъгали въ лучшую пору жизни церкви, наприм, въ IV. V-мъ вѣкахъ.

Близко интересуясь состояніемъ дёлъ церковныхъ, императоръ Алексёй заявлялъ себя изданіемъ цёлаго ряда новеллъ, которыми онъ старался достигнуть благоустройства церковнаго. Въ этомъ случаё опять нельзя

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Annae Comn. Alexias. Lib XV. Migne, p. 1167—1186. Zonarae. Annales. Lib. XVIII, cap. 23. Migne. Gr., tom. 135, p. 805.

не находить нёкоторой параллели между Юстиніаномъ и этимъ императоромъ. Хотя Алексей въ одной изъ своихъ новеллъ, съ которой онъ обращается къ патріарху и синоду, и называеть себя по сравненіи съ патріархомъ и синодомъ «менве разумнымъ, чвиъ они», когда дёло идеть о благоустройствё церкви <sup>99</sup>), но это не мъщаетъ ему въ дъйствительности говорить съ патріархомъ и епископами въ новеллахъ такъ. какъ будто бы онъ былъ равенъ имъ или даже выше ихъ по значению и авторитету въ дълахъ церкви. Познакомимся съ содержаніемъ нёкоторыхъ новеллъ Алексвя. Особенное внимание обращаеть на себя новелла, изданная этимъ императоромъ въ 1107 году и имѣющая цѣлію регулировать избраніе какъ епископовъ, такъ и прочихъ клириковъ 30). Императоръ даеть знать въ этой новелль, что много безпорядковъ вкралось въ сословіе духовенства; онъ даже рышается сказать, что «христіанская церковь доведена до онаснаго положенія, поскольку іерархическій чинь ежедневно приходить все въ худшему и худшему состоянию». Императоръ, почитая себя какъ бы высшимъ блюстителемъ церковныхъ порядковъ, высказываеть различныя вразумленія по адресу іерарховъ и даеть ясно понимать, что ихъ дъятельность не соотвётствуеть высотё ихъ призванія. Въ новеллё нёть какихъ-либо новыхъ предписаний относительно избранія епископовъ, но твиъ больше настойчивыхъ и довольно новыхъ указаний относительно прочихъ клириковъ. Императоръ не одобряетъ того, что при избра-

15\*

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Alexii Comneni novella-de electionibus. Migne, Gr., tom. 127 p. 945.

<sup>30)</sup> Воть полное заглавіе Новеллы: Novella lex imperatoris Alexii, sanciens de electionibus, qualesque esse oporteat qui per orbem sunt pontifices, itemque sacerdotes, in provinciis, metropolibus et episcopalibus. Ibidem

нія клириковъ я дальнъйшемъ возвышенія ихъ въ церковныхъ степеняхъ не обращается вниманія на достоинства ихъ жизни и церковно-учительныя способности. Онъ поридаеть обывновение, по которому дважение въ приобрътения высшихъ должностей опреавляется старшинствомъ службы, а не действительными заслугами. Лицъ, занимающихъ опредёленныя церковныя степени, но не показывающихъ себя достойными этого положенія, императоръ прямо предписываеть лишать ихъ должностей. Такъ какъ новелла обращаетъ особенное вниманіе на способность лицъ. принадлежащихъ къ клиру, къ учительству церковному, то здёсь довольно мёста удёляется вопросу о учителяхъ церковныхъ. Законодатель подробно регламентируеть положение этихъ учителей. Императоръ назначаетъ имъ опредъленное жалованіе, онъ поощряетъ ихъ къ принятію сана ісрей. скаго, выражая при этомъ сожалёніе, что не у всёхъ учителей есть стремленіе занимать церковныя степени; онъ настойчиво увазываеть, что монахи не доджны быть предпочтительно предъ лицами мірскими выбираемы въ учители дерковные, разъясняя, что мірянивъ въ этомъ случав ни въ чемъ не уступаетъ монаху, если первый обладаетъ несомнѣнными способностями къ прохождению должности учителя<sup>31</sup>). Есть новелла, которою императоръ хочеть защитить право хартофилансовъ отъ притязаний нёкоторыхъ архіереевъ. Нѣкоторые архіерен, проживавшіе въ Константинополь, вместо того, чтобы жить въ своихъ епархіяхъ, — изъ честолюбія пришли къ мысли, что хартофилансу непристойно возсёдать вмёстё съ епископами въ синодъ; они хотъли дать ему какое-то особое, менње почетное мѣсто на соборѣ. Императоръ

<sup>31</sup>) Ibid., p. 945-968.

рвшился ограничить такое притязание. Онъ доказываеть, что хартофилансь засвлаеть наравнё сь епископами въ синодъ по древнимъ правиламъ. И вакъ бы въ наказание архиерсямъ, позволившимъ себъ несправедливыя домогательства, императоръ даеть распоряжение, чтобы провинијальные архиереи, проживавшіе въ столицѣ, выѣхали въ свои епархіи для исполненія своего прямого пастырскаго долга 32). Въ числё новеллъ встречаемъ и такую, которой частію полтверждается, частію вновь узаконяется размёръ сбора, который долженъ былъ получать епископъ съ своихъ пасомыхъ въ виду его матеріальнаго обезпеченія (издана въ 1086 г.). Трудно сказать, чёмъ вызванъ этоть законъ --- твиъ-ли, что епископы старались получать отъ пасомыхъ больше опредёленнаго, или же твиъ, что пасомые неусердно вносили извёстную плату въ пользу епископа. Возможно, что законодатель имветь въ виду случаи и того и другаго рода. Епископъ, по новеллъ Алексъя, получаетъ извёстную плату оть пасомыхъ, какъ деньгами, такъ и натурой. Размёры сбора довольно значительны, если принять во внимание разнообразие вносимаго въ качествѣ подати архіерею. Въ этой же новеллѣ опредвленъ размёръ платы, вносимой въ пользу архіерся извѣстнымъ лицемъ, посвящаемымъ во священники. Такое лице обязывалось платить архіерею семь золотыхъ монеть: одну, когда архіерей дѣлаетъ его чтецомъ (или: лиоу папау (?), три при посвящения во діакона и еще три при посвященіи во священника <sup>33</sup>). Другія новеллы Алексёя имёють въ виду разширить власть и вліяніе патріарха Константинопольскаго, на-

<sup>89</sup>) Novella de chartulario. Migne, ibidem, p. 968-972.

<sup>39</sup>) Alexii—De canonico et consuetudinibus, quae ordinationibus nomine dantur, deque benedictione nuptiarum—aureae ballae sanctio. Migne, tom. 127. p. 925—7. прим. подчиненіемъ его вѣдѣнію всѣхъ монастырей со включеніемъ монастырей, принадлежащихъ другимъ епархіямъ, и такъ называемыхъ царскихъ; частію обезопасить церковныя драгоцѣнности отъ незаконнаго ихъ употребленія — въ цѣляхъ мірскихъ<sup>34</sup>); частію уравновѣсить права высшей церковной и государственной власти при рѣшеніи вопроса о возведеніи епископіи на степень митрополіи<sup>35</sup>) и т. д.

Болёе смёлымъ и рёшительнымь, чёмъ императоръ Алексёй Комнинъ, является въ своихъ отношеніяхъ къ религіи и церкви второй преемникъ его<sup>3C</sup>) Мануилъ Комнинъ. Никита Хоніатъ, приступая къ описанію многихъ богословскихъ споровъ, которые во времена Мануила открывались, этимъ императоромъ поднимались или имъ поддерживались, пишетъ: «для большей части Византійскихъ императоровъ рёшительно невыносимо только повелёвать государ-

<sup>35</sup>) Всѣ эти новелым можно находить у Миня, въ 127 томѣ. Кромѣ того первая изъ нихъ помѣщается въ «Правил. съ толков.», I, 883—885.

<sup>36</sup>) Первымъ преемпикомъ Алексъя былъ сынъ его *Гоаннъ* Комнинъ, но объ его отношеніи къ церкви нельзя сказать ничего опредѣденнаго, за недостаткомъ прямыхъ фактовъ въ подобномъ родѣ. Нѣмецкій ученый Остеръ (Oster. Апла Котnena. Theil I, S. 60—61) утверждаетъ, что Іоаннъ не былъ чуждъ симпатій къ папнаму и былъ главой партіп на Востокѣ, расположенной къ соглашенію съ Западной, тогда уже отнадшей отъ союза съ Востокомъ, церковію; но это миѣніе Остера едвали справедливо. Пихлеръ, анализируя письма Іоавна къ папѣ Гонорію второму, замѣчаетъ, что письма эти едва ли были пріятпы для папской куріи (Piebler I, 286—7). А помимо этихъ писемъ, мы ничего не знаемъ объ отношеніяхъ Іоанна къ Западной церкви. Вообще миѣніе Остера есть ничто иное, какъ безосповательная догадка.



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Случай, по поводу котораго изданъ этотъ указъ, подробно разсваванъ въ нашихъ «Очеркахъ Византійско-восточной церкви IX—XI в.», стр. 72—75.

ствомъ, ходить въ золотѣ, пользоваться общественнымъ достояніемъ, какъ своимъ. Они считаютъ для себя крайнею обидой, если ихъ не признаютъ муапенами, люльми, полобными богамъ по вилу, богомудрыми подобно Соломону, богодухновенными руководителями, върнъйшимъ правиломъ изъ правилъ, однимъ словомъ: непогрѣшимыми судіями дѣлъ Божескихъ и человѣческихъ. Поэтому вмѣсто того, что. бы предоставить обличение людей неразумныхъ и дерзкихъ, вводящихъ новое и неизвъстное въ церкви ученіе, вижсто того, чтобы предоставить это тёмъ, вто по своему призванію должны знать и проповёлывать о Богѣ (т. е. іерархамъ), они отнюдь не желая и въ этонь случав занимать второе мёсто, сами бывають въ одно и тоже время и провозвъстниками догматовъ и ихъ судіями и установителями, а часто в карателями тъхъ, кто съ ними не соглашается. Такимъ же быль, говорить историкь, и императоръ Мануиль. Онъ сочинялъ проповъди (такъ называемыя ос) вута) и читалъ ихъ вслухъ всёхъ (въ своемъ дворцё). А впослёдствія продолжая идти этимъ путемъ, онъ дошелъ и до существеннъйшихъ христіанскихъ догматовъ и началь разсуждать о нихь. Представляясь часто недоумѣвающимъ, онъ предлагалъ вопросы изъ св. Писанія. доискивался ихъ ръшенія, собираль и спрашиваль всёхь, кто отличался ученостію. Но и за это его еще можно было бы похвалить, еслибы простирая такъ далеко свою пытливость. Онъ вовсе не касался, говорить Никита, непостижимыхъ догматовъ, или даже и касаясь ихъ, не былъ упорепъ въ своихъ мысляхъ и не перетолковывалъ во многихъ случаяхъ смысла св. Писанія примёнительно къ своимъ цёлямъ и еслибы онъ не постановлялъ своихъ толкований тамъ, гдъ уже смыслъ опредёленъ отцами, -- какъ будто бы онъ, Мануилъ, всецёло обнялъ своимъ умомъ

Самого Христа, и отъ Него Самого совершеннъе и яснье наставлень во всемь, что васается Христа»<sup>87</sup>). Такой взглядъ на Мануила, за его отношения къ перкви. высказываеть свётскій писатель—Никита Хоніать, взглядъ, какъ само по себѣ понятно, очень не лестный для этого государя. Но существуеть и другой взглядъ на Мануила, взглядъ отличный отъ сейчасъ приведеннаго, и принадлежащий лицу духовному и притомъ очень почтенному-Евстаейю, митрополиту **Оессалоникскому**, современнику Мануила. Евстаей пишеть: «случалось, что Мануиль при разсужденіяхъ по вопросамъ вёры принималъ другую сторону, противоположную той, какой держались присутствующіе на собранія, видоизмёняль вопрось, разсматривалъ предметъ обсужденій съ другой точки зрѣнія; дёло получало иное направление, неожиданный обороть; неотразимая сила убъдительности доводовъ государя своро склоняла на его сторону и мысли слушателей. Эти послёдніе одинь за другимь не только соглашались съ нимъ, но и всё наконецъ одобряли его сторону. Обсуждение повидимому заканчивалось; цёль собранія казалась достигнутой». Но императорь въ интересъ обстоятельнаго уясненія дыла «возвращался еще разъ къ рътению того же вопроса, оставлялъ неожиданно свою и вмёстё общую точку зрёнія и снова принималь другую сторону, снова взвѣшивалъ представленныя доказательства, строго разграничиваль въ дёлё вёроятное, кажущееся отъ дёйствительнаго, истиннаго, привносилъ нъчто новое тамъ, гдѣ вопросъ казался исчерпаннымъ, и опять въ концъ концовъ съ принудительною силой убъдительности торжествоваль победу». Затёмъ Евстаеій

<sup>37</sup>) Никиты Хоніата. Исторія. Царствованіе Мануила, кн. VII, гл. 5.

прибавляеть и тёмъ поясняеть сущность своей характеристики: «Мануиль, замёчаеть этоть писатель, не быль подобень древнимь греческимь софистамь. которые мало заботились объ уяснении предмета рёчи. Нёть, онь быль философомь, искателемь истины н какъ бы искуснымъ музыкантомъ». Этого мало. Тотъ же самый Евстаей свидетельствуеть, что при решеніи богословскихъ вопросовъ «никогда не случалось, чтобы послё Манунла, т. е. послё того, какь онъ высвазаль свое мибніе по извёстному вопросу,---чтобы послё него вто-либо могъ придумать что-либо лучшее»<sup>38</sup>). Очевидно, замёчательный ученый XII вѣка Евстаній не согласень осуждать Мануила за его вмёшательство и страсть въ богословскимъ спорамъ 39). Не будемъ разбирать: кто правве---Никита или Евстаоій во взглядѣ на Мануила; замѣтимъ одно: Манувла за иное можно лёйствительно похвалить, а за иное и осуждать, если разсматривать безпристрастно его отношения къ церкви. Что это такъ, объ этомъ лучше всего свидетельствуеть исторія богословскихъ споровъ при этомъ императорѣ. Обращаемся въ изложенію этихъ споровъ.

Въ пятидесятыхъ годахъ XII въка возникаетъ въ Византійской церкви споръ объ Евхаристіи, какъ жертвъ. Именно о томъ, нужно-ли думать, что Евхаристія, какъ жертва, которая есть тъло и кровь Христа, Сына Божія, приносится только Богу Отцу и Духу Святому или-же вмъстъ съ этими лицами она приносится и Сыну Божію, т.-е. всей пресв. Трои-

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Eustathii metrop. Thessalon. Laudatio funebris Manuelis Comneni, cap. 13. Migne, Gr., tom. 135, p. 980-981.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Нужно помнить впрочемъ, что рѣчь Евстаеія, наъ которой приведена вышеизложенная цитата, сказана была «въ цамять» Мануила, уже по смерти его. Этимъ быть можетъ и уясняется товъ рѣчи.

цё? Вопросъ этоть породиль продолжительныя изслёдованія, появилось раздёленіе мнёній, посыпались возраженія 40). Поводъ къ возникновенію спора, по свидэтельству Киннама, быль неважень и случаень. Въ числё оффиціальныхъ проповёдниковъ въ Византіи быль одинь діаконь Василій, человекь, какь кажется, завистливый и задорнаго характера. Онъ поставиль себѣ пѣлію унижать двухь очень вилныхь прелставителей учености: Михаила, митрополита Өессалоникийскаго, по вакому-то случаю проходившаго въ то время должность преподавателя риторики въ столецъ и проповёдника въ Софійскомъ храмё. и Никифора Василака, славившагося ученостію и извёстнаго своими экзегетическими сочиненіями. Этихъ-то двухъ дицъ вышеназванный діаконъ Василій сдёлаль предметомъ своихъ нападовъ. Замѣчательно, что этотъ Василій поражалъ своихъ недруговъ не въ сочиненіяхъ какихъ-либо, и не въ разговорахъ, а именно въ пропов'вдяхъ, какія онъ произносилъ по своей обязанности. По словамъ Киннама, діаконъ Василій, по возложенной на него обязанности, объясняя народу слово Божіе на различныхъ службахъ, «позволялъ себѣ въ этихъ бесѣдахъ намекать и прикровенно безчестить тёхъ, вто хотя немного быль съ нимъ не въ ладу», и въ особенности такимъ способомъ старался язвить Михаила Өессалонійскаго и Никифора Василака 41). Само по себѣ понятно, эти двое послѣднихъ задёты были за житое выходками Василія, считали себя оскорбленными и униженными и старались отомстить обидчику. Они стали усердно посёщать тё церкви, въ которыхъ приходилось проповёдывать ему,

40) Никиты Хоніат. Царствованіе Мануила, кн. VII, гл. 5.
 41) Виннама. Обозрѣніе царствованія Іоанна и Мануила.

Digitized by Google

<sup>41</sup>) Биннама. Обозрѣніе царствованія Іоанна и Мануила. Кв. IV, гл. 16. слёдили за каждымъ его словомъ, прислушивались «слухомъ лукавымъ». Разъ имъ показалось, что Василій проволить въ сознаніе слушателей мибнія неправильныя. Именно, пропов'ядуя въ Византійскомъ храмѣ евангелиста Іоанна, Василій говориль. **TTO** «одинъ и тотъ-же Сынъ Божій Христосъ и бываетъ жертвою (въ Евхаристія) и витстъ съ Отцемъ пріемлеть эту жертву». Лицэ, обиженныя Василіемъ, схватили эти слова его и. возвращаясь оть службы, взаимными усиліями подвергли пропов'ёдь жесточайшей критикѣ; они находили, что Василій впадаеть въ ересь; они говорили, что «если принесть жертву, значить одно, а принять ее-другое, то Василій вводить двѣ ипостаси во Христѣ». Ко мнѣнію вритиковъ Василія присоединились и иёкоторыя другія лица и возгорѣлся споръ <sup>42</sup>). Къ мнѣнію Михаила Өессалоннкійскаго и Никифора Василака присоединился между прочимъ Евстаей, епископъ Диррахійскій. Для точнёйшаго уясненія вопроса и утвержденія церковнаго ученія по спорному пункту собрань быль въ Константинополѣ соборъ, въ январѣ 1156 года, въ присутствія царя и патріарха Константина Хліарена <sup>43</sup>). На собор' высказано было два мивнія: одно принадлежало Михаилу Өессалоникійскому и Евстаейю Диррахийскому и состояло въ томъ, что, по ихъ воззрѣнію, Евхаристія приносится Отцу и Св. Духу, но не Сыну Божію, такъ какъ Христосъ принесъ себя въ жертву Отцу, а не Себѣ самому; а кто думаетъ иначе – утверждала эта партія богослововътотъ вводитъ несторіанскую ересь, дёлитъ единаго

42) lbidem.

<sup>43</sup>) Synodus Graecae ecclesiae de dogmate circa illa verba: tu es qui offers, et qui offerentis, et qui resipis et cet. — Maii, Spicilegium Romanum. Tom. X, Romae 1844. Христа на два лица--- на лице жертвующее и принимающее жертву. Большинство отцевъ собора было противъ этого мнёнія 44). Это протовоположное мнёніе особенно хорошо раскрыль на собор' новоназначенный митрополить Руси, конечно Грекъ, Константинъ: онъ доказывалъ, что крестная жертва Спасителя принесена не одному какому-либо лицу Божества, но цёлому Божеству, слёдовательно эта жертва принесена была нераздёльной Троицё, и точно такимъ-же образомъ и ежедневно приносится Евхаристическая жертва. Большинство членовъ собора вполнѣ согласилось съ разъясненіемъ митрополита Константина 45). Лля полтверждения этого учения соборъ занимался изслёдованіемъ писаній Св. Отцевъ и извлекъ отсюда два ряда свидътельствъ: въ однихъ святоотеческихъ свидвтельствахъ доказывалось, что въ Евхаристія приносится въ жертву истинный агнецъ Божій, Сынъ Божій, а въ другихъ свидътельствахъ найдено было ученіе, что Сынъ Божій въ одно и то же время есть и жертва. Богу и жертвующій и пріемлющій жертву. Въ послёднемъ случав рышаюшее значеніе имѣли слова Василія Великаго въ еси приносяй. и литургійной молитвѣ его: сты <sup>46</sup>). Соборъ произнесъ приносимый и пріемляй» анаеему на защитниковъ противнаго мнѣнія, кто бы они ни были, если они остаются при своемъ мнвнія 47).--Но споры на этомъ не прекратились. Вско-

<sup>47</sup>) Ibid., 25. Откавались отъ своего мнѣнія Миханлъ Өессалоннкійскій и Евстаюій Диррахійскій, послѣдній послѣ замѣтнаго колебанія. Ibidem, 22—24.

<sup>44)</sup> Ibidem, p. 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Ibidem, p. 18-21, 65.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Ibidem, р. 26—58. Впрочемъ приведены были не одви свидътельства Св. Отцевъ; наприм. встръчаемъ цитаты изъ сочинений Козьмы Индикоплевста и даже «Силлогизмъ великаго друнгарія Стефана» — Византійскаго сановника, присутствовавшаго на Соборъ.

рѣ ко мвѣнію, осужденному соборомъ, присоединилось очень визное и ученое лице. Это Сотирихъ, діаконъ Софійской церкви, челов'ять престарблый и уважаемый, только что назначенный 48) на видное м'встопатріарха Антіохійскаго. Этоть Сотирихъ издалъ сочинение, прекрасно написанное въ формѣ Платоновскаго діалога; въ сочиненія доказывалась ненстинность ученія церкви по спорному вопросу, какъ это учение было выражено на соборѣ 49). Сотирихъ своимъ сочинениемъ произвелъ большое волнение въ Константинополь. Воть нъсколько мыслей Сотириха: зашитники церковнаго ученія говорили: если жертва приносится Божеству Отца, а оно есть и Божество Единороднаго Сына, то что мушаеть говорить, что жертва приносится и Божеству Единороднаго? На это Сотирихъ отвёчаль: «конечно, мы признаемъ божество нераздёльнымъ въ трехъ лицахъ. Но мы утверждаемъ, что приношение было не естеству Отца, а ипостаси Отца, такъ что и приносящій — принесъ ипостасно (лично) и пріемлющій приняль не иначе, вакъ ипостасно. Потому вдвойнѣ погрѣшаемъ, когда и нераздёльную природу съ вашей точки арёнія раздёляемъ (что дёлаютъ несторіане) и природамъ приписываемъ свойства ипостасей. Кромъ того. если на томъ основании, что у Отца и Сына природа общая, обще и принятіе жертвы, то необходимо слёдуеть, что и воплощение обще обоимъ» (Отцу и Сыну)<sup>50</sup>) и т. д. Въ диспутахъ съ Сотирихомъ принималь участіе и самъ императоръ Мануилъ<sup>81</sup>).

- <sup>50</sup>) Pag. 11-12.
- <sup>51</sup>) Киннамъ. IV, 16.

<sup>48)</sup> Но еще не рукоположенный. Киннамъ, IV, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Діалогь Сотириха напечатанъ въ томъ-же томъ Spicilegium Romanum, въ актахъ ризбираемаго собора, р. 3—15. Отзывъ о достоинствахъ діалога у Киннама: IV, 16.

Появнянсь сочиненія противъ Сотириха. Такъ по этому случаю было издано сочинение лучшимъ богосло-колаемъ, епископомъ Метонскимъ<sup>52</sup>). — Императоръ решился собрать новый соборь въ Константинополь. Этоть соборь происходиль въ 1158 году 53), 12 и 13 мая, во Влахернскомъ дворцѣ, въ присутствін императора. Это быль соборь торжественный. На немь присутствовали двое патріарховъ: Константинопольсвій — Лука Хризовергь — и Іерусалимскій, архіепископы Болгарскій и Кипрскій, многіе епископы, временно пребывавшіе въ Константинополів (а такихъ завсь было всегая много со времени завоеванія нвкоторыхъ восточныхъ провинцій Сарацинами), высшіе сановники государства в (). Побуждениемъ къ созванию собора акты собора указывали то, что нёкоторыя свящ. лица, какъ относительно врестной жертвы Хрнста, такъ и евхаристической жертвы, открыто высказывають такія мысли, которыя противорёчать правой вуру. Высшіе представители собора, двое патріарховъ, архіепископы болгарскій и кипрскій уже напередъ объявили, что они согласны съ опредълениями собора 1156 года, въ которыхъ выражена мысль, что жертва приносится всей нераздёльной Троиць.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>5м</sup>) Арсенія архим. «Николай Метонскій и его сочиненія». Христ. Чтен. 1883, т. І, стр. 309 и дал. Dräseke. Zu Nicolaos von Methone: Zeitschrift für Kirchengesch. B. IX, S. 428 (Gotha, 1888).

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) До послѣдняго времени всѣ ученые думали, что соборъ этотъ происходилъ въ 1156 году, но Dräseke (ор. cit. S. 418—421) основательно доказалъ, что соборъ собирался въ 1158 году.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) На соборѣ, кромѣ высшихъ духовныхъ особъ, присутсгвовали разные Палеологи. Комнины, Кантакузины, Ангелы и пр., Synodus et cet. р. 58—62.

Тогда императоръ Манунлъ потребовалъ, чтобы всѣ участники собора духовнаго сана до последняго діакона были спрошены, какъ они думаютъ касательно спорнаго вопроса. Всё выравили свое согласие со взглядомъ патріарховъ. Исключеніе представляли Никифоръ Василакъ, одинъ изъ первыхъ виновниковъ спора, повидимому носившій санъ діакона-и извѣстный Сотирихъ 55). Сотирихомъ соборъ особенно занялся. Этотъ избранникъ въ патріархи, видя единогласное митие собора, пришелъ въ смущение, но не тотчасъ уступилъ. Онъ то просилъ времени иля размышленія, то вступаль въ пренія съ членами собора, стараясь защитить свое мнѣніе. Долго ли процолжалось бы такое неопределенное положение --- неизвѣстно, если бы не выступилъ на сцену императоръ Мануиль, ловкій спорщикь и человёкь значительнаго богословскаго образования. Императоръ выступаеть жаркимъ защитникомъ соборнаго мнёнія и Сотирихъ не счель возможнымъ вести неравную борьбу съ авторитетнымъ полемистомъ; онъ не только отказвался отъ своего воззрѣнія, но и осудилъ собственное сочиненіе. Но эта уступчивость не спасла Сотириха. По иниціативѣ императора соборъ осудилъ его: Сотирихъ не только признанъ недостойнымъ занять патріаршій престоль, но и лишень быль всякой свяшенной должности 56). На слёдующій день 13 мая происходило второе и послёднее засёдание собора.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Synodus, p. 71-2.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Ibidem. р. 73—78. Нъвоторые наъ членовъ собора не захотъли однакожъ теперь же подписать осужденія Сотириха, требуя болъе тщательнаго разсмотрънія дъла — такими были митрополиты: Ираклійскій, Кизическій, Өессалоникійскій, Кесарійскій, Филиппійскій, Лаодикійскій (р. 83). Впослъдствій впрочемъ и они дали свою подпись (на засъданіи собора 13 мая).

- 240 -

правлена была депутація съ письменнымъ приглашеніемъ явиться на соборъ. Въ пригласительной запискъ между прочимъ говорилось: «еще вчера императоръ назначилъ въ нынѣшній день всѣмъ присутствовать на соборѣ и нынѣ онъ сидитъ на своемъ престолѣ, ожидая твоего прибытія». Но Сотирихъ не пошелъ на соборъ. Этотъ шестидесятилѣтній старецъ, разбитый нравственно, въ лихорадкѣ лежалъ на своемъ одрѣ—и отказался идти на соборъ. Соборъ въ отсутствіи Сотириха сдѣлалъ, что нужно было. И всѣ присутствующіе подписали низложеніе Сотириха<sup>87</sup>).

Нивита Хоніать недоволенъ Мануиломъ за его участіе въ этомъ спорѣ. Онъ старается доказать, что и самыя стихіи, по манію высшей таинственной руки, направлялись, хотя и безуспѣшно, къ тому, чтобы вразумить императора, бравшагося не за свое дѣло. Онъ разсказываетъ, что когда Мануилъ съ нѣкоторыми своими совѣтниками рѣшалъ дѣло о томъ, чтобы разсмотрѣніе богословскаго спора передать собору, вдругъ раздался страшный громъ, такъ что иные изъ присутствовавшихъ попадали. Никита добавляетъ, что этотъ случай далъ поводъ какому-то тогдашнему чернокнижнику—погадать на какой-то таинственной

<sup>87</sup>) Ibid. р. 83-88. Изъ архіерейскихъ подписей подъ дѣяніями собора выдѣяяется подпись архіепископа Кипрскаго. Этотъ архіерей хотя и подписываетъ дѣянія собора, но заявляетъ протестъ по тому поводу, что къ унижевію его достопиства его заставнии подписаться послѣ архіепископа Болгарскаго (судя потому, что Болгарскій архіепископъ названъ Іоанномъ Комвинымъ, можно думать, что онъ былъ родня императору и что ради этого родства его и предпочли архіепископу Кипрскому), р. 89. книгь о значения явления и что таинственная книга будто отвётила: паденіе мудрыху, т. е. нужно ожидать паденія мудрыхъ. Историкъ съ своей стороны пишеть: «и точно умнъйшіе люди того времени были извержены изъ церкви» (разумёются Сотирихъ и другіе <sup>38</sup>). Иначе смотрить на участіе Мануила въ разбираежомъ споръ знаменитый богословъ того времени Николай Метонскій. Онъ прославляеть царя, какъ искуснаго врача, который деласть въ нужное время спасительную операцію 59). Кто-же изъ этихъ липъ правъе -- Никита или Николай Метонский? По нашему сужденію и тоть и другой-не правы. Можно сказать одно: Мануилъ держалъ себя прилично въ течение спора. Не хорошо только то, что съ несчастнымъ Сотирихомъ, по иниціативѣ императора, поступлено слишкомъ жестоко; забыто мудрое правило: повинную голову мечь не караеть.

Другой еще болёе замёчательный споръ возгорёлся въ Византіи спустя 5 или 6 лётъ отъ начала предыдущаго. Дёйствующимъ лицомъ въ немъ былъ самъ императоръ Манувлъ. Споръ касался того, какъ понимать изреченіе Христа: «Отецъ болій мене есть (Іоанн. 14, 28). Поводомъ къ происхожденію спора было слёдующее: нёкто Димитрій, человёкъ имёвшій незначительное общее образованіе, но не чуждый религіозныхъ познаній, возмнилъ себя богословомъ, началъ разсуждать по богословскимъ вопросамъ или, по выраженію Киннама «болтать до безконечности». Этотъ самый Димитрій нерёдко былъ отправляемъ посломъ на. Западъ и каждый разъ возвращался оттуда съ ва-

<sup>58)</sup> Царствованіе Манунда, VII, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Dräseke (op. cit.). S. 422. Евстаейй Өессалоннкійскій также находить, что своямь участіемь въ вышензложенномь спорѣ Манунлъ засвидѣтельствоваль о принадлежащей ему мудрости (Laudatio funebris Manuelis, cap. 37).

пасомъ богословскихъ новостей или-какъ выражается Киннамъ-съ «сильнымъ нравственнымъ насморкомъ». Однажды побывавь по своимъ обязанностямъ въ Германіи, онъ вывезъ оттуда обвиненіе на западную церковь, что будто бы въ ней учили, что «одинъ и тоть же Сынь Божій и меньше и равень Раждающему Его Богу-Отцу». Очевидно, Димитрій что-то неретолвоваль по своему. Онь сталь доказывать въ Византіи, что на Западъ появилась ересь, вступаль съ Византійцами въ собесъдования по этому поводу, наконецъ даже написаль какую-то книгу и представиль ее императору. Въ чемъ ваключалось собственное мнение Димитріясказать трудно. Мануиль не одобриль книги Лимитрія, потому-ли, что она заключала вздоръ, или же потому, что императоръ не желалъ новаго разгара богословскихъ споровъ-неизвѣстно. Императоръ сказалъ новому богослову Димитрію: «если можно скрыть эту внигу въ землю, то немедленно завопай ее, чтобы не слёдаться тебё виновникомъ погибели многихъ». Но Димитрій на этомъ не успоконлся. Онъ савлался еще сивлёе, читаль свое сочинение, какъ отдѣльнымъ лицамъ, такъ и въ собраніяхъ, даже во шелъ въ сношенія со многими архіереями и другими духовными лицами. Вслёдствіе этого споръ «сдёлался общинь и чрезвычайно усилился, такъ что тогда не было никого, кто не говорилъ бы и не дѣлалъ изслёдованій по этому предмету, къ какой бы сторонѣ спорящихъ ни принадлежалъ» 60). По связи

<sup>60</sup>) Киннама, VI, 2. Въ сохранившихся до насъ актахъ собора, бывшаго по поводу разсматриваемаго спора, говорится слѣдующее о волнеціи умовъ: любопрительность охватила не только епископовъ, но и монаховъ; проникла въ среду сановниковъ, сенаторовъ и всѣхъ придворныхъ; мало того: проникла въ массы народа. Составлялись партіи. Споры слышались на улицахъ, большихъ дорогахъ, узкихъ проходахъуказаннаго Димитріемъ западнаго ученія съ текстомъ: «Отепъ болій мене есть» всв изысканія именно и обратились на разъяснение этого текста. Образовалось въ Византін нёсколько партій, не сходившихся одна. Съ другой въ воззрёніяхъ на спорный пункть. Такихъ партій было не меньше пяти. Одни думали, что Отецъ называется большимъ Сына только потому, что Отецъ есть принципъ Сына, причина его вѣчнаго рожденія. Эта партія ссылалась, въ доказательство своего воззрѣнія на многія мѣста изъ Отцевъ церкви, которые въ этомъ именно смыслѣ понымали спорное евангельское изречение. Другие изслёдователя вопроса, составлявшие вторую партию, не соглашались съ такимъ ръшеніемъ и говорили: Христосъ меньше Бога Отпа не только потому, что Отецъ виновникъ Сына, но и потому, что Христосъ почиталъ себи меньшимъ Отца, принимая во вниманіе свою человѣческую природу. Эти двѣ партіи стали господствующими. Онъ жарко нападали одна на другую, обвывая другь друга именемь еретиковь. Послёднюю партію честили наименованіемъ несторіанъ, такъ какъ она раздёльно приписывала меньшиство Сыну предъ Отцемъ-и по божеству и по человѣчеству. Другую партію, которая находила, что Отецъ болій Сына только по божеству, именовали противники ся монофизитскою, такъ какъ эта партія будто бы допускала одно божеское естество во Хри- ств. Рядомъ съ этими двумя главными партіями появились еще третья, четвертая и пятая. Третья партія доказывала, что Христось употребиль выраженіе: «Отецъ болій мене есть» только въ отношенія къ

вездѣ въ домахъ. Maii. Scriptorum veterum nova collectio, tom. IV, Romae, 1831: Synodus, habita propter illum dictum: «quia Pater meus maior Me est», p. 2.4.

16\*

Его самоуничиженію, поскольку Онъ, пребывая въ лонѣ Отца вошелъ во чрево Маріи Богородицы. Четвертая партія спорное евангельское изреченіе относила только къ человѣческой природѣ Христа. Защитники этого мнѣнія говорили, что Христосъ, произнося слова: «Отецъ болій мене есть», въ мысли своей раздѣлялъ Божество и человѣчество Свое и лишь къ человѣчеству относилъ свое меньшинство предъ Отцемъ Наконецъ, какъ мы сказали, была и пятая партія. Она раскрывала мысль, что Христосъ, говоря извѣстныя слова, имѣлъ въ виду не собственное лице, а говорилъ лишь какъ представитель всего человѣчества вообще, подобно тому, какъ Онъ говорилъ въ этомъ же смыслѣ: «Боже, Боже мой, вскую мя оставилъ» <sup>61</sup>).

Императоръ Минуилъ, разумъется, не остался въ сторонѣ отъ этихъ споровъ. Онъ деятельно въ нихъ участвоваль 62). Онъ присталъ въ той партии, которую мы назвали второю и которая утверждала, что Сынъ меньше Отда, такъ какъ Отецъ виновникъ вѣчнаго рожденія Сына, и такъ какъ Сынъ сдёлался человѣкомъ. Это мнѣніе Манувлъ считалъ своимъ собствен. нымъ мнѣніемъ, и возможно, что оно обязано ему своимъ происхожденіемъ. Онъ крѣпко держался за него, не хотвлъ ни на шагъ отъ него отступить. Императоръ ръшительно объявляль: «мнъ надобно крвико держаться высказываемаго мною ученія, 12 я думаю, и не легко кому-либо отклонять меня оть него». Тотьже Мануиль при другомъ случав объявлялъ, обращаясь къ остальнымъ партіямъ по вопросу: «вооружайтесь, постарайтесь сразиться со мною, - со мною, выступающимъ противъ васъ

Digitized by Google

<sup>61)</sup> Maii. lbidem. p. 3-4. 68. 78 et cet.

<sup>. 61)</sup> Въ актахъ о немъ замъчено, что желая уяснить себъ вопросъ, Мануилъ ночью не спалъ, а дни проводилъ въ размышленіяхъ. Рад. 36.

всёхъ,--сравитесь не силою рукъ, а действенностію слова» <sup>63</sup>). Очевидно, партія царя сначала была очень мала. Императоръ пожелалъ наконецъ доставить торжество принятому имъ ученію надъ остальными толками. Съ этою цёлію онъ тшательно собираетъ изреченія отеческія, которыя такъ или иначе подтверждали его ученіе, именно свидътельства Аванасія Великаго, Василія Великаго, Григорія Богослова, Златочста, Амвросія, Августина и т. д. 64) и разсылаеть этоть сборникъ изречений патріархамъ и епископамъ. Съ тою же цълію онъ вступаеть со многими богословами въ личныя словопренія и старается, пользуясь своею ученостію и діалектическою тонкостію, склонить ихъ въ пользу своего мнёнія. Императоръ приглашаль въ себв по-два, по-три, а иногда и болве своихъ противниковъ, входилъ съ ними въ собесёдованія, и имёя «языкъ изворотливый и сужденіе гибкое», привлекалъ ихъ на свою сторону. Предъ иными изъ своихъ противниковъ онъ притворялся человѣкомъ въ высшей степени ревнующимъ объ ис. тинв и говориль: «я одно только имвю въ виду, какъ бы не оскорбить Бога; за Него я готовъ тысячекратно теривть оскорбленія». И такія слова конечно не оставались безъ должнаго вліянія. Когда вся подобныя средства не приводили къ цёли, когда извёстное духовное лице оставалось непреклоннымъ въ своихъ воззрѣніяхъ, царь начиналъ грозить ему изверженіемъ изъ сана и т. д. Такимъ образомъ большинство духовенства оказалось на сторонѣ Мануила. Но нужно сказать, многіе присоединялись къ нему не искренно. Такъ. нъкоторые хотя и не спорили много съ Мануиломъ, однако въ душѣ были увѣрены,

- 68) Кипнама, VI, 2.
- 64) Maii, p. 5.



что «если не теперь, то послё смерти—тамъ Мануилъ будетъ непремённо преданъ анасемія» <sup>65</sup>).

Но главнымъ средствомъ, помощію котораго Мануиль даеть торжество своему мивнію надь прочими, былъ соборъ, собранный императоромъ въ 1166 году, въ Константинополё. Въ этомъ соборё доджны были принать участие патріархи: Константинопольскій (Лука), Антіохійскій и Іерусалинскій, а также всё епископы, какіе только проживали въ Константинополь. Соборь имель семь заседаний. На первыхъ засёданіяхъ предсёдателемъ былъ самъ императоръ. окруженный принцами и дворомъ 66). Соборъ открылся 2 марта 1166 года. На первомъ 67) засёдани лвятельность собора состояла въ томъ. что каждый изъ епископовъ, за исключеніемъ патріарховъ, по одиночкъ былъ спрашиваемъ: какъ понимаетъ онъ слова Господа: «Отепъ болій мене есть». Большая часть епископовъ, подъ давленіемъ императорскаго авторитета, высказала себя въ пользу мнвнія, коему благопріятствоваль Мануиль. Впрочемь, нёкоторые епископы осмёлились поддерживать и другія изъ прежде изчисленныхъ нами возарвній по вопросу, но они не держались за эти возврѣнія настойчиво, а изъ предосторожности прибавляли, что они не отказываются принимать и другія толкованія отцевъ. Въ заключение дали свои объяснения трое

<sup>65)</sup> Киннама, VI, 2.

<sup>66)</sup> На соборъ императоръ явился окруженный представителями лучшихъ фамилій: Дуки, Ватацы, Кантакузиновъ, Авгеловъ и т. д. Маіі, р. 36—37.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Въ актахъ подъ заголовкомъ: «первое засѣданіе» указаны побужденія къ собору п описано все, что сдѣлано самимъ императоромъ для уясненія спорнаго дѣла. Изображеніе исторіи самого собора въ актахъ начинается съ описанія собственно второго засѣданія.

патріарховъ и прежде другихъ --- Константинопольскій. Патріархи выскавались въ смыслё миёнія Мануилова, т. е., что Христосъ называетъ Себя меньшимъ въ сравнении съ Отцемъ по своей божественной природѣ, но также и по человѣческой природѣ. При этомъ патріархи потребовали, чтобы и аругіе епископы, которые высказались нерешительно, прямо и безъ обиняковъ выразили свое мийніе по вопросу. Это требование повело къ тому, что всё епископы согласились съ императорскимъ возэрѣніемъ 68). Въ слёдующее засёдание собора, подъ опредёлениями его подписались императоръ Мануилъ, три патріарха и 50 митрополитовъ и епископовъ 69). На третьемъ засъдани въ виду того, что на ближайшее воскресеніе падаль •изв'єстный, установленный въ Греція, въ память побъды надъ иконоборцами, праздникъ Православія, положено было къ другимъ анавематствованіямъ и возглашеніямъ вѣчной памяти, совершаемымъ въ этотъ день, присоединить новыя четыре. опредѣленія, заключавшія въ себѣ или анавему или возглашение вѣчной памяти тѣмъ партіямъ, которыя такъ или не такъ относились къ спорному вопросу. Положено было и на будущее время всегда читать эти опредѣленія въ недѣлю православія 70). Дальнѣйшія деянія собора заключались въ слёдующемъ: на одномъ изъ нихъ опредёленнёе провозглашена была анаеема противъ всёхъ, кто не раздёлялъ мнёнія императора, именно объявлена была «анаеема всякому, кто большинство Отца предъ Сыномъ не относить также и къ человвческой приро (в Сына 71). На другомъ изъ засёданій митрополить Никейскій

- 68) Maii, p. 40-54.
- 69) Ibidem, 54-63.
- <sup>70</sup>) Ibidem, p. 63-67.
- <sup>71</sup>) Ibidem, p. 67-71.



Георгій за сопротивленіе возобладавшему митнію подвергнуть быль запрещенію на годь 78). Мануиломь изданъ былъ указъ, которымъ всё подданные императора полъ опасеніемъ наказаній обязывались сдёдовать соборному опредѣленію <sup>78</sup>). Объ этомъ Никита Ханіать говорить такь: «утвердивь свое определеніе. какъ пламеннымъ мечемъ, красною грамотою, угрожавшею смертію и отлученіемъ отъ церкви тому. кто осмёлится даже самъ про себя вникнуть въ этотъ предметь, --- не говоримъ уже о твхъ, кто сталь бы явно противорѣчить и роптать, императоръ Мануилъ вслёдь за тёмь, по совёту нёкоторыхь своихь приверженцевъ и льстецовъ, выръзалъ это опредъление на каменныхъ доскахъ и поставилъ ихъ въ Софійской церкви» <sup>74</sup>). — Разсказывая вкороткѣ этотъ споръ Никита Хоніать сильно порицаеть Мануила за участіе въ немъ, указывая въ императорѣ упорство я деспотическія поползновенія, и всякій согласится, что историкъ правъ. Но вотъ вопросъ: можно-ли похвалить Византійскую іерархію, столь склонную слёдовать постороннимъ внушеніямъ по вопросамъ богословскимъ?<sup>75</sup>).

<sup>72</sup>) Ibidem, p. 92.

73) Ibid., р. 75—85. Тотъ же указъ (Novella) отиечатанъ у Миня, въ 133 томъ.

<sup>74</sup>) Царствов. Мануила, VII, 5. Евстаейй Өессалоннкійскій однакожъ воздаеть хвалы Мануилу за то, что онъ обнаружняъ много мудрости при рѣшеніи спорнаго вопроса (Laudatio funebris, cap. 38).

<sup>75</sup>) Любители споровъ не скоро успокоились на томъ рѣпеніи вопроса, какое дано при Мавуилѣ. Вотъ что, по словамъ Никиты Хоніата, имѣло мѣсто въ царствованіе втораго преемника Мануила — императора Андроника: «Андроникъ крайне не одобрялъ бывшаго въ прежнее время и ныяѣ существующаго обычая спорить о божественныхъ догматахъ и отнюдь не любилъ слышать что либо новое о Богѣ. Поэгому

Третій зам'ячательный богословскій спорь. возникшій и волновавшій Византійское общество при император'в Манунл'в, составляеть спорь о бого Магометовому. Это уже было подъ конецъ царствованія Мануила. Дёло было такъ. Императору не нравилась и казалась подоврительною слёдующая формула, находившаяся въ греческихъ требникахъ, которую должны были произносить обращенные отъ магометанства къ христіанству: «Анаеема Богу Магометову, о воторомъ Магометъ говорить, что Онъ есть Богъ олосфиросъ. что Онъ не ражазетъ и не рожленъ и Ему никто не подобенъ». Мануилъ предложилъ уничтожить эту формулу въ требникахъ: во 1-хъ потому, что анаеема на Магометова Бога есть въ существе дела анаеема на Бога вообще (т. е. Манунлъ хочеть сказать, что Богъ оденъ и тоть же у магометанъ и христіанъ); во 2-хъ, потому, что подобная формула могла служить соблавномъ для обращающихся изъ магометанства въ христіанство (и такимъ образомъ задерживать переходъ магометань въ истинную въру). Для разсмотрёнія дёла императоръ назначиль соборъ. Собрались многіе епископы, которые проживали въ Константинополе и во главе ихъ патріархъ столицы Өеодосій, прибыль и самь императорь. Мануиль держалъ враснорёчивую рёчь въ защиту своего требованія. Но его краснорічіе на этоть разь лилось понапрасну. Патріархъ и епископы на этотъ разъ не хотвли соглашаться съ Мануиломъ, не хотвли даже

онъ не только разбранилъ Евения, епископа Новопатрскаго, мужа ученъйшаго, и Іоанна Киннама (?) за то, что они въ царскомъ дворцъ разсуждали о словахъ Богочеловъка: «Отецъ болій мене есть», но и съ крайнимъ гитвомъ сказалъ имъ, что броситъ ихъ въ ръку Риндакъ (дъло было въ Лопадія), если они не перестанутъ спорить о Богъ» (царствов. Андроника Комнина, кн. II, гл. 5).

Digitized by Google

и слышать объ его предложении. Они объявляли, что въ принятой формуль подвергается анаеемъ не Богъ вообще, Творецъ неба и земли, а измышленный бреднями Магомета Богъ — одосфиросъ, нерожленный в нераждающій; да и при томъ, говорили они---мы не совсёмъ хорошо понимаемъ слово: Досфосс. (Замѣ. темъ, что это слово по фелологическому его смыслу значить: всеокованный и повилимому указываеть на единство божества). Но императоръ оставался при своемъ мнѣній и рѣшился отстоять его. Онъ избираетъ другой путь къ достижению пѣли, именно обращается въ общественному мивнію, хочеть привлечь на свою сторону свётское образованное общество Византіи и такимъ образомъ обезоружить ісрархію. Съ этимъ намбреніемъ онъ составляетъ краснорбчивый и обстоятельный императорский указь; въ немъ онъ старался доказать, что прежніе цари и архіерен допустили существование извъстной формулы о Богъ Магометовомъ лишь по неосмотрительности и неразумію. Этоть указь объявлень быль публики во дворцѣ; на этомъ чтении обязательно присутствовали родстренники царя, члены сената, вельможи, вообще образованнъйшія лида столицы. Это произведеніе Мануилова пера произвело наилучшее впечатлёніе на слушателей. Никита Хоніать, который при всякомъ удобномъ случав порицаеть Мануила за его теологическое совопросничество, на этоть разъ отдаеть полную дань уваженія грамоть царя. Это произведеніе Мануила - говорить историкъ - «приправленное краснорвчивыми доводами, имвло такую силу убвждения, что едва могли оторвать свой слухъ отъ него не только люди, обращавшіе вниманіе на изящную и пріятную оболочку, но даже и тв, которые вникали въ смыслъ написаннаго». Аудиторія задрожала отъ грома рукоплесканій. Такимъ образомъ общественное мивніе

образованнёйшихъ и вліятельнёйшихъ людей въ Византін стало на сторону императора. Но отъ этого мало выиграло дело. Представители Церкви оставались глухи къ общественному мнёнію. Патріархъ не сдевался. Онъ не только не соглашался съ указомъ Мануила, но и другихъ убѣждалъ остерегаться его, какъ яда. Императоръ оскорбился такимъ отношеніемъ ісрархія въ его предпріятію, осыпаль списко. повъ бранью и называлъ ихъ-по слованъ Никиты, самыми унизительными именами <sup>76</sup>). Онъ не смутился противодфиствіемъ ісрархіи и повель дёло дальше. Издаеть второй указъ, въ которомъ снова настаяваеть на своемъ мнёнін и затёмъ назначаеть новый соборъ въ Скутари, куда императоръ удалился по случаю болёзни, для пользованія чистымъ загододнымъ воздухомъ. Сюда вызваны были императоромъ патріархъ и епископы, но императоръ по болфани не могъ вступить въ личное собесъдование съ отцами: дело велось чрезъ любимаго царскаго секретаря. Этотъ послёдній отъ лица императора предъявилъ собору двѣ бумаги: это была, во-первыхъ, грамота, въ которой Мануиль излагаль свое возврёние по спорному вопросу, а во-вторыхъ, письмо Мануила въ патріарху. Императоръ требовалъ, чтобы епископы подписали указанную грамоту. А письмомъ онъ всячески укоряль патріарха и архіереевь за упорство и настойчивость, грознять даже собрать соборъ, на которомъ предсёдательство хотёль поручить не вному кому, а Римскому цапъ (понятно, что паца въ этомъ письмъ Мануила служилъ лишь чёмъ-то въ родё пугала). Въ томъ же письмѣ къ патріарху императоръ писаль: «я быль бы неблагодарень Богу, если бы не

76) Μωρά τἔ χόσμε τέτες (homines omnium mortalium stultissimos) ωνόμαζεν.

употребиль все старание съ своей стороны для того, чтобы Его, астиннаго Бога, не подвергали анасемв». Но патріахъ и епископы и теперь не хотёли раздёлять мивнія царскаго. Съ особенною ревностію выступаетъ на этотъ разъ противъ царскихъ требованій знаменитый Евстаоій, митроподить Өессаловикійскій, мужъ широкой учености, отличавшійся да-ромъ краснорячія. Этотъ Евставій съ жаромъ объявилъ: «я счелъ бы себя вовсе лишившимся мозгу и быль бы недостоинь этой архіерейской одежды, еслибы призналъ истиннымъ какого-то Магометова Бога, руководителя и наставника на всё гнусныя дёла». Необыкновенная смёлость, съ которой сталъ противиться императору Евстасій, повергла всёхъ въ ужасъ. Слушатели едва не оцёненёли при этихъ словахъ Евстаоія. Царскій секретарь ту же минуту отправился доложить объ этомъ случав Мануилу. Императоръ пришелъ въ неописанное удивление и счелъ себя глубоко оскорбленнымъ словами Евстаеія. Онъ говорилъ: «или я оправдаюсь и докажу, что я не върую въ Бога, учителя всякаго нечестія, и тогда подвергну заслуженному наказанію того, кто изрыгаеть хулу на помазанника Божія, или же я буду уличенъ въ томъ, что я прославляю иного Бога, а не истиннаго, и тогда буду благодаренъ, что меня отвратили оть ложнаго мнёнія». Патріархь Өеодосій отправился въ покои императора, долго уговаривалъ его извинить проступокъ Евстаеія и наконецъ для укрощенія гнъва царскаго объщалъ, что онъ, цатріархъ, и епископы будуть согласны принять исключение изъ требниковъ формулы о Богъ Магометовомъ. И повидимому, на самомъ дѣлѣ соборъ пересталъ противиться волѣ царя. Мануилъ былъ въ восторгѣ, простилъ Евстаеія и съ миромъ отпустилъ епископовъ въ Константинополь. Но императоръ нёсколько обманулся

въ своихъ надеждахъ. На другой день рано поутру является къ патріарху киператорскій гонецъ, который съ нетеривніемъ требоваль, чтобы епископы собравшись подписали парское опредѣленіе. Епископы быстро собрались у патріарка, но подписаться подъ определениемъ отвазывались. Хотя спископы наканунё, въроятно, изъ-за опасенія ради Евстаеія и соглашались вполнё принять мнёніе Мануила, но теперь, когда опасность миновала, они снова стали противоручить императору. Они начали вритиковать определение, нашли здесь неточности, стали требовать перемёны въ изложении. Узнавъ объ этомъ, императоръ сильно гнъвался на епископовъ и осыпалъ нхъ неприличною бранью, обзываль ихъ: «чистыми дуравами». Что за этимъ послёдовало — исторія не внаеть. По крайней мёрё конець продолжительнаго спора совсвых неожиданный. Объ окончание спора историкъ Никита говорить лишь въ ибсколькихъ словахъ. Наконецъ епископы -- говорить овъ--кое-вакъ согласились уничтожить формулу, соблазнявшую императора, и замѣнили ее новою, въ которой вмѣсто анаоемы на Бога Магометова провозглашалась анаесма на самого Магомета, его учение и его приверженцевь 77).---Нужно впрочемъ признать, что наши документы слишкомъ блёдно и отрывочно передають исторію этого интереснаго спора 78).

<sup>77)</sup> Никиты. Царствованіе Манунла, кн. VII, гл. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Источникомъ, откуда почернаются свёдёнія, служить одинъ Никита. Другіе историки и писатели почему то молчать объ этомъ богословскомъ диспутё при Манунлъ. Даже Евстаейй Осссалоннкійскій въ своей «Laudatio funebris» ни слова не говорить о спорѣ изъ-за «Бога Marometoga». Не служитъ-ли послёднее обстоятельство указаніемъ, что участіе Евстаеія въ спорѣ было дёйствительно таково, какимъ изображаеть его Никита?

Нивита Хоніать по обыкновенію порицаеть Манувла и за этоть богословскій споръ. Онъ указываеть въ императорѣ «безразсудную настойчивость», а мнѣніе Мануила считаеть противоположнымъ истинѣ, «настоящимъ и самымъ худшимъ безуміемъ» <sup>79</sup>). Въ этихъ словахъ историка справедливо то, что императоръ недостойно и неприлично обращался въ данномъ случаѣ съ высшимъ Византійскимъ духовенствомъ <sup>80</sup>).

Тоть же императоръ Манунлъ оставилъ по себъ достаточное число законодательныхъ памятниковъ, свидётельствующихъ, что дёла церкви его сильно интересовали. Говоримъ о новеллахъ Мануила по различнымъ вопросамъ церковнымъ. Изъ новелть этого императора познакомимся, впрочемъ, съ немногими, именно съ такими, въ которыхъ наиболёе отражаются духъ эпохи и стремленія императора. Новеллы Мануила прежде всего свидетельствують, что онъ очень заботныся объ ограждении неприкосновенности недвижимыхъ вмуществъ, принадлежащихъ церкви. Такъ въ новеллъ, выданной въ 1148 году, онъ объявляеть очень важныя привиллегіи по части владенія недвижимымъ имуществомъ какъ знаменитой Софійской церкви, такъ и различныхъ митрополій, архіепископій и епископій. «Симъ хрисовуломъ — говорится здёсь — утверждается и поставляется въ безопасность всякій, принадлежащій церквамъ, состоящимъ

79) Нивиты Ibid. VII, 7.

. . . . . . . .

<sup>80</sup>) О стараніяхъ Мануила и представителей церкви его времени въ возвращенію Армянъ въ нѣдра Православія можно находить извѣстія въ сочиненіи проф. Троицкаго: «Изложеніе вѣры Армянскія» (Петерб. 1875). А объ отношеніяхъ Мануила къ датинянамъ можно составлять понятіе по диспуту его съ кардиналами. Hergenröther. Photius, B. III. S. 811-814.

поль управленіемъ епископовъ и самой первой между ниме (Софійской), всякій документь на недвижимыя имущества ихъ, въ чемъ бы они ни состояли, гдъ бы не находились. А все, что есть въ хрисовулахъ-ли различныхъ императоровъ, или граматахъ, или въ простыхъ повелёніяхъ и актахъ (относительно имущества вакихъ-либо церквей) нетвердаго и въ чемъ нибудь не имвющаго точной и должной сообразности съ законами, теперь все это исправляется, и на будущее время опредёляется, чтобы отъ этого не было для всёхъ указанныхъ церквей никакого предосужденія (препоны) во всѣ вѣка». Замѣчательно по своей энергичности заклятіе, которымъ оканчивается хрисовуль. «Если вто захочеть, по любви къ деньгамъ или по другой какой причинъ. оказать пренебрежение къ определениямъ настоящаго хрисовула, тотъ во-первыхъ не узрить свъта пресвятой Тронцы, когда престанемъ предъ страшнымъ судилищемъ; затемъ, отпадеть оть части христіанъ, кавъ Іуда отъ двоюнадесяти; и сверхъ того, навлечеть на себя проклятие отъ всёхъ почившихъ, праведныхъ и богоносныхъ отцевъ»<sup>81</sup>). Въ особенности императоръ старался блюсти интересы великой или Софійской церкви. Когда чрезъ нъсколько лътъ послё предыдущей повеллы Манунлъ узналъ (въ 1153 году), что выходять какія-то затрудненія во владёнія этой церкви недвижимыми имуществами, то онъ выдаль новую новеллу, въ которой р'вшительно и безусловно утверждались за великою церковію всё ся недвижимыя владёнія, причемъ законодатель прибавляеть: «хотя бы жили здёсь купцы или ремеслен-

<sup>81</sup>) Novella de instrumentis omnium, quae ubique sunt, ecelesiarum, ob possessionem immobilium. Migne, Gr. tom. 133, p. 717—724. Правила съ толкован., сгр. 849—852. ники, хотя бы въ какомъ-нибудь изъ нихъ построены были унръпленія, хотя бы находилось въ нихъ и что либо другое принадлежащее казнё». Имёнія эти при томъ навсегда освобождались ото всякихъ податей. Законодатель говорить: «не должно быть дозволено сборщику податей ни въ какое время, никакимъ образомъ входить во всё эти имёнія, ни привдекать къ какому бы то ни было взысканію и изслёдованію» 82). Мануилъ заботился также и овозвышени личныхъ правъ духовенства. Ему принадлежить новелла, въ силу которой «всёмъ священникамъ, гдѣ бы они ни находились въ странахъ греческихъ, священникамъ, которые платили общественныя подати (въроятно съ личнаго имущества) онъ не только предоставилъ свободу отъ всякой общественной повинности, но и свободу оть повемельной подати» 83). Такъ значительна была заботливость Мануила о церквахъ и духовенствѣ. Но нельза сказать, чтобы равнымъ же покровительствомъ пользовались со стороны этого императора и многочисленные монастыри Византійскаго государства. Можно догадываться, что Мануиль не питаль симпатій къ монашеству въ томъ его видѣ, какой оно приняло въ его времени. Правда, сохранилась до насъ одна новелла Мануила (1158 г.), которая утверждаеть за монастырями почти тёже самыя привиллегін, которыя новеллою отъ 1148 года предоставлены относительно владёнія недвижимыми имуществами всёмъ церквамъ, начиная съ Софійской церкви, но нужно сказать, что подобныя привиллегія даются законодателемъ не встьма монастырямъ, по нъкоторымъ, хотя можетъ быть и многимъ, которые и исчи-

مر م مرجع



<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>) Aurea bulla de possessionibus magnae ecclesiae. Migne, tom.133, p.724-728. Правила съ толкованіями, стр. 846-849.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Правила съ толкованіями, стр. 801-802.

слены императоромъ<sup>84</sup>). Такимъ образомъ, на монастыри и монашество Мануилъ не простеръ тёхъ милостей, какія изливались отъ него на церкви и духовенство. Мало этого: есть основанія утверждать, что этоть императорь желаль очень сильно ограничить права монастырей пріобрѣтать недвижимыя имуцества. По свидетельству историка Никиты Хоніата, Мануилъ возобновилъ законъ, выданный въ Х векъ императоромъ Никифоромъ Фокою, въ которомъ запрещалось монастырямъ увеличивать ихъ недвижимыя имущества --- будь то чрезъ покупку или дареніе. «Этотъ законъ — говоритъ Никита, — отъ времени превратился въ мертвую букву и потерялъ силу, но Мануилъ воскресилъ его, согрѣвъ какъ бы кровію красными царскими чернилами» <sup>85</sup>). Воть главныя черты указа Никифора Фоки: «Божественный Искупитель, такъ говорится въ указъ, --имѣя попеченіе о нашемъ спасеніи и указывая пути въ нему, научаетъ насъ, что многое стяжание служить существеннымь къ тому препятствіемь. Предостерегая насъ противъ излишняго, Спаситель запрещаеть даже пещись о пищё на завтрашній день, а не только что о жезлё, сумё и новой перемёнё одежды. И вотъ наблюдая теперь совершающееся въ монастыряхъ и замфчая явную болфзнь (ибо лучше всего назвать это болёзнію), которая въ нихъ обнаруживается, я не могъ придумать, кавимъ врачевствомъ можетъ быть исправлено зло и какимъ наказаніемъ слёдуетъ наказать чрезмёрное любостяжаніе. Кто изъ святыхъ отцовъ учить этому и какимъ внушеніямъ они слёдуютъ, дошедши до такого излише-

85) Царствов. Манунла, VII, 3 (fin.).

17

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Aurea bulla de possessionibus monasteriorum. Migne, p. 727—733. Правила съ толкованіями, стр. 839—844.

ства, до такого, по слову Давидову, сустнаго безумія? Не каждый-ли чась они стараются пріобрѣтать тысячи десятинъ земли, строятъ великолъпныя зданія, разводять безконечные табуны лошадей, стада воловъ, верблюдовъ и другого скота, обращая на это всю заботу своей души, такъ что монашеский чинъ ничёмъ уже не отличается отъ мірской жизни со всёми ея сустами. Развё Слово Божіе не гласить нёчто тому противоположное и не заповёдуеть монахамъ полную свободу отъ попечений? Развѣ оно не поставляеть въ посрамление намъ беззаботность птицъ? Взгляни, какой образъ жизни вели св. отцы, которые возсіяли въ Египтв и Палестинв, и ты найдешь, что жизнь ихъ была до такой степени проста, какъ будто они имѣли лишь душу и достигли безтѣлесности ангеловъ. Христосъ сказалъ, что царствіе небесное пріобрѣтается многими скорбями. Но когда я посмотрю на тёхъ, кто хотя и даетъ об'ётъ удаляться отъ сей жизни, но лишь перемёною одежды свидётельствуетъ о перемънъ жизни, и затъмъ вижу; какъ они обращають въ ложь свои обѣты и какъ противоръчать поведеніемъ своимъ наружному виду, то я не знаю, какъ назвать это, какъ не комедіей, придуманною для посрамленія имени Христова? Не апостольская это заповёдь, не отеческое это преданиепріобрѣтеніе громадныхъ имѣній и множество заботъ о плодахъ, приносимыхъ деревьями». Послѣ этихъ разсуждений законодатель опредёляеть: «не должно жертвовать на монастыри -- поля, помъстья или угодья, таковыхъ, замѣчаетъ законодатель, за ними довольно уже числится отъ прежняго времени-а можно жер. твовать въ пользу монастырей рабовъ, воловъ, стада овецъ и иного скота, такъ какъ при этихъ пособіяхъ монастыри могутъ заняться обработкой втунь лежащей земли». Этими послёдними словами указа

запрещалось увеличивать недвижимыя имущества монастырей. Въ этомъ же указъ Нивифоръ запрещаетъ строить новые монастыри среди населенныхъ мёст-- ностей, а позволяетъ ихъ сооружать въ местахъ пустынныхъ 86). — Вотъ этотъ-то указъ императора Никифора Фоки и возстановляетъ Мануилъ<sup>87</sup>). Мануиль, по разсказу Никиты, порицаль всёхъ своихъ предшественниковъ, не исключая дъда своего и отца, за то, что они устрояя монастыри, приписывали къ нямъ цѣлыя десятины плодородной земли и луга; Мануиль находиль, что его предшественники, поступан такъ, дълали хорошее дъло нехорошо <sup>88</sup>). Этотъ императоръ на собственномъ примъръ показалъ, какъ слёдуеть устроять монастыри въ матеріальномъ отношении. Онъ создалъ одинъ монастырь, во имя Архангела Михаила, на Понть, въ услиненной мъстности. Собравъ сюда самыхъ лучшихъ монаховъ, онъ

<sup>86</sup>) Лебедева. Царствование Никифора Фови въ церковноисторическомъ отнолиении, стр. 30-33 (Москва, 1887).

87) Какой либо новеллы Манунла съ такимъ точно содержаніемъ до насъ не дошло. Но такая новелла въ свое время несомнѣнно существоваја. Вальсамонъ, канонисть конца XII въка, свидътельствуетъ, что Мануилъ (въ 1176 году) «выдаль повеляние, которымь почти отманялся благодательнъйшій хривовуль (разумъется хризовуль 1158 года о монастырскихъ имвніяхъ), почему всѣ монастырскія недвижниця имущества подверглесь расхищению со стороны составетелей переписей» (Правила съ толк. стр. 844). Нътъ-ли вдъсь укаванія на изданіе новеллы, сходной съ указомъ Никифора Фоки? При томъ-же, въ самой повеллъ 1158 года ясно отврывается намфреніе Мануила слёдовать вышеприведенному закону Нивифора Фови, пбо здёсь говорилось: «монастыри нынёшнія свои владънія---состоять-ли эти послъднія изъ поселенцовъ или изъ участвовъ земли и угодій—не будуть имъть права умножать и увеличивать» (Правила съ толков., стр. 843. Migne, tom. 183, p. 733.

88) Царствование Мануила, VII, 3.

17\*

обезпечиль имъ жизнь, ничемъ не развлекаемую. Именно, хорошо понимая, что владёніе недвижимымъ имуществомъ, какъ сопряженное съ разными хлопотами, не соотвётствуеть монашескимъ обётамъ, онъ не даль такихь имуществь своему монастырю, не подариль ему ни полей, ни виноградниковъ, а взамвнъ того, положилъ производить монахамъ изъ царской казны столько жалованья, сколько нужно для безбѣднаго существованія.---Современники чрезвычайно одобряли Мануила за то, что онъ возстановиль извѣстный указъ императора Никифора. Историкъ Никита находить, что монахи тёхъ временъ такъ испортились, что необходимы были самыя строгія мёры въ улучшенію живни монашеской. Мануилъ, по сужденію Никиты, такъ поступиль по тому, что не находиль полезнымь того порядка вещей, когда монахи, принимая на себя объть монашества, въ то же время стремились жить богато, и бывали больше развлечены хлопотами, чёмъ люди мірскіе. «Монахамъ, говорить Никита, вообще слёдовало бы устроять себѣ жилища въ неизвёстныхъ мёстахъ и въ пустынныхъ странахъ, въ углубленныхъ пещерахъ или на высокихъ скалахъ; а они вмёсто того-жалуется историкъ — воздвигаютъ монастыри на площадяхъ и перекресткахъ Константиноподя; да притомъ же въ этихъ монастыряхъ живутъ не дъйствительные подвижники, а люди, которые потому и монахи, что они остригли волосы, перемънили платье, отпустили себѣ бороду» <sup>89</sup>). Такъ же и знаменитый мужъ техъ временъ Евстаени Фессалоникийский, одобряя какогото царя за его строгія распоряженія относительно монашества и въ особенности за то, что онъ отнялъ у монаховъ управление монастырскими имуществами,

89) Ibidem.

въроятнѣе всего разумѣетъ подъ этимъ царемъ — именно Мануила <sup>90</sup>).

Заслуживаеть вниманія еще новелла Мануила (1166 года), которою императорь опредѣлиль дѣленіе праздниковъ церковныхъ на большіе и малые. Побужленіемъ къ изданію этой новеллы послужило то, что чиновники, заправлявшие судебною частию въ государствѣ, по небреженію о своемъ долгѣ установили для себя очень широкій кругъ праздниковъ, въ течени которыхъ должно было приостанавливаться производство судебныхъ дёлъ: всё многочисленные празиники церковные сдёлались для нихъ днями свободными отъ гражданскихъ обязанностей. Отъ такого порядка вещей разумвется выигрывали сами чиновники, обязанные заниматься судопроизводствомъ, но страдали истцы и отвётчики, вообще страдало правосудіе. Чтобы положить конець произволу, императоръ Мануилъ и выдалъ новеллу, которан дёлила церковные праздники на великіе и малые (тв и другіе перечислены въ новеллъ). Въ большіе правдники судопроизводство совсёмъ пріостанавливалось, а въ малые лишь относительно; именно, въ послёднемъ случаё служители правосудія обязаны были исполнять возложенный на нихъ долгъ, кавъ до литургія, такъ и послё литургіи; они освобождались въ малые праздники лашь въ течение тъхъ часовъ, когда совершалась литургія, чтобы они могли участвовать въ общественномъ богослужения. Объ этой новеллѣ слѣдуетъ замѣтить слѣдующее: императоръ не самъ производилъ классификацію правдниковъ на великіе в малые. но при участіи въ этомъ религіозномъ дѣлѣ-представителей церкви, патріарха и епископовъ; далбе:

<sup>90</sup>) Eustathii. De emendanda vita monastica, cap. 124. Migne Gr. tom. 135, p. 832. замѣчательно, что къ числу большихъ праздниковъ, кромѣ Господскихъ, Богородичныхъ и Предтечи, отнесены дни памяти всёхъ двёнадцати апостоловъ (подъ разными числами разныхъ мёсяцевъ) мало святителей и ни одного мученика и чудотворца. Очевидно, дни памяти св. апостоловъ отнесены къ великимъ праздникамъ потому, что эти святыя лица имъють вселенское значение, какъ послужившия усвоению спасения для всего міра; изъ дней, посвященныхъ памяти свя. тителей, къ правдничнымъ въ собственномъ смыслё отнесены лишь тё дни, въ которые совершается память такихъ дицъ, которыя своимъ ученіемъ и борьбою за православіе стали всемірно-извёстными, напримъръ, Іоаннъ Златоусть, Аванасій Вел., Кириллъ Александрійскій. Нёть сомнёнія, деленіе праздниковъ на большіе и малые произведено съ полнымъ разуменіемь. Стоить упомянить еще о томь, что императоръ такъ называемые высокоторжественные или царские дни (день рождения государя и день восшествія его на престоль) не относить въ праздничнымъ днямъ: императоръ положилъ, что въ эти дни онъсамъ будетъ заниматься принадлежащими ему, какъ царю, дёлами и требуеть, чтобы по его примёру поступали и служители правосудія <sup>91</sup>).

Второй преемникъ Мануила Андроникъ I Комнинъ, проложившій себѣ путь къ престолу убійствомъ малолѣтняго Алексѣя, сына Мануилова, въ его отношеніяхъ къ церкви—извѣстенъ почти только съ дурной стороны. Это и совершенно естественно, если вовьмемъ во вниманіе его религіозно-нравственный характеръ, съ которымъ мы уже знакомы. Онъ вспоминаеть о церкви, кажется, только тогда, когда ему нужно какое-либо нечистое свое дѣяніе прикрыть авторите-

91) Novella de diebus feriatis. Migne, tom. 133, p. 749-760.



томъ церкви. Такъ извъстно, что когда Андронику захотелось выдать свою побочную дочь Ирину за Алексвя, побочнаго же сына императора Мануила, то онъ во что-бы то ни стало рёшился обойти преграды къ такому браку; а преграды эти заключались въ томъ, что бракъ этотъ представлялся несообразнымъ съ церковными правилами: Андроникъ и Мануиль были двоюродные братья 99). Въ виду этого императоръ отсылаетъ въ патріарху Өеодосію съ синодомъ коротенькую записочку, въ которой требуетъ разрёшенія брава, во имя государственной пользы. И когда болѣе ревностные изъ іерарховъ не соглашались разрёшить совершение противозаконнаго брака, то Андронивъ повелъ дёло такъ, что патріархъ долженъ быль оставить васедру. Удаление патріарха Өеодосія императоръ «принялъ за преврасный подаровъ судьбы» — воспользовавшись этимъ случаемъ для осушествленія своего желанія <sup>93</sup>). Патріархъ и ранье того не мало терпёлъ непріятностей оть этого необузданнаго государя, такъ что Өеодосію въ самомъ дѣлѣ ничего не оставалось дѣлать — какъ удалиться на покой. Извёстенъ слёдующій случай, прекрасно рисующій отношенія императора къ патріарху. Андронику, который сначала управляль государствомъ во имя малолътняго императора Алексъя II. нужно было во что-бы то ни стало отдёлаться отъ матери этого послёдняго, которая мёшала ему распоряжаться дѣлами по своему. Андроникъ рѣшился изгнать ее изъ дворца и изъ столицы. Для оправданія своего поступка онъ пожедалъ, чтобы и патріархъ Өеодосій одобряль эту мъру. А между тъмъ, Өеодосій ничего

<sup>92)</sup> Да и матери жениха и невѣсты тоже были родня между собою.

<sup>98)</sup> Никиты. Царствованіе Алексвя, сына Мапунлова, гл. 15.

такого не ожидалъ. При такихъ обстоятельствахъ Андроникъ дѣлаетъ слѣдующее: онъ наущаетъ народъ противъ патріарха, заставляетъ толиу требовать отъ архипастыря согласія на изгнаніе вдовствующей императрицы <sup>94</sup>). Выходитъ дикая сцена: буйный и наглый народъ, по иниціативѣ правительства, шумнымъ потокомъ стекается къ патріаршимъ покоямъ, и здѣсь неистовствуетъ. Случай характерный, не требующій дальнѣйшихъ комментаріевъ <sup>95</sup>).

Столь-же дурно, какъ и Андроникъ I, относился къ церкви и императоръ Исаакъ Аниелъ. Его десятилётнее царствованіе было цёлымъ рядомъ случаевъ, когда императоръ самовольно низвергалъ съ казедры одного за другимъ Византійскихъ патріарховъ. Исаакъ такъ хотёлъ, и этого было достаточно, чтобы патріархи мёнялись то и дёло. Не даромъ историкъ говорилъ объ Исаакё: «царь при своей безразсудности и силё никакъ не могъ воздерживаться отъ того,

95) Впрочемъ и объ Андроникъ нельвя сказвать, чтобы онъ решительно не ваботился о благе церкви. До насъ сохранилось на латинскомъ языкъ его сочинение подъ ваглавиемъ: Dialogus contra Iudaeos (Migne, Gr. tom. 133, p. 797-924). (Ошибочно утверждаеть проф. Успенскій, что «Діалогь» Андроника еще не изданъ. Въ статъв: «Цари Алексви II и Андроникъ Комнины»: Журн. Мин. Нар. просв. 1881, мартъ, стр.56). Побужденіемъ въ составленію этого сочиненія для Андроника было то, что въ Константинополь, Адріанополь и Өессаліи (ibid. 798) появились какіе то юристы, взявшіе на себя за щиту Іудейской религін; очевидно они были приверженцами іуданяма. Значить Андроникъ писаль свой трудъ съ ціздію послужить интересамъ церкви. Затъмъ извъстно, что Андроникъ съ достаточными основаніями старался воздерживать нѣкоторыхъ лицъ отъ продолжения спора по поводу текста: «Отець болій мене есть,» хотя и не умѣлъ самъ держаться при этомъ случаѣ въ границахъ приличія и уваженія къ духовному сану (см. выше примѣч. 75).

<sup>94)</sup> Ibid., rg. 17.

чтобы по своему произволу не превращать и не перенначивать всёхъ дёль не только человёческихъ, но и божескихъ», т. е. религіозныхъ. Вотъ синсовъ патріарховъ, безвинно низверженныхъ Исаакомъ съ Византійской кассары. Едва вступивъ на престолъ, онъ первымъ дёломъ низводить съ каседры патріарха Василія Каматира, несмотря на то, что этоть послёдній много содействоваль въ возвышенію Исаака на императорский тронъ. Причиною низложения было то, что онъ позволилъ снять монашеское платье многамъ благороднымъ женщинамъ, которыя пострижены были насильственно императоромъ Андроникомъ. Вмёсто Василія возведенъ быль на патріаршество Никита Мунтанъ; это былъ человъкъ уже престарбаый. Императоръ низвергаетъ его, несмотря на то, что Никита сталъ патріархомъ по волъ самого же Исаака; онъ былъ низверженъ подъ тъмъ предлогомъ, что онъ уже старъ и безполезенъ. По ниввержени Никиты патріаршую казедру заняль монахъ Леонтій. Исаакъ по поводу назначения въ патріархи этого, доголё ничёмъ неизвёстнаго монаха. Съ клятвою разсказываль, что онъ этого человёка никогда прежде не зналь, но что Божія Матерь ночью указала ему на него въ откровения, не только описавъ видъ и доблести его, но и указавъ мъсто, гдё онъ проживалъ. Хотя такое, такъ сказать, сверхъестественное избраніе монаха Леонтія въ патріархи, повидимому, обезнечивало прочность его патріаршества, однакожъ на дёлё случилось не такъ: не прошло и года, какъ Леонтій быль низвергнуть Исаакомъ. Историкъ замвчаетъ, что императоръ только «осрамилъ Леонтія». Нужно было назначить новаго патріарха. Исаакъ ръшился возвести на Византійскій патріаршій престолъ тогдашняго іерусалимскаго патріарха Досисся, разыгравь при этомъ, по выраже-

Digitized by Google

нію историка, «цёлую драму». Досноей быль человѣкъ пустой, но большой проныра. Сначала онъ былъ простымъ монахомъ въ Студійскомъ монастырѣ въ Константинополь; втерся въ расположение Исаака, когда этоть еще не быль императоромь, и конечно совершенно наобумъ, предсказалъ ему императорскую корону (мы знаемъ, что тогда такія пророчества были въ ходу). Предсказание сбылось. Это еще болве сдружило Исаака съ Лосиеемъ. Когда сдбладась вакантною патріаршая казедра въ Іерусалимі, императоръ постарался посадить на нее своего любямца. Теперь же по низвержени Византійскаго патріарха Леонтія, Исаакъ этого самого Досивея захотвлъ возвести на столичную патріаршую казедру. Но къ этому наплось препятствіе, именно церковь запрещала перемъщение епископовъ съ одной каеедры на другую. Тогда Исаакъ нустился на хитрость Онъ призвалъ къ себъ во дворецъ извъстнаго канониста Вальсамона, патріарха Антіохійскаго, который только по имени быль Антіохійскимь патріархомь, а проживаль въ Византіи (въ виду того, что Антіохія давно была во власти латинянъ-крестоносцевъ). На единѣ въ бесѣдѣ съ Вальсамономъ, такъ разсказываеть историкъ Никита, Исаакъ притворился горюющимъ о томъ, что церковь оскудѣла людьми благочестивыми и разумными, что трудно найти человѣка, который съ достоинствомъ могъ бы занимать патріаршую каеедру въ Византіи. Поговоривъ такъ, царь въ заключение объявляетъ, что онъ давно имфетъ намърение перевести съ казедры Антіохійской на Константинопольскую --его, Вальсамона, какъ лице, сіяющее всёми достоинствами, но что одно затрудняетъ его, именно то, что подобнаго рода перемъщенія возбранены канонами. Другого рода діло было бы, прибавиль Исаакъ, еслибы Вальсамонъ, вакъ

знатокъ церковныхъ правилъ и церковной исторін, доказваль, что перемѣщенія впископовъ съ одной каеедры на другую и прежде бывали и теперь могутъ быть при извёстныхъ случаяхъ и взялся бы убёдить въ этомъ прочихъ архіереевъ; тогда онъ - говорилъ императоръ Вальсамону-съ величайшею радостію и безо всякаго замедления сдёлаль бы Вальсамона изъ патріарха Антіохійскаго — Константинопольскимъ. Ничего не подозръвая, Вальсамонъ горячо принялся за двло <sup>96</sup>). На слёдующій же день въ синодё онъ постарался убёдить епископовъ, что перемёщение съ одной каоедры на другую дёло дозволительное и не представляеть непобъдимаго затруднения. Объ этомъ опредъленія синода доведено было до свёдёнія императора, и оно, конечно, принято было имъ. Но что-же случилось? Императоръ переводитъ въ Константинополь Досиося. патріарха Іерусалимскаго, а Вальсамонъ, жестоко обманувшійся, такъ в остается титулярнымъ патріархомъ Антіохійскимъ. При этомъ извёстій, по словамъ историка, «архіерен, омороченные, понапрасну нарушившіе каноны, только рты развнули оть изумленія». Разсматриваемое распоряжение императора Исаака встрвчено было съ неудовольствіемъ не только епископами, но и народомъ. Ненавидимый всѣми, Досиеей, хотя въ сопровождения великолѣпной свиты и прівхаль вь столнцу, но отказывается оть кассары Константинопольской. Императоръ однакожъ стоить на своемъ, онъ не хочетъ выносить сопротивления; отдаетъ приказаніе, чтобы Досивей, въ сопровождении военной силы, введенъ былъ въ Софійскій храмъ, ка*едральную* церковь Византін, и такимъ образомъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Вальсамонъ дъйствительно доказывалъ, что перемъщенія архіереевъ «ради благословной вины» позволительны (Правила съ толкованіями, стр. 25).

сдѣлался патріархомъ столицы. И вотъ Досисей патріархомъ въ Византіи, но не надолго. Царь не могъ сломить общаго сопротивленія. Патріархъ былъ отставленъ, но Исаакъ не порвалъ съ нимъ дружбы: Досисей проживалъ въ столицѣ и пользовался такимъ вліяніемъ на Исаака, что онъ «водилъ императора, какъ всѣ говорили, не то, чтобы за носъ, а за уши» —<sup>97</sup>) замѣчаетъ историкъ <sup>98</sup>).

Жалкое царствованіе брата Исаакова Алекстя III Ангела не заслуживало бы вниманія и разсмотр'внія, если бы ко времени этого царствованія не относилась исторія одного очень страннаго богословскаго спора въ Византія, въ которомъ принималъ болѣе или менѣе активное участіе названный императоръ. Въ царствованіе императора Исаака при патріархѣ Георгіи Ксифилинѣ начался, а въ царствованіе Алексѣя III, при содѣйствіи патріарха Іоанна Каматира, благополучно закончился споръ о томъ: евхаристическое «тѣло Христово, котораго мы пріобщаемся, такъ-ли нетлѣнно (а́φθартоу), какимъ оно стало послѣ страданій и воскресенія Христа, или-же тлѣнно (фдарто́у), какимъ оно было до времени страданій и смерти Его?»

<sup>97</sup>) Инкиты Хоніата. Царствованіе Исаака, кн. П. гл. 4—5. <sup>98</sup>) Съ именемъ Исаака извъстны двѣ довольно замѣчательныя по своему содержанію новеллы: одна—de electionibus pontificum (Migne, Gr. tom. 135, р. 440—448), въ которой пресѣкаются нѣкоторыя злоупотребленія въ набраніи епископовъ; а другая: ut tondeantur electorum pontificum uxores (ibid. 448—452), въ которой подтверждается, чтобы жены лвцъ, избираемыхъ въ архіерен, еще ранѣе хиротоціи этихъ послѣднихъ, поступали въ мон стыри; новелла имѣетъ въ виду такіе случли: извѣстное лицо предъизбрано въ архіерен, а жена его не только не поступала въ манахини, но даже позволяла себѣ одѣваться пышнѣе, чѣмъ обыкповенно она одѣвалась. Обѣ новеллы изданы въ 1187 году и суть опредѣленія синода, подкрѣпленныя авторитетомъ царской власти и изданныя отъ лица императора.

1

Такъ формулируетъ историкъ Никита Хоніатъ вопросъ, взволновавший умы Византійскихъ богослововъ конца XII въка. Но такое формулирование вопроса нелостаточно разъясняетъ сущность спора. На дълв. епоръ объ евхаристи, возникшій въ указанное время, носить всё признаки спора такъ называемыхъ стеркоранистовъ (stercoranistae) и ихъ противниковъ, спора, получившаго свое начало далеко отъ Византи. Въ Византійскомъ спорѣ вопросъ касался, точнѣе евазать, того: пріемлемая нами Евхаристія подлежить ли обычнымъ физіологическимъ процессамъ, какимъ подвергается всякая вкушаемая челов вкомъ пища, или же она (Евхаристія) не подчиняется этимъ физіологическимъ процессамъ? По самому существу вопроса, естественно выдилиль дви партіи спорившихъ; одна давала отрицательный отвёть на вопросъ, другая по-ложительный. Защитники отрицательнаго, боле благоговъйнаго и благовиднаго, ръшения вопроса въ доказательство своего мийнія ссылались на святоотеческіе авторитеты. Они въ защиту своего воззрвнія ссылалясь на богословіе св. Кирилла (Іерусалимскаго); въ этомъ богословів, по словамъ приверженцевъ разсматриваемаго мибнія, раскрывается, что Евхаристія есть испов'ядание и воспоминание того, что Христосъ ради насъ умеръ и воскресъ, т. е. тъхъ моментовъ въ исторів Христа, когда Его тёло стало прославленнымъ, духовнымъ. У другихъ отцевъ церкви и писателей церковныхъ они находили указание на то, что, пріемля евхаристическую частицу, мы пріемлемъ не какую нибудь часть Христову, а всепёлаго Христа, да и пріемлемъ послѣ воскресенія Христа, когда тлённое тело Христа навёки преобразилось въ нетлённое. Защитники разбираемаго воззрения въ этомъ случаѣ ссылались на учение объ Евхаристи св. Іоанна Златоуста. Въ твореніяхъ Златоуста они обращали внимание на слѣдующія его слова: «О, чудо! Возсѣ-

дающій одесную Отца пріемлется нашими грёшными руками». Онъ-же говориль: «Онъ расперать въ законѣ, возросъ въ пророкахъ, созрѣлъ на крестѣ, снѣдается по воскресения». Въ творенияхъ Евтихия (патр. Константинопольскаго) защитники «нетлённости» обрашали внимание на слёдующия слова его: «пріобщающійся, принимая часть даровъ, принимаетъ всецёло святое твло и всю честную кровь Господа, ибо твло Христово въ тамиствѣ пріобщенія раздѣляется всѣми нераздёлимо, подобно тому, какъ какая-нибудь печать, оставивши на разныхъ предметахъ множество оттисковъ и отпечатковъ своей формы. остается по отпечатании ихъ одна и та же, не уменьшаясь и не измёняясь оть числа оттисковь, сколько бы ихъ ни было, и какъ звукъ голоса, бывъ произнесенъ къмълибо и разлившись въ воздухѣ, всецѣло весь остается въ устахъ (?) того, вто его произнесъ, и въ тоже время по м'вов своего разлитія въ вовдухів, всецёло весь достигаеть слуха разныхъ лицъ, такъ что писто изъ слушателей не воспринимаетъ его болъе или менње въ известной части, но все одинаково усвояють въ совершенно полной и нераздѣльной цѣлости, сколько бы тысячъ или десятвовъ тысячъ ихъ ни было, хотя онъ такъ же есть тёло (?), потому что звукъ есть ничто иное, какъ сотрясающийся вовлухъ. Равнымъ образомъ никто не можетъ допускать сомнёнія, чтобы нетлённое, по совершенія таянственнаго жертвоприношенія и послѣ святаго воскресенія, тѣло и безсмертная, святая и животворящая кровь Господня, содержащаяся въ видимыхъ веществахъ, вслёдствіе многократныхъ совершеній таинственнаго священнодъйствія, могли утрачивать полноту своихъ силъ, а не пребывали одинаково всецёлыми во всёхъ». Опредѣляя процессъ, какому подвергается въ человвческомъ организив Евхаристія, разсматриваемые

Digitized by Google

богословы дунали, что съ нею делается то же, что происходить и съ закваской, входящей въ тёсто, при чемъ ссыдались на слова Христа о закваскв. Съ этими воззрѣніями защитниковъ «нетлѣнности» не соглашались приверженцы ученія о «тавиности» евхаристическихъ даровъ, нами принимаемыхъ Они разсуждали слёдующимъ образомъ: таинство Евхаристіи не есть исповѣданіе воскресенія Христова; оно есть только жертвоприношение (значить подобно ветхозавётнымъ жертвамъ) и потому тёло Христово въ таинствё тлённо, безжизненно и бездушно; приступающій въ пріобщенію-разсуждали они - пріемлеть не всего Христа, но только часть Его, такъ какъ части только и причащается. «Въ самомъ дълъ – резонировали они – еслибы тело Христово было нетлённымъ и одушевленнымъ, то вийств съ твиъ оно было бы неосяваемо и невидимо; его невозможно было бы тогда расвусывать и разжевывать зубами и при подобномъ раздробление его на части не чувствовалось бы никакого усилія или напряженія». Они утверждали, что въ Евхаристіи мы принимаеть не то тело Христово, какимъ оно стало по воскресени Его и какимъ станеть наше тёло послё страшнаго суда, такъ какъ это тёло не подлежить осязанію, зренію и не имееть какойлибо опредёленной человуческой формы». Защитники тлёвности приводили и еще какія то доказательства и соображенія, но историкъ Никита не считаетъ нужнымъ приводить ихъ, находя ихъ пустыми и ничтожными. Съ точки зрѣнія приверженцевъ «нетлѣнности» сторонники этой послёдней нартіи являлись льдьми «дерзкими», дозволяющими себь «поругание» надъ благомыслящими христіанами <sup>99</sup>).

<sup>99)</sup> Никиты Хоніата. Царствов. Алексѣя, брата Исаакова, кн. III, гл. 3.

Появленіе споровъ въ Византія о «тлённости и нетлённости» евхаристическихъ даровъ нужно приписывать вліянію Запада на Восточную церковь. Мы не думаемъ, чтобы самостоятельно могли появиться подобные споры въ Византіи, ибо Греки сами по себѣ не расположены были вносить эмпирическій элементъ при ръшении богословскихъ вопросовъ. Напротивъ на Западѣ не только не чуждались такой разработки религіозныхъ вопросовъ, но и прямо ставили вопросъ о «тлённости» и «нетлённости» евхаристическихъ даровъ. Споры эти давно уже начались на Западв и не прекращались и въ концъ XII въка. Въ IX въкъ на Западъ появились лжеучители, которые утверждали, что принимаемая нами Евхаристія подлежить твмъ же процессамъ, какъ и обыкновенная пища. Противъ нихъ писалъ Пасхавій Ратберть 100). Въ первой половинъ XII въка противъ такихъ же лжеучителей полемизировалъ Алгеръ изъ Люттиха, называя подобное заблуждение: haeresis foedissima stercoranistarum <sup>101</sup>). Ha Западв не прекращались разбираемые споры и около того времени, когда они появились и на Востокв. Такъ, знаменитый папа Инновентій III (1198—1216 г.) въ сочинении De mysteriis missae разрѣшаеть между прочимъ вопросъ и о томъ, что происходить съ евхаристическимъ хлёбомъ послё того, какъ онъ принятъ нами внутрь, въ таинствъ; онъ отвъчаетъ, что какъ скоро «тело Христово принято нами, то оно теряеть всё признаки чувственности и становится духовнымъ: Христосъ чрезъ уста върующаго переходить

Digitized by Google

<sup>100)</sup> Онъ говорпать въ своемъ сочиненіи о «Ттать и Крови Господнихъ»: friuolum est ergo, in hoc mysterio cogitare de stercore, ne commisceatur in digestione alterius cibi.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) Herzog-Hauck. Encykl. B. XIV, s. 688 (Leipz. 1884).

въ сердце върующаго» <sup>109</sup>). — Мы полагаемъ, что споры о тлънности и нетлънности евхаристическаго тъла и крови Христовой имъютъ въ Византіи заносный характеръ. Появленіе крестоносцевъ на Востокъ легко могло служить къ ознакомленію Грековъ съ такими сторонами латинскаго богословія, о которыхъ они раньше ничего не знали. Главнымъ представителемъ ученія о «тлънности» пріемлемой нами Евхаристія былъ въ Византіи какой-то монахъ по имени Сивидитъ. Изъ кого состояли его приверженцы — неизвъстно.

Особенною ревностью въ борьбъ съ лжеучителемъ Сикидитомъ и его приверженцами заявилъ себя тоглашній патріахъ Іоаннъ Каматиръ. Въ своихъ катехизическихъ поученіяхъ Іоаннъ старался указать на то, что предметь настолько таинствень, что онь превышаеть силы ограниченнаго разума человвческаго: вообще онъ раскрывалъ въ борьбѣ съ заблужденіемъ, что таинство потому и есть таинство, что его смысль и дыйствіе «вышеестественны». Патріархъ вооружился наконець противъ вышеуказаннаго лжеучителя самымъ сильнымъ средствомъ-предалъ его анаоемъ. Самъ тогдашній императоръ Алексей Ангелъ не оставался въ сторонѣ отъ этого спора. Онъ поддерживалъ патріарха въ борьбъ съ лжеученіемъ и весьма ввроятно голосъ царя много значиль, когда церковь брала на себя заботу прекратить «дерзновенное поруганіе» истины. Никита Хоніать, конечно не случайно отмёчаеть, что Алексёй «въ поднятомъ богословскомъ споръ подалъ свой голосъ въ пользу болёе справедливаго мнёнія» 103). Такимъ образомъ хотя Алексей и принадлежить къ числу незамёчатель-

<sup>109</sup>) Chastel. Histoire du christianisme. Tome III, p. 262– 263. Paris, 1882.

108) Никиты. Царствов. Алексея, кн. III, гл. 3-4.

18

ныхъ императоровъ, но все же нельзя отказать ему въ томъ, что онъ показывалъ ревность къ охраненію православія.

Опускаемъ безъ обозрѣнія нѣсколько царствованій, именно парствованія Византійскихъ императоровъ. жившихъ въ Никеѣ, такъ какъ ничего характеристическаго ни въ хорошую, ни въ дурную сторону нельзя сказать объ этихъ царствованіяхъ. Обращаемся прямо въ правленію Михаила Палеолога, который хотя началъ править царствомъ еще въ Никев, но главная дёятельность котораго развивается уже въ Константинополь. Михаиль Палеологь, при которомь и при содъйствіи котораго возникаеть такъ-называемая Ліонская унія, конечно не могъ быть такимъ императоромъ, при которомъ дъла церковныя имъють правильное теченіе, и дъйствительно не быль. Самоуправление церковное было попираемо Михаиломъ въ весьма значительной степени. Разскажемъ два случая изъ отношеній Михаила къ двумъ патріархамъ Византійскимъ его времени 104). Миханлъ, какъ мы знаемъ, былъ человѣкомъ, который ради своекорыстныхъ целей готовъ былъ на все. Онъ заявилъ себя тягчайшимъ преступленіемъ въ отношеніи въ девятилѣтнему царственному младенцу Іоанну, именемъ котораго Михаилъ сначала правилъ; онъ приказалъ ослёпить его, чтобы захватить въ свои руки императорскую власть. Этотъ случай глубоко

104) Пускаться въ подробную характеристику отношеній Миханла къ церкви нѣть необходимости, такъ какъ это уже сдѣ лано въ нашей литературѣ проф. А. Л. Катанскимъ и проф. Тронпкимъ. Первый описалъ его отношенія къ уніи Ліонской («Исторія попытокъ къ соединенію церквей,» стр. 127 и дал.), а вгорой подробно изобразнаъ роль Миханла въ исторія Византійскаго раскола арсенитовъ (Христ. Чтеніе: «Арсеній и арсениты», 1867 и 1869 годы — въ нѣсколькихъ №№). опечалиль тогдашняго патріарха Арсенія. Ревностный пастырь не могъ простить Миханау этого преступленія. Онъ подвергъ императора церковному отлучению, хотя и не вычеркнуль его имени язъ церковныхъ молитвъ, боясь какъ бы такимъ двиствіемъ не вызвать слишкомъ большаго соблазна въ народъ. Царь былъ крайне недоволенъ образомъ действій натріарха. Сначала онъ старался лицембрною поворностію и смиреніемъ снисвать прощеніе у Арсенія; когда же ему это не удалось, онъ ръшился низвергнуть съ престола суроваго патріарха. Случай къ этому для деспотическаго и нечестнаго императора представился скоро 105). Одинъ изъ клириковъ, бывшій секретаремъ у патріарха, по всей вѣроятности, по наущению самого Миханла представляеть послёднему обвинительную записку, въ которой исчислялись различныя обвиненія на патріарха. Записка изложена была по статьямъ въ слёдующемъ порядкь: во-первыхъ, патріархъ произвелъ перемьны въ чинъ утрени: въ началъ утренняго богослуженія псаломъ, положенный за царя, Арсеній велёлъ исключить и начинать трисвятымъ 106); во-вторыхъ султанъ Иконійскій Азатинъ находится въ дружественныхъ отношенияхъ съ патриархомъ, такъ что неръдко Арсеній позволяль ему со свитою — съ невирующими Агарянами — мыться въ церковной банв 107), въ банъ. гдъ находятся мраморныя изображения св. вреста; въ третьихъ, патріархъ приказывалъ своему, іеромонаху преподавать сыновьямъ султана части св. Евхаристін, тогда какъ неизвёстно-были ли они

105) Григоры. Византійская Исторія, кн. IV, гл. 4.

<sup>100</sup>) Въроятно, ръчь идеть здъсь о псалит: «Господи, силою твоею возвеселится царь».

107) Что такое церковныя бани, см. объ этомъ въ моей статьъ: «Соборъ при Дубъ» (Душ. Чтен. 1889, Январь).

18\*

крещены, и кромѣ того во время утрени въ свѣтлое воскресение самъ султанъ приходилъ къ нему съ своими сатрапами и присутствовалъ при его молитвословін. Патріархъ, какъ скоро узналъ о содержанінподанной противъ него обвинительной записки, безъ особеннаго труда оправдался во всёхъ взводимыхъ на него проступкахъ. Во-первыхъ, относительно псалма Арсеній оправдывался тёмъ, что онъ самъ первый ввелъ его въ церковное употребление, по обычаю монастырскому, и самъ же потомъ отмвнилъ, считая достаточнымъ для полноты молитвы за царя трисвятое съ поминовеніемъ; при этомъ патріархъ присовокуплялъ, что въ настоящее время царь и не вправѣ жаловаться на это, такъ какъ, будучи отлученъ отъ церкви, онъ недостоинъ ея молитвъ. А что султанъ со свитой мылся въ церковной банъ, касательно этого патріархъ замёчалъ, что онъ не давалъ подобнаго разрѣшенія. Притомъ же онъ не видить здѣсь ничего преступнаго: позволяется же мыться султану и агарянамъ въ другихъ баняхъ столичныхъ, гдъ также есть изображения креста и иконы; если другія бани открыты для нихъ, то почему нужно удалять ихъ изъ церковной? Достаточно оправдывался патріархъ и въ томъ, что онъ имѣлъ церковное общеніе съ султаномъ и его сыновьями. Нужно сказать, что султанъ Азатинъ происходилъ отъ христіанскихъ родителей и былъ крещенъ, а потомъ по какому-то случаю принялъ притворно мусульманство, сдёлался султаномъ, но не отказался отъ христіанства, -- по крайней мёрё, когда онъ бывалъ въ Константинополѣ, онъ почиталъ иконы и соблюдалъ другіе христіанскіе обряды. Въ виду этого, въ свое оправданіе патріархъ указывалъ на то, что султана и его сыновей онъ считаетъ христіанами, но не самъ по себѣ, а на основаніи свидѣтельства епископа Писилій-

Digitized by Google

скаго, ихъ крестившаго. Хотя всё обвиненія противъ патріарха были или неосновательны или неважны, парь однакожъ домогается суда надъ патріархомъ. Михандъ созываеть соборъ противъ Арсенія и самъ присутствуеть на немъ. По правиламъ церковнымъ. Арсеній трижды призывался на соборъ для отвёта по поводу возводимыхъ на него преступлений; но онъ отказывался послёдовать приглашенію. Арсеній писаль въ отвёть на приглашение, что онъ отвергаеть соборъ, собранный по приказанію царя, царя, отлученнаго отъ церкви, но занимающаго на соборъ предсёдательское мёсто. Историкъ Пахимеръ находитъ Арсенія совершенно правымъ, когда онъ не захотвль явиться на соборь, —и пишеть: «судить патріарха въ присутствія царя, вельможъ и мірянъ, въ царскихъ чертогахъ и подъ непосредственнымъ вліяніемъ царя, вооруженнаго мщеніемъ, вовсе не слёдуеть и незаконно». Это однакожь не помёшало императору добиться оть собора того, что Арсеній, какъ ослушникъ церкви (онъ не явился на соборъ, несмотря на приглашение), лишенъ былъ цатріаршества и каоедры <sup>108</sup>). — Не лучше обращается Миханиъ Палеологъ и съ другимъ патріархомъ его времени Іоанномъ Веккомъ, несмотря на содъйствіе этого послёдняго уніоннымъ стремленіямъ императора. Веккъ быль замечательною личностью между прочимь потому, что являясь ревностнымь пастыремь, онь весьма часто отправлялся во дворецъ ходатайствовать за то или другое лице предъ императоромъ, испрашивая у Михаила какой-либо милости для нуждающихся в несчастныхъ. Ходатайства патріарха сильно на-



<sup>108)</sup> Пахимера. Исторія о Миханлѣ Палеологѣ, кн. IV, гл. 3—4. Григоры. Византійская исторія, кн. IV, гл. 4 Русск. иерев.

скучили Миханлу, человъку жестокому, не знавшему, что такое христіанская любовь. «Онъ ненавидаль патріарха, говорить Пахимерь, за его настойчивость, ибо ревность его считаль сварлявостію, а ходатайства за невинно осужленныхъ вмёвилъ себё въ безповойство». Императоръ пожелалъ чемъ-либо досадить патріарху за его великую пастырскую ревность. Какъ скоро царь пожелалъ этого, нашлись лица, которыя съ удовольствіемъ взялись помочь императору въ емполнения подобнаго намбрения. Явились влеветники, обвинявшіе цатріарха въ блудолівній, въ расхищении церковныхъ имуществъ и въ томъ наконецъ, что онъ проклиналъ царя. Послёднее обвинение основывалось на томъ, что патріархъ, часто безуспівшно ходатайствуя предъ императоромъ за кого-либо невинно страждущаго, въ свое оправдание говорилъ подобному лицу: «Богъ свидътель, какъ я старался за тебя предъ царемъ». Эти возгласы Векка истолковывались клеветниками въ томъ смыслѣ, что будто патріархъ призываль гийвъ Божій на голову немилосердаго императора. Какъ ни важны были всё эти обвиненія, но они не вели къ цёли, потому, что патріархъ былъ выше подобныхъ обвиненій. Тогла императоръ рѣшился какимъ-либо другимъ способомъ причинить крупную непріятность Іоанну Векку. Онъ рвшился сократить размвръ патріаршей юрисдикцій. Миханлъ издалъ новеллу, въ силу которой всякаго рода мёста. подчиненныя дотолё патріарху, въ какихъ бы областяхъ и обителяхъ они ни были, впредь зависвли только отъ епископовъ твхъ областей, гав находятся. Императоръ хотёлъ отнять у патріарха значение «вселенскаго патріарха». Веккъ не могъ снести такого стёсненія священныхъ правъ, удалился въ монастырь, желая покинуть кассли впослёдствія снова возвращается къ патріаршестви то дѣлаеть это по желанію церкви, а не императора <sup>109</sup>).

Миханлу Палеологу наслёдовалъ сынъ его Андроник» II. Переходя отъ царствованія перваго къ царствованию втораго, мы такимъ образомъ переходимъ отъ правленія болёе удачнаго въ менёе удачному въ политическомъ отношении и отъ энергическаго въ очень скромному въ общественномъ отношения. Анадоникъ не имълъ ни способностей, ни энергіи отца. Но это отнюдь не даеть права съ сожалёніемъ смотрёть на преемника Михандова. По крайней мёрё. что касается дёль церковныхь, то по отношению въ нимъ Андроникъ стоялъ выше своего отца. Какія неудачи ни преслёдовали Андроника, во всякомъ случат ему нужно витнить въ похвалу слёдующее: Михаилъ хотёль руководить церковію и потому нерёдко являлся деспотомъ; Андроникъ напротивъ, хотвлъ доставить церкви ту самостоятельность въ дъйствіяхъ, какая ей по праву должна принадлежать. Миханлъ насильственно давалъ дёламъ церкви такое направленіе, какое ему хотвлось; Андроникъ напротивъ позволяль церкви и ся представителямь отврыто заявлять о ихъ желаніяхъ и требованіяхъ. Нельзя отрицать того, что занятое Андроникомъ положение причинало ему иногда очень много заботь и безповойствъ. Но во всякомъ случав онъ шелъ болве прамой и правильной дорогой, чёмъ его отецъ. Михаилъ оставилъ Андронику въ наслъдство два очень непріятныхъ дёля: во первыхъ, заключенную имъ съ папой унію, во вторыхъ, раздоръ арсенитовъ съ господствующей Византійской церковію. Уладить первое дёло было нетрудно: Восточная церковь не сочувствовала унін (Ліонской), и Андроникъ легко могъ разрушить это непріятное дёло, признавъ унію разор-

109) Пахимера, кн. VI, гл. 10-13; 17.

Digitized by Google

ванною 110). Не такъ просто было уладить дёло, съ расколомь арсенитовь. Арсениты, въ начала стояли за правое дёло, не хотёли имёть общенія съ тёми изъ патріарховъ Византійскихъ, которые сквовь пальцы смотрёли на узурпаторское занятіе Миханломъ престола, на убіеніе имъ законнаго наслёдника престола, и не обращали внимание на отлучение, которое по этому поводу наложено было на него натріархомъ Арсеніемъ. Но тв же арсеннты впослёдствін заявили себя такими неум'вренными и незаконными притязаніями, на которыя не стоидо обрашать серьезнаго вниманія. Ошибка Андроника въ борьбѣ съ арсенитами заключалась въ томъ, что онъ придалъ этой партія слишкомъ много значенія и тёмъ поддерживаль въ ней упорство, которое тэсно переплеталось у арсенитовъ съ ревностію ихъ объ охраненія интересовъ перкви. Какъ извѣстно. Андреникъ такъ далеко простиралъ уступчивость арсенитамъ, что позводяль вых дёлать много такого, чего разрёшать имъ не слёдовало <sup>111</sup>). Такъ, напримёръ, онъ довволиль имъ устроить слёдующее состязание съ православными: арсениты написали на бумагѣ свои претензій въ отношенія къ православнымъ. заставили и православныхъ съ своей стороны изложить на бумагъ же ихъ взгляды на арсенитовъ; ту и другую бимагу, по настоянію арсенитовъ, нужно было публично предать огню; они предполагали, что ихъ грамота, какъ заключающая въ себъ законныя требованія, не сгорить. Само собою понятно, что огонь пожраль гра-

<sup>111</sup>) Фактическая исторія отношеній Андроника къ арсенитамъ весьма обстоятельно изложена въ преждеупомянутыхъ статьяхъ проф. Троицкаго (Хр. Чт. 1871 годъ).

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) Подробности см. въ сочинении проф. А. Л. Катанскаго: «Исторія попытокъ къ соединению церквей,» стр. 171 и далъе.

моты и арсенитовъ диравославныхъ <sup>118</sup>). Результать,--какого и слёдовало ожидать. Но, разумбется, не было надобности допускать арсенитовъ до подобнаго опыта. ибо онь даваль имъ горделивую мысаь, что арсенитская партія есть нто-то равноправное съ самою церковью. Расколь арсенитовь не пережиль времени царствованія Андроника. Онъ успёль въ это время высказать себя всепьно. со всэми его слабыми сторонами. Очень возможно, что этотъ расколъ прекратился бы еще быстрво, еслибы Андроникъ меньше обращаль вниманія на притязанія арсенитовь, но во всявомъ случав, можно и утверждать, что благодаря Андронику и его отношениямъ къ раскольникамъ авсенитский расколь исчевь потому, что этоть послёдній для всёхъ ясно показаль свою внутреннюю несостоятельность. Изъ другихъ фактовъ, въ которыхъ выразились отношенія Андроника II къ церкви, укажемъ на его борьбу съ симоніею въ Византійской церкви. Дело происходно такъ. Андроникъ объявилъ своего сына Миханда соправителенъ и наслёдникомъ. А для того, чтобы более обезпечить престолонаслёдіе своему сыну, онъ потребовалъ отъ енископовъ, чтобы они издали грамоту, которая, угрожала бы отлученіень оть церкви всякому, ято осмеднася-бы вовстать противъ объявденнаго соправителя и дёлать противъ него заговоры. Неизвъстно почему, но тольво епископы, къ неудовольствію Андроника, не согласялись на его предюжение; они говорили, что церковь, покровительница мира и любви, и не должна становиться на сторонъ суровости и наназаний. Императоръ хотя и принужденъ, былъ, примириться съ неудачей, но какъ бы въ отмщение за неисполнение

(p. 61-62). Edit. Bonn.

его воли епископами ръшился провести одну мъру, которая была для нихъ очень непріятна. Однажан онъ собралъ соборъ епископовъ, сказалъ имъ рвчь, въ которой доказываль, какъ непристойно архіерениъ брать деньги за посвящение въ священныя должности я объявляль, что это зло нужно прекратить. Члены собора однако не соглашались съ этимъ. Они раскрывали мысль, что съ уничтожениемъ этого источника доходовъ епископы будуть терпъть иатеріальную скудость; утверждали, что самое священнослуженіе, въ случав принятія предложенія императора, потерпить большой уронь, такъ какъ голько немногіе отважатся при такихъ условіяхъ брать на себя епископскія обязанности; наконець, они ссылались на то, что плата за хиротонію узавонена давнишними царскими указами (Юстиніанъ, Исаакъ и Алексви Комнины), и что вообще это обыкновение вошло во всеобщую практику. Императоръ не внималъ этимъ доводамъ. Спустя нъсколько дней онъ выдаль новеллу, воторою запрещалось взямать что бы то ни было за хиротонію, не исключая простой восковой свёчи. Только немногіе епископы рёшились протестовать противъ распоряженія Андроника <sup>113</sup>). Само собою разумбется, завонъ этотъ не олго нсполнялся. Кавъ своро обстоятельства перемёнились, плата за хиротонію опять возобновилась. Приведенный указъ Андроника по своей идей прекрасень, но едвали можно одобрять законодателя за то, что онъ выдалъ его не по сознанію его полезности, а единственно потому, что императоръ захотвлъ изданіемъ закона наказать строптивость епископовь 116). ્યત્ર

The second second strain and second 
113) Pachymeris. Ibidem, lib. III, cap. 3, p. 197-200.

114) Андронных межах прочемъ принадлежнтъ новелли: De festo assumptionis per totum mensem Augustum celebrando. Co-

Царствование Андронина III или Младшаго, который, въ качестве внука, былъ преемникомъ Андронива II, ничёмъ не замечательно по отношениямъ этого царя въ церкви. При немъ больше правилъ дълами его другъ Іоаннъ Кантакузинъ, чемъ самъ царь. Что же васается "Кантакузена, то его отношения къ церкви, не смотря на его религизность и достойное похвалы поведение, не сопровождалось должнымъ уваженіемъ къ правамъ церкви. Разскажемъ одинъ случай, имвеший место вы правление Андроника III в доказывающій. что Кантакузних не чужль был'є на. клонности попирать права јерархій. По смерти патріарха Псаін нужно было выбрать новаго архинастыря столицы. Кантакузинь захотыль доставить это высовое мёсто своему придворному священнику Іоанну Калекасу. Соборъ воспротивился этому, принимая во внимание, что Калевасъ имблъ жену, дътей и былъ низкаго происхождения. Тогда Кантакузинъ чрезъ нъсволько дней собраль вторичный соборь. На немъ заявиль свое согласіе съ отцами собора касательно отверженія кандидатуры Калекаса. Но при 'этомъ 'Кантакузинъ просилъ соборъ возвести Калекаса по крайней мёрё въ митроподита Эессалоники. Соборъ. чтобы сдёлать пріятное Кантакузину, выразиль свое согласіе на это и въ этомъ родъ было составлено соборное опредъление. Но предложение Кантакузина было просто довушкой. Когда отцы ришились возвести Калекаса нъ митрополиты, Кантакузинъ сказаль: если вы возводите его въ митрополиты, то конечно онъ способенъ быть и изтріархомъ. такъ

державие ен не совствиъ понятно: ею предписывалось праздновать Успение Богородицы не одинъ только день (15 августа), какъ утвердилось это издревле, а распростирать празднование отъ перваго числа названнаго мъсяца до его конца. Migne, Gr. tom. 161, р. 1095 — 1107.

Digitized by Google

какъ благодать Св. Духа одна и таже у епископовъ всёхъ ранговъ. Развё-прибавилъ онъ-императоръ не можетъ по своей волё сдёлать митрополита Өессалоникскаго патріархомъ? Итакъ, Іоаннъ Калекасъ сдёлался патріархомъ<sup>118</sup>).

Сдёлавшись императоромъ, Кантакузинз держался той же тактики. Онъ визшивался въ дъла церкви и направляль ихъ сообразно своимъ желаніямъ. Такъ онъ властно вмёшивается въ споры такъ называемыхъ Паламитовъ и Варлаамитовъ; онъ предсъдательствуетъ на соборахъ по поводу этихъ споровъ, наклоняетъ ръшение ихъ въ извъстную сторону, не давая противникамъ свободно выражать свои мнѣнія; онъ даже сквозь пальцы смотрить на то, что торжествующая нартія позволяєть себё надругательство наль противниками 116). Смѣна патріарховъ совершалась не въ интересахъ церкви, а въ личныхъ интересахъ самого Кантакузина. Когда патріархъ Каллистъ отказался короновать сына Кантакузина — Матеея (Кантакузинъ въ существѣ дѣла былъ соправителемъ молодого императора Іоанна Палеолога), то онъ сказалъ патріарху: «если ты упорствуешь, то мы выберемъ другого патріарха» 117). Такъ и было. — Кантакузинъ-значитъ-былъ не лучше разныхъ Мануиловъ, Исаавовъ, Михаиловъ. . . .

<sup>115</sup>) Замъчательно: всю эту исторію разсказываеть самъ Кантакузинъ. Cantacuseni. Historiae, lib. II, сар. 21. Tom. I, **р.** 431—435. Edit. Bonn.

<sup>116</sup>) Gregorae. Historia Byzantina, lib. XVIII, cap. 3, p. 882-884; lib. XXI, cap. 3, p. 1011.

<sup>117</sup>) Cantacuseni. Historiae, lib. IV, cap. 37. Tom. III. 270—272.—Обширная статья проф. Флоринсваго: «Андроникъ Младии. и Іоаннъ Кантак.», вопреки ожиданіямъ, почти вовсе не касается отношеній Кантакузина къ церкви (Жур. М. Н. Просв., т. 204—205. 1879 г.).

. . .

Не будемъ разсказывать объ отношеніяхъ къ церкви трехъ послѣднихъ императоровъ: Іоанна, Мануила и опять Іоанна Палеологовъ: мѣняются лица, система же—назовемъ такъ—остается таже <sup>118</sup>).

Общій выводъ изо всёхъ приведенныхъ нами фактовъ, въ которыхъ выражались отношенія государства къ церкви, понятенъ: Византійская церковь много терпёла отъ деспотизма императоровъ.

19

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>) Болѣе существенное касательно этихъ отношеній будетъ передано впослѣдствія, когда будетъ идти рѣчь о Византійскихъ патріархахъ въ частности.

## инини вонски вонски воли во в **V.** Іерархи, преимущественно Константинопольскіе, н ихъ церковно-общественная деятельность.

in, her

При обозрѣніи церковной іерархіи изучаемой нами эпохи займемся преимущественно изучениемъ iepapхіи въ патріархатѣ Константинопольскомъ. Почемуэто понятно безъ разъясненій. Константинопольскій патріархать и рание быль, а теперь въ особенности становится центромъ церковно-исторической жизни Востока. Всё достопримёчательныя церковныя событія тёхъ временъ происходять именно въ Констанвинопольскомъ округѣ. Этотъ патріархатъ остается самымъ вліятельнымъ на Востокѣ: въ немъ церковноисторическая жизнь имветь болве нормальное и полное теченіе, чёмъ гдё-лябо на Востокв; а это зависвло отъ того, что здвсь церковь и государство все же оставались въ лучшихъ взаимныхъ отношенияхъ, чёмъ въ другихъ патріархатахъ, плёненныхъ магометанами и частію наводненныхъ крестоносными латинскими полчищами. При томъ же и церковно-историческіе, источники, касающіеся XII—XV вѣковъ, много передають свёдёній о патріархать Константинопольскомъ и очень мало о другихъ патріархатахъ.

Считаемъ нужнымъ напередъ сдёлать оговорку, что, разсуждая о важности Константинопольскаго патріархата въ ряду другихъ патріархатовъ изучаемой нами эпохи, мы не хотимъ утверждать, что имѣемъ въ виду разсказывать о какихъ-либо великихъ, замѣчательнѣйшихъ событіяхъ, здѣсь происходившихъ. Это будетъ напраснымъ ожиданіемъ. Жизнь и Константинопольскаго патріархата была жизнію заурядною, однообразною, а главное—она проходить безъ особенныхъ замѣчательныхъ движеній; здѣсь не встрѣчаемъ никакихъ, такъ сказать, міровыхъ событій, никакихъ явленій, составляющихъ эпоху въ церковно-историческомъ развитін.

Мы уже знаемъ, что религіозно-нравственная жизнь обозрѣваемаго періода стояла на довольно низкой степени совершенства; 1) мы также знаемъ, что Византійская государственная власть слишкомъ много вмѣшивалась въ дѣла церкви, встрѣчая себѣ здѣсь очень мало сопротивленія <sup>2</sup>). Все это явленія не радостныя. Чѣмъ же они объясняются? Больше всего состояніемъ Византійской іерархіи. Вожди церкви въ большинствѣ случаевъ очень невысоко стояли въ умственномъ и нравственномъ отношеніи. Такимъ образомъ предпринимаемый нами обзоръ состоянія іерархіи, въ значительной степени, долженъ уяснить для насъ то печальное положеніе церковно-исторической жизни, съ которымъ мы достаточно познакомились въ предшествующихъ очеркахъ.

Идеалъ истиннаго пастыря церкви, украшеннаго достоинствами, необходимыми въ его дёятельности, ясно рисовался въ сознаніи лучшихъ, болёе образованныхъ и проницательныхъ Византійцевъ нашего пе-

19\*

<sup>1)</sup> См. выше-очеркъ III-й.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше-очеркъ IV-й.

ріода. Одинъ изъ нихъ (историкъ Пахимеръ) нахо~ дилъ, что пастыри церкви должны отличаться въ особенности двумя качествами-любовью къ пасомымъ и милосердіемъ къ согрѣшающимъ. Раскрывая мысль, что любовь въ пасомымъ должна быть наиболѣе всего присуща пастырямъ, Византійскій писатель въ доказательство ссылается на слова Інсуса. Христа, сказанныя Имъ Петру при возстановлении этого послёдняго въ апостольскомъ достоинствё: «если любишь Меня, паси овцы Мон»-говориль Христось Петру, внушая ему, что пастырь церкви долженъ. имъть въ своей душъ любовь Христову. А раскрывая мысль, что пастырь церкви долженъ быть проникнутъ милосердіемъ въ согрѣшающимъ, тотъ жеписатель въ удостовърение върности своей мысли указываеть на примёрь ап. Павла, который, будучи сначала гонителемъ церкви, заслуживалъ гнъва Божія, но по милосердію Божію прощенъ и сдёлался великимъ апостоломъ. «Христосъ-замёчалъ этотъ иисатель-милосердіе возводить въ законъ». <sup>8</sup>) Воть какой идеаль пастыря церкви предносился мысленному взору одного Византійскаго писателя XIV въка. Другой Византійскій писатель того же вѣка (Никифоръ Григора), дорисовывая указанный идеаль пастыря, требуеть еще, чтобы духовный руководитель христіанскаго народа обладаль въ одно и тоже время и высовою духовною опытностію и способностію въ общественной деятельности. «Желательно было быразсуждаеть Григора-чтобы то и другое не находилось во взаимной враждь, какъ бываетъ съ твломъ и духомъ, съ элементами естественнымъ и сверхъестественнымъ. Хотвлось бы, чтобы въ томъ,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pachymeris. De Andronico Palaeologo. Lib. II, cap. 13, p. 140-141. Edit. Bonn.

кто управляеть церковію, было смѣшеніе и соединеніе того и другаго, вакъ это мы видимъ на музыкальныхъ инструментахъ, когда они находятся въ рукахъ знатововъ музыкальнаго дёла. Знатоки музыки не въ одинаковый тонъ натягиваютъ всё струны. иначе не было бы гармоніи, но одну струну налаживають на низвій тонь, другую-на высокій; эту натягивають больше, а ту меньше, и такимъ образомъ достигають гармонія. Тому, вто занимаеть свой умъ-продолжаетъ развивать свою мысль историвъодною религіею, однимъ созерцаніемъ божественнаго, слёдуеть жить подвижнически въ горахъ и пещерахъ, такъ какъ онъ не интересуется связями съ обществомъ и сдёлался совершенно чуждъ житейскихъ дель. А вто, отличаясь добродетелью (в духовною опытностію), имфетъ нравъ общительный, не чуждается дёлъ гражданскихъ и опытенъ въ практической двательности, на такого можно вполнв положиться, что онъ будучи пастыремъ душъ, поведеть ввъренный его попеченію народъ ко всему лучшему и спасительному. И Спаситель нашъ и Богъ, -прибавляеть Григора, —если бы не снисходиль къ человѣ. ческимъ слабостямъ, не влъ вмвств съ мытарями, не имѣлъ общительнаго нрава и не былъ по возможности для всёхъ всёмъ, не легко, думаю, привель бы народы и города въ тому, что полезно и спасительно.» 4) Такими-то чертами рисовался идеаль пастыря въ сознания лучшихъ Византійцевъ изучаемаго періода. Чтобы осуществлять подобный идеаль, пастырямъ церкви нужно было обладать многими и разнородными достоинствами; но, къ сожалёнію, далеко не таковы были въ двиствительности пастыри церкви въ XII-XV вѣкахъ.

<sup>4)</sup> Григоры. Византійская Исторія. Ки. III, гл. 3, стр. •64-65. Русск. переводъ.

Опишемъ состояніе высшихъ іерарховъ обозрѣваемой эпохи—патріарховъ Константинопольскихъ, и мы увидимъ, насколько дѣйствительность соотвѣтствовала вышеуказанному идеалу. Принимая на себя задачу ознакомить читателя съ патріархами Константинопольскими, мы однако же не имѣемъ въ виду излагать свѣдѣнія обо всѣхъ нихъ. Это было бы слишкомъ длинно, да и не цѣлесообразно, потому что не обо всѣхъ патріархахъ мы имѣемъ достаточныя свѣдѣнія. Поэтому мы поведемъ рѣчь о патріархахъ болѣе или менѣе замѣчательныхъ или о такихъ, о которыхъ сохранилось побольше свѣдѣній <sup>8</sup>).

Первый классъ патріарховъ, подлежащихъ нашему разсмотрѣнію, составляютъ тѣ, которые управляли Византійскою церковію отъ конца XI вѣка (со временъ царствованія Алексѣя Комнина) до подпаденія Константинополя подъ власть латинянъ-крестоносцевъ. О нихъ прежде всего и будемъ говорить. Напередъ должны замѣтить, что между ними весьма мало такихъ, которые отличались бы личными или пастырскими доблестями. Незамѣчательные берутъ явный перевѣсъ предъ замѣчательными чѣмъ-либо. Вотъ главнѣйшія свѣдѣнія о нѣкоторыхъ изъ этихъ патріарховъ.

Слѣдуя хронологическому порядку, надлежало-бы сообщить извѣстія о патріархѣ *Евстратіи Гаридп* (1081—1084 гг.), но о немъ почти нечего сказать <sup>6</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) О другихъ патріархахъ ограничимся вратвими замѣчаніями подъ стровой.

<sup>6)</sup> Свъдънія о немъ можно находить у Анны Комниной: «Сказаніе о дълахъ Алексъя Комнина», кн. III, гл. 2; кн. Х, стр. 705 (Migne, Gr., tom. 131). Всъ вообще свъдънія о Евстратія: (Cuperi) Ad historiam patriarcharum Constantinopolitanorum (Acta Sanctorum. August. Т. 1, сар. 80). (Это сочиненіе и ниже будемъ цитировать въ нужныхъ случаяхъ).

Больше свёдёній, притомъ довольно характеристическихъ, имвемъ о слвачющемъ Константинопольскомъ патріархв-Николав Грамматикь (1084-1111). Николай извёстенъ былъ добродётельною жизнію и не чуждъ былъ образованія, но все-таки не можеть быть названъ человъкомъ опытнымъ въ наукъ 7). Нельзя утверждать о немъ, что онъ отличался и пастырскимъ искусствомъ. Едва-ли онъ способенъ былъ благотворно вліять на такое нравственно расшатанное общество, какъ Византійское. Относительно Никодая сохранилось даже очень любопытное свидётельство. изъ котораго видно, что сами архипастыри тёхъ времень не знали, что делать съ такимъ обществомъ. которое, какъ говорится, отъ рукъ отбилось и которое ни во что ставило не только ув'ещанія, а и духовныя наказанія. До патріарха дошли печальныя извъстія о нравственныхъ безпорядкахъ среди Авонскихъ монаховъ<sup>8</sup>), — царь Алексви Комнинъ предложилъ патріарху наложить на виновныхъ сильныя наказанія. Но, какъ оказалось потомъ, патріархъ не сочувствоваль очень строгимъ мёрамъ въ борьбё со зломъ, потому что находиль, что эпитимія перестали уже оказывать свое действіе на народъ, да и сами пастыри, по сознанію патріарха, были не лучше своихъ пасомыхъ. Предъ концомъ своей жизни патріархъ съ такими словами обращается къ императору: «есть апостольское правило (33), которое гласить: «ежели который епископъ или пресвитеръ или діаконъ не постятся во св. четыредесятницу или въ сре-

Слич. Le-Quien. Oriens christianus, Tom. I, р. 264. Выше нами уже сообщены были нъкоторыя извъстія о Евстратія. См. очеркъ I: историкъ Анна Комнина.

<sup>7</sup>) Zonarae, Annales, lib. XVIII, cap. 21 (Migne, Graec., tom. 135, p. 299).

8) Си. выше въ очеркъ III: «скоромная Асонская драма».

**9**\*

ду и пятокъ, да будетъ низложенъ, а міряниниъ да отлучится». А теперь-заявляль Николай-найдешь ли ты постящихся јереевъ или царей? Всв извиняются немощію-даже сами законники и церковные проповёдники. Кто теперь постится? Развё гдё какой затворникъ или пустынникъ, да и то ръдко. Какъ же налагать прещенія на легкомысленный и необразованный народъ просто и когда случится, и притомъ, когда никто не соблюдаеть ихъ». Разънсняя эту послёднюю мысль, патріархъ говорилъ еще царю: R.» не налагалъ прододжительныхъ эпитимій или прещеній, потому что никто не соблюдаеть ихъ. Я давно зналь, что ничего не соблюдаеть челов'вческое естество... безумно (?) налагать эпитиміи на людей»<sup>9</sup>). Такимъ образомъ въ лицъ патріарха Николая Грамматика встрёчаемъ интересный типъ патріарха, отказывающагося дёйствовать на народъ силою духовной власти, такъ какъ отъ этого рода действій нельзя уже было ожидать никакой пользы. Кто въ этомъ случав больше виновать --- отбившійся отъ рукъ народъ или патріархъ, не умѣвшій приняться за нравственное воспитание ввъреннаго ему духовнаго стада-не будемъ разбирать. Остается въ наличности факть-бездвиствующей духовной власти <sup>10</sup>).

<sup>10</sup>) Въ правленіе Николая Грамматика появилось нѣсколько соборныхъ опредѣленій, но всѣ они не имѣють большаго историческаго вначенія. Кромѣ нѣсколькихъ опредѣленій по вопросамъ брачнаго права (Migne, Gr., tom. 119, р. 761—65), Николаю принадлежить еще синодальное опредѣленіе: de praestatione canonicorum, въ которомъ объясняется, что и плата съ посвящаемыхъ во священники, и сборъ въ пользу духовенства съ пасомыхъ (какъ го и другое опредѣлено одною новеллою Алексѣя Комнина. См. очеркъ IV), не представляютъ ничего противозаконнаго, противнаго Св. Писанію и прави-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Преосвящ. Порфирія. Исторія Авона. Т. III, стран. 250—252.

Бывали на Византійской патріаршей каоедрё даннаго времени и такіе патріархи, которые очень скоро приходили къ мысли, что они не на своемъ мёстё и удалялись въ тотъ монастырь, изъ котораго они были взяты на патріаршество. Такимъ былъ одинъ изъ пріемниковъ Николая Грамматика, Михаилъ Оксійскій (1143—1146 г.). <sup>11</sup>) Характеристика его личности очень сходна съ вышеприведенной характеристикой Николая Грамматика. Историкъ (Киннамъ) замёчаетъ о немъ: «Михаилъ былъ человёкъ добродётельный, отличался чистотою нравовъ, зналъ Св. Писаніе, но не имѣлъ достаточнаго образованія и познанія въ наукахъ».<sup>19</sup>) Но этотъ патріархъ очень

замъ прежнихъ соборовъ (Migne, t. 119, р. 860-64). Равсматриваемое опредѣленіе при Николаѣ дано вслѣдъ за подобнаго же рода новеллою императора Алексѣя (чревъ два мѣсяца, въ 1086 г.). Съ именемъ того же Николая существуетъ соборная грамата въ Алексѣю Комнину по вопросу о возведеніи императорскою властію епископовъ въ архіепископы или митрополиты (Migne, tom. 119, р. 864 et cet.). Грамата эта написана въ отвѣтъ на новеллу Алексѣя по тому же вопросу (См. Migne, tom. 127, р. 928, nota 7). Сводъ общихъ свѣдѣній о Николаѣ можно находить: Cuperi. Ad histor. patriarch. Constantinop. cap. 81. Слич. Le—Quien. Oriens christianus. Т. I, р. 264—266.

<sup>11</sup>) Олускаемъ безъ обозрѣнія правленіе двухъ ближайшихъ Николаевыхъ преемниковъ: Іоанна Халкидонія (1111—1134) и Льва Стипіота (1134—1143). Ни о томъ (Cuperi. Ad histor. patr., cap. 82. Le—Quien, I, p. 266), ни о другомъ (Cuperi, cap. 83. Le—Quien, I, p. 266—7) не сохранилось сколько нибудь интересныхъ свѣдѣній. Заслуживаетъ вниманія лишь слѣдующее: Куперъ, говоря о Львѣ Стипіотѣ, доказываетъ, что ни этотъ патріархъ, ни современный ему императоръ, Іоаннъ Коминиъ, не были склонными къ уніи съ Латинскою церковію (доказываетъ—въ противоположность, наприм., Остеру, который смотритъ иначе на этотъ вопросъ, но безъ должныхъ основаній).

<sup>18</sup>) Киннама. Царствованіе Іоанна и Мануила Комниновъ, кн. II, гл. 2. (Рус. пер.). Хотя Никита Хоніатъ (Исторія Ķ

скоро понялъ, что, обладая добродвтелями, но не имѣя образованія и пастырскаго искусства, весьма трудно править такимъ своенравнымъ стадомъ, какъ Византійцы. Онъ добровольно покинулъ патріаршую канедру, возвратился на о. Оксію, гдъ съ молодыхъ лёть онь проводиль подвижническую жизнь. Мало того: Михаилъ произвольно наложилъ на себя нѣкое унизительное наказаніе за то, что онъ сидёль на иатріаршемъ престолѣ, гдѣ сидѣть ему совсѣмъ не подобало. Историкъ (Никита) говоритъ: «Михаилъ простерся на землё при входё въ преддверіе монастырскаго храма и отдаль выю свою на попраніе всякому входящему монаху-въ сознания той мысли, что онъ напрасно оставлялъ жизнь простаго монаха и безъ всякой пользы восходидъ на высокій патріартій престолъ». <sup>18</sup>) Исторія почти ничего не говорить о патріаршествѣ Михаила; да и не удивительно: патріархъ, сознававшій, что онъ попалъ не на свое мёсто, едва ли могъ быть дёятельнымъ архипастыремъ.

Больше подробностей извёстно о слёдующемъ патріархё, Косьми Аттики (1146—1147), но эти подробности рисують упомянутаго Византійскаго патріарха чаще всего со стороны невыгодной. Косьма былъ избранъ изъ діаконовъ. Къ патріаршей каесдрё его приблизили нёкоторыя его добродётели, но отнюдь не умственныя или какія-либо практико-пастырскія достоинства. Онъ обращалъ на себя вниманіе своимъ милосердіемъ и состраданіемъ къ бёднымъ; за это у многихъ онъ былъ въ большомъ почтеніи. Историкъ Никита Хоніатъ повёствуетъ: «Косьма былъ

царствованія Манунла, кн. І, гл. 2) съ нѣкоторою похвалоюотзывается относительно образованія Миханла, но Киннаму нужно больше вѣрить, какъ современнику этого патріарха.

<sup>13)</sup> Никиты. Царствованіе Мануила, кн. II, гл. 3 (initium).

до того сострадателенъ въ людямъ, что и верхнюю и нижнюю одежду съ своего тёла, и льняное покрывало съ своей головы отдавалъ бёднымъ, и не только самъ раздавалъ свое имущество, но и другихъ побуждалъ помогать нуждающимся». 14) Но этимъ и ограничивались достоинства патріарха. Едва ли онъ имёлъ хоть какое-нибудь образование. Историкъ Киннамъ говорить о Косьмв, что «онъ быль излишне прость». <sup>18</sup>) Полагаемъ, что слова эти нужно понимать въ самомъ широкомъ смысяѣ, т. е. въ томъ смысяѣ, что Косьма былъ простецомъ, какъ человёкъ, чуждый науки и просвѣщенія. Кромѣ того, Косьма не имѣлъ никакого понятія объ осторожности и благоразуміи. качествахъ, необходимыхъ въ его положение, такъ что въ короткое свое патріаршествованіе съумблъ сильно себя скомпрометировать въ глазахъ византійскаго общества. На свое несчастіе Косьма вошель въ тесныя, самыя дружественныя связи съ однимъ монахомъ, по именя Нифонтомъ, сближение съ которымъ сдёлало патріарха притчею во языцёхъ и разрёшилось низверженіемъ патріарха съ каседры. Но скажемъ нѣсколько подробнѣе объ этомъ Нифонть и отношеніяхъ къ нему патріарха. Въ правленіе Косьмина предшественника, прежде упомянутаго нами патріарха Михаила. Нифонтъ навлекъ на себя

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Никиты. Ibidem. Никита, какъ еще увидимъ ниже, слишкомъ пристрастно оцёниваетъ достоинства этого патріарха (отчасти изъ предубъжденія къ пиператору Манунлу, современнику Косьмы); и потому, кажется, извъстія этого историка о необыкновенной нестяжательности патріарха не чужды преувеличенія.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Киннама. Кн. II, гл. 10 (fin). Напротивъ, Никита называетъ Косьму «очень ученымъ» (Царствованіе Мануила, II, 3) — сужденіе, рѣшптельно ничѣмъ пе подтверждающееся и противорѣчащее извѣстіямъ Киннама, который зналъ Косьму въ качествѣ своего современника.

всю строгость церковнаго суда. При патріархѣ Михандь отврылось, что Нифонть быль приверженцемъ богомильской ереси: подобно другимъ представителямъ богомильства этого времени, онъ отвергалъ таинство Евхаристіи, почитаніе св. вреста и иконъ, порицаль употребление въ пищу мяса, молока и вина, утверждаль, что только въ монашествъ можно найти спасеніе, допускаль, что женщины-діакониссы имъютъ право принимать дъятельное участіе въ богослужения, напримёръ читать Евангеліе и пр. За все это Нифонть и другіе богомилы подвергнуты осужденію на соборъ при патріархъ Михаилъ. Нифонтъ былъ лишенъ бороды, простиравшейся у него до земли, и заключенъ въ такъ называемую патріаршую тюрьму. 16) Но судьба этого Нифонта скоро перемвняется къ лучшему. Лишь только Косьма взошелъ на патріаршую казедру Константинополя. онъ отвориль двери темницы, гдё заключень быль осужденный соборомъ монахъ. Новый патріархъ объявилъ соборное осуждение, произнесенное на Нифонта, незаконнымъ и несправедливымъ. Нифонтъ свободно началь появляться на улицахъ столицы, собиралъ вокругъ себя множество народа на площадяхъ; ничего не хотвлъ двлать, кромв распространения своего ученія. Самъ патріархъ души не чаялъ въ Нифонть: онъ поселилъ его на патріаршемъ подворьв, сажалъ его съ собою за столъ, велъ съ нимъ безконечныя бесёды. Словомъ, по замёчанію Киннама, «Косьма чуть не боготвориль разстригу» <sup>17</sup>). Понятно, что

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Киннама. Кн. И. гл. 10. Архим. Арсенія. Літопись церковныхъ событій, стр. 423. Петербургъ, 1880.—Патріаршая тюрьма, находившаяся при патріаршемъ подворьѣ, устроена была Миханломъ Овсійскимъ и ввѣрена охраненію особенно суровой стражи (Никиты. Царствов. Алексѣя, сына Мануилова, гл. 11).

<sup>17)</sup> Кивнама. Ibidem. Нивиты. Царствов. Манунла, вн. II, гл. 3.

такое поведение патріарха производило скандаль. Осужденный еретикъ оказывается вдругъ самымъ близкимъ. человѣкомъ къ патріарху! Многіе доброжелатели Косьмы приходили къ нему съ тёмъ, чтобы убёдить его отказаться отъ связей съ Нифонтомъ. Они говорили патріарху: «Что это значить, святьйшій пастырь, что ты ввёрился волку? Развё не знаешь, что за это не хорошо посматриваеть на тебя паства? Расторгни гибельную связь». Но Косьма ни на что не обращаль вниманія. Онъ пренебрегалъ укоризнами, не хотёлъ покидать Нифонта, что ни вышло бы изъ этого. Вскорѣ скандалъ разросся до грандіозныхъ размёровъ. Чтобы положить конецъ народному говору, императоръ Мануилъ приказалъ схватить и снова заключить Нифонта въ тюрьму. Патріархъ такъ былъ пораженъ этимъ, что въ первую минуту безпрекословно повиновался царю. Но когда полицейские увели Нифонта, Косьма почувствоваль себя глубоко потрясеннымь разлукою съ своимъ другомъ... Онъ устремился вслёдъ. за арестованнымъ и, не помня себя, хотвлъ отнять его силою у полицейскихъ. Понятно, что побъда оставалась не на сторонъ патріарха... Тогда Косьма пошель по стопамь Нифонта и вызвался лучше раздёлять съ нимъ темничное заключеніе, чёмъ лишиться сообщества своего друга. Историкъ замъчаетъ, что эта выходка патріарха «произвела въ церкви волненіе». Это и понятно. Но на этомъ не кончилась исторія Косьмы. Для прекращенія церковныхъ смуть. императоръ Мануилъ собралъ соборъ въ Константинополѣ, на которомъ присутствовалъ и Косьма. Императоръ обратился въ членамъ собора, епископамъ, съ вопросомъ: какъ они смотрятъ на Нифонта? Отвътъ получился единодушный: всъ они объявили его нечестивцемъ. Тогда Мануилъ обратился съ тёмъ же вопросомъ къ самому патріарху: «а ты, владыко, какъ

думаешь объ этомъ человѣкѣ?» Косьма, въ отвѣтъ, произнесъ длинное похвальное слово Нифонту, открыто называлъ его мужемъ неподражаемо добродѣтельнымъ. Выслушавъ эту рѣчь, соборъ вскричалъ: Косьма недостоинъ оставаться патріархомъ. Мануилъ согласился съ этимъ, и патріархъ былъ низверженъ <sup>18</sup>). Оставляя залу соборныхъ засѣданій, патріархъ бросилъ порицаніе на собравшихся: онъ назвалъ себя Лотомъ, которому пришлось жить среди Содома...<sup>19</sup>). Мы не будемъ распространяться о томъ, какимъ вліяніемъ могъ пользоваться въ церкви такой неразсудительный архипастырь, какъ Косьма — дѣло понятное и безъ комментарія <sup>20</sup>).

18) Киннама. Ibidem. Никиты Ibidem.

<sup>19</sup>) Выражение запиствуется изъ дъяний соборныхъ противъ Нифонта: Cuperi. Ad histor. patriarch., cap. 85, p. 135.

20) Описаніе исторіи Косьмы п его отношеній къ Нифонту нами сдёлано главнымъ образомъ на основании Киннама. Но нужно сказать, что Никита Ховіать иначе осв'ящаеть разсматриваемую исторію, чёмъ какъ это дъдаеть современникъ Косьмы (Киннамъ). Никита думаетъ, что Манунлъ и епископы только воспользовались отношеніями Косьмы къ Нифонту, чтобы погубить патріарха, хотя, по разумѣнію историка, въ этихъ отношеніяхъ не было ничего преступнаго; основаніе же для Манунда питать нерасположение къ Косьмѣ историкъ этотъ находить въ томъ, что будто бы патріархъ очень любнать Исаава, брата Мануплова, въ чемъ видѣли политическую опасность для царствующаго государя (Никиты. Царствов. Мануила, II, 3). Что сказать по поводу взглядовъ Никиты на дъло патр. Косьмы? Во-1-хъ, Никита вообще неблагосклонно относится къ Манунлу, и мы не имѣемъ основаній во всемъ вѣрить этому историку, когда у него рѣчь идетъ о Мануниѣ; во-2-хъ, ясно видно, что Никита не имбяз никакихъ особливыхъ источниковъ, которые давали бы ему возможность поправлять Киннама: Никита просто на просто варінруеть извѣстія Киннама, освѣщая ихъ сообразно своимъ тенденціямъ; въ 3-хъ, разсказывая о Косьм'в и его дел'в, историкъ впадаеть въ явныя преувеличевія, заставляютія изслёдователя не слишкомъ дов'єрять ВяПереходимъ къ исторіи патріарха Николая Музалона, преемника Косьмина (1147—1151). Само по себѣ патріаршество Николая ничѣмъ не замѣчательно<sup>31</sup>). Но патріархъ этотъ фактомъ своего восшествія на Византійскую каведру возбудилъ споры въ церкви, которые знакомятъ насъ съ каноническими представленіями, неизвѣстными или же утратившими силу въ настоящее время. Николай Музалонъ взошелъ на патріаршую каведру въ 1147 году, а за нѣсколько лѣтъ предъ этимъ онъ былъ архіепископомъ Кирпскимъ, но потомъ отказался отъ этой (т. е. Кирпской) каведры и жилъ долгое время на покоѣ въ одномъ изъ столичныхъ монастырей. Отсюда

зантійскому пессимисту, напр., Никита пишеть: «общество тогдашнихъ архіереевъ не терпѣло добродѣтели и потому враждовало противъ благочестивѣйшаго мужа» (т. е. Косьмы). Но развѣ можно признать безпристрастною такую огульную характеристику всёхъ епископовъ временъ Мануила? въ 4-хъ, до насъ сохранияся протоколъ дъяній соборныхъ противъ Нифонта (у Льва Алляція). Этоть протоколь подписань болье чёмъ тридцатью тогдашнихъ епископовъ. Изъ этихъ дъяній видно, что Киннамъ ничъмъ не погръшилъ въ описании дъла Косьмы и Нифонта (Отрывовъ изъ вышеупомянутаго протокола смотри у Купера: Ad hist, part., cap. 85, p. 135). Ко нечно, можно возражать противъ значенія этого протокола, считать его проявлениемъ ненависти епископовъ къ патріар. ху, -положных такъ; но не слъдуетъ упускать изъ вниманія вотъ чего: по всѣмъ извѣстіямъ отношенія патріарха къ Нифонту представляются преступно-близвими.

<sup>91</sup>) Если не считать соборнаго опредѣленія, сдѣланнаго при этомъ патріархѣ касательно нѣкоторыхъ вопросовъ брачнаго права (Migne, Gr., tom. 11.9) и слѣдующаго патріаршаго распоряженія: «Николай, увидѣвъ, что житіе св. Параскевы, чтимой въ Калликратійской области, написано однимъ мѣстнымъ жителемъ неискусно и недостойно праведной жизни святой, приказалъ предать это писаніе огню и поручилъ написать новое житіе діакону Василику» (Правила съ толков. Вальсамона толков. на 63 правило Трулльскаго собора).

онъ взятъ былъ въ патріархи. Возведеніе его въ этоть санъ состоялось по волё императора Мануила и съ согласія епископовъ. Но прошло очень немного времени, какъ среди архіереевъ возникли несогласія. изъ-за поднятаго кёмъ-то вопроса: законно ли патріархъ занимаеть каоедру, когда онъ раньше самъ отказался отъ архіерейской власти и проживаль въ монастырь? Епископъ ли онъ по достоинству? Съ отказомъ отъ каоедры не отрекся ли онъ и отъ епископскаго достоянства? Говоримъ: поднялись споры. Только немногіе сочли долгомъ защищать Музалона 99). а большинство епископовъ и самъ императоръ возстали на патріарха и говорили, что онъ не епископъ. Николай Музалонъ долженъ былъ оставять цатріаршую каеедру <sup>28</sup>). Съ перваго взгляда представляется непонятнымъ: изъ за чего собственно споръ? Въ чемъ вина патріарха? Для точнаго пониманія эпизода нужно припомнить одно каноническое правило, которое издано было въ IX вѣкѣ, именно на соборѣ при Фотін, въ 879 году, и которое гласило: «если какой епископъ иди кто иной архіерейскаго сана захочеть низойти въ монашество, таковый впредъ да не присвояеть себѣ архіерейскаго достоинства. Ибо обѣты

<sup>22</sup>) Сколько извѣстно, на защиту Музалона выступилъ извѣстный богословъ того времени Николай, еписк. Метонскій; онъ произноситъ рѣчь предъ императоромъ: «о пререканіяхъ по поводу постановленія патріарха и объ іерархіи». Здѣсь пастырь Метонскій раскрывалъ такія мысли: отреченіе отъ частной казедры не есть отреченіе отъ іерархическаго сана, подобно тому какъ выходъ изъ состава какой-либо частной церкви не есть разрывъ съ единою вселенскою церковію; частная церковь нуждается въ епископѣ, но личность какоголибо епископа не связывается съ нею нераврывно. Архим. Арсенія: статья— «Никодай Метонскій» (Христ. Чтеніе, 1883, т. І, стр. 356).

23) Киннама, кн. П. гл. 18.

٦.

монашества заключають въ себе долгъ повиновенія и ученичества, а не учительства или начальствованія; ибо они (монахи) объщаются не иныхъ пасти, а быть пасомыми. Посему постановляемъ: да никто изъ находящихся въ званіи архіереевъ и пастырей не низводить самъ себя на мъсто пасомыхъ и каюшихся. Если кто дерзнеть сдёлать такъ, таковый самъ себя (то-есть произвольно) устранилъ отъ архіерейскаго сана и да не возвращается къ прежнему достоинству» <sup>24</sup>). Этимъ то правиломъ очевидно и воспользовались архіереи и императоръ для низверженія патріарха Николая Музалона. Pasсказанный факть патріаршаго низложенія, XOTS. повидимому, и основанъ на каноническомъ правиль, въ существь же дъла не особенно рекомендуеть тогдашнихъ іерарховъ. Въ самомъ дълъ: здъсь что-то не чисто. Или архіерен выбрали Музалона въ патріархи вопреки церковнымъ постановленіямъ, и въ такомъ случав они сами являются нарушителями церковныхъ законовъ, или же, избирая Николая, они не придавали дъйствительнаго значенія вышеприведенному канону и только воспользовались этимъ канономъ, какъ уловкой для низверженія патріарха. Какъ бы ни происходило дъло, во всякомъ случаъ видно, что церковный строй въ Византіи не былъ въ порядкв. -- Разсказанный нами фактъ -- фактъ низверженія патріарха Николая Музалона подъ тѣмъ предлогомъ, что онъ нѣкогда былъ архіереемъ, а потомъ произвольно отказался отъ своей каеедры и поступиль въ монастырь-побуждаетъ насъ, пользуясь случаемъ съ Николаемъ Музалономъ, собрать нѣкоторыя данныя, относящіяся къ вопросу, возбужден-

<sup>94</sup>) 2-е правило Софійскаго собора. См. А. Лебедева: «Исторія Константинопольскихъ соборовъ IX вѣка», стр. 210—211.

 $\mathbf{20}$ 



ному монашествомъ Музалона, принятымъ имъ на себя уже въ архіерействь, и разъясняющія, какъ смотрѣла Греческая церковь послѣдующаго времени на вопросъ, такъ неблагопріятно отразившійся на судьбѣ вышеуказаннаго патріарха. Нужно сказать, что подобный же вопросъ не разъ поднимался въ томъ же XII, а потомъ XIII и XIV вѣкахъ. Въ XII въкъ онъ возбуждался при патріархахъ Константинопольскихъ: Лукъ Хризовергъ и Миханлъ Анхіаль. Каждый разъ въ это время вопросъ возбужбуждался тёми или другими фактами изъ церковной практики. Воть случай, бывшій при патріархѣ Лукѣ и разсказанный Вальсамономъ. Когда некто Никодай Музалонъ (странное совпаденіе въ именахъ!), бывшій епископомъ Амиклійскимъ, потомъ былъ постриженъ въ монахи, по принуждению свётской власти, и много хлопоталь объ отмёнё сдёланнаго съ нимъ по насилію и о разр'вшеніи ему опять пользоваться епископскими правами, то патріархъ Лука, видя его явившамся въ синодъ въ епископскомъ одвянии, не призналъ его епископомъ, указывая на то, что Николай Музалонъ могъ бы разсчитывать на помощь себѣ со стороны патріарха, если бы ожидаль соборнаго разсмотрѣнія его дѣла, а такъ какъ онъ, Николай, не соблюдши порядка, самъ отложилъ монашескую одежду и сдёлался самъ себё судьею, то его хлопоты о возвращение ему правъ должны оставаться безъ всякаго результата. Впрочемъ слёдующій Константинопольскій патріархъ, Миханлъ Анхіалъ, смиловался надъ

Николаемъ Амиклійскимъ, соборно призналъ его обладающимъ правами епископскими. Замѣчательно: то самое, что воспрепятствовало Лукѣ признать Николая епископомъ, —появленіе его въ синодъ въ архіерейской одеждѣ, — это самое послужило для патріарха Михаила основаніемъ рѣшить дѣло въ пользу проси-

Digitized by Google

теля, въ пользу Николая. Патріархъ Миханлъ разсуждаль: если бы Николай Музалонъ явился въ синодъ въ монашескомъ одѣяніи, то этимъ онъ показалъ бы, что онъ считаетъ свое монашество совершившимся фактомъ, и я-говорить о себ' цатріархь-не возвратиль бы ему епископскихъ правъ <sup>15</sup>). Изъ сейчасъ приведен-наго факта, съ которымъ знакомитъ насъ Вальсамонъ, видно: во 1-хъ, принятіе монашества епископомъ считалось равнымъ отреченію его отъ правъ архіерейскихъ; во 2-хъ, епископъ, принявшій монашество, если желаль обладать архіерейскими правами. лолженъ былъ хлопотать о признании его въ этомъ достоинствъ предъ патріархомъ и синодомъ; въ З-хъ, соборный (синодский) судъ могъ вовратить такому лицу архіерейское достоинство, но могъ-смотря по обстоятельствамъ-и отказать просителю въ исполнении его просьбы. Удовдетворение или неудовлетвореніе просьбы бывшаго епископа зависило не столько отъ какихъ либо опредёленныхъ правилъ. сколько отъ воли, расположения и взглядовъ патріарха. Всё указанія на такіе историко-каноническіе факты, которые представляются очень любопытными. Другой случай, имвеший мвсто въ правление Константинопольскою церковію Михаила Анхіала, разсказанъ намъ опять Вальсаномомъ. Въ патріаршество Луки Хризоверга Өеодулъ, епископъ Макры, принялъ монашество и по соборному опредѣленію признанъ былъ потерявшимъ права епископскія. Вышеупомянутый греческій канонисть находиль, что соборь при патріархѣ Лукѣ поступилъ правильно: «епископы, замъчаеть онъ, въ случав пострижения и избранія монашеской жизни, тёмъ самымъ отрекаются

20\*

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Правила съ толков. Вальсамона толков. на 3 пр. Анкирскаго собора.

оть архіерейскаго достоинства». Но Өеодуль изъ-Макры не навсегда лишился высокихъ архіерейскихъ правъ; при патріархѣ Михаилѣ ему возвращено было потерянное имъ достоинство. При этомъ патріархъ обратилъ въ пользу Өеодула нѣкоторую неопредѣленность выраженій, въ которыхъ говорилось о фактѣ отложенія епископства Өеодуломъ <sup>26</sup>). Выводы изъ сейчасъ разсказаннаго случая получаются тѣ же, какіе сдѣланы выше изъ другаго повѣствованія Вальсамона.

Изъ XIII въка намъ извъстны два случан, служащіе иллюстраціей къ затронутому нами вопросу. Эти случан слёдующіе. Оба они разсказаны историкомъ начала XIV въка Пахимеромъ. Наступилъ конецъ жизни Константинопольскаго патріарха Никифора: онъ лежалъ уже на одръ смертномъ. Близкій къ патріарху челов'якъ началъ уговаривать умирающаго къ принятію монашества, но умирающій-пословамъ историка--- «не только не соглашался на это, а еще съ неудовольствіемъ принялъ напоминаніе и хотълъ умереть архіереемъ» 97). Очевидно, по церковнымъ воззрѣніямъ XIII вѣка, принять архіерею монашество значило то же, что перестать быть архіереемъ. Нѣсколько позднѣе временъ патріарха Никифора произошель случай, очень аналогичный сь тёмь, что произошло нёкогда въ патріаршество Луки Хризоверга. Епископъ Сардскій Андроникъ, по нѣкоторымъ мелочнымъ соображеніямъ, «вздумалъ перемѣнить одежду архіерейскую на монашескую и избрать жизнь уединенную и бездвиственную» <sup>98</sup>). Андро-

<sup>26</sup>) Правила съ толков. — Вальсамона, толков. на 16 прав. Двукратнаго собора.

<sup>27</sup>) Пахимера. Исторія о Миханя Палеологі, кн. II, гл. 22. (Рус. пер.).

28) II, 18.

никъ сдълался монахомъ, принялъ имя Аванасія и отказался отъ архіерейства. Но потомъ тотъ же Андроникъ пожелалъ снять съ себя монашескій чинъ и снова сдёлаться архіереемъ. Начались хлопоты, но они остались безъ успеха. Патріархъ Константинопольский Арсений. расположенный въ Андронику, объщается всячески содъйствовать осуществленію плановъ его, совётуеть ему надёть архіерейскую одежду и въ такомъ видѣ добиться позволенія явиться въ синодъ. Андроникъ такъ и хотвлъ поступить, вакъ совѣтовалъ Арсеній, но изъ этого ничего не вышло. Когда члены Константинопольскаго синода узнали, что Андроникъ въ архіерейской одеждѣ пришелъ къ дверямъ синодальной залы, то рёшительно отказалясь впустить его на засёданіе, не признавая его архіереемъ. Все усердіе, съ которымъ патріархъ Арсеній старался склонить прочихь епископовъ въ польву Андронвка, не имёло ожидаемыхъ послёдствій. Одинъ изъ синодальныхъ епископовъ показалъ письмо Андроника, въ которомъ онъ собственноручно подписался своимъ монашескимъ именемъ: «Аеанасій». Это послужило доказательствомъ, что архипастырь Сардскій добровольно, а не по принужденію принялъ монашество и не имвлъ уже оснований домогаться возвращенія ему прежняго сана <sup>29</sup>). Изъ разсмотрённаго происшествія съ Андроникомъ Сардскимъ видно, что изслёдуемый нами вопрось и въ XIII вёкъ оставался въ томъ же видъ, какъ это было въкъ тому назадъ.---Принципіально вопросъ этотъ рішенъ только въ концѣ XIV вѣка, на Константинопольскомъ соборѣ при патріархѣ Антоніи (1388—1397 г.). На указанномъ соборъ опредълено было: «если кто, будучи облеченъ въ малую схиму (простое монаше-

1

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>) Пахимера, ibidem, кн. II, гл. 18; кн. IV, гл. 10.

ство), будетъ призванъ къ архіерейскому сану, таковый освобождается оть принятыхъ имъ на себя обътовъ (лиетан той синтаной), освобождается --- но не чрезъ. одно призваніе, а и чрезъ архіерейское совершенство. Если же кто, будучи архіереемъ не изъ мо-HAXOBЪ (έx xοσμιχοῦ ἀργιερεύς), CABABETCA ΠΟΤΟΜЪ MOнахомъ, таковый не можетъ быть вторично архіереемъ и освободиться отъ принятыхъ на себя обътовъ (т. е. послушанія и ученичества). Если бы его призывали, въ архіерейской должности, этого недостаточно для разрѣшенія его оть обѣтовъ: его и призывать не слёдуеть, и онь должень довольствоваться тёмь нившимъ положеніемъ, въ которое низошелъ» <sup>30</sup>). Этопостановленіе довольно ясно и определенно и, можно думать, послужило къ рѣшенію запутаннаго въ Греческой церкви вопроса о соединении архіерейства и монашества въ одномъ и томъ же лицъ.

Но продолжаемъ прерванную нами рёчь о Византійскихъ патріархахъ XII вёка. Между преемниками Николая Музалона заслуживаетъ нёкотораго вниманія Лука Хризовериз (1156—1169 г.)<sup>81</sup>). Его прав-

<sup>31</sup>) Ближайшими преемниками Николая Музалова были патріархи: Geoдоть (1151—1153), но о немъ ничего особеннаго неизвъстно (Cuperi Ad hist. patr., cap. 87; Le—Quien, p. 268); Неофить: онъ считался патріархомъ нѣсколько мѣсяцевъ, но не былъ посвященъ въ патріархп, хотя и былъ избранъ ваконнымъ порядкомъ: дѣло въ томъ, что по избранін его въ патріархи открылось, что нѣкогда онъ былъ чтецомъ, носилъ принадлежащія этому званію церковныя одежды, но потомъ произвольно отказался отъ этого званія и возвратился къ мірскому состоянію; это открытіе имѣло слѣдствіемъ то, что Неофитъ, пзбранный въ патріархи, не былъ посвященъ въ это достоинство (подробное пзслѣдованіе по вопросу о Нефонтѣ: Cuperi, рад. 137—8); третьимъ преемникомъ Музалона

<sup>30)</sup> Γεδεών. Κανονιχαί διατάξεις. Γόμος Ι, σελ. 23 (Κοησταητημουομь. 1888).

леніе повидимому ознаменовано было довольно широкимъ развитіемъ церковно-законодательной дѣятельности: по крайней мврв отъ времени патріаршества. Луки дошло до насъ нёсколько соборныхъ опредёленій, имъвшихъ пълію какъ исправить нъкоторые недостатки въ положени клира, такъ и разрѣшить нѣкоторые вопросы, не лишенные общаго церковнаго значения. Отъ правленія Луки дошло до насъ довольно подробное опредёление относительно клириковъ, принимавшихъ на себя мірскія занятія и должности; — такъ клирики брали на себя управление домами, служили въ магистратурѣ или управляли чужими помѣстьями, исправляли должности сборщиковъ податей и т. д. Всѣ такія занятія соборъ при Лукѣ осуждаеть, какъ противорѣчащія правиламъ церковнымъ, а пре-СТУПНИВАМЪ ЭТИХЪ ЗАКОНОВЪ УГРОЖАЕТЪ НАВАЗАНІЯМИ 32). Изъ другого соборнаго опредъленія при томъ же патріархѣ видно, что нѣкоторые клирики принимали на себя званіе адвокатовъ, что соборъ также запрещаеть 33). Еще въ другомъ соборномъ опредёления. состоявшемся при патріархѣ Лукѣ, указывается, что иные клирики были настолько неразборчивы въ выборъ средствъ для пропитанія, что содержали бани. даже питейныя заведенія и даже публичные дома. Само собой понятно, что патріархъ все подобное запретилъ. Онъ запретилъ также священникамъ и діа-

былъ Константинъ Хліаренъ (1154—1156 г.), но о немъ нѣтъ подробныхъ свѣдѣній. Извѣстно, что при немъ составлено было соборное опредѣленіе по вопросу «о тѣхъ, кто убиваетъ разбойниковъ» (Migne, Gr., tom. 119, р. 768), а также извѣстно, что въ его иравленіе происходилъ соборъ, лишившій сана Сотериха, къ которому патріархъ отнесся такъ же строго, какъ и самъ императоръ Мануилъ (Spicilegium Romanum, tom. X, р. 78).

<sup>32</sup>) Migne, Gr. Tom. 119, p, 773-779.

<sup>33</sup>) Migne. Ibidem, pag. 784-785.

конамъ заниматься медицинской практикой, въ виду того, что клирики этого рода снимали платье, присвоенное ихъ званію, и надъвали мірскую одежду, чтобы ничвиъ не отличаться отъ прочихъ врачей \*4). При томъ же патріархѣ Лукѣ положены строгія прещенія, сообразныя съ церковными правилами, на тэхъ клириковъ, которые въ случат смерти епископа извъстнаго города позволяли себъ присвоивать какъ имушество, принадлежащее церкви, такъ я наслѣдство, остающееся по смерти епископа <sup>35</sup>). Во времена патріаршествованія Луки поднято было несколько частныхъ церковныхъ вопросовъ, разрѣшеніе которыхъ могло имъть общецерковное значение. Напримъръ, въ Византія было обыкновеніе просв'ящать святымъ крещеніемъ мальчиковъ-магометанъ, взятыхъ въ плёнъ во время войнъ съ невърными. Но въ правление патріарха Луки возникъ по этому поводу такой вопросъ: нужно ли ихъ крестить, когда, по словамъ лицъ магометанской религи, уже они были крещены на родинѣ. На соборѣ при Лукѣ произведено было изслѣдованіе: что такое за крещеніе, какое принимали иногда магометане? Оказалось, что дъйствительно въ нъкоторыхъ мѣстахъ магометане крестили своихъ дѣтей у православныхъ священниковъ-въ томъ суевърномъ убѣжденіи, что такимъ способомъ ихъ дѣти будутъ избавлены отъ демонскихъ напастей и не стануть пахнуть по-собачьи. Произведши это изслѣдованіе, соборъ постановилъ: крещеніе, совершаемое магометанами надъ своими дѣтьми, считать не таинствомъ, а волшебствомъ и нѣкотораго рода врачеваніемъ, и опредѣлилъ крестить снова магометанскихъ мальчиковъ, взятыхъ въ пленъ <sup>36</sup>). Другой случай. Какой-то

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Migne. Ibidem, pag. 787.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Migne, ibid., p. 884-885.

<sup>36)</sup> Migne. Ibid., pag. 785.

именитый челов'вкъ былъ въ крайнемъ затрудненикакъ ему поступить: онъ далъ объть проводить въ постѣ всѣ среды въ постѣ — въ честь Іоанна Крестителя, между тёмъ на середу падалъ празднивъ Рождества Христова-великій христіанскій праздникь. О своемъ недоумѣнія этотъ Византійскій аристократь сообщиль императору Мануилу. Мануиль передаль разсмотрѣніе вопроса Константинопольскому собору (синоду). Соборъ, хотя одобрилъ обътъ аристократа поститься, но освободиль его оть поста въ день Рождества Христова, въ виду величія праздника <sup>37</sup>). Въ правление патріарха Луки, по иниціативѣ этого патріарка, запрешенъ слёдующій соблазнительный обычай: въ праздникъ св. Нотаріевъ (?) учителя, учившіе дётей чистописанію (нотаріи), имёли обыкновеніе рядиться въ спеническія маски и въ такомъ видъ появляться въ публичныхъ мъстахъ. Патріархъ запретилъ дёлать это на будущее время <sup>38</sup>).

Въ отношеніяхъ къ правительству патріархъ Лука иногда проявлялъ приличное его сану дерзновеніе, но иногда унижался до непозволительной лести. Патріархъ является лицомъ, охраняющимъ церковные интересы, когда онъ противится Мануилу по слёдующему случаю: Мануилъ, по поводу военнаго тріумфа, рёшился устроить религіозную процессію въ храмъ Софіи, при чемъ онъ желалъ, чтобы въ этой процессіи принялъ участіе и гостившій въ это время въ Византіи султанъ Кличесланъ; но Лука воспротивился волё царя <sup>39</sup>). Патріархъ въ этомъ случаё показываетъ себя съ лучшей стороны. Но едва ли кто похвалитъ этого патріарха, позволившаго закон-

- <sup>37</sup>) Migne. Ibid., p. 781.
- <sup>38</sup>) Migne. Ibid., p. 780.
- 39) Киннама, кн. V. гл. 3.

Digitized by Google

чить «дѣянія» одного собора, бывшаго при немъ. (если эти «дѣянія» писаны въ патріаршей, а не царской канцеляріи), слѣдующими льстивыми словами императору Мануилу: «молимся и съ царемъ Давидомъ поемъ: да положить Богъ престолъ его (Мануила), какъ дни неба, и уготоваетъ сѣмя его (Мануила) въ вѣкъ, и исполнитъ всѣ желанія сердца его, всѣ народы да послужатъ ему» и пр. <sup>40</sup>) Особенностранно читать это потому, что самъ Лука не вдругъ и не охотно склонился къ мнѣнію императора, провозглашенному на указанномъ соборѣ.

Лукъ Хризовергу въ правлении Константинопольскою церковію преемствоваль Михаила Анхіала. (1169-1177). Этоть патріархъ прежде всего извёстень решительною неприязнью въ Латинянамъ-католикамъ. О немъ говорять, что онъ такъ нерасположень быль къ уніи съ датинянами, въ которой нівкоторые Греви тогда видёли средство спасенія оть напастей со стороны магометанъ, все болёе и болёе увеличивавшихъ свои владения на Востокв, --- что соглашался лучше видёть Восточныхъ христіанъ вовласти агарянскаго (магометанскаго) султана, чёмъ илти въ унію съ католиками: Михаиль считаль будто магометанъ менње нечестивыми, чемъ Латинянъ. 41). Между Латинянами хорошо было извёстно нерасположение патріарха Михавла къ католикамъ, и потому среди нихъ возникъ на счетъ этого патріарха анекдотъ слёдующаго содержанія: проповёдуя будто бы въ Софійскомъ храмъ, въ Византін, Миханлъ Анхіалъ говорилъ Грекамъ: «если кто изъ васъ погубить сто Латинянъ-крестоносцевъ и въ то же время

<sup>41</sup>) Le-Quien. Oriens christianus, I, 270-271.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Maii. Scriptorum veterum nova collectio. Tom. IV, p. 93-94.

запятнаетъ себя убійствомъ десяти Грековъ, то та-ковый заслужить прощение отъ Бога.» 43) Михаилъ-Анхіаль извёстень быль у своихь современниковь. съ именемъ «начальника (ипата) философовъ,» но почему ему дано было такое титло, сказать трудно. По крайней мврв ни изъ чего не видно, чтобы онъ отличался глубокимъ образованіемъ. -- Подобно патріарху Лукѣ Хризовергу, Михаилъ Анхіалъ оставилъ послѣ себя нѣсколько опредѣленій, которыя составлены имъ въ совокупности съ Константинопольскимъ синодомъ. Вотъ нѣкоторыя изъ этихъ опредѣ. леній. Можно догадываться, что Михаилъ Анхіалъ имѣлъ цѣлію искорененіе нѣкоторыхъ недостатковъ, проникшихъ и утвердившихся въ сословіи клириковъ. Такъ Михаилъ постановилъ, чтобы не только священники и діаконы (о чемъ старался и Лука Хризовергъ), но и чтецы не принимали на себя мірскихъ обязанностей-43) ко вреду для своего достоинства и ревностнаго служения своему дёлу. Другимъ. опредвленіемъ тотъ же патріархъ старается уничтожить тоть безпорядокъ, что нѣкоторые архіерея производили въ священныя должности такихъ лицъ, которыя мало были извѣстны по своему поведенію и которыя по своему происхожденію принадлежали совсёмъ другой епархія; безпорядокъ этотъ былъ тёмъ больше, что такие ставленники возвращались въ свои прежнія епархіи и домогались зд'ёсь им'ёть м'ёста. Изъ редакція этого опредбленія видно, что Михаилъ въ этомъ случав подтверждаеть распоряжение, сдвланное на этотъ счетъ при патріархѣ Лукѣ Хризовергѣ. 44) Патріархъ Михаилъ ръшился уничтожити

44) Migne, ibid., p. 788-793.

Digitized by Google

<sup>42)</sup> Cuperi. Ad hist. patr. Constantinop., cap. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Migne. Gr., tom. 119, p. 788.

еще безпорядокъ, касающийся преимущественно священно-иночества. Встрѣчалось, и встрѣчалось нерѣдко, въ практикъ Византійской церкви слёдующіе явленіе: нькоторые изъ бѣлыхъ священниковъ (ієрє́шу даїхої) дѣлались монахами и однакожь, не смотря на то, потомъ, какъ будто бы они оставались бельцами, брали на себя различныя церковно-административныя должности 45) и почти ничвить не отличались отъ обыкновенныхъ бѣлыхъ священниковъ. Патріархъ отмёнилъ этотъ стародавній обычай, находя, что церковно-административныя должности могуть принимать на себя только обыкновенные священники, а монахи должны знать только свои монастыри. 46) Патріарху Миханлу принадлежить несколько постановлений по части брачнаго права. 47) Наконецъ, Михаилъ Анхіаль извёстень дёятельностію по части искорененія народныхъ суевърій. Въ Константинополь и нъкото. рыхъ другихъ приморскихъ городахъ было обыкновеніе подъ праздникъ «Ивана Купалы» (24 іюня) устроять разнаго рода гаданія, при чемъ ради ворожбы зажигались костры и допускалось много другаго крайне суевърнаго. Михаилъ обратилъ виимание на этотъ «демонскій обрядъ» и вступиль въ борьбу съ нимъ. Онъ распорядился, чтобы впередъ ничего такого не происходило. Распоряжение патріарха имбло успѣхъ, — вѣроятно временный. Суевѣріе скрылось. Успѣху патріаршаго распоряженія содѣйствовало то, что Михаилъ приказалъ ближайшимъ къ мѣсту суевърныхъ гаданій начальникамъ и священникамъ вся-

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Такими должностями были, напр., должности хартофилакса, великаго эконома, скевофилакса, періодевта (благочиннаго) и пр.

<sup>46)</sup> Migne, ibid., p. 793.

<sup>47)</sup> Migne, ibid., p. 793-6.

Изъ прочихъ патріарховъ, управлявшихъ Константинопольскою церковію въ XII вѣкѣ, до завоеванія Константинополя врестоносцами, заслуживають вниманія только двое: Өеодосій I и Іоаннъ Каматиръ.

*Феодосія* (1178—1183) едва ли можно причислять къ мужамъ, блещущимъ умомъ и образованіемъ. Но за то несомнённо-это была высокондавственная личность. О немъ справедливо отзывались, какъ о «мужё, выросшемъ среди добродётелей и дышавшемъ добромъ, какъ воздухомъ» 49). Его называли также «великимъ Өеодосіемъ, другомъ вѣрной истины» <sup>50</sup>). Этоть патріархъ пользовался большимъ уваженіемъ и значеніемъ и въ свое непродолжительное патріаршествование съумблъ выказать себя съ лучшей стороны, какъ пастырь права твердаго и какъ охранитель церковныхъ интересовъ. Разскажемъ нёсколько случаевъ изъ жизни Өеодосія, въ которыхъ выражались сейчась указанныя качества этого патріарха. Өеодосій сделался патріархомъ въ царствованіе Мануила Комнина, этого деспотическаго императора, любившаго и въ дѣлахъ церкви ставить свою волю выше ауховной власти. Тёмъ не менёе Өеодосій отнюдь не сдѣлался послушнымъ орудіемъ царской своенравной воли. Онъ даетъ отпоръ Мануилу, когда этотъ хочетъ

<sup>48)</sup> Правила съ толков.: Вальсамона толков. на 65 прав. Трулльскаго собора.-О преемникъ Миханда, патріархъ Харитонъ, только упомянемъ, ибо онъ правилъ церковію лишь одиннадцать мѣсяцевъ-отъ марта 1177 года до февраля 1178 года. (Cuperi, cap. 91).

<sup>49)</sup> Изъ житія Леонтія, патріарха Іерусалимскаго XII вѣка. См. Палестинскій сборнякъ, т. VIII, вып. 2, стр. XXXIV. 50) Eustathii Thessal. De Thessalonica urbe, a Normannis cap-

ta, cap. 39.

уничтожить въ церковныхъ требникахъ формулу, заключавшую проклятіе на бога Магометова. Можно полагать, что Өеодосій противился Мануилу главнымъ образомъ потому, что считалъ вмёшательство царя въ дѣла церкви пе полезнымъ. Что же касается до самаго предложения Мануилова, то можно думать, что въ принципѣ оно не представлялось Өеодосію лишен--нымь справедливости; объ этомъ можно догадываться отчасти на томъ основании, что патріархъ въ концъ концовъ принялъ предложение императора <sup>51</sup>). — Въ дальнвишія царствованія Өеодосій заявляеть себя въ подобномъ же родѣ. Въ правление малолётняго сына Мануилова Алексвя случилось следующее: протосевасть (особый чинъ въ Византійской придворной іерархіи) Алевсей, недовольный тёмъ, что Өеолосій мѣшаетъ его честолюбивымъ намѣреніямъ и ревностно охраняеть благо общественное, ---имвя въ своихъ рукахъ большую власть, рѣшился низвергнуть Византійскаго святителя. Подъ выдуманнымъ предлогомъ протосевасть Алексёй выслаль патріарха въ заточеніе въ Пантепонтовъ монастырь. Но Өеодосій, какъ видно, пользовался большимъ уважениемъ въ Византійскомъ обществѣ. На сторонѣ патріарха оказалось очень много вліятельныхъ лицъ. Его сторону держали: царица, вдова Мануила Комнина, многіе царскіе родственники. И протосевасть вынуждень быль согласиться на возвращение Өеодосия изъ ссылки. Патріархъ возвращается на свою каседру. При этомъ Византійское общество устрояеть патріарху редкія овація. На встрівчу ему въ торжественной процессія вышло Византійское духовенство, высшіе государственные сановники, множество народа. Улицы опрыски. вались духами, сжигались благовонныя индійскія рас-

<sup>81)</sup> Никиты Хоніата. Царствованіе Манунла. Кв. VII, гл. 6.

тенія и душистые ароматы. Церемоніаль быль до того пышенъ, что патріархъ только вечеромъ успёль вступить въ Софійскій храмъ, хотя началъ свой путь раннимъ утромъ<sup>59</sup>). Твердость воли и пастырская ревность, нужно сказать, не вытёсняли изъ сердца патріарха христіанскаго милосердія. О немъ разсказывають, что когда тоть самый протосевасть Алексви, который домогался низвержения Өеодосія, потонь въ силу превратности судьбы самъ попалъ въ тюрьму и тяжко здёсь страдаль, то сердобольный патріархъ, не помня прошлаго, много облегчилъ страдальца. Онъ навъщаль его въ тюрьмъ и приназалъ стражѣ магче обращаться съ узвикомъ 53). Послѣдній случай выраженія Феодосіемъ пастырской ревности имблъ мъсто въ правление Андроника Комнина. Самоувъренный и въбалмошный Андроникъ захотълъ сочетать бракомъ двухъ лицъ, стоявшихъ между собою въ близкомъ родствв. Патріарху предложено было разрѣшить этотъ бракъ, но Өеодосій, какъ и слѣдовало ожидать, воспротивился беззаконію. Историкъ Нивита говорить по этому случаю: «патріарха не поколебало ни величіе Андроника, ни угрозы не устрашили. Онъ былъ непоколебимъ какъ скала, около воторой вѣчно вздымаются огромныя волны и бушуеть море, разбивая волны въ пёну и пренебрегая ревомъ шумящаго мора». Өеодосій захотьль лучше разстаться съ патріаршимъ жезломъ, чёмъ поступиться церковными законами и удалился въ монастырь 54).

Послёднимъ Византійскимъ патріархомъ, занимавшимъ столичную казедру предъ завоеваніемъ Константинополя Латинянами, былъ Іоаннъ Каматиръ

<sup>52)</sup> Никиты. Царствов. Алексея, сына Мануилова, гл. 8.

<sup>53)</sup> Никиты, ibid., гл. 11.

<sup>34)</sup> Нивиты, ibid., гл. 15. См. выше-«очервъ» IV.

(1198-1206). Онъ принадлежалъ въ числу достойнъйшихъ патріарховъ Константинопольскихъ. Іоаннъ отличался какъ умомъ, такъ и нравственными качествами, а равно и пастырскою деятельностію. Никита Хоніать, говоря объ этомъ своемъ современникѣ. всегда и неизмённо хвалить его. Лальнёйшіе историки Византійскіе. писавшіе послѣ Никиты, дають относительно Іоанна Каматира самые лестные отзывы. Они называли его «человѣкомъ, украшеннымъ всякою мудростію и науками, и великимъ знатокомъ церковныхъ догматовъ» 55). Новъйшіе церковные историки признають Іоанна «опытнымъ и искуснымъ патріархомъ» 56). Патріархъ извѣстенъ весьма удачною борьбою съ лжеучителями, учившими неправильно относительно пріемлемой нами Евхаристіи и считавшими ее «тлённою» (это быль родь стеркоранистовъ) 57). Во главѣ этихъ лжеучителей стоялъ какой то монахъ Михаилъ Сивидитъ 58). Патріархъ вос-

<sup>58</sup>) Ephraemii. De imperatoribus et patriarchis, p. 410. Edit. Bonn. Самъ по себѣ Ефремій, инсатель XIV вѣка, не особенно авторитетенъ, но онъ на этотъ равъ приводитъ извѣстіе хотя съ чужаго, но свѣдущаго голоса.

<sup>56</sup>) Hergenröther. Part. Photius. B. III, S. 840.

<sup>57</sup>) См. выше: «Очеркъ IV — объ отношении государственной власти къ церкви».

58) Личность этого Михаила Сикидита весьма мало нав'естна. О немъ только и знаемъ, что въ началъ онъ разыгрывалъ изъ себя мага, затѣмъ, быть можетъ въ чувствѣ раскаянія, постригся въ монахи п, наконецъ, началъ развивать въ сочиненіяхъ и распространять свое вышеукаванное ажеученіе (Никиты. Царствованіе Мануила Коминина, кн. IV, гл. 7). Но нѣкоторые новѣйшіе ученые не хотятъ удовлетворяться этими недостаточными свѣдѣніями о Михаилѣ Сикидитѣ и стараются отожествить этого ажеучителя съ довольно нявѣстпымъ Византійскимъ историкомъ, какъ думають XII вѣка, Михаиломъ Гликою. (Le—Quien. Oriens, I, р. 275. Fabricius у Migne'я, tom. 158, gr. ser., р. I—II). Основаніемъ для та-

Digitized by Google

пользовался всёми зависящими отъ него средствами, между которыми видное мёсто заняло его проповёдничество съ церковной каседры—въ борьбё съ лжеученіемъ. Безъ сомнёнія только подъ вліяніемъ патріарха императоръ Алексёй Ангелъ ко благу церкви

кого отожествленія Миханла еретика съ Миханломъ историвомъ служнтъ: 1) то, что въ нѣвоторыхъ рукописяхъ Миханлъ Глика именуется «Сикеліотомъ», каковое названіе будто бы правилънве будеть читать: «Сикидить»; во-2-хъ, Миханломъ Гликою написано очень большое число богословскаго содержанія писемъ, между которыми, по митнію одного изслёдователя, есть не мало и такихъ, которыя трактують о томъ же предметѣ и въ такомъ же родѣ, какъ это дѣлалъ Миханлъ Сивидить (Le-Quien, ibid.). Можно ли соглашаться съ такимъ мизніемъ о тождестві Миханла еретива и Миханла историка? Думаемъ, что нельзя. Прежде всего, дъло совершенно произвольное-поправлять название «Сикеліоть» и читать: «Сивидить»: такая поправка, а затёмъ и отожествленіе двухъ лицъ тѣмъ менѣе умѣстны, что еще не доказано съ полною рѣтительностію: когда жилъ Михаилъ Глика-въ ХП или же въ XIV вѣкѣ? Во-вторыхъ, что касается писемъ Миханла Гливи, то въ изданныхъ письмахъ его ибть и ръчи о «Евхаристін, ея тивностя или нетивности» (Migne, Gr., tom. 158). Остается опредблить: нѣть ли ученія, принадлежащаго Миханлу Сикидиту, въ письмахъ Глики, находящихся еще въ рукописяхъ. Рукописныя собранія писемъ Глики иввъстны ученымъ и въ эгихъ письмахъ дъйствительно есть одно, въ которомъ рѣчь касается вопроса объ Евхаристін, именно-«изслѣдуется, тлѣнно или нетлѣнио евхаристическое принятіе нами Христа» (Migne, ibid., p. XLVIII), но мы не имъемъ никакихъ оснований думать, что въ этомъ инсьмъ авторъ ръшаеть вопросъ въ симслѣ Михаила Сикилита, а не въ противоположномъ духъ. Вообще, мы находимъ весьма справед. ливымъ слёдующее суждение Іоанна Ламія, издателя писемъ Глики: «удивляюсь, на вакомъ основании сказанное Никитою Хоніатомъ о Миханаѣ Сикидитѣ прилагають къ Михаплу Гликѣ: передистуйте всю лѣтопись Глики, перечитайте всѣ его инсьма, и вы ничего не найдете здёсь, кромѣ духа благочестія, внанія Св. Цисанія, поднаго равумѣнія св. отцевъ» (Migne, ibid., p. XX).

21

высказаль себя противь лжеученія Сикидита 59). Обнаруживая умъ и пастырскую ревность въ дёлахъ религіозныхъ, Іоаннъ Каматиръ обнаруживаль тё же качества и въ общественныхъ отношенияхъ. Наприи., извъстенъ слёдующій факть. Одинъ Византійскій банкиръ, Каломодій, человъкъ чрезвычайно богатый, своимъ богатствомъ вовбуждалъ алчность въ нёкоторыхъ правительственныхъ лицахъ, -- дёло дошло, наконецъ, до того, что царские вазначен разъ схватили Каломодія и посадили подъ аресть-съ намъреніемъ воспользоваться волотомъ арестованнаго. Но этотъ беззаконный поступокъ вызвалъ народное волнение. Византійскій народъ обратился къ патріарху съ просьбою защитить Каломодія. Іоаннъ принялъ сторону Каломодія и спасъ несчастнаго отъ бъды. Паріархъ сказалъ народу краснорёчное слово и утишилъ волненіе: затвиъ онъ написалъ сильное письмо императору, и патріарху удалось «возвратить Каломодія, какъ овча обрътенное и притомъ такъ, что похитившіе его волчата не успёли ни содрать съ него золотой шкурки, ни даже остричь серебряную шерстку» <sup>60</sup>). Тоть же Іоаннъ Каматиръ явилъ себя стойкимъ борцоиз противъ папства. Въ отвътъ на приглашение папы Инновентія III вступить въ унію съ Латинянами патріархъ отвѣчалъ пвсьмами, въ которыхъ подвергалъ критикѣ ученіе о папскомъ главенствѣ въ церкви <sup>61</sup>). Къ сожалёнію, на долю Іоанна Каматира выпаль тяжелый жребій-видеть завоеваніе Константинополя Латинянами (въ 1204 г.) и испытать на себѣ слѣдствія этого народнаго несчастія. Никита

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Никиты Хоніата. Царствованіе Алексія, брата Исаакова, кн. III, гл. 3—4.

<sup>60)</sup> Никиты. Царствованіе Алексёя Ангела, брата Исаакова, кн. III, гл. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Cuperi. Ad hist. patr., cap. 98.

Хоніатъ, свидѣтель завоеванія Византів крестоносцами, въ слѣдующихъ выразительныхъ чертахъ описываетъ удаленіе патріарха изъ завоеванной столицы. «Впереди насъ ѣхалъ вселенскій архипастырь, не имѣя ни дорожной сумы, ни денегъ въ карманѣ, безъ жезла и безъ сандалій, въ одномь хитончикѣ, какъ совершенный евангельскій апостолъ» <sup>63</sup>). Изгнанникъ недолго пережилъ указанное народное бѣдствіе; онъ скончался въ городѣ Дидимотихѣ, во Өракіи, мирноюсмертію <sup>63</sup>).

62) Нивиты. О событіяхъ по взятін Константинополя, гл. 5 (при русскомъ изданіи «Исторіи» Никиты).

63) Ibid, гл. 14. — Объ остальныхъ патріархахъ изучаеной эпохи сважемъ вратко. Между патріархами Өеодосіемъ и Іоанномъ Каматиромъ Константинопольскою дерковію правиди слѣдующіе архинастыри: Василій Камитиръ (1183—1186). Этотъ патріархь, по словамъ Евстаеія Өессалоннвійскаго, «обладалъ даромъ все обращить къ своей выгодъ» (Eustathii. De Thessalonica urbe a Normannis capta, cap. 39), о немъ говорятъ, что будто онъ далъ императору Андронику письменное объщание безпрекословно во всемъ исполнять волю царскую (Никиты. Царствование Адексвя, сына Манундова, гл. 15). Отъ такого патріарха, конечно, нельзя ожидать ничего путнаго. О натріархахъ Никить Мунтанъ (1186-1189), Леонтін (нъсколько мъсяцевъ въ 1190 г.), Досноет (1190-1191) мы имълн уже случай говорить, когда уясняли отношенія власти государственной въ церкви при императорѣ Исаакѣ Ангелѣ («Очеркъ» IV) — и прибавлять къ этому что-либо считаемъ лишнимъ. Можно было бы войте въ нъкоторыя подробности относительно слѣдующаго патріарха, Георгія Ксифилива (1191—1198 г.). но эти подробности такого рода, что больше хочется изложить ихъ какъ можно короче. При немъ появилось лжеучение Сивидита, но онъ ничего не сдълалъ для его пораженія. Въ отношении къ свътскому правительству Георгій авлялся весьма угодливымъ. Императоръ Алексъй Ангелъ приказалъ Ксифилину посвятить во діавоны одпо лице, остававшееся на свътской придворной службь, и патріархъ исполняеть волю царя. Мало того: онъ издаетъ опредбление о томъ, что дозволяется соединать въ одномъ лицѣ и служение Богу и царю, и храук

21\*

Мы изложили — подробно или коротко — всѣ важнѣйпія свѣдѣнія о патріархахъ Византійскихъ изучаемой нами части періода. Между патріархами въ теченіе всего XII вѣка, какъ мы видѣли, не было ни одного, который дѣйствительно блисталъ бы познаніями и образованіемъ, хотя иные изъ нихъ имѣли свѣтлый умъ. Большинство изъ нихъ лишено было и правственныхъ доблестей. За исключеніемъ патріарховъ Михаила Анхіала, Өеодосія и Іоанна Каматира, ни одинъ архипастырь Византійскій не заявилъ себя истинно пастырскою ревностію, не показалъ себя истинно-достойнымъ своего высокаго мѣста. А одинъ изъ патріарховъ, Косьма, заявилъ себя неосторожностію, соблазнительною для церкви.

Второй классь патріарховь изучаемой нами эпохи составляють патріархи Константинопольскіе, правившіе церковію изъ города Никен, куда перенесена была столеца изъ Византін, по завоеванія послёдней Латинянами. Что извёстно о патріархахъ этихъ времевъ? Мало свёдёній имёемъ мы о Византійскихъ патріархахъ XII вѣка, еще меньше знаемъ о тѣхъ временахъ, когда патріархи имфли резиденціей Нивею и цочти въ теченіе 60-ти літь управляли религіозными дёлами изъ этой временной столицы. Особенно скудны наши познанія относительно первыхъ четырехъ патріарховъ, жившихъ въ Никев. Главнымъ источникомъ свёдёній о жизни и лёятельности этихъ и послёдующихъ патріарховъ въ Никеё служить Византійскій историкъ Георгій Акрополить, современникъ большей части этихъ патріарховъ; а второстепеннымъ источникомъ такого же рода свёдёвій доджны быть признаны Византійскіе историки XIV вёка-

и дворцу безъ какого-либо наказанія по канонамъ (Никиты. Царствованіе Алекстя, брата Исаакова, кн. II, гл. 4).



Нивифоръ Григора и Ефремий. Но извёстія Акрополята о патріархахъ такъ отрывочны, что мы решительно не можемъ дать себѣ яснаго отчета въ томъ. за что иногда историкъ хвалить однихъ изъ патріарховъ и порицаетъ другихъ; а другіе двое историковъ явно стоятъ подъ вліяніемъ Акрополита и сообщають нёчто значительное въ сравнении съ первымъ только относительно самыхъ нослёднихъ годовъ пребыванія патріарховъ въ Никев. Сколь скудны наши свёдёнія о первыхъ четырехъ патріархахъ Никейской имперіи, ясно видно изъ слёдующихъ извёстій, какія о нихъ дошли до насъ. Георгій Акрополить говорить о первомъ патріархѣ въ Никеѣ: «Михаилъ Авторіань (1206—1212) быль человёкь учевый, знакомый не только съ нашей, но и иностранной литературой». 64) И больше ничего не говорить Акрополить о Миханлъ. Никакого представления о патріархв невозможно составить себв на основанія подобнаго рода извѣстій. Еще меньше свѣдѣній находимъ у Акрополита о слёдущемъ патріархѣ Өеодорь Ириникт (1212 или 1213-1215). Онъ пишетъ: «по смерти патріарха Миханла патріаршую вазедру занялъ Өеодоръ Ириникъ» 65). Ефремій въ этому прибавляеть, что онъ былъ начальникъ (ипатъ) философовъ» 66). По какой причинѣ дается Өеодору такой пышный титуль-рёшить невозможно <sup>67</sup>). О третьемъ

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Лѣтопись его, гл. 6. Confer: Ephraemii. De imperatoribus et patriarchis, p. 410.

<sup>65)</sup> Лѣтопись его, гл. 19.

<sup>66)</sup> Ephraemii. Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Историкъ Никита, говоря о царствованіи Алексвя, брата Исаака Ангела, упоминаеть о какомъ-то Өеодорь Ириникъ, который состояль на государственной службъ и былъ, по словамъ историка, «человъкомъ старательнымъ, любезнаго характера, изысканно-красноръчивымъ, умъвшимъ ко всякому

патріархв Максимь (1215—1216-правиль не полный голь) тоть же Аврополить говорить: «Мавсимь инаховъ, большой угоднякъ женщинъ (гинекея--в вроятно придворнаго), которыя въ свою очередь сильно ему покровительствовали, и этимъ только повровительствомъ можно объяснить возведение его въ столь высокій санъ» 68). Очевидно, историки не хвалить Максима, но однако мы не знаемъ: ни того, какъ Максимъ вошелъ на каселру, ни того какъ онъ управлялъ. О преемникъ Максина, Мануилъ I (1217-1222), Аврополнть отзывается хорошо, но онъ въ то же время не даетъ никакихъ подробностей. «Манунль, по словамъ Акрополита, смотрёль философомъ, вакъ многіе его и называли.» ") И только! Мы даже не можемъ уяснить себѣ, почему Мануилъ называется философонъ. Не потому ля, что онъ быль аскетонь? Ибо въ древности философъ и асветь часто считались синонимами. Ефреній въ этому прибавляеть: Манувлъ «точный сторожъ законовъ и каноновъ» 70). Подагаемъ что эта замътка не составляеть поэтической вольности Ефремія, а основана на слёдующемъ фактё, вскользь упомянутомъ въ лётописи Акрополита. Греческій императоръ Өеодоръ

69) Лівтопись, гл. 19.

70) Ephraemii, p. 411.

Digitized by Google

снизойти и примѣниться» (Царствованіе Алексѣя, брата Исаакова, кн. II, гл. 4). Но одно ли и то же лицо Өеодоръ Ириникъ, оппсанный Никитою, и Өеодоръ патріархъ—утверждать не беремся, хотя и склоняемся больше въ пользу тождества этихъ лицъ.

<sup>68)</sup> Лѣтопись его, гл. 19. У Ефремія, извѣстія котораго о патріархахъ отличаются панегирическимъ характеромъ, сейчасъ приведенное замѣчяніе опущено. Къ тому же нужно сказать, что Ефремій написалъ свое лѣтописаніе стихами, или, точнѣе, виршами, а стихотеорцы, какъ извѣстно, отличаются поэтическою вольностію въ сообщеніи извѣстій.

Ласкарь, женатый вторымъ бракомъ на сестрѣ Латинскаго императора въ Византіи-Роберта, потомъ задумалъ было выдать свою дочь отъ перваго брака за этого Роберта. Это обстоятельство привело къ столкновенію императора Өеодора съ патріархомъ Мануиломъ. «Возникла говоритъ Акрополитъ ссора между Өеодоромъ и патріархомъ Мануиломъ, который никакъ не соглашался на такой непозволительный бракъ» <sup>71</sup>). Отсюда видно что, Ефремій весьма усердно читалъ Акрополита и по возможности крѣпко держался за этотъ историческій авторитетъ.

Гораздо больше имфемъ свфдфий о послфдующихъ патріархахъ въ Никеѣ. Мануилу I преемствовалъ въ управлении церковію Германз II (1222—1240). Онъ -быль родонь изъ Навили въ Пропонтиль (Пелопонесв) и, говорять, происходиль изъ низшаго сословія-быль сынь рыбака <sup>72</sup>). Такое происхожденіе не помѣшало Герману получить достаточное образованіе, благодаря которому онъ дълается выдающимся патріархомъ. Византійскіе историки очень скупы на извѣстія о Германь. Однако же они единодушно отзываются о немъ съ самой лучшей стороны. Акрополитъ говорить только: «Германъ свято жилъ и хорошо управляль паствою» <sup>73</sup>). И таковой отзывь вполнѣ подтверждается документами, имбющими полную цбнность. Историки Ефремій и Григора говорять о Германъ, какъ человъкъ умномъ и не лишенномъ познаній, и эта характеристика также подтверждается документами. Ефремій говорить: «великій Германъ былъ великъ и жизнію, и словомъ». 74) Григора почти буквально повторяетъ слова Ефремія (хотя остает-

- <sup>78</sup>) Le—Quien, I, p. 278.
- 73) Лѣтопись, гл. 42.
- <sup>74</sup>) Ephraemii, p. 411.

<sup>71)</sup> Лѣтопись, гл. 18.

ся вопросомъ нервшеннымъ: не Ефремій ли говорить въ данномъ случав со словъ Григоры?): «Германъ былъ человъкъ умный, украшавшій свою жизнь и словомъ и дёломъ.» 78) Утверждаемъ: это не пу-стыя слова-они подтверждаются фавтами. Прежде всего извѣстно, что Германъ велъ сильную и рѣшительную борьбу съ папскимъ престоломъ. Папа Григорій IX домогался уніи Восточной перкви съ Римомъ и въ этомъ направлении дъйствовалъ на Греческаго императора и патріарха; онъ посылалъ своихъ. легатовъ въ Никею. Но папскія затём не имёли успѣха благодаря замѣчательному мужеству Гериана 76). Германъ написалъ внушительное письмо къ папѣ, въ которомъ прекрасно доказывалъ, что схизматики не греки, а латиняне, и что, слёдовательно, о соединенія грековъ съ латинянами и рёчи быть не можеть. Лля посрамленія папы цатріархъ бралъ примёры изъ. современной ему исторіи указываль на притесненія латинянами православныхъ грековъ на о. Кипрѣ. Корреспонденть выводить отсюда заключение, совершенно противоположное уніоннымъ стремленіямъ папы 17). Папа удостоиль Германа отвѣтнаго письма, которое не разрѣшало ни одного изъ твхъ возраженій противъ папства, какія находились въ письмѣ патріарха, и которое заключало въ себѣ избитыя разсужденія о папской власти, о двухъ мечахъ римскаго первосвященника — нисколько не убълительныя для разумнаго восточнаго јерарха 78). Германъ извѣстенъ. своими двумя посланіями къ кипріотамъ, которые несли разныя притесненія въ религіозномъ отношенія.

75) Григоры. Византійская исторія. Кн. Ш., гл. 1.

76) Le-Quien. I, 278. Cuperi. Ad hist. patr., cap. 103.

<sup>77</sup>) Sathas. Bibliotheca Graeca medii sevi. Vol. II, p. 39—46. Venet. 1873.

78) Sathas. Ibidem, p. 46-49.

Digitized by Google

оть латинянъ, завоевавшихъ Кипръ подъ предлогомъ. врестоваго похода. Въ первомъ изъ своихъ посланій Германъ даетъ различные практические совъты какъ пастырямъ кипрскимъ, такъ и тамошнимъ христіанамъ касательно ихъ религіозныхъ отношеній въ латинскому духовенству 79); второе письмо въ кипріотамъ исполнено также практическихъ совътовъ религіознаго характера, причемъ особенное вниманіе патріарха обращено на то, какъ должны относиться кипріоты къ тёмъ изъ греческихъ священниковъ, которые подчинились латинской іерархія 89). Такъ заботился Германъ объ охранѣ чистоты православія въ эти тяжкія времена. Въ управленія церковію патріархъ обнаруживалъ стремление въ соблюдению требованій, заключающихся въ церковныхъ правилахъ. До насъ дошло нёсколько опредёленій, появившихся въ правленіе Германа и по его вол'я 81). Этотъ же цатріархъ проявлялъ большую ревность къ утвержденію своихъ непосредственныхъ пасомыхъ въ истинахъ вѣры и благочестія. Оть него до нашего времени дошло много проповѣдей и часть ихъ напечатана. Изъ. напечатанныхъ его проповъдей иныя сказаны были

<sup>79)</sup> Migne, Gr., tom. 140, p. 602-613.

<sup>80)</sup> Migne. lbidem, p. 614-622.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Содержанія этихъ опреділеній не приводимъ, такъ какъ они касаются частныхъ вопросовъ: въ нихъ находимъ разборь одной жалобы епископа, рішеніе нікоторыхъ вопросовъ о ставропнгін и т. д. Мідпе. Gr. tom. 119, р. 798—808. Напрасно въ издавіи Миня, по приміру Леунклавія, къ имени патріарха Германа сділано приміру Леунклавія, къ имени патріарха Германа сділано примічаніе: «этотъ патріархъ сначала былъ епископомъ Адріанопольскимъ» (798). Здісь очевидно перемішаны два Германа: Германъ II, о которомъ мы говоримъ, съ Германомъ III, который былъ патріархомъ Константинопольскимъ по возвращевіи столицы изъ Никен въ Константинополь и который дійствительно сначала былъ епископомъ Адріанопольскимъ.

патріархомъ въ слёдующіе праздники: въ день Воздвиженія креста — противъ богомиловъ, въ недълю крестопоклонную великаго поста (двѣ проповъди), въ недѣлю православія и пр. 82). О рукописныхъ проповёдяхъ Германа сообщаетъ нёкоторыя свёдёнія извёстный знатокъ христіанскаго Востока покойный преосвященный Порфирій. Этоть писатель говорить: «Германъ II составилъ свой киріакодроміонъ — это годовой кругъ церковныхъ бесёдъ его; онъ былъ разсмотрёнъ мною въ рукописи въ библіотекё монастыря Авоно-Иверскаго. Бесбам въ немъ начинаются съ неабли всбхъ святыхъ и продолжаются до пятидесятницы». Нашъ ученый авторъ приводить нъкоторыя вылержки изъ этихъ проповѣлей и въ заключеніе говорить: «проповѣди Германа, какъ замѣтно, отличаются простотою слога» 83). Послёднее замёчаніе, вонечно, клонится къ похвалѣ проповѣдника.

Вторымъ преемникомъ Германа былъ патріархъ Мануилъ II Харитопулъ (1243—1255 г.)<sup>84</sup>). Мануилъ не тотчасъ былъ избранъ по смерти предшествующаго патріарха. Это произошло по слёдующему случаю: «императоръ Іоаннъ Ватаца, не спѣшившій въ подобныхъ дѣлахъ, не могъ найти въ скорости человѣка, достойнаго этого мѣста, или, лучше, такого, который могъ бы ему понравиться, потому

84) Первымъ преемникомъ Германа былъ *Меводій II*, но онъ правилъ церковію только три мъсяца (въ 1240 г.). Акрополитъ дълаетъ нелествую характеристику Меводія: «Меводій слылъ за человъка многосвъдущаго, но на самомъ дълъ онъ зналъ очень пемногое» (Лътопись, гл. 42).

<sup>82)</sup> Migne, Gr., tom. 140, p. 622-758.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Преосв. Порфирія. Проповѣдники въ Константинополѣ и Адріанополѣ. Труды К. Д. А. 1880, II, стр. 498 — 500. — Герману, кромѣ вышеуказанныхъ сочиненій, принадлежить еще инсьмо къ деспоту Мануилу (написано въ 1232 году), но оно не замѣчательно. Miklosich. Acta et diplomata. Tom. III, 62—65.

что обладающіе верховною властію обыкновенно въ подобныхъ обстоятельствахъ соображаются съ своимъ расположеніемъ къ лицамъ, чтобы не имѣть въ этихъ людяхъ противниковъ своимъ жеданіямъ. Такимъ образомъ времени прошло не мало, а все еще не быархицастыря» (вловство церкви продолжадось 10 болёв З-хъ лёть) 85). Если императоръ Іоаннъ ничего такъ не желалъ какъ того, чтобы избранъ былъ въ патріархи челов'ять покорливый, то понятно въ лицѣ патріарха Мануила императоръ очевидно нашель, чего искаль. Дъйствительно, Георгій Акрополить описываеть новаго патріарха. Мануила. BЪ чертахъ весьма блёдныхъ. Онъ пишетъ: «кормиломъ патріаршества началъ править Мануилъ, мужъ благочестивый, святой жизни, хотя онь и имбль жену, и настолько незнакомый съ науками, что случалось не понималъ того, что читалъ» 86). Въ приведенной характеристикъ могутъ возбуждать недоумъніе слова: «хотя онъ и имълъ жену». Это выражение нужно понимать такъ, что Мануилъ былъ выбранъ въ патріархи изъ женатыхъ, но что онъ оставилъ свою жену по избраніи въ патріархи 87). Изъ словъ Акрополита, въ которыхъ онъ высказываеть суждение о

88) Акрополитэ. Лётопись, гл. 42. Историкъ Пахимеръ увѣряетъ, что будто прежде, чѣмъ избранъ былъ Мануилъ, соборъ хотѣлъ поставить въ патріархи нѣкоего Никифора, впослѣдствіи дѣйствительно бывшаго патріархомъ столицы, и что будто бы царь воспротивился этому выбору (Царств. Михаила Палеолога, кн. П, гл. 16). Но это — басня, выдуманная Пахимеромъ и не заслуживающая исторической вѣры. (См. выше—Очеркъ І-й: «приложеніе къ трактату « Георгіи Акрополитѣ).

86) Лѣтопись, гл. 51.

87) Указаніе на нерѣдкіе случан въ этомъ родѣ можно ваходить въ новеллѣ Ислака Ангела, приведенной въ очеркѣ ІУ-мъ. ,

Digitized by Google

Мануний, не слёдуеть однакожь заключать, что патріархъ былъ много ниже своего призванія. Исторические документы свидетельствують, что Манунлъ обнаруживалъ и извёстнаго рода церковную деятельность и не быль лишень даже политическаго вліянія. О церковной деятельности Мануила свидетельствують нѣкоторыя дошедшія до насъ опредёленія. составившіяся на соборахъ при этомъ патріархя Такъ на одномъ соборѣ при немъ разсмотрѣно было нъсколько каноническихъ и богослужебныхъ вопросовъ. Патріархъ внесъ на соборъ эти вопросы по желанію митрополита Диррахійскаго Романа, воторому они въ свою очередь предложены были еще другимъ епископомъ. Вотъ вопросы, какіе внесены были на соборъ, а равно и тв решения, какия послёдовали здёсь. Вопросъ первый: случается, что. нъкоторые мужья, по ненависти къ своимъ женамъ. ИЛИ ПО ДРУГИМЪ ПРИЧИНАМЪ, ОСТАВЛЯЮТЬ ЭТИХЪ ПОслёднихъ и уходять неизвёстно куда, пребывая въ безвёстной отлучке пять и даже более леть. Должно. ли позволять такимъ женамъ вступать въ новый бракъ? Соборъ даетъ отвётъ отрицательный, если вышеуказанныя жены не могутъ представить удостовъренія, что ихъ мужья взяты въ плёнъ или инымъ полобнымъ же образомъ исчезли, не менње пати лёть. Другой вопросъ. Нёкоторые міряне уже дважды женились, но овдовёли и, хотя достигли сорокалётняго возраста, однакожь желали вступить въ третій бракъ, выставляя предлогомъ то, что у нихъ есть льти, для воспитания воторыхъ имъ необходимо имъть жену. Можно ли дозволять таковымъ третій бракъ безпрепятственно? Ръшение собора по этому вопросу послёдовало такое: достигшіе сорокалётняго возраста и домогающиеся вступить въ третий бракъ темъ показывають, что они желають многобрачія, непристойнаго христіанину и заслуживають укоризнь; если же будуть стоять на своемъ, подвергаются (обычной) эпитимии. Еще другие вопросы касаются разнаго рода безпорядковъ, допускаемыхъ священниками-особенно по части совершенія таинствъ. Первый вопросъ въ подобномъ родѣ. Нѣкоторые священники въ великую четыредесятницу, заготовляя дары для преждеосващенныхъ литургій, полагаютъ ихъ въ дарохранительницы (бу артофоріоц), но случается, что, по демонскому навождению или мыши похищають изготовленное, или же собака, врываясь въ отворенную ею дверь; или же случается, что священникъ, совершивъ проскомидію, отходитъ въ трапезъ Госполней и совершаеть здёсь службу, а въ это время мышь похищаетъ хлёбъ съ проскомидійнаго стола. Какого наказанія заслуживаеть за это священникь? Соборь даетъ такое ришение вопроса. Если собаки проберутся не смотря на затворенную дверь храма и похитять преждеосвященные дары, то священнику должно быть запрещено служение на срокъ, какой будетъ указанъ епископомъ-ва явную небрежность. Въ случав же похищенія мышью священнаго хлёба, надъ которымъ совершена проскомидія, священники, по опредѣленію собора, должны быть признаны невиновными; ибо такие случан, замъчаетъ соборъ, весьма часто (!) встрёчаются. Въ указанномъ положение священникъ долженъ взять новый хлёбъ и освятить его по чину. (Третій изъ преждеупомянутыхъ случаевъ соборъ почему то обходить молчаниемь). Второй вопрось, касающійся безпорядковъ, допускаемыхъ священниками, формулированъ былъ такъ: нѣкоторые сеященники въ теченіе великой четыредесятницы тайкомъ преподають брачное благословение хотящимъ вступить въ бракъ; какому наказанію подлежатъ такіе священники? Резолюція собора по этому весьма важному во-

просу замёчательно снисходительна. Соборъ опредъляеть если какой священникъ делаеть это по простотв (! её а́фелеіас), то онъ подлежить умвренной эпитимів; если же поступающій такимь образомь священникъ двйствуетъ по злоумышлению, таковый заслуживаеть большихъ наказаний. налагаемыхъ по волѣ епископа. Еще серьезнѣе и важнѣе слѣлуюшій безпорядокъ, встрёчавшійся въ іерейской практикв. Нэкоторые священники, будучи подъ архіерейскимъ отлученіемъ и неся эпитимія, позволяють себѣ однако же совершать богослужение. Спрашивается: какому наказанію они поллежать? Отвёть лается такой: священники отлученные, но дерзающіе совершать богослужение, достойны низвержения <sup>88</sup>). Такова была законодательная дёятельность Греческой церкви въ правление патріарха Мануила. Эта дбятельность интересна въ двухъ отношеніяхъ: во 1-хъ, она свидътельствуеть о пастырской ревности патріарха; во 2-хъ, даетъ указание на довольно непривлекательное дисциплинарное положение Греческаго духовенства средины XIII въка При томъ же Мануилъ составле-

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) Мідпе, Gr., tom. 119, р. 808 — 812. Законодательная діятельность церкви при Мануилі, выражавшаяся въ отвітахъ на различные практическіе, возбуждаемые отдільными лицами, вопросы, не представляеть явленія необыкновеннаго. Съ подобнаго рода законодательною діятельностію около этого времени встрічаемся и въ Греціи, и въ Россіи. Въ Греціи — достаточно указать на каноническіе отвіты Димитрія Хомітина, архіеп. Болгарскаго (XIII в.) на вопросы Константина Кавасилы, и на отвіты Іоанна, епископа Китрскаго (въ Македовіи) — конца XII в. — на вопросы того же Кавасилы. Въ русской церкви къ подобнаго же рода законодательнымъ памятникамъ относится извістное «Вопрошеніе Кириково» (XIIв.), т. е. собраніе отвітовъ, полученныхъ іеродоналомъ Кирикомъ преимущественно отъ епископа Нифонта (Е. Е. Голубинскаго. Исторія русской церкви, т. І, полов. 1, стр. 372).

ны были опредёленія и по нёкоторымъ другимъ церковнымъ вопросамъ, но эти опредѣленія не пред-ставляютъ важности <sup>89</sup>). Что касается политическаго вліянія патріарха Мануила, то оно выразилось, напримёръ, въ слёдующемъ: императоръ Іоаннъ Ватаца сталъ подозрёвать въ подитической неблагонадежности Михаила Падеолога (впослёдствій императора), нарядилъ судъ надъ обвиняемымъ, но судьи не выразили опредёленнаго сужденія о виновности Михаила: подсуднымй оставался въ подозрёния. Чтобы окончательно успоконть свой смущенный духъ, императоръ отправилъ Михаила Палеолога въ патріарху Манунлу, а этоть послѣдній долженъ быль. связать обвиняемаго клятвами, что «онъ никогда не будеть замышлять невёрности и сохранить въ чистотѣ свою преданность къ державному». Мануилъ. исполнилъ жедание паря, послъ чего Іоаннъ Ватаца примирился съ Палеологомъ. Очевидно, императоръ высоко ставилъ патріаршій авторитеть и вліяніе даже въ чисто-политическихъ вопросахъ 90).

Изъ числа двухъ остальныхъ патріарховъ, изъ которыхъ одинъ правилъ своимъ патріархатомъ частію изъ Никеи, а другой исключительно изъ Никеи—скажемъ лишь о первомъ, Арсеніи, какъ болѣе замѣчательномъ мужѣ. Онъ дважды восходилъ на патріаршую каседру: началъ править церковію въ Никеѣ

<sup>89)</sup> Разумѣемъ опредѣленія о перемѣщенін епископовъ съ одной казедры на другую (Migne, ibid., р. 812 — 815) и о правѣ патроната или ктиторскомъ (ibid., р. 816—817),

<sup>90)</sup> Акрополита. Лётопись, гл. 50—51. Позднёйшій историкъ, Пахимеръ (Царствованіе Михаила Палеолога, кн. І, гл. 7), иначе разсказываетъ эту исторію и приписываетъ еще большее значеніе Мануилу въ дёлё столкновенія Михаила Палеолога съ Іоанномъ Ватацею; но мы не можемъ рёшитъ вопроса: вёрно ли передаетъ разсказанную исгорію Пахимеръ по сравненію съ Акрополигомъ?

(1255-1260), но потомъ, по вторичномъ приняти казедры, продолжалъ патріаршествовать уже въ Византін (1261—1264). О восшествія его на патріаршій престоль въ Никев историкь разсказываеть слв. лующее: когда умерь патріаркъ Манунль, то многіе указывали императору Өеодору Ватацѣ на архимандрита Никифора Влеммида, <sup>91</sup>) какъ на самаго достойнаго кандидата въ патріархи, ибо Влеммидъ отличался и ученостью на редвость и строго-нравственнымъ, неподкупнымъ характеромъ. Императоръ съ своей стороны отчасти желаль, отчасти не желаль видёть патріархомъ Влеммида. Онъ желаль этого, потому что убъжденъ былъ въ высокихъ достоинствахъ Никифора, но онъ и не желалъ, потому что у царя были свои разсчеты. Объ этихъ разсчетахъ историкъ говоритъ такъ: «цари вообще хотять, чтобы патріархами были люди смиренные, недалекіе поуму, которые легко уступали бы ихъ желаніямъ, какъ законнымъ постановленіямъ. А это всего чащеразсуждаетъ историкъ отъ лица императора — случаетя съ людьми необразованными: будучи невъждами въ словѣ, они неспособны на смѣлое слово и преклоняются предъ императорскими распоряженіями.» Къ счастію для императора, Никифоръ Влеммидъ «былъ болѣе чѣмъ равнодушенъ къ патріаршеству,» а Өеодоръ Ватаца конечно «не слишкомъ принуждалъ его.» И вотъ императоръ Өеодоръ, «сдълавши маленькую попытку съ Никифоромъ, съ спокойною совѣстію «обратился искать патріарха среди другихъ лицъ.» Не вдругъ то императоръ нашелъ человъка, который вполнъ бы отвъчалъ его желаніямъ. Наконецъ выборъ императора остановился на малоизвёстномъ мо-

<sup>91)</sup> См. о немъ выше Очеркъ І-й: «Приложеніе въ трактату объ Атрополитъ».

нахѣ Арсенін, не имѣвшемъ никакой церковной степени человѣкѣ малоученомъ. Өеодоръ Вата-И па приказалъ какъ можно скорбе посвятить его въ патріархи, что и было исполнено. 99) Въ теченіе недёли Арсенія послёдовательно посвятили въ діавона, въ пресвитера и епископа <sup>98</sup>). Можно было бы думать, что неученый и не по достоинству возвышенный Арсеній станеть послушнымь орудіень Греческихъ императоровъ. Но этого не случилось. Разсчеты на простоту Арсенія сдёланы были слишкомъ поспѣшно. Правленіе Арсенія ознаменовано необычными столкновеніями патріарха съ императоромъ и сдёлалось причиною образованія сначала партін, а потомъ и раскода «арсенитовъ». Въ нашу задачу не входить раскрывать подробно историю патріаршества Арсенія <sup>94</sup>) этого «греческаго Никона,» какъ иногда называютъ его. Несомнѣнно, Арсеній проявилъ истинно-высокую ревность архипастырскую, отлучивъ императора Миханла Палеолога отъ церкви по той причинѣ, что онъ занялъ престолъ путемъ тяжкаго преступленія-онъ сначала отстраниль, а потомъ лишилъ зрѣнія законнаго наслёдника пре-

<sup>94</sup>) Это уже раньше насъ сдѣлано въ превосходныхъ статьяхъ И. Е. Тронцбаго: «Арсеній и Арсениты» (Урист. Чтен. 1867 и 1869 годы).

<sup>92)</sup> Акрополпта, гл. 53. Слич. Григоры: Византійская Исторія, кн. III, гл. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>) Такое быстрое возвышеніе въ патріархи всегда возбуждало негодованіе въ лицахъ, желавшихъ, чтобы каждая высшая степень давалась ва заслуги. Но панегиристь Ефремій какъ будто бы и внать не хочеть о такого рода нерасположеніи къ Арсенію, какъ посвященному по волѣ царя «съ поспѣшностію». А потому, ни мало не сумнясь, разсматриваемый фактъ передаетъ въ слѣдующихъ словакъ: «прошелъ онъ (Арсеній) всякую степень (!) и поднялся на вершину архипастырства» (р. 412).

стола. малолётняго сына Өеодорова Іоанна Ватацу. За свою пастырскую ревность Арсеній поплатился твиъ, что дважды былъ низведенъ съ вазедоы патріаршей по волё разгнёваннаго Михаила. Ревность Арсенія, разумбется, заслуживаеть всякой похвалы: онъ ратовалъ за правду и требования христіанскаго закона. Но съ другой стороны весьма печально, что Арсеній не съумвлъ пожертвовать своею личностію иля блага церкви. Свое низвержение съ каседры и соединенное съ этимъ поставление новыхъ патріарховъ на ту же Константинопольскую каеедру онъ разсматриваль какъ такія событія, которыя вели будто бы въ погибели церкви. Такіе взгляды самого Арсенія волновали общество; нашлись люди, какъ изъ духовенства, такъ и изъ мірянъ, которые примкнули къ этимъ взглядамъ Арсенія<sup>98</sup>). Возникли смуты, безпорядки. «Греческій Никонъ» началь борьбою за правду, а кончилъ образованіемъ раскола «арсенитовъ,» который цёлые десятки лёть нарушалъ благоденствіе Греческой церкви. Арсеній, сдёлавъ свое дёло: изобличивъ царя нечестиваго, отлучивъ его отъ перкви-лодженъ былъ мирно удалиться въ услиненную келлію, --отнюдь не связывать своего подвига съ своею личностію. Но онъ этого не сдёлаль. Онъ вообразилъ, что съ низверженіемъ его съ патріаршей каоедры перестала существовать истинная церковь на землё. Какое самомнёніе, какое заблужденіе! Арсеній умерь въ ссылкѣ на одномъ островѣ. Но и на смертномъ одрё онъ помышлялъ не о благѣ церковномъ, а вспоминалъ о своихъ личныхъ обидахъ и помышлялъ о мести-легко сказать!---и госу-

<sup>95</sup>) Пахимера. Исторія о Миханлѣ Палеологѣ, кн. II, 15; кн. III, 2. 14. 19 и пр. Никифора Григоры. Византійская исторія, кн. III, гл. 3 и пр. дарству, и церкви. До насъ сохранилось «духовное завѣщаніе» Арсенія, составленное имъ незадолго но смерти <sup>96</sup>). Какимъ духомъ нетернимости проникнуть этоть удивительный документь! Не о всепрошения, не о благословенияхъ ведетъ рёчь умирающій эксь-патріархь: онъ разсёваеть лишь проклятія --- рука старца не оскудвваеть въ этомъ отношенін. Разставаясь съ землей, подвижникъ думаеть не о небѣ, а о землѣ. Въ своемъ «завѣщаніи» Арсеній довольно подробно разсказываеть исторію своей жизни, при чемъ разсматриваетъ эту исторію съ своей личной точки зрёнія. Но истинно поразителенъ конецъ завещанія. Воть послёднія слова, кавія сходять съ усть человёка, покидающаго землю для вѣчнаго покоя: «произношу анаеему и предаю сатанѣ его (императора Миханла Палеолога), такъ какъ онъ и прежде предалъ уже себя сатанѣ своимъ въроломствомъ, а теперь своимъ гоненіемъ на церковь. Предаю также сатанѣ и архіереевъ (которыхъ онъ и называть архіерсями не хочеть) за то что они сочувствовали нечестію; равнымъ образомъ мірскихъ начальниковь, которые содвиствовали ему (Михаилу); а также священниковъ и всёхъ его приспѣшниковъ. Что же касается простаго народа, не умѣющаго отличить правой руки отъ лѣвой, то, какъ ученикъ милосердаго Господа моего, говорю: Господи, не вмѣни имъ грѣха сего» (Дѣян. VII, 60). 97).

<sup>97</sup>) Testamentum Arsenii. Migne. Gr. tom. 140, p. (948-957) 957.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) По вопросу о подлинности этого завѣщанія см. замѣтки у проф. И. Тронцкаго (Христ. Чтен. 1869, т. П, 854— 856). Въ нѣкоторыхъ изданіяхъ Арсенію приписывается сочиненіе «Поэмы на Воскрессніе Господне», но едва ли малограмотный натріархъ могъ и желалъ писать поэму. Эту поэму съ большимъ правомъ приписывають Арсенію, митрополиту Монемвасійскому, XVI вѣка (Migne, Gr., tom. 140, р. 936—940).

Вотъ слова, представляющія собою, какъ говорится послёднюю волю Арсенія. Ясно видно, что самъ Арсеній не былъ неповиненъ въ образованіи раскола «арсенитовъ».

Между первымъ и вторымъ патріаршествойъ Арсенія каведру патріаршую въ Никев на самое короткое время занималъ *Никифорз II* (1260 г. не полный годъ), но его правленіе церковію не представляло ничего примѣчательнаго. <sup>96</sup>)

Итакъ: изъ девяти патріарховъ, занимавшихъ патріаршую кассару столицы за время перенесенія этой послёдней изъ Константинополя въ Никею, лишь одинъ Германъ II выдается природными дарованіями и достоинствами архипастырскаго правленія. Всё остальные не блещутъ ни умомъ, ни пастырскою дёятельностію. Если о нёкоторыхъ патріархахъ этого времени и встрёчаемъ лестные отзывы, то однакожь эти отзывы не

98) Главнъйшія свъдънія объ этомъ Никифоръ сообщены были нами выше. См. Очеркъ І-й: «Приложение къ трактату о Георгін Акрополить», гда у нась, по накоторымь обстоятельствамъ, ведется не краткая ричь о двухъ Никифоракъ: Нивифорѣ Влеммидѣ и Никифорѣ, патріархѣ. Замѣчательно, что Ефремій (De imparator. et patrierch., p. 412) говорнить о патріархѣ Никифорѣ: это «мужъ непорочный, дѣвственникъ въ течение всей жизна». Подобная характеристика, не подходящая къ дъйствительной личности Никифора, могла быть занята Ефреміемъ лишь изъ исторіи Пахимера, сообщающаго неверныя сведения объ этомъ патріархь. Признакъ-что Ефремій писаль послѣ Пахимера, ямѣя въ рукахъ трудъ этого послъдняго. — Никифору приписывается постановление подъ заглавіемь: «противъ говорящихъ, что можно помазывать св. елеемъ умершихъ». Въ этомъ небольшомъ документь рычь ндеть о техъ священникахъ, которне позволяли себѣ елеосвященіе уже умершихъ. Ръчь патріарха, нужно сказать, нъсколько грубоватая, но убъдительная (Migne, Gr., tom. 140, p. 805-808). .

- 337 -

подтвержлены никакими фактами. Да и нечего удивляться тому явленію, что большинство патріарховъ, во время управленія церковію изъ Никеи, не выдёлялось особенными достоинствами. Георгій Акрополить не разъ говоритъ, что императоры этого времени поставляли цёлію возводить на патріаршую каоедру лицъ не особенно умныхъ и чуждыхъ энергіи, чтобы видёть въ нихъ послушное орудіе своей воли и даже самоволія.

Переходимъ къ третьему и послёднему классу патріарховъ Константинопольскихъ изучаемой нами эпохи, — къ обозрёнію патріарховъ, которые занимали Константинопольскую патріаршую каведру со времени отнятія Греками столицы у Латинянъ и до окончательнаго паденія ея подъ властью Турокъ. Въ этотъ промежутокъ времени — почти три вёка — Византійскую каведру преемственно занимали двадцать четыре патріарха <sup>99</sup>). Остановимся съ особеннымъ вниманіемъ на нёкоторыхъ изъ нихъ.

Первымъ патріархомъ, избраннымъ уже въ Византіи, по возвращеніи туда столицы былъ Германз III (1266—1267)<sup>100</sup>). Онъ былъ до этого времени митрополитомъ Адріанопольскимъ. Его избраніе произошло по внушенію императора Михаила Палеолога, который немало размышлялъ, кого выбрать въ патріархи (послѣ вторичнаго низверженія Арсенія церковь Константинопольская оставалась безъ пастыря болѣе го-

22

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>) Если не станемъ включать сюда Арсенія, который значительное время управлялъ церковью пвъ Никеи, и о которомъ мы говорили выше.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) Подагають, что онъ правнять церковію оть мая 1266 до половвны сентября 1267 года (Cuperi. Ad histor. patriarch. Constantinop. cap. 108, p. 165: Acta sanctor. August. tom. I). Но точвая хронологія патріаршествованія Германа не установлена.

да) в остановился наконецъ своимъ вниманіемъ на Германъ, съ которымъ Миханлъ былъ уже давно знакомь, и который оказаль ему немаловажную помощь въ тяжкую годину его жизни <sup>101</sup>). Впрочемъ при избрании патріарха были соблюдены всё обычныя формальности; напримёръ, Германъ былъ сначала предъизбранъ Синодомъ и потомъ уже утвержденъ царемъ <sup>108</sup>). Историкъ Пахимеръ, повъствователь, отличающийся безпристрастиемь, разсказываеть о Германѣ очень много хорошаго. Этотъ патріархъ быль отлично образовань и славился ученостью. По словамъ историка, самъ Германъ «не былъ краснорвчивъ, но за то съ уважениемъ относился къ людямъ обладавшимъ этимъ даромъ, любилъ слушать враснорёчивыхъ ораторовъ и былъ особеннымъ другомъ этихъ лицъ, такъ какъ отлично цёнилъ все хорошее» <sup>103</sup>). Этимъ историкъ, повидимому, хочетъ сказать, что Германъ любилъ окружать себя людьми просвъщенными. Историкъ очень хвалитъ и нравственныя качества этого патріарха. Онъ во многомъ, по наблюденію историка, отличался отъ другихъ патріарховъ, которые, изъ монашеской кельи переходя на патріаршую канедру, неръдко заявляли себя односторонними нравственными воззрѣніями. Но предоставимъ слово историку Пахимеру. Германъ «украшался добродётелью, но не тою, которая любить выставлять себя напокавъ и которая состоять въ томъ. чтобы различать: въ какой день какую пищу можно употреблять и какую нельзя-грешно, --- не тою, которая предписываеть длинныя путешествія съ цёлію не тою, которая предписываеть имъть богомолья.

 <sup>101)</sup> Григора. Визант. исторія кн. ІV, гл. 4. (Рус. пер.).
 Пахимера. Исторія о Миханлѣ Палеологѣ, кн. IV, гл. 12—13.
 102) Ibid.

<sup>103)</sup> Пахимера, IV, 12.

неумытыя ноги, возлежать на земль и довольствоваться единственной одеженкой на плечахъ. Эта добродътель, которою отличались тогдашніе монахи, нимало не привлекала Германа. Потому что эти люди не умъли соединать съ своимъ аскетизмомъ христіанскую любовь и милосердіе, поставляя гуманность, сочувствіе и внимательность къ другимъ на второмъ планъ, потому что эти аскегы въ дъйствительности были людьми жестокими, любили поносить другихъ, а себя превозносить, считая самихъ себя единственными обладателями добродётели». Германъ, по словамъ историка, нимало не походиль на этихъ q**ua**si подвижниковъ. «Его добродътель была истинно человическая — говорить Пахимерь, — которая характеризовала его, какъ истиннаго человъка; онъ больше отличался умъренностью (и снисхожденіемъ), чёмъ аскетическимъ безстрастіемъ».-Отличительною чертою Германа было полнъйшее безкорыстіе. Тотъ же историкъ свидѣтельствуеть: «золото онъ презиралъ больше всего, такъ что не имълъ и кошелька. Если-же оно откуда нибудь притеприказываль класть его жало къ нему, то онъ подлѣ него самого, подъ руки, чтобы патріархъ всегда могъ распорядиться золотомъ, по усмотрѣнію, на дёла благотворенія». Германъ къ тому-же отличался простотою нрава, любиль открытое обхождение со всёми; въ средё его приближенныхъ бесёды его носили характеръ добродушія и прямодушія <sup>10</sup><sup>1</sup>). Тотчасъ по еступлении на патріаршую казедру, Германъ энергично принялся за дёла и старался дать имъ теченіе. сообразное съ его расположеніями. Первымъ долгомъ онъ обращаетъ вниманіе на клириковъ, замѣчательныхъ или по своему образованію или правственнымъ

104) Пахимера, IV, 12-13.

22\*



-- 340 ---

стоинства или награды. Онъ прекрасно сознавалъ, что церковь его времени особенно нуждается въ образованныхъ пастыряхъ, поэтому онъ позаботился объ открыти школы въ Константинополъ, которая доставляла-бы образованныхъ пастырей, могущихъ служить къ возвышенію церковнаго авторитета. Германъ ходатайствовалъ предъ императоромъ, чтобы этоть оказаль предпріятію патріарха всякое содвиствіе; въ особенности онъ просилъ, чтобы императоръ снялъ опалу съ ученаго ритора Оловола, прогиъвавшаго царя <sup>105</sup>) и дозволилъ Оловолу занять мъ-сто учителя въ публичной школъ, открываемой теперь по мысли патріарха. Миханлъ Палеологъ уступилъжеданію Германа, и вотъ появляется въ Константинополѣ первая школа <sup>106</sup>), по возстановления Византійской имперіи. Въ этой школё учились не только дети духовенства, но и всё желающіе <sup>107</sup>).

Въ управленіи церковію Германъ повидимому быль слабъ, и нѣкоторые положительно злоупотребляли его снисхожденіемъ и мягкостію его нрава <sup>108</sup>). Тѣмъ не менѣе и въ управленіи церковію Германъ успѣлъ въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ оставить по себѣ добрую память. Какъ истинный пастырь церкви, онъ счи-

<sup>103)</sup> Подробности объ Одоволѣ см. въ статьяхъ проф. Тронцкаго, Христ. чт. 1869, т. II, 1017-19.

<sup>106)</sup> Если не считать что-то въ родѣ школы, открытой тотчасъ по завоеваніи Константинополя снова Греками и находившейся подъ руководствомъ историка Георгія Акрополита. Такъ какъ Акрополитъ былъ весьма важнымъ сановникомъ, то ему поручено было только временное завѣдываніе школы. Объ этой школѣ довольно говорится въ «Автобіографіи Григоріа Кипрскаго» — въ произведенія, о которомъ рѣчь будетъ ниже.

<sup>107)</sup> Пахимера, IV, 13-14.

<sup>108)</sup> Пахимера, IV, 22.

таль себя обязаннымъ неустанно предстательствовать предъ царемъ за обиженныхъ и страждущихъ; и хотя его предстательства не всегда увѣнчивались успѣхомъ, однако это не отнимало энергіи у ревностнаго архипастыря. Германъ что-то сдёлалъ и для церковнаго благоустройства — вѣроятно озаботился истребленіемъ слёдовъ пребыванія римско-католиковъ въ Византіи <sup>109</sup>). Германъ недолго правилъ паствою; онъ долженъ былъ уступить патріаршую казедру другому, такъ какъ онъ не во всемъ соответствовалъ видамъ Михаила Палеолога, - главною-же причиною, по которой Германъ долженъ былъ оставить каеедру, были происки императорскаго духовника Іосифа, который, пользуясь своимъ вліяніемъ на государя, началъ поднапываться подъ Германа, чтобы самому ему, Іосифу, добиться патріаршества <sup>110</sup>), въ чемъ онъ и успёль. Къ сожалёнію, изъ послёдующей исторія жизни Германа извёстень одинь факть, который создаеть ему печальную память. Германь отправляется лелегатомъ отъ Восточной церкви на извѣстный Ліонскій западный соборъ, на которомъ провозглашена была унія церкви Греческой съ Латинскою 111).

Преемникомъ Германа былъ *Іосифъ 1*. Онъ дважды восходилъ на патріаршій престолъ (1267—1274 г. и 1282—1283 г.)<sup>118</sup>); но былъ человѣкомъ, не отличавшимся большими достоинствами. Къ патріаршеству онъ пробрался не прямыми путями. Зависть

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>) Пахимера, IV, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) Пахимера, IV, 17—18. Григоры. Византійская исторія, кн. IV, гл. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> )Пахимера, V, 17. Confer: Cuperi. Ad histor. patriarch., сар. 108, p. 164—5.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>) Вторичное патріаршество Іосифа впрочемъ не слѣдуетъ брать въ расчетъ: оно продолжалось только нѣсколько мѣсяцевъ (отъ конца декабря 1282 до мярта 1283 года).

и честолюбіе снъдали Іосифа и побудили его, какъмы уже говорили, вредить предшествующему патріарху Герману и способствовать его удалению съ каеедры, съ цёлію занять ее самому. Это было тёмъ зегче сдълать Іосифу, что онъ былъ духовникомъ императора и духовникомъ не изъ строгихъ, что такъ важно было для Михаила Палеолога, имввшаго далеко не свѣтлую совѣсть <sup>118</sup>). Въ умственномъ отношении Іосифъ былъ ничтожествомъ. Историкъ Григора дёлаеть такую замётку о немъ: «Іосифъ былъдо нельзя простъ и вовсе не былъ причастенъ эллинской мудрости» 116). Переводя эти слова на нашъ обычный языкъ выйдетъ, что патріархъ былъ круглый невѣжда. Впрочемъ нельзя думать, что Іосифъ былъ врагомъ образованности. Думается, что онъ съ молоду не былъ ученъ и оставался тёмъ, чёмъ онъ былъ раньше. Нравы и привычки его едвали соотвётствовали тому положению, какое судьба готовила этому человъку. Правда, отъ лътъ юныхъ, былъ клирикомъ при дворѣ, у когда онъ него н Вкоторый внёшній лоскъ; онъ умёль, водето когда нужно, держать себя прилично, бойко говорилъ: что называется, не ходилъ въ карманъ за словомъ, зналъ, какъ нужно вести себя съ сильными міра сего, хорошо чуяль: гдѣ можно найти и гдѣ потерять. <sup>115</sup>) Но, кажется, Іосифъ лучше всего чувствоваль себя тогда, когда попадаль въ общество такихъ-же невъждъ, какъ и онъ: любилъ запросто-

<sup>113)</sup> Пахимера, IV, 17-18. Григоры, IV, 8.

<sup>114)</sup> Григоры. IV, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>) Замѣчаніе Григоры, что люди въ родѣ Іосифа «вовсе не отличаются осторожностію и ловкостію въ дѣлахъ гражданскихъ» (ibid.)— замѣчаніе это, кажется, ввято что называется— съ вѣтру: Іосифъ принадлежалъ къ другому типу патріарховъ.

покушать за столомъ мужека, вдосталь здёсь похохотать, побалагурить и поострить. Историкъ Пахимеръ не можетъ понять, какъ съ такими нравами и привычками Іосифъ умёлъ соединять аскетическія навлонности. Но это не такъ трудно понять, если допустимъ, что и естественно, что аскетизмъ его былъ больше наружный, чёмъ внутренній 116). Въ виду такихъ качествъ Іосифа<sup>117</sup>), о немъ не стоило-бы и говорить въ исторіи патріарховъ Константинопольскихъ. Но мы не исключили его изъ ряда другихъ, болбе или менње замњчательныхъ патріарховъ, единственно потому, что считаемъ весьма интереснымъ и поучительнымъ разсказать одну страницу изъ исторіи жизни патріарха Іосифа. Разумбемъ въ высшей степени занимательныя обстоятельства, при которыхъ этоть патріархъ снялъ съ императора Михаила Палеолога отлученіе, наложенное на него патріархомъ Арсеніемъ. Историкъ развертываетъ предъ нами слёдующую картину. Когда Іосифъ изъявилъ согласіе снять эпитимію съ Михаида, то праздникъ Срфтенія Господня (1268 г.) былъ назначенъ такимъ днемъ, въ который торжественнымъ образомъ должно было произойти возсоединение съ церковию отлученнаго Арсениемъ грътника-императора. Наканунъ этого дня совершена была торжественная всенощная, въ которой принималь участие патріархь и всё архіерен, находившіеся въ столицѣ (а такихъ всегда было здѣсь мно-

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>) Впрочемъ не слѣдуетъ преувеличивать аскетизмъ Іосифа. Пахниеръ говоритъ, что патріархъ «душевно расположенъ былъ къ монашеской жизни, проводимой въ постахъ, въ питъв воды, но при этомъ историкъ прибавляетъ ограничительное: «когда нужно».

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>) Пахимера. Царствованіе Миханла, кн. IV, гл. 23. Сходно съ Пахимеромъ характеризуетъ Іосифа н Ефремій. Ephraemii. De imperatoribus et patriarchis, p. 413. Edit. Bonn.

го); церковь была великолѣпно освѣщена, пѣніе было самое искусное, возносились особыя эвтении за царя, въроятно, въ нихъ испрашивалось прощеніе прегръшившему царю. Такимъ-же образомъ совершена была на другой день и литургія. Наконецъ наступилъ самый акть принятія даря въ лоно церкви. Отверзлись царскія двери-и взору присутствующихъ открылся цёлый соных архіереевь, окружавшихь св. престоль. Начинается знаменательный акть. Императоръ подходитъ къ царскимъ дверямъ, позади его видна великолбиная свита-всъ правительственныя лица Византін, сенать, блестящая лейбгвардія. Царь снимаеть съ своей головы діадему (калиптру), повергается къ ногамъ патріарха, громогласно исповёдуеть свой тяжкій грёхъ (а грёхъ этотъ, какъ мы знаемъ, состояль вь томь, что императорь сначала отстраниль, а потомъ ослёпилъ и заключилъ законнаго вёнценосца Византійскаго отрока Іоанна), пламенно просить прощенія. Патріархъ держить въ правой рукѣ грамоту съ формулою прощенія, подробно излагаетъ во всеуслышаніе-въ чемъ именно заключается грёхъ императора-и громогласно даеть ему разрътение и отпущеніе. Но это еще не конець дела. Затёмъ Палеологь подходить къ другому, третьему, пятому, десятому архіерею, всёмъ бросается имъ въ ноги, и у всёхъ нихъ вымаливаетъ прощеніе. Архіерен по очереди читають вышеуказанную грамоту и дають отпущение гръха императору. Многие, по словамъ историка, при этомъ зрёлищё проливали слезы состраданія. <sup>118</sup>) Картина трогательная. Нужно впрочемъ полагать, что дёло происходило такъ, какъ напередъ было условлено между патріархомъ и царемъ. Притомъ какъ ни трогательна картина, мы однако же не

<sup>118)</sup> Пахимера, вн. IV., гл. 25.

думаемъ считать ее какимъ либо проявленіемъ 1уховной силы и мощи Византійскаго патріарха особенности патріарха Іосифа. Весь этоть торвъ жественный акть понадобился — не для удовлетворенія какихъ либо дисциплинарныхъ требованій, предъявленныхъ патріархомъ, а для того, чтобы заставить народъ, массу, наконецъ забыть грфхи царя, о которыхъ такъ много было непріятнаго для правительства говора народнаго. Пахимеръ замѣчаеть, что Іосифъ «умѣлъ подойти въ сильнымъ правителямъ», т. е. умблъ входеть въ вхъ виды и интересы, не особенно заботясь о какихъ-либо высшихъ интересахъ. Не даромъ же прощеніе Михаила, совершенное Іосифомъ, далеко не всёхъ успокоило на счеть паря. Нашлось много лиць, которыя стали считать патріарха потворщикомъ... 119) Въ сущности такія лица не обманывались, если догадывались, что разрѣшеніе грѣха дарскаго было не больше, какъ парадной церемоніей. — Повидимому факть оставленія Іосифомъ патріаршей казедры рисуеть намъ личность этого архипастыря съ лучшей стороны: онъ долженъ былъ повинуть ваеедру, потому что не хотвлъ соглашаться на унію (Ліонскую) съ Римомъ, и значитъ проявиль пастырскую ревность. Но въ дъйствительности и на этоть разъ патріархъ остался вѣренъ своему характеру-плыть по теченію. Іосифъ хотвлъ какъто такъ устроить — и не принять унію, и остаться въ патріархахъ; но когда такая комбинація не удалась, то хотя онъ и оставляетъ каоедру, 180) но съ такою неохотою, которая свидётельствуеть, что Іосифъ былъ чёмъ угодно, но не «столпомъ православія» 191). Вто-

119) Пахимера, кн. IV, гл. 28.

<sup>120</sup>) Все это ясно открывается изъ разсказа Пахимера, кн. V, гл. 17. 22,

<sup>121</sup>) Какъ его совершенно напрасно именуетъ Ефремій. Ерhraemii, p. 412. 414. ричное патріаршество Іосифа падаетъ уже на время преемника Михаилова Андроника, но, какъ мы замѣтили выше, — Іосифъ снова призванъ былъ на Византійскую казедру какъ булто единственно для того, чтобы съ честію умереть...<sup>198</sup>).

- 346 -

Патріархъ Іоаннъ Веккъ (1275—1282 г.).—Онъ вступилъ на патріаршую каеедру, когда Іосифъ сошель съ этой казедры, не желая быть прямымъ пособникомъ Михаила Палеолога по введенію уніи въ Греческой церкви. Иныхъ взглядовъ на унію держался «хартофилансъ великой церкви» Венкъ, и потому ему, какъ человъку способному дъйствовать въ интересахъ времени, и предоставлена была казедра послё Іосифа. Было бы напрасно думать, что Веккъ сраву-же сдёлался сторонникомъ уніи. Прежде чёмъ войти въ виды императора, Веккъ переживаеть нелегкій душевный кризись, который однакожь разрышился не такъ, какъ было бы желательно въ интересахъ церкви. Веккъ сначала противился волё царской, долго не соглашался поддерживать уніонныя стремленія Михаила Палеолога. За это сильно гибвался на него императоръ; мало того: бросилъ его въ смрадную тюрьму и притомъ не одного, а со всёми родственниками его. Но и находясь въ такомъ тяжкомъ положения. Веккъ не вдругъ пошатнулся въ православія. Въ этомъ случай на него имёло большое вліяніе чтеніе сочиненій тогдашняго греческаго ученаго и аскета Нивифора Влеммида <sup>198</sup>), воторый несомнённо склонялся къ уніи и въ такомъ родё писалъ еще раньше Ліонскаго собора. Императоръ устроиль такъ, что сочиненія такого достойнаго мужа, какъ Влеммидъ, доставлены были Векку въ тем-

123) О немъ мы уже не разъ упоминали выше.

<sup>199)</sup> Григоры, кн. VI, гл. 1.

ницу. Ознакомившись съ этими сочиненіями, Веккъ совершенно перемѣнилъ свои возврѣнія. «И вотъ тотъ. кто былъ обоюдоострымъ мечемъ противъ латинянъ --- говоритъ историкъ Григора --- обратившись въ противную сторону, для нея-же подготовлялъ побѣду» 184). Іоаннъ Веккъ не сдёлался впрочемъ полнымъ латиняниномъ. Онъ сталъ сторонникомъ такъ называемаго въ Византіи ученія объ «экономіи», vченія, которое примѣнялось здѣсь всегда, когда нужно было какому либо неблаговидному общественному дёлу дать благовидную личину 195). Какъ понималъ это ученіе объ «экономіи» Веккъ, это онъ выразилъ въ одномъ изъ своихъ сочиненій, гдъ онъ такъ разсуждаетъ: «нашимъ (свят.) отцамъ было извъстно слово «экономія» и илея этимъ словомъ выражаемая, они оставили намъ письменныя увёщанія. въ которыхъ боголюбезно ратуя за единение церквей, и ласъ своихъ потомковъ, какъ-бы поощряютъ къ подобной ревности; поэтому, мы имбемъ право считаться настоящими учениками этихъ отцовъ, мы по боголюбезной ревности держащиеся этой экономии. Мое слово подтвердеть св. Асанасій, который въ своемъ посланія къ Антіохійцамъ доподлинно преподаеть, какъ преврасно и въ высшей степени боголюбезно оставлять безъ вниманія разности въ словахъ, лишь-бы только братья были согласны другъ съ другомъ въ мысляхъ. И что особенно замѣчательно, такъ это то, что св. мужъ говорить здёсь не о другихъ какихъ либо, а о тъхъ-же самыхъ народахъ и церквахъ, о которыхъ и у насъ ричь. Под-

<sup>125)</sup> Какъ понимали другіе, раньше XIII в., ученіе объ экономін, см. сочиненіе *А. Лебедева*: «Исторія Константинопольскихъ соборовъ IX вѣка», стр. 9—10 (Москва. 1888).

<sup>124)</sup> Григоры, кн. V, гл. 2. Пахимера, кн. V, гл. 13-16.

тверждаеть мое слово и Василій Великій, удерживавшійся нѣкоторое время прилагать наименованіе «Богь» къ Животворящему Духу, имвя въ виду единеніе братій и нёкоторую прекрасную «экономію». Полтверждаеть мое слово великій Максимъ (исповёлникъ), свидетельствующій, что св. отцы часто делали уступки относительно выражений, но никогла относительно мыслей, такъ какъ тайна нашего спасения не въ буквахъ, а въ мысляхъ и делахъ. Все эти отцы (а Веккъ еще именчеть Григорія Богослова, Діонисія Ареопагита) охранители, точные блюстители нашей вёры, подтвердять мое слово, воторымь я утверждаю, что нападающіе на изначальную «экономію», являются врагами этихъ отцовъ». Отсюда Веккъ выводить между прочимъ то заключение, что не слёдчетъ спорить съ латинянами по вопросу объ исхождении Духа Святаго, если истолковывать это ученіе въ смысл'в исхожденія Св. Духа чрезь Сына 126). Веккъ былъ унить; но за исключениемъ этого грёха (правда тяжкаго), онъ является человѣкомъ, котораго нужно поставить въ ряду самыхъ лучшихъ патріарховъ изучаемой эпохи. Образованность Векка была широка и глубока-на рёдкость. Въ этомъ отношения изъ современниковъ едвали кто могъ съ нимъ равняться. По словамъ Пахимера, онъ отличался «ученостью», «краснорвчіемъ» и церковно-административною «опытностью» 187). Еще выше ставить Іоанна Векка Григора, онъ называетъ его «человѣкомъ умнымъ, питомцемъ враснорвчія и науки, надвленнымъ такнии дарами природы, какими никто изъ его современниковъ. Свободною и плавною рёчью, гиб-

126) Opera Ioanni Vecci: Migne, Gr. tom. 141, p. 868—869.
Санч. Христ. Чтеніе, 1889, т. 1, 583—584.
187) Пахниера, кв. V. гл. 24.

e

кимъ и въ высшей степени находчивымъ умомъ --всёмъ этимъ природа щедро надёлила его. какъ-бы для того, чтобъ его имя съ уваженіемъ произносили цари, правители и всѣ ученые». Но что особенно важно для нась: Веккъ быль прекраснымъ знатокомъ богословія. По выраженію историка: «по части знанія церковныхъ дагматовъ, всё казались предъ нимъ дътьми» 128). Характеръ Векка былъ въ значительной мвов благороденъ и не чужлъ гуманности. --- Никавое подозрѣніе не могло коснуться его высоко-нравственной личности. «Обвинять въ наклонности къ блудодѣянію — въ чемъ нѣкоторые осмѣливались обзинять патріарха, --- говоритъ Пахимеръ, скорѣе можно было бы Пелея (отца Ахиллесова, этого любимца боговъ) чёмъ Іоанна Векка; а возводить обвинение въ сребролюбін, можно было скорве на честивишаго изъ людей – Аристида, чёмъ на этого патріарха» 129). До времени патріаршества, Веккъ запималъ должность, какъ мы уже упомянули, хартофилакса т. е. завѣдывалъ канцеляріей синода и патріарха <sup>130</sup>). Уже въ этой должности онъ пріобрѣлъ громадное вліяніе. Имѣя власть налагать дисциплинарное взысканіе на священниковъ. Веккъ не щадилъ даже придворнаго духовенства. Разъ Веккъ, въ качествѣ хартофилакса, наложиль эпитимію на одно лице, принадлежащее къ придворному духовенству; такое дъйствіе раздражило императора, который говориль: «такъ поступать — значить наносить обиду самому

<sup>128)</sup> Григоры, кн. V, гл. 2.

<sup>129)</sup> Пахимера, кн. VI, гл. 10.

<sup>130)</sup> См. подробнѣе о должности хартофилакса: Н. А. Заозерскаго. Формы устройства восточной православной церкви (Правосл. Обозр. 1890, т. III, стр. 299 — 304); Барсова. Константинопольский патріархъ, стр. 270 — 275 (Петерб. 1878).

хозянну дворда» 131). Въ Константинопольскомъ синодъ не ръшалось ни одно дъло безъ участія Векка. какъ хартофилакса, такъ что нёкоторые, будучи недовольны вліяніемъ хартофилакса на дёла, говорили: «Іоаннъ Веккъ водить за носъ весь синодъ, который безъ него не знаетъ, что и дѣлать» 139). Вообще еще до своего патріаршества Веккъ пользовался величайшею извѣстностію 183). Понятно, насколько должно было возрасти вліяніе Іоанна Векка, когда онъ сталъ архипастыремъ столицы. Дъйствительно, это значение было очень велико, и что особенно важно, такъ это то, что своимъ вліяніемъ Веккъ пользовался, насколько могъ, къ торжеству нравственныхъ принциповъ и христіанской справедливости. Похвальная черта въ характеръ Векка. Одной изъ цълей своего архипастырскаго служения Веккъ поставляеть безпрестанное ходатайство предъ императоромъ, какъ за тѣхъ изъ пасоныхъ, кто нуждался въ помощи со сторопы царя: за убогихъ и страждущихъ болѣзнями, такъ и за такихъ, кто хотълъ прибъгать къ правосудію царя въ какомъ-либо судебномъ дёлё. Ходатайства патріарха предъ царемъ Михаиломъ были дёятельны, ревностны, а способы ходатайствъ отличались изобрётательностію. Если онъ ходатайствоваль за убогнать и больныхъ, то для того, чтобы сильние подийствовать на даря, прибъгалъ къ искусству актера: изображалъ изъ себя дряхлаго старца, нуждающагося въ помощи, или слёпца, требующаго покровительства. Иначе поступаль патріархь, если ему нужно было защитить предъ царемъ лице, обиженное судомъ. Веккъ, въ такомъ случай, отбиралъ отъ своихъ кліентовъ самыя

131) Пахимера, вн. III, гл. 24.

- 132) Ibid. BH. V. FJ. 13.
- 133) lbid. RH. V., rJ. 24.

подробныя свёдёнія объихъдёлё и, представъ предъ царемъ, разбиралъ предъ нимъ дѣло по правиламъ судопроизводства, являясь какъ-бы действительнымъ адвокатомъ. Неудивительно послё этого, если лица несчастныя и убогія исполнены были самой твердой вёры въ успёшность ходатайствъ патріарха. «На этого человъка, т. е. Векка, по словамъ Пахимера. многіе полагались съ такою-же увѣренностію, какъ-бы онъ самъ былъ царемъ». Кромъ пасомыхъ, Іоаннъ являлся предъ царемъ и съ ходатайствомъ по нуждамъ духовенства. Не можемъ отказать себъ въ удовольствіи привести одинъ-два примъра неусыпности патріарха въ предстательствѣ предъ ямператоромъ. Воть первый прим'връ. Былъ знойный лэтній день. Патріархъ отправляется къ вмператору; застають его спящамъ; терпъляво ждетъ его пробужденія. И вогда царь приняль его, ходатайствуеть за невинно осужденнаго. Царь отказываеть въ просьбъ патріарху. Веккъ настанваетъ на своемъ. Начались продолжительныя препирательства между главою государства и главою церкви. Наконецъ Веккъ объявляетъ, что онъ будетъ дъйствовать рёшительно; но и императоръ стоитъ на своемъ; онъ объявляетъ, что не простить обвиненнаго, что ни сдёлалъ-бы патріархъ. Тогда Веккъ восклицаеть: «чёмъ архіерен лучше поваровъ и конюховъ, которые слёпо повинуются вамъ во всемъ, чего ни захотите», кинулъ жезлъ къ ногамъ царя и ушелъ вонъ. Напрасно императоръ посылаеть догонять патріарха, Веккъ не пошель къ царю. Патріархъ чуть не рышился покинуть ванедру. Другой случай. Веккъ напрасно хотёлъ обратить милосердіе государя на какого-то несчастнаго человѣка. Царь отвёчаль все отказомъ. При такихъ обстоятельствахъ патріархъ пустился на хитрость. Былъ правдникъ, царь явился къ литургін. При окончаній ея

началась раздача антидора. Отворились царскія врата. Вышелъ патріархъ съ антидоромъ. Подходить царь и протягиваеть руку, но патріархъ, взявъ предназначенную для царя частицу, удерживаеть ее въ своей рукв. Всв присутствующіе видять необывновенное зрѣлище. Съ одной стороны, царская рука протянута, а, съ другой, рука патріарха остается неподвижна. Веккъ просить царя за того обиженнаго, за котораго онъ просилъ уже не разъ. Царь упорствуеть, патріархъ настанваеть. Зрители изумлены и не знають, что подумать <sup>134</sup>). Вообще Веккъ не завалъ царю покоя своимъ предстательствомъ. Поэтому назначенъ былъ опредбленный день въ неаблю, который исключительно назначался на то. чтобы патріархъ могъ безпрепятственно являться къ императору съ своими просьбами за разныхъ липъ. Описывая деятельность Векка, православный историкъ Пахимеръ восклицаеть: «сколько добра получили люди отъ такой заботливости патріарха» <sup>135</sup>). А замѣтимъ, что дёло происходить при такомъ строптивомъ и черствомъ по сердцу царѣ, какъ Миханлъ Палеологъ. Историкъ Григора очень высоко ставить положение Векка при сейчасъ названномъ императорѣ; онъ говорить, что Веккъ «сдёлался для царя всёмъ --- и язывомъ, и рукою и тростью скорописца» <sup>136</sup>). И однакожь, не смотря на это, между царемъ и патріархомъ происходять не разъ столкновенія, --- виною которыхъ отнюдь не самъ Веккъ, столкновенія, имѣвшія послёдствіемъ очень крупныя непріятности для архипастыря 137). — По внёшности Веккъ отличался величавою красотой; объ его наружности дошли до

- 136) Григоры, вн. V, гл. 2 (fin).
- 137) Пахимера, кн. VI, 10-13; 17. См. выше «очеркъ» IV.

<sup>134)</sup> Пахимера, вн. V, гл. 24.

<sup>135)</sup> Ibidem, rz. 25.

насъ, какъ письменныя извёстія, такъ и живописныя указанія <sup>138</sup>).

Іоаннъ Веккъ былъ низвергнуть съ каоедры вскорѣ по вступленіи на императорскій престолъ Андроника Старшаго,. наслёдника Михаила Палеолога, — Андроника, который былъ ревностнымъ приверженцемъ православія и врагомъ уніи съ Латинянами. По низверженіи Веккъ влачилъ печальную жизнь: онъ сначала былъ заключенъ въ монастырь, потомъ сосланъ въ ссылку и заключенъ въ крѣпость въ тюрьму, гдѣ и умеръ (1298 †) <sup>189</sup>). О печальной судьбѣ, постигшей его по низложеніи, Веккъ и самъ говорилъ въ своемъ «духовномъ завѣщаніи» <sup>140</sup>).

138) Григора говорить о пріятной и впушительной наружности патріарха и его высокомъ рость (кн. V, гл. 2). У Купера (Ad histor. patriarch. cap. 110, p. 167) встръчаемъ рисуновъ, изображающій Іоанна Векка (рисуновъ этотъ взять Куперонъ изъ евхологія Гоара). На рисункъ Веккъ изображень въ стоячемъ положения: пова его свободна, онъ нѣсколько избоченияся влёво (оть зрителя). Лице серьезное и выразительное. На головѣ его надътъ невысокій клобукъ въ родъ теперешняго единовърческаго, но онъ имъетъ видъ усъченнаго конуса. Въ правой рукъ Векка архіерейскій жезль. при чемъ верхъ его образують двѣ, обращенныя одна въ другой, головы змія. На Веккѣ хитонъ въ родѣ подрясника, но, только уже и застегнуть на множество пуговицъ сверху почти до колѣнъ. На плечахъ мантія съ полосами, довольно короткая, открывающая всю переднюю сторону хитона. Въ лёвой руке его шляпа, похожая на теперешнія широкополыя мужскія шляпы, съ нвображеніемъ креста, покрывающимъ верхъ шляпы, и съ двумя шерокими лентами съ задней стороны, въроятно для врасоты. Объ архіерейской древней шляпъ, ея форыт, цвтть и употреблении см. у Е. Е. Голубинскаго. Исторія Русской церкви. Первая половина, стр. 480-481.

<sup>139</sup>) Pachymeris. De Andronico Palaeol. Lib. I, cap. 4 (p. 19); liq. III; cap. 29 (p. 270). Edit. Bonn.

<sup>140</sup>) Téstamentum Vecci (Migne, Gr. tom. 141, р. 1029-1031). Здъсь-же Веккъ объявляеть, что онъ до смерти пре-

 $\mathbf{23}$ 

Преемникомъ знаменитаго Іоанна Векка, если не считать второго патріаршества Іосифа, продолжавшагося неполныхъ три мъсяца, былъ тоже извъстный богословъ конца XIII въка Григорій (въ міру— Георгій) Кипрскій (1283—1289 г.). Григорій на-

быль върень уніи и присоединился въ этому движенію совершенно искренно. --- Кромъ духовнаго завъщанія. Веккъ написаль значительное число сочинений (они занимають итсто въ 141 томъ Миня, отъ 15 до 1031 стр.). Подробное разсмотрение ихъ возможно лишь въ отлельной монографии. поэтому въ нашихъ очеркахъ ограничимся лишь краткими замъчаніями о произведеніяхъ унита-патріарха. Какъ и естественно, сочиненія Векка посвящены исключительно вопросу объ уніи съ Латинянами и разъясненію главнъйшаго изъ латнескихъ заблужденій — ученію объ исхожденіи Св. Духа и оть Сына. У Векка есть сочинения, въ которыхъ онъ разбирасть вст возможныя возраженія и неправниьности касательно этого ученія, — равумбется, авторъ направляеть свою речь въ польку латинскаго догмата (Migne, p. 157-276); есть также у него сочинения, въ которыхъ сделанъ сводъ святоотеческихъ свидетельствъ объ исхождении Духа Святаго -- опять рвчь клонится въ ту-же пользу (р. 613-725). Въ особенности у Векка много такихъ сочинений, въ которыхъ онъ встунаеть въ полемику съ различными прежними писателями и современниками. Изъ прежнихъ писателей Веккъ съ особеннымъ вниманіемъ, какъ и слёдуеть ожидать, --- останавливается на натріархѣ Фотін. Ему онъ посвящаеть отдѣльныя сочиненія: (напр., Refutatio libri Photii de processione spiriti sancti, р. 725-863). Онъ пересказываеть исторію Фотія совершенно въ паискомъ духѣ (р. 925-941). Кромѣ того по поводу ученія Фотія Веккъ говорить весьма нер'єдко и при другихъ случаяхъ. Вообще, можетъ быть предметонъ отдельной диссертации тема: объ отношения Векка въ Фотию. Изъ прежнихъ писателей Веккъ разбираетъ еще Өсофилакта Болгарскаго (XI в.), Никодая Метонскаго (XII в., р. 15-156), Андроника Каматира, друнгарія, жившаго при Манунлѣ Комният и писавшаго противъ Латинянъ по поводу прибытія папскихъ пословъ въ Византію съ цёлію переговоровъ о соединенія дерквей (р. 395-613). Много пришлось бороться Векку противъ различныхъ современныхъ возражателей по зывается Квирскамъ потому, что онъ родился на островь Кипра. Какъ Іосифъ быль выбранъ на мысто Векка потому, что онъ проявнят ревность противъ унін (хотя и не очень сильную), такъ и Григорій быль небрань потому, что были основанія полагать, что онъ не другъ унін. До посвященія въ патріадхи Григорій не быль ни клирикомъ, ни монахомъ. Только предъ посвященіемъ въ патріархи. онъ принялъ монашество и прошелъ всѣ iepapxuческія степени 141). Не смотря на то, что Григорій предъ патріаршествомъ не носиль духовнаго сана, ему поручено было управление церковью, прежде чёмъ онъ сталъ настоящемъ патріархомъ 142). Значить, онъ пользовался большимъ уваженіемъ у императора Андроника Старшаго. Действительно, онъ выделялся въ ряду своихъ современниковъ образованностію. Его

поводу унін. Такъ онъ писалъ противъ Өеодора, епископа Сугдейскаго (р. 289-387), Константина Мелитиніота (р. 337-395), Григорія (Георгія) Книрскаго. (Сочиненія Веква противъ Григорія Книрскаго недавно переведены на русскій языкъ профессоромъ И. Е. Тронцкимъ, въ Хр. Чтенін за 1889 г., т. I и II-й, въ статьяхъ подъ заглавіемъ: «Къ исторіп споровъ по вопросу объ исхожденія Св. Духа». Переведены два следующія сочнненія Векка: «Ответы І—-ІІ на свитокъ Кипрскаго противъ новоявленныхъ его сресей», т. I, стр. 581-605. Confer: Migne, р. 863-895; томъ II, стр. 520-545. Confer: Migne, р. 895-926), противъ великаго эконома Ксифилина (р. 281-289). Веккъ писалъ почтительное письмо къ современному ему папѣ Іоанну XXIписьмо благодарственное по случаю состоявшейся унія (р. 943). Писаль Веккь и по случаю низвержения его съ казедры, въ защиту своей личности и главнымъ образомъ своего ученія (р. 949-969. Здъсь авторъ неръдко совершенно откровенно говорить о тёхь великихь смутахь, какія вызвала унія на Востокъ, р. 949. 951).

141) Pachymeris. De Andronico, lib. I, сар. 44. Григоры. Визант. Истор. ин. VI, гл. 1.

142) Григоры. Ibidem.

23\*

считали «человѣкомъ извѣстнымъ по учености» 143). И такой отзывъ справедливъ. Григорій заявилъ себя составленіемъ нёсколькихъ сочиненій, какъ догматическаго, такъ и ораторскаго характера. Кромѣ того, какъ человѣкъ образованный, онъ лучшими людьми счеталь тёхь, воторые отличались ученостію; такихь лиць онь считаль первыми между іереями и архіереями, если находиль ихъ въ духовенствѣ 144). Время, въ которое пришлось править Григорію церковію, было очень сиутнымъ. Разделенія въ Византійской церкви, возникшія изъ-за низверженія патріарха Арсенія, а также изъ за уніи не позволяли надвяться на счастливое патріаршествованіе Григорія. Такъ и случилось. Хотя первое время Григорій правилъ церковію довольно спокойно; но это спокойствіе сивнилось такимъ волненіемъ, которое низвергло Григорія съ канедры. Причинъ TABOTO волненія было много. Олна изъ Такихъ IDZзаключалась въ прошлой исторія Григорія чинъ Кипрскаго. Въ царствование Михаила Палеолога Григорій среди уніоннаго движенія показалъ себя сторонникомъ унін 145). Правда, можно полагать, что Григорій принадлежаль къ партіи уніонной неискренно, а изъ страха навлечь на себя гнъвъ императорскій, тяжесть котораго могь онь наблюдать ежедневно на сотняхъ и тысячахъ ревностныхъ противникахъ уніи; а потому онъ легко могъ перейти при Андроникъ на сторону ревнителей православія 146). Но въ послёдствін, кому нужно было, припомнили, что Григорій некоторое время стояль за унію. Это

<sup>146</sup>) Проф. Тронцкаго. Къ исторін споровъ объ исхожденіи Св. Духа. Христ. Чтен. 1889, т. II, 283.

<sup>143)</sup> Pachym. ibid. Григоры, lbid.

<sup>144)</sup> Григоры, вн. VI, гл. 4.

<sup>145)</sup> Пахимера. О Миханлъ Палеол. V, 12. 14. Григоры, V, 2.

обстоятельство, конечно, послужело съ течениемъ времени-во вредъ Григорію. Затвиъ, приверженцы патріарха Арсенія, не находя въ Григорія того. чего они ожидали отъ него-признания значения ихъ притязаній, — волновались сами, волновали и другихъ 167). Но самымъ главнымъ виновникомъ непріятностей и тяжкихъ безповойствъ для патріарха сделался Вевкъ. За приверженность къ уніи, Векка не разъ судили на соборѣ. Самое разбирательство дѣла Векка, въ присутствій самого этого экс-патріарха, было неблагопріятно для интересовъ Григорія: краснорёчивый, ловкій, ученый Веккъ своими объясненіями производилъ впечатлёніе, не всегда выгодное для враговъ унія <sup>148</sup>). Но все это еще не большая бѣда. Истинное несчастіе для Григорія началось посл'в того, какъ этоть патріархъ, по окончанія одного собора противъ Векка, обнародовалъ свое сочинение, подъ заглавіемъ: «изложеніе свитка» (томоса) вѣры про-(это въ существъ дъла было сотивъ Векка» борное опредёленіе, изложенное однако-же патріархомъ, почему оно и можеть быть разсматриваемо какъ сочинение Григорія). Въ этомъ произведенін Григорій позволиль себя насколько разкихь отзывовъ о Веккъ, напр., здъсь читаемъ: «вы присные Богу (православные) продолжайте отвращаться и гнушаться на ряду съ другими враждебными истиве логматами и порождений Векка. Отвращайтесь и его самого и его послёдователей, изрыгавшихъ вмёстё съ нымъ его хулы»<sup>149</sup>). Веккъ не пропустилъ безъ вниманія такого порицанія своей личности. Противъ

<sup>147)</sup> Pachymeris. De Andronico. Lib. I, cap. 21.

<sup>148)</sup> Григоры, вн. VI, гл. 2.

<sup>149) «</sup>Изложеніе свитка в'яры» въ русск. переводѣ проф. Троицкаго можно находить въ Христ. Чт. 1889. т. І, 344— 366 (365).

«неложенія свитка» онъ нацисаль (въ 1287 или, 1288 г.) своє сочиненіе, въ которомъ всячески порицаеть Григорія. Напримбръ, Веккъ писаль: «нужно раскрыть, что глава новоявленной ересн не принадлевить къ числу вровныхъ чадъ церкви, а напротивъ есть незаконный и чужный ся болёзней плодъ». «Этихъ немногихъ словъ---продолжаетъ ав-торъ-лостаточно, чтобы понять, о конъ влеть рачь: ны узнаемы изъ нихъ, что зло прийло къ намъ изъ. ва моря (наз Книра то есть); что это заморский звёрь, прожорлными кить, возставший отъ Кипра». «Кипрянень этоть эхидный, не предъ чёмь не останавливающійся человёкъ, потому ли, что привыкъ бол--тать своимъ языкомъ, или только для того, чтобы вымёстить свою влобу, изблеваль много хульнаго, равно какъ не мало повредниъ истину» 18. Тотъ-же полемисть въ томъ-же сочинения ниже, протестуя протявь отлученія, которому подвергаеть въ своемъ -свиткь Григорій Векка и его сотоварищей. пишеть: «въ самомъ деле: кто и кого отсёкаеть отъ церкви? Кровныхъ ея дётей (т. е. Византийцевъ) отсекаеть незавоннорожденный (т. е. островитянивъ) и навязывающійся ей въ родство. Пастырей отлучаеть отв стада Христова волят, исключаеть священниковь изъ сониа. -священниковь человёкь, не имёющій священства» 151). Веккъ и на этомъ не останавливается. Воспользовав--шись другниз случаень, онь пишеть новое сочиневіе протявъ Григорія, въ которомъ тоже всячески позореть патріарха; 152) онъ называеть его богословскія. разсужденія «дурачествами»; находить, что единст-

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup>) Іоанна Векка «Отвѣтъ на свитокъ». Христ. Чт. 1889, т. 1, 582. Слич. выше прим. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup>) Очевидно, Веккъ по разнымъ основаніямъ не хочетъ. признавать Григорія епископомъ. Ibidem, стр. 604.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup>) Христ. Чт. 1889, т. II. 280.

венною цёлію отлученій, произносимыхъ Григоріемъ, служить воть что: «онъ какъ-бы желаеть возможно большее число людей убедить въ томъ, что ему нёть никавого дела 10 благочестія» <sup>183</sup>). Нужно сказать. что полемика Векка, при всёхъ ся крайностяхъ нийла нѣвоторое право на существованіе. Григорій, въ борьбё съ унитами, началъ рёшительно и съ негодованіемъ отвергать даже правильное пониманіе формулы: «Духъ Святый исходить оть Отца чрезъ Сына», т. е. сталь отвергать даже то толкование этого ученія, которое впослёлствія принято было православными защитниками вёры на соборё Флорентійскомъ 154). Напрасно Григорій старался оправдаться и писаль противъ Векка 135). Его авторитеть, и какъ ученаго богослова, и какъ вселенскаго патріарха, началъ колебаться. Веккъ не довольствовался литературною полемикою противъ Григорія; онъ присоединыль къ ней распространение слуховъ неблагопріятныхъ для патріарха. Напримёръ, утверждаль, что Григорій родомъ не Грекъ, а человѣкъ Латинской расы, что онъ будто-бы и по одежде и по языку остается чужестранцень 186). Діла Григорія пошли плохо. Годы 1287-9 проходять для него въ печаляхъ и разочаровании. Даже друзья его, на которыхъ онъ возлагаль самыя лучшія надежды, которыхь онь даже призываеть придти изъ провинціи въ Константинополь для борьбы со врагами и которымъ поэтому писаль: «посившите сюда сами для утвержденія непорочной вёры христіанской» 137), даже и эти друзья

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup>) Векка, (второе слово) «въ отвътъ на свитокъ». Христ. Чтен. 1889, т. II, 520. 544. Слич. выше прим. 42.

<sup>154)</sup> Христ. Чтеніе, ibid. I, 340.

<sup>155)</sup> Объ этихъ сочиненияхъ упомянемъ ниже.

<sup>156)</sup> Pachymeris. De Andronico, lib. I, cap. 33.

<sup>157)</sup> Письмо это надано Димитракопуломъ. См. проф. Троицкаго: «Арсеній» и пр. Христ. Чтен. 1871, т. І. 1086—1088.

отшатнулись отъ Григорія Кипрскаго 158). Положеніе патріарха стало невыносимымъ. Воть какъ самъ онъ впослёдствія описываеть трудность своего подоженія. «Церковь была полна всякихъ смутъ и безпорядковъ, всёмъ хотёлось въ ней начальствовать и прелинсывать законы. а быть подначальными и подчиняться божественнымъ законамъ никто не хотвлъ, такъ-что къ тогдашнему ся положенію было вполнё примёнимо и оказывалось совершенно справедливымъ извѣстное изречение Платона, что «не для всёхъ полезна свобода, а невоторымъ полезно рабство и жизнь подъ страхомъ» (Платонъ). Среди такой-то путаницы въ дълахъ, будучи поставленъ въ самый центръ ся. я попаль въ сферу власти, какъ бы на какую нибудь напасть и имблъ душу постоянно удрученную всёмъ этимъ» 189)? Затруднительное, даже безвыходное положение, въ которомъ очутныся патріархъ Григорій, побуждаеть его обратиться чрезъ письмо за содействіемъ въ самому императору Андронику Старшему. Это письмо одинъ изъ интересненияхъ памятниковъ вонца XIII въва, рисующій живыми чертами значительное разстройство дбль въ церкви и государствѣ. Описывая положение церкви, корреспонденть говорить: «сколько вдругъ постигло насъ напастей, ужасовъ, треволненій». Исчисляя различныхъ виновниковъ церковныхъ безпорядковъ, Григорій первое ибсто отводить въ этомъ отношенія неувротимому полемисту Векку. «Многіе были ошеломлены грамотой, составленной Веккомъ, и назван-

<sup>158</sup>) Григоры. VI, 4.

<sup>159</sup>) Изъ автобіографін Григорія, существующей, кромѣ греческаго подлинника, въ переводахъ—латинскомъ, нѣмецкомъ, русскомъ. См. переводъ ел у проф. Троицкаго: Хр. Чт. 1870, т. II, стр. 175. Confer: Migne, tom. 142, р. 28—29.

ной имъ энцикликой, грамотой 166), которую онъ прислалъ въ огромномъ количестве для раздачи всемъ. если можно. Городъ (Византія) раздёлился на два лагеря» <sup>161</sup>). Въ виду неурядицъ церковныхъ Григорій проснть царя поскорйе собрать соборь, -- поскорве «для того, чтобы зло не успёло распространиться чрезчуръ, и чтобъ спасение обканутыхъ не сдёлалось слишкомъ затруднительнымъ» 162). Заботливость Григорія о церкви въ существе дела была заботливостью его о самомъ себѣ. Но на рлду съ этимъ въ тоиъ-же письмё встрёчается нёсколько интересныхъ **указаній** на грабительство, учиняемое надъ народомъ. Видно, что патріархъ не думалъ только о самомъ себѣ. но принималъ къ сердцу благо общества. Патріархъ указываетъ, что если царь находится гайлебо за предёлами столицы, то завёлывающіе царскимъ столомъ начинають грабить наролъ въ сосёлнихъ мёстностяхъ, вымогая и захватывая у крестьянъ птицъ, просять и другую живность. Всего нахватывають множество для того, чтобы перепродать на сторону то, что оважется излишнимъ для кухни. Патріархъ просить царя положить предёль безобразію. Еще болёе онъ возмущенъ грабительствомъ въ отношеніи народа, допускавшемся въ самой столиць. Въ примёрь патріархь безбоязненно указываеть случан изъ практики какого-то очень важнаго лица въ Константинополъ-деспота Іоанна. Григорій самъ видълъвоть что происходило. Какой-то погонщикъ скота

.

<sup>160)</sup> Это конечно есть ничто другое, какъ отвътъ Векка на свитокъ — съ этимъ произведеніемъ экс-патріарха мы уже знакомы.

<sup>161)</sup> Письмо Григорія къ Андровику въ переводѣ проф. Троицкаго. Христ. Чтен. 1870, II, 512. О немъ нѣсколько словъ— ниже.

<sup>162)</sup> Ibid. 514.

пригналь стадо овець въ шестьсоть головь въ воротамъ города; но едва стадо приблизилось къ городу, какъ слуги деспота Іоавна захотвли отнять у скотопромышленника четвертую часть всего свота. Слухъ о происшествія дошель до городскаго префекта, и этоть послаль полицейскихь для возстановленія порядка. Но витесто порядка вышелъ пушій безпорядокъ. Слуги деспота поколотили полицейскихъ. Стадо на ночь осталось за воротами. Но съ разсветомъ появился тутъ самъ деспотъ и приказалъ отнять у скотопромышленника 200 овець. Случай возмутительный! Разсказывая объ этомъ дарю, патріархъ прибавляеть: «повсюду слышится ропоть и негодование» 163). Эти сообщения патріарха о безпорядкахъ, выражавшихся въ грабительствѣ народа, потому особенно заслуживають вниманія, что Григорій, не смотря на множество личныхъ непріятностей и церковныхъ смутъ, не забываетъ и объ исполнение своихъ нравственныхъ обязанностей въ отношения къ государству и обществу. Это свидвтельствуеть о высотв и благородствв характера Константинопольскаго архипастыря. Но на Андроника письмо Григорія Кипрскаго, кажется, не произвело впечатлёнія. Царь не думаль оказывать помощи несчастному патріарху, и ему ничего не оставалось. дёлать, какъ выдти въ отставку. «Когда Григорій увидаль, --- говорить Григора, ---что и самые надежные и любимые имъ люди вооружились противъ него, и что никто ему уже не помогаетъ-ни царь, ни другой вто изъ людей сильныхъ, то, наконецъ, призналъ это судомъ Божінмъ, свыше ему опредъленнымъ. Онъ удалился на покой въ монастырь» 164).

<sup>163</sup>) Ibidem, crp. 516-518.

<sup>164</sup>) Григоры, VI, 4. Conf. Pachymeris. De Andronico, lib. II, cap. 6. Такъ кончилось патріаршество Григорія Кипрскаго, человвка во многихъ отношеніяхъ достойнаго. He легно было править разнузданной Византieй <sup>165</sup>). 1'

165) Григорію Кипрскому чрезвычайно посчастливилось въ русской литературъ въ томъ отношения, что почти всъ его сочниения появниксь въ прекрасномъ отечественномъ переводъ. Этимъ русская науба одолжена трудолюбію двухъ нашихъ ученыхь: проф. И. Е. Тронцкаго и византиста-ветерана о. Архимандрита (Замконоспасскаго монастыря) Арсевін. Первымъ наъ названныхъ ученыхъ переведены слъдующія сочиненія Григорія: 1) Трактать объ исхожденіи Святаго Духа (антирретикъ) (Христ. Чт. 1889, т. II, стр. 288-352. Мідne, tom. 142, р. 269-300; латинскаго перевода нать). Сочинение это написано противъ уни и появилось до Григоріева натріаршества-еще въ парствованіе Миханла Палеолога (Христ. Чт. ibid. 282). 2) Изложение свитва (томоса) въры противъ Векка (ibid. томъ I, 344-366. Migne. ibid. р. 233-246, опять безъ латинскаго перевода). О содержавін и зваченія этого сочнаенія било сказано выше, въ тексть. Изданіе Григоріємъ «наложенія свитка» относится въ 1287 ни 1288 году. 3) Послание въ императору Андрониву Пазеологу противъ митров. Ефессиато Іоанна Хилы и Марка (ibid. I, 867-369. Migne, p. 267-270; опять безъ затинскаго перевода). 4) Исповъдание, составленное послъ того, какъ случнась возстание противъ него (Григорія) влиривовъ и пр. (ibid. т. I, 370-377. Мідпе, 247-252; тоже безъ латинскаго перевода). 5) Ацелогія (общая) противъ нанадокъ на его свитовъ (ibid. IL, 545-570. Migne, р. 251-270; бевъ латинскаго-же перевода). Сочинения Григория, означенныя подъ Ж 3-5, написаны авторомъ подъ конецъ его патріариюства-въ 1288-1289 годахъ. Всѣ вообще вышеупожянутыя сочинения трактують по вопросу объ исхождении Святаго Духа. 6) Письмо въ императору Андронику Палеологу (Христ. Чтевіе, 1870, II, 511-518. Въ патрологія Миня этого инсьма нёть. Переводчикомъ оно язато изъ отдельнаго Франкфуртскаго изданія Маттіз). Съ содержанісив этого инсьма мы уже отчасти познакомили читателя выше. Шисьмо, очевидно, написано въ разгаръ борьбы Григорія съ Веккомъ, т. е. въ концѣ патріаршества перваго. 7) Автобіографія Гриropis Ruspenaro (ibid. 1870, т. II, 164-177. Migne. tom.

. 1 E.

Послѣ Григорія Кипрскаго патріаршую казедру въ Константинополѣ занимаеть Аванасій I. Онъ дважды выходилъ на эту казедру и дважды оставлялъ ее, и умеръ не патріархомъ. Мы разсмотримъ

142. р. 19-30 съ латинскимъ переводомъ и подробнымъ комментаріемъ (р. 31-47) Де-Рубенса. Русскій переводчикъ имѣетъ въ виду отдѣльное изданіе Маттіэ). Съ этимъ произведеніемъ Григорія отчасти мы познакомились, но съ нимъ же будень нивть дело еще разъ ниже. «Автобіографія» Григорія, ніть сомнівнія, составлена нить уже по оставленія патріаршаго престода— на поков.—О. Архимандритомъ Арсеніемъ въ греческомъ орнгиналѣ съ русскимъ переводомъ издана общирная проповёдь Григорія Кипрскаго: «похвальное слово Св. Евеннію епископу и чудотворцу Мадитскому (XI в.) (Чтенія въ Общ. люб. дух. просв. 1889 въ «приложеніи», стр. 1-70). Слово это до сихъ поръ не было нигдъ напечатано, и надано достопочтеннымъ внаантистомъ на основанін рукописи Московской Синодальной библіотеки. Она весьма интересно, и мы воспользуемся имъ въ одномъ изъ параграфовъ нашихъ очерковъ-ниже. По всёмъ признакамъ, оно написано Григоріемъ до патріаршества. Нельзя не выразить глубокой признательности трудолюбивому ученому за этоть подарокъ наукъ. - Непереведевныхъ сочинений Григорія остается немного, да и всё эти не им'яють большой научной цённости: безъ перевода остаются слёдующіе труды разсматриваемаго патріарха: 1) Похвальное слово великомученику Георгію (Migne, ibid. р. 299—345). Нужно полагать, что Григорій написаль это произведеніе еще будучи міряниномъ-въ похвалу Георгія, Никомилійскаго мученика Діоклитіанова гоненія, всятяствіе того, что онъ носнят до монашества имя Георгія, данное ему, втроятно, въ честь этого «ватаго. Оно повіствуеть о мученическихь подвигах» этого великомученика. Малое значение повъствования опредъляется уже тъкъ, что вообще сказание о мученикъ Георги не внесено въ собрание Рюннара. 2) Панегирияъ императору Миханлу Падеологу (Migne, 345-385). Панегирикъ весь состоить на общихъ фразъ и не имветъ исторической цвиности. По этому произеедению можно составить лишь превратное понятіе о Миханив. Уже встрвчающееся въ заглавія выраженіе: «Михаилу новому Константину» (т. е. Великому) выпервое и второе патріаршество Асанасія особо. Вы первый разъ онъ пробыль на каседрё четыре года (1289—1293). Патріаршествованіе Асанасія представляеть много интереснаго: оно можеть быть разсматриваемо какъ реакція по отношенію къ патріаршествованію Векка и Григорія Кипрскаго, лицъ отли-

чурно и непригоже. Написаво до патріаршества. З) Панегирикъ выператору Андровику Палеологу (сыну Миханла). (Migпе, 387-417). Такого-же достоинства, какъ и панегирикъ-Миханлу. Замбчательно одинакожъ, что авторъ именуетъ Андроника (какъ это дълаетъ поздъе и Григора, Виз. Ист. VIII, 8.) «жаркимъ любителемъ науки и философомъ» (р. 412). Можно утверждать, что оно произнесепо Григоріемъ (Георгіемъ)---міряниномъ, вскорѣ по вступленін Андроника на престолъ. 4) Письмо къ другу (Migne, р. 125-128). Написано вскорѣ по низвержении Григорія съ казедры и исполнено жалобъ на несправединость судьбы. У Григорія есть и еще нѣ. сколько сочиненій, но они свътскаго содержанія. Всъ сочиненія Григорія, не переведенныя на русскій языкъ, существують, кромѣ греческаго оригинала, въ латинскомъ переводѣ (у того-же Миня).-Правдивый отвывъ о своихъ сочивеніяхъ сдълалъ самъ Григорій въ своей извъстной «автобіографін». Онъ говоритъ: «что не всѣ мон произведенія отдѣданы съ однеаковой тщательностію, это само собою разумбется. Что замѣчаемъ мы у ремесленинковъ, то-же бываетъ и здѣсь: какъ ихъ последующія изделія бывають лучше предыдущихъ, вслёдствіе упражненія, такъ и у писателей и ригоровъ труды зрълыхъ лётъ бываютъ совершеннее первоначальныхъ. Что касается изложенія, то я не гонялся за изысканными формами, не ударялся и въ другую крайность-не писаль, какъ повсюду пишутъ; больше всего я хлопоталъ объ ясности, возвышенности и благодарствъ слога, добрыхъ правилахъ нравственности въ соединении съ нъкоторымъ благозвучіемъ». (Христ. Чт. 176. Migne, р. 29. См. высокій отвывъ Григоры (-VI, 1-) о литературныхъ достоинствахъ сочинений Григорія Кнпрскаго). О внутреннихъ качествахъ этихъ-же сочнненій, какъ произведеній образованнаго богословскаго ума, свидътельствуеть уже то обстоятельство, что почти всъ они переведены на русскій языкъ серьезными учеными.

чавшихся широтою взглядовъ. Но какъ ни интересно время патріарха Аванасія, наука однакожъ лишена возможности сказать о патріархѣ Аванасіи слово твердое и несомнѣнное. Это главнымъ образомъ зависить отъ свойства нашихъ чсточниковъ <sup>166</sup>).

Лишь только увнано было въ Константинопола, что казедру Григорія займеть почти никому неизвёстный монахъ Аеанасій-въ его пользу склонялся императоръ Андронивъ Старшій 167)-какъ въ столицѣ начали распространяться слухи о жестокости характера человъка, предназначеннаго. въ патріархи. Часть этихъ слуховъ записалъ Пахимеръ. Напримъръ, объ Асанаси разсказывали. что разъ разсерлившись на осла. который зашель въ монастырскій огородъ и побль овощи, будущій патріархъ наказаль безсловеснаго преступника тёмь, что выкололь ему глаза. Или разсказывали о томъ, что онъ облазалъ такою силою воли, что будто-бы разъ заставилъ даже волка принести ношу съ овощами изъ огорода въ монастырь. Въ этомъ послёднемъ случаё разскащики явно намекали, что и у самого будущаго патріарха волчья натура <sup>168</sup>). Даже о самомъ посвящения Асанасия въ патріархи разсказывали нічто такое, чо тдолжно было

٠

<sup>166)</sup> Объ Асавасін сообщають довольно подробныя навъстія негориви Пахимерь и Григора. Но въ ихъ взглядахъ на этого патріарха есть существенная разница: Пахимеръ явно не одобряеть Асанасія, а Григора держится средины. Кто-же изъ нихъ правѣе—рѣшить не легко. Сужденія историковъ мы можемъ провѣрять на основаніи собственныхъ писемъ Асанасія, до насъ сохранившихся, но такихъ писемъ Къ сожелѣнію немного. Всё-же эти письма больше подтверждають взгляды Григоры, чѣмъ Пахимера; поэтому намъ важется болѣе основательнымъ, въ извѣстной мѣрѣ, держаться взглядовъ Григоры на Асанасія.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup>) Pachymeris. De Andronico. Lib. II, cap. 13, p. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup>) Ibidem, cap. 14, p. 143.

настранвать общество въ отношения къ патріарху во враждебномъ тонв. Такъ Пахимеръ сообщаеть, что когда Асанасія посвящали въ патріархи, и одинь изъ участниковъ рукоположенія--Каракалъ митроп. Никомидійскій----заглянуль въ разверстое на годовъ посвящаемаго Евангеліе, то ему бросились въ глаза страшныя слова, которыя приняты были всёми, какъ пророчество о характеръ управления Асанасия церковью, слова: «діаволу и агтеламъ его» 169). Изъ показаній историка Пахимера съ несомивниостію витекаеть то слъдствіе, что въ Византіи далеко не радостно принято было извёстіе о назначеніи монаха Асанасія въ патріархи. И дальнёйшіе годы дёйствительно полтвердили, что патріархъ, при многихъ его добрыхъ намъреніяхъ, не достигъ никакихъ добрыхъ пёлей; онъ больше смущалъ, чёмъ назидалъ общество Византійское.

Аванасій быль строгимь монахомь, сь дётства привыкшимь кь аскетическимь трудамь, и проводиль до патріаршества безмолвную жизнь вь горахь. «Онь незнакомь быль сь ученостію и жизнію вь обществё». Но за то онь быль человёкомь достойнымь, «удивлявшимь всёхь своею монашескою жизнію, крайнею воздержанностію и всенощными бдёніями. Спаль онь на голой землё, ногь не умываль, всегда ходиль пёшкомь, одежду носиль жесткую, жизнь вель самую бёдную. Вообще онь имёль характерь, которымь отличаются люди (монахи), живущіе вь горахь и пещерахь». Даже Григора, при его извёстной долё уваженія кь Аванасію, все-же находить, что такой человёкь не годился вь патріархи столицы. «Блаженнымь онь прожиль-бы цёлую жизнь,—

169) Ibidem, cap. 15, p. 146-7.

замѣчаеть Григора, —еслибы навсегда остался въ уединеніи» <sup>176</sup>).

Аванасій, тотчась по вступленіи на каведру, занялся нёкоторыми серьезными реформами въ подвидомой ему области. Прежде всего онь обратиль вниманіе на жизнь и образъ дъйствій «ученыхъ клириковъ». Григора говорить: «ученымъ клирикамъ суждено было потерпъть и поплатиться за прежніе свои неблагородные поступки. Взошедши на патріаршій престоль. Асанасій къ нимъ первымъ обратилъ свое грозное лице, полное ревности и строгости. Люди благоразумные по первымъ признакамъ догадались, чего слёдуеть ожидать, и добровольно начали вести строгую жизнь дома. Другіе-же въ скоромъ времени вынуждены были бъжать изъ столицы» 171). Къ сожалёнію, трудно понять, о какихъ «ученыхъ КЛИРИКАХЪ» ГОВОРИТЪ ИСТОРИКЪ, И ВЪ КАКОМЪ ОТНОшенія патріархъ стёснилъ ихъ. Если не ошибаемся, историкъ разумфеть техъ образованныхъ клириковъ, какими окружали себя патріархи Германъ III-й и Іоаннъ Веккъ-клириковъ, расположенныхъ въ унін, а потому непріятныхъ для Аеанасія, конечно чуждавшагося уни. Повидимому, Григора сочувствуеть мъропріятію патріарха, выразившемуся въ строгости противъ «ученыхъ клириковъ»; но мы не видимъ необходимости слёдовать взгляду Византійскаго историка. Доводить «ученыхъ клириковъ» до того, что они лицемърно начали вести жизнь, слишкомъ суровую, не вызываемую настоятельными потребностями, или-же, что еще хуже-до того, чтобы они бъжали изъ столицы, - намъ представляется недостойнымъ мудраго

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup>) Григоры, кн. VI, гл. 5. Pachymeris, ibid. lib. II, сар. 13, р. 139—140.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>) Григоры, ibid.

архипастыря. Асанасій, въ данномъ случав, двйствовалъ неблагоразумно.

Другою важною мёрою, къ которой прибёгаетъ Аванасій для введенія порядка въ д'ялахъ, касающихся церкви, — было изгнаніе провинціальныхъ архіереевъ, проживавшихъ въ столицѣ. Тотъ-же Григора пишеть: «Тому-же подверглись (т. е. вынуждены были оставить столицу) и многіе архіерен. Ихъ былопродолжаеть историкъ-очень много, и все были люди ученые (?), знатоки церковныхъ законовъ. Итакъ техъ архіереевъ, которые находились въ Константинополь по какой-либо надобности, Асанасій отправиль въ ихъ митрополіи, гдё и должны были оставаться до конца жизни. Проживая здъсь-говорилъ патріархъ. — пусть не наговаривають они другь на друга и на меня самого, - они обязанные быть учителями мира. Что-же васается до тёхъ, которые приходили со стороны подъ предлогомъ соборовъ, бывающихъ дважды или однажды въ годъ, для совъщанія о догматахъ благочестія и разрѣшенія практическихъ церковныхъ вопросовъ, то вмъ онъ воспретилъ въбздъ въ Константинополь. Каждому слёдуетъ, говорилъ патріархъ, пасти врученную ему паству и руководить своихъ овецъ, находясь при нихъ-же, а не проживать въ столицѣ и только получать оттуда доходы. Конечно, найдется, кто не похвалить ни той ни другой стороны, потому что ни та ни другая сторона-заявляеть историкъ-не осталась въ предвлахъ умъренности и законности» 172).

Мы не липены возможности провърить это извъстіе историка объ отношеніи патріарха къ архіереямъ, которые толклись въ столицъ. Дошедшія до насъ письма Аванасія, главнымъ образомъ касаются этого рода дёл-

178) Ibidem.

24

тельности патріарха <sup>173</sup>). Далбе мы увидимъ: правъ ли былъ Григора полускептически отзываясь о разсматриваемомъ мёропріятіи патріарха. Если читаемъ и изучаемъ письма Аванасія, то приходимъ къ тому заключенію, что въ борьбѣ съ архіереями, празднопроживавшими въ столицъ, патріархомъ руководила исключительно ревность къ благу церковному. Въ нихъ даже не обнаруживается той суровости, которая составляла, повидимому, характеристическую черту Аванасія. Въ своихъ письмахъ, писанныхъ большею частію къ епископамъ, которыхъ ему хотѣлось удалить изъ столицы, патріархъ раскрываетъ совершенно върныя мысли, что достойный своего званія архіерей долженъ жить среди своей паствы, а не проживать въ столицѣ часто безъ всякихъ поводовъ, кромѣ нежеланія жить гдів-нибудь въ глуши. Асанасій не разъ говорить въ своихъ письмахъ, что побуждениемъ къ пребыванію, архіереевъ въ столицѣ служить: вмѣшательство въ выборы патріарховъ Константинопольскихъ (какъ извёстно быстро мёнявшихся): они интриговали противъ управляющаго церковію патріарха, старались объ его низвержении и съ живостію отдавались вопросу о выборѣ новаго патріарха <sup>174</sup>). По словамъ Асанасія, спископы, проживавшіе въ столицѣ, тотчасъ-же по выборѣ новаго патріарха начинали подкапываться подъ него, судить-рядить его



\_\_\_\_

. .

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup>) Письма Аванасія (у Миня) напечатаны частію въ оригиналѣ, а частію въ латинскомъ переводѣ. Хронологія писемъ совершенно не установлена. Это сырой матеріалъ, въ которомъ трудно разобраться. Вообще хронологія всего (двукратнаго) патріаршествованія Аванасія остается темной: въ письмахъ нѣтъ датъ, а историки, кажется, мѣшаютъ факты перваго патріаршества Аванасія съ фактами втораго.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup>) Migne, Gr. tom. 142. Epist. 2, p. 517; epist. 4, p. 520; epist. 6 (къ императору), p. 526.

жизнь и двянія. Они постоянно выдумывали обвиненія на патріарха, безславили и марали его, чтобы только его низвергнуть 175). Оставаясь въ столицѣ, они заработывали деньги участіемъ въ судѣ и вообще витивались во все происходящее 176). О своихъ паствахъ и не помышляли эти мнимые пастыри. Патріархъ говорить: «увы, уже не пастыри пасутъ овецъ, а сами пасутся овцами, получая оть нихъ хлёбъ». Въ другомъ мъсть Асанасій еще образнье выражает--ся, пиша: «вы только и знаете одно — послать такого человъка, который умълъ-бы доить (mulgere) стадо ваше» 177). Епископами, не желавшими жить среди своей паствы, а желавшими оставаться въ столиць, изобрёталось множество къ тому поводовъ: они утверждали, что имъ будто-бы нужно хлопотать о чемъ нибудь предъ гражданскимъ начальствомъ, дать подниску, участвовать въ хиротоній, получить хризовуль 178). Письма Аванасія, по своему содержанію, иногда такъ близко совпадаютъ съ извёстіями Григоры, что мы склонны думать, что историкъ пользовался этими матеріалами въ своемъ сочиненіи. Но если Григора и зналь переписку Аеанасія, то, во всякомъ случав, онъ не исчерпаль всего содержанія ея. Такъ изъ подлинныхъ писемъ самого Аванасія видимъ, что къ олному епископу (Апамейскому), онъ троекратно обращался съ увѣщаніемъ покинуть столицу и возвратиться къ паствѣ <sup>179</sup>). Назовемъ-ли черезъ чуръ строгимъ такого начальника, который троекратно обращается къ нисшему его лицу съ одной и той-же просьбой? Изъ тёхъже писемъ видно, что всѣ личныя старанія патріарха

- 176) Epist. 6, p. 526.
- 177) Epist. 4, p. 520.
- <sup>178</sup>) Ibidem.
- <sup>179</sup>) Epist. 4, pag. 519.

24\*

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup>) Ep. 4, 520.

уничтожить 3.10, состоявшее въ томъ, что епископы слишкомъ долго загащивались въ столицѣ, ве приводили къ цёли; какъ, наконецъ, патріархъ вынужденъ былъ письмомъ умолять императора выгнать упорныхъ архіереевъ изъ столицы. «Почему ты не повелишь — пишеть патріархъ Андронику. — чтобы каждый изъ нихъ оставался при своей наствѣ? И если ты самъ не захочешь этого сдёлать; изъ уваженія кь нимъ, не станешь заставлять ихъ дёлать, что они должны, я самъ, противъ ихъ воли, изгоню ихъ изъ города и ламъ отчетъ Богу въ своей смёдости» 180). Если въ патродогіи Миня письма Асанасія, по разсматриваемому вопросу, расположены въ хронологическомъ порядкъ, то къ императору патріархъ обращается въ концъ концевъ, ---тогда, когда его увъщанія оставались безъ действія. Итакъ мы видимъ, что нъть оснований соглашаться съ Григорой, что «найдутся конечно такie, кто не похвалить патріарха», изгнавшаго вышеупомянутыхъ епископовъ. Если-бы и нашлись такіе, то ихъ сужденіе поверхностно. Патріархъ дёлалъ дёло нужное и полезное лля церкви. Не онъ первый началъ это, и не онъ, конечно, и кончилъ. Еще въ цвѣтущія времена церквя, святитель Іоаннъ Златоусть буквально прогоняль нёкоторыхъ епископовъ-смутотворцовъ ввъ Константинополя.

Одно повергаетъ насъ въ большое недоумѣніе. Историкъ замѣчаетъ, что Аоанасій наложилъ тяжелую руку на «ученыхъ клириковъ» и изгонялъ епископовъ «людей ученыхъ». Если повѣствователь не фантазируетъ, то выходитъ, что патріархъ изгонялъ не всѣхъ архіереевъ, а по выбору—только такихъ, которые извѣстны были просвѣщеніемъ. Не значитъли это, что патріархъ былъ врагомъ богословской

180) Epist. 6, p. 526.

науки? Изъ писемъ патріарха этого не видно, а потому извѣстіе Григоры оставимъ на совѣсти этого историка.

Третье архипастырское муропріятіе Аванасія составляеть удегулидование жизни монашеской--гдавнымъ образомъ въ столицъ, гдъ монахи слабо соблюдали правила аскетизма (какъ объ этомъ свидѣтельствують писатели XII, XIII и XIV въка: Евстаоій Өессалоникскій, Никита Хоніать, Григора). Вотъ извѣстія по этому поводу историка Григоры: «Тѣмъ, которые общились вести монашескую жизнь, Асанасій не позволяль ни того, что доставляеть удовольствія чреву, ни того, что требуеть кошелька, ни того, что соединено съ большими хлопотами. Еслиже оказывалось, что кто нибудь имёль что нибудь такое, тоть по неволё и со стыдомъ долженъ былъ разстаться съ нимъ. Онъ порицалъ твхъ, которые, избравъ монашество — этотъ простой и скромный образъ жизни, однакожъ не хотели ходить пешкомъ; онъ внушалъ имъ, чтобъ они довольствовались собственными ногами, если ихъ путь не заходилъ за черту города, впрочемъ онъ не позволялъ имъ расхаживать, когда вздумается, но предписываль въ этомъ отношения осторожность и запрещалъ имъ являться на площадяхъ, гдѣ можно насмотръться и наслушаться много такого, что не сообразно съ монашескимъ умонастроеніемъ. Во всякомъ случав онъ не позволяль выходить изъ монастыря безъ разръшенія настоятеля. Въ особенности онъ находилъ неприличнымъ фаду монаховъ на рьяныхъ коняхъ по шумнымъ улицамъ, площадамъ и зрѣлищамъ (?). Патріархъ ув'ящевалъ монаховъ брать прим'яръ съ него, такъ какъ онъ не взлилъ на животныхъ и ходиль пъшкомъ. Онъ не оставиль безь вниманія и твхъ одиночекъ-подвижниковъ, которые или заключали себя въ келлійкахъ или же, выдавая себя за подвижниковъ, ходили по знатнымъ домамъ, легко обольщали вѣтренницъ (?), овладѣвали ими, дъйствуя на нихъ внёшнимъ видомъ и имёя наружность овецъ. тогда-какъ внутри были хуже хищныхъ волковъ. Встрёчались между этими одиночками-подвижниками и такие, которые принимали на себя видь изступленныхъ, но въ двиствительности были людьми тщеславными и корыстными. Всёхъ такихъ и подобныхъ лицъ Асанасій подчинилъ суровой мовашеской дисциплинф. Некоторыхъ изъ нихъ онъ поместилъ въ общежительные монастыри, предписывая имъ всецёло соблюдать отречение отъ своей воли. А съ тёми изъ нихъ, на которыхъ было мало надежды, и которые носили въ своемъ сердцё неизлёчимую болёзнь своеволія, онъ поступаль такъ: или заключаль въ строжайшій затворъ, спасая ихъ противъ ихъ воли, или выгоняль изъ столицы. Такимъ образомъ, не видно стало на площадяхъ и улицахъ мущинъ и женщинъ, одътыхъ въ монашеское платье, но не бывшихъ дъйствительными монахами, подчиненными строгимъ правиламъ». Передавъ эти свъдънія о борьбъ Азанасія съ безпорядками среди монашества, историкъ добавляеть: «какъ было-бы хорошо, еслибы его правила и порядки сохранились и при его преемникахъ въ томъже видь, въ какомъ они были во время патріаршества Аванасія. И конечно, еслибы онъ подольше пробыль на патріаршей казедря, то заведенные порядки монашеской жизни утвердились-бы прочнѣе и остались на болѣе продолжительное время». Въ заключеніе историкъ съ сожалёніемъ прибавляеть, что старанія Аванасія объ улучшенія монашескаго сословія не имъли дъйствительнаго успъха, потому что послъ его патріаршества «въ святыя обители вторглись снова

всѣ недуги, какіе только можетъ придумать діавольская злоба» <sup>181</sup>).

Исчислимъ нѣкоторыя и другія стороны дѣятельности патріарха Аванасія, въ которыхъ выразилось тоже желаніе его возвысить правственный уровень Византійскаго общества. Патріархъ обличалъ всякаго, сдёлавшагося ему извёстнымъ, попрателя законовъ. Въ этомъ отношевія онъ быль неумолимъ. Его обличеніе не щадило и лицъ высокопоставленныхъ. Историкъ Григора пишеть: «негодованіе на законопреступниковъ въ немъ было такъ велико и открыто, что не только тв, которые доводились родней царю, но и сами его сыновья боялись его поразительной сиблости и обличеній больше, чёмъ приказаній самого царя». При чемъ, обличаемые патріархомъ, не осмѣливались противорёчить ему, показывали сдержанность и опасливость, потому что Андроникъ уважаль иатріарха за его безукорязненную жизнь 181). Между письмами патріарха Аванасія есть одно, которому излатели лають такое заглавіе: «письмо Аеанасія въ императору Андронику о томъ, чтобы онъ наставлялъ дѣтей своихъ и всвхъ подданныхъ тому, что угодно Богу». Письмо наченается такъ: «почему ты не учишь дѣтей своихъ тому, что пріятно Богу? почему ты не учишь должному подданныхъ, какъ подобаетъ отцу дітей» (дальше слёдують, впрочемь, общія разсужденія) 183). Видно, что строгая ревность патріарха обращалась и на самого царя. Всякій-ли патріархъ слёлаль бы это?

Есть основанія полагать, что Аванасій очень ревностно заботился о водвореніи благочинія въ хражахъ,

- <sup>182</sup>) Ibidem.
- 183) Migne, tom. 142, p. 512-513.



<sup>&</sup>lt;sup>181</sup>) Григоры, вн. VI, гл. 5.

напр., въ знаменитомъ Софійскомъ. Издателямъ произведеній Византійской письменности извёстны, къ сожалёнію только по заглавію, между прочимъ два слёдующія письма патріарха къ императору. Въ одномъ подвергаются порицанію тѣ, кои приходятъ съ императоромъ въ катехуменіи (верхнія отдѣленія древне-христіанскаго храма) <sup>184</sup>) п помышляютъ не о молитвѣ, а о сладострастіи» <sup>185</sup>). Въ другомъ письмѣ патріархъ ведетъ рѣчь «о достопочтенныхъ храмахъ», равъясняеть, что «не должно никому позволять жить въ катехуменіяхъ» <sup>186</sup>), и что «божественные храмы не тоже, что и обыкновенные домы» <sup>187</sup>).

Всё эти и подобныя проявленія архипастырской двятельности Аеанасія, ввроятно слишкомъ суровой и рёзкой въ нёкоторыхъ случаяхъ, привели къ тому, что общество церковное и гражданское сильно вознегодовало на патріарха. Пахимеръ очень рёшительно говорить о той ненависти, какую возбудиль патріархъ въ Византійскомъ обществъ своими мърами. По словамъ историка, Асанасій для всёхъ сдёлался крайне тяжелъ своею цензурою, простирающеюся до послёднихъ мелочей 188). Его необычную суровость объясняли строго-монашескою его предшествующею жизнію и незнаніемъ обычаевъ свёта 189). По замёчанію Пахимера, явно не безпристрастному, въ Византійской церкви и государствъ будто бы отъ мъропріятій патріарха вышель такой же хаось, о какомь говориль философъ Анаксагоръ, какъ первоначальной

<sup>189</sup>) Ibidem 151.

Digitized by Google

<sup>184)</sup> О ватехуменіяхъ см. А. Лебедева. «Исторія Константинопольскихъ соборовъ IX в.», стр. 64-65.

<sup>185)</sup> Migne, tom. 142, p. 474. № 27.

<sup>186)</sup> Подобныя-же дъянія обличаль еще Трульскій соборь.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup>) Migne, ibid. p. 476. № 49.

<sup>188)</sup> Pachymeris. De Andronico. Lib. II, cap. 16, p. 148.

стадія бытія міра <sup>190</sup>). Патріархъ вынужденъ былъ подать прошеніе Андронику о своей отставкѣ. Даже и Григора не скрываетъ, что такое прошеніе вызвано было общимъ негодованіемъ на патріарха. «Оно, прошеніе, говоритъ историкъ, было вызвано возмущеніемъ всѣхъ архіереевъ, монаховъ и мірянъ, которые не могли долѣе сносить духовной суровости патріарха; они сначала бранили его тайно, сквозь зубы, а потомъ и открыто, почти въ глаза и въ его присутствіи; они готовы были даже растерзать его (sic!), если-бы онъ долѣе сталъ удерживать за собой патріаршество» <sup>191</sup>). Самъ императоръ не счелъ болѣе возможнымъ подцерживать патріарха, и онъ удалился въ одинъ монастырь.

Патріархъ оставилъ каеедру, но не хотёлъ помириться съ своею участью. Онъ задумалъ дёло странное, нельпое-отомстить за свое унижение всей Византійской церкви и отомстить самымъ удивительнымъ образомъ. Григора, возмущаясь этимъ нелёцымъ дёяніемъ патріарха, въ такихъ чертахъ описываеть изумительный поступокъ Аванасія. «Взявъ листъ бумаги, Азанасій собственноручно написаль на немь эпитемію отлученія на все царское семейство, на архіереевъ, на клириковъ, на высшее сословіе и простой народъ за то, что не позволили ему удержать патріаршество до конца его жизни. Потомъ, положивъ грамоту въ половинки раковины, бросилъ ее въ какое-то углубленіе въ ствив Софійскаго храма. Здвсь она и скрывалась цёлый годъ. Затёмъ, она неожиданно была найдена мальчиками, искавшими гифздъ во впадинахъ стенъ. Грамота была показана сначала клиру Св. Софін, а наконецъ и царю. Молва о ней прозвонила уши



<sup>190)</sup> Ibid. 150.

<sup>191)</sup> Григоры, кн. VI, гл. 7.

всёхъ, поднялся всеобщій ропоть, и если бы царь пе успёль сдержать волненіе, недовольные, пожалуй-бы, растерзали Аванасія. Это принесло, замвчаеть историкъ, большой срамъ бывшему патріарху и связало языки его защитниковъ». Григора далъе разсуждаеть, почему такая тайная епитимія должна быть признана не соотвѣтствующею своей цѣли — и его разсужденія вподнѣ вѣрны. Григора говорить о вышеупомянутой грамотѣ вообще, не раскрывая подробностей. Другой историкъ — Пахимеръ приводитъ большіе отрывки изъ этой хартіи, которые, по своему характеру, представляются болёе мягкими, чёмъ какъ представляется по Ггигорѣ 192). Кромѣ этой грамоты Аванасій написаль письмо къ императору, въ которомъ онъ отказывается отъ каседры, но при этомъ, какъ съ одной стороны выражаетъ горделивую увъренность въ своей святости, такъ и подвергаетъ отлучению и анаеемѣ своихъ враговъвъ сей и будущей жизни <sup>193</sup>). Но доскажемъ любопытную исторію съ грамотою отлученія. Императоръ Андроникъ, по открытів ся среди птичьихъ гнѣздъ, послалъ се къ экс-патріарху Аванасію и спрашивалъ, что это значить? Асанасій, къ чести его, не настаивалъ на важности своей грамоты, смягчился, просилъ ѝ себъ прощенія и прощаль всёхь. «Такъ-то разыгралась, сверхъ всякаго чаянія, говорить Григора, эта драма» 194). Нётъ сомнёнія, ничёмъ такъ Асанасій не повреднаъ себѣ въ мнёніи современниковъ и потомства, какъ этою странною грамотою. Асанасій, при всёхъ его аскетическихь достоинствахъ, нужно полагать-быль не чуждъ честолюбія. Какъ своро Аса-

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup>) Pachymeris. Lib. II, cap. 23.

<sup>193)</sup> Migne, tom. 142: Áddicatio prioris patriarchatus, p. 482. Conf. Pachym. ibid, p. 171—173. <sup>194</sup>) Григоры, VI, 7. Pachym. Lib. III, cap. 24, p. 249-253.

насій почувствоваль себя сошедшимь съ патріаршей канедры, онь совершенно растерялся: началь дёйствовать какъ человёкъ, потерявшій всякое самообладаніе и благоразуміе.

По отречения Асанасія отъ патріаршества, Константинопольскую канедру заняль Іоаниз Созопольскій (1294 — 1304). Онъ родомъ былъ изъ города Созополя. Вначалѣ онъ былъ простымъ священникомъ, не принадлежавшимъ, впрочемъ, ни къ какому ириходу, (idixa), быль женать; но потомъ оставилъ жену и сдёлался монахомъ въ одномъ Константино. польскомъ царскомъ монастырѣ Архангела Михаила. Будучи монахомъ, онъ проявилъ ревность по благочестію, не приняль Ліонской уніи, а потому, по воль Михаила Палеолога, сосланъ былъ въ ссылку. Впослёдствіи участь его была смягчена и онъ проводилъ жизнь въ уединенной келліи на одномъ изъ Принцевыхъ острововъ. О доблести его и добродътеляхъ узналъ императоръ Андроникъ при посредствѣ одного важнаго сановника Тарханіота Главаса (Глазас). Андронивъ вызвалъ его въ Константинополь и сдёлалъ его здёсь настоятелемъ одного монастыря. Императору онъ очень понравился; Андроникъ сдёлалъ его духовникомъ своимъ и говорилъ: если церковь признаеть Косьму (такъ онъ назывался до патріаршества) по его (Косьмы) кончинѣ святымъ, то онъ даетъ свое согласіе на это, а если церковь не сдблаеть этого, то онъ самъ, императоръ, лично все-таки будетъ считать его за святого <sup>198</sup>). Византійскіе историки хвалять Іоанновы добродётели, простоту жизни, кротость, которыми онъ отличался до своего возвышенія въ патріархи. Но что касается образованности, то онъ былъ совершенно чуждъ ея 196). Императоръ

<sup>195)</sup> Pachymeris. De Andronico, lib. II, cap. 27.

<sup>196)</sup> Pachymeris, ibid. Григоры, VI, 7 (fin).

весьма сильно желалъ видёть Косьму патріархомъ и Константинопольский синодъ исполнилъ царскую волю, избравъ его. въ архипастыри столицы. Любопытно узнать, по вакому случаю монахъ Косьма, при посвящения его въ патріархи, переименованъ былъ «Іоанномъ». Разсказъ объ этомъ обстоятельствѣ находимъ у Пахимера. Одинъ монахъ Григорій, принадлежавшій къ братія Пантенонтова монастыря, согласно распространенному обычаю того времени погадаль на какой-то магической книгь, и книга эта сказала ему, что теперь будеть патріархомъ «Іоаннъ». Началъ съ настойчивостью говорить, что будто ему было отвровение, что патріархомъ долженъ быть именно «Іоаннъ». Когда-же избранъ былъ не Іоаннъ, а Косьма, онъ утверждалъ, что невозможно, чтобы избранный патріархъ остался съ име-Косьмы. И замѣчательно, на слова Григорія немъ обращено было внимание и Косьма, въ самый день посвящения его въ патріархи, переименованъ «Іоанномъ» <sup>197</sup>). Странное суевѣріе!

Къ сожалѣнію, всѣ надежды, какія возлагались императоромъ на новаго патріарха, — не оправдались. Андроникъ воображалъ, что, благодаря достоинствамъ Іоанна Созопольскаго, въ церкви водворится миръ и благоденствіе: «зиму смѣнитъ пріятная весна, морскую бурю — тишина» <sup>198</sup>); но не то послѣдовало. Іоаннъ въ значительной мѣрѣ повторилъ собою Аеанасія по его дѣятельности и направленію. Въ Іоаннѣ пришлось разочароваться и клиру и царю. Константинопольскіе клирики съ радостію приняли вѣсти объ избраніи Іоанна въ патріархи, потому что самимъ имъ случалось слышать отъ него, какъ несправедī

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup>) Pachymeris, ibid. cap. 28, p. 185-186.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup>) Pachymeris, ibid. cap. 27, p. 184.

ливо поступаеть Аванасій, предоставляя мъста епископскія и болже видныя церковныя должности однимъ монахамъ, съ отстраненіемъ лицъ бѣлаго духовенства. Но что же послёдовало? Лишь только Іоаннъ самъ сдёлался патріархомъ, какъ началъ говорать и действовать иначе, чёмъ какъ можно было ожндать. Монахи опять получили явное и несправедливое преимущество предъ лицами Константивопольскаго клира. 199) Даже самые епископы Константинопольскаго церковнаго округа настолько почувствовали на себъ тяжесть деспотизма патріарха Іоанна, что рѣшились войти въ императору съ представленіемъ, направленнымъ противъ патріарха. Ови жаловались царю, что патріархъ не обращаетъ вниманія па соблюденіе церковныхъ правилъ и пренебрегаеть утвержденіемъ дисциплины въ управленіи церковію (нужно сказать, что патріархъ подъ впечативніемъ какой-либо обиды имѣлъ обыкновеніе бросать управление церковію и заключаться въ монастырь «Всеблаженной»); заявляли, что всё дёла патріархъ рышаеть самъ и ни во что ставить голосъ прочихъ архіерсевъ; говорили, что рѣшенія, составленныя въ Константинопольскомъ соборѣ, онъ отмѣнялъ своею властію, произвольно и безъ всякаго основанія; выставляли на видъ даже его корыстолюбіе, вслёдствіе котораго онъ оставлялъ незамъщенными нъкоторыя церковныя должности, присвояя себъ доходы съ нихъ; наконець, вышеупомянутые епископы, какъ прямое злоупотребление со стороны патріарха выставляли то, что должность великаго эконома онъ поручилъ своему собственному сыну Ефрему, человѣку сребролюбивому, проводившему жизнь разсвянную. 200)

- <sup>199</sup>) Pachymeris, cap. 28, p. 186—187.
  <sup>200</sup>) Pachymeris, lib. IV, cap. II, p. 300—301.

Съ самимъ императоромъ у патріарха происходили столкновении и притомъ довольно крупныя. Иногда эти столкновенія, повидимому, не имѣютъ для себя никакой сколько нибудь твердой почвы и проистекають изъ желанія патріарха не дёлать того, чего желаеть царь. Такъ императоръ Андроникъ, объявивъ сына своего Михаила соправителемъ, пожелалъ, чтобы патріархъ и синодъ издали опредёленіе, направлявшееся противъ возможныхъ враговъ царской власти самого Андроника в сына его Михаила. Синодъ, руководимый патріархомъ, отказалъ императору въ этой просьбѣ, повидимому не заключавшей въ себѣ ничего несообразнаго съ законами. <sup>201</sup>) Другой случай столкновения патріарха съ императоромъ возникъ изъ за того, что Іоаннъ никакъ не хотвлъ допустить брака дочери императора Андроника съ королемъ Сербскимъ. Правда этотъ бракъ представлялся не натуральнымъ. Сербскій король быль уже почтенныхъ лётъ, а дочь Андровика (Симонида) была малолётняя; вообще бракъ этотъ имёлъ политическія цёли. <sup>909</sup>) Конечно, было бы поступкомъ достойнымъ патріарха, если бы онъ старался разъяснить императору, что не слёдовало - бы отда вать малолётнюю дёвицу за пожилого человёка, что не слёдовало-бы такую священную вещь, какъ бракъ, двлать средствомъ къ достиженію мірскихъ и политическихъ разсчетовъ. Но патріархъ не объ этомъ печалился. Онъ всячески старался растор-

<sup>201)</sup> Pachymeris, lib. III, cap. III, p. 197—8. Подробнѣе объ эточъ было уже сказано въ очеркѣ—IV—тамъ, гдѣ говорилось объ отношеніи Андроника Старшаго къ церкви.

<sup>202)</sup> Симонида была обручена (что по Византійскимъ понятіямъ почти равнялось браку) съ королемъ и была увезена имъ въ Сербію. Во всякомъ случаѣ дѣло было сдѣлано и передѣлать его было трудно.

гнуть этотъ бракъ, ссылаясъ на различнаго рода каноническія препятствія, которыя онъ усматриваль въ исторіи жизни Сербскаго короля. Очевидно патріархомъ руководять не чувства гуманности и не представление о бракъ, какъ святынъ, а желание во что-бы то ни стало досадить царю по поводу брака, котораго такъ домогался Андроникъ. Что не одно желаніе охранять каноны церковные побуждало патріарха подвергать порицанію вышеупомянутый бракь это видно изъ того, что во время бестам царя съ патріархомъ по поводу этого вопроса, первый счелъ умъстнымъ упревать послёдняго въ различнаго рода безпорядкахъ государственныхъ, допускаемыхъ и терпимыхъ Андроникомъ. Разсказывая эту исторію, мы не думаемъ обълять царя и, съ другой стороны, очернять патріарха. Для насъ достаточно констатировать тотъ фактъ, что патріархъ своимъ образомъ действованія раздражалъ Андроника. 203)

Всѣ вышеупомянутые факты дають видѣть, что Іоаннъ не оправдалъ ожиданій, возлагаемыхъ на него царемъ и духовенствомъ. Патріархъ со всѣми разошелся. Вслѣдствіе чего у императора явилось настойчивое намѣреніе лишить его патріаршей каоедры, чего Андроникъ наконецъ и добился. Іоаннъ оставилъ каеедру сильно разгнѣванный, такъ-что выѣхалъ изъ столицы, не простившись съ царемъ. Остатокъ дней своихъ экс-патріархъ провелъ на родинѣ въ Созополѣ, жалуясъ на несправедливость цара и злобу враговъ. <sup>204</sup>)

Едва усивлъ Іоаннъ Созопольскій покинуть каеедру патріаршую, какъ ее вторично занялъ Аванасій (1304—1311), бывшій архипастыремъ столицы предъ Іоанномъ. Императоръ Андроникъ Старшій еще въ



<sup>&</sup>lt;sup>203</sup>) Pachymeris, lib. IV, cap. 8-9, p. 291-293.

<sup>201)</sup> Pachymeris, lib. V, cap. 3, p. 377. 381; cap. 7, p. 384.

правленіе церковію Іоанна пришелъ къ мысли о возстановления Асанасия на патріаршествь. Такое намърение императора не можетъ не казаться страннымъ: развѣ первое патріаршество Асанасія удовлетворило церковь и общество Византійское? Для объясненія намбренія императора историкъ разсказываетъ длинную исторію о томъ, какъ Аванасій будтобы предрекъ землетрясение въ Константинополѣ, какъ это пророчество исполнилось, какъ все это подвиствовало на Андроника и побудило его рѣшиться призвать Асанасія снова на патріаршество 205). Мы конечно должны были-бы удовлетвориться такимъ объясненіемъ странцаго факта — вторичнаго призванія Аванасія къ управленію церковію, еслибы захотёли удовлетвориться всякимъ объясненіемъ, не претендуя на его серьезность и убѣдительность. Но, кажется, вышеуказаннымъ объяснениемъ удовлетвориться нельзя. Даже во времена Андроника и Асанасія не всѣ въ Византін вѣрили тому, что будто пророчество Аванасія о землетрясенія побудило царя призвать снова Асанасія къ кормилу церковному. Григора пишеть: «почти всё архіерен и священники, всѣ клирики, можно сказать всѣ чиновники вспомнили суровость патріарха (когда распространилась молва о желанів царя поставить Аеанасія опять патріархомъ), какою онъ нёкогда отличался. Поэтому не повѣрили рѣчамъ царя о землетрясении и пророчеств Аванасія и ворчали про себя, что это выдумка царя, который желая снова посадить его на патріашество и выёстё оправдать свое расположеніе КЪ НЕМУ, ПУСТИЛЪ О НЕМЪ ТАКОЙ ЛОЖНЫЙ СЛУХЪ» 206).

<sup>205</sup>) Pachymeris. De Andronico. Lib. IV, cap. 34—35, р. 359 et. cet. Григоры, кн. VII, гл. 1. Эта исторія со всѣми подробностями передана проф. Тропцкимъ. Христ. Чт. 1871, т. II, 227—237.

906) Григоры, кн. VII, гл. 1.

Намъ лумается, что подобные скептики были ближе къ истинъ, чъмъ тогдашние историки, разсказывающіе о пророчествѣ Аоанасія и значеніи этого пророчества въ судьбахъ разсматриваемаго архипастыря. Мы не решаемся утверждать, что Андроникъ выдумалъ фактъ пророчества Асанасіева, но полагаемъ, что царь воспользовался, хотя действительнымъ, но не имъвшимъ значенія фактомъ пророчества, какъ поводомъ въ возстановдению Асанасия. Очень возможно, не будь у Андроника желанія возстановить Аванасія онъ не обратилъ-бы вниманія на пророчество если-же теперь онъ обращаетъ внимание на него. то это доказываеть, что царь и раньше склоненъ былъ возвратить Аванасія и потому воспользовался теперь первымъ представившимся предлогомъ къ осуществленію своего намбренія. Остается однако вопросъ и притомъ не легкій: что заставляло царя призвать къ власти Асанасія, который раньше уже довольно показаль себя неспособнымь къ плодотворному властвованію? На это могли быть разныя причины: во первыхъ, патріархъ Асанасій и императоръ никогда не имъли личныхъ столкновений: можно утверждать, что они другъ-друга уважали, чего нельзя сказать объ отношеніяхі императора и только что низвергнутаго Іоанна Созопольскаго; во вторыхъ. императоръ могъ предполагать, что наученный опытомъ перваго патріаршества. Асанасій при вторичномъ восшествія на патріаршую канелру будеть благоразумнѣе и мягче; въ третьихъ, почему не предпожить, что и самое первое патріаршество Асанасія было не такъ жестоко и сурово, какъ оно изображено Пахимеромъ: сохранившіяся до насъ письма Аванасія, не даютъ права всегда и за все поридать Аванасія, какъ дёлаеть тотъ-же Пахимеръ. Такими и подобными причинами можно объяснить себѣ фактъ

25

вторичнаго призванія Асанасія на патріаршую каеедру. Но если Андроникъ возлагалъ надежды на Аванасія, призывая его снова на патріаршество, то эти надежды не осуществились. Такъ, по крайней мѣрѣ, утверждають историки того времени. Уже съ самаго начала второго патріаршества Аванасія ясно обнаружилось, что у него много враговъ и сладить съ ними не представлялось возможности. Григора очень опредѣленно говоритъ, что вступленіе Аванасія снова въ управленіе смутило многихъ: многіе «вспомнили его суровость, какою онъ нъкогда отличался. Это обстоятельство не мало смутило почти всѣхъ (?) архіереевъ и священниковъ, всѣхъ настоятелей монастырей и всёхъ клириковъ и всёхъ (?) вообще состоявшихъ на общественныхъ должностяхъ » 907). О такомъ отношения разныхъ классовъ общества къ Аванасію, по словамъ Пахимера, зналъ и самъ царь 208). Одновременно съ возведениемъ Асанасия на каседру множество духовенства совершенно отложилось отъ власти патріарха: пёлая половина епископовъ, многіе игумены и нёкоторые клирики рёшили не имёть общенія съ патріархомъ200 ); возникъ почти формальный расколь. Въ числъ лицъ, враждебно расположенныхъ къ новому патріарху, былъ и Александрійскій патріархъ, по имени тоже Асанасій, уже давно проживавшій въ Константинополь. Патріархъ Александрійскій очень уважался въ столиць за его разсулительность и ловкость. По своимъ религіозно-умственнымъ симпатіямъ, онъ больше тяготвлъ къ бывшему патріарху Іоанну Векку, и теперь стоялъ во главѣ лиць, хранившихъ лучшую память объ этомъ уче-

<sup>207)</sup> Григоры, VII, гл. 1.

<sup>208)</sup> Pachymeris, lib. IV, cap. 35, p. 365.
209) Pachymeris, lib. V, cap. 7, p. 384.

номъ, но увлекавшемся и злополучномъ патріархѣ. Какъ приверженецъ Векка, Аванасій Александрійскій не сочувствовалъ Асанасію Константинопольскому. представлявшему собою во многихъ отношенияхъ противоположность Векку. По чувству нерасположения архипастырь Алексавдрійскій сочиниль къ Hemy. даже Бакую сатиру на него и пустиль ее въ ходъ. Сатирикъ дождался наконецъ того, что его выслали изъ столицы, но это ни мало не помогло Асана--сію Константинопольскому <sup>910</sup>): остались въ столицѣ приверженцы Аванасія Александрійскаго, которые не переставали вредить Асанасію Константинопольскому. — Возстали на новаго патріарха Константинопольскаго и тъ архіереи и клирики, которые приняли посвящение отъ руки Іоянна Созопольскаго; они боялись, чтобы Асанасій, гозстановленный на патріаршей канедрв и такимъ образомъ какъ-бы признанный несправедливо низверженнымъ, не объявилъ лишенными церковныхъ степеней, такъ какъ ихъ посвящены такимъ патріархомъ, который на NHO взглядъ Аеанасія представлялся узурпаторомъ<sup>211</sup>).

Управленіе церковью, какъ оно происходило во второе патріаршество Асанасія, не только никого изъ праговъ не примирило съ нимъ, но еще болѣе раздуло взаимную вражду. Константинопольскіе клирики, по извѣстіямъ Пахимера, стѣснены были патріархомъ въ разныхъ отношеніяхъ до послѣдней степени. Патріархъ захотѣлъ поставить ихъ на строго-монашескую ногу. Онъ вздумалъ подчинить ихъ тѣмъ-же правиламъ, которыми должны руководиться дъйствительные

25**\*** 

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup>) Григоры, кн. VII, гл. 1. Pachymeris, lib. 1, сар. 19, p. 55; lib. II, сар. 5, p. 120—121; lib. V, сар. 20, p. 409; Jib, VII, сар. 8, p. 579.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>) Pachymeris, lib. V, cap. 2, p. 372.

монахи. Такъ, подъ твмъ предлогомъ, что клирикамъ приличо соблюдать евангельскія требованія о нестяжательности, патріархъ отнялъ у нихъ церковные доходы, приказавъ имъ выдавать самый скудный годовой окладъ. Въ Софійскомъ храмѣ заведены были какія-то денныя и ночныя службы, такъ-что клирики почти лишены были возможности отдохнуть отъ труда; бѣдность ихъ простиралась такъ далеко, что, возвратившись домой отъ церковныхъ службъ, они, за неимѣніемъ прислуги, сами себѣ должны были готовить скудную пищу. Нёкоторые изъ клириковъ жаловались, что они дошли до такой бедности, что ниъ остается одно: ходить по чужимъ домамъ и сбирать милостыню, къ унижению своего звания. Значительное число церковныхъ должностей занято было, по приказанію патріарха, монахами. Ропоть среди Константинопольскихъ клириковъ все увеличивался и увеличивался. Они входили съ своими представленіями относительно тяжести и бѣлственности ихъ положенія и къ патріарху и самому царю, но ихъ жалобы оставлялись безъ вниманія 212).

Но не одни Константинопольскіе клирики чувствовали тяжесть суроваго Асанасіева режима. Монахи и все вообще Византійское общество должны были извѣдать на себѣ строгость патріарха. Между неиз данными письмами патріарха Асанасія есть одно съ такимъ заглавіемъ: «къ императору— въ которомъ испрашивается, чтобы изданъ былъ эдиктъ, которымъ запрещалось-бы съ субботы на воскресенье и въ воскресенье всѣмъ посѣщать бани и харчевни» <sup>\$13</sup>). Вѣроятно подъ вліяніемъ этого письма императоръ Андроникъ издалъ въ 1306 году новеллу, въ кото-

1

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>) Pachymeris, lib. VII, cap. 35, p. 642-650.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup>) Migne, Gr. tom. 142, p. 474.

рой приводится въ исполнение сейчасъ указанное желаніе патріарха съ присоединеніемъ разнаго рода иныхъ прещений, какъ кажется, тоже внушенныхъ царю Асанасіемъ-же. Приведемъ нъкоторыя опредъленія изъ этой новеллы Андроника. Здёсь говорилось: «праздничные дни и въ особенности воскресные надлежить вёрующимъ проводить не работая, посёщать въ эти дни храмы Божін, избъгать пиршествъ и піянства; харчевни и бани должны быть SARDINTH. начиная отъ девятаго часа (вечеромъ въ субботу) до девятаго-же часа (вечеромъ) въ воскресенье; въ теченіе ночей харчевни должны быть закрыты съ заходомъ солнца: ибо виноторговцамъ достаточно дня для упражненія въ ихъ злѣ». Въ той же повеллѣ всъ вообще христіане призываются помнить страхъ Божій и избъгать всего того, что возбуждаеть гизвъ Божій. Затёмъ перечислены болёе тяжкіе грёхи, которые оскорбляють Бога, и замъчено, что за эти грёхи нужно судить по закону безъ всякаго лицепріятія. Новелла не оставляеть безъ вниманія и монаховъ. О монахахъ здъсь говорится: «монахи и монахини не должны безпорядочно жить въ городахъ, но сообразно съ законами и канонами. Если же кто изъ нихъ впадетъ въ прегрътение, и не думаетъ самъ о покаяния, такихъ противъ воли сажать въ затворъ на хлѣбъ и на воду»<sup>214</sup>). Нѣкоторые монахи, подъ вліяніемъ строгостей, примвняемыхъ къ нымъ патріархомъ, чувствуя себя несчастными, побѣжали изъ Константинопольскихъ монастырей и искали себъ убъжища у Фреріевъ, латинскихъ монаховъ въ Перѣ 215).

Такимъ образомъ, Аванасій во вторичное патріар-



<sup>214)</sup> Andronici constitutio. Migne, Gr. tom. 161, p. 1065-1066.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>) Pachymeris, VII, cap. 23, p. 616.

шество повторилъ свое первое патріаршество <sup>216</sup>). Общее неудовольствіе противъ патріарха выразилось въ томъ, что ему стали наносить очень чувствительныя оскорбленія, а такъ какъ императоръ не особенно строго наказывалъ виновниковъ оскорбленій, то патріархъ не счелъ возможнымъ оставаться на каеедръ и удалился на покой <sup>217</sup>).

Къ чести патріарха Аванасія нужно сказать, что онъ удалился отъ дёлъ съ большимъ спокойствіемъ духа. До насъ сохранилась грамота Аванасія, въ которой онъ выражаетъ вторичное отреченіе отъ каведры. Какъ не похожа она на духовное завёщаніе Арсенія, на тё рёчи, съ которыми оставлялъ каведру Іоаннъ Созопольскій и др. Она проникнута духомъ примиренія со всёми и всепрощенія. Онъ молитъ здёсь, чтобы Богъ ниспослалъ Свою милость архіереямъ, сенату, священникамъ, монахомъ, воинамъ, всёмъ согражданамъ — бёднымъ и богатымъ, мущинамъ и женщинамъ <sup>218</sup>). Мы не можемъ отказать Аванасію въ величіи души и мужествё.

По отречени Аванасія отъ патріаршества Константинопольскаго, каведра почти два года оставалась вакантною. Наконецъ въ патріархи избранъ былъ митрополитъ Кизическій Нифонтъ (1312—1315 г.) – представлявшій собою курьезную личность въ ряду другихъ патріарховъ столицы. Въ немъ было много качествъ

<sup>216</sup>) Между сохраннвшвинся письмами Аванасія есть одно, въ которомъ овъ проситъ императора нагнать евреевъ, армянъ и магометанъ наъ тѣхъ городовъ, гдѣ они живуть совмѣстно съ христіанами (въ письмѣ встрѣчается просьба къ императору: interfice, но очевидно—это мегафора). Написано это письмо въ первое или второе патріаршество Аванасія рѣшать не беремся. Migne, Gr. tom. 142, р. 510—511.

<sup>217</sup>) Григоры, кн. VII, гл. 9.

<sup>218</sup>) Athanasii. Addicatio secundi patriarchatus. Migne, Gr. tom. 142, p. 491.

совершенно не нужныхъ для патріарха, и ни одного необходимаго для архипастыря. Нифонть быль совершенно не образованъ. Онъ не только не обнаруживалъ знакомства съ наукой свётской и духовной, онъ былъ едва грамотенъ: своею рукою онъ не умълъ написать буквъ азбуки. Но за то Нифонтъ проявлялъ необыкновенныя хозяйственныя способности. Онъ искусно умёль разводить деревья, ухаживать за виноградниками, производить всякія постройки, и вообще вести этого рода дёла такъ, чтобы съ каждымъ годомъ «увеличивались его закрома для хлѣба, погреба для вива и кошельки для денегъ». Онъ любилъ внёшній блескъ и помпу. Его платье отличалось пышностію, столь роскошью, онъ ходиль свое тёло, какъ женщина, заботился о томъ, чтобы не слишкомъ растолствть и не испортить цвата лица, любиль разъвзжать на статныхъ, но бешеныхъ лошадяхъ. У него была та странность, что онъ охотно занимался женскими рукодёльями, онъ отдавался этому занятію со страстію, которой онъ не въ силахъ былъ противиться. Такая странность развила въ немъ любовь къ женскому обществу. О Нифонть извъстно, что онъ браль на себя завёдываніе постройками въ женскихъ монастыряхъ; два побужденія руководили имъ въ этомъ случав --- онъ наживался, производя постройки, а главное-находился въ обществъ женщинъ, по словамъ историка, ради кутежей и пирушекъ съ ними. Судя по тому, что мы о немъ сказали, можно было бы подумать, что мы имфемъ дёло съ очень вётреннымъ, но не злымъ человѣкомъ. Въ дѣйсвительностиже было не такъ. Нифонтъ былъ человвкомъ завистливымъ и ненавистливымъ. Если вто нибудь двлался популярнымъ, начиналъ пользоваться уважениевъ въ царской семьф, таковой делался жертвой завистливаго патріарха. Онъ начиналъ нашептывать на та-

кого человѣка царю, сплеталъ на него небылипы. вообще поступаль, по выраженію историка, «какь ливійская змѣя» <sup>\$19</sup>). Нифонть не долго патріаршествоваль. Онъ на соборѣ лишенъ казедры, потому что онъ позволялъ себѣ во всевозможныхъ видахъ святотатство и. при своемъ ворыстолюбіи. открывалъ такіе источники доходовъ, которые унижали патріаршую каоедру 220). Ло насъ сохранилось изложение соборваго двянія противъ Нифонта (соборъ происходилъ 1315 г., 11 апреля); въ этомъ изложение собрана такая масса обвинений въ вышеуказанномъ родъ, что приходится удивляться, какъ выбрали такого человѣка въ патріархи и какимъ образомъ онъ могъ держаться на патріаршесть в около трехъ лётъ. На собор открылось, что Нифонтъ многія епископскія мёста оставлялъ вакантными, присвояя себъ доходы съ нихъ. или: что онъ сдиралъ золотые и серебряные оклады съ церковныхъ иконъ и бралъ себѣ и пр. <sup>981</sup>). Лишившись патріартества. Нифонть не могъ простить царю Андронику Старшему того, что этотъ не за-

<sup>981</sup>) Соборныя дѣяпія противъ Нифонта очень подробло ивложены въ одномъ сочиненін Никифора Хумна (писателя XIV в.), въ сочиненін, которое иногда заглавляется такъ: Querela adversus Niphonem ob male administratam patriarchatus sui provinciam. Здѣсь между прочимъ говорится, что, сдирая съ икопъ дорогіе камни, онъ вмѣсто нихъ ставилъ дешевенькіе; нля: такъ какъ патріархъ былъ большой любитель лошадей, то онъ не иначе посвящалъ кого-либо въ священную должность, какъ получивъ красивую лошадь. Boissonade. Anecdota Graeca, vol. V. (Paris. 1833), р. 263. 269. Нѣкоторыя изъ соборныхъ обвиненій противъ Нифонта приведены въ «Лѣтописи церковныхъ событій» о. Архим. Арсенія (стр. 495), но безъ указанія источника, откуда берутся свѣдѣнія.

<sup>&</sup>lt;sup>919</sup>) Григоры, вн. VII, гл. 9.

<sup>920)</sup> Григоры, кн. VII, гл. 11.

шищалъ его. Онъ всю жизнь здобствовалъ на Андроника. И когда этоть имёдь несчастіе лишиться парскаго престола, Нифонть выражаль неистовую радость. утёшаясь тёмъ, что есть на свётё не одни отставные патріархи, а есть и отставные цари. Григора называеть этого Нифонта: «негоднымъ Нифонтомъ»имя заслуженное этимъ патріархомъ "\*\*).

Послё патріарха Нифонта Византійская патріаршая канедра въ течение пълаго года остается безъ архипастыря. Затёмъ, въ патріархи избранъ былъ во всёхъ отношеніяхъ достойный человёкъ Іоанна Гликисъ (1316-1320 г.). Этотъ патріархъ до возведенія въ санъ принадлежалъ къ мірянамъ и занималъ высокое положение въ государстве. Его мірская служба проходила среди блеска и въ славѣ. Тотчась по окончания образования, онъ взять быль во дворецъ и удостоенъ отъ императоровъ (Михаила и Андроника) большихъ почестей. Впослёдствіи онъ занималъ «сенаторское кресло» и проходилъ высокую должность логоеета доома (что-то въ родъ министра почты) <sup>223</sup>). Будучи міряниномъ, Гликисъ прославился какъ отличный писатель (онъ написалъ мемуары 234). Гливисъ былъ избранъ въ патріархи при такихъ семейныхъ обстоятельствахъ, при которыхъ тогда рёдко избирали на такую почетную духовную должность. Онъ былъ женать и имълъ сыновей и дочерей. Какъ только Гликисъ избранъ былъ въ патріархи, онъ разстался съ своей женой, которая, по принятому въ такихъ случаяхъ обычаю, приняла иночество 995). Умственныя и нравственныя качества новаго патріарха были очень высоки. Онъ обладалъ ръдкою и об-

- 995) Ibid. Ku. VII, ra. 11.

<sup>222)</sup> Григоры, вн. IX, гл. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup>) Григоры, кн. VIII, гл. 2. <sup>224</sup>) Ibid. кн. VI, гл. 8.

ширною ученостію, какъ по части духовныхъ, такъ и свътскихъ наукъ 226). Вообще онъ считался человѣкомъ ученѣйшимъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ онъ отличался «чистотою жизни и готовностію на все подезное». Его безкорыстіе было такъ велико, что, когда впослёдствія ему пришлось оставить каоедру, то у него оказалось очень мало денегь, такъ что деньги его легко и скоро можно было сосчитать -- этимъ онъ отличался отъ многихъ своихъ предшественниковъ, которые въ патріаршествѣ скопляли значительные капиталы 297). При посвящении Гликиса ему сдѣлана одна весьма существенная уступка. Онъ хотёлъ, по обычаю, принять монашество, но императоръ Андроникъ удержалъ его отъ этого шага. Гликисъ издавна страдаль какою то неизлёчимою внутреннею болёзнію, которая по временамъ укладывала его въ постель. А врачи находили, что въ виду его болѣзненности, ему нельзя отказываться отъ мяса; поэтому Гликису позволено было не принимать монашества и не соблюдать монашескихъ правилъ о пищѣ<sup>228</sup>).

Сдёлавшись патріархомъ, Іоаннъ Гликисъ вполнё оправдалъ возлагаемыя на него надежды, хотя и не долго правилъ церковію. Какъ человёкъ ученый, Гликисъ, и будучи патріархомъ, не отказывался дёлиться своими знаніями съ людьми, желавшими у него учиться. Къ числу его усерднёйшихъ учениковъ принадлежалъ историкъ Никифоръ Григора. Этотъ историкъ свидётельствуетъ: «я имёлъ удовольствіе быть знакомымъ съ патріархомъ и своимъ знакомствомъ пользовался такъ часто, какъ только могъ; я бывалъ въ свободное у него время и днемъ и ночью, и отъ

<sup>&</sup>lt;sup>926</sup>) Ibid. BR. VI, rs. 8.

<sup>227)</sup> Ibid. кн. VIII, гл. 2.

<sup>228)</sup> Ibid. RH. VII, rJ. 11.

его разумныхъ рѣчей пріобрѣталъ много пользы» 229). Патріархъ, значитъ, оставался другомъ науки. - Его церковно-административная двятельность была широка и плодотворна. При немъ Константинопольский синодъ собирался чаще, чёмъ при другихъ патріархахъ и число членовъ его было значительно больше, чёмъ въ другое время, при другихъ патріархахъ <sup>230</sup>). Гликисъ не довольствовался присутствіемъ въ синодъ епископовъ собственнаго Константинопольскаго патріарха, а желаль, чтобы прівхали въ столицу патріархи Александрійскій и Антіохійскій, которыхъ онъ, съ разрѣшенія императора и вызвалъ къ сеов-для совмъстнаго съ ними обсуждения и устроенія церковныхъ дёлъ 231). Замёчательно, что въ патріаршество Гликиса не была еще забыта Ліонская унія съ ея послёдствіями для Востока; такъ, при Гликисв встретился такой случай: некоторыхъ священниковъ не хотёли въ одномъ мёстё признавать законными только потому, что ихъ рукоположеніе совершено при посредствѣ епископа, получившаго

229) Ibidem.

<sup>230</sup>) Такое заключеніе можно выводить на основанія изданныхъ Мивлошичемъ и Мюллеромъ: «Acta patriarchatus Constantinopolitani». Это есть главнымъ образомъ собраніе рѣшеній различныхъ дѣлъ, разсматривавшихся въ синодѣ при патріархахъ XIV вѣка, начиная отъ Гливиса и кончая Матеѣемъ. Ивданіе Миклошича имѣетъ большую научную цѣнность, но не столько для исторіи, сколько—ваноническаго права. Историкъ въ разсматриваемомъ собраніи документовъ мало находитъ такихъ, на которыхъ отпечатлѣвается личность и направленіе самого извѣстнаго патріарха. Дѣла—большею частію мелкія—при данномъ патріарха, рѣшаются тавъ, какъ они были бы рѣшены и при другихъ патріархахъ. Поэтому, хотя мы п будемъ ниже польвоваться этимъ источникомъ, но не обильно.

<sup>\$31</sup>) Miklosich. Acta patriarchatus Constantin. Tom. I, p. 2. 24.

этотъ санъ отъ другаго епископа, имѣвшаго отношеніе къ уніи <sup>232</sup>).

Вышеуказанная болёзнь цатріарха съ теченіемъ времени усилилась, и онъ долженъ былъ отказаться отъ каоедры. Іоаннъ Гликисъ, принимая патріаршество, по его словамъ, уповалъ, что благодать Божія, даруемая въ архіерействѣ и «недугующая врачующая» поможеть ему избавиться оть его долговременной болёзни. Но Богу неугодно было явить своего милосердія надъ нимъ, какъ сознается самъ онъ. Болѣзнь его, говоримъ, отъ трудовъ, соединенныхъ съ должностью патріарха, увеличилась. «Какъ піявка какая — говорить патріархъ въ своемъ духовномъ завъщания – не перестаетъ она высасывать соки изъ моего тёла и мало по малу об'вими, какъ говорятъ, руками переводить мое имущество въ кармонъ врачей, какъ будто въ свои кладовыя. Личась, мы, по пословищё, только толкли волу.» Гликисъ нуждался въ поков-и получилъ его. 233)

Іоанна Гликиса на патріаршей каоедрѣ смѣниль Герасимъ, который правилъ церковію только одинъ годъ (отъ апрѣля 1320 до апрѣля 1321 года) и не былъ ничѣмъ замѣчателенъ. <sup>231</sup>) По смерти Гераси-

<sup>232</sup>) Григоры, кв. VIII, гл. 2.

938) По словамъ Григоры Герасниъ взятъ былъ на патріаршую каседру изъ ісромонаховъ Манганскаго монастыря. Это былъ старецъ простой и почти совершенно потерявшій отъ

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup>) Miklosich. ibid. p. 37—38. По крайней мёрё въ этомъ смыслё мы понимаемъ актъ, здёсь помёщенный. Прочіе акты, находящіеся въ изданіи Миклошича и относящіеся ко времени натр. Іоанна Гликиса касаются очень разнообразныхъ предметовъ: случаевъ изъ брачной практики, наслёдства, перемёщенія епископовъ, кощунства священниковъ, воровства, совершеннаго духовными лицами и т. д. Для характеристики личности патріарха и его дёятельности эти акты однако не важны.

ма, Византійская церковь, какъ это не рёдко случалось, въ продолженія двухъ лёть и семи мёсяцевъ остается безъ архипастыря. Преемникомъ Герасима сдёлался престарёлый Исаія (1323—1333). Исаія обладалъ столь незначительными достоинствами и имёлъ такъ много недостатковъ, что представляетъ собою весьма нерадостное явленіе въ исторіи Константинопольскихъ патріарховъ. До возведенія на патріаршій престолъ Исаія былъ простымъ монахомъ на Авонской горѣ. Образованія у него не было никакого; даже нравственныя качества его представлялись сомнительными, такъ какъ «многіе смёло и громко обвиняли его во многомъ.» Очевидно, онъ избранъ былъ въ патріархи единственно потому, что надёялись видёть въ немъ человёка, отъ котораго правительство

старости чувство слуха. Онъ даже и ногтемъ, по выражению того-же историка, не касался эллинской учености. За то, по своей необразованности п простоть, быль послушнымь орудіемъ воли царя. Цари на такое высокое мѣсто, прибавляеть этоть историкь, и выбирають такихъ людей, чтобы эти безпрекословно подчинялись ихъ приказаніямъ, какъ рабы, и чтобы не оказывали имъ никакого противодъйствія. (Григоры, кн. VIII, гл. 2 fin.). Повидимому, другого взгляда на эгого патріарха держится историкъ Кантакузниъ. Онъ говорить: «Герасимъ исполненъ былъ божественной благодати, огличался монашескимъ подвижничествомъ, хотя совершенно неопытенъ былъ въ государственныхъ и общественныхъ дъ-Jax7.». (Cantacuseni. Historiae, lib. I, cap. 14, p. 67. Edit. Bonn.). Но этотъ отзывъ согласенъ въ существъ дъла съ отвывомъ Григоры, нбо и этотъ послѣдній не отвергаеть аскетическлять достоянствъ и благочестія Герасима и подобно Кан. такувных считаеть его неподготовленнымъ къ общественной дъятельности. Изъ времени патріаршества Герасима извъстно только то, что онъ въ междоусобной борьбѣ двухъ Андрониковъ: Старшаго и царствующаго, и Младшаго, внука царя, домогавшагося престола, держаль почему-то сторону внука царскаго (Григоры, кн. VIII, гл. 6). Объ обстоятельствахъ смерти Герасима можно находить свъдънія у Григоры (ibid.).

не могло ожидать себѣ сопротивленія ни въ чемъ. 235) Но и въ этомъ отношения императору Андронику Старшему пришлось въ послёдствія разочароваться. Подобно патріарху Герасиму, Исаія, въ междоусобной борьбѣ царя Андроника и его внука и наслѣдника Андроника Младшаго, — принимаетъ сторону этого послёдняго, къ великому огорчевію императора. Андроникъ Старшій, раздраженный непослушаніемъ и безобразнымъ поведеніемъ своего внука, хотёлъ запретить молитвенное возношеніе имени непокорнаго-въ церквахъ. Но патріархъ не только воспротивился и не позволялъ духовенству слушаться въ этомъ случав царской воли, но даже подвергъ наказаніямъ тёхъ изъ духовныхъ лицъ, которыя считали волю царскую священной. Свое распоряжение, противное намъреніямъ императора Андроника, патріархъ объявилъ въ церкви съ особенною, необычною торжественностію. Исаія «колокольнымъ звономъ созвавъ великое множество народа, объявилъ отлучение всякому, кто-бы рышился не поминать (въ церкви) имени Андроника Младшаго и отказывать ему въ чемъ-бы то ни было, что приличествуетъ царю». Извъстіе о такомъ странномъ поступкъ патріарха глубоко потрясло Андроника Старшаго. Онъ говориль: «если ужъ учитель мира такъ взбѣсился противъ насъ изъ видовъ корысти, обѣщанной ему моимъ внукомъ и, потерявъ всякій стыдъ и совёсть, не затруднился сдёлаться предводителемъ бунтовщиковъ, то ктоже сдержить направленное противъ насъ движение необузданной черия? Патріархъ сдѣлался нашимъ убійцей.» Часть архіереевь и прочаго духовенства не послѣдовала примѣру патріарха, пе рѣшалась подерживать сторону императорского внука; мало

<sup>233)</sup> Григоры, кв. VIII, гл. 12 (init.).

того: эта часть іерарховъ и духовенства собрала соборъ противъ патріарха и провозгласила его и его приверженцевъ отлученными отъ церкви. Самъ императоръ не оставилъ безъ наказанія недостойнаго поведенія Исаіи. Онъ приказалъ арестовать патріарха, не налагая впрочемъ на него оковъ, и помѣстить его въ заключеніе въ Манганскомъ монастырѣ. <sup>236</sup>).

Послѣ этого событія не долго пришлось возсѣдать Андронику Старшему на престолѣ императорскомъ. Внукъ низвергъ его и занялъ его мъсто. Положение заточеннаго патріарха тотчась-же перемёнидось на лучшее. Новый императоръ приказалъ патріарху оставить монастырь и торжественно возвратиться на патріаршую каеедру. Какъ понималъ торжественность новый императоръ, привыкшій ко всякимъ безобразіямъ и кутежамъ, это видно изъ слёдующаго описанія процессія, съ которою возвратили патріарха на свое патріаршее мъсто: патріархъ сиделъ на одной изъ царскихъ колесницъ съ пурпуровыми украшеніями: его сопровождали не епископы и свя. щенники, а лица совсвмъ другаго сорта: съ Beселыми песнями шествовали флейтщики и флейтщицы. танцоры и танцовщицы, причемъ одна изъ флейтщицъ, самая красивая, сидбла на конб въ мужской одеждѣ (маскарадъ), ѣхала то впереди воиновъ, то подъёзжала къ самому патріарху, потёшая всѣхъ. не исключая патріарха, пошлыми и нескромными

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup>) Григоры, вн. IX, гл. З. Кантакувниъ (Cantacuseni. Historiae, I, сар. 44, р. 217—218) въ основныхъ чертахъ сходенъ съ Григорою въ списания вышеналоженнаго столкно вения главъ государства и церкви, но только онъ, какъ приверженецъ Андроника Младшаго, старается оправдать упорство патріарха, приказавшаго поминать этого Андроника въ церквахъ—вопреки царской волѣ.

шутками. <sup>\$37</sup>) Патріархъ былъ слишкомъ радъ, что Андроникъ Старшій низверженъ съ престола и мало

237) Григоры, кн. IX, гл. 7.—Лебо не считаеть заслуживающими серьезнаго вниманія извѣстія Григоры о правственномъ ничтожествѣ и революціонныхъ замыслахъ Исаін, онъ говорнть: «Нужно помнить, что Григора отличается явнымъ пристрастіемь: всё приверженцы Андроника Младшаго въ его глазахъ люди ни на что негодные, злые и безчестные, тогда какъ приверженцы Андронива Старшаго, по его сужденію. лица выше всякой похвалы». (Lebeau. Histoire du Bas-empire. Тот. 19, р. 358-359). Не споримъ: Григора пе безиристрастень, но конечно не въ такой степени, какъ думаетъ Лебо. Въ особенности Лебо не въритъ, чтобы Исаія возвращался на казедру, сопровождаемый такою странною свитой. о какой говорить Григора. Онъ думаеть, что такой нельной сцены не допустилъ-бы новый императоръ, да и Кантакузинъ, другъ новаго царя, воспротивнися бы ему, еслибы онъ вздумаль устроить что-либо подобное. Лебо думаеть, что истина ваключается въ томъ, что въ виду поспѣшности церемо. нія устроена была не совстви такъ, вакъ нужно было и что въ ней слишкомъ много дано было мъста военному элементу (ibid. p. 383-4). Трудно съ точностію свазать, какъ пронсходные дело. Но во всякомъ случат передълывать разсказъ Григоры такъ, какъ дълаетъ Лебо-итътъ оснований. Намъ представляется, что Григора развѣ немножко сгущаетъ краски. Дъло, въроятно, происходило такъ: водарившись на мъсто лѣла. Андоенкъ пожедаль возстановить на патріаршествѣ Исаію. Сейчасъ-же и послалъ за патріархомъ. Но такъ какъ Андроникъ Младшій былъ извёстный кутила, то не удивительно, что онъ за патріархомъ и отправиль своихъ обычныхъ собутыльниковъ, веселыхъ и одетыхъ пышно. Патріархъ, съ своей стороны, подъ вліяніемъ восторга, что онъ снова глава Византійской церкви, безпрекословно послѣдовалъ царскому приглашению, побхаль въ столицу, совсбиъ забывая о той свить, которая, къ его стыду, его сопровождала. Фактъ исихологически возможный. Замътимъ, что Кантакузинъ, описывая тоже самое событіе, подозрительно кратокъ. Онъ говорить: «Исаія на конѣ, украшенномъ по царски, пріѣхалъ во дворецъ» (lib. I, сар. 59, р. 305). Повидимому, этотъ историкъ, какъ личный другъ Андроника Младшаго, имълъ основанія не пускаться въ подробности....

думаль о томъ странномъ обществѣ, въ какое онъ теперь попалъ. Историкъ утверждаетъ, что, возвратившись на патріаршество, «Исаія прыгаль оть радости и говориль рёчи, обличавшія въ немъ жестокость души и сумасшествіе: «возвеселится праведникъ, когда увидить отмицение» (Пс. 57, 11), себя, такимъ образомъ, причисляя къ праведникамъ, а низверженіе царя считая Божескимъ отмщеніемъ за него, патріарха. 140) Но этимъ еще не ограничилось торжество патріарха надъ низверженнымъ царемъ. Въроятно, по внушенію Исаів. Андроникъ быль постриженъ въ монахи-болве насильственно, чвиз по охотв. Исаія принудиль также Андроника дать подписку, что онь никогда не будеть домогаться верховной власти. «Еслиже ты не хочешь дать такой подписки, говориль патріархъ застращивая старца, то сегодня-же смерть тебь.» Тотъ-же патріархъ изобрьдъ оскорбительную для Андроника формулу, въ какой церковь должна была поминать за богослужениемъ экс-императора. 141) Но и этого всего мало: чтобы сильнее досалить павшему вѣнценосцу, Исаія придумалъ различныя наказанія, которымъ и подвергнулъ тёхъ изъ епископовъ и клириковъ, которые стояли на сторонѣ этого Андроника въ борьбѣ его съ непослушнымъ внукомъ Андроникомъ Младшимъ, который сдѣлался тенерь ямператоромъ. <sup>142</sup>)

<sup>140)</sup> Грвгоры, кн. IX, гл. 7.

<sup>141)</sup> Ibid. ra. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup>) Ibid. гл. 7. Кантакузинъ вмъсто разсказа о тъхъ эпнтиміяхъ, какимъ подвергнулъ вышеуказанныхъ епископовъ и клириковъ Исаія, повъствуетъ о тъхъ будто-бы униженіяхъ, о томъ пресмыкательствѣ и ползаніи у ногъ патріарха этихъже самыхъ духовныхъ лицъ, какими будто-бы эти лица хотъли умилосердить (и умилосердили) разгиъваннато Исаію. Кантакузинъ рисуетъ картину весьма не лестную для чести

О церковной двятельности Исаіи сообщають свъдёнія, сохранившіеся до насъ акты синодскихъ засвданій во времена этого патріарха и нёкоторые другіе документы. Патріархъ неизвёстно когда: въ правленіе ли Андроника Старшаго или въ правленіе его преемника — завязываеть сношенія съ Армянскою церковію и Армянскимъ свётскимъ правительствомъ по вопросу о возсоединении Армянъ съ церковію. 143) Усилія эти, какъ и раньше, не имбли успеха. Этотьже патріархъ заботился о томъ, чтобы возвысить матеріальное благосостояніе Константинопольской патріаршей церкви. На одномъ засѣданіи синода въ 1324 году, слёдовательно, въ правление Андроника Старшаго, опредѣлено было обложить извѣстнымъ денежнымъ взносомъ (не въ одинаковыхъ размѣрахъ) въ пользу Константинопольской церкви многія митрополіи и архіепископіи. 144) Выполнялось ли это опредёленіе, сказать трудно. Скор'ве, впрочемъ, — н'вть, чвмъ да. 145).

разсматриваемыхъ лицъ (Cantacuseni, lib. II, cap. 2, р. 322). Но едва-ли можно довърять въ этожъ случаъ Кантакузину, который очевидно является апологетомъ Андроника Младшаго и Исани и старается чернить сторонниковъ Андроника Старшаго.

143) Miklosich. Acta patr. Constantin. T. I, p. 158-164.

<sup>144</sup>) Miklosich. ibid. р. 126—128. Съ подробностями этого опредѣленія познакомимся ниже.

<sup>145</sup>) Въ правленіе Исаін, въ синодѣ разсматривалось нѣсколько другихъ текущихъ дѣлъ, но эта сторона дѣятельности патріарха не представляетъ особеннаго интереса. Вообще акты, изданные Миклошичемъ и Мюллеромъ, могутъ приводить къ не совсѣмъ правильнымъ представленіямъ о дѣятельности патріарховъ, если не принимать въ разсчетъ еще показаній историковъ относительно того или другаго патріарха. Такъ по актамъ Миклошича и Мюллера легко поставить личность и дѣятельность Исаіи выше личности и дѣятельности Іоавна Гликиса, такъ какъ въ характерѣ отношеній этихъ патріарИсаія скончался, будучи на патріаршей казедръ, что ръдко случалось въ тъ времена, и пользуясь почетомъ со стороны императора Андроника Младшаго.

Послѣдующіе Константинопольскіе патріархи—Іоаннъ Калекасъ, Исидоръ, Каллистъ 1-й и Филовей Коккинъ (1333—1376 гг.) въ нѣкоторомъ смыслѣ составляли собою одну группу, такъ какъ въ дѣятельности каждаго изъ нихъ очень видное мѣсто занимаетъ такое или другое отношеніе ихъ къ возникшимъ и развившимся въ тѣ времена спорамъ, такъ называемыхъ, Варлаамитовъ и Цаламитовъ; счастіе или несчастіе, которое выпадало на долю этихъ патріарховъ въ значительной мѣрѣ зависѣло отъ того, куда они склонялись, къ той или другой изъ названныхъ богословскихъ партій.

Іоаннъ Калекась (1333—1347 г.). Хотя избраніе этого патріарха произошло въ царствованіе Андроника Младшаго, но своимъ возвышеніемъ на столичную каседру онъ одолженъ былъ Іоанну Кантакузину (впослёдствій императору), который былъ другомъ Андроника и пользовался большимъ вліяніемъ на дёла церкви и государства. Константинопольскій синодъ, которому принадлежало право назначать кандидатовъ въ патріархи, вовсе не расположенъ былъ возводить въ патріархи Іоанна Калекаса, такъ какъ Іоаннъ былъ священникомъ, имъвшимъ жену и дътей, и притомъ не отличался сколько нибудь серьезнымъ образованіемъ. Но тёмъ

ховъ къ синодскимъ дѣламъ нѣтъ большой разницы, а между тѣмъ размѣры синодской дѣятельности при Исаіи шире, чѣмъ при Гликисѣ, да и дѣла, рѣшенныя при первомъ, важиѣе и могутъ указывать на большую предпріимчивость, чѣмъ дѣла, рѣшенныя при второмъ патріархѣ. Вообще, упомянутые «акты» больше полезны для опредѣленія характера всего вѣка, чѣмъ отдѣльныхъ патріарховъ, правившихъ церковію въ это время. не менће Іоаннъ Кантакузанъ, пользуясь своимъ вліяніемъ на дѣла и не пренебрегая даже хитростію и и коварствомъ, успѣлъ таки провести на патріаршую каоедру Іоанна Калекаса, который былъ священникомъ при домѣ самого Кантакузина и отъ котораго этоть послѣдній въ правѣ былъ ожидать послушанія, покорности и повиновенія. Самъ Кантакузинъ, описавшій обстоятельства избранія Іоанна въ патріархи, прямо замѣчаетъ, что безъ его содѣйствія Калекасъникогда не могъ-бы попасть на патріаршее мѣсто <sup>146</sup>).

Къ неудовольствію Кантакузина, большія старанія его возвести въ патріархи Калекаса не были оценены этимъ послёднимъ такъ, какъ этого ожидаль всемогущій царедворець. Патріархь не сдёлался послушнымъ орудіемъ Кантакузина. Правда, пока царствовалъ Андроникъ Младшій, между патріархомъ и Кантакузиномъ не видно столкновений: но лишь только Андроникъ сошелъ со сцены, дела переменились. Оть имени малолётняго преемника Андроникова Іоанна Палеолога стала править дёлами въ имперіи его мать Анна, образовавшая вокругъ себя партію, враждебную Кантакузину. Въ числѣ вождей партіи царицы Анны мы видимъ и Калекаса. Онъ заявилъ свои права на участие въ регенствъ по случав малолѣтства императора. Это произошло вопреки желаніямъ и планамъ Кантакузина. Этотъ последній не только быль отстранень оть дёль правленія, но и объявленъ измънникомъ государству. Домъ его въ Константинополѣ былъ разрушенъ, имущество его было разграблено; приверженцы его подверглись си-

<sup>146)</sup> Cantacuseni. Historiae lib. II, cap. 21. Tom. 1, р. 431— 435. Главные факты, касающіеся избранія Калекаса были приведены выше въ концѣ трактата: «Огношенія государственной власти къ церкви».

стематическому преслѣдованію, многіе изъ нихъ были брошены въ тюрьму. Самъ Кантакузинъ, находясь въ городѣ Димотихѣ, чрезъ особаго посла попросилъ-было объясненія по поводу переворота у императрицы Анны, но виѣсто отвѣта онъ получилъ за государственною печатью предписаніе отказаться оть всѣхъ государственныхъ должностей и вести жизнь частнаго человѣка. Все это произошло по волѣ Іоанна Калекаса, который окончательно объявилъ себя во главѣ регенства <sup>147</sup>). Вотъ какъ мало избранникъ Кантакузина Калекасъ оправдалъ надежды, какія имъ возлагались на патріарха.

Такъ держалъ себя Іоаннъ Калекасъ въ политическомъ отношении. Съ неменьшею независимостию и своенравіемъ онъ-же управляеть и дѣлами церковными. Очень замътно, что и въ управлени дълами перкви Калекасъ заботился больше всего о томъ. чтобы не показывать собою приверженца и сторонника Кантакузина. Въ спорахъ Варлаамитовъ и Паламятовъ патріархъ, хотя и не сразу-становится на сторону Варлаамитовъ, по тому побуждению, что противной партія въ значительной мере покровительствоваль Кантакузинь. Само собой разумиется, что патріархъ такъ сталъ поступать только тогда, когда партіи царицы Анны удалось устранить Кантакувина отъ дълъ правленія. Въ 1345 году на соборѣ Константинопольскомъ Іоаннъ Калекасъ высказалъ себя въ пользу Варлаама и его ученика Акиндина, осудиль Паламу митрополита Өессалоникскаго и произнесъ анаеему на его приверженцевъ 148).



<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>) Флоринсваго. Андроникъ Младшій и Іоаннъ Кантакузинъ: Журн. Минист. Народ. Просв. т. 104 (1879 г.), стр. 220. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup>) De Gregorio Palama Graecorum sententiae. Migne, Gr. tom. 150, p. 863-864. Miklosich. Acta patriarchatus Constantinop., t. I, 248-9.

За всё эти поступки патріархъ дорого поплатился. Въ 1347 году Кантакузинъ сдёлался императоромъ и липилъ Калекаса патріаршества. Ему вмёнено было въ вину какъ то, что онъ устроялъ ковы противъ своего благодётеля — Кантакузина <sup>169</sup>), такъ и то, что онъ держался стороны Варлаамитовъ, которые большинствомъ епископовъ и духовенства признавались мыслящими неправославно, еретически <sup>150</sup>).

Изъ вышеприведенныхъ фактовъ, рисующихъ жизнь Іоанна Калекаса, открывается, что этоть патріархъ никакъ не можеть быть причисленъ къ лучшинъ іерархамъ Константинопольскимъ. Но историвъ Григора указываеть одну такую черту въ архипастырской деятельности Калекаса, которая заставляеть, по видимому, не совсёмъ низко цённть этого патріарха. Названный историкъ изображаетъ Калекаса, какъ замбчательнаго знатока церковныхъ и гражданскихъ законовъ, разсказываеть примѣчательныя вещи объ его громадной памяти, представляеть его человъкомъ учительнымъ, говорившимъ проповёди такъ свободно, какъ будто онъ читалъ по книгв, --человёкомъ, у котораго въ проповёдахъ мысль и слово находились въ полной гармоніи 131). Но кажется самъ-же этотъ историкъ значительно ослабляетъ силу своего свидётельства, когда при другомъ случай. выражаетъ явное недовъріе къ ораторскимъ способностямъ патріарха. Такъ тотъ-же Григора, разсказывая о прибыти въ Константинополь двухъ западныхъ. епископовъ для разсужденій съ восточными ісрархами о соединения церквей, зам'вчаеть, что патріархъ.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup>) Gregorae. Historia Byzantina. Tom. II, lib. XV, cap. 10, p. 784.

<sup>180)</sup> Cantacuseni. Historiae, tom. III, p. 24. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup>) Gregorae. Historia Byzantina. tom. II, p. 813-814.

Іоаннъ Калекасъ не ръшался принять участіе въ диспутв съ Латинянами, такъ-какъ, по сдовамъ историка, «онъ не имълъ дара слова, развитаго упражненіемъ» и соглашался играть во время диспута лишь пассивную роль---«молчать и дблать важный и глубокомысленный видь, что будто не стоить и спорить съ Латинянами» 159). Какое-же изъ двухъ показаній Григоры вёрнёе — первое или второе? Конечно, вопросъ было-бы не трудно рёшнть, еслибы дошли 10 насъ сочинения Іоанна Калекаса, по которымъ мы могли-бы судить о степени его краснорёчія и знаніи «божественныхъ законовъ» Калекасомъ. Но въ этомъ отношенія мы не обладаемь богатствомь матеріаловь. Хотя издатели Византійской литературы и свидётельствують, что въ рукописяхъ существуетъ большое количество проповѣдей Калекаса на воскресные и разные праздничные дни (NN 60) 153), но въ печати извѣстно только двѣ проповѣди Калекаса: «на воскресенье предъ Воздвижениемъ честнаго вреста», и «На третье воскресенье Великаго поста»<sup>184</sup>). Судить по этимъ двумъ проповѣдямъ объ ораторскомъ талантѣ Калекаса трудно, тёмъ болёе, что послёдняя изъ поименованныхъ проповёдей нёкоторыми издателями усвояется другому патріарху. 155) Во всякомъ случав похваламъ Григоры по отношенію къ Калекасу едва-ли можно довърять, такъ какъ Калекасъ былъ врагомъ Паламитовъ, а врагамъ Паламитовъ Григора слишкомъ симпатизировалъ.

Патріархъ Исидоръ (1347—1349 г.). Этотъ па-

152) Григоры. Византійская Исторія. Томъ 1, кн. Х, гл. 8, стр. 497. Рус. пер.

153) Migne. Graec. ser., tom. 150, p. 249-252.

<sup>154</sup>) Ibidem, p. 253 et cet., 263 et. cet.

135) Филовею, одному изъ преемниковъ Калекаса. lbid., р. 263 (annot.). тріархъ былъ избранъ подъ вліяніемъ Кантакузина, бывшаго въ это время императоромъ, и Паламитовъ и показывалъ себя ревностнымъ слугою царя и приверженцевъ Паламы.

Относительно умственныхъ и нравственныхъ качествъ Исидора нельзя составить рёшительнаго понятія. Враги его ставили ему въ упрекъ, что онъ. прежде посвященія въ епископы, проводиль жизнь свётскую, чуждался монастырскаго уединенія, называють его «педагогомъ» и «детскимъ учителемъ гимнастики» 156). Изъ этого можно заключать, что онъ быль болве или менве образовань, ибо «пелагогомь» могъ быть только человёкъ не чуждый науки. Что васается нравственнаго его образа, то суждения современниковъ были въ этомъ отношении очень различны. Іоаннъ Кантакузинъ очень хвалить Исидора, называеть его «мужемъ добрыхъ нравовъ, кроткимъ, исполненнымъ святости» (и даже не чуждымъ религіозныхъ знаній) <sup>157</sup>). Совершенно иначе отзывались объ Исидорѣ другіе современники. Историкъ Григора не находить у него никакихъ нравственныхъ понятій и необинуясь сравниваеть его съ «свиньей, привыкшей барахтаться въ грязи» 158). Епископы Константинопольскаго патріархата, по крайней мірь тв изъ нихъ, которые были недовольны избраніемъ Исидора въ патріархи, изображають нравственный характеръ патріарха въ чертахъ самыхъ непревлекательныхъ. Они называли его «глупфищимъ, безумнымъ, легкомысленнымъ, не умъвшимъ какъ должно обращаться съ другими, совершенно не умѣвшимъ от-

<sup>156</sup>) De Gregorio Palama. Ex Allatii opere: De perpetua consensione. Migne. Gr. tom. 150, p. 881. Cuperi: Ad historiam patriarch. Constantin. cap. 119, p. 178.

187) Cantacuseni. Tom. III, lib. IV, cap. III, p. 25-26.

158) Gregorae. Hist. Byz. Tom. II, lib. XV, cap. 12, p. 792.

личить дурное отъ хорошаго». Кромѣ этой общей характеристики, тв-же епископы прямо возводили на Исидора разнаго рода обвинения, направленныя къ очерненію его личности. Они разглашали, что онъ не соблюдаеть постовь, что будто вогда-то онъ похитиль драгоцённыя украшенія сь иконь, а сосуды церковные серебряные передблалъ для домашняго употребленія; укоряли его и за то, что онъ позволялъ себѣ ходить въ баню въ теченіе страстной недѣли 159). Такіе-то противоположные отзывы дёлаются о нравственномъ характерѣ Исидора. Но историкъ не въ правѣ становиться ни на сторонѣ панегиристовъ, ни на сторонѣ хулителей нравственнаго образа патріарха. Похвалы слышатся оть липь слишкомъ благорасположенныхъ къ патріарху (отъ Кантакузина), хулы отъ явныхъ враговъ Исидора. Намъ кажется, что нельзя довёрять ни темъ ни другимъ изъ сейчасъ приведенныхъ отзывовъ, безъ должной критики ихъ. Если Кантакузинъ называетъ Исидора, между прочимъ, человѣкомъ кроткимъ, то это не подтверждается исторією діятельности Исидора, если же, съ другой стороны, поридателя патріарха приписывають ему такія вещи, какъ несоблюденіе постовъ, святотатство, то такія обвиненія слёдуеть отрицать, ибо Паламиты, подъ вліяніемъ которыхъ происходило избраніе Исидора въ цатріархи и которые отличались строго-аскетическимъ идеаломъ, не допустили-бы возвести въ патріархи столь зазорное лице. Выдёлить истиеное отъ неистиенаго, преувеличенное отъ дъйствительнаго въ указанныхъ характеристикахъ едва-ли возможно. По всей вёроятности Исидоръ представ-

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>) De Gregorio Palama. Ex Allatii opere: De perpetua consensione. Migne, Gr. tom., 150 p. 881—882. Cuperi cap. 119, p. 178.

зяль собою типь патріарха не высовихь достоинствь, но безь сомнёнія ему не слёдуеть приписывать такого вольнодумства и такого нарушенія нравственныхь требованій, какія приписывають ему враги. Лучше всего удовлетвориться той характеристикой нравственной личности патріарха Исидора, какая слагается изъ наблюденій надъ его дёятельностью, поскольку она извёстна въ исторіи.

Будучи избранъ въ патріархи подъ вліяніемъ Кантакузина и Паламитовъ, Исидоръ былъ послушнымъ орудіемъ императора и Паламитовъ, это составляеть самую характеристическую черту въ деятельности Исидора 160). Первымъ дѣдомъ патріархъ торжественно разрѣшилъ Кантакузина отъ анасемы, наложенной на него предшествующимъ патріархомъ въ пылу политической борьбы 161). Затёмъ онъ короновалъ его императорскою короною въ Константинополѣ 169), не смотря на то, что дѣйствительный императоръ Іоаннъ Палеологъ былъ живъ и здоровъ и не вступалъ въ управление царствомъ частию по молодости лётъ, частію по причинё безвонечныхъ политическихъ смуть. --- Столь-же услужливымъ являлся патріархъ и по отношенію въ Паламитамъ. Такъ какъ избраніе его произошло подъ вліяніемъ Паламитовъ, то противоположная партія отшатнулась отъ патріарха. При такихъ обстоятельствахъ, не задумываясь много, по наущенію партіи его избравшей, Исидоръ подвергъ различнымъ наказаніямъ своихъ противниковъ-епископовъ: одни изъ нихъ лишены были достовнства, другіе принадлежащаго имъ имущества <sup>163</sup>); нёкоторыхъ изъ нихъ даже сажали въ

- 161) Cantacuseni. Ibidem.
- 162) Cantacuseni. ibid. cap. 4, p. 29.
- 163) Gregorae. ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup>) Cantacuseni. Tom. III, lib. IV, cap. 3, p. 25-27. Gregorae. Hist. Byzant. Tom. II, lib. XV, cap. 11, p. 786.

тюрьму и предавали мученіямъ <sup>164</sup>). Такихъ, такъ или иначе наказанныхъ, епископовъ и священниковъ было очень много; мъста и должности ихъ патріархъ замъстилъ другими лицами <sup>165</sup>), конечно Паламитскаго лагеря. Все это не могло не возбуждать громкихъ жалобъ на патріарха.

Иногда угодлявость патріарха Исидора въ отношения къ лицамъ, отъ которыхъ зависило возвышеніе его на казедру, простиралась такъ далеко, что сами повровители его должны были сдерживать его неумъренную ревность. Такъ, желая сдълать угодное Паламитамъ, Исидоръ сочинялъ какія-то церковныя пъсни, приноровляя ихъ къ понятіямъ Паламитовъ по вопросамъ богословскимъ, вводилъ эти свои пѣсни въ церковное употребленіе взамѣнъ издревле употреблявшихся при богослужении. Но составленныя Исидоромъ пъсни (или каноны) своимъ содержаниемъ возбуждали неудовольствіе даже у его сторонниковъ: въ нихъ раскрывадось учение Паламитовъ не безъ крайностей, на что указывали враги Паламитовъ; кончилось тымъ, что самъ Кантакузинъ приказалъ Исидору унччтожить написанныя имъ церковныя пёсни 166). Столь-же далеко простиралась угодливость патріарха и по отношенію къ самому императору Кантакузину. Исидоръ, подобно нёкоторымъ изъ Паламитовъ, считалъ себя проворливцемъ, способнымъ предугадывать будущее. Считая себя такимъ, Исидоръ началъ предсказывать Кантакузину блестящую побѣду въ борьбѣ съ Генуезцами. Но военнаго успѣха не послѣдовало. Возникъ народный ропотъ.

<sup>164)</sup> De Gregorio Palama. Migne, tom. 150, p. 882.

<sup>165)</sup> Gregorae. Hist. Byzant. Tom. II, lib. XV, cap. 12, p. 793.

<sup>166)</sup> Gregorae. Tom. II, lib. XVI, cap. 5, p. 827-828.

Патріархъ очутился въ очень неловкомъ положеніи, впалъ въ иппохондрію, заболёлъ и вскорё затёмъ умеръ <sup>167</sup>).

Преемникомъ Исидора въ патріаршествѣ былъ Каллисть І-й. Онъ дважды восходиль на патріаршую Константинопольскую казедру (1350 - 1354 г. н 1355-1362 г.). Избраніе Каллиста въ патріархи произошло при тёхъ-же условіяхъ, какъ и избраніе на ту-же казедру Исидора. Паламиты, пользуясь вліяніемъ на императора Іоанна Кантакузина, всячески старались о томъ, чтобы патріаршее достоинство предоставлено было лицу выз сочувствующему. Они указали императору нѣсколько кандидатовъ въ патріархи, на которыхъ они могли возлагать благопріятныя надежды; изъ числа этихъ кандидатовъ императоръ избралъ Каллиста Авонскаго монаха. Это былъ человёкъ суровый и строгій; лишенный научнаго образованія. Его главное достоинство состояло въ томъ, что онъ былъ приверженецъ Паламитовъ 168). Если върить историку Григоръ, который былъ недругомъ Паламитовъ и который довольно подробно изображаетъ дёятельность этого патріарха, Каллисть налагаль свою тяжелую руку на многихъ лицъ въ Византіи, отличавшихся нерасположениемъ къ мовашеской партіи Паламитовъ и склонявшихся на сторону Варлаамитовъ; онъ сажалъ ихъ въ мрачныя тюрьмы, гдъ они претерпѣвали голодъ и другія злостраданія. Если эти заключенники умирали въ тюрьмѣ, то они лишались пристойнаго ихъ общественному положению погребенія, и если кто, вопреки распоряженіямъ

167) Gregorae. ibid. lib. XVIII, cap. I, pag. 870-871.

<sup>168</sup>) Gregorae, ibid. р. 871. Разскаяъ Кантакузина объ избравіи Каллиста не даетъ никакихъ особенныхъ подробностей. Cantacuseni. Tom. III. р. 106.

патріарха, погребаль ихъ съ честію, такихъ опять таки наказывали заключениемъ въ тюрьму. Даже лица, которыя относились равнолушно къ партіи Паламитовъ, держались нейтральнаго положенія, и тѣ навлекали на себя гибеъ патріарха за свое несочувствіе партіи, которой держался самъ Каллисть <sup>169</sup>). Конечно не оставались безъ должнаго возмездія и епископы, которые не сочувствовали возвелению Каллиста на патріаршую канедру и вообще сторонились Паламитовъ. Между недовольными патріархомъ епископами и саминъ Каллистомъ происходятъ споры и борьба, которые возмущаютъ миръ церкви. Нѣкоторые изъ вышеуказанныхъ епископовъ отложились отъ общенія съ патріархомъ, обвиняя его въ ереси мессаліанской, вакъ они претолковывали приверженность Каллиста въ Паламитамъ. Конечно патріархъ старался оправдать себя отъ обвиненія въ ереси, но епископы не придавали значенія оправданіямъ патріарха. Въ свою очередь Каллистъ обвинялъ своихъ обвивителей въ различныхъ тяжкихъ преступленіяхъ; однихъ онъ обвинялъ въ ограблении гробницъ, другихъ въ блудодѣяніи, однихъ въ симоніи, выражавшейся въ томъ, что духовныя мѣста за деньги доставались лицамъ недостойнымъ, другихъ въ приверженности къ богомильскому лжеученію, вообще патріархъ не скупился на черныя краски, какими онъ въ глазахъ общества изображалъ своихъ враговъ. Соблазнъ настолько увеличился, что самъ императоръ долженъ былъ убъждать вакъ патріарха, такъ и епископовъ, чтобы они прекратили взаимныя укоризны, волновавшія общественное мивніе 170). Въ это время не мало несчастій выпало на долю Ники-

 <sup>&</sup>lt;sup>169</sup>) Gregorae. Tom. II, lib. XVIII, cap. 1, p. 873-874.
 <sup>179</sup>) Ibidem, p. 876.

фора Григоры, который не показывалъ расположенія патріарху и его воззрѣніямъ, объявлялъ распространеніе Паламитскихъ идей несчастіемъ для церкви. Этотъ историкъ за свою неуступчивость торжествующей партіи былъ посаженъ, какъ въ тюрьму, въ одинъ монастырь, гдѣ ему пришлось перенести немало непріятностей отъ монаховъ, не склонныхъ раздѣлять воззрѣнія Григоры <sup>171</sup>).

Правленіе Каллиста въ царствованіе Кантакузина ознаменовалось, какъ указано выше, сильнымъ преслѣдованіемъ епископовъ, не державшихся Паламитской стороны. Григора находитъ, что споспѣшники Каллиста, по духу преслѣдованія своихъ враговъ, напоминали Юліана императора и другихъ лицъ ему подобныхъ. По свидѣтельству того-же Григоры на мѣста низверженныхъ епископовъ поставлены были люди невѣжественные и сомнительной нравственности; отъ нихъ требовалось одно, чтобы они объявили себя сторонниками Паламы<sup>172</sup>).

Не смотря на близкія и дружественныя отношенія, связывавшія Каллиста съ Кантакузиномъ, патріархъ долженъ былъ оставить каоедру, вслёдствіе неудовольствія на него императора. В'енчавшись самъ императорскою короною въ столицё, Кантакузинъ захотёлъ в'ёнчать ею и сына своего Матоія и такимъ образомъ окончательно устранить отъ престола законнаго наслёдника Византійской короны—Іоанна Палеолога. Но патріархъ не разсудилъ исполнить желаніе Кантакузина. Императоръ чрезъ одного довёреннаго ему епископа заявилъ патріарху: «если ты упорствуешь, то мы выберемъ другого патріарха» <sup>178</sup>). И Каллистъ былъ низверженъ <sup>174</sup>).

- 171) Ibid. lib. XXII, cap. 2, p. 1044-1045.
- 172) Gregorae, ibid. lib. XVIII, cap. 3, p. 883-884.
- 173) Cantacuseni. Tom. III, lib. IV, cap. 37, p. 271-272.
- 174) Въ одномъ изъ нашихъ духовныхъ журналовъ («Прав.

Паденіе Кантакузина и восшествіе на престоль Вязантійскій Іоанна Палеолога, законнаго преемника парской власти, благопріятно отозвалось на судьбѣ Каллиста. Каллисть снова возвращается къ управленію Константинопольской церковью, но объ его управленіи церковью, во второе патріаршество его, мы мало знаемъ <sup>178</sup>). Каллисть скончался, будучи патріархомъ, въ 1362 году <sup>176</sup>).

Обозр.») напечатана о. Архимандр. Арсеніемъ статья, подъ заглавіемъ: «Очеркъ жизен и дъятельности Каллиста, патр. Константинопольскаго» (1875, т. І, стр. 917 и дал.). Авторъ, принимая исходнымъ началомъ для своихъ сужденій нёсколько замёчаній Кантакувина, благопріятныхъ для Каллеста, явображать этого патріарха, какъ личность вполнъ достойную своего призвания. Но такое изображение Каллиста возбуждаетъ недоумѣнія: во 1-хъ, почему авторъ не даетъ никакого вначенія свидътельствамъ Григоры, почему не подвергаеть ихъ критикъ, что мы были-бы вправъ ожидать отъ автора; во 2-хъ, страннымъ представляется и то, что авторъ вполнѣ соглашается съ отвывомъ Кантавувина о Каллисть, а между темъ самого Кантакузина описываетъ какъ человека въроломнаго, лишь способнаго прилагать беззаконія къ беззаконіямь; спрашивается: можно-ли върить свидътельству Кантакузина, когда онъ, по автору, былъ человѣкомъ во всѣхъ отношенияхъ не надежнымъ? Очень возможно, что Григора преувеличнаъ недостатки Каллиста, описалъ его въ чертахъ слишкомъ мрачныхъ, но все-же не върить Григоръ, какъ дълаеть авторь, въть оснований. Если нъть оснований отвергать показаний Григоры о патріархѣ Исидорѣ, то почему мы будемъ отвергать свидетельства этого-же историка о Каллисте?

<sup>175</sup>) Онъ сурово и строго поступадъ съ тѣми епископами, которыми онъ былъ недоводенъ по случаю поставленія на его мѣсто Филовея (Gregorae. Hist. Byz., tom. III, lib. XXIX, p. 249). Григора разсказываетъ еще странный фактъ симояіи Каллиста, по дѣламъ Русской церкви (ibid., lib. 36, p. 520).

<sup>176</sup>) Перечень немногочисленныхъ сочиненій Каллиста (отчасти свидѣтельствующихъ, что этотъ патріархъ не былъ тавъ

Патріархъ Филовей Коккинз, подобно Каллисту то-же два раза восходилъ на Византійскую архипастырскую ваеедру (1354 — 1355 в 1362 — 1376). Онъ сначала былъ Авонскимъ монахомъ, а затёмъ проходель должность митрополита Ираклійскаго, откуда и взять быль на патріаршую казедру. Онь избранъ былъ на мёсто Каллиста, отказавшагося короновать Кантакузинова сына Матеія. Филоеей возведенъ былъ на высокое мёсто архипастыря столицы подъ условіемъ, что онъ сдёлаеть для Кантакузина то, чего не хотвлъ сдёлать Каллисть-короновать Матеія. Коронація Матеія и была первымъ дѣломъ въ патріаршей практикѣ этого іерарха <sup>177</sup>). Кантакузинъ, описывая, впрочемъ кратко, въ своей исторія личность Филовея, расточаеть ему всявія хвалы. Онъ называеть его мужемъ святой жизни и приписываеть ему замёчательное краснорёчіе и ученость какъ въ свётскихъ, такъ и богословскихъ. наукахъ. Онъ находитъ, что Филовей своею жизнію и ученіемъ свётилъ людямъ подобно свётильнику на свѣщницѣ; по словамъ Кантакузина, Филоеей успѣшно наставлялъ пасомыхъ въ въръ и благочестіи. Церковію управляль онь, по тому-же свидітельству, прекрасно. Кантакузинъ въ доказательство пастырской доблести Филовея разсказываеть одинь примъчательный случай изъ жизни архипастыря, впрочемъ изъ того времени, когда онъ былъ митрополитомъ

невѣжественъ, какъ представляетъ Григора, см. выше) сдѣланъ архимандр. Арсеніемъ въ прежде упомянутой статьъ (стр. 944). Къ сказанному авторомъ можно присовокупить только слѣдующее: при изчисленіи сочиненій Каллиста о. Арсеній пропустилъ небольшое сочиненіе его въ видъ виушеній о молитвъ, — кажется, — монахамъ (Отпечатано въ 147 греческомъ томѣ Миня. Переведено въ «Христ. Чт.», 1832 г., т. 47). 177) Cantacuseni. Tom. III, lib. IV, сар. 38, р. 374—375.

Ираклійскимъ <sup>178</sup>). Первое патріаршество Филосея продолжалось короткое время. Въ 1355 году Іоаннъ Кантакузинъ палъ и долженъ былъ уступить престолъ Іоанну Палеологу. Это событіе устрашило Филовея. Онъ боялся мшенія со стороны новаго императора, такъ какъ полагалъ, что Іоаннъ Палеологъ не простить ему коронація Матеія. Въ виду этого опасенія, Филовей тотчась по возшествія Іоанна Палеолога на престолъ, покинулъ патріаршую каеедру и сврылся <sup>179</sup>). Но вакъ оказалось впослёдствіи. Палеодогъ не имъдъ въ виду мстить и наказывать Филовея за его излишнюю угодливость Кантакузину. Это яснёе всего открылось изъ того, что когда скончался Каллисть, вторично возведенный въ патріархи по случаю произвольнаго бигства Филоеея, императоръ призвалъ къ управленію церковію этого послёдняго, вступивъ съ нимъ въ дружественныя сношенія еще ранве этого событія <sup>180</sup>). Изъ времени втораго патріаршествованія Филовея заслуживаеть

<sup>178</sup>) Cantacuseni. Tom. III, lib. IV, cap. 16, p. 107; cap. 29, р. 217-218; сар. 32, р. 239; сар. 50, р. 363. Кунеръ считаеть (р. 180) подозрительными ть похвалы, какія расточаеть Кантакузинь Филовею, подозрительными, указывая на то, что императоръ прославляетъ встахъ патріарховъ, кривико лержавшихся Паламитской стороны, а такимъ и былъ Филоней. Но подозр'внія Купера, выраженныя въ такой недоказательной формѣ, не могутъ заслуживать большаго вняманія. Следуеть однако заметить, что о правственномъ характере и настырской дъятельности Филовея мы не можемъ составить точнаго понятія, такъ какъ мы лишены возможности чъмъ либо провърить показанія Кантакувина, историка не безпристрастнаго; (извъстія Григоры очень бъдны по содержанію); что-же васается образованности Филовея, то сохранившіяся до насъ сочиненія этого патріарха дають возможность составлять благопріятное сужденіе объ его образованности.

179) Cantacuseni. Ibid. cap. 40, p. 291.

180) Cantacuseni. Ibid. cap. 50, p. 363.

27

вниманія его дёятельность въ борьбё съ Варлаамитами. Какъ человёкъ болёе образованный и ученый, онъ старался дёйствовать на этихъ отщепенцевъ силою доводовъ и убёжденія и поэтому въ значительной мёрё умиротворилъ Византійскую церковь <sup>181</sup>). Филовей извёстенъ также тёмъ, что онъ причтилъ къ лику святыхъ Паламу—митрополита Өессалоникійскаго, главу Паламитовъ, и сочинилъ въ честь новоканонизованнаго святаго службу <sup>182</sup>). Вотъ кратвія свёдёнія о Филовеё, какими располагаетъ церковный историкъ <sup>183</sup>).

Обозрѣвъ группу патріарховъ отъ Іоанна Калека-

181) Недѣтовскаго. Варлаамитская ересь. Труды Кіев. Д. А. 1872 г. т. I, 352.

182) Cuperi (на основания Алляція) Ad. histor. patriarch, p. 181.

183) Сообщимъ свъдънія о литературной дъятельности Филовея, которою онъ также извъстенъ. Въ 154 греческомъ томѣ Миня отпечатано нѣсколько сочиненій этого патріарка, хотя замъчательныхъ между ними и пътъ. Вотъ эти сочиненія: 1) Слово на Воздвиженіе Животворящаго Креста. 2) О запов'ядяхъ (De Mandatis) Христа; здъсь ръчь идетъ, ворочемъ, не о ваповѣіяхъ блаженства, а вообще о различныхъ наставленіяхъ Христа нравственнаго характера. 3) Ordo sacri шinisterii - это уставъ, какъ служить всенощное бдъвіе. 4) Похвала тремъ Святителямъ — длинное слово. Затъмъ въ 151 томѣ Миня отпечатано сочинение Филовея 5) Противъ Никифора Григоры, XII-ть внигъ (антирретики); авторъ держится въ сферѣ представленій, около которыхъ вращались споры Паламитовъ п Варлаамитовъ — разсуждаетъ о различіи божественной сущности и энергін, ихъ единеніи, о божественной снив, которою Богь обладаеть физикой, о божественной естественной энергіи, что она не совлана и т. д. Въ гомъ-же томѣ Миня напечатано длиниѣйшее 6) Похвальное слово нже во святыхъ отду нашему Григорію Паламѣ, съ исторіею нѣкоторыхъ его чудесъ (р. 531-656). - Очевидно, слово произнесено по кончинѣ Паламы. Тому-же Филовею приписываются и еще въкогорыя сочинения.

£

са и до Филовея включительпо, на основании историческихъ извёстій до насъ дошедшихъ, въ дополненіе къ этому обвору присоединимъ нѣкоторыя свѣдѣнія касательно этой-же группы патріарховъ, находимыя въ собранія документовъ, извёстныхъ подъ именемъ «Acta patriarchatus Constantinopolitani» (изд. Миклошича и Мюллера). Не считаемъ нужнымъ долго останавливаться на этомъ собрания документовъ, по причинамъ-о которыхъ нами было уже говорено прежде; извлеченъ изъ этого собранія лишь нёкоторыя свёдёнія, которыя могуть давать возможность судить о характер'я д'ятельности вышеуказанныхъ патріарховъ. Такъ какъ свъдънія, какія мы извлека. емъ изъ «Актовъ Константинопольскаго патріархата» въ существѣ лѣла больше характеризуютъ самое время и духъ того времени, чвиъ личности жившихъ тогда патріарховъ, то мы находимъ болѣе удобнымъ изложить эти свёдёнія въ систематическомъ, а не хронологическомъ порядкв.

Въ сословіе духовенства Константинопольскаго патріархата вкралось много недостатковъ, которые мѣшали ему благотворно вліять на пасомыхъ; лица духовныя принимали участіе въ дракахъ, смутахъ, бражничали съ мірянами, бродили, гдѣ случилось, занимались торговлею, къ униженію своего достоинства. Поэтому въ 1350 году при патріархѣ Каллистѣ найдено было нужнымъ учредить должность экзарховъ или благочинныхъ (visitatores), которые высшею духовною властію избирались изъ священниковъ, и которымъ порученъ былъ надзоръ за прочимъ духовенствомъ <sup>184</sup>). Въ чемъ именно заключались обязанности этихъ экзарховъ или благочинныхъ, это не

27\*

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>) Miklosich et Müller. Acta patr. Constant. Tom. I,p. 306-308.

разъ разъясняемо было Константинопольскимъ синодомъ при посредствѣ патріарха <sup>185</sup>). Поставляемыя въ эту должность лица духовныя, давали собственноручныя подписки, что они будуть исполнять свои обязанности со всёмъ тшаніемъ полъ опасеніемъ навазаній <sup>186</sup>). Обращено было вниманіе на составъ духовниковъ для народа. Въ Грепін и до настоящаго времени духовниками считаются не всё священники. а только тв изъ нихъ, которые своею духовною оцытностію и благоповеденіемъ выдёляются изъ ряда прочихъ, и которые поэтому духовнымя властями утверждаются въ звании духовниковъ. До временъ патріарха Каллиста, какъ можно догадываться, духовниками навначались лучшіе изъ лицъ бѣлаго духовенства. Но съ теченіемъ времени бѣльцы-священники, проходившіе должность духовниковь, перестали оправдывать тв надежды, какія на нихъ возлагало духовное начальство. Названный патріархъ Каллисть передаетъ должность духовника лицамъ монашескаго чина. Имъ вмёнено было въ обязанность проходить это служение съ самоотречениемъ и благоговѣниемъ, они 10лжны были являться дёлателями добродётели. быть чуждыми ворысти и вообще они не должны были руководствоваться какими либо посторонними соображеніями, кромѣ служенія истинѣ. Въ случаѣ, если кто изъ нихъ не оправдаетъ благихъ ожиданій, такому угрожаемо было лишеніемъ церковнаго погребенія 187). Въ документе не указано, почему бѣлые священники лишены были правъ очищать совъсть людскую, т. е. въ какихъ отношенияхъ они показали себя недостойными такой чести. Возможно думать,

183) Ibid. p. 318-320.
186) Ibid. p. 308-309.
187) Ibid. p. 309-312.

что Каллистъ распорядился такъ потому, что самъ онъ вышелъ изъ среды монаховъ, въ своей дѣятельности опирался на это сословіе, и естественно пожелалъ доставить какія-либо преимущества чернецамъ предъ бѣльцами.

Въ виду упадка правственности народной и распространенія суевѣрій среди общества, духовная власть обращаеть внимание на нравственныя и религіозныя потребности общества. Одинъ изъ патріарховъ обозрвваемой группы Іоаннъ Калекасъ пишетъ для Константинопольскаго духовенства инструкцію, которою оно должно было пользоваться въ борьбе съ нравственными безпорядками въ народъ, причемъ указываеть на борьбу съ волшебствомъ и магіей, какъ на одну изъ необходимвйшихъ задачъ въ двательности духовенства. Патріархъ указываеть народу, что за его грёхи Богъ оставить его и предасть въ руки враговъ 188). Тотъ-же патріархъ отъ имени Константинопольскаго собора просилъ двухъ видныхъ представителей Константинопольской администраціи какого-то царскаго родственника Георгія Хумна и великаго друнгарія Димитрія Торника содвиствовать Константинопольскому духовенству при исполненін его задачъ по части исправленія правовъ общества <sup>189</sup>). Многіе внушительные примѣры, занесенные на страницы «Актовъ Константинопольскаго патріархата», ясно показывають, что заботы патріарховъ разсматриваемаго времени объ исправлении нравовъ и укрѣпленіи религіозности представляли собою насущную потребность. Такъ проступки противъ законовъ цёломудрія встрёчаемъ въ это время не только между мірянами, но и духовными вожлями общества.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup>) Miklosich et Müller. Acta. Tom. I, p. 184-187.
<sup>189</sup>) Ibid. p. 188-190.

Лишаемы были должности и сана за нарушение цёломудрія епископы (наприм. митрополить Филиппопольскій) <sup>190</sup>), іеромонахи <sup>191</sup>) и монахи <sup>193</sup>), Что-же касается суевърной привязанности къ волшебству и магін, то въ синодъ Константинопольскомъ по этому поводу иногда разбирались очень сложные и соблазнительные процессы <sup>198</sup>). Въ одномъ изъ такихъ. процессовъ замѣшаны были монахи и монахини, при чемъ эти лица не стыдились прибъгать въ магическимъ средствамъ для сокрытія послёдствій незаконныхъ связей между ними 194).

Видна заботливость патріарховъ изучаемой нами группы и о сохранении чистоты вёры между христіанами. Въ особенности причиняло безпокойство архипастырямъ распространение въ обществъ сочинений еретика Варлаама. Іоаннъ Калекасъ (въ началѣ своего патріаршествованія, когда онъ стоялъ еще на сторонъ Паламитовъ) приказалъ разослать по монастырямъ окружное посланіе, которымъ требовалъ, чтобы всё монашествующіе, если они имъютъ какія-либо богословскія сочиненія Варлаама, безъ промедленія представляле ихъ самому патріарху, подъ опасеніемъ отлученія за неисполнение распоряжения духовной власти. Такого же рода окружное послание разослано было и мірянамъ, какъ столицы, такъ и другихъ городовъ 195).

Между прочими многочисленными документами, находящимися въ «Актахъ Константинопольскаго патріархата», обращають на себя два, изъ которыхъ въ

• **•** •

<sup>195</sup>) Acta... Tom. I, p. 201--202.

<sup>190)</sup> Ibidem. p. 168-169.

<sup>191)</sup> Ibid. p. 323-326.

<sup>192)</sup> Ibid. p. 442-443.

<sup>193)</sup> Cm. Hanp. Synodi decretum de incantantionibus, p. 541—550 (при патріар. Филовет). <sup>194</sup>) Ibid. р. 548.

одномъ выражена чрезвычайно большая заботливость Константинопольскаго синода объ охранении недвимыхъ имуществъ церкви, а въ другомъ столь-же большая заботливость о христіанахъ, дёлавшихся плённиками магометанъ-Турокъ. Содержание перваго документа таково: въ правление патріарха Филовея въ синодъ явился монахъ Макарій Тарханіоть по порученію императора (Іоанна Палеолога) и заявилъ слъдующее: « нарь хочеть устроить военный лагерь въ странахъ за Константинополемъ до Силистріи и хочеть отдать воинамъ всю землю, какая здёсь находится. Между тъмъ здъсь есть два участка, принадлежащіе великой церкви. Поэтому императоръ проситъ патріарха уступить эти два участка въ казну, причемъ царь объщается взнести въ церковь стоимость отчуждаемыхъ отъ церкви владѣній; если-же царю эти участки не понадобятся, то онъ, при извёстныхъ условіяхъ, снова возвратить ихъ по принадлежности». Патріархъ отказался войте съ царемъ въ подобную сдёлку. Фи-100ей сказаль: «что васается доходовь съ церковныхъ ниуществъ, то я полный господинъ и распорядитель ими, а относительно недвижимыхъ имуществъ церковныхъ я только стражъ не болёе». Синодъ съ свой стороны подтвердиль, что патріархь правь, когда отказывается уступить царю вышеуказанные участки; еслибы онъ это сделалъ, то, говорили члены синода, онъ поступилъ бы противъ каноновъ. Тогда царскій уполномоченный, монахъ Макарій сдёлалъ другое предложение: если не можете уступить царю церковныхъ владёній, то отдайте ему вхъ въ аренду, подобно тому, какъ беруть въ аренду церковныя владенія другія лица, причемъ царь, говорилъ царскій посланецъ, будетъ взносять десятину произрастеній, получаемыхъ съ этой земли (тру цортру) въ пользу церкви». Но и на это патріархъ и синодъ не согласились. Они говорили, что противно правиламъ церковнымъ отдавать церковныя имущества въ пользование кому-либо изъ лицъ власть имъющихъ и самому царю. Патріархъ и синодъ въ заключеніе сказали: «Если же царь захочеть взять церковныя владвнія по собственной воль, то пусть возьметь; онь даровалъ ихъ церкви, онъ-же можеть и снова взять ихъ и затвиъ поступить съ ними, какъ ему заблагоразсудится» <sup>196</sup>). Такъ ревниво іерархи охраняли интересы церкви, вёроятно въ томъ предположения, что всякіе счеты съ государствомъ были-бы затруднительны и неудобны. — Въдругомъ изъ прежде упомянутыхъ документовъ находимъ изложение опредъления Константвнопольскаго синода по слёдующему случаю: нёсколько христіанъ было взято въ плёнъ турками, но плённикамъ этимъ удалось бъжать. Они достигли одного мѣстечка — Фаръ (Фароу) и искали себъ прибъжища въ храмя этого мастечка, въ храма, который находился въ вѣдѣніи іеромонаха (что въ то время нерѣдко случалось). Но жители указаннаго мъстечка почемуто захотёли выдать бёглецовъ снова Туркамъ. Іеромонахъ-же не только не удержалъ ихъ отъ такого постыднаго намбренія. но и ревностиве другихъ изгоняль ихъ изъ храма, гдв они скрылись. Несчастные, при визё опасности, такъ какъ они хорошо знали, что ихъ какъ бъглецовъ ждетъ наказаніе и даже смерть у Турокъ, всячески упрашивали своихъ собратій отпустить ихъ на свободу. Но ихъ просьбы не были уважены: ихъ предали въ руки Турокъ. Синодъ Константинопольский, разсмотревъ происшествіе, подвергнуль заслуженному наказанію, какъ іеромонаха, такъ и жителей Фара. Мірянъ соборъ подвергнулъ эпитимів, налагаемой обыкновенно на

196) Ibidem, p. 507-508.

убійцъ, а іеромонаха лишилъ священства <sup>197</sup>). Вышенвложенное разбирательство происходило въ правленіе патріарха Филовея. Соборное опредѣленіе, нѣтъ сомнѣнія, подсказано чувствомъ человѣколюбія и заботливостію о благѣ несчастныхъ христіанъ, и заслуживаетъ всякаго одобренія.

Прочіе многочисленные документы, помѣщенные въ разсматряваемыхъ актахъ, касаются разныхъ вопросовъ, наприм., патроната въ монастыряхъ, споровъ изъ за приданаго, споровъ изъ за земельнаго владѣнія монастырями, разныхъ проступковъ духовенства и т. д. или-же касаются управленія Русскою церковію въ разныхъ отношеніяхъ; но содержаніе перваго рода документовъ не представляеть большого интереса, а документы имѣющіе значеніе въ исторіи Русской церкви излагать въ нашемъ трудѣ было-бы неумѣстно.

Обращаемся къ ознакомленію съ исторіею остальныхъ патріарховъ, правившихъ Византійскою церковію, после патріарха Филовея до паденія Константинополя въ 1453 году, когда Византія сдёлалась столицей Турецкой имперіи.

Византійскіе историки Никифоръ Григора и Іоаннъ Кантакузинъ въ своихъ историческихъ трудахъ остановились на шестидесятыхъ годахъ XIV-го столѣтія; непосредственныхъ продолжателей Григоры и Кантакузина не существуетъ. Слѣдующіе Византійскіе историки писали уже по паденіи Константинополи, взятаго Турками въ срединѣ XV вѣка. Поэтому, описатель судебъ Византійской церкви отъ средины XIV до средины-же XV вѣка чувствуетъ себя чрезвычайно обѣднѣвшимъ историческими матеріалами. Правда, продолжатели Григоры и Канта-

<sup>197)</sup> Ibidem, p. 592-593.

кузина, писавшіе послё паденія Константинополя, не совсёмъ оставляють безъ вниманія указанное нами столётіе, но ихъ извёстія очень скудны в малоцённы, такъ какъ эти историки не были современниками болёв раннихъ событій, ими упоминаемыхъ.

Намъ остается описать жизнь и дѣятельность еще девяти патріарховъ, правившихъ Византійскою церковію до паденія Константинополя. Но мы не имѣемъ возможности характеризовать каждаго изъ патріарховъ разсматриваемаго времени, что составляетъ долгъ историка, а можемъ сообщить нѣкоторыя извѣстія о нихъ, въ родѣ тѣхъ, какія сообщаются безпритязательными лѣтописцами. Сдѣлаемъ то, что для насъ возможно.

Преемникомъ патріарха Филовея былъ Макарій, но о немъ мы ничего не знаемъ кромѣ того, что онъ избранъ былъ изъ числа монаховъ (извѣстіе это у Купера) и еще того, что онъ дважды восходилъ на патріаршую Византійскую каведру; <sup>198</sup>) оба раза онъ правилъ церковію очень короткое время: первый разъ года два (1376 — 1378 г.), а второй разъ, повидимому, небольше года (1390—1391 г.).

Больше можемъ сообщить свёдёній о преемникѣ Макарія Ниль (1379—1388 г.). Нилъ пользовался большимъ почтеніемъ въ Византійской церкви. Имя

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup>) Изъ «Acta Miklosich» — а видно, что въ первый разъ опъ низверженъ былъ по разнымъ обвиненіямъ, а какъ кончилось второе патріаршество его — низверженіемъ или смертію изъ указапнаго собранія документовъ не видно (Tom. II, 142—147 и дал.). Вообще скудныя напи свъдънія о пяти патріархахъ, правившихъ Византійскимъ патріархатомъ послѣ Филовея, нъсколько восполняются «Актами Константинопольскаго патріаржата» Миклошича, но какъ мы уже не разъ вамѣчали, эти акты весьма мало даютъ матеріаловъ для описанія жизни и дѣятельности патріарховъ. Впрочемъ, хоть немногимъ ивъ этихъ акговъ, мы все-же воспользуемся ниже.

Нила, по смерти этого патріарха, возносилось съ похвалами въ извѣстномъ церковномъ чинѣ въ недѣлю православія. При этомъ случаѣ возглашалось: «блаженно скончавшемуся Нилу святѣйшему патріарху, ревностно подвизавшемуся за церковь Божію и ея догматы словомъ, дѣломъ и ученіемъ, писаніями и добрыми дѣлами—вѣчная память». Здѣсь по всей вѣроятности разумѣется борьба его съ латинянами и защита ученія Паламитовъ <sup>199</sup>).

Патріархъ Нилъ принадлежалъ къ образованнымъ пастырямъ Константинопольской церкви. Онъ извѣстенъ былъ своими проповъдями, списки съ которыхъ и донынъ можно находить въ восточныхъ библіотекахъ. Одинъ изъ послёдующихъ Византійскихъ патріарховъ знаменитый Геннадій Схоларій, человъкъ ученый, савлалъ такой отзывъ о проповеляхъ Нила: «если-бы кто сравнилъ проповѣди Нила съ проповѣдями великаго Іоанна Златоуста и призналь ихъ сестрами, то не погрѣшилъ-бы противъ истины» <sup>800</sup>). Отзывъ, думаемъ, едва ли не преувеличенный <sup>201</sup>). Присоединимъ еще нёкоторыя свёдёнія о патріаршестве Нила. заямствуемыя изъ «актовъ Константинопольскаго патріархата». Изъ дёлъ, разсмотрённыхъ во времена этого патріарха въ Константинопольскомъ синолф-обращаетъ на себя внямание дело объ одномъ митрополить, бъжавшемъ къ туркамъ, которыми въ ту эпоху Византійская имперія окружена была съ разныхъ сторонъ. Синодское опредѣленіе по указанному случаю относится къ 1381 году и заключается въ

<sup>201</sup>) Изъ напечатанныхъ проповѣдей Нила мы знаемъ лишь ero—«Панегирикъ Григорію Паламѣ». (Migne. Gr. tom. 151, p. 655 etc.)—не представляющій ничего особеннаго.

Diaitized by G

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup>) Le-Quien. Oriens, I, p. 304.

<sup>200)</sup> Преосв. Порфирія. Пропов'ядники въ Константинопо-15. Труды Кіев. Дух. Акад. 1880, т. П. 503.

слёдующемъ: митрополить Перитеорійской эпархія (во Оракін) Доровей по императорскому приказанію за что-то былъ посаженъ въ крѣпость, но онъ отсюда бѣжалъ, впрочемъ не въ императору, чтобы исвать отъ него милости, и не къ патріарху съ синодомъ за помощію, какъ говорится въ документѣ, но къ туркамъ и, при содъйствія этихъ послѣднихъ, продолжаль архипастырствовать въ городѣ Перитеоріѣ. Въ вознаграждение за услуги, оказываемыя турками Доровею, экс-митрополить объщаль невърнымъ, что онъ будетъ выдавать имъ всёхъ плённыхъ христіанъ, если они будуть искать убъжища въ названномъ городѣ. Обѣщаніе это Доровей, къ стыду своему, неоднократно исполнялъ. Патріархъ Нялъ не разъ призывалъ Доровея явиться въ Константинополь для законнаго суда надъ нимъ, но онъ не думалъ исполнять воли патріарха. Тогда синодъ, принимая во вниманіе, что Доровей считаетъ турокъ и своими «царями, и патріархами, и заступниками» лишилъ его архіерейской власти и подвергъ его отлученію на всю жизнь. Впрочемъ, если, раскаявшись въ своихъ преступленіяхъ, онъ возвратится къ церкви, ему позволено было вступить въ монастырь въ качествъ простаго мірянина и замаливать здісь свое паденіе 209). Кстати сказать изъ одного документа, находящагося въ разсматриваемомъ собраніи «Актовъ», вообще открывается, что турки не относились къ христіанамъ, жившимъ въ ихъ владеніяхъ, такъ жестоко, какъ можно было-бы предполагать. На западъ въ то время распространено было мнёніе, что турки тиранствують надъ христіанами, мёшають даже имъ получать письма, не позволяють имъ совершать богослужение. Патріархъ Нилъ, въ письмѣ къ папѣ Урбану VI, раз-

202) Miklosich. Acta... tom. 11, p. 37-39.

свеваеть это неправильное мнёніе и говорить: хотя за грѣхи наши мы (христіане) и вынуждены подчиняться туркамъ, но неправда, будто письма, адресуемыя намъ, прежде насъ попадаютъ въ руки турокъ, мы пользуемся — заявляетъ патріархъ — полною свободою получать письма, отвъчать на нихъ и посылать свои, совершать хиротонии, отправлять епископовъ, куда хотимъ, «им вемъ право безпрепятственно совершать все относящееся до церкви среди самихъ невърныхъ» 203). Изъ церковныхъ распоряжений, слъланныхъ при этомъ патріархѣ, можеть быть отмѣчено, пожалуй, то, которымъ уничтожено купножитіе монаховъ и монахинь въ какомъ-то монастырѣ св. Аванасія. Патріархъ запретилъ здёсь жить монахамъ и монахинямъ вмёстё и подёлилъ ихъ владёнія поровну. Отсюда видно, что тоть безпорядокъ монашеской жизни, какой устранялся упомянутымъ распоряженіемъ патріарха, отличался зам'вчательною устойчивостью: издавна принимались мёры въ борьбе съ нимъ, а онъ всетаки продолжалъ существовать. Стоить упомянуть, что между причинами, заставляющими патріарха уничтожить купножитіе монаховъ и монахинь, онъ указываетъ, между прочимъ, и на то, что монахини въ такихъ монастыряхъ ничего не делали. а монахи принимали на себя всв труды, такъ-что монахи работали не только за себя, но и за своихъ сожительницъ, вслёдствіе чего раждались споры и свары 204).

Двое дальнѣйшихъ преемниковъ патріарха Нила Антоній IV (1388—1390; 1391—1397 гг. <sup>205</sup>) и

203) Miklosich. Acta. Tom. II, 87.

<sup>204</sup>) Ibidem, p. 80-83.

205) Такъ какъ Антоній на нѣкогорое время долженъ былъ уступить свой престолъ одному изъ своихъ предшествення-



Каллисть Ксаноопуль (1397 г. отъ мая до іюня) ничёмъ не замёчательны. Въ «Актахъ Константипольскаго патріархата» помѣшены тѣ исповѣданія вѣры. какія произносили они при восшествій на патріаршую каоедру; исповёданія вёры, какъ Антонія, такъ и Каллиста, почему-то до буквальности схожи между собой. Не видно однакожъ, чтобъ это была какая нибудь древняя формула, усвоенная Константивопольской церковію и повторяемая патріархами при ихъ вступлени въ должность. Содержание исповъдания показываеть, что оно недавняго происхождения. Здесь заключается порицание заблуждений Никифора Василака и Сотириха, осужденныхъ при императоръ Мануилѣ въ XII вѣкѣ, а также Варлаама и Акиндина; зам'вчательно, что въ этомъ испов'вданіи выражено об'вщание соблюдать, между прочимъ, Новеллу императора Андроника Старшаго, которою запрещались всякія поборы съ лицъ, поступающихъ въ духовныя 10лжности <sup>206</sup>).

Мимолетное натріаршествованіе Каллиста смѣнилось довольно продолжительнымъ патріаршествованіемъ Матея (1397 — 1410 г.). Изъ исторіи жизни и дѣятельности этого патріарха мы ничего не знаемъ. Но между документами, входящими въ составъ «Актовъ Константинопольскаго патріархата», существуеть одно письмо патріарха, повидимому писанное отъ лица синода Константинопольскаго къ паствѣ города Анхіала. Здѣсь для насъ не безъинтересно читать о томъ, какіе порядки существовали тогда въ патріархіи относительно выборовъ архіерея на ва-

ковт, патріарху Макарію, то наъ «Acta patr. Constant.» (II, 146) открывается, на какихъ условіяхъ онъ долженъ былъ сложить съ себя патріаршую должность, уступая ее Макарію. <sup>276</sup>) Miklosich. Acta... ibid., p. 112—114: conf. p. 293—294.

кантную канедру. Патріархъ пишетъ, что «канонические выборы происходили такъ: патріархъ объявляетъ архіереямъ (въ синодъ), что такая-то церковь сиротствуеть и что надлежить посвятить туда епископа. причемъ самъ (патріархъ) не поименовываетъ никакого лица. Затемъ, епископы уходять въ обычное мёсто, гаё производидось избрание, творять мслитвословіе и наименовывають трехъ кандидатовъ и вносять это представление на усмотрение патріарха. воторый и утверждаеть изъ числа этихъ кандидатовъ, кого ему будеть угодно, и потомъ руконодагаеть». Очевидно, императоръ не принималъ никакого участія въ выбор'ь и назначени епископовъ. Указанный порядокъ избранія однакоже не исключаль и самой паствы отъ избранія епископа, если она хотёла того. Патріархъ Матеей затёмъ разъясняеть, какъ про-ИСХОДИЛО ДЁЛО ВЪ ТОМЪ СЛУЧАВ, ССЛИ САМА ПАСТВА имбла въ виду достойнаго кандидата на должность архіерея. Паства въ этомъ случав обращалась съ письменною просьбою на имя Константинопольскаго сянода и патріарха, чрезъ которую рекомендовала своего кандидата, какъ человъка достойнаго занять каеедру и предоставляла синолу сдёлать наллежащее разслёдование относительно этого дица. Цри просьбё должно было быть приложено засвидьтельствование отъ лица всяхъ местныхъ клириковъ. Всё этого рода грамоты долженъ былъ доставить въ Константинополь въ синодъ самъ кандидатъ лично, чтобы избиратели могли познакомиться съ нимъ и испытать его; буде-же окажется онъ человѣкомъ безукоризненнымъ, тогда синодъ избираетъ и назначаетъ его, и именно его, а не другаго вого 307). Помимо интереса, какой возбуждаеть анализированный нами до-

207) Acta... Tom. II, p. 345-347.

кументь, ознакомляя насъ съ одной изъ важныхъ церковныхъ функцій, онъ, документъ, быть можетъ служитъ выраженіемъ попеченій патріарха Матеея о соблюденіи законныхъ, каноническихъ порядковъ въ управленіи дѣлами церкви.

Къ сожалѣнію, патріархъ Матоей былъ послѣднимъ архипастыремъ Византіи, правившимъ церковію въ духъ православія. Всъ прочіе патріархи Константинопольскіе —до самаго паденія столицы въ 1453 году являются отступниками отъ православія, по направленію къ латинству и папству. Всъ они, въ этомъ случаѣ, были послушными орудіями тогдашнихъ Византійскихъ императоровъ—Мануила и Іоанна Палеологовъ (1391—1448 г.), старавшихся сблизиться съ западомъ въ интересахъ защиты своего государства отъ Мосульманъ—Турокъ.

Такъ патріархъ Евфимій, управлявшій Византійской церковью послѣ Матеея (1410-1416 г.), ничёмъ неизвёстный по своей архипастырской дёятельности, выставлялся впослёдствій императоромъ Іоанномъ Палеологомъ-въ качествѣ лица, проникнутаго желаніемъ соединенія церкви Греческой съ Лятинской. Этотъ императоръ говорилъ представителямъ Греческой церкви, прибывшимъ на соборъ во Флоренцію: «вотъ мы прибыли въ Италію, но не мнъ первому пришла эта мысль и не я первый принялся за это дёло». Іоаннъ Палеологъ напоминаеть, что и отецъ его императоръ тоже отправлялъ посольство въ Италію къ пап'в Іоанну, и что въ этомъ посольствѣ находился и патріархъ Евфимій, мужъ, по словамъ оратора, --- украшенный добродѣтелью и знаменитый богословъ. «Итакъ, и раньше насъ-говориль царь-были такіе знаменитые люди, думавшіе объ этомъ-же ділі и даже желавшіе исполнить его, но обстоятельства воспрепятствовали его исполненію <sup>\$\*8</sup>).» Если императоръ, говорившій эту рѣчь, сообщаеть вѣрныя извѣстія объ Евфиміи, а не представляеть его сторонникомъ уніи въ личныхъ своихъ интересахъ, то мы должны признать патріарха Евфимія первымъ въ ряду другихъ патріарховъ, несомнѣнно и рѣшительно стоявшихъ за унію съ Римомъ, къ ущербу для православія и достоинства Греческой церкви.

Преемникомъ Евфимія былъ извёстный патріархъ Іосифъ II (1416-1439 г.), отступничество котораго оть православія не подлежить никакому сомнѣнію. Ло восшествія на патріаршую казедру, онъ былъ митрополитомъ Ефесскимъ. Более известныя обстоятельства изъ его жизни тёсно связываются съ исторіею Флорентійскаго собора. Повидимому, онъ очень охотно отправляется на этотъ соборъ, ставъ во главѣ прочихъ греческихъ епископовъ, сопровождавшихъ императора Іоанна Палеолога, Бхавшаго къ папѣ для заключенія унія 209). Іосифъ не мало быль польщень тёмъ, что папа распорядился, чтобы Византійскаго патріарха повсюду на западѣ встрѣчали съ великою честію 210). На соборѣ Флорентійскомъ патріархъ сдѣлалъ все, чтобы помрачить славу Греческой церкви, этой носительницы православной истины; онъ безъ страха и угрызеній сов'єсти подписался подъ твиъ опредвлениемъ о заключение уни между папою и Греческою дерковію, которое выработано было на этомъ соборѣ <sup>211</sup>). Іосифъ, какъ извѣстно, не возвратился къ своей Константинопольской паствё; онъ

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>) Ducae. Hist. Byzantina. Cap. 31, p. 1012.





<sup>208)</sup> Cuperi. Ad historiam... cap. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup>) Ducae. Historia Byzantina. Cap. 31 (Migne, Gr. tom. 157, p. 1005.).

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup>) Frantzae. Chronicon majus, lib. II, cap. 16 (Migne, Gr. tom. 156, p. 795.).

умеръ всявать за провозглашениемъ унии. Какъ-бы въ знакъ того, что, отпавъ отъ церкви Греческой, онъ уже не могъ болёе принадлежать ей, трупъ Іосифа быль погребень во Флоренція въ церкви св. Маріи Novellae (?), бывшей во владени Латинскаго ордена «Проповеднивовъ» 212). Думають, что патріархъ Іосифъ потому такъ ревностно стоялъ за унію, что разсчитывалъ при помощи папы освободить Греческую церковь отъ порабощенія, въ какомъ она находилась у деспотическихъ Византійскихъ императоровъ <sup>213</sup>). Но еслибы и действительно Іосифъ руководился такою цёлью, то онъ захотёль выбрать изъ двухъ золъ не меньшее, а большее.-Что касается управленія со стороны патріарха Іосифа церковію Константинопольскою, то мы почти ничего не знаемъ объ этомъ. Если справедливо показание западнаго пялигрима, Бургундскаго рыцаря Бертранда, посётившаго Константинополь въ 1432 году и увёрявшаго, что въ это время въ Софійской церкви давались драматическія представленія и исполнялись музыкальные концерты 214), то должно думать, что разсматриваемый патріархъ отнюдь не принадлежалъ въ ісрархамъ ревностнымъ и охраняющимъ интересы церкви.

По смерти Іосифа избраніе патріарха представляло собой дёло не легкое. Пастыри, оставшіеся вёрными православію и не принявшіе уніи, не желали браться за управленіе Константинопольскою церковію, безъ сомнёнія, потому, что провозглашеніе уніи привело въ большой безпорядокъ дёла Греческой церк-

- <sup>\$13</sup>) Pichler. Geschichte der Kirchl. Trennung. B. I, 420.
- <sup>214</sup>) Pichler. ibid., p. 413.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>) Le-Quien. Oriens, I, 307.

ви 215). Пришлось избрать въ патріархи хоть кого нибудь и притомъ изъ лицъ сочувствующихъ уніи, т. е. воторые не могли быть върными пастырями Константинопольской паствы. Послё того, какъ отклонилъ предложение сдёлаться патріархомъ митрополнть Никейскій Виссаріонъ, унить, отличавшійся высовими умственными качествами и блестящимъ образованіемъ, въ патріархи Константинополя поставленъ былъ ничёмъ неизвёстный Митрофанъ епископъ Кизический (1440-1443 г.) <sup>216</sup>), ревностивишій унить. Его непродолжительное патріаршествованіе дегдо тяжедымъ бременемъ на перковь Греческую: онъ изгонялъ изъ эпархій техъ епископовъ, которые оставались вёрны православію, а на ихъ мёсто поставлялъ приверженцевъ уніи. Даже за предълами Константинопольскаго патріархата Митрофанъ осмёливался поступать подобнымъ-же образомъ. За все это прочіе восточные патріархи на особомъ соборѣ подвергля Митрофана и его спосившняковъ пориданію и наложили на нихъ анаеему, а православныхъ христіанъ, подчиненныхъ этому патріарху и поставленнымъ отъ него епископамъ, освободили отъ необходимости подчиняться ихъ волѣ и распоряженіямъ <sup>217</sup>). Положеніе патріарха Митрофана, вслёдствіе ревностной борьбы съ нимъ православныхъ епископовъ, сдёлалось наконецъ крайне тяжелымъ. Почти никто изъ греческихъ архіереевъ не поддерживалъ съ нимъ общенія, не совершаль съ нимъ богослуженія. Подъ вліяніемъ разочарованія, патріархъ заключился въ

<sup>215</sup>) Митрополить Ираклійскій, считавшійся кандидатомь на вакантную казедру, отказался оть этого почетнаго мѣста, ссылаясь на то, что онь не принимаеть унін. Садова: Виссаріонъ Никейскій, стр. 119. (Петерб. 1883).

17) Cuperi. Ad historiam, cap. 129 (нвъ Алляція).

28\*



<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>) Frantzae. Chronicon, lib. II, cap. 17, p. 796.

келлію, не отказываясь впрочемъ отъ патріаршества, гдѣ вскорѣ и скончался <sup>\$18</sup>).

По смерти Митрофана проходить два или три года, въ течение которыхъ каоедра Константинопольская остается праздной. Наконецъ патріархомъ сдёлался Григорій Мамма (1445 или 1446—1451 г.). Григорій, до времени возведенія въ патріаршее достоинство, имёль должность великаго протосинкелла, быль близокъ къ императору Іоанну Палеологу и сопровождалъ этого последняго на соборъ Ферраро-Флорентійскій <sup>219</sup>). Повидимому, Мамма быль человѣкомъ не безъ достоинствъ, хотя онъ и былъ рѣшительнымъ приверженцемъ уніи. Одинъ греческій православный историкъ, писавшій послѣ паденія Константинополя, дёлаеть о немъ очень мягкій и даже похвальный отзывъ, именуя его «челов' комъ святвйшимъ»; ему приписывается глубокое пониманіе политическихъ обстоятельствъ времени и предвидъніе грядущихъ бъдъ для имперіи; его возведеніе на канедру признается не добровольнымъ 220). Мамму можно считать человѣкомъ отличающимся образованностію. Отъ него сохранилось несколько сочиненій, свидётельствующихь объ этомъ качествё патріарха <sup>291</sup>). Патріархъ Григорій впослёдствіи по собственной воль отказался отъ каеедры: волненія и

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup>) Le-Quien. Oriens, I, p. 308-309.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>) Brantzae. Chronicon majus, lib. II, cap. 15, p. 792.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup>) Historia politica Constantinopoleos a 1391 ad 1578 ann., p. 10. Edit. Bonn. (πο Crusius — y).

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup>) Всѣ его сочиненія впрочемъ направлены въ защиту Уніи. Вотъ заглавія ихъ: 1) Апологія противъ исповѣданія Марка Ефесскаго; 2) Отвѣтъ на окружное посланіе того-же Марка; 3) Къ императору Трапезунтскому о прибавкѣ, сдѣланной въ символѣ (Migne, Gr. tom. 160, р. 13—249). О времени ихъ написанія vid.: De Gregorio, cognomento Mamma, p. 11—12 (ibid.).

безпорядки, вызванныя въ Константинопольской церкви борьбою православныхъ съ унитами, а также неувъренность въ политической прочности Имперія, заставили Григорія покинуть казедру и Константинополь и бъжать въ Римъ<sup>232</sup>). Преемникъ императора Іоанна Константинъ XI, послъдній Византійскій императоръ—не чуждый уніатскихъ наклонностей, обращался было къ Григорію въ Римъ съ просьбой вернуться въ Константинополь и снова занять патріаршую казедру, но Григорій не принялъ этого приглашенія<sup>233</sup>). Онъ умеръ въ 1459 году.

Григорій Мамма быль послёднимь патріархомь Константинопольской церкви, правившимъ церковію при христіанскихъ императорахъ; послё него архипастырская каеедра столицы оставалась безъ пастыря до самаго паденія имперіи (1453 г.). Есть впрочемъ мивніе, что Григорій быль не послёднимъ Константинопольскимъ патріархомъ предъ паденіемъ столицы, что онъ имълъ преемникомъ нъкоего Асанасія, которымъ будто-бы и закончился длинный рядъ столичныхъ архипастырей Византійской державы. Это мнвніе встрёчаєтся и въ нашей русской литератур'. Такъ о. архимандрить Арсеній говорить: «нѣкоторые писатели ставять послё него (Григорія Маммы) Асанасія (патріархомъ), о коемъ больше ничего неизвёстно; по всей вёроятности этоть самъ вскорё отказался» отъ канедры 224). Но допускать существо-

<sup>&</sup>lt;sup>933</sup>) Historia politica, ibidem. — De Gregorio Mamma, p. 10 (гдв впрочемъ также высказывается п предположение, что онъ былъ изгнанъ изъ Константинополя).

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup>) Ducae Historia Byzantina, cap. 36, p. 1057. Le Quien. Oriens, I, p. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>934</sup>) Лѣтопись церковныхъ событій, стр. 549. (Петерб. 1880.). См. еще Архимандр. Сергія: полный мѣсяцесловъ Востока (т. П. приложеніе), гдѣ въ спискахъ Константино-

ваніе на свёть патріарха Аванасія, послёдняго архипастыря самостоятельнаго Византійскаго государства, нёть серьезныхъ основаній. Левъ Аддяцій въ придожении къ его сочинению «De ecclesiae occidentalis et orientalis perpetua consensione» помѣшаеть акты Софійскаго собора, бывшаго по закиючени собора Флорентийскаго и по смерти Іоанна Палеодога († 1448 г.). На этомъ будто-бы соборѣ и быль поставлень патріархомь Константинопольскимь Аванасій. Но акты Софійскаго собора считаются подложными <sup>225</sup>). Слёдуеть еще обратить вниманіе на то, что ни одинъ изъ греческихъ писателей ближайшихъ къ тому времени не упоминаетъ, чтобъ какойто Аванасій быль сдёлань преемникомь патріарха Григорія Маммы 226). Лучшіе изслёдователи хронологіи Константинопольскихъ патріарховъ Лекенъ и Куперъ рёшительно считають патріарха Асанасія фикціей. Что никакого преемника Григорія Маммы не существовало, что Асанасій — патріархъ есть фикція, въ этомъ удостовъряетъ насъ авторитетное свидѣтельство одного православнаго греческаго историка, свёдущаго относительно временъ завоеванія Константинополя Турками. Этотъ историкъ разсказываетъ слёдующее: когда султанъ Магометь II-ой завоевалъ столицу и сёль на тронё Византійскихь царей, то онъ очень удивился тому, что не является къ нему

<sup>226</sup>) Le-Quien. I, p. 311-312.

Digitized by Google

польскихъ патріарховъ значится Аванасій, котораго авторъ заставляетъ дожить до паденія Константинополя.

<sup>&</sup>lt;sup>925</sup>) Досноей, патр. Іерусалимскій, въ своей «Исторіи Іерусалимскихъ патріарховъ» (кн. 10, гл. 9) старается доказать подлинность актовъ этого противоуніоннаго собора; но авторъ при этомъ случаѣ показываетъ больше полемическаго усердія въ борьбѣ съ папствомъ, чѣмъ убѣждаетъ читателя въ подлинности защищаемыхъ имъ актовъ.

патріархъ столицы и не привѣтствуетъ его какъ своего повелителя. Затѣмъ, по разсказу историка, Магометъ призываетъ къ себѣ нѣкоторыхъ Византійскихъ духовныхъ лицъ и говоритъ имъ: «гдѣ-же вашъ патріархъ? Почему онъ не идетъ воздать мнѣ подобающую честь»? Ему отвѣтили на это: «уже давно нѣтъ у насъ патріарха (dro полλών ханрών патріархомъ—говорили они еще добровольно отказался отъ каведры и до сихъ поръ еще живъ» <sup>287</sup>) (очевидно, рѣчь о Григоріѣ Маммѣ, умершемъ лишь въ 1459 г.).

Итакъ, послёднимъ патріархомъ Византійскимъ христіанскаго періода былъ Григорій Мамма, а не Аеанасій П-ой, который не долженъ занимать мёста въ спискё Византійскихъ патріарховъ.

Всёхъ патріарховъ, правившихъ Константинопольскою церковію, начиная съ царствованія Михаила Палеолога, при которомъ Византія, по отнятіи ся у крестоносцевь, снова сдёлалась столицей Греческаго царства до завоеванія ся Турками, насчитывается двадцать четыре. Изъ вышеизложенныхъ свёдёній о нихъ открывается, что между ними не было такихъ великихъ и знаменитыхъ, которые напоминали-бы собою славнъйшихъ патріарховъ Византіи древнихъ временъ, которые напоминали-бы Григорія Богослова, Златоуста, Іоанна Постника, Тарасія, Меводія, Фотія. Образованныхъ глубоко и серьезно между патріархами изученнаго нами класса было немного (Григорій Кипрский, Іоаннъ Гликисъ, Веккъ), большая же часть ихъ не возвышалась надъ среднимъ уровнемъ богословскаго просвёщенія. Вліятельныхь по своей пастыр-

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup>) Patriarchica Constantinopoleos historia a 1454 ad 1578 ann., р. 79 (издана визстъ съ прежде цигированной Historia politica—ио Крузію).

ской дёятельности и по своему нравственному характеру въ числё икъ было тоже немного, и во всякомъ случав ихъ вліятельность проявлялась въ фактахъ далеко не выпуклыхъ. Къ сожалънію, въ средъ ихъ встрёчались и такія лица, нравственный характерь которыхъ не соотвётствовалъ высотё занемаемаго ими мъста (Нифонтъ, Исаія). Вообще замътно, чъмъ дальше идеть время, тёмъ блёднёе и безцвётнёе становятся личности Константинопольскихъ патріарховъ. А пятнадцатый въкъ даетъ Константинопольской церкви, къ сожалёнію, исключительно архипастырей отшепенцевъ отъ православія, приверженцевъ папизма и Флорентійской унів. Невольно рождается вопросъ: что стало-бы съ перковію Константинопольскою, если-бы Турки не разрушили имперіи и тёмъ не положили конца папско-уніоннымъ стремленіямъ Византійскихъ царей и патріарховъ?

Изъ предыдущаго очерка Византійскихъ патріарховъ, управлявшихъ столичною церковію отъ XII до половины XV вѣка, достаточно открывается, что патріархи эти по своимъ умственнымъ, нравственнымъ и церковно-административнымъ способностямъ, въ большинствѣ случаевъ, не стояли на высотѣ своего призванія, а потому мало могли дѣйствовать въ благотворномъ духѣ на общество и имперію. Но мы еще лучше поймемъ, почему эти патріархи и подручные имъ архіереи не могли въ должной мѣрѣ благотворно дѣйствовать на ввѣренныя ихъ попеченію паствы, когда изучимъ тѣ партіи, на которыя дѣлились Византійскіе іерархи отъ XII до половины XIV вѣка. Для наблюдательнаго историка открывается, что въ -,

E

ĩ

Византійскихъ церковныхъ сферахъ сложились и прочно держались двѣ партія столь противоположныя одна другой, столь недружественныя одна съ другой, что являясь чуть не по очереди у кормила церковнаго правленія-въ лиць того или другаго патріарха, каждая изъ нихъ задачу своей дъятельности поставляла въ томъ, чтобы уничтожать слёды и плоды дъятельности другой. Едьа ли нужно говорить о томъ, какой вредъ могъ отсюда проистекать для дёль церковныхъ. Одну изъ этихъ партій Византійскіе историки называли: «зилотами», т. е. строгими ревнителями <sup>1</sup>), а другую тв же историки называли «политиками» <sup>2</sup>)---наименование, которое лучше всего можеть быть передано современнымъ французскимъ парламентскимъ выраженіемъ: «оппортюниста», или, если хотите, эту партію можно назвать партіею умвренныхъ.

Воть общія характеристическія черты той и другой партіи.

Партія зилотовъ или строгихъ заявляла себя поборницею свободы и независимости церкви, она хотѣла, чтобы государство отнюдь не посягало на права церкви, во всякомъ случаѣ, чтобы оно ограничивалось наименьшимъ вліяніемъ на дѣла церковныя и не позволяло себѣ вмѣшиваться въ сферу духовной власти. Зилоты не желали дѣлать никакихъ уступокъ царской власти, когда эта власть домогалась ихъ не только въ личныхъ интересахъ, но и въ интересахъ государства. Религіозныя и нравственныя



<sup>1)</sup> Των Ζηλωτών συστήματα. Gregorae. Hist. Byzant. Lib. IV, cap. 1. N 7.

<sup>3)</sup> Αρετή, ήν πολιτικήν τινες λέγουσι καὶ τὸν κατ' αὐτήν βιον πολιτικόν. Pachymeris. De Michaële, lib. IV, cap. 12, p. 280 (Edit. Bonn.).

требованія они ставили выше внёшняго благоденствія государственнаго и общественнаго. Не только высокопоставленныхъ лицъ, но и самихъ императоровъ они желали подчинить строгой церковной дисциплинь. Они не боялись ради своихъ идей вступать въ столкновенія съ властями и обществомъ. хотя бы эти столкновенія вели къ смутамъ и безпорядкамъ.-Зилоты не отличались образованностію, потому что ставили не высоко науку, и не принимали попеченій о томъ, чтобы насаждать просвёщение въ влассё духовенства. Пастырей нравственно строгихъ они предпочитали ученымъ пастырямъ. Въ своей жизни Зилоты отличались не только нравственнымъ ригоризмомъ, но и подвижничествомъ, хотя не ръдко случалось, что они удовлетворялись благочестіемъ внёшнимъ и формальнымъ, не заботясь о развити и пріумножени благочестия сердца. Къ монахамъ Зилоты относились сочувственно, часто опирались на нихъ въ борьбѣ съ своими врагами, открывали имъ путь для вліянія и дёятельности.

Не такова была другая партія политиковъ или ум'вренныхъ. Политики искали для церкви поддержки въ государстве, отсюда они находили, что н'втъ надобности м'вшать возможному. сближенію церкви и государства и что не нужно препятствовать, если государство широко вліяетъ на церковь. Они глубоко уважали государственную власть; во всемъ давали знать, какое значеніе им'ветъ въ жизни общества, въ развитіи его благоденствія прочная св'втская власть, не ст'всняемая стороннимъ вм'вшательствомъ. Политики, гд'в нужно было, готовы были ради блага государственнаго сд'влать уступки императорской власти, расположены были не строго судить императоровъ за ихъ погрѣшности, незаконные съ точки зрѣнія каноновъ иоступки и дѣйствія, но они захо-

дили иногда въ этомъ отношение слишкомъ далеко и недостаточно пеклись о чисто церковныхъ интересахъ. — Партія ум'вренныхъ насчитывала въ своей средѣ много лицъ образованныхъ, стояла за связи съ просвёщенными классами общества; заботилась о томъ, чтобы духовныя должности были замещаемы людьми умственно развитыми, способными быть учителями народа. Въ нравственномъ отношения эта партія была не очень строга. Она стремилась стоять какъ можно ближе къ жизни и обществу, поэтому не пренебрегала благами міра сего; строгій аскетизмъ не былъ для нея привлекателенъ. Она мало обращала вниманія на успѣшное развитіе монашества не содвиствовала разширенію его вліянія. Βъ И противоположность зилотамъ, умъренные опирались въ своей дѣятельности не на монаховъ, а на бѣлое духовенство и на интеллектуальный классь общества.

Въ характеръ дъятельности той и другой партіи замъчалась существенная разность: когда на церковной сценъ дъйствовали политики, они довольно тихо и сравнительно мирно проводили свои тенденціи въ жизнь; напротивъ, когда у кормила правленія являлись зилоты, то они, опираясь на такой подвижный элементъ въ Византіи, какъ монахи и отчасти чернь, всегда дъйствовали шумно, не ръдко бурно, а иногда даже мятежно.

Случалось, что раздоры партій изъ чисто церковныхъ сферъ переходили въ народъ и здѣсь производили великое волненіе умовъ. Дѣло доходило до того, что каждый отдѣльный домъ въ Византіи представлялъ собою какъ-бы военный лагерь, въ которомъ лицемъ къ лицу сошлись двѣ враждебныя силы. По словамъ историка Пахимера, расколъ въ церкви, создаваемый борьбою разномыслящихъ церковныхъ партій, иногда такъ «усиливался, что дѣлилъ домы: иначе жилъ (и мыслилъ) отецъ, иначе сынъ, иначе мать и иначе дочь, иначе сноха и иначе свекровь»<sup>3</sup>).

Историкъ Никифоръ Григора причину появленія и развитія этихъ противоположныхъ партій въ церкви хочеть объяснять тёмъ соображеніемъ, что въ однихъ и тёхъ же лицахъ, принадлежащихъ къ тогдашней ісрархія, не уживались вывств религіозное совершенство, чуждающееся соблазновъ міра, на которое претендовали одни (зилоты), съ церковно-практическою опытностію и благоразуміемъ, какими хотёли руководиться другіе (политики или умёренные) 4). Вслёдствіе чего одна партія неменуемо должна была выдёлиться отъ другой. Полагаемъ, что нётъ основаній оспаривать это наблюденіе Византійскаго историка <sup>5</sup>). Тотъ же историкъ, одѣнивая церковнообщественную дёятельность объяхъ разсматриваемыхъ партій, зам'ячаетъ при одномъ случав: «можно находить много такихъ людей, которые не похвалятъ ни той, ни другой партіи, потому что ни та, ни другая не оставались въ предблахъ умбренности и законности». <sup>6</sup>). А противъ этого замѣчанія историка и совсёмъ не возможно ничего возразить, какъ это въ особенности покажетъ дальнвишее изучение существа и свойствъ партій.

Охарактеризуемъ въ болѣе подробныхъ чертахъ

6) Ibidem. кн. VI, гл. 5, стр. 175.

<sup>3)</sup> Пахимера. О Миханлѣ Палеологѣ, кн. IV, гл. 28, стр. 289. Русск. пер.

<sup>4)</sup> Византійская Исторія, кн. III, гл. 3, стр. 64. Русск. перев.

<sup>5)</sup> Начало этихъ партій можно возводить ко временамъ иконоборчества и споровъ Игнатіанскихъ и Фотіанскихъ (см. А. Лебедев.: Истор. Константинопольскихъ Соборовъ IX в., стр. 3 и дал.; 222 и дал.). Разумъется, это—гипотеза, и мы не имъемъ притязанія слишкомъ на ней настаивать.

каждую изъ двухъ указанныхъ партій, при чемъ будемъ заботиться о томъ, чтобы характеристика наша основывалась на возможно ясныхъ и наиболѣе убѣдительныхъ историческихъ фактахъ.

Сначала скажемъ о зилотахъ. Въ умственномъ и научномъ отношении представители этой партия, какъ мы уже сказаля, стояли на низкой ступени. Вотъ какія свёдёнія сообщають намъ историки о патріархахъ, принадлежащихъ къ числу зилотовъ. Объ одномъ патріархѣ историки пишуть: «это былъ человѣкъ малоученый, онъ знакомъ былъ только съ элементарными правилами грамматики 7); учился онъ немного: усвоилъ кое-что изъ начальнаго круга наукъ, чтобы не казаться въ нихъ совершеннымъ невъждой, не знающимъ того, чъмъ представлялся пренебрегающимз» <sup>8</sup>); «по житейской опытности и пониманію жизни гражданской онъ отставаль даже оть тѣхъ, которые подъ вечеръ оставляютъ заступъ» <sup>9</sup>). О другомъ патріархѣ: «онъ незнакомъ былъ съ уче. ностію и жизнію съ обществѣ» <sup>10</sup>). О третьемъ патріархѣ: «онъ былъ простъ и вовсе не получилъ греческаго образованія»<sup>11</sup>). О четвертомъ: «онъ былъ человѣкъ простой, почти совсѣмъ потерявшій отъ старости слухъ, онъ даже и ногтемъ никогда не касался греческой учености» <sup>12</sup>). Еще энергичнёе встрёчаемъ отвывъ о пятомъ патріархѣ: «Онъ былъ слиш-

<sup>11</sup>) Григоры. Ibidem, кн. VI, гл. 7, стр. 185 (объ Іоаннѣ Совопольскомъ).

12) Ibidem. Кн. VIII, гл. 2, стр. 283 (о Герасимъ).

<sup>7)</sup> Акрополита. Лътопись, гл. 53 (объ Арсеніи).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibidem, r. 84.

<sup>9)</sup> Григоры. Византійская Исторія, кн. III, гл. 3, стр. 64. Русск. перев.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Григоры. Ibidem, кн. VI, гл. 5, стр. 173 (объ Аванасія).

комъ семидесяти лётъ (когда сдёлался патріархомъ), до патріашества не имѣлъ никакой іерархической степени и не умель правильно читать даже по складамъ» <sup>13</sup>). Но довольно. Невольно рождается вопросъ: зачёмъ же на такое высокое мёсто, какъ патріаршее, ставили столь непросвёщенныхъ лицъ? Во цервыхъ, это зависёло отъ того, что императоры по своимъ личнымъ расчетамъ иногда очень желали видъть у кормила церковнаго управленія лицъ, которые по своей необразованности оставались бы лишенными вліятельности (въ чемъ, кстати сказать, императоры большею частію обманывались, такъ какъ патріарху, даже и необразованному, открывалась возможность возбуждать различныя движенія столь нежелательныя для свётскаго правительства); во вторыхъ, ошибочно или нътъ, но у такого рода патріарховъ открывали достоинства нравственныя и добродётели, о которыхъ иногда думали, что таковыя болёе приличествують патріарху, чёмъ образованность и ученость. Во всякомъ случав, въ разсматриваемомъ нами явленіи можно находить одну изъ характеристическихъ чертъ, опредѣлявшихся теченіемъ самой жизни Византійскаго общества.

Сами не обладая ученостью, патріархи этого рода, какъ и естественно, не любили и вообще ученыхъ людей въ средѣ духовенства. Случалось, что, при вступленіи на Константинопольскую каседру патріарха зилота, люди ученые въ духовенствѣ, во избѣжаніе бѣды, принимали личину любителей подвижничества, а о своей любви къ наукѣ молчали, или же цѣлыми толпами уѣзжали изъ столицы въ провинцію, — ожидая перемѣны патріаршества <sup>14</sup>). Зилоты <sup>13</sup>) Григоры — ibidem, кн. VIII, гл. 12, стр. 355. (Объ

исан).

14) Григоры—ibidem, кн. VI, гл. 5, стр. 173.

Digitized by Google

опасальсь богословской науки, какъ такого скользкаго пути, который удобнее всего приводить не къ утвержденію въ истинъ, а къ ереси. Занимавшимся богословіемъ зилоты ставили въ преступленіе то, что они «слабымъ человъческимъ разумомъ дерзали углубляться въ смыслъ божественныхъ изреченій, превышающихъ всякое разумёніе в что, руководясь предосудительнымъ любопытствомъ, хотъли проникнуть въ божественныя тайны, которыя должно чтить благочестивымъ молчаніемъ» <sup>15</sup>). О людяхъ, преданныхъ наукѣ, приспётники зилотовъ-патріарховъ старались распространять въ обществъ самые нелестные для первыхъ слухи, разумбется изъ желанія повредить ихъ репутація. Въ то время любили утверждать объ ученомъ человъкъ, что онъ будто измънилъ въръ и впалъ въ латинство. «По неблагородству зилотовъ, или же потому, что ихъ поджигалъ демонъ», слишкомъ энергически выражается Григора, приверженцы зилотической партіи распространяли слухи о людяхъ, 38.нимавшихся наукою и просвёщенныхъ, что и къ датинянамъ---то они путешествовали, и усвоилп---то латинскіе обычая, и получили-то они церковное посвященіе отъ латинянъ <sup>16</sup>). Не чувствуя симпатіи къ наукь и просвъщению, зилоты не заботились объ отврытія школь и покровительствѣ образованнымъ клирикамъ. Ничего въ такомъ родѣ они не дѣлали, какъ это видно изъ исторіи ихъ дѣятельности.

Въ другомъ свътъ представляются зилоты, по крайней мъръ патріархи изъ числа ихъ, — въ нравственномъ отношеніи. О патріархахъ зилотической партіи весьма часто встръчаемъ замътки историковъ въ родъ

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Pachymeris. De Andronico, lib. I, cap. 8, p. 27. (Edit. Bonn).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Григоры. lbid., кн. VI, гл. 1, стр. 157-158.

слёдующей: «относительно благочестія и богоугодной жизни этоть человёкь немногимь чёмь уступаеть людямъ самой высокой святости» 17). Они славились напр. какъ величайшие безсребренники. Такъ объ одномъ патріархѣ зилотѣ извѣстно, что, остывляя патріаршую канедру, онъ въ присутствія всего Византійскаго клира говорилъ: «эту одежду и свитокъ, и три монеты, которые у меня были еще до вступленія на казедру и которые я пріобрѣлъ своимъ трудомъ: получилъ я ихъ за переписку псалтири-я беру и ухожу»<sup>18</sup>). Конечно, это прекрасно. Но сознаемся, намъ больше нравится, когда не сами безсребренники провозглашають о своей нестяжательности, но когда объ этомъ возвещаютъ лица постороннія. Истинная добродѣтель не любить самохвальства. Представители вилотовъ выше всего ставили аскетическія лишенія: спали они на голой земль, въ банѣ не мылись, ходили пѣшкомъ, ночи простаивали на молитвѣ, безъ сна. Вообще, они напоминали собою отшельниковъ, живущихъ въ горахъ и пещерахъ, по замѣчанію историка <sup>19</sup>). Какъ лицамъ, которымъ не страшны были какія бы то ни было лишенія, которыхъ ничёмъ нельзя было устрашить и запугать, они являлись-замёчаніе историка---«мужами весьма сильными словомъ и дёломъ» 20). Они (по крайней мёрё лучшіе изъ нихъ), совершенно искренно, съ полнымъ убъжденіемъ, при встрвчь съ самыми серьезными опасностями, могли говорить и говорили: «вотъ мы готовы (ко всему) и не испу-

<sup>17)</sup> Григоры. Ibid., кн. III, гл. 3, стр. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Пахимера. О Миханић Палеологћ, кн. IV., гл. 7, стр. 247. Русск. иер.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Григоры. Визант. истор., кн. VI, гл. 5, стр. 173 (рѣчь объ Аванасіи).

<sup>20)</sup> Акрополита. Лѣтопись, гл. 84 (объ Арсеніи).

гаемся, чтобы ни задумали въ отношении къ намъ. Мы не будемъ противиться: мечъ ли приготовятъ намъ или смерть»<sup>21</sup>). Эту же черту зилотовъ очень образно описываеть одинь Византійскій историкь въ слёдующихъ словахъ: «патріархъ (зилотъ) былъ непоколебных какъ та скала, около которой вёчно вздымаются огромныя волны и бушуеть море, и которая, разбивая волны въ пѣну и пренебрегая ревомъ бурнаго моря. твердо стоитъ на томъ же основанів» 32). Представители зилотизма, не имбя привычки покорливо склонять головы даже предъ вёнценосцами и проводя свои идеалы въ жизнь безъ уступокъ и снисхожденія, энергично и рѣзко, казались «страшными», поселяли трепеть въ другихъ и. прибавляетъ историкъ: «для многихъ были непріятны» <sup>23</sup>). Это, впрочемъ, довольно понятно. Патріархи разсматриваемаго направленія, действительно, возбуждали страхъ и ужасъ въ тёхъ, съ кёмъ они ближайшимъ образомъ встрёчались по роду своей дѣятельности. Вотъ напримѣръ въ какихъ словахъ Григора описываеть вступление на патріаршество патріарха-зилота. «Взошедши на патріаршій престоль, онъ обратилъ къ архіереямъ и клирикамъ свое грозное лице, полное божественной ревности и строгости» <sup>24</sup>). Въ особенности патріархи зилоты любили,

<sup>24</sup>) KH. VI, FJ. 5, CTP. 173 (объ Аванасія).

29

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Пахимера. Исторія о Миханл'в Палеологів, кн. IV, гл. 7, стр. 247.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Никиты Хоніата. Царствованіе Алексѣя, сына Мануилова, гл. 15 (рѣчь о Өеодосін).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Пахимера. Исторія о Миханл'в Палеолог'я; кн. II, гл. 22, стр. 117. (Впрочемъ, какъ мы имѣли случай заявить объ этомъ, слова историка не могутъ быть въ дѣйствительности относимы къ тому патріарху, къ которому онъ относитъ ихъ. Во всякомъ случаѣ они не теряютъ значенія для характеристики изучаемой партіи).

чтобы предъ ними трепетали не какіе нибудь клирики и монахи, а и царские родственники, а и царсвіе сыновья, а пожалуй и пари. Объ одномъ патрізрхѣ зилотическаго духа историкъ считаетъ нужнымъ замётить, что «царскіе сыновья боялись его необыкновенной смёлости и обличеній больше, чёмъ приказовъ царя» <sup>95</sup>). Свои правственныя качества, свою строгую воздержность, свою редигіозность зилоты ставили очень высоко, при чемъ считали себя, въ сравнения съ другими, чистыми праведниками, которымъ тяжело проводить жизнь среди многогрёшнаго міра, какимъ вазались имъ не только міряне, но и духовныя лица, хотя бы они стояли на высшихъ степеняхъ церковныхъ. Извёстенъ случай, какъ патріархъ изъ числа зилотовъ бросилъ въ лице собора такіе слова: «я словно Лотъ въ Содомѣ» <sup>26</sup>). Сообразно своимъ личнымъ свойствамъ патріархи этого рода по большей части искали и находили себѣ опору во многочисленномъ Византійскомъ монашествъ. За обиду, нанесенную любимому патріарху-зилоту, случалось, монахи вступались, какъ за личное дело. По поводу напр. низвержения угоднаго имъ патріарха они, какъ рой пчелъ, покидали свои монастыри, всюду бродили, волнуя умы и производя агитацію. Въ подобномъ случав они отделялись отъ новаго патріарха, если онъ не соотв'тствоваль ихъ видамъ, разводили схизму; всячески порицали его, судили-рядили о немъ публично. Вообще въ такихъ обстоятельствахъ монахи, по замѣчанію историка, иногда держали себя «смёло и дерзко», «радовались при перемѣнахъ хода событій», наклоняющагося въ



<sup>25)</sup> Ibidem,—crp. 175.

<sup>26)</sup> Cuperi. Ad historiam patriarcharum, cap. 85, p. 135 (слова патр. Косьмы).

пользу ихъ интересовъ <sup>27</sup>). Въ вознагражденіе за такое усердіе патріархи-зилоты, случалось, смотрѣли сквозь пальцы на распущенность монаховъ (а такая распущенность въ особенности въ столицѣ — фактъ несомнѣнный); монахи получали возможность жить припѣваючи, или по выраженію Гриґоры — для нихъ наступала «весна жизни» <sup>28</sup>). Но разумѣется, такая весна, по волѣ тѣхъ же зилотовъ, иногда смѣнялась для нихъ суровой «зимою».

Скажемъ объ отношения патріарховъ-зилотовъ и ихъ сторонниковъ къ свётской правительственной власти. Зилоты неохотно слушались царскихъ приказаній, не отказывая себъ однако-жъ въ правъ прямо вмѣшиваться въ царское управление государствомъ, держали себя въ отношении къ главамъ свътской власти независимо и горделиво; ничёмъ не хотвли поступаться изъ своихъ религіозныхъ прин-ЦИПОВЪ, ПОНИМАСМЫХЪ ИМИ ОДНАВОЖЪ ВЪ УСЛОВНОМЪ смыслё. Когда одинъ императоръ приказывалъ патріарху-зилоту не вмёшиваться въ дёла государства, а довольствоваться самостоятельнымъ управленіемъ церкви, патріархъ съ гордостію говориль: «ты приказываешь мнъ заниматься только делами церкви, а себѣ предоставляеть по своей личной волѣ править государствомъ. Но это тоже самое, какъ еслибы твло говорило душѣ: я не нуждаюсь въ твоемъ содъйствія при отправленія моихъ функцій, я свое дёло дѣлаю какъ хочу, а ты дѣлай свое, какъ умѣешь» <sup>29</sup>). Патріархи-зилоты больше всего помнили о своихъ правахъ по отношенію къ государству, --- но не

<sup>98</sup>) Кн. VI, гл. 7, стр. 185 (при Іоаннѣ Совоподьскомъ).

29\*

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Пахимера. О Миханић Пајеологћ, кн. IV, гл. 28, стр. 289—290.

<sup>99)</sup> Cantacuseni. Historiae. Tom. I, lib. 1, p. 219. 249 (o uarp. Ucain).

о своихъ обязанностяхъ въ этомъ отношения. Проявлять свое значение въ дёлахъ государственныхъ они любили, но подчиняться какимъ либо стёсненіямъ, вызываемымъ потребностями государства, онв не были расположены. Гай дёло касалось жертвъ въ пользу государства, они становились въ сторонъ, а глё возможно было выказать свою власть и авторитеть, тамъ они не хотѣли упускать своего. Разсматривая отношенія патріарховъ-зилотовъ къ императорской власти, мы должны сказать о слишкомъ строгомъ, суровомъ, иногда даже мстительномъ отношенін ихъ въ царямъ. Зилоты держались такого правила: въ перковной практикъ всъ каноническия постановления имъють одинаковую важность и безусловную обязательность: не можеть быть места снисхожденію въ случав нарушенія ихъ-будуть ли таковыми нарушителями обыкновенные смертные или цари; въ случав нарушения указанныхъ постановленій этими послёдними пастырямъ слёдуеть быть неумолимо послёдовательными въ примёненія дисциплянарныхъ каноническихъ взысканий 30). Мы не будемъ представлять примёровъ, иллюстрирующихъ практическое примѣненіе этого правила зилотовъ. Кому неизвёстна исторія императора Михаила Палеолога? Важно лишь отмётить то, что патріархи-зилоты не просто хотёли подвергать церковнымъ наказаніямъ преступныхъ царей, но хотвли доводить ихъ до униженія, сділать изъ церковнаго наказанія публичный скандаль. Они старались о томъ, чтобы довести императоровъ, нарушавшихъ законы, до смиреннаго «молчанія,» до того, чтобы они, по выраженію историка, «запѣли палинодію», т. е. стали смиренно умолять

<sup>30)</sup> Слич. И. Е. Тронцваго: Арсений и Арсениты. «Хр. Чтеніе» 1872 г., том. III, стр. 633.

о возвращении потерянныхъ ими правъ истиннаго христіанина: зилоты старались принизить ихъ такъ. чтобы. забывъ свое достоинство, они стали валяться въ ногахъ у суроваго патріарха<sup>31</sup>). И все это бывало. Нужно-ли это для достиженія религіозныхъ пелей? Уничижительное, слишкомъ смиренное отношеніе нѣкоторыхъ императоровъ въ зилотамъ патріархамъ иногла казалось смѣшнымъ и нетерпимымъ самому обществу Византійскому. Однажды Византійцамъ такъ надоблъ патріархъ-зилотъ, продблывавшій съ императоромъ многое по своему желанію, что они пустились на кощунственную штуку, лишь бы обезславить патріарха въ глазахъ царя. Здёсь мы встрёчаемся съ оригинальнымъ образчикомъ церковно-политической Византійской каррикатуры; къ сожалёнію, эта каррикатура имёсть тоть, крайне непріятный, недостатокъ, что она кощунственно дерзка, по врайней муру въ деталяхъ. Византійскимъ проказникамъ нужно было сдёлать такъ, чтобъ царь разсердился на патріарха и отставиль бы его оть должности. Для достиженія цёли затёйники устроили воть что: они похищають подножіе оть патріаршаго сёдалеща въ храме Софія, вырёзывають на немъ ликъ Спасителя, а по бовамъ этого изображения вырѣзывають съ одной стороны фигуру царя съ уздою во рту, а съ другой фигуру патріарха, который осаживаеть царя, какъ кучеръ коня. Затёмъ, непризванные художники потихоньку положили подножіе на прежнее мѣсто. Конечно, продѣлка огласилась и хотя восвенно, но достигла таки своей цёли. Патріархъ удалился на повой <sup>32</sup>). Патріархи-зилоты,

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Пахимера. Исторія о Миханлѣ Палеологѣ, вн. III, гл. 14, стр. 186; гл. 19, стр. 194—5.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Григоры, вн. VII, гл. 9, стр. 252—253.

вром'в суровости отношеній къ царямъ, отличались, хотя и въ рёдкихъ случаяхъ, --- мстительностью, если императоръ своимъ образомъ действования возбуждалъ ихъ гнёвъ. Бёда тому слабому царю, который попалъ въ опалу у зилотовъ. Мстительность ихъ поражаеть изобрётательностью. Одинь слабохарактерный императоръ возбудилъ неудовольствіе въ патріархьзилотв, и послёдній распорядился воть какъ: вопервыхъ, онъ велёлъ, вопреки волё царя, поминать ва богослужениемъ имя его наслёдника; во вторыхъ, подвергъ отлучению всякаго, кто не будетъ оказывать царскихъ почестей этому опальному наслёднику; въ третьихъ, отлучилъ отъ церкви архіереевъ, державшяхся стороны царствующаго государя. Эти революціонныя распоряженія архипастыря-зилота повергли царя въ недоумёніе и ужасъ, и онъ съ горечью говориль: «если учитель мира такъ взбёсился противъ меня и, потерявши всякій стыдъ и совёсть, сталь во главё возмутителей, то вто обуздаеть разнузданную чернь. Патріархъ сдёлался монмъ убійцей»! Но негодованіе и и влоба патріарха удвоились, когда столь революціоннаго патріарха царь велёль посадить подъ стражу <sup>83</sup>). Позднѣе тотъ же патріархъ дошелъ до явнаго неистовства, когда этоть самый императоръ былъ низверженъ съ престола; по извѣстіямъ Григоры, зилотъ прыгалъ отъ радости и говорилъ слова, обли чавшія жестокость его души или, точнье, — сумасшествіе. «Возвеселится праведникъ, егда узритъ отмщеніе»-повторяль онь слова псалмопивца, приравнивая себя въ праведникамъ. Затёмъ, онъ ваказалъ всёхъ епископовъ и священниковъ, сочувствовавшихъ впавшему въ несчастие царю: однимъ за-

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Григоры, кн. IX, гл. 3, стр. 398—399 (объ Андроникъ и Исаін).

претиль священнослужение на нъсколько лъть, а другимъ до смерти <sup>84</sup>). А надъ самимъ царемъ жестоко и кошунственно надсмёялся. Такъ какъ низверженный императоръ долженъ былъ принять иноческій сань и сталь называться Антоніемь, то патріархь приказаль его поминать за богослужениемъ слёдующимъ образомъ: «благочестивѣйшаго и христолюбивъйшаго государя нашего, монаха Антонія». Мало того: въ этому оскорбленію, по словамъ историка, зилотъ присоединилъ еще нъсколько и другихъ 35). Вполнѣ заслуженно страдалецъ-царь сравнивалъ зилота-мучителя съ «Нильскимъ крокодиломъ, который, по его словамъ, задушивъ животное, живущее вмѣстё съ крокодиломъ въ рёке, потомъ садится на трупъ и обливаеть его голову слезами». Тоть же царь върно характеризовалъ патріарха, когда говорилъ, что «патріархъ поступилъ съ нимъ жесточе палача» <sup>36</sup>).

Какъ извѣстно, каждый принципъ, переходя отъ лицъ болѣе разумныхъ къ менѣе смыслящимъ, отъ подобнаго перехода извращается и получаетъ такія свойства, которыя дѣлаютъ его прямо возмутительнымъ. Такъ было съ тѣмъ началомъ, служить которому хотѣли патріархи—зилоты. Сдѣлавшась достояніемъ многихъ лицъ, зилотическій принципъ, въ приложеніи его къ практикѣ, теряетъ то, что было въ немъ лучшаго, и выпукло выставляетъ свои недостатки и крайности. Обращаемся къ характеристикѣ зилотической партіи, которая или самостоятельно, или

- 34) Ibidem, rg. 7, crp. 422.
- 35) Ibidem, rz. 10, crp. 440-441.

<sup>36</sup>) Ibidem, стр. 438. — Еще другой натріархъ зилотическаго духа (Косьма), въ виду угрожавшей ему опасности лишиться каседры, въ гизвъ на царя «произнесъ заклятіе на утробу царицы, чтобы она не рождала дътей мужскаго пола (Никиты. О Манунлъ Коминив, кн. II, гл. 3. стр. 103).

во имя стоящаго во главѣ ся вождя, заявляла себя очень многими фактами и поступками большею частію неврасиваго и притязательнаго характера. Конечно, эта партія состояла изъ различныхъ степеней духовенства, хотя, какъ увидимъ потомъ, -- не ими только она держадась. Въ какихъ же отношеніяхъ партія зилотовъ стояла къ правительственной власти? Если патріархи-зилоты въ отношеніи къ государственной власти больше помнили о своихъ правахъ, чёмъ обязанностяхъ, то самая партія зилотовъ пошла въ этомъ отношения еще дальше, твиъ болве, что она неръдко принимала видъ раскола. Зилотическая партія, подъ предлогомъ подной исключительной преданности цълямъ религіи и благочестія, показывала холодность и пренебрежение къ интересамъ государственнымъ. Благо государственное отходило для приверженцевъ этой партіи на послёдній планъ. Если императоры выставляли на видъ предъ зилотами, что то или то должно сделать для блага государственнаго, въ томъ то или этомъ показать примъръ самопожертвованія; вообще если развивали предъ зилотами такъ называемую теорію экономія, т. е. развивали учение о необходимости возможныхъ уступовъ со стороны послёднихъ на пользу государственную 37), то знлоты оставались глухи въ подобнымъ внушеніямъ и заявляли: «если угрожаеть царству (обществу) опасность, то объ этомъ не церковь должна заботиться; на церкви лежить только обязанность молиться; а не допускать ничего угрожающаго бѣдствіями или устранять опасности-это обязанъ царь» <sup>38</sup>). Конечно, молитва дёло великое, но зилоты, го-

<sup>37</sup>) Объ этой «теоріи» было говорено выше, гдѣ рѣчь идеть о патр. Іоаннѣ Веккѣ и тамъ же примѣч. 27.

<sup>38</sup>) Пахимера. Истор. о Миханић Палеологћ, кн. V, гл. 18, стр. 358.

Digitized by Google

воря о молитвѣ, — какъ своей обязанности, очевидно хотели темъ дать знать, чтобы ихъ оставили въ покой и не воздагали на нихъ оснаательныхъ заботъ и тревогъ по части государственныхъ потребностей. Если зилотамъ толковали о необходимости соблюденія мира и спокойствія въ государствѣ, которые ими нарушались, о необходимости всячески поддерживать этоть мирь путемь обузданія своихь пожеланій, то зилоты, прикрываясь ревностію по благочестію, хотя и соглашались съ тёмъ, что нужно охранять миръ общественный, но при этомъ давали понимать, что заботы о мирѣ имѣютъ въ ихъ глазахъ далеко не безусловное значение. «Нетъ спору», говорили они, что, «надобно стараться о мирь, но такъ, чтобы не оскорбить Бога, а если настоить опасность оскорбить Бога, то надобно бороться», т. е. выдти изъ состоянія пассивности и забыть о мирь. Разумьется, эти сдова, если понимать ихъ буквально, имѣютъ смыслъ библейскій, истинно христіанскій и благословный,--но Византійскій историкъ, сообщающій приведенныя слова, сопровождаеть ихъ небольшимъ комментаріемъ, который лишаетъ ихъ этого буквальнаго смысла и придаеть имъ такой, на какой мы указали выше. Историкъ, сообщая эти слова, замъчаетъ: «всему своему ученію они (т. е. зилоты) давали видъ совершеннаго православія. Приводили они доказательства и изъ Писанія, на которое опирались непрестанно, если оно благопріятствовало ихъ ученію (т. е. могло быть перетолковано въ ихъ пользу) и покровительствовало собственно имъ» <sup>39</sup>). А самымъ лучшимъ и убѣдительнѣйшимъ комментаріемъ къ разбираемымъ словамъ зилотовъ служитъ ихъ дѣятельность,

89) Пахимера. Ibidem, кн. V, гл. 28, стр. 384.

о которой будемъ говорить сейчасъ и которая доказываеть, что подъ предлогомъ благочестія они настойчиво обращались въ правительству съ своими часто странными и притязательными требованіями; во имя благочестія старались настоять на своемъ или же поставить въ затруднительное положение самихъ царственныхъ виненосцевъ. Если что либо предпринималось правительствомъ не въ ихъ интересахъ, и вообще если предпріятія правительственныя по какимъ-нибудь соображениямъ имъ не нравились, они единодушно противились волё правительственной. Благодаря ихъ единодушію и настойчивости «опыть кавого бы то ни было предпріятія отклонить имъ было нетрудно» 40). Лозунгомъ ихъ въ подобныхъ случаяхъ были слова: «мы стоимъ за церковь». Лозунгъимпонирующій, внушительный. Къ сожалёнію, такъ какъ понятіе о церкви у зилотовъ не отличалось широтою и здравомысліемъ (мы уже знаемъ, что, по замёчанію ихъ современника они «придавали своему ученію лишь вида православія»), то подъ предлогомъ «стоянія за церковь» они могли служить узкимъ партійнымъ интересамъ.

Посмотримъ, въ чемъ же именно выразились указанныя свойства партіи зилотической. Такъ какъ зилоты своимъ лозунгомъ сдёлали слова, «стояніе за церковь», за благочестіе, то они желали давать своимъ дёйствіямъ строго-религіозный характеръ. Они хотёли во очію доказать, что покровительство неба обращено на ихъ сторону, а ни куда нибудь еще. Такъ зилоты, не имёя общенія съ однимъ Византійскимъ патріархомъ, снявшимъ отлученіе съ императора Михаила Палеолога, для доказательства своей

40) Пахимера. Ibid., стр. 385.

предполагаемой правоты обращаются не въ авторитету Св. Писанія и Св. отцевъ и не къ разумнымъ доказательствамъ, а къ «суду Божію». Они рѣшительно и самоувёренно требують отъ императора, пожелавшаго, чтобы они, забывъ свою притязательность, вступили въ связи и единение съ большинствомъ предстоятелей церкви, не раздёлявшихъ утрированной ихъ строгости, требують, чтобы имъ была дана возможность путемъ «суда Божія» доказать, что напрасно ихъ считаютъ неправыми и сварливыми. Для устроенія этого «суда Божія» зилоты выпросили у императора такую церковь, въ которой не происходили службы во все время патріаршествованія зазорнаго въ глазахъ ихъ патріарха; здёсь они надёялись совершить одно чудо. Императоръ (это былъ Андроникъ) далъ имъ церковь всёхъ святыхъ, которая была почему-то закрыта въ вышеуказанное патріаршество. Зилоты начали здесь богослуженіе, причемъ ими принята была предосторожность, чтобы кто нибудь изъ лицъ, не принадлежащихъ къ ихъ партія, не проникъ сюда и твиъ не повредилъ чистотв и святости церкви. Для совершенія чуда зилоты пожелали имъть у себя въ церкви мощи какого либо святаго. Имперагоръ назначилъ выдать имъ мощи св. Іоанна Дамаскина. Чудо, которое хотвли совершить зилоты, должно было состоять въ слѣдующемъ: они надумали положить свитокъ съ исчислениемъ причинъ, по которымъ они отдёлились отъ предстоятелей церкви, къ ногамъ угодника; затёмъ совершать молитву, пока свитокъ чудеснымъ образомъ не передвинется отъ ногъ къ рукамъ угодника и появится въ нихъ. Какова затвя! Императоръ сначала было соглашался на этотъ экспериментъ, но потомъ, быть можетъ, въ виду возможнаго обмана или какой нибудь проделки со стороны зилотовъ, отказалъ имъ въ производствѣ

эксперимента 41). На этомъ дъло однако же не кончилось. Впослёдствія зилоты 42) опять возвратились въ мысли довазать свою правоту путемъ сверхъ-естественнымъ. «судомъ Божінмъ». На этотъ разъ зилотами предложено было императору уготовить треножникъ, могущій служить жаровней. Сюда предположено было бросить два свитка: зилотическій, въ которомъ они имѣли изобразить свои претензіи, и Свитокъ со стороны православныхъ съ изъясненіемъ основаній, по которымъ представители церкви не раздѣляютъ претензій своихъ конкуррентовъ. Назначенъ былъ опредѣленный день для совершенія опыта. На зрѣлище прибыли: императоръ, придворные. Зилоты, подавшие мысль о сожжении свитвовь, конечно вполнѣ были убѣждены, что ихъ свитокъ спасется оть разлагающаго действія огня. Но воть свитки брошены въ жаровню и до тла сгорёли 43). Замёчательно, что этоть неудачный опыть зилотовъ нисколько ни въ чемъ не убъдилъ ихъ: они по прежнему поддерживали свои претензіи.

Съ немалыми и часто странными претензіями об-

<sup>49</sup>) Григора (см. ниже) въ знлотамъ на этотъ разъ относитъ и арсенитовъ, несомићиныхъ зилотовъ, и Іосифитовъ, почитателей дѣятельнаго патріарха Іосифа, но мы не причисляемъ Іосифитовъ въ разсматриваемой партіи, потому что они въ дѣйствительности не раздѣляли принциповъ зилотизма.

<sup>43</sup>) Григоры. Визавт. Ист. Кн. VI, гл. 1. Расһутегіз. Ibid., сар. 22, р. 60—61. Нужно свазать, что и нѣкоторые патріархи— зилоты (напр. Исидоръ) были преисполнены горделивой мысли, что Богъ открываетъ имъ свою волю непосредственно, и въ этой увѣренности рѣшались, по своему пронаволу, дѣлать смѣлыя предсказанія парямъ, но и патріарховъ преслѣдовали неудачи въ этомъ отношеніи и тяжелое равочарованіе. Gregorae. Hist. Byzant. Tom. II, 870—871.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Pachymeris. Hist. de Andronico Palaeologo, lib. II, cap. 13, p. 39-42.

ращались зилоты въ свътской, правительственной власти и по поводу посвящения патріарховъ для Константинополя. Разскажемъ нёсколько такихъ случаевъ. Послё того какъ совершилась унія Ліонская и вступилъ на престолъ преемникъ того императора, при которомъ происходила эта унія, открылась нужда посвятить новаго патріарха для столицы. Зилоты при этомъ настаивали предъ правительствомъ, чтобы патріархъ посвященъ былъ сообразно твиъ требованіямъ, какія возникли среди этой партіи. А эти требованія заключались въ слёдующемъ: посвящать патріарха долженъ епископъ, не имъвшій ни мальйшихъ сношешеній съ унитами (такого они нашли въ лицё епископа Козильскаго изъ Навпакской митрополів) 44); церемонія должна быть совершена въ такой церкви, въ которой не служило лице, имввшее соприкосно. веніе съ діломъ уніи (для этой півли зилотами рекомендована была полузаброшенная церковь св. Предтечи, въ которой будущій патріархъ возведенъ былъ въ низшія церковныя степени - такъ какъ былъ мірянинъ). Самая хиротонія въ патріархи новоизбраннаго архипастыря столицы, быть можеть, по нёкоторой уступчивости зилотовъ, должна была совершиться въ знаменитомъ храме св. Софіи, но зато по мысли представителей указанной партіи акть должень быль произойти при особенныхъ условіяхъ, разсчитанныхъ на то, чтобы унія и униты не им'вли ни малёйшаго отношенія къ акту посвященія. Такъ они устроили слёдующее: храмъ Софіи былъ вновь освященъ, какъ будто бы онъ былъ оскверненъ чёмъ; въ хиротоніи имѣли принять участіе лишь архіереи,

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Который былъ возведенъ въ митрополита Иравлійскаго во Оравін, такъ какъ обыкновенно этотъ іерархъ рукополагалъ Константинопольскаго патріарха.

стоявшіе вдали отъ уніоннаго движенія; някто изъ влириковъ константинопольскихъ не могъ быть допущень въ храмъ не только участвовать въ церемонія, но и созерцать ее; двери должны быть на запорѣ; при этомъ приняты были мѣры, чтобы ктонибудь не проникъ на хоры — женское отдъление храма-и не сталь оттуда или же чрезь окна смотрѣть на совершающееся въ храмѣ по случаю посвященія новаго патріарха. Воть, сколь многаго хотёли зилоты, и въ виду силы и численности ихъ партіи имъ сдёланы были всё уступки, на которыя они заявили притязание 45).-И это, говоримъ, не единственный случай, когда при посвящении новаго патріарха зилоты настойчиво выступали съ разными своими затейливыми требованіями предъ императорамя. Почти тоже повторилось при решении вопроса о возведении на канедру Константинопольскую новаго патріарха послѣ Іоанна Созопольскаго. Зилоты при этомъ случай заявили о своихъ правахъ на избраніе патріарха, основываясь на томъ, что они стояли вдали отъ уніи, этого постыднаго дёла, допущеннаго въ Византійской церкви XIII въка. Мало того: они требовали, чтобы посвящаль будущаго патріарха архіерей, не причастный уніоннымъ соблазнамъ; какъ на такого они указали на какого то епископа Мармарицкаго съ запада, никому не извъстнаго. По собраннымъ справкамъ объ этой личности оказалось, что епископъ Мармарицкій-человфкъ сомнительной нравственности, корыстолюбецъ и симонисть. Какъ бы то ни было, императорская власть чувствовала себя вынужденною уступить зилотамъ, уважить ихъ притязанія. Къ счастію для тогдашняго

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Pachymeris. De Andronico Palaeogo, lib. 1, cap. 13-15, p. 39-49.

императора, дёла устроились такъ, что въ Мармарипкомъ епископѣ не оказалось надобности: возстановленъ былъ на Византійской каеедръ одинъ изъ прежнихъ патріарховъ (Асанасій), и затви зилотовъ разсбялись 44). Изъ тъхъ же побуждений, какими руководились зилоты въ предъявлении условій посвященія новыхъ патріарховъ, они же добивались разныхъ другихъ, согласныхъ съ ихъ наклонностями, предписаній и распоряженій отъ царя. Такъ, разъ они добились того, чтобы имъ позволено было переосвятить храмъ Софійскій, оскверненный, какъ они думали, богослуженіемъ патріарха, принявшаго унію. Для того, чтобы это переосвящение представлялось болве истовымъ и было болве двиствительнымъ, они ОКООПИЛИ СВЯТОЙ ВОДОЙ НЕ ТОЛЬКО ВНУТОЕННОСТЬ ЗДАнія, но и ствны его снаружи 47). При другомъ случав они же, зилоты, достигли того, чтобы лица разныхъ духовныхъ степеней, имъ не сочувствовавшія, подверглись разнымъ церковнымъ наказаніямъ съ согласія и р'вшенія самого императора<sup>48</sup>).

Зилоты нерѣдко простирали такъ далеко свою притязательность, что или лично чѣмъ нибудь угрожали царямъ, или предъявляли очень суровыя требованія къ особамъ царской фамиліи, или даже подготовляли революцію противъ неугоднаго имъ вѣнценосца. Чтобы добиться отъ императора Андроника Старшаго того, что имъ нужно было, зилоты пускали въ ходъ устрашенія противъ этого вѣнценосца. Они, напримѣръ, объявляли ему, что если онъ не получитъ церковнаго благословенія отъ новаго патріарха, непричастнаго латинской уніи, то самое его царство-

48) Ibid., lib. I, cap. 22, p. 64-65.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Pachymeris. De Andronico, lib. IV, cap. 34, p. 353-357.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Pachymeris. Ibidem, lib. I, cap. 4, p. 20.

ваніе не будеть считаться законнымь и несомнительнымъ "). Или: чтобы досадить императору Миханду, имъ непріятному, и затёмъ выразить свое торжество надъ нимъ, по смерти, они пускались на разныя безцеремонныя выдумки. При жизни названнаго царя, зилоты начали распространять въ обществе противъ него памфлеты, или, какъ тогда они назывались. «василографіи или оскорбительныя для царя сочиненія» 30). Одинъ адепть зилотизма распускаль объ императоръ Михаилъ молву, будто онъ самъ видълъ, какъ императоръ, объъзжая провинціи, причащался опрёсноками, т. е. совершенно по латин. скому обряду. Другой адептъ того же зилотизма по чувству ревности и благочестія назваль того же Михаила въ глаза: «Юліаномъ отступникомъ»<sup>51</sup>). На этоть разъ столь дерзновенными адептами зилотизма. были монахи, которые, какъ мы замъчали выше. являлись одною изъ составныхъ частей изучаемой нами партіи. Случалось, что въ борьбе за интересы зилотизма монахи доходили до того, что «соскальзывали со средины и впадали изъ ревности въ крайность и дёлали нёчто, заслуживавшее наказанія». Къ императору Михаилу, по свидетельству того же историка, они питали «явное нерасположение», «они считали дни и часы его жизни», высчитывая, скоро ли отъ него избавятся <sup>52</sup>). А когда императоръ Миханль умерь, то главари зилотизма захотьли особымъ образомъ выразить свое торжество при видѣ праха умершаго. Вскорѣ по кончинѣ Михаила зилоты пред-

•



ł

<sup>49)</sup> Pachymeris, ibidem, cap. 13, p. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Пахимера. Исторія о Миханы Палеологѣ, кн. VI, гл. 26, стр. 454.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Pachymeris. De Andronico, lib. I, cap. 3, p. 17. Сличи: Пахимера. О Михаилъ, кн. VI, гл. 24, стр. 451.

<sup>52)</sup> Пахимера. О Миханять, кн. VI, гл. 24, стр. 453.

ставили вдовствующей императрицѣ Өеодорѣ, женѣ названнаго императора, покаянную грамату съ требованіемъ подписи отъ этой парственной особы. А граматою требовалось, чтобы Өеодора отреклась отъ всего того, что сдёлано было Михаиломъ при его жизни и чему не сочувствовали зилоты. -- далве, чтобы она никогда не добивалась возможности погребсти покойнаго по христіанскому обряду и чтобы отказалась оть поминовенія его въ молитвахъ. Вдова должна была подписать эту безчувственную по своему содержанію грамату 53).--Мы сказали выше, что дерзость зилотовъ простиралась до революціонныхъ попытокъ, направленныхъ противъ неугодныхъ имъ императоровъ. Примёръ такого преступнаго движенія, вышедшаго изъ дагеря зидотовъ, находимъ въ царствование императора Андроника Старшаго. Нѣкоторымъ горячимъ головамъ среди зилотовъ (Арсениты) взбрела мысль-выставить самозванца противъ

- 465 -

императора, конечно, въ надеждѣ, что въ случаѣ удачнаго исхода предпріятія всѣ желанія ихъ будуть исполнены. Они начали пестаться съ какимъ то Іоанномъ Дримисомъ, на которомъ сосредоточивались ихъ партійныя упованія. Заговоръ не имѣлъ успѣха. Участіе въ этомъ дѣлѣ зилотической партіи не подлежитъ сомнѣнію <sup>54</sup>).

Однимъ изъ очень существенныхъ, общественныхъ элементовъ, на которомъ опирались въ своей борбьѣ съ правительствомъ зилоты, — былъ простой народъ

UPHBABJ. 4. XLVIII.

80

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Грамата эта въ русскомъ переводѣ находится у проф. Троицкаго въ его статьяхъ: Арсеній и Арсениты (Хр. Чт. 1871 г., т. I, 628—9). А въ подлинникѣ отпечатана Димитракопуломъ въ его: Поторіа тої суісцатос, сеу. 78—80. (Лейпцигь, 1867).

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) См.: твже статьи проф. Троицкаго: Хр. Чтен. 1871 г., • т. Ц, 686-688.

византійскій, чернь, распущенная вольница. Опасность и вмёстё съ тёмъ силу этихъ нищихъ сознавали очень многія наблюдательныя липа въ тв времена. Императоръ Миханлъ Палеологъ однажды говорилъ народу: «Бросьте тайныя сходки. Я знаю, что много людей съ сумками ходить въ ваши жилища; пожалуй они будуть винить царей, смёшивая старое съ новымъ, будутъ говорить, что настоящія обстоятельства церкви не хороши, да и другихъ научать говорить тоже самое и твиъ окончательно будуть сбивать всёхъ съ толку» <sup>85</sup>). Бродяги и нищіе, но обладавшіе умёньемъ мутить народъ и наклонностію агитировать (охотнѣе всего въ пользу зилотовъ), разсвевались изъ Константинополя по другимъ городамъ и странамъ. Это были слёпые вожаки слёпой черни и мелкихъ торгашей, --- «люди, не имёвшie здраваго смысла, но всегда испытывающiе радость при извѣстіяхъ о разныхъ, въ особенности тревожныхъ новостяхъ»; «рисуясь своими дырявыми плащами, разстевались они повсюду — появлялись въ Өессалоникахъ, достигали Пелопонеса, Ахаіи». Они переходять съ одного мъста на другое единственно для того, чтобы возбуждать умы и подготовлять безпорядки. Они, если ихъ миссіей было укрѣпленіе зилотизма, любили говорать не отъ своего лица, а выдавали себя за предсказателей, действующихъ по воль Высшей и удостоивающихся откровений 56).-Патріархъ Григорій Кипрскій, не мало перенестій неудовольствій оть партія зилотовъ и имѣвшій воз-

<sup>56</sup>) Григоры, кн. V, гл. 2, стр. 121—2. Этихъ странниковъ и бродягъ, стоявшихъ за патріарха Арсенія (зилота)
очень картинными чертами описываетъ проф. Тронцкій. «Ар сеній п Арсениты». Хр. Чт. 1867, т. II, стр. 929—930.

Digitized by Google

<sup>55)</sup> Пахимера. О Миханић Палеологћ, кн. VI, гл. 11, стр. 254.

можность хорошо изучить составъ этой партія и способы ея двйствованія, въ письмв къ императору Андронику Старшему прежде всего выставляеть на видъ то, что зилоты въ борьбѣ съ своими противниками опирались на такую силу, какъ «простонародье», затёмъ онъ яркими чертами описываеть необыкновенную способность зилотовъ къ агитированію. Для обрисовки способности зилотовъ комплектовать ряды оппозиція, патріархъ Григорій пишеть императору: «эти люди», «пользуясь свободой действій и на плошаляхъ и въ темныхъ закоулкахъ.--словомъ-повсюду, разглагольствують со всёми встрёчными и поперечными, разцёнивая и позоря и начальниковъ, и подначальныхъ, вообще всёхъ, кто не хочетъ быть заодно съ ними. Если же кому случится захворать, то они силою врываются въ нему въ домъ, осаждають больнаго и заставляють его противъ воли принять ихъ за духовниковъ (точно ieзуиты); въ случав же смерти они являются и священниками, и пёвцами, и погребателями, чтобы умершій, по ихъ словамъ, по крайней мърв при концъ жизни слёдался благочестивымъ и православнымъ (т. е. сдблавшись адептомъ зилотической партія) и не умеръ въ злочести» <sup>57</sup>).

Скажемъ объ отношенія патріарховъ зилотовъ къ духовенству. Въ XII, XIII и особенно XIV въкъ патріархи этого типа неръдко становились у кормила церковнаго правленія. Зилотическая партія при выборъ новаго патріарха въ Византіи всегда обнаруживала большую дъятельность, имъя въ виду предоставить это высокое мъсто «по своему усмотрънію кому нибудь изъ своихъ» <sup>58</sup>). Зилоты въ подобномъ

<sup>87</sup>) Письмо Григорія къ Андронику въ переводѣ. См. Хр. Чт. 1870 г., т. П, 513.

58) Григоры, вн. VI, гл. 1, стр. 158.

80\*

случав искали возможности настраивать патріарховъ въ пользу своихъ интересовъ и неръдко добивались своей цёли 59). Занявъ Константинопольскую каоедру, зилоть-патріархъ ревностно принимался за введеніе порядковъ въ церкви, соотвётствовавшихъ его направленію и настроенности. И нерѣлко въ своей ревности въ улучшении дёлъ церковныхъ заходилъ очень далеко. Въ этомъ случав патріархи зилоты были выразителями требованій своей партіи, а требованія этой послёдней были широки и многообъемлющи: «они (иногда) желали ни больше, ни меньше, какъ полнаго преобразованія церкви» 60) въ духѣ своихъ стремленій. Такъ какъ патріархи зилоты сами не отличались образованіемъ, то они, естественно, холодно и пренебрежительно относились къ ученымъ клирикамъ. Этимъ послёднимъ лицамъ зилоты-патріархи не думали давать простора для дёятельности. Объ одномъ изъ подобныхъ патріарховъ историкъ замѣчаеть: «взошедши на патріаршую каоедру, онъ къ нимъ первымъ (ученымъ клирикамъ) обратилъ свое грозное лице, полное ревности и строгости» 61). Эти клирики, не ожидая для себя ничего добраго отъ суроваго патріарха, сочли за лучшее, по сказанію историка, «бѣжать изъ столицы». Съ другой стороны, такъ какъ зилоты патріархи стояли въ близкихъ сношеніяхъ съ монашескимъ сословіемъ и опирались на него въ борьбѣ съ противною партіею, то эти патріархи старались дёлать все возможное для возвышенія монашества. Они устранялись обычая, по которому не одни монахи, а и клирики удостоивались

59) Gregorae. Histor. Byzantina, lib. XVIII, cap. 1, p. 871.

<sup>60</sup>) Cupiebant illi nihil minus quam totius, ut verbo dixerim, transformationem ecclesiae (της εχχλησίας ως εἰπεῖν μεταποίησις). Pachymeris. De Andronico, lib. 1, cap. 14, p. 42.

61) Григоры, вн. VI, гл. 5, стр. 173-4.

епископскаго сана: отдавали рѣшительное предпочтеніе монахамъ при выборѣ на архіерейскія должности, что на взглядъ историковъ того времени представлялось непозволительною крайностію 69). Иногда патріархи-зилоты простирали свои стремленія о преобразованіи церкви такъ далеко, что священниковъ и епископовъ, которыхъ они находили въ церкви, замѣняли другими, новыми <sup>63</sup>). Тоже явленіе повторялось не разъ. Одни епископы низвергались, а другіе поставлялись на ихъ мёсто, причемъ возвышенію послёднихъ способствовала ихъ преданность принципамъ зилотизма, хотя бы въ тоже время они и были малообразованы 64). Нёть никакого сомнёнія, что патріархи-зилоты избирали новыхъ епископовъ изъ числа лицъ, принадлежавшихъ къ ихъ партіи. Въ этомъ отношенія представители партія были очень требовательны; высшія духовныя м'вста должны были быть наградою за ихъ твердость своимъ принципамъ. «Они, по словамъ историка, желали заправлять всёми церковными делами» и для этого домогались, чтобы каеедра патріаршая досталась лицу, имъ сочувствующему; они разсчитывали пользоваться его высокимъ положениемъ, какъ бы какою неприступною крепостию и удобно подёлить между собою-продолжаеть историкъ-епископіи и митрополіи, завладѣть всѣми монастырями, распредвлить между собою всв духовные чины, занять всё эпархіи и получить въ свое распоряжение всё доходы, расходы и выдачи. Все это, они думали, должно быть предоставлено имъ, какъ награда за ихъ добродътели и ревность 65). Этого имъ двиствительно удавалось достигать какъ и при такихъ

<sup>62)</sup> Pachymeris. De Andronico, lib. II, cap. 28, crp. 186-7.

<sup>63)</sup> Gregorae. Hist. Byzant., lib. XV, cap. 12, p. 793.

<sup>64)</sup> Ibid. lib. XVIII, cap. 3, p. 883-4.

<sup>65)</sup> Григоры, кн. VI, гл. 1, стр. 158.

патріархахъ, которые считали для себя выгоднымъ стоять въ лучшихъ отношеніяхъ съ зилотическою партіею <sup>66</sup>), такъ даже и такихъ, которые хотя и не были въ союзъ съ зилотами, но не умѣли, по тѣснымъ обстоятельствамъ времени, противодѣйствовать и обуздывать ихъ <sup>67</sup>); не говоримъ уже о временахъ тѣхъ патріарховъ, которые вышли изъ рядовъ самихъ зилотовъ <sup>68</sup>).

Одержавъ верхъ надъ своими противниками (представителями другой партіи-политиковъ), сторонники зилотизма иногда пользовались благопріятнымъ случаемъ, чтобы досадить членамъ побъжденной партія. причемъ дёло доходило до явнаго безобравія. Но предоставимъ слово историку, который въ слёдующихъ СЛОВАХЪ ОПИСЫВАЕТЪ ТОРЖЕСТВО ЗИЛОТОВЪ НАДЪ ПРОтивниками, имѣвшее мѣсто въ концѣ XIII вѣка. Разъ зилоты, какъ показавшіе ревность по въръ, «собрались въ Византію, гдъ подълили между собою митрополін и другія высшія м'вста или же р'вшили подёлить, и пользуясь благопріятнымъ случаемъ, безо всякаго снисхожденія присудили въ полному отлученію архіереевъ и всёхъ клириковъ, согласившихся относительно догматовъ съ императоромъ Миханломъ Палеологомъ (т. е. прямо или не прямо соприкосновенныхъ уніи). Очень многіе изъ нихъ замѣчаетъ историкъ о зилотахъ-принадлежали къ площадному, необразованному и своенравному классу людей, вчера или третьяго дня они не осм'влились бы даже посмотрѣть въ лице царю, а теперь они такъ загордились своимъ положениемъ, что стали точно пьяные. Они собрали какъ овецъ въ великій Влахернскій

- 66) Григоры, кн. VII, гл. 9, стр. 255.
- 67) Ibid. BH. VI, rg. 2, ctp. 163.
- 68) Gregorae, lib. XXI, cap. 5, p. 1021.

храмъ всёхъ тёхъ, кого предназначали къ лишенію священства. Послёдніе старались возбудить въ нихъ сожалёніе и внёшнимъ своимъ видомъ и словами. но несмотря на это, они не отступались оть своего рътения: всъ чувства сострадания и милосерлия, какія могли быть въ нихъ, точно разнесли и схоронили на днъ Атлантическаго океана волны. Но у кого найдется---говорить историкъ--такое жестокое и такое каменное сердце, чтобы разсказать о той наглости и томъ необычайномъ безчеловёчіи, какія они обнаружили въ отношения въ несчастнымъ епископамъ и другимъ священнымъ лицамъ? Послѣ ругательствъ, главари собранія приказали прислужникамъ снимать съ головъ виновныхъ покрывала и бросать ихъ на землю съ троевратнымъ провозглашениемъ: avdEtoc; у другихъ же снимать другія одежды и, заворачивая подолы на голову, возглашать тоже: ауабнос, а потомъ толчками, пинками и пощечинами, какъ какихъ нибудь убійцъ, выгоняли изъ храма. И это праведные судін, люди, посвященные въ тайны Евангелія», восклицаетъ историкъ 69).

Такъ поступала иногда партія зилотовъ, если ей удалось захватить побольше епископскихъ каседръ и быть въ силё и во власти; иначе они вели себя, если они не успёвали «получить управленія надъ митрополіями, настоятельства надъ монастырями, ежегоднаго содержанія»: они отпадали отъ церковнаго единенія и «начинали жить особнякомъ въ расколё» <sup>70</sup>).

<sup>69)</sup> Григоры, кн. VI, гл. 2, стр. 163—165. Главаремъ разсматриваемаго собранія зилотовъ быль Андроникъ, епископъ Сардскій (въ монашествъ Асанасій). А такъ какъ извъстно, что онъ былъ вожакомъ арсенитовъ, то ясно, что виновниками безобразной сцены были именно эти ревнители чести патріарха, отъ имени котораго они получили свое имя. Pachymeris. De Andronico, lib. 1, сар. 17, р. 52.

<sup>70)</sup> Григоры, кн. VII, гл. 9, стр. 255-256.

Отщепенство являлось какъ бы выраженіемъ мести съ ихъ стороны. Къ сожалению, сами патріархи зилоты, если имъ приходилось недобровольно, или пылу гивва на двиствительную или вообравъ жаемую несправедливость — приходилось оставлять архипастырскую ваеедру, своими дёйствіями показывали примъръ, малопоучительный для своихъ сторонниковъ. Такъ извѣстно, что одинъ патріархъ-зилотъ, лишившись цатріаршаго сана, на самомъ смертномъ одов не хочеть забыть нанесенной ему обиды, и даже осмбливается въ своемъ духовномъ завбщание назвать церковь «пещерой разбойниковъ и порустоу 71);» другой цатріархъ зилотъ, самъ добровольно оставляя канедру по неудовольствію на то, что, какъ ему казалось, его недостаточно цёнили, наложилъ тайную эпитимію «на архіереевъ, на священнослужителей» и пр. <sup>72</sup>); третій, возвратившись снова на канедру, съ которой онъ былъ низверженъ, въ чувствѣ торжества надъ противниками, «принялся истить и преслёдовать епископовъ и пресвитеровъ, запрещая однимъ священнослужение на нѣсколько лѣтъ, другимъ до самой смерти <sup>78</sup>)». Разумъется, такіе при-мъры могли поощрять и прочихъ приверженцевъ зилотической партія не стёсняться въ борьбѣ съ противниками.

Дѣятельность патріарховъ зилотовъ, по временамъ направлявшаяся не къ созиданію церкви, а къ ея раззоренію и обозначавшаяся катастрофою для лицъ, имъ неугодныхъ, главнымъ образомъ для священнослужителей, понятно, возбуждала неудовольствія. И случалось острословы, не имѣя другихъ средствъ

73) Григоры, вн. ІХ, гл. 7, стр. 422.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) Migne, Gr. tom. 140, p. 956.

<sup>79)</sup> Григоры, вн. VI, гл. 7, стр. 184.

досадить патріарху онлотическаго дука, сочиняли на нелюбимаго пастыря салиру и пускали ее въ ходъ. въ публику. Такъ на одного патріарка зилота сочинена была такая сатира (она вращалась въ обществъ. въ изустной передачѣ). «Жилъ-былъ сапожникъ (подъ этимъ ремесленникомъ, очевидно, разумълся императоръ) и держаль у себя бѣлую кошку. Однажам кошка какъ-то попала въ ведро, въ которомъ сапожникъ держалъ ваксу: оттуда она едва выбралась. слелавшись уже черною (изображение патріарха-зилота). Мыши же подумале (подъ мышами нужно понимать духовенство Византійское), что она, перемёнивъ свою Одежду на черническую, вонечно, не станеть ёсть ияса. Поэтому они безстрашно высывали на полъ и принялись обнюхивать тамъ и сямъ, чемъ быложивиться. Пришла кошка и, увидевши такую богатую добычу, не могла конечно. изловить всёхъ мышей, хоть и очень хотела; однако схватила двухъ и съ-Вла (указание на необыкновенную ловкость кошки: двухъ заразъ). Прочія всё бросились бёжать, изумляясь, какимъ образомъ она съ техъ поръ, какъ облеклась въ черную одежду, стала еще больше жестова». Авторомъ этой сатиры или аполога былъ человъвъ почтенный, Алевсандрійскій патріархъ, гостивний въ то время въ Константинополѣ 74).

Нёть спора, у зилотовь было много недостатковь, но за то имъ принадлежить одна заслуга, ради которой можно забывать ихъ недостатки: они обратили въ ничто уніонныя стремленія свётскаго и духовнаго правительства при Михаилѣ Палеологѣ. Это ихъ заслуга. Такой заслуги нельзя находить въ дѣятельности другой партіи политиковъ, имѣвшей при томъ же не меньше зилотовъ разнаго рода недостатковъ.

74) Григоры, вн. VII, гл. 1, стр. 207-8.

81

Сдёлаемъ характеристику другой іерархической Византійской партів - политивовъ или умъренныхъ. Она значительно отличалась оть прежде разсмотрунной нами партія зилотовъ какъ своиме принципами, такъ и лёятельностью.

Разсматривая политиковъ, прежде всего, со стороны умственныхъ качествъ, можно наблюдать. что между ними было не мало лицъ, выдающихся по уму, хорошо образованныхъ, иногда блестяще образованныхъ. Вотъ нёкоторые отзывы въ этомъ родё о патріархахъ партін умѣренныхъ. Объ одномъ изъ патріарховъ, изучаемой партін, Григора пишеть: «онъ превосходниъ другихъ ръдкою разсудительностію и обширною ученостію, вакъ по части духовныхъ, такъ и свётскихъ наукъ. Это былъ человёкъ ученёйшій, выдававшійся изъ ряда всёхъ чистымъ Аеннскимъ произношениемъ» 75). Еще до патріаршества онъ извъстенъ былъ сочиненіями, «написанными языкомъ изящнымъ, способными вовбуждеть въ себѣ удивленіе даже въ людяхъ образованныхъ» 76). О другомъ патріархё той-же партія встрёчаемь такой отвывь: «онь быль человёвь извёстный ученостію, принадлежаль къ придворному духовенству. При богатыхъ дарованіяхъ и прим'врномъ трудолюбія, онъ, можно свазать, вывель на свъть и оживиль аттически звучавшую рёчь, съ незапямятныхъ временъ скрывавшуюся въ глубинахъ забвенія» 77). По очень понятному побужденію, этотъ патріархъ давалъ духовныя мъста нреимущественно «лицамъ ученымъ, знатокамъ церковныхъ законовъ». По суждению историка того вре-

75) Визант. истор. кн. VI, гл. 8, стр. 186; кв. VII, гл. 11, стр. 263. (Рѣчь объ Іоаннѣ Гликисѣ). <sup>76</sup>) Ibid. стр. 187.

77) Ibidem, кн. VI, гл. I, стр. 155. (О Григорів Кипрскомъ).

мени, патріахъ поступалъ такъ именно съ той «преврасной цёлію, чтобы христіанскій народъ имёль ученыхъ наставниковъ и учителей, и чтобъ у него были твердые защитники вёры, которые могли-бы служить твердыми скалами, еслибы появились враги церкви и угрожали ей бурею» <sup>78</sup>). О третьемъ патріархі-еще боліе лестный отзывь. По словамъ историковъ, онъ отличался «ученостью», «красноръчіемъ и церковно-алминистративною опытностію» 79); былъ «человёкъ умный, налёленный такими дарами природы, какими никто изъ его современниковъ. Свободною и плавною ризью, гибкимъ и въ высшей степени находчивымъ умомъ, всёмъ этимъ природа щедро надълила его, какъ бы для того, чтобы его имя съ уваженіемъ произносили дари, правители и всѣ ученые. По части знанія церковныхъ догматовъ, всв казались предъ нимъ (какъ-бы) дётьми» 80). О четвертомъ натріархѣ этой-же партін, отзываясь какъ о человеке замечательно ученомь, историки сообщають, что его искреннимъ желаніемъ было поднять уровень образованности въ среде Византійской церкви. Патріархъ разсуждалъ, что для пользы церкви нужно, чтобъ она была богата наставниками для юношества учеными и образованными. Въ виду этого патріархъ съ большимъ стараніемъ отыскивалъ способныхъ учателей для образованія юношества, открываль школы, ласкалъ наиболёе выдающихся по своимъ достоинствамъ учителей, привлекалъ во вновь открытыя школы дѣтей, не разбирая сословій<sup>81</sup>) и пр. Еще другой пат-

ł

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Ibidem, кн. VI, гл. 5, стр. 173.

<sup>79)</sup> Пахимера. Исторія о Миханлѣ Палеологь, кн. У, гл. 24. стр. 372.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>) Григоры, вн. V, гл. 2, стр. 122—123. (Объ Іоанить Веккть).

<sup>81)</sup> Пахимера. Истор. о Миханић Палеол. кн. IV, гл. 14, -стр. 260—261. (О Германћ III). 31°

ріархъ. не смотря на многочисленныя занятія по управленію церковію и патріархатомъ, охотно даваль урови краснорвчія желавшимь учиться у него, причемъ сановный наставникъ, ради занятій наукой съ учениками, готовъ былъ лишить себя даже ночнаго покоя 82). Все это такія черты, которыя рекомендовали патріарховъ политиковъ съ лучшей стороны. Находясь подъ такими вліяніями, сторонники партін — разумбень епископовъ — считали себя въ правб смотрёть съ пренебреженіенъ на патріарховъ зилотической партіи, если икъ необразованность и невъжество слишкомъ ръзко бросались въ глаза. Такъ, по заявлению историка, нъкоторые архіерен (очевидно приверженцы партія политиковъ) открыто «превирали» одного патріарха зилота «за его необразованность и простоту и подвергали его порицаніямъ». 83) Патріархи политики, какъ люди образованные, находились въ связяхъ и близкихъ отношенияхъ съ болёе просвёщенными людьми своего времени и вообще обравованными классами общества 84). Въ направления мышления политиковъ, по сравнению съ вилотами, можно отмётить слёдующую черту: зилоты для доказательства правоты тёхъ или другихъ своихъ воззрвній дерзали прибегать къ «суду Божію», объявляли себя способными сотворить чудо (примъры приведены быля раньше); политики, напротивъ, такой способъ доказательства считали самомнёніемъ.

82) Григоры, кн. VII, гл. 11, стр. 264. (Іоаннъ Гликисъ).

83) Григоры, ibidem, кн. VI, гл. 11, стр. 204. (Рѣчь идетъ объ Іоаннѣ Совопольскомъ).

<sup>84</sup>) Напр. съ Георгіемъ Акрополитомъ (Пахимера о Михаплѣ, кн. IV, гл. 14, стр. 260), съ Өеодоромъ Метохитомъ (Григоры, кн. VI, гл. 8, стр. 186), съ Никифоромъ Григорой (ibid. кн. VII, гл. 11, стр. 264), вообще съ образованнѣйшами людьми (ibid. кн. V, гл. 2, стр. 122 и друг.). гордыней, не выражали сочувствія такой притязательности въ обращеніи съ явленіями, не могущими быть въ зависимости отъ воли человѣческой. Одинъ изъ имтріарховъ политиковъ объяснялъ, что нѣтъ необходимости домогаться «знаменій», гдѣ рѣшеніе вопроса возможно путемъ разумнаго разсмотрѣнія <sup>83</sup>).

Въ вравственномъ отношения полятики имѣли свон особенности въ сравнения съ зилотами. Правла, о патріархахъ разсматряваемой партія мы встрёчаемъ извёстія, схожія съ тёми, какія сохранились до насъ васательно зилотовъ, во есть въ этихъ извёстіяхъ и невоторая разница. Какъ и видотовъ, историки восхваляють невноторыхъ патріарховъ-политиковъ за безкорыстіе. Такъ, объ одномъ взъ числа этихъ последнихъ, историкъ замёчаеть: «съ патріаршаго престола (по: удаленін) онъ уносилъ съ собою немного денегъ. потому что не быль корыстолюбивь, его деньги легко было сосчитать»; <sup>86</sup>) о другомъ патріархѣ находимъ подобное же свидётельство: «волото презираль онь болёе всего, такъ что не имёлъ и кошелька» 87). Значить, въ этомъ отношения, зилоты не превосходили умфренныхъ, по крайней мфри некоторыхъ изъ нихъ. Заслужеваеть внимания однакожъ то. что зилоты любили сами указывать на свое безсребрениячество, а умъренные находять свидътелей этого ихъ качества --- вы людяхъ постороннихъ. Благочестие н религіозность патріарховъ изъ партіи умёренныхъ не бросались въ глаза; эти патріархи чуждались вийшняго, поражающаго зрителя благочестія, ограничиваясь внутреннимъ сердечнымъ благочестиемъ. Они из-

85) Pachymeris, «de Andronico», lib. I, cap. 21, p. 60.

87) Пахимера, вн. IV, гл. 13, стр. 257. (О Германъ III).

<sup>86)</sup> Григоры, вн. VIII, гл. 2, стр. 279. (Объ Іоаниъ Гливисъ)

бъгали того формальнаго благочестия, которое такъ отличало вилотовъ. Такъ историкъ Пахимеръ, характеризуя нравственныя качества патріарха «политика», говорить о немъ: «добродѣтелью онъ отличался не тою, которая выражается въ сознанія. что она у нихъ лучше, чёмъ у прочихъ,---не тою, которая любить различать пищу и питіе, назначая для каждаго рода пищи, кромъ положенныхъ временъ, извъстные дне, — не тою, которая побуждаеть предпринимать путешествіе пѣшкомъ (съ религіозною пѣлію) и идти при этомъ мелјенно, оставаться съ немытыми ногами, спать на землё, имёть на плечахъ одну и единственную одежду, - не тою, когорая при этомъ поставляеть на второмъ планѣ милосердіе и любовь, равно какъ человѣколюбіе и сочувствіе и вообще внимание къ другимъ. Нътъ, его добродътель была именно человѣческая (гуманная), какою карактеризовался онъ, какъ встинный человъкъ и особенно какъ человёкъ облечевный властію, которому нужна больше умёренность, чёмъ безстрастие. Еслибы отъ подобной жизни отнять разсудительность, то чрезъ отнятіе этого одного погибло-бы въ ней все. Такою-то добродётелью украшался онъ: нёкоторые называють ее политическою, а согласную съ нею жизнь --- жизнію политика, воторая занимаеть средину между жизнію созерцательною и свётскою» <sup>88</sup>). Патріарин-политики въ житейскомъ обиходъ позволяли себъ такія вещи, которыхъ ни подъ какимъ видомъ не потерпёли-бы зилоты. Такъ одинъ патріаркъ былъ мясоядцемъ. Врачя нашли, что по состоянію его здоровья ему вредна постная пища, и патріархъ не только не приняль на себя, противь обывновенія, монашескаго чина, но употреблялъ въ столѣ мясо 89). О другомъ

89) Іоаннъ Гликисъ (Григоры, кн. VII, гл. 11, стр. 264).

<sup>88)</sup> Ibidem, crp. 256.

патріархѣ изъ политиковъ Пахимеръ замѣчаеть вообще, что онъ былъ «свободнаго нрава» <sup>90</sup>), не поясняя точно, что это значитъ, но во всякомъ случаѣ указываетъ на черту, никогда не встрѣчающуюся въ зилотахъ.

Здёсь умёстно будеть сказать о томъ. какой идеаль монашества и монашеской жизни принадлежаль натріархамъ разсматриваемаго нами типа. Совершенство монашескаго житія они понимали иначе, чёмъ знлоты. Такъ объ одномъ патріархв няъ числа политиковъ историкъ замъчалъ: «не ръдко по преимуществу хвалиль онъ того, вто расторонно и съ соблюденіемъ души совершалъ чистую добродьтель. проволя живнь болёе среди людей, чёмъ въ пустынѣ» <sup>91</sup>). Еще опредѣленнѣе идеалъ монашескій начертываеть одинь изъ патріарховь-политиковъ BЪ собственномъ сочинения. 92). Сейчасъ мы увидимъ, что авторъ-патріархъ внутреннія качества и общественныя добродвтели инока ставить въ особенности высово. Совершенный монахъ, по воззрѣнію автора, вромв пренебрежения къ земнымъ вещамъ отличается «учительностію, кротостію, сострадательностію, страннолюбіемъ, любовью къ добру»; онъ являеть себя «кроткимъ, нераздражительнымъ, общительнымъ, все новрывающимъ, ко всему снисходительнымъ»; онъ «не ограничиваеть высокаго иноческаго любомудрія мантіею» 93); онъ обязанъ ясно выражать въ двя-

93) Crp. 56. 17. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) KH. IV, rs. 12, crp. 255.

<sup>91)</sup> Ibidem, стр. 256. (Рѣчь неторика о Германѣ III).

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Похвальное слово св. Евению енископу и чудотворцу Мадитскому, написаное Григоріемъ Клпрскимъ (патріархомъ).—Оно отлечатано въ оригиналѣ съ переводомъ о. Архиман. Арсеніемъ въ «Чтен. общ. акоб. дух. просв. 1889. (Приложеніе, стр. 1—70).

тельности тѣ нравственныя качества, которыя должны быть присущи совершенному монаху: «человёколюбіе и непамятозлобіе, также уступчивость и милосердіе и подобное этому-разсуждаеть авторъ-имъють основаніемъ благое произволеніе и въ немъ состоять первоначально; но если не прибудеть возможности упражнать каждое изъ нихъ въ двятельности, то не будетъ яснаго и надлежащаго довазательства существованія ихъ» 94). Истинно мудрый монахъ, облеченный священною властію, для исправленія нравственности другихъ, не прибъгаетъ въ строгимъ и суровымъ мърамъ. «Есть три вещи - встръчаемъ въ разсматриваемомъ сочинения такое разсуждение, --которыми человёкъ можетъ отвратить (другаго) человѣка отъ грѣха и сдёлать лучшимъ, разумѣю благодѣяніе, умѣренность и наказаніе»; совершенный монахъ, если по своему положению призванъ духовно врачевать другихъ «воспользуется первыми двумя и при ихъ пособіи всправить согрътающихъ, не прибъгая въ третьей» (наказанію) <sup>98</sup>). Совершенный мо нахъ не замыкается въ себъ, онъ отдаетъ себя на общественное служение. Если онъ знакомъ (наприм.) съ медициной, то онъ, вроме дуковныхъ врачеваний, помогаеть ближнимъ и своими медицинскими познаніями. «Болѣзнуетъ-ли кто телесно, и́ного помощника не ищетъ, кромъ него». Истинный подвижникъ не чуждается даже такого рода помощи ближнимъ, воторая, по видимому, совсёмъ не совмёстна съ представленіемъ о монахъ. Но истинный монахъ не особенно заботится о соблюдения визшнихъ формъ и декорума тамъ, гдъ дъло идетъ о помощи ближнимъ. Въ числъ добродътелей совершеннаго инока, раз-

- 94) Стр. 29.
- 95) Стр. 47.



сматриваемый авторъ, ни мало ни сумнясь поставляеть и слёдующее: «сколько дёвицъ, тщательно воспитавши, како-бы вёкіихъ сродницъ,, выдавалъ онъ замужъ съ приданымъ отъ себя» <sup>96</sup>). Отсюда открывается, что идеалъ монашеской жизни въ средѣ партіи умёренныхъ отличается вначительною широтой: онъ не ограничивался нестяжательностію, бдѣніями и уединенножительствомъ.

Въ общественновъ отношения патріархи-политики Xapastephsobalach lobkoctino, whethere verposts to. за что они брались, были доступны, общительны, умёли говорить и быть убёдительными. Такъ объ одномъ патріаркѣ читаемъ у историка: «онъ былъ человви знакомый съ міромъ (т. е. обществомъ), умвлъ подступить въ правителямъ, зналъ какъ-при случав-убълеть ихъ, какъ смягчить или возбудить ихъ гнёвъ» <sup>97</sup>). О немъ-же тотъ-же историкъ замечаетъ, что патріархъ любилъ «свободное и открытое обращение съ встречающинися и прямодушную бесвду съ приближенными» <sup>98</sup>). О другомъ патріархв тоть-же писатель говорить: «Онь заимствоваль новоторые пріемы изъ жизни придворной, привыкъ къ ричи довольно свободной. Притомъ: что самъ узнавалъ и что можно было отврыть безопасно, онь любиль это сообщать другимъ, тогда какъ вные все такое берегуть про себя. Встретится-ле онъ съ кемъ, тотчасъ обнимается, дружески разговариваеть. Умёль онь также подступяться къ сильнымъ земли и походатайствовать за нуждающихся въ помощи» 99). О нъвоторыхъ патріархахъ этого рода замізчаются въ извістіяхъ, что оне «отлечались прекраснымъ совершені-

- 97) Пахимера, кн. IV, гл. 28, стр. 291. (О Герменъ III).
- 98) Ibid. r.s. 13, crp. 258.
- 99) Ibid. ra. 23, crp. 280. (O Iocuota).

<sup>96)</sup> Crp. 31. 30.

емъ богослуженія» <sup>100</sup>), т. е. заботились о томъ, чтобы вхъ священнослуженіе полагало на души присутствующихъ при немъ наибольшее впечатлёніе.

Обращаемся въ характеристики отношений нартія политиковъ въ свётской правительственной власти. Ихъ основнымъ свойствомъ было то, что ови желали и искали мира и согласія съ этою властію. Въ этомъ случав они дёлали онень многое, чего не могли савлать, опираясь на свои принцицы, зилоты, Политиви держались такъ называемой у Византійцевъ теорія «Экономія», т. е. допускали, что церковь въ отношени къ посударству должна приспособляться къ обстоятельствамъ, а не идти на проломъ, какъ хотёле этого знлоты. Поянтики шли на компроинссь, соглашались на уступки государству, сколько повволяла имъ совъсть и жетейская практичность. Нужно сказать, что защитники теоріи «экономіи», для оправданія своего образа д'вйствованія, любили ссылаться на различные исторические иримъры. Такъ въ разсматриваемое время (наприм. въ концѣ XIII вѣка) они ссылались на слудующіе примуры: «и апостоль Павель, говорили они, остригъ себъ волосы, соблюдаль обрядь очищения по закону іудейскому и обрѣзалъ Тимовен; и третій вселенскій соборь не отлучилъ отъ церкви Осодора Мопсусстскаго; и Василій Великій принялъ дары, принесенные въ церковь аріаниномъ Валентомъ»<sup>101</sup>) Руководясь этой теоріей, они шля на встрёчу государству и поддерживали царей, всячески стараясь согласовать интересы деркви съ интересами государства. И вотъ мы видимъ, что олнажды архісрен, првнадлежавшіе въ партіи умёренныхъ, собравшись вмёстё, побуждаютъ патріарха

<sup>101</sup>) Пахимера, вн. VI, гл. 23, стр. 443.

<sup>100)</sup> Ibid. rs. 12, crp. 255.

гически, сообразно съ настоятельными нуждами государства, такъ-какъ государство требуетъ не малой заботы, и что если не обращать вниманія на его нужды, то оно можеть дойти до врайней опастности какъ большой корабль, нагруженный до нельзя и лишенный весель среди моря» 109). Какъ видимъ: языкъ--которынь некогда не говорили зилоты. О некоторыхъ патріархахъ-полятикахъ в ихъ отношения съ парянъ историки прямо зам'явли, что «они всегда готовы были служить правителямъ» 108). Сами цари вполнѣ разсчитывали, что такого рода патріархи будуть всегда услужливы, такъ что они пребывали въ надеждё «пользоваться ихъ помошію» 194). По словамъ Никиты Хоніата, одинь патріархь политикь, при вступления на патріаршество, будто бы даль подписку императору, въ которой обязывался во время своего архіерейства исполнять все, что будеть угодно царю и отвергать то, что ему-же не нравится 105). Впрочемъ, кажется, историкъ слишкомъ преувеличиваетъ какой-либо действительный факть. Такія отношенія политиковъ къ правительству, разумфется, встрфчали не ръдко укоризненные отзывы среди членовъ церкви и общества. Такь касательно ихъ теорів «экономіи», по которой считалась дёломъ справедливымъ уступчивость государству, нёкоторые современники не бевъ иронія говорили: полетеки «действовали отъ противнаго, какъ выражаются риторы, т. е. совершали нёчто худое, чтобы выходило больше хорошато» 106). А патріарховъ, готовыхъ исполнять волю 1.19.1

- 109.) Григоры, вн. III, гл. 2, стр. 68.
- <sup>103</sup>) Пахимера, кн. IV, гл. 21, стр. 277.
- 104) Ibidem, кн. V, гл. 24, стр. 373.
- <sup>105</sup>) Никиты. Царствованіе Алексвя сына Мануялова, гл. 15, стр. 336. (О натр. Василін Каматирь).
  - <sup>106</sup>) Пахимера, кн. VI, гл. 23, стр. 443.

. . .

царскую, враги политиковъ обвиняли въ «ласкательствѣ» и «пресмыкательствѣ» <sup>107</sup>).

Въ особенности много характеристическаго представляють фактическія отношенія политиковъ къ тоглашани императорамь. Если зилоты хотъли своему вліянію полчинить императоровъ, то политиви держались другого взгляда. Они допускали правтику болье наи менье последовательную съ точки вреня ихъ пранциновъ; находили, что нужно различать царей и обыкновенныхъ подданныхъ — къ первымъ быть менфе ввискательными, чемъ къ послёднимъ. Самый страхъ царской власти, могущественной и широкой, могъ действовать на нихъ боле внушительно, чемъ ва зилотовъ. Политеки въ этомъ случай вотъ какъ иногаа разсуждали: «если большой домъ съ трудомъ переносить малое несчастие, то ва величайший домъ (домъ царя) наложить величайшее несчастие (суровое отлучение отъ церквя), не смягчявъ его надлежащимъ образомъ, значные бы чрезъ унижение его гордости (?), саблать ему не малый вредь, что могуть засвидьтельствовать «пиршества Өіеста» и «путешествія Олиссея» 108). Конечно, такой взглядъ политиковъ на необходимость уступовъ царямъ выработался не самъ собою, а подъ вліяніемъ давленія Византійской нарской власти. Саме императоры при всякомъ удобномъ случай разсуждали именно такъ, а не иначе. Вотъ, наприм., на одного императора патріархъ зилоть наложиль отлучение оть перкви. Понятно, что царь (Миханлъ) желаетъ какъ можно скорбе освободиться отъ этого постыднаго и тяжваго бремении онъ начинаетъ вести такія рѣчи, обращаясь въ архіереямъ умфренной партія: «на мнѣ лежить долгъ

107) Ibid. KH. IV, rJ. 18, CTP. 259.

108) Ibidem, BH. III, rg. 14, crp. 186.

заниматься ведикими и трудными дёлами правленія, требующими свободы; а я между тёмъ связанъ неумолимою необходимостью нести тяжелые, наложенные на меня узы. Если въ самомъ дёлё должно быть такъ, то не лучше-ли уже саминъ имъ (архіереямъ) заняться дёлами общественнаго управленія, когда допущенный мною простумовъ не можетъ бытъ уже изглаженъ» <sup>109</sup>). На зилотовъ подобныя рёзи не производили ни малёйщаго внечатяёнія. Но нолитики опасались, боллись эсякихъ крутыхъ мёръ, всякихъ потрясеній въ государствё — и нерёдко отиёчали царю согласіемъ на то, на что зилоты неизмённо отвёзади откавомъ. Можно привести не мало примёровъ въ подобномъ родѣ. Представители партіи пелитиковъ брали на себи смёлость освобождать

императоровъ отъ клятвы, которую эти послёдние самя наложили на себи. Такъ одниъ родственникъ царскій чуть-ли не трижды заклялъ себя самыми страшными клятвами, что онъ не будетъ домогаться не приналлежащаго ему царскаго престола; и однакожъ этотъ самый человёкъ, пользуясь своею ловкостію и хитростію, внослёлотвін закллъ царскій престолъ, противузаконно устранивъ дъйствительнаго наслёдника царской короны. Клятва въ этомъ случаѣ явно нарушена; тёмъ не менѣе соборъ епископовъ изъ числа политиковъ снялъ съ клятвопреступника его клятву, не желая идти противъ совершившагося факта <sup>110</sup>). Совершенно аналогическій-же случай

<sup>109)</sup> Пахимера, вн. IV, гл. I, стр. 229. 233.

<sup>110)</sup> Григоры, вн. III, гл. 2. стр. 55. Пахниера, вн. II, гл. 1—2, стр. 85—87. «Всё они (архіерен) при вышеуказанномъ случаё дѣлились на партіи и каждая исъ нихъ была спльна» (Пахим. ibid.). Взяла-же верхъ та партія, которая была не за одно съ патріархомъ; въ крайнемъ случаѣ та, которая имѣла на своей сторонѣ лишь молчаливое согласіе Константинопольскаго архипастыря...

ниблъ ивсто на нёсколько десятняётій раньше. Одннь тоже парскій родственных даль клятву парствующему императору, что онъ и теперь не желаеть и впредь не пожелаеть отнамать престола у императора и его сына, но съ теченіемъ времени похитиль престоль у малолётняго царевича. Этоть увурпаторь точно также обращается къ собору епископовъ-понитиковъ съ просъбою разрёшнить и его самого и его приверженцевъ отъ вышеуказанной клатвы, и соборъ нсполныль парскую волю. Историкъ Никита Хоніать съ нроніею говорить по этому случаю: «патріархъ и синодъ, какъ будто-бы они получили отъ Бога власть вязать и решить все безъ разбора, немелленно дали разръшение царю в всъкъ не сдержавшемъ клатву»<sup>111</sup>). Иногда партія политивовъ поступалась церковными канонами, не желая разгийвать царя. Одинъ императоръ XII въка пожедалъ выдать замужь дочь свою за человёка, который быль ей родня, и слёдовательно бракъ не могъ быть заключень, какъ протввозаконный. Чтобы доствгнуть однакоже разрѣшенія Византійскаго синода на этоть бракъ, императоръ пишетъ законическую записку къ собору епископовъ, где въ двукъ-трехъ строкахъ излагаеть все дёло, указывая на то, что предполагаемый бранъ принесеть много разныхъ выгодъ государству. Члены синода раздёлились во миёніяхъ, но партія ум'вренныхъ дала разр'яшеніе на бракъ, противъ воли тогдашняго патріарха. Историкъ называеть членовъ синода за эту уступчивость «святопродавцами» <sup>119</sup>). Встрѣчались и другіе примѣры уступчивости партіи политиковъ императорамъ --- съ явнымъ пренебре-

<sup>111</sup>) Никиты. Царствование Андроника Комнина, кн. I, гл. 1, стр. 352.

<sup>112</sup>) Нивиты Хоніата. Царствованіе Алексвя сына Манунлова, гл. 15, стр. 334. женіемъ для ненарушемости каноновъ. Такъ некто Константинъ Месопотамскій, бывшій на государственной служов и очень приблаженный къ императору и пмператрицё, изъ простого ваприза пожелаль, чтобы ему дали санъ діавона. Такое желаніе условливалось тёмъ, что «онъ считалъ невыносимымъ для себя ограниченіе, воспрещающее міранину прикасаться къ священнъйшимъ первовнымъ предметамъ». Но само собой понятно, что такое его желание не могло быть удовлетворено, какъ скоро онъ остается на гражданской служов: цервовныя правила строго воспрещали такого рода совитстничество. Тамъ не менте Константанъ Месопотанскій не останавливается предъ такимъ препятствіемъ. Онъ обращается съ усердною просьбою по своему делу въ царю (Алексею Ангелу). Царь отдалъ приказъ патріарху --- посвятить Константина, и тоть во Влахернскомъ храмѣ посвящаеть претендента во діаконы. Мало того: патріарху привазано было немедленно издать определение о томъ. что Константину разрёшается соединать въ своемъ лицъ «служение и Богу и царю, и храму и дворцу». Но Константинъ, по выражению историка, «высоко поднявшій свой носъ» скоро нашель, что ему мало степени діакона и пожелалъ получить посвящение во архіерен и патріархъ тотчасъ сдёлалъ его архіеписвопомъ Өессалоникійскимъ (въ дъйствительности номенальнымъ). Такимъ образомъ, говорить историкъ, «Константинъ считая для себя невыносимымъ не нивть въ лёвой рукё церковныхъ дёлъ и въ тоже время въ правую руку не забрать дёлъ придворныхъ, захватилъ въ свои руки двоякаго рода власть». Такое противозаконіе патріарха (Георгія Ксифилива) и архіереевъ тотъ-же историкъ объясняетъ единственно тѣмъ, что они «изо всѣхъ силъ и съ живѣйшею ревностію гонялись за благорасположеніень царя»

Digitized by Google

113). Съ особенною охотою полнтики брались улаить лыо къ удовольствію того или другаго императора, когда нужно было досадить патріарху-зелоту. Туть, повилемому, забывались всякія церковныя постановления. Леспотическая воля царя въ этомъ случай являлась для нихъ какимъ-то непререкаемымъ авторитетонъ. Если царь подканывался подъ патріарха-зилота и требоваль помощи оть политиковь, то «архіерен — говорять Григора, — разсказивая одинь случай, уясняющій нашу мысль, ---съ удовольствіемъ (какъ-же иначе можно свазать?) принимали волюнаря. Обязанные по заповёли Спасителя быть лля другихъ примиромъ братской любви, они-ноовазируеть историял --- сейчась-же собярають соборь противь патріарха, откалывають гай-то обвинителей, стараясь усердіемъ перещеголять другь друга» 114).

Къ сожалѣнію, архіерен изъ числа политиковъ, изъ угодливости, не только поступались предъ царими церковными правилами, но отчасти самыми догматами вѣры. Большая часть партіи политиковъ весьма легко склонилась на Ліонскую унію съ Римомъ. Правда, члены этой партіи утѣшали себя въ этомъ случаѣ тѣмъ, что они принимали не самые догматы Латинянъ, что они принимали не самые догматы Латинянъ, что было-бы великимъ зломъ, но лишь соглашались съ ними на миръ и единеніе, что они считали «меньшимъ зломъ» <sup>115</sup>); но все-же они, несомиѣнно, не проявили той ревности къ вѣрѣ, какан такъ отличала знлотовъ.

Партія ум'вренныхъ изъ своей уступчивости царямъ извлекала для себя различныя выгоды—большею частію, впрочемъ, нравственнаго значенія. Предста-

<sup>113</sup>) Никиты. Царствованіе Алевсѣя Ангела, брата Исаавова, кн. II, гл. 4, стр. 195 и дал.

- <sup>114</sup>) Кн. IV, гл. 4, стр. 89-90.
- 115) Пахимера, кв. VI, гл. 23, стр. 446.

ветели данной цартіи делались близкими въ царямъ лицами, получали свободный доступъ во дворецъ и имъли возможность ходатайствовать предъ императорами за несчастныхъ, угнетенныхъ, обиженныхъ. Въ этомъ отношения они много двлали полезнаго для общества, существенно различаясь, такимъ образомъ, отъ зилотовъ, которые не считали себя слугами общества. Кромѣ этого весьма важнаго преимущества, они достигали почетнаго отличія: права, напринёръ, сидъть въ государственномъ совъть на какихъ-то особенныхъ стульяхъ, возлѣ самаго царскаго трона. Какое значение имъло это право-затрудняемся сказать. Несомнѣнно одно, что историкъ Никита Хоніать едва-ли основательно посмбивается по поводу указаннаго права, какъ вещи ничтожной 116). Одинъ патріархъ изъ числа умёренныхъ за свои услуги престолу получиль почетный титуль «отца» царскаго, давъ въ свою очередь императору наименование «новаго Константина». Титуломъ — царскій «отецъ» патріархъ могъ называться и подписываться 117).

Таковы были отношенія политиковъ къ світскому правительству.

Теперь посмотримъ въ какихъ отношеніяхъ они стояли къ духовенству, когда, напримъръ, какой-нибудь политикъ облекался высшей, духовной правительственной властію, дълаясь патріархомъ. Къ своимъ собратіямъ — умъреннымъ патріархъ изъ этой-же партіи относился слишкомъ снисходительно; смотрълъ сквозь пальцы на нравственныя недостатки и отступленія отъ дисциплины. Такъ при нъкоемъ патріархъ изъ политиковъ (Германъ) встръчаемъ въ Адріанополъ такого архіерея, патріаршаго родственника,

82

<sup>116)</sup> Царствование Андроника Комнина, кн. I, гл. I, стр. 352.

<sup>117)</sup> Пахимера, вн. IV, гл. 22, стр. 278-279.

«который вовсе не думаль о жизни духовной, но воторый занимался нарядами, любилъ лошадей, носиль оружіе и вивняль себв вь честь ходить съ войсками въ походъ». Когда этотъ архіерей впослёдствій лишень быль Адріанопольской канедры, то онь усерано просиль царя, чтобы онь позволиль ему ---сообразно съ его наклонностями-въ качествѣ полвоводца «идти сражаться съ врагами и овладъть всёми ихъ трофеями» <sup>118</sup>). Разумёется, такихъ необыкновенныхъ архіереевъ, способныхъ быть полководцами, невозможно было встрёчать у зилотовъ 119). Вышеприведенный факть показываеть, что патріархи изъ политивовъ спустя рукава относились въ недостаткамъ духовенства, но это не значить того, чтобъ они были бездёятельны. Исторія свидётельствуеть, заботились о возстановлении церковнаго они UTP порядка, если по нерадёнію вкрадывались сюда съ теченіемъ времени упущенія <sup>190</sup>). Они, повидимому, поощряли сохраненіе и развитіе соборной формы церковнаго управленія. Одною изъ задачь церковной двятельности политиковъ было уничтожать следы зилотическаго правленія съ невыгодныхъ его сторонъ. Сюда относятся мёры къ прекращенію споровъ и раздоровъ, нерѣдко вносимыхъ зилотическою партіею

118) Пахимера, ibid., стр. 278.

119) Въ отличіе отъ политиковъ, эрхіерен вилотическаго направленія, случалось, не только сами глубоко проникались аскетическими началами, но и дълали попытки насаждать съмена строгаго аскетизма какъ среди клира, такъ и среди пасомыхъ ввъренной имъ церкви. Такъ митрополитъ Филадельфійскій Өеолиптъ (въ копцъ XIII в.) такъ именно поступалъ въ средъ ввъренной его управленію перкви. Boissonade. Апесdota Graeca, tom. V, (Никифора Хумна. Надгробное слово Θеолипту) р. 223—224. Cf. Cantacuseni. Historiae, tom. l, p. 67.

190) Пахимера, кв. IV, гл. 13, стр. 259.

Digitized by Google

въ сферу церковныхъ дълъ. Къ чести политиковъ нужно сказать, что если они были во власти, т. е. патріархъ былъ изъ ихъ сторонниковъ, то они не старались о низверженіи епископовъ зилотовъ и не подвергали ихъ поруганіямъ, какъ наоборотъ поступали съ политиками, торжествующіе свою побъду, зилоты. Вообще патріархи политики не любили въ своей дъятельности прибъгать къ суровымъ наказаніямъ лицъ духовныхъ, если они почему-либо заслуживали наказанія <sup>181</sup>). Они больше склонялись къ мърамъ кроткимъ и снисходительнымъ. Они выступали на защиту управляемаго ими духовенства даже предъ самимъ царемъ, и умѣли достигнуть своихъ цѣлей въ этомъ случав̀ <sup>183</sup>). Не страхомъ хотѣли они дѣйствовать на духовенство, но и заботливостію о немъ.

Нужно сказать, что значительная часть жизни политиковъ, если они были не у дёлъ, были не во власти, тратилась болёе или менёе попусту. Въ такомъ случай они подстерегали зилотовъ, старательно отыскивая въ ихъ дъйствіяхъ оплошности, или-же тратили время на прямую или чаще косвенную борьбу съ ними. Если открывалось, что патріархъ изъ зидотовъ достигаетъ особенной силы и значения. это начинаеть волновать партію политиковъ, «всёхъ архіереевъ и священниковъ, всёхъ настоятелей монастырей, всёхъ клириковъ и даже чиновниковъ» 198)--вообще всёхъ недовольныхъ патріархомъ-зилотомъ. Если суровость и притязательность патріарха зилотическаго духа доводили противную партію политиковъ до потери терпънія, то «они начинали сперва тайно, сквозь зубы бранить его, а потомъ и открыто-

<sup>121</sup>) Pachymeris. De Andronico Palaeol. lib. I, cap. 7, p. 23-24.

199) Пахимера, кн. V, гл. 24, стр. 374.

193) Григоры. кн. VII, гл. I, стр. 206.

32\*

говорить историкъ — почти въ глаза и въ его присутствін»; иногда они доходили до такого раздраженія, что «готовы были просто растерзать его, если онъ не хотвлъ сойти съ патріаршей казедры» 184). Случалось, что борьба между двумя партіями, торжествующей-зилотической и политиками, не стоявшими у кормила власти, велась чисто духовнымъ оружіемъ, но публично: если патріархъ-зилоть полвергаль анаеемѣ умѣренныхъ, то эти послѣдніе отвѣчали ему съ его единомышленниками тѣмъ-же 195). Къ этимъ средствамъ борьбы противъ властвующаго зилотизма, политики присоединяли и другія болёе второстепеннаго свойства. Такъ, если зилоты свои протесты и требованія выражали слишкомъ настойчиво и становились въ подожение схизматиковъ или раскольниковъ, то умѣренные старались обратить вниманіе царя на такой нелегальный способъ протестацін; старались внушить ему, что схивма---вещь опасная не только для церкви, но и государства 196). Тф-же политики для того, чтобы дискредитировать патріарха-зилота въ глазахъ общества разсказывали о немъ разнаго рода анекдоты, которые должны были ярко выставлять недостатки патріарха — его нелюдимость, суровость <sup>197</sup>). Въ деятельности зилотовъ они старались открывать черты самыя непривлекательныя; они не скупились на позорищныя названія противниковъ, именовали ихъ и Неронами, и Діоскорами и

- 195) Ibid. кн. IX, гл. 3, стр. 398.
- 126) Pachymeris. De Andronico, lib. I, cap. 12, p. 37.

<sup>197</sup>) Pachymeris. Ibid. lib. ll, cap. 14, p. 143. Правда, здъсь не говорится прямо: кто именно распространялъ анекдоты, цевыгодные для репутація вилота, но можно думать, что это дълали приверженцы низверженнаго патріарха Грнгорія Кипрскаго, человъка умѣреннаго направленія.

<sup>124)</sup> Ibid. кн. VI, гл. 7, стр. 183.

Юліанами-отступниками <sup>198</sup>). Д'йствія зилотовъ они называли «мерзостью запуствнія на месть свять» и предрекали бѣды государству <sup>199</sup>). Само собой понятно. что и партія зилотовъ не оставалась въ долгу у подитиковъ по части порицаній главарей этихъ послёдныхъ. Такъ одного патріарха-политика зилоты прозвали ироническимъ именемъ Мармутцы, намекая на его не вполнѣ греческое происхожденіе; того-же патріарха неизвѣстно почему они-же прозвали «Фатріархомъ» 130). А главное-зилоты успёшнѣе низвергали патріарховъ враждебной партіи, когда первые домогались того 131), и такимъ образомъ ставили политиковъ въ очень недовкое положение.

Окончивъ характеристику партіи политиковъ, мы можемъ взвёсить все сказанное нами о достоинствахъ и недостаткахъ этой партіи. А взвёсивъ, легко можемъ придти въ тому естественному завлючению, что эта партія имбла возможность приносить церкви не болѣе пользы, чѣмъ и противная партія — звло-TOBЪ.

Столкновеніе двухъ партій зилотовъ и политиковъ встрёчаются на пространствё цёлыхъ вёковъ. Въ XII въкъ партія умъренныхъ, уступчивыхъ-партія политиковъ — чаще противоположной появляется у кормила перковнаго правленія. Въ XIII въкъ видимъ почти тоже самое, если не будемъ принимать во вниманіе положеніе Византійскихъ патріарховъ ВЪ Никев, --- положение не дающее твердыхъ оснований для болёе точныхъ выводовъ о силё и значеніи двухъ

<sup>128)</sup> Gregorae. Hist. Byzantina, lib. XXI, cap. 5, p. 1021-2; lib. XVII, cap. 3, p. 883. <sup>129</sup>) Ibidem. Lib. XXV, cap. 38, p. 66.

<sup>130)</sup> Пахимера, кн. IV, гл. 13, стр. 259; гл. 16, стр. 264.
131) Письмо Григорія Книрскаго. Хр. Чт. 1870, т. II,

стр. 513.

разсматриваемыхъ нами партій. Но въ томъ-же XIII въкъ, точнъе въ концъ его, довольно ясно MOZHO замёчать, что партія зилотовъ крёпнеть и усиливается, лучше формируется и начинаетъ отличаться большей определенностію принциповъ. А въ XIV въкъ зилоты явно торжествуютъ надъ своими противниками. Этотъ послъдній факть рельефно отивченъ и профессоромъ И. Е. Троицкимъ въ его обширныхъ статьяхъ: «Арсеній и Арсениты». Понимая арсенитское движение и борьбу Арсенитовъ съ противниками, какъ обнаружение извъстнаго рода принциповъ, которыми Арсениты отличались отъ ихъ противниковъ, авторъ справедливо находитъ, что принципы Арсенитовъ, разумъется не въ чистомъ и первоначальномъ ихъ видъ, наконецъ въ XIV в. одерживають верхъ надъ принципами противоположной стороны. Приведемъ его собственныя слова. Но для того, чтобы были болёе понятны эти слова, мы должны сказать, что, различая, какъ дёлали мы, два направленія въ жизни ісрархіи изуча́емаго времени, онъ одно изъ нихъ опредвляетъ какъ такое направленіе, воторое руководилось преимущественно монашескими идеалами (у насъ — «зилоты»), а другое какъ такое, которое держалось сферы интересовъ бёлаго духовенства (у насъ — «политики») 188). Авторъ статей «Арсеній и Арсениты», подводя итогъ движеній арсенитскихъ и противоарсенитскихъ, пишеть: «окончательное торжество монашества (по нашему-партін зилотовъ) надъ бёлымъ духовенствомъ (по нашему-партіею политиковъ) по вопросу о занятія высшихъ мёстъ въ іерархія, и слёдовательно

<sup>189)</sup> За подробностями, впрочемъ, отсыдаемъ къ самымъ статьямъ г. Троицкаго (Хр. Чт. 1867—1872, въ особен, 1872, т. III).

по управлению церковію, совершилось во времена такъ навываемыхъ исихастскихъ споровъ (1340 ----1359 гг.). Дврженіе, вызванное этими спорами. имёло уже исключительно монашескій характерь. Оно разрёшилось полнымъ тріумфомъ Ассискихъ иноковъ, предводимыхъ Григоріемъ Паламой, надъ Константинопольскимъ патріархомъ Іоанномъ Калекасомъ (1337-1347) г.) и надъ придворнымъ ученымъ Нивифоромъ Григорою. На побёду ихъ надъ этимъ патріархомъ можно смотрёть какъ на побёду монашества надъ бёлымъ духовенствомъ. Это былъ послёдній патріархъ на Константинопольскомъ престолъ изъ бѣляго духовенства, какъ одинъ изъ его предшественниковъ Іоаннъ Гликисъ (1315-1320) былъ послёднимъ патріархомъ изъ государственныхъ сановниковъ. Съ этихъ поръ высшія мёста въ іерархія исключительно уже замёщаются монашествующими, а Константинопольский патріаршій престоль надолго дёлается достояніемъ питомцевъ св. горы Авонской» 188). Борьба партій замолкла.

Спранивается: какой получился результать той преимущественно глухой борьбы, которая въ теченіе в'яковъ велась между вилотами и политиками? Самое лучшее изъ того, чего домогались зилоты, по нашему мнёнію, состоитъ въ стремленіи поставить церковь въ такое положеніе, чтобы она могла совершать свое дёло и исполнять свое назначеніе безъ какого-либо неблагопріятнаго для ея усиёховъ вмёшательства со стороны Византійской царской власти. А самое важное и серьезное изъ того, чего добивались политики, по нашему мнёнію, изчерпывается ихъ стремленіемъ поддерживать духовное просвёщеніе въ интересахъ народнаго религіознаго образованія, или, по крайней

133) Христ. Чтен. 1872, т. Ш., стр. 650-651.

мбрб, разумнаго пониманія христіанскихъ истинъ. Въ какой мёрё зилоты достигли своей пёли, а политики - своей? Что васается цёли, поставленной себь зилотами и сейчась нами указанной, то она осталась ими недостигнутой. На этоть вопросъ даеть враткій, но основательный отвёть авторь статей: «Арсеній н арсениты». Онъ вадаетъ себѣ вопросъ: «энергичнѣели стали защищать права церкви монашествующіе представители ся ісрархіи? Лучше-ли эти права были ограждены отъ покушеній со стороны свётской власти въ ихъ рукахъ?» и отвѣчаетъ: «Увы! нѣтъ. Среда, въ которую вступали иноки, бравшіе въ свои руки кормило правленія церковію, оказывалась сильнёе той, изъ которой они выходили. Здёсь совершилась съ ними странная метаморфоза. Вступая въ нее (среду), они цёликомъ повторяли исторію своихъ «мірскихъ» предшественниковъ. Такимъ образомъ, положение церкви относительно высшей государственной власти осталось прежнее» 184). Осуществилосьли, съ другой стороны, стремление политиковъ споспѣшествовать народному религіозному развитію, стремленіе, «чтобы народъ имѣлъ ученыхъ наставнивовъ и учителей?» Къ сожалёнію тоже — нётъ. Никифоръ Григора говорить: «прежде церковь богата была, между прочимъ, и учителями. Они въ различныя времена и въ разныхъ ивстахъ Константинополя объясняли, кто песни Давида, кто посланія Павла, кто евангельскія заповёди Спасителя. Всё тв изъ нихъ, которые были облечены въ санъ священства, частнымъ образомъ и поочередно проповѣдывали божественное слово по домамъ, въ собраніи членовъ семейства и ихъ сосъдей (по теперешнему это можно назвать внёбогослужебными церковными

<sup>134</sup>) Ibidem, crp. 651-652,

Digitized by Google

собесёдованіями). Это располагало въ жизни по заповёдямъ Божінмъ, служно въ познанію истинной вёры и прямо вело къ добру. Или лучше: это было духовное орошение слушателей изъ великаго и божественнаго ис. точника, орошеніе, которое ихъ измёняло. преобразовывало и располагало въ лучшему. Съ теченіемъ времени все это исчезло, какъ исчезли и всё другіе добрые обычая, которые точно погрузились на дно морское. Этого рода опустошение отсюда простерлось и на другия церкви. И вотъ души всего христіанскаго міра блуждають точно по какой-нибудь непроходимой и безводной пустынь. Вмёстё съ темъ, какъ угасъ животворный лучъ слова и ученія, все слидось въ бевразличную массу: люди впали въ бевсимсленное состояніе и не стало человёка, который могъ-бы самъ ръшать, что полевно, и какими признаками отличается благочестие отъ нечестия» 185). Вижсто религіознаго просвёщенія наступиль мракь невёжества и неразумія.

Отчего-же такая неудача постигла и зилотовъ и политивовъ? Пространный и убѣдительный отвѣтъ даетъ изложенная нами исторія Константинополчскихъ патріарховъ изучаемыхъ вѣковъ. А краткій отвѣтъ можетъ быть формулированъ такъ: каждая изъ прежде упомянутыхъ партій, находясь у кормила правленія, слишкомъ усердно истребляла слѣды и плоды дѣятельности другой, оттого и получился тоть печальный ревультатъ, о которомъ у насъ идетъ рѣчь.

<sup>135</sup>) Григоры, вн. VI, гл. V, стр. 177-178.

- 498 -

Познакомившись съ умственнымъ, нравственнымъ и церковно - общественнымъ положеніемъ Византійскихъ патріарховъ и отчасти подвёдомственнаго имъ прочаго духовенства, считаемъ не лишнимъ для полноты этого очерка сдёлать замёчанія о матеріальномъ состояніи, какъ патріарховъ Константинопольскихъ, такъ и прочихъ лицъ духовнаго сана въ томъ же патріархатě. Замёчанія наши, къ сожалёнію, должны быть нёсколько отрывочны, что зависить отъ качества и количества матеріаловъ по вопросу, находящихся въ нашемъ распоряженія.

Можно утверждать, что матеріальное положеніе Константинопольскихъ патріарховъ, начиная съ послёднихъ годовъ XI вёка и до завоеванія столицы Греческаго царства Латинянами (въ нач. XIII в.), было вполнѣ удовлетворительно. Правда, собственно епархія патріарха Константинопольскаго была очень невелика. Какъ и прежде, она ограничивалась самымъ Константинополемъ съ его предмёстьями. Поэтому доходы патріарха, еслибы они получались отъ одного Константинополя, едва-ли были-бы значительны. Но патріархъ пользовался правами такъ называемой ставропигія, вслёдствіе чего матеріальное положение его достигало вначительнаго процвётания. Въ общемъ право ставропигіи состояло въ томъ, что при основании какого-либо монастыря, церкви или молитвеннаго дома въ эпархіи какого-либо митрополита или епископа, патріархъ, чрезъ водруженіе отъ своего имени креста, отчислялъ извѣстный монастырь, приходскій храмъ или молитвенный домъ въ своему вѣдѣнію, такъ что вслѣдствіе такого отчисленія мо-

.

настырь, церковь, часовня выходиле изъ подъ вълёнія мёстной епископской или митрополической власти. Послёдствіемъ этого отчисленія, между прочимъ, было и то, что сборъ доходовъ, какъ съ самыхъ монастырей и церввей, такъ и сосъднихъ съ ними селеній, поступаль въ казну патріарха. Нужно еще замѣтить, что въ то время какъ прочіе Греческіе патріархи пользовались правомъ давать ставропигін только въ предёлахъ своихъ патріаршихъ округовъ, Константинопольскій ісрархъ могъ раздавать ставропигіи и подчинять своей власти монастыри, церкви и молитвенные дома и вив своего округа по всему Востову <sup>1</sup>). Есть основание полагать, что въ XII въкъ патріархъ Константинопольскій владёлъ весьма многими ставропигіями, и что онѣ приносная ему значительные доходы. Во времена Өеодора Вальсамона, т. е. въ концв XII въка, встрвчалось много митрополитовъ и архіереевъ «негодующихъ на патріаршія ставропигіи и утверждающихъ, что онѣ посылаются въ ихъ предёлы въ противность правиламъ». Оппоненты въ своемъ противодъйствіи распространению ставропигий опирались на то, что лица, воторымъ ввърено управление ставропигиями, обращаются съ мъстными архіереями надменно, «не удостонвають ихъ и слова» <sup>9</sup>). Но, конечно, не этотъ одинъ мотивъ заправлялъ оппозиціей: архіереямъ было не выгодно чрезъ ставропигія лишаться своихъ доходовъ. Это видно изъ того, что у нъвоторыхъ архіереевъ возникали препирательства съ патріархомъ прямо азъ-за доходовъ, соединенныхъ съ ставропи-

<sup>1)</sup> Проф. Т. В. Барсова. Константинопольский шатріархъ, стр. 199—202. (Петерб. 1878).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Правила съ толкованіями. Вальсамона толков. на 31 прав. Апостольск., стр. 56—57.

гіями <sup>3</sup>). Архіерен, «негодующіе на патріартія ставропигіи», во времена Вальсамона домогались отъ императоровъ и патріарховъ Византійскихъ «отмѣны ставропигій». Но просители, конечно, удовлетворены не были. Вальсамонъ, по этому поводу, пишетъ: «со стороны святѣйшей великой церкви прямо отражено было нападение митрополитовъ и епископовъ указаніемъ на долговременный церковный, неписанный обычай» <sup>6</sup>).

Если матеріальное положеніе патріарха Константинопольскаго въ XII въкъ было обезпеченнымъ, то нельзя того-же сказать о митрополитахъ и епископахъ и прочемъ духовенствѣ этого-же вѣка. Вотъ, напримвръ, что говорится въ письме Ософиланта Болгарскаго въ патріарху Николаю Грамматику, по поводу твхъ притеснений, какія приходилось переносить епископамъ и прочему духовенству отъ сборщиковъ податей. Сборщиками податей «все разыскивается и взвѣшивается, такъ что бевуміе доходить до измѣренія плоти и костей» — говорить образно писатель. «Они (сборщики податей) полагають, что епископъ не испытываетъ голода, что у него все раждается изъ земли безъ посъва и обработки; что ръки у него влекутъ на днё своемъ самородное золото; что собави рождають ему коней и лошаковъ и что у служителей всегда все ново». Быть можеть, не безъ преувеличения авторъ письма говорить: «клириковъ лишають послёлней олежам и оставляють нагими». На основания писемъ Өеофилакта, справедливо можно заключать, что духовенство въ концѣ XI и началѣ XII в. обязано было платить подать съ своихъ вемельныхъ участвовъ и что оно не было свободно

- <sup>3</sup>) Барсова ibid. стр. 202 прим.
- 4) Вальсамона, ibidem.

оть другихъ многочисленныхъ и разнообразныхъ казенныхъ поборовъ. Духовенство вмёстё съ прочимъ населениемъ было отдано въ жертву многочисленной своекорыстной, жалной толпы сборщиковъ податей и дозорщивовъ. Өеофиланть просять патріарха войти съ ходатайствомъ къ императору Алексвю Комнину о избавления духовенства и народа отъ несправедлявостей сборщиковъ податей и привязчивости дозорщиковъ<sup>5</sup>). Сколько знаемъ, въ царствование Алексвя Комнина не произошло никакихъ перембиъ выгодныхъ для духовенства въ указанномъ отношении. Существенныя облегченія для духовенства, имфвшаго двло, съ земельнымъ владвніемъ. совершились лишь въ царствованіе Мануила Комнина, въ средни XII въка. Этотъ императоръ издалъ нъсколько законовъ, воторые давали духовенству различныя привиллегін по части владенія земельными участками и которыми весьма рышительно ограничена привязчивость всявихъ дозорщиковъ къ духовенству по тому-же поводу <sup>6</sup>). О матеріальной необезпеченности духовенства въ вонпъ XI и началъ XII въка весьма ясно свидътельствуеть, кроив вышеприведеннаго письма Өеофилакта, одна новелла императора Алексвя Комнина. Въ новеллъ этого императора (выданной въ 1093 или 1108 году) указывается слёдующій замёчательный факть: нѣкоторые игумены монастырей и другія монашествующія лица-вкономы и даже простые монахи, а также клирики Софійскаго храма, вообще всё духовныя лица, получавшія средства въ жизни

- <sup>5</sup>) Васильевскаго. Матеріалы для исторіи Византійскаго государства. Жур. Мин. Нар. Просв., т. 202, стр. 430—431, Здёсь-же пом'ящено и вышецитированное письмо Өеофилакта Болгарскаго.
- 6) Новеллы Манунла были изложены нами выше. (См. стр. 254-256).

оть должностей или вакихъ-либо служений, не охотно принимали архіерейскій санъ и архіерейское служеніе вдали оть Константинополя. Указанныхъ кандидатовъ въ архіерен устрашала бѣдность, которую ных пришлось-бы переносить съ возведениемъ въ архіерен къ недостаточнымъ по матеріальному положенію церквамъ. Чтобы сколько нибудь улучшить положение архиереевъ въ бъдныхъ спархияхъ, подъ которыми вдёсь равумёются епархів, попавшія во власть мосульманъ и крестоносцевъ, императоръ Алексей постановилъ слёдующее опредёленіе: «пусть никто изъ нихъ (изъ числа вышеисчисленныхъ кандидатовъ въ епископы) не отказывается подъять иго архіерейства; ибо всё они съ этихъ поръ будутъ пользоваться (и по поставление въ архіереи) принадлежащеми имъ игуменствами, экономіями и другими служеніями и должностами (конечно, номинально), и принявъ совершительный чинъ (епископство), должны владёть получаемыми и оть прежнихъ должностей доходами, докодё не подучать облегченія въ ихъ тяжкой долё и не достигнуть благополучія во ввёренныхъ имъ по избранію церквахъ» 7). Какъ извъстно, часть Византійской имперія въ XI и дальнытшіе выка постоянно оставалась во владёнія мосульманъ, пока и вся имперія не сдёлалась достояніемъ Турокъ, поэтому надежды императора на улучшеніе положенія архіереевъ въ мосульманскихъ епархіяхъ были простой мечтой. — Тому-же императору Алевствю принадлежить новелла, изданная въ 1086 году и представляющая собою повторение одной новеллы императора Исаака Комнина. Въ этой новеллъ указаны нормы тёхъ сборовъ, какіе должны полу-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Правила съ толкованіями.—Толков. Вальсамона на 37-е прав. Трульскаго собора (стр. 569—570).

чать епископы съ своихъ пасомыхъ для личнаго ихъ продовольствія; а также заключалось урегулированіе платы, взимаемой архіереями съ лицъ посвящаемыхъ во священники <sup>8</sup>).—О матеріальномъ положеніи священниковъ и прочаго клира въ ХІІ вѣкѣ, мы мало знаемъ. Съ увѣренностію можно полагать, что оно было не блестяще. Объ этомъ можно думать на томъ основаніи, что клирики этого времени слишкомъ неразборчиво хватались за всякія занятія, могущія улучшить ихъ благосостояніе. Они открывали какія-то «мироваренныя заведенія» и содержали «бани»—такого рода занятія, которыя одинъ патріархъ ХІІ вѣка относитъ къ числу занятій «безчестныхъ и постыдныхъ» <sup>9</sup>).

Вообще твердыхъ выводовъ относительно степени обезпеченности греческаго духовенства въ Константинопольскомъ патріархать въ вонць XI и XII въковъ--сдѣлать нельзя. Можно только сказать, что до Мануила Комнина оно было очень не завидно, а со времени этого царствованія нісколько улучшилось или, по врайней мёрё, должно было улучшиться. Еще скуднье наши свъдънія о матеріальномъ положени того-же духовенства отъ начала XIII-го въва до шестидесятыхъ годовъ того-же столётія. Разумёемъ эпоху латинскаго владычества въ Константинополь. А priori можемъ утверждать, что въ это время положение патріарха Константинопольскаго, проживавшаго въ Никев, по части матеріальной обезпеченности было незавиднымъ. Въроятно, тоже латинское владычество въ Константинополѣ отражалось

<sup>8)</sup> См. выше: «отношение государственной власти къ церквн», стр. 229. Слич. А. Лебедева. «Очерки истории Византийско-восточной церкви» въ IX, X, XI в. стр. 155.

<sup>•)</sup> Правила съ Толкованіями. Толков. Вальсамона на 23 пров. Кареагенскаго собора, стр. 1327.

неблагопріятно и на матеріальномъ положенія прочихъ архіереевъ Константинопольскаго патріархата. Изъ разсматриваемой эпохи ясное указание на матеріальное состояніе архіереевъ встрвуаемъ --- лишь одно. Воть оно. Историкъ Пахимеръ, говоря о послёдненъ Константинопольскомъ патріархв. проживавшемъ въ Никев, двлаетъ такое замвчание о немъ: «Никифоръ, бывшій митрополить Ефесскій, избранный, конечно, соборомъ, однаво-же больше по желанію царя, прибылъ въ Никею (на патріаршество) со множествомъ собраннаго въ Ефесъ золота» 10). Полагать нужно, что богатство Никифора, человѣка не высокихъ нравственныхъ качествъ, пріобрётено имъ незаконными путями, и вообще этотъ примъръ богатаго архіерея и патріарха — едва-ли не представляль собой исключение въ изучаемое время. Что какъ Никифоръ, такъ и другіе архіерен этого времени, если обогащались, то обогащались незаконными путями, въ такому заключению отчасти уполномочиваеть насъ свидетельство Григорія Кипрскаго, патріарха послёдней четверти XIII въка. Описывая жизнь св. Евоимія Малитскаго, Григорій влагаеть въ уста этого святителя межау прочимъ такія слова: «знаю и вёрно знаю. но лучше-бы не знать, что послѣ меня (Евенмій жилъ въ XI в.) станутъ продажнымъ образомъ давать хиротонію, будуть предоставлять честибишій савь не достойнымъ получить его, а могущимъ предложить больше серебра, не добродътель будуть ценить, обращать внимание не на образъ жизни, а на золото и численность его, себя будуть пасти, по выраженію Писанія, а не овецъ»<sup>11</sup>). Думаемъ, едва-ли па-

<sup>10)</sup> Пахимера, вн. II, гл. 17, стр. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Похвальное слово св. Евенмію еписк. Мадитскому въ греческомъ текстъ и русскомъ переводъ издано архим. Арсеніемъ. Чтен. въ Общ. Люб. Дух. Просв. 1889. Приложепіе, сгр. 54.

тріархъ Григорій сталъ-бы цитировать приведенныя слова Евения, если бы они не оправлывались печальный опытомъ. Нужно при этомъ помнить, что Григорій пережиль эпоху Никифора и зналь положеніе діль въ Ефесі. Если наша догадка о незаконныхъ путяхъ, вакими Никифоръ сумблъ накопить много денегъ во время бытностя митрополитомъ во Ефесь, не лишена въроятности, то самый этоть факть --- обогащенія при помощи симоніи --- ясно даеть разумёть, что обычные способы матеріальнаго пріобрётенія въ изучаемое время были скудны. На скудость матеріальныхъ средствъ, какими располагали епископы во время пребыванія греческой столицы въ Никев, по нашему мивнію, хорошо указываеть та падвость на деньги, какую обнаружили епископы все того же времени при одномъ очень знаменательномъ случав. Миханлу Палеологу, не имвышему никакихъ правъ на корону, захотёлось во что-бы то ни стало проложить себя торную дорогу въ престолу; для этой пыл онъ сталъ подольщаться къ однимъ, старался ублаготворить другихъ. Средство это имёло очень значительный успёхъ и въ отношении къ сонму епископовъ. Историкъ повъствуетъ следующее: «Миханлъ Палеологъ отнесъ содержание патріарха и особенно архіереевъ на счеть кавны» 19); причемъ «Палеологъ-продолжаеть историкъ -- самъ бралъ и выдавалъ (архіереямъ) все нужное, вивняя себв въ честь давать больше надлежащаго, и поступаль такимъ образомъ съ лукавою цёлію ослёпить глаза духовенства и пріобрёсть его расположеніе. Выдавая

33

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Едвали это необходимо было дёлать (какъ предполагаеть историкъ), ябо никакіе архіерен въ Византійскомъ государствё жалованья не получали, за исключеніемъ можетъ быть какихъ нибудь крохъ, именовавшихся «ругою» и выдававшихся, конечно, неисправно.

ниъ подарки, онъ ежеминутно (?) располагалъ ихъ къ себё со всею силою. Въ самомъ дѣлѣ, между ними не было никого, кто не превозносилъ-бы его похвалами» <sup>13</sup>). Само собой понятно, Палеологъ могъ «ослѣплять глаза духовенства» и вызывать у него всяческія «похвалы» только въ томъ случаѣ, если архіереи были бѣдны и значительныя деньги имъ были въ диковинку. Состоятельный человѣкъ, какъ извѣстно, не только не прельстится подачкой, но даже отринетъ ее.

Положеніе патріарховъ Константинопольскихъ и другихъ епископовъ этого патріархата въ матеріальномъ отношеніи—въ остальной періодъ существованія Византійской имперіи было не одинаково. Оно было благопріятиве до двалцатыхъ головъ XIV ввиа, а съ этого времени замётно и сильно ухудшается. Матеріальный вризисъ луховенства совпадаеть съ быстро увеличивающеюся скудостію самого государства.

Говорямъ: матеріальное положеніе духовенства было поставлено въ лучшія условія до двадцатыхъ годовъ XIV вѣка, т. е. въ царствованіе Миханла Палеолога и въ большую часть пятидесятилѣтняго правленія Ан цроника Старшаго. Объ этомъ удостовѣряють насъ въ извѣстной степени слѣдующіе факты. Императоръ Михаилъ, разгнѣвавшись на патріарха Іоанна Векка, пожелалъ чѣмъ нибуль досадить ему и не нашелъ другаго средства выполнить это свое намѣреніе, кромѣ изданія новеллы, лишающей патріархію Константинопольскую права ставропигіи. Очевидно, императоръ отмѣной права ставропигіи имѣлъ въ виду пошатнуть матеріальное благосостояніе патріарха. Какъ мы знаемъ, право ставропигіи не ограничивалось правомъ власти и вдіянія, но тѣсно связано было съ вопро-

18) Пахимера. О Миханив, вн. І, гл. 26, стр. 65-66.

сомъ о количествъ доходовъ, шедшихъ въ казну вонстантинопольскаго архипастыря. Что действительно намъреніе императора состояло въ томъ, чтобы повредить матеріальному положенію патріарха, это видно изъ мотива, которымъ царь оправдывалъ свое распоряжение о ставропигияхъ: а мотивомъ было мнимое желание императора охранить «цервовныя имущества оть разграбленія» со стороны константинопольскаго патріарха<sup>14</sup>). Новелла Михаила скоро однавоже потеряла силу, если она дъйствительно имбла когдалибо таковую. Другимъ фактомъ, свидътельствующимъ о матеріальномъ благосостоянія патріарховъ константинопольскихъ данной эпохи служитъ исторія патріаршествованія Іоанна Гликиса. Григора, описывая это патріаршествованіе, восхваляеть Іоанна Гликиса за безкорыстіе и замѣчаеть: «съ патріаршаго престола (когда Гликисъ покинулъ канедру) онъ принесъ съ собою не много денегъ, потому что не былъ корыстолюбивъ, какъ большая часть другихъ патріарховъ» 18). Значить, если Іоаннь Гликись, оставляя константинопольскую архинастырскую каоедру, имблъ мало денегъ, то это случайность. Другой патріархъ на его мъстъ накопилъ бы много денегъ: подобное явление не было бы чёмъ-нибудь необычайнымъ. — Въ разсматриваемое время сами цари приходили на помощь высшимъ ісрархамъ, щедро одаряя ихъ деньгами. Такъ, Миханлъ Полеологъ заботился о томъ, чтобы обезпечить матеріальное положеніе отставнаго патріарха Германа III, Пахимеръ пишетъ: «царь заботился о назначения Герману достаточныхъ средствъ содержанія и об'вщаль многое» 16). Тоть же императорь,

33•

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Пахимера, вн. VI, гл. 10, стр. 415-417.

<sup>15)</sup> Григоры, вн. VIII, гл. 2, стр. 280.

<sup>16)</sup> Пахимера, вн. IV, гл. 21, стр. 277.

по словамъ этого же историка, «пригласилъ Цинаку, архіепископа Иранлійскаго, служить литургію въ дворцовомъ храмѣ и тотъ служилъ ее за большую награду»<sup>17</sup>).

- Но относительное благосостояние Византийскаго духовенства быстро начинаетъ клониться къ упадку. начиная съ двадцатыхъ годовъ XIV вѣка. И это происходить почти внезапно. Такой упадокъ матеріальблагосостоянія духовенства стоить въ тесной наго связи съ оскудениемъ государственной казны. Уже къ конпу парствованія Андроника Старшаго финансы им перія пришля въ большой безпорядовъ. Послѣ оня, кажется, ни разу не поправлялись. Описывая царствование Іоанна Кантакузина, историкъ Григора остроумно замёчаеть относительно государственной казны этого времени: «Кантакузинъ совершенно опустошилъ госудерственныя сокровищницы, такъ что въ нихъ ничего не осталось, кромъ воздуха, прака, да еще развѣ, пожалуй, Епикуровыхъ атомовъ» 18). Стало весьма сильно бёднёть государство, оскудёвала и церковь. Патріархи Константинопольскіе для улучшенія матеріальнаго положенія столичной церкви начинають прибъгать въ мърамъ совершенно экстреннымъ. Очевидно, патріарху перестали доставлять доходъ и ставропигіи, воторыхъ у него все же оставалось немало и въ XIV-мъ вѣкѣ 19). Къ какимъ исключительнымъ мёрамъ стали прибёгать патріархи для поправленія финансовой части патріархів. это видно изъ синодскаго опредбления, постановленнаго въ правление столичною церковію Исаін, послёдняго архипастыря Константинопольскаго временъ Андро-

- 17) Ibidem, rs. 23, crp. 281.
- 18) Gregorae. Hist, Byzant. lib. XV, cap. 11, p. 790.
- 19) Барсова. Константинопольскій патріархъ, стр. 205.

÷.

ника Старшаго. Передадимъ главныя черты этого опредбленія. Акть начитается указаніемъ на то, какъ еще недавно Константинопольская церковь пользовалась матеріальнымъ благополучіемъ и могла легво оказывать помощь другимъ перквамъ --- скуднымъ и билствующимъ, но что все это уже миновало. Церковь столичная --- слышатся затёмъ жалобы --- тецерь не только не можеть воспособлять другимъ, но что она не въ силахъ оказывать помощи и членамъ собственнаго клира. Въ виду стёснительныхъ обстоятельствъ, свнодъ находить себя вынужденнымъ боле достасочныя архіепископів и митрополіи Константинопольскаго патріархата обложить ежегодною данью въ пользу патріархін. Воть списокъ митрополій съ указаніемъ числа волотыхъ монетъ (иперпировъ 20), какое должны были онф вносить въ патріаршую Константинопольскую казну: Ираклійская. Кизическая. Өессалоникійская обязаны были вносить по 200 иперпировъ, Адріанопольская, Веррійская по 100, Монемвасійская 800 (почему то особенно много), Филиппопольская 150, Трайянопольская 70, Серрская 150, Филиппійская 100, Митиленская и Дидимотихская по 100, Палеопатрская 40, Лакедемонская 60, Меленикская 36, Эносская 100, Мадитская 36, Митимнійская 50, Вризійская тоже, Російская 36; затьмь следують архіепископія: Визійская 100, Маронійская 36, Приконисская 72, Гареллійская, Деркосская, Аркадіупольская по 24. Лимносская 50. Лопадійская 24, Кинсельская 16, Ксантійская 36, Милійская 50, Драмская 24, Ганская 50. Всего-3348 иперпировъ. Мы привели эти цыфры, полагая, что онв служать свидвтельствомъ относительной достаточности той или другой митрополіи

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Иперпиръ равняется 3 р. 85 к. на волото. См. Греческая и Римская метрологія, стр. 29, Москва 1873.

и архіепископіи. Многія митрополів и архіепископів Константинопольскаго патріархата пропущены въ этомъ спискв; знавъ, что онв и сами были бълны и не могли оказывать требуемой помощи. Заканчивая свое опредыленіе, соборъ заявляетъ, что какъ скоро дъла патріархія цоправятся и она будеть въ состояния жить собственными средствами, не прибёгая къ посторонней помощи, тогда перечисленныя митрополіи и архіспископіи опять будуть тратить деньги на самихъ себя и будуть освобождены отъ взносовъ въ пользу Константивопольской цереви <sup>21</sup>). Такимъ образомъ, уже въ началѣ XIV-го въка Константинопольская патріархія поставлена была обстоятельствами въ нищенское состояние и принуждена была жить подаяніями, вносимыми -- едва ли точно-въ ен казну. На упадокъ матеріальнаго благосостоянія Константинопольскаго патріарха не имѣла ли вліянія, между прочимъ, и новелла Андроника Старшаго, выданная въ 1294 году, которою, запрешалось брать что-либо за хиротонію, несмотря на то, что обычай и свётское законодательство давно санкціонировали значительную плату въ польву патріарха и другихъ архіереевъ за рукоположеніе. Со-блюдать эту новеллу <sup>98</sup>) давали об'вщаніе многіе ивъ посл'ядующихъ патріарховъ при самомъ посвященіи <sup>98</sup>); но мы всетаки сомнёваемся, чтобы требованія, выраженныя этой новеллою соблюдались: это шло въ разръзъ съ установившейся практикой. Общій упадовъ благосостоянія имперія и сокращеніе ся разм'вровъ безъ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Miklosich et Müller. Acta patriarch. Constantin. tom. I, p. 126-128.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Содержаніе этой повеллы передано было раньше въ трактатѣ: «отношеніе государственной власти къ церкви» (см. стр. 282).

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Примѣры въ подобномъ родѣ были указаны въ очеркѣ псторіи Византійскихъ патріарховъ XIV вѣка.

сомнёнія имёли нанбольшее вліяніе на об'ёднёніе патріархін. — Въ еще худшемъ положеніи находились митроподін и епископіи Византійскаго патріархата въ разсматриваемое время. «Акты Константинопольскаго патріархата» рисують намъ матеріальное положеніе этихъ митрополій и епископій въ самыхъ плачевныхъ чертахъ. Многія митрополіи изъ богатыхъ превратились въ бёдныя или даже совсёмъ закрылись; тоже было и со многими епископіями. Говоримъ о такихъ эпархіяхь, которыя оставались или во владеніи Латинянъ или перешли во власть Турокъ. Бёдствуюшамъ митрополитамъ и епископамъ являлся на помощь Константинопольскій синодь; онъ дёлалъ слёдующее: соединяль двё и болёе эпархіи сосёднихь въ одну и поручалъ ихъ въдънію одного лица, одному архіерею 94). Происходило значить тоже, что можно встрѣчать и въ практикѣ Русской церкви, гдѣ для большаго обезпеченія священниковъ соединяются иногда два сосёднихъ прихода въ одинъ. Случалось въ то время и такъ: назначенный въ Константинополѣ епископъ, отправившись въ свою эпархію, совсѣмъ не находиль ни въ городъ, куда онъ назначенъ, ни въ округѣ города — христіанъ. Епископу приходилось, нося этоть высокій сань, жить безь пристанища и скитаться, гдё попало. Такъ случалось съ епископами, назначенными въ города, которые находились во власти Туровъ. Одному изъ такихъ епископовъ патріархъ Константинопольскій даеть изъ состраданія въ управление свой ставроцигиальный монастырь 25).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Перечисленіе случаевъ соединенія итсколькихъ эпархій въ одну съ указанною цтлію— сдѣлано на основанія «Актовъ Конст. патріархата» въ статьт профессора С. А. Терновскаго: «Очеркъ изъ исторіи Констант. церкви въ XIV вѣкѣ». Труды Кіев. Дух. Акад. 1872, іюль. (См. также отдѣльную брошуру подъ тѣмъ же ваглавіемъ, стр. 31-33.

<sup>25)</sup> Miklosich. Acta patriarch. Constantin. I; 329-330.

Чахъ блаже подходеть время въ заключению XIV-го за тать натеріальное положеніе патріарха Конставтинопольскаго, -- не говоря уже о епискотать, - становится хуже и хуже! Въ одной синотальной грамоть, написанной оть имени патріарха Нила (въ 1381 г.) и подписанной его рукою, говорится: «ни одна (?) изъ митрополій не претерийваеть такой бёдности, въ какую впала великая церковь» \*\*). Нёсколько позднёе патріархъ Матеей, около 1400-го года говорилъ отъ лица синода Константи. нопольскаго: «мы бёдны и нищи, и живемъ мы и клиръ нашъ милостынею христіанъ» <sup>27</sup>). Нечего говорять о томъ, какъ бедственно было въ то же изучаемое нами время положение простыхъ сващенниковъ. Въ «Актахъ Константинопольскаго патріархата» разсказывается, напримерь, такой факть. Одинь священникъ обвинялся въ святотатствв. Будучи призванъ на судъ патріарха, обвиняемый заявняъ, что совершенное имъ преступление проивошло вслёдствие тяжкихъ житейскихъ объстоятельствъ; онъ говорилъ, что въ теченіе трехъ дней самъ онъ, жена и двти оставались безъ пищи, и вотъ онъ взялъ изъ храма драгоцённый окладъ (феруесов) съ иконы Богородицы, продалъ его в, на вырученныя деньги, купилъ пищи себѣ и приснымъ <sup>88</sup>).—Не станемъ говорить о положенім духовенства въ Византійской имперіи въ ХУ въкв, частію по недостаточности свъдвній объ этопъ времени, частію-же потому, что не было причинъ, которыя могли бы измёнить къ лучшему, указанное нами, бъдственное матеріальное положеніе Византійэкой іерархіи. Оно могло быть только хуже. На

<sup>96</sup>) Ibidem, tom. II, p. 35.

<sup>27</sup>) Ibidem, II, 484.

<sup>28</sup>) Miklosich. Acta, tom. I, p. 475. Акть относится къ 1365 г. Флорентійскомъ соборѣ представители православія духовнаго чина больше всего вынуждены были дать свое согласіе на унію полнымъ отсутствіемъ денегъ, въ которыхъ чувствовалась нужда для самаго скромнаго существованія. У одного греческаго архіерея того времени ничего не имѣлось, кромѣ трехъ старыхъ одеждъ. Знаменитый ученый Виссаріонъ, митропелитъ Никейскій, въ теченіе цѣлыхъ двухъ десятвовъ лѣтъ давалъ уроки юношеству на родинѣ, — но могъ всего на всего пріобрѣсти лишь сорокъ золотыхъ флориновъ<sup>39</sup>). Дальше этого простираться бѣдность духовенства, кажется, ужъ и не могла.

По обоврѣнія Константинопольскаго патріархата въ различныхъ отношенияхъ, намъ слёдуетъ сооб. шить свёдёнія о положенія церковныхъ дёль въ другихъ восточныхъ патріархатахъ (отъ конца XI до полов. ХУ въка)-Александрійскомъ, Антіохійскомъ в Іерусалинсконъ. Къ сожалёнію, наши свёдёнія по исторіи этихъ патріархатовъ указаннаго времени очень незначительны. Приходится по необходимости ограничиться вийсто описанія исторіи трехъ прочихъ Восточныхъ патріархатовъ лишь враткими замѣчаніями о нихъ. Несчастія и б'ёды- воть единственный удёль этихъ патріархатовъ. Вибшияя исторія ихъ представляетъ сворбный листь притеснений то оть магометанъ, то Латинянъ-врестоносцевъ. Новаго, такого, что заслуживало-бы особеннаго вниманія въ этомъ отношение очень мало. Бедствія подобнаго рода Восточные патріархаты терпівли уже давно какъ отъ

<sup>29</sup>) Ducae. Historia Byzantina, cap. 31 (Migne, tom. 157, p. 1013). Гиббона. Исторія. Т. VII, стр. 254. (Изъ Сироиула). Арабовъ, такъ и Турокъ<sup>1</sup>). Не поставляя себъ задачей изображать внёшнее состояніе этихъ патріархатовъ, койдемъ въ нёкоторое разсмотрёніе внутренняго ихъ состоянія.

Начнемъ съ патріархата Александрійскаго. Александрійскій патріархать не находился во власти Латинянъ - врестоносцевъ, какъ это было съ другими патріархатами. Такъ какъ крестоносцы не принесли и не могли приносить пользы для тёхъ патріархатовъ, которые были ими захвачены (разумбемъ: Антіохійское и Іерусалимское патріаршества), то неусивхи крестоносцевъ въ Египтв, кажется, нужно считать благопріятнымъ историческимъ обстоятельствомъ въ жизни Александрійскаго патріархата. Хотя крестоносцы не утверждались въ Египтв такъ прочно, какъ это было въ Антіохіи, Іерусалимѣ и Константинополів, тівмъ не меніве въ продолженіе нівкотораго времени папы назначали датинскихъ номинальныхъ натріарховъ для Александрія, но это было, конечно, пустою затвей со стороны церковнаго запада <sup>9</sup>). Крестоносное нашествіе на Востовъ не имбло вліянія на внутреннее положение Александрийскаго патриархата; но это подожение и безъ этого обстоятельства было очень жалкимъ. Въ Александрійскомъ патріархать было больше Яковитовъ (монофизитовъ), чѣмъ пра-

<sup>2</sup>) Wiltsch. Handbuch der kirchlich. Geographie und Statistik. Band. II, s. 305.

5

<sup>1)</sup> Для овнакомленія со вибшнимъ положеніемъ патріархатовъ можно рекомендовать слѣдующія сочиненія: Le-Quien: Oriens christianus. tom. II—III; Матвбевскаго: очеркъ исторіи Александрійской церкви (Христ. Чтеніе, 1856, т. І, стр. 358—391); Чельцова проф.: Вибшнее состояніе Греческой церкви отъ 1054 до 1204 года (Христ. Чт. 1857, т. II); Преосвящ. Порфирія: Востокъ христіанскій (сински антіохійскихъ патріарховъ) Кіевъ 1874—5. Досивея: Исторія Іерусалимскихъ патріарховъ (на греческомъ языкѣ) и проч.

вославныхъ. Можно утверждать, что исторія Явовитскихъ патріарховъ и вообще монофизитской іерархия въ Египте является болёе жизненною и цвѣтущею, чѣмъ іерархія православной здѣсь. He случайность, конечно, что разсказы о монофизитской партія въ Александрія, въ теченіе изучаемаго нами времени. записаны въ источникахъ горазио полнёе и съ большею рачительностію, чёмъ разсказы о православной церкви <sup>3</sup>). Яковиты вли монофизиты сдёлались и остаются главными хозяевами патріархата Александрійскаго. Наприм., изв'єстія о яковитскихъ патріархахъ въ Египте очень разнообразны и не лишены интереса, тогда какъ по отношению въ православнымъ патріархамъ Александрійскимъ историнъ затрудняется возстановить даже порядокъ преемства Александрійскихъ іерарховъ. На сторонѣ яковитской іерархін видимъ людей образованныхъ, писателей, церковныхъ законоввдовъ; почти ничего такого не замѣтно въ средѣ православной іерархін въ Египть. Вирочемъ, поставляя себъ задачею сообщить хоть нъкоторыя свъдънія лишь о состояніи православной церкви въ Египтъ, мы оставимъ безъ разсмотръвія положеніе монофизитской партіи здёсь.

Число православныхъ христіанъ съ милліоновъ, сколько ихъ было здёсь въ цвётущее положеніе Александрійской церкви, упало въ изучаемое нами время до одной сотни тысячъ. О числё православныхъ христіанъ въ XIII вёкё дёлаются заключенія на основаніи письма патріарха Александрійскаго Николая къ папѣ Гонорію III (въ 1223 г.). Первый, между прочимъ, извёщалъ папу, что каждый православный христіанинъ съ четырнадцатилётняго возраста обязывается платить подать иновёрному правительству по

<sup>3)</sup> Какъ можно это видъть и изъ Le-Quien'я, tom. II,

одному золотому византину (золотая монета) и четырнадцати караббовъ (мелкая монета); затёмъ корреспонденть прибавляеть, что православныхъ • христіанъ въ Егните столько, что султанъ имееть отъ нихъ ежегоднаго дохода сто тысячъ византиновъ 4). Такъ какъ православные христіане съ 14-лётняго возраста въ это время платили въ казну 100,000 золотыхъ, причемъ съ каждаго христіанина взималось по одному золотому слишкомъ, то очевидно что верослыхъ христіанъ въ Египтѣ въ началѣ XIII-го въка было около 90,000 тысячъ, а съ присоединеніемъ дётей до четырнадцатилётняго возраста все православное народонаселение Александрийскаго патріархата едва-ли превышало цифру ста тысячь. Изъ того-же письма Николая къ Гонорію видно, что при одномъ случав, незадолго до времени этого патріарха Александрійскаго, магометанскимъ правительствомъ разрушено было 115-ть церквей православныхъ 1), ---возможно, что здёсь обозначены всё церкви христіанъ православныхъ. И значить, и православныхъ людей и церквей было немного въ изучаеможъ патріархать уже въ XIII-мъ въкв. Въроятно, впослёдствін, численность православнаго населенія еще больше упала въ Египть.

Сообщимъ нѣкоторыя свѣдѣнія о нѣкоторыхъ патріархахъ Алевсандрійскихъ. О патріархѣ Кириллѣ (XI или XII вѣка) сохранилось интересное взвѣстіе, что онъ былъ знатокомъ медицины и писалъ въ этомъ родѣ сочиненія, пользуясь Галеномъ, Ямвлихомъ, Маневономъ <sup>6</sup>). — Изъ XII вѣка заслуживаетъ упоминанія патріархъ Маркъ. О немъ извѣстно, что

- <sup>5</sup>) lbidem, p. 491.
- •) Ibidem, tom. II, p. 484.



<sup>4)</sup> Письмо это можно находить у Le-Quien'я, tom. II, p. 490-491.

онъ управлялъ Александрійскою церковію во времена императора Исаака Ангела и Константинопольскаго патріарха Георгія Ксифилина, т. е. въ концъ XII-го вёка. Маркъ извёстенъ тёмъ, что, встрётивъ въ Александрійской церкви много особенностей, онъ обратился за разрешениемъ своихъ сомнений въ Константинополь въ знаменитому тогдашнему канонисту Өеодору Вальсамону (изъ этого факта можно заключать, что самъ онъ не былъ природнымъ Александрійцемъ, и, по всей въроятности, назначенъ въ патріархи Алевсандрій изъ Константинополя). Өеодоръ Вальсамонъ составняъ отвёты на вопросы Марка (тё н другіе дошли до нашего времени). Первымъ вопросомъ, предложеннымъ со стороны Марка, было: «можно-ли употреблять литургін св. Іакова и св. Марка, которыя находятся въ правтикѣ патріархатовъ Алексанпрійскаго и Іерусалимскаго и совершаются здёсь въ бол9шіе праздняки? Должна-ли принимать ихъ св. церковь»? Другіе вопросы Марка касались обычая умащать святымъ муромъ твла скончавшихся епископовъ и священниковъ, вливанія «теплой» воды въ евхаристическую чашу, развыхъ отношеній къ еретикамъ, - находившимся въ Египтъ - монофизитамъ (явовитамъ) и моноселитамъ (маронитамъ). Вальсамонъ, разрѣшая недоумѣнія Марка, склоняеть его держаться обычаевъ и порядвовъ, утвердившихся въ Константинопольской церкви 7). Вопросъ о соверше-

.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) «Каноническіе вопросы Марка и отвѣты на нихъ Вальсамона». Вопр. 1. 25. 19. 15. 28. 32. Другіе вопросы Марка касались очень разнообразныхъ предметовъ, наприм.: «нужно ли принимать, встрѣчавшіеся на Востокѣ, произведенія подъ заглавіемъ: Учепія св. Апостоловъ и Видѣнія ап. Павла (2)? Повволительно ли совершить богослуженіе на языкахъ сирскомъ и ярманскомъ, или же только на греческомъ (6)? Іерей, если пострижется въ монахи, лишается ли права свя-

ніи литургій св. Марка еще разъ поднимался по слѣдующему случаю: Александрійскій патріархъ Маркъ прибылъ въ Константинополь, и, намѣреваясь служить вмѣстѣ съ столичнымъ патріархомъ и Вальсамономъ въ Софійскомъ храчѣ, хотѣлъ было служить по чину литургіи Іакова. Но разрѣшенія на совершеніе этой литургіи не послѣдовало ни со стороны патріарха Константинопольскаго, ни со стороны Вальсамона, причемъ Маркъ далъ обѣщаніе всегда совершать литургію, какъ это принято было въ Константинонолѣ<sup>8</sup>).

Больше имвемъ свёдёній объ Александрійскомъ патріархв XIII-го въка Асанасів (1270 — 1308), впрочемъ должны сознаться, что эти свъдения очень небольшой важности. Они свидетельствують, что если патріархъ Александрійскій проживаль не въ своей патріархія, а въ Константинополь (какъ это случилось съ Леанасіемъ), то ему въ личныхъ интересахъ приходилось лавировать между партіями и волей-неволей держаться стороны тёхъ, кто представлялся сильные. Разскажемъ исторію патріарха Аванасія. Асанасій сначала принадлежаль къ числу монаховъ горы Свнайской, отсюда и быль ввять въ патріархи Алевсандрійскіе; посвященіе его, повилимому, совершено было въ Константинополѣ 9). Недолго пришлось ему оставаться въ Александрія. Вероятно, вслёдствіе какихъ-либо невзгодъ, онъ прибылъ въ Константинополь, вскор' посл' изв'стной Ліонской унін (1274 г.), и пробыль здёсь весьма долго. Прибытіе

meнства (9)? н проч. Rhally et Potly. Syntagma. Tom. IV, p. 447-496.

<sup>8</sup>) Правила съ толков. — Вальсамона Толков. на 32 прав. Трульскаго собора (стр. 552).

9) Pachymeris. De Andronićo, lib. VII, cap. 8, p. 579.— Le-Quien, tom. II, p. 493.

۰,

Асанасія совпало съ критическимъ временемъ въ исторіи жизни Константинопольской церкви-происхолило водворение уни императоромъ Михандомъ Палеологомъ въ Константинопольскомъ патріархать. Аванасію нужно было или высказать себя за унію, чтобы пріобръсти баглосвлонность императора Михаила, или же стать противъ унія, и тѣмъ повредить себѣ в своимъ личнымъ интересамъ. Но патріархъ Асанасій не сдёлалъ ни того ни другого. Онъ избираеть очень удобный для себя путь, на которомъ онъ любитъ держаться и впослёдствія въ критическихъ обстоятельствахъ. Онъ двлаетъ видъ, какъ будто-бы ничего особеннаго не случилось въ перкви Константинопольской. Искусно хранить молчаніе, не высказывая себя ни за унію, ни противъ ея <sup>10</sup>). Миханлъ Палеологъ оцёнилъ скромность и молчание Аванасия; для перваго было нолевно ужъ и самое молчание патріарха Александрійскаго. Онъ вошелъ съ нимъ въ дружбу, бралъ его съ собой, когда отправлялся въ военные походы, наприм., противъ Персовъ. Онъ, при этонъ, удостоивалъ Асанасія дружескихъ бесёдъ, «ища утёшенія въ разговорахъ» съ патріархомъ <sup>11</sup>). Мало того, Миханлъ Палеологъ далъ Асанасію два монастыря, находившіеся въ Константинонольскомъ патріархать, утвердивъ ихъ за Асанасіемъ золотыми буллами (монастырь «Лавры Архистратига» и «великаго Поля»)<sup>19</sup>). Разумвется, монастыри эти должны были доставлять матеріальныя средства патріарху.

По смерти Михаила Палеолога царсвій престолъ занялъ сынъ его Андроникъ. Нужно было много ловкости и изворогливости патріарху Асанасію, чтобы

12) Pachymeris. De Andronico, lib. III, cap. 5, p. 203.

<sup>10)</sup> Пахимера. О Миханић Палеологћ, кн. VI, гл. I, стр. 397.

<sup>11)</sup> Ibidem, BH. VI, rJ. 29, crp. 464.

и при новомъ царъ проводить жизнь спокойно и благополучно. Дело въ тонъ, что Андроникъ былъ врагонъ уніи и, повидимому, долженъ былъ относяться съ нерасположениеть во всёмъ лицамъ, не показавшимъ ревности при защитъ православія, а такимъ быль в Аванасій. Но патріархь Алевсандрійскій какьто умёль поладить съ новымъ императоромъ и долгое время проживаль въ Константинополё въ полномъ благополучін. Въ начале парствованія Андроника, нёкоторыя лица изъ членовъ ісрархіи, особенно сильно ненавидёвшія Миханла Палеолога за унію. предъявнии было нъсколько требований въ Аоанасию; наприм., они потребовали отъ него, чтобы онъ отрекся отъ всего, что имбло ближайшее отношение въ этой унін. Въ противномъ случав Аеанасію угрожаемо было исключеніемъ его имени изъ церковныхъ диптиховъ. Асанасій однавожъ отвазался исполнить требуемое <sup>18</sup>). Его обывновеннымъ правиломъ было: не выражать своихъ мивній прямо и рёшительно. Такъ и на этоть разъ онъ отклонилъ вышеуказанное настойчивое предложение. Вёроятно, онъ мотивировалъ отказъ тёмъ, что какъ онъ раньше не изъявлялъ своего прямаго согласія на унію, такъ теперь ему нёть надобности отвергать той самой унія, какой онъ не принималъ. Уклончивость Асанасія и на этоть разъ сослужила ему хорошую службу. Патріархъ продолжалъ жить въ столицѣ бевъ твхъ печалей, какія обуревали явныхъ друвей и враговъ уніи. Въ дальнъйшее время Асанасій держался той-же политики: уклонался отъ всякихъдъйствій, изъ которыхъ могли-бы проистекать невыгоды для его положенія. Въ патріаршество Григорія Кипрскаго, Аванасій на одномъ соборѣ противъ Іоанна Векка

18) Pachymeris. De Andronico, lib. I, cap. 19, p. 55-56.

выражаеть свое несогласіе съ ученіемъ и взглядами этого послъдняго 14); но вогда патріархъ Григорій потребовалъ, чтобы Асанасій подписалъ опредёленіе (томось) противъ Векка, то Александрійскій архипастырь, къ явному неудовольствію Константинопольскаго патріарха, отвазался подписать это опредвленіе, подъ твиъ предлогомъ, что онъ не принадлежить въ Константинопольскому патрiapxaty 18). Разумфется, это была не больше какъ уловка, благодаря которой Аевнасій открываль для себя свободу двиствій. И Аванасій своимъ довкимъ образомъ двятельности достигь того, что ему нужно. Императорь Андроникъ почиталъ его очень разсудительнымъ мужемъ. Онъ даетъ ему различныя деликатныя порученія; такъ Асанасій является съ разными царскими поручевіями то въ патріарху Григорію Кипрскому, то въ патріарху Іоанну Созопольскому 16). Не такъ счастливо пошли дёла Асанасія при дальнёйшемъ патріархѣ Константинопольскомъ по имени тоже Асанасін. Аванасій Константинопольскій, между прочимъ, поставилъ себе пелію изгнать изъ столицы всёхъ архіереевь, которые проживали здёсь подъ видомъ какихъ либо дёлъ, но въ сущности безъ всякаго дёла и повода. Не имёя права изгнать изъ столицы Асанасія Александрійскаго, Аванасій Константинопольскій одинь изь двухь монастырей, какіе даны были сановному гостю Михаиломъ Палеологомъ, отнялъ у него, другой же монастырь подчинилъ своей власти 17); а между тёмъ эти монастыри до сихъ поръ доставляли пришельцу матеріальныя средства. Обезкура-

- 14) Pachymeris, ibid. lib. I, cap. 35, p. 97.
- 15) Ibid. lib. II, cap. 5, p. 120-121.
- 16) lbid. et lib. 1V, cap. 31-32, p. 349.
- <sup>17</sup>) Pachymeris, lib. III, cap. 5, p. 202-203.

34

живий ватріархъ Александрійскій удаляется на оствые в Родосъ. Вскорѣ впрочемъ счастіе снова возврапается къ патріарху Александрійскому, но не на раго. Асанасій Константинопольскій покидаеть кажиру в Асанасій Александрійскій, по вову Андроника, онять приходить въ столяцу. Но по некоторомъ времени Асанасій Константинопольскій снова діластся патріархомъ столицы и приходить въ столкновение съ Аоанасіемъ Алексанарійскимъ. Дёло вончается твиъ, что этотъ послёдній теряеть расположеніе и ямператора Андроника и принуждень быль возвратиться въ Александрію, на свою действительную каеедру, которую онъ столь давно покинулъ. Послъ нъвоторыхъ привлючений Аеанасій прибылъ въ Александрію 18). О послёдующей судьбе его мало извѣстно. — Асанасій Алевсандрійскій представляеть собою оригинальный типъ: долгое время онъ считался патріархомъ Александрійскимъ, но и внать не зналъ дълъ церкви Александрійской. Полагать нужно, что такого рода патріархи не р'ёдко возс'ёдали на архипастырской ваеедрь Александрін, ибо проживать въ столицѣ, въ особенности безъ всякаго дѣла, очень любили провинціальные архіерен того времени.

Въ Египтв, гат въ древности такъ процвътало монашество, можно было встръчать немало монаховъ проводившихъ подвижническую жизнь и въ описываемыя нами времена. Вотъ нъсколько свъдъній касательно этого предмета, находимыхъ въ «Путешествія Св. Саввы архіеп. Сербскаго» (1221—1237 г.). Онъ захотълъ посътить Египетскихъ монаховъ, жившихъ въ этой странъ, хотя и зналъ, что они ниже древнихъ: «все-бо старшихъ лучше новыхъ глаголютъ быти».

<sup>18</sup>) Pachymeris. De Andronico, lib. V, cap. 20, p. 409; lib.
 VII, cap. 8, p. 579; cap. 16, p. 593—595.—Le-Quien, tom.
 II, p. 493—495.

Посётиль онь Ливію, Өиваиду, Скить. Въ нёкоторыхь мёстахь монастыри оказались очень малолюдны: монастырь состояль иногда изъ двухь—трехь подвижниковь. Всёмь имъ путешественникь роздаль подаянія <sup>19</sup>). Тоть же св. Савва быль и на Синаё (который въ іерархическомъ отношеніи зависиль то оть Іерусалимскаго патріарха, то оть Александрійскаго). О Синайскомъ монастырё путешественникъ дѣлаеть слёдующее любопытное замёчаніе: здёсь, на томъ самомъ мёстё, гдё Моисей иззуль сапоги оть ногъ, «и доднесь іерен босы служать св. литургію» <sup>80</sup>).— Мало знаемъ мы о патріархатё Александрійскомъ, еще меньше о патріархатахь Антіохійскомъ и Іерусалимскомъ.

Антіохійскій патріархать. Этоть патріархать уже съ давнихъ поръ находился въ рукахъ нагометанъ. Но въ 1097 году Антіохіей овладели латяняне-крестоносцы и держались здёсь до 1247-го года, когда магометане снова подчинили своей власти Антіохію и ея окрестности. Временное обладаніе крестоносцевъ Антіохіей повело въ тому, что здёсь образовался латинскій патріархать. Всёхъ латинскихъ патріарховъ въ Антіохіи преемственно правившихъ Антіохіей, или точнве-патинскими ея обитателями, насчитывають 13-ть (послёдніе изъ нихъ впрочемъ не жили уже въ Антіохіи, а были лишь титулярными) <sup>\$1</sup>). Антіохійское латинское духовенство, повндимому, не отличалось особеннымъ фанатизмомъ въ отношения въ православнымъ. Въ доказательство можно сослаться на слёдующіе примёры. Такь, первый латвискій патріархъ въ Антіохіи быль избранъ не тот-

84\*

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Палестинскій сборнивъ. Выпусвъ V: Путешествіе св. Саввы Сербскаго, стр. 16—17. 57.

<sup>90)</sup> Ibidem, crp. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Pichler. Geschichte der Kirchl. Trennug. Band, I, s. 315.

часъ по завоевание этого города крестоносцами, а нёсколько позже (въ 1100 г.); причиной этого было то, что латиняне, при жизни Греческаго патріарха, не считали приличнымъ избирать латинскаго цатріарха, чтобы не было въ патріархін двухъ патріарховъ зарязъ <sup>92</sup>). Или еще можно указать воть на что. Въ одномъ заслуживающемъ уважения документъ замъчено: въ то время, когда латинские патріархи Антіохіи заправляли здёсь дёлами церковными, «православные поставляли своихъ патріарховъ отдѣльно, которые жили въ другой части города, нимало небезпокоимые латинянами въ вёроисповёдномъ отношения» <sup>93</sup>). Что касается исторіи Греческихъ патріарховъ въ Антіохін, то она почти неизвёстна. Кромё именъ этихъ цатріарховъ, мы почти ничего не знаемъ. Часть Антіохійскихъ патріарховъ вийсто того, чтобы жить въ Антіохів, проживала въ Константинополь. Съ теченіемъ времени самая Антіохія перестала быть ревиденціей патріарховъ: она перенесена была въ болёе богатый Дамаскъ. Избраніе Антіохійсьнуъ патріарховъ происходило большею частію уже въ Константинополѣ и, конечно, подъ вліяніемъ не только церковнаго, но и свётскаго правительства. Когда въ царствование Миханла Палеолога умеръ Антіохійскій патріархъ Евенмій и епископы въ Константинополё решились избрать на его мѣсто нѣкоего іеромонаха Өеодосія Принника, то императоръ не сразу согласился на это. Онъ напередъ пожелалъ секретно узнать, какъ относятся этоть Өеодосій въ провозглашенной на Востокв уніи Ліонской, и только когда увврился, что Өеодосій «будеть слушаться царя». Миханль выра-

22) Wiltsch. Handbuch der Geographie, B. II, 114.

23) Е. Порфирія. Востокъ христіанскій: Списокъ патріарховъ Антіохійскихъ (Брека), стр. 74. зиль согласіе на его избраніе въ патріарха Антіохійскаго<sup>94</sup>).

Изъ Антіохійскихъ патріарховъ сколько-нибуль замѣчательныхъ почти нѣть. Конечно, нельвя не упомянуть патріарха Антіохійскаго XII в'вка Өеодора Вальсамона, но онъ, кажется, совсёмъ не жилъ въ Антіохія, а пребываль въ теченіе своего патріаршествованія въ Византін 25). Изъ позднайшихъ патріарховъ можно упомянуть Игнатія, XIV въка: онъ жиль въ Константинополѣ во времена патріарха Іоанна Калекаса, участвовалъ въ соборѣ собранномъ при этомъ патріархѣ противъ Паламитовъ, за что потомъ подвергся какъ лишению сана, такъ и заключению въ тюрьму. По его смерти, тело его лишено было погребенія <sup>26</sup>). Нужно думать, что Игнатій быль одной изъ жертвъ зависимости Антіохійскихъ патріарховъ отъ духовнаго и свётскаго правительства въ Византіи.

Іерусалимскій патріархата. Главнёйшинъ событіемъ въ исторіи патріархата Іерусалимскаго было завоеваніе св. города врестоносцами. Іерусалимъ сдёлался добычею крестоносцевъ въ 1099 году. Вслёдъ затёмъ здёсь открыть былъ Латинскій патріархать. Дёйствительные патріархи латинской церкви преемственно управляли до 1187 года, когда магометане снова отняли у Латинянъ св. городъ. Послё этого,

<sup>24</sup>) Пахимера, кн. VI, гл. V, стр. 404—405. Киннамъ о XII-мъ въкъ говоритъ, что «въ Антіохію по древнему (?) обычаю архіерей посылаемъ былъ изъ Византів». (Киннамъ, кн. IV, гл. 18, стр. 201).

<sup>35</sup>) Кромф сообщенныхъ уже нами свъдъній о Вальсамонъ при разныхъ случаяхъ, болъе полныя извъстія о жизни этого патріарха можно находить въ статьяхъ г. Демидова: «Характеръ и значеніе толкователей Аристина, Зонары и Вальсамона» (Прав. Обозрън. 1888, т. II, 633—638).

<sup>96</sup>) Le-Quien. Tom. II, p. 766-767.

папы стали назначать номенальныхъ латинскихъ патріарховъ въ Іерусалимъ. Всёхъ латинскихъ патріарховъ лёйствительныхъ и номинальныхъ насчитывають для Іерусалима 37<sup>87</sup>). Нравственное состояніе христіань, подчиненныхь вёлёнію латинскаго патріарха, было самое жалкое <sup>38</sup>). Что касается положенія православной церкви въ патріархать, то объ этомъ им знаемъ очень мало. Патріархи Герусалинскіе большею частію были избираемы въ Византів и находились поль сильнымь вліяніемь Константинопольскихь властей. Разкажемъ исторію двухъ цатріарховъ Іерусалинскихъ (XII и XIV в.); изъ этой исторія съ одной стороны открывается, что Византія вивла большое вначение для Іерусалимскаго патріархата, а съ другой, что Ісрусалимская патріархія по временамъ находилась въ въдени очень достойныхъ и почтеннихъ ісрарховъ. - Во второй половинъ XII въка на Іерусалимскую каоедру возведенъ былъ человъкъ достоночтенный---ивкто Леонтій. Но не долго пришлось ему править церковію. Латинскій патріархъ въ Ісрусалные началь делать ему всякія непріятности; дѣло дошло до того, что къ Греческому патріарху подосланъ быль вооруженный воннь съ привазаниемь убить Леонтія, но этоть злой умысель не удался. Особенно прискорбно было Леонтію то, что хотя онъ и быль патріархомь Іерусалимскимь, но Латиняне не позволяли ему совершать богослужение при св. гробъ. Ему не позволено было даже приходить сюда, такъ что онъ могъ проникать сюда только тайкомъ, вибшавшись въ толпу прочихъ поклонниковъ. Леонтій ръшился покинуть свою казедру, тънъ болье, что императоръ Мануилъ приглашалъ его въ себъ

- 27) Wiltsch. s. 313-318. Pichler, s. 315.
- 98) Hefele. Conciliengeschichte, B. V, s. 320 (uepboe noganie).

въ Византію <sup>29</sup>). Но не на счастіе прибылъ Леонтій въ Византію. Пока живъ былъ Мануилъ, Леонтій жыль спокойно. Но не такь пошли лыла при преемникъ Мануила Андроникъ Комнинъ. Андроникъ, какъ мы не разъ упоминали, домогался совершенія одного незаконнаго брака и въ этомъ смыслѣ требоваль разрешения оть архиерсевь. Императорь домогался такого разрѣшенія и со стороны Леонтія. Но Леонтій не славался. Онъ говоряль: «не преклоню я колена предъ Вааломъ, и земного царя не предпочту Безсмертному». Андроникъ, съ своей стороны, не оставиль безь вниманія сопротивленіе патріарха: онъ преслёдовалъ Леонтія <sup>30</sup>) и тёмъ дёлалъ жизнь несчастнаго изгнанника еще более несчастною. --- Другой достойный Іерусалимскій патріархъ---Лазарь жиль въ XIV вѣкѣ (сдѣлался патріархомъ около 1334 г.). Его жизнь была преисполнена непріятностей и страданій, но онъ вездё и всегда показываеть себя мужественнымъ и твердымъ. Въ царствование Андроника Младшаго, Лаварь былъ предъизбранъ въ патріархи соборомъ во св. градѣ и затёмъ отправился въ Константинополь для посвященія и императорскаго утвержденія въ должности. Но лишь только Лазарь быль посвящевъ, какъ въ Константинополь прибылъ одинъ јерусалимский монахъ Герасимъ съ разными обвиненіями на Лазаря. Императоръ счелъ долгомъ сдёлать изслёдование по поводу этихъ обвиненій и для этого отправиль посольство въ Іерусалимъ. Пока тянулось это дёло, произошли въ Византін важныя политическія перемёны. Андровикъ Младшій умеръ. Именемъ малолётнаго императора Іоанна Палеолога стало управлять ре-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Изъ житія Леовтія. Часть этого житія отпечатана въ «Палест. Сборникѣ», томъ восьмой, выпускъ II. См. стр. XXVII— XXX.

<sup>30)</sup> Ibidem, crp. XXXI—XXXIII, XXXVII.

гентство, во главѣ котораго сталъ патріархъ Іоаннъ Калекасъ. Послёдній, пользуясь своею властію, отстранилъ Лазаря отъ патріаршества и посвятилъ на его мёсто Герасима, обвенителя Лазарева. Лазарь, все еще находившійся въ Константинополь, очутился въ крайне непріятномъ положенія. И только новая перемёна въ правительствё улучшила положеніе Лаваря. На престолъ Византіи вступиль Іоаннъ Кантакузинь; онъ лишилъ патріаршества Іоанна Калекаса и принялъ сторону Лазаря. Чтобы исправить несправедлявость, допущенную Калекасомъ, Кантакузинъ отослалъ посольство въ султану, имъвшему власть надъ Іерусалимомъ, и просилъ его изгнать Герасима изъ патріархіи Іерусалимской и водворить въ ней Лазаря. Султанъ исполнилъ волю Кантакузина. Великія испытанія пришлось перенести Лазарю и въ послёдующее время. Новый султанъ былъ враждебенъ христіанству; онъ пожелалъ силою обратить Лаваря въ магометанство; патріарху пришлось перенести унизительныя телесныя наказанія и темничное заключение. Вышедши твердымъ изъ этого испытания, Лазарь остатокъ жизни мирно провелъ на своей Ieрусалимской каеедрв 81).

Мы равсказали исторію патріарховъ Леонтія и Лазаря потому, что только о нихъ изъ числа іерусалимскихъ святителей—и сохранились сколько-нибудь обстоятельныя свёдёнія. Къ нашему утёшенію, вышеприведенныя свёдёнія рисуютъ этихъ двухъ патріарховъ въ самомъ лучшемъ видё. Леонтій и Лазарь съ великимъ стараніемъ охраняли и свое достоинство, и свою честь, и православную вёру.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Cantacuseni. Historiae. Tom. III, lib. IV, cap. 14—15, p. 91—103. Разсказъ историка подробенъ, но мы изъ него взяли лишь главныя черты.

## VI. Духовное просвъщение и богословская наука.

Въ Византійскомъ обществѣ свѣтское и духовное образованіе стояли въ самой тѣсной связи: процвѣтало свѣтское образованіе—процвѣтало и духовное. Мы не видимъ при томъ спеціально-духовныхъ школъ: все образованіе сосредоточивалось главнѣйнимъ образомъ въ свѣтскихъ школахъ. Это обстоятельство заставляетъ насъ при обзорѣ духовнаго просвѣщенія и богословской науки XII, XIII, XIV и половины XV вѣка бросить взглядъ на образованіе въ Византійской имперіи вообще, на его успѣхи или неуспѣхи и на причины такого явленія.

Почти весь XII в'якъ Византійскій императорскій тронъ занимала царственная фамилія Комчиновъ. Эта фамилія принадлежала къ числу тёхъ династій, которыя ревностно содействовали процветанію науки и литературы. Эпоха Комниновъ считается особенно счастливою по высоть отличавшаго ее образования. Въ самомъ деле, императоры изъ дома Комниновъ и царскіе родственники изв'єстны зам'ячательною любовью къ просв'ящению. Императоръ Алексей I Комнинъ покровительствуетъ ученымъ, входить въ личныя состазанія съ ними. Знанія его богословскія были высоки: его просвѣщенныя бесѣды съ еретиками-павликіанами служать ко вравумленію и обращенію ихъ къ перкви въ великомъ множествъ: онъ не оставляетъ безъ вниманія и новыхъ еретиковъ-богомиловъ, богословскія собесёдованія съ которыми поглощають у

35

Алексвя не мало времени. Его супруга Ирина отличалась также образованнымъ вкусомъ и стремленіями. Она любила въ особенности философскія и богословскія книги; съ одной изъ такихъ книгъ въ рукахъ она являлась даже въ столовую. Дочь, ся, знаменитый историкъ Анна, такъ вспоминаетъ объ этомъ: «я пожню, какъ мать моя, когда подадутъ обълъ. праносила въ рукахъ книгу и читала творенія св. отцевъ, преимущественно философа и мученика Максима (повидимому Максима Исповёдника); ибо она не столько занималась вопросами о природъ, сколько богословіемъ, желая получить плодъ истинной мудрости. И нерёдко мнё приходилось удивляться этому и въ удивленіи я говорила ей: какъ это ты можешь устремлять свой взоръ на такую высоту? А я не дерзаю и боюсьговорила о себѣ Анна-даже краемъ уха внямать этому, ибо глубокая созерцательность и высота мыслей этого мужа (Мавсима)-наивно зам'язала матери Анна-производять въ читателяхъ головокружение». На это Ирина съ улыбкой отвёчала: «я испытала эту похвальную робость и не безъ страха принималась S8 RHHIV, XOTA TELEDE HE MOLY OTE HEA OTOBRATECA  $^{1}$ ). Въ области литературы Ирина высоко ценила классаческую позвію и поощряла тогдашняго поэта Тцетца къ занятіямъ надъ Гомеромъ. Какъ высока была образованность дочери Алексвя, Анны Комниной, объ этомъ достаточно свидътельствуетъ составленная ею «Исторія Алексвя Комнина»—трудь, который всёми учеными ставится въ ряду лучшихъ произведений того времени. Мужъ Анны-Никифоръ Вріенній написаль въ свою очередь «Исторію», въ которой изобразилъ жизнь своего тестя Алексвя до вступленія его на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Анны Комниной. Сказаніе о ділахъ Алевсія, вн. V, гл. 9, стр. 251—252. Рус. цереводъ.

престолъ. Внукъ Алексвя Комняна, императоръ Мануилъ принадлежалъ тоже къ числу лицъ образованныхъ и любителей образованности. Онъ зналъ Аристотеля, обладалъ краснорѣчіемъ, былъ замѣчателенъ какъ тонкій богословъ, онъ любилъ споры о предметахъ богословскихъ<sup>3</sup>); съ его богословскими спорами мы уже знакомы. Императоръ Андроникъ I Комнинъ не мало трудился надъ изученіемъ апост. Павла и самъ писалъ о духовныхъ предметахъ<sup>3</sup>).

При такой склонности императоровъ изъ рода Комниновъ къ наукъ весьма естественно было, что школы находили въ нихъ своихъ покровителей, а учителяпоощрителей. Школы, основанныя въ IX въкъ извёстнымъ Вардою, современникомъ Фотія, и реставрированныя императоромъ Константиномъ Порфиророднымъ (въ Х вёкё), ко временамъ Алексея Комнина значительно упали. Но этоть императоръ старался поднять упадавшее образование. Онъ заботнася объ оживлении и лучшей организации школъ 4). При Алевств встрвчаемъ школы риторики, грамматики и философін. Преподаватели пользуются высокимъ почетомъ; важнъйшія наставническія мъста замъщаются по назначению самого императора <sup>8</sup>). Совершенно новая школа была открыта Алексвенъ I при великолёпно имъ устроенномъ сиротскомъ домв. Въ эту школу онъ назначиль преподавателей по всёмь предметамь образо-

<sup>2</sup>) Киннама. Царствованіе Манунла, кн. VI, гл. 13 н друг.

4) Анны Коминной. Склаваніе о Алексіві, кн. V, гл. 9, стр. 252—253. Зонара почему-то выражаеть недовольство Алексіемь по части насажденія просвідснія, находя, что онь быль недостаточно заботливь въ этомь отношенни, но Остерь справедливо защищаеть Алексія оть этого Зонарина упрева. Oster. Anna Comnena, Ш, s. 43.

5) Профес. Успенскаго. Никита Акоминать пвъ Хонъ, стр. 13.

85\*

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Объ Андроннът было говорено выше. См. глав. IV «очерковъ».

вательнаго курса; здёсь преподавание велось по нёкоторымъ новымъ методамъ <sup>6</sup>). Замѣчательно, что въшколахъ того времени меньше всего выступаетъ на видъ элементь церковный. --- На ряду со свётскими школами, хотя болёе скромное мёсто, занимають и школы церковныя и монастырскія. Многіе монастыри при своемъ богатствъ рукописей, могли немало служить въ XII въкъ интересамъ науки, каковы наиримёръ монастыри Асонскіс, Патмосскіе, Лесбосскіе. При Алексев Комнине возложена была на церкви и монастыри обязанность открывать училища и учить. дътей. О существования церковныхъ школъ упоминаеть Евстаей Оессалоникійскій; такь онъ говорить о школё при церкви св. Евфиміи (въ Халкидоне́?)<sup>7</sup>). Вирочень, главнымь лёломь образование сосредоточивалось въ шкојахъ Константинопольскихъ. Что касается круга предметовъ, преподававшихся въ тоглаш-нихъ шволахъ, то онъ оставался, какимъ былъ и прежде. Это быль кругь наукь, который на западь. назывался: trivium и quadrivium. Подъ trivium pasyмёлись — грамматика, риторика, философія; подъ qua+ drivium: астрономія, геометрія, арнометика и музыка (или словесность). При этомъ нужно замётить, что подъ понятіе философія въ тогдашиемъ Византійскомъ обществѣ полхолили и въ немъ заключались лаже богословскія знанія, какъ составная часть 8). Въ царт ствование Комниновъ встръчаемъ въ Византии даже такое учрежденіе, которое можно назвать Академіей наукъ. Эта Академія или коллегія обыкновенно состояла изъ двѣнадцати ученыхъ; ближайшимъ назна-

<sup>6)</sup> Ibidem, стр. 13, 16. Объ этой школь было говорено, когда ръчь у насъ пла о религіовно-нравственной живни императоровъ Византіи, см. «очеркъ» Ш-ій, стр. 141—142.

<sup>7)</sup> Проф. Усиенскаго. Ibidem. стр. 13-14.

<sup>\*)</sup> Ibidem. Crp. 15. 19.

ченіємъ ихъ было содёйствовать успёхамъ науки въ имперіи и читать высшіе научные курсы. Представители этой коллегіи обыкновенно подавали первый голосъ въ спорныхъ ученыхъ вопросахъ, не исключая вопросовъ богословскихъ. Что эта академія не стояла въ сторонѣ отъ интересовъ богословскихъ, это достаточно открывается изъ того историческаго наблюденія, что во главѣ ся нерѣдко стояли лица духовныя. Напримъ́ръ, въ изучаемое нами время предсѣдателемъ въ этой Академіи однажды былъ митрополитъ Никомидійскій <sup>9</sup>).

Какь на замечательную черту, которая въ некогорой ибрё характеризуеть XII выкь, можно указать на то, что образованные люди того времени иногда были слишкомъ проникнуты идеями классической древности. Это свидетельствуеть не только о любви, съ вакой изучалась классики, но и пристрасти къ нимъ. Подобные люди часто смотрать на вещи глазами язычниковъ, говорять ихъ явыкомъ. Сказанное нами въ достаточной ясности можно наблюдать на Византійскомъ историки, умершенъ въ начали XIII вика — Никити Хоніать. Въ его исторія встречаемъ явыческое представление о судьбъ, играющей человёческими дёлями, о перемънахъ счастія и несчастія, зависящихъ отъ прихоти боговъ или зависти Болества продолжительному благополучію челов'я. Есть у Никиты не мало жёсть, которыя подъ перомь христіанскаго писателя представляются по меньщей мёрё странными — таково заклятіе ривн Алфея. Не странно ли еще, что Нивита умершинаь отправляеть въ адь чрезъ Ахеронь, не забываеть о перевовъ душь чрезь эту ръку, пом-

<sup>9</sup>) А. Лебедевъ. Общество Любптелей Духовнаго Просвѣщенія въ Византія, стр. 12. М. 1889 (оттискъ изъ журнала: «Чтен. Общ. Люб. Духовн. Просв. 1889 г.»).

Digitized by Google

· нить о Стиксь? Огивтинь еще одно удивительное место въ исторія Некаты: икона Богоматери поставлена на богато-украшенную колесницу, напомянаеть ему Аонну, когда она садится на колосницу рядоизсъ Діомндомъ 1. Указывая на приведение случан. въ которихъ нельзя не видеть вліянія на Никиту классическихъ писателей и ихъ мідовоззранія, мы не находимъ справедливымъ ограничивать это вліяніе сферою религовною. Нёть, оно проявлялось и тамь, гдв оно, кром'в похвалы, ничего другаго не можеть заслуживать: въ своей исторія Никита повсюду висказиваеть особенную любовь къ памятникамъ искусства. Иногда его страницы дышать сочувствіемъ къ повровителямъ древнихъ статуй; онъ съ особеннымъ удовольствіенъ останавливается на описаніи девнихъ зданій <sup>11</sup>). Нужно сказать, что привязанность къ классической древности у нёкоторыхъ заходила дальше, чёмъ у Никиты Хоніата; она простиралась такъ далено, что церковь принуждена была бороться съ этниъ пристрастіемъ, какъ съ нѣкотораго рода возвращеніемъ къ язычеству. Такъ им встръчаемъ въ XII въвъ епископа Никодая Метонскаго, который борется съ приверженцами языческихъ идей въ тогдашнемъ Визаптійскомъ обществѣ. Воть что гозорать Николай Метонскій въ предисловія въ одному своему сочиненію («Опровержение философа Прокла»): «неудивительно, если явычники, ища мудрости человвческой, нашу мудрость считають, по слову апостола, буйствонъ и повволяють себё громкій сибхъ надъ нами, когда мы предлагаемъ имъ въру въ Распятаго. Но вполнъ удивительно, какъ даже тъ, которые находатся внутри двора нашего, которые обогатились чрезъ призваніе

<sup>19)</sup> Проф. Успенскаго, Никита Акоминать, стр. 44-45.

<sup>11)</sup> Ibidem, 45-46.

ко Христу, т. е. христіане, вкуснеши вибшией мудрости или, быть можеть, только кончикомъ пальцевъ коснувшись ея, отдають чужому предночтеніе предъ нашимъ. Они (т. е. ибкоторые христіане временъ Николая Метонскаго) насм'вхаются надъ простотою и безъискусственностію нашего ученія, какъ надъ чёмъ то скуднымъ, и боготворять разнообразіе и блескъ язычества, какъ ибчто дбйствительно достойное уваженія и мудрое. Оттого они во многомъ погрёшають, отступають отъ правой в'ёры, виздають въ богонротивныя заблужденія». По словамъ епископа Метонскаго, многіе изъ его современниковъ въ особенности увлекались сочиненіями языческаго философа V-го въка Прокла—изъ Ликін <sup>19</sup>).

Перечислимъ главнъйшихъ дъятелей богословской науки, украшавшихъ собою времена Комниновъ. Въ началь XII выка жиль замечательный богословь Евоний Зигавинь. Онь быль Константинопольскимь монахомъ. Анна Комнина прославляеть его за его замёчательную уче ность. Какъ видно, онъ находнися въ близкихъ отношеніяхъ въ императору Алексёю Комнину. Такъ извёстно, что этоть императоръ приказаль ученымъ того времени собрать матеріалы, которыми можно было бы пользоваться въ борьбё съ еретиками; обработку этихъ матеріаловъ онъ поручилъ именно Евенмію Зигавину 13). Евенмій извёстень и какь экзегеть и какь полемисть Другимъ славнымъ богословомъ той эпохи былъ Евстаоій. митрополнть Өессалоникійскій. Онъ родился въ Константинополё и воспитался въ злёшней шволё. Быль сначала ліакономъ при Софійскомъ храмѣ изанималъ

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) «Опроверженіе Прокла», написанное Нимолаемъ, ведано Voemel'емъ (1825, Francfurt in M.). См. Хр. Чт. 1882 г., т. II, 165 (статья архим. Арсенія: «Николай Метонскій»).

 <sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Annae Comnenae. Alexiades, lib. XV, p. 1176 (Migne, Gr. tom. 131). Zigabeni. Panoplia dogmatica: prologus.

лолжность главнаго преподавателя враснорёчія въ одной изъ Константинопольскихъ школъ. Свою истиниозамѣчательную ученость онъ повазалъ въ составленія комментарія въ Одиссев и Идіадв 14). Его богословская лёятельность развивается съ тёхъ поръ, когда онъ следался архипастыремъ Осссалоникійскимъ. Сохранившіеся до насъ его богословскіе труды не суть, впрочемъ, плоды вропотянвой учености, но твиъ не менве эти произведения указывають въ авторв необыкновенно-проницательный умъ, глубокое проникновение духомъ христіанскимъ и серьезное критическое понимание нужать своего времени. Но самое высовое мысто не только между богословами эпохи Комниновъ, когда онъ жилъ, но среди греческихъ богослововь до самаго наденія Константинополя занималь Николай, епископъ Метонскій (Метона, городъ въ Элладф). Онъ жилъ въ первой половние и средние XII въка. Къ сожалёнію, до насъ не сохранилось никакихъ свёдёній изъ его жизни Ло настоящаго времени въ наувъ смъшивали этого Николая съ другимъ Николаемъ, епископомъ тоже Метонскимъ, живлимъ нёсколько позднёе перваго и тоже извёстнымъ иввоторыми сочинениями. Полемика Николая, направленная противъ языческо-классическихъ увлеченій общества, рекомендуеть его, какъ одного изъ обравованнѣйщихъ богослововъ XII въка. Его уменье говорить въ сочиненияхъ языкомъ яснымъ и простымъ, а не изыскавнымъ, какимъ говорятъ другіе писатели этой эпохи, издагать богословско-философские предметы живо, безъ рутинныхъ прісмовъ, полемизировать съ силою и находчивостью --- составляеть принадлежность этого писателя <sup>15</sup>). Еще не такъ давно луч-

١

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Kurtz. Handbuch der Kirchengeschichte. B. I. Abtheil. 3,
S. 135. Ausg. 2-te. Mitau. 1858. Проф. Успенскаго, стр. 15.
<sup>15</sup>) Kurtz, ibid. S. 136.

нивих писателемъ богословомъ нослёдняго неріода въ исторія Византія считали Евставія Оссеалонійскаго. но теперь по мёрё изученія Византійской письмен. ности пальму первенства изъ рукъ Евстаеія береть Николай. Николая называють, или, точнее, начали называть «благороднейшимъ теодогическимъ петкомъ средневввовой греческой теология» 16). Къ классу ваивчательных богослововь энохи Комниновъ нужно относнть столь часто упоминаемаго нами Никиту Хоніата. Нивита представляль собой истинный типь образованнаго Византійца. Онъ въ одно и то же время и занимаеть самыя важныя государственныя должности, и пишеть свётскую исторію, и съ успёхомъ посвящаеть себя богословской литературь. Его полемика, по отзыву знатоковъ, даетъ судить объ его глубокомъ умв и основательномъ образовании 17).

Византійская образованность и наука вообще, а съ ними и богословское просвёщеніе переносять тяжкій ударь съ началомь XIII вёка, вслёдствіе завоеванія и разграбленія Константинополя. Византія была центромь образованности на Греческомъ Востокё; какь скоро этоть центрь захвачень быль Датинянами, ходь просвёщенія на цёлое полустолётіе задерживается. Этого мало: завоеваніе Латинянами Византіи сопровождалось опустопительными пожарами, уничтожившими многія библіотеки и памятники искусства. Завоеваніе Константинополя Латинянами считають роковымь фактомъ въ исторіи Византійскаго просвёщенія какъ древніе писатели, напр. Никита Хоніать, такъ и нов'ями (Бернгарди, Шелль, Финлей).-----

<sup>16</sup>) Dräseke. Zu Nicolaos von Methone. Zeitschrift für Kirchengesch. 1888, S. 481.

<sup>17</sup>) Kurtz, ibid. 137.

Digitized by Google

Латинскаго владычества надъ Византией, объ этомъ лаеть замвчательныя показанія сохранившаяся до нась «автобіографія» Григорія Кипрскаго, патріарха Константинопольскаго. «Автобіографія» Григорія принадлежить къ числу драгоцённыхъ документовъ Греческой церковной исторія XIII въва. Злёсь авторъ разсказываеть, какъ онъ, побуждаемый жаждой знанія, во время Латинскаго владнчоства надъ Византіей, повсюду ищеть образованія на Греческомъ Востокв. и какь мало онь находить того, чего искаль. Злёсь мы видимъ печальную картину умственнаго оскульнія въ Грепін. оскульнія, причиною котораго быль Латинскій погромь въ Византін. Передадниь главнёйшія черты автобіографія, любопытныя для нась по отношению въ состоянию образованности въ Византійской имперія. Григорій, въ мірь: Георгій, родился на острове Кипре оть богалыхъ родителей, но латинское завоевание острова пошатнуло матеріальное благосостояние его семейства. Григорій сталъ почти бъднякомъ, но это не заглушило възнемъ прирожденной любви къ наукъ. Получивъ элементарное образование въ домъ родителей, онъ напрасно искалъ случая (это было въ 1250 г.) продолжить и усовершить свое образование въ ближайщихъ городахъ острова: вигдь овъ не могъ отыскать ничего такого, что отвѣчало бы его идеалу. Овъ учился было и въ латинской какой-то школ<sup>В</sup>, но в эта не удовлетворила его: частію его затрудняль недостатокь внанія латинскаго языка, частію открылось также, что шнола постановлена была далеко не блестяще 18). Это побудело Григорія искать образованія за предёлами о.

<sup>18</sup>) Gregorii Cypri particularis historiae sermo, res suas continens. Migne, Gr. tom. 142 р. 20—21. Автобіографія Григорія Кипрскаго въ русск. переводъ (проф. И. Е. Троицкаго): Христ. Чг. 1870 г., т. II, стр. 164—166.

ŧ

Кипра. Какъ по недостаточности средствъ, такъ и вся вследствие молодости Григорія, родители не хотели пускать его въ отдаленное научное путешествіе. А между твиъ ему въ особенности желалось побывать въ Никев, тогдашней столяце Византійскаго государства, воторая, по слухамъ, была вторыми Аевнами, была богата учеными. Удерживаемый родителями, Григорій однакожь не вовсе отказался оть своего плана. Недолго думая, онъ однажды убъжаль оть своихъ родителей, свлъ на корабль и на третій день прибыль въ Птолеманду, въ Палестинь. Отсюда Григорій койкакъ добрался до Ефеса. Здъеъ онъ хотълъ послушать уроки у извёстнаго греческаго архимандрита Никифора Влежмида, человёка ученёйшаго, державшаго шкоду. По прибытія въ Ефесь, Григорій сталь добиваться личнаго свиданія съ Влеминдомъ. Но любителя науки встрётила неудача. Влеммидъ оказался человёколь недоступнымь, гордымь, суровымь, презрительно относнышимся въ маленьвамъ людамъ. Онъ не только отказвался лично принять Григорія, но еще приказаль своимь ученикамь ни подъ какимъ видомъ не допускать пришельца и въ ворота того монастыря, где была школа и проживаль Влеммидь. Ученики Влеммида точно исполнили волю своего надменнаго учителя <sup>19</sup>). Разочарованный Григорій, пробывъ въ Ефесь шесть месяцевь, пустился въ путь, чтобы достигнуть вождёленной Нивен. Много времени длился его путь, потому что была суровая зныв. Съ радостію вступиль онь въ городь, который об'єщаль ему такъ много. Но какъ жестоко онъ обманулся въ своихъ надеждахъ. Ученая слава Никен, столицы царства, оказались пустой молвой. Учителя Никейскихъ

<sup>19</sup>) Gregorii Cypri.—Serme, ibid. p. 21.24. Asro6iorpa¢is, ibid. crp. 167—168.

школь умёли преподавать только пінтику и грамматику, да и то поверхностно. Что же касается риторики и философін, то учителя знали о нихъ только по слухамъ и точно не разумбли даже, въ чемъ оне состоять. Такая неожиданность поразила Григорія: онъ чувствоваль, что всё его труды пропаля заронь. Любознательнаго юношу заставляли лишь учить наначсть склонения, спряжения, да еще выччивать на памать отрывки взъ древнихъ греческихъ поэтовъ. Григорій хотблъ было возвратиться домой, но онъ не могъ предпринять обратнаго путешествія, такъ какъ у него не было денегь 30). Въ счастію для Григорія, Греки въ это время снова завладели Константинополемъ и научное дёло получило лучийй видъ. Вотъ какъ шлохо было положение науки въ Византийской имперіи во время латинскаго госводства въ Константаноноль.

Обратное завоеваніе Константинополя Греками у затинянъ создало совершенно другое положейе для просвёщенія. Свёть образованія снова засвётнася на Востокё: возникли школы, явились трудолюбивые учевые и ревностные учителя. Просвёщеніе, какъ извёстно, составляло принадлежность Византійской имперіи до самаго ся паденія. Царственная династія Палеологовъ ревностно содёйствовала преуспёянію науки. Миханлъ Палеологь лишь только завладёлъ Византіей, какъ тотчасъ озаботнася улучшеніемъ положенія науки. Онъ открылъ почти одновременно нёсколько школъ. Прежде всего онъ открылъ грамматическую школу, которая помёщалась при храмё ап. Павла, въ древнемъ спротскомъ домё (вёроятно, въ томъ самомъ домѣ, который такъ великолёпно былъ устроенъ Алек-

~

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Gregorii Cypri, ibid. p. 24 – 25. Автобіографія, ibid. стр. 169–170.

свемъ Комнинымъ-главнымъ образомъ въ школьныхъ цёляхъ). Пахимеръ воть что говорить объ отношения перваго Палеодога въ этой школб. «Михандъ назначилъ годовое содержание какъ учителямъ, такъ и ученикамъ; эту школу иногда онъ самъ посвщелъ н разузнаваль, хороши ли учителя, каковы успёхи мадьчиковь; учителей, если они заслуживали того, импе-и раторъ поощряль; заботливость же его объ ученикахъ простиралась такъ далеко, что онъ самъ назначалъ время вакацій <sup>21</sup>). Другая шкода, основанная Михаиломъ Палеологомъ, называлась «школою словесныхъ наукъ». Она открыта была безъ промедленія, вслёль за тёмъ, какъ Греки отняли у Латинянъ Византію. Наставникомъ въ ней былъ знаменитый мужъ того времени Георгій Акрополить 32). Объ этой школу сохраниль благодарныя воспоминанія Григорій Кинрскій, который самь учился здёсь и который сообщаеть о ней несколько свёдёній въ своей автобіографія. Въ, этой школь читался и комментировался Аристотель. объяснялись геометрическія и ариометическія састемы Эвклида и Никонаха. Григорій говорить, что особенно важное значение здесь придавалось красноречию и литературнымъ опытамъ. Аристотель комментировался; сь такимъ усп'яхомъ, что ученики чувствовали себя: увлеченными этимъ знаменитымъ философомъ леевности <sup>23</sup>). Когда Георгій Акрополить почувствовальн утомление отъ школьныхъ занятий, то его смённыхъ новый наставникъ Оловолъ, имъвшій «дипломъ рихора», человѣкъ во всѣхъ отношеніяхъ достойный. Шкода по прежнему была училищемъ «словесныхъ наукъ».

<sup>21</sup>) Пахимера. О Михандъ Палеологъ, кн. IV, гл. 14, стр. 261.

22) Ibidem. crp. 260.

<sup>23</sup>) Gregorii Cypri.—Sermo, ibidem. р. 24, 28. Автобіографія, 171—172. Но въ ней произведены были и некоторыя видоизмененія. Тогдашній патріархъ Германъ жолалъ, чтобы въ школъ дано было язвёстное место и наукамъ церковнаго характера. На это испрошено было разръшеніе у имнератора Михаила и царь охотно согласвлся съ представлениемъ патріарха 34). Въ училище принимали всёхъ, безъ различія сословій. -- Почти всё лальнийшие Палеологи до самаго паления Константинополя были покровителями науки. Они сами получали заботливое образование и некоторые изъ нихъ были писателями. Сынъ Михаила, Андроникъ Старшій былъ любителенъ науки и ученыхъ. По словамъ историка Григоры, къ Андронику въ его чертоги люди науки «стекались подобно потовамъ; они постоянно окружали его, какъ Писагора его ученики». Собранія ученыхъ люлей около Анароника напоминаютъ историку все то лучшее, что прославило эпоху классической образованности, напоминають ему объ Академіи, т. е. о школѣ философа Платона, объ Лицеѣ, т. е. ученой аудиторіи Аристотеля, и Стов, т. е. филосовской школѣ стоиковъ. Дворецъ Андроника, по словамъ историка, «справедливёе всего было бы назвать жилишемъ всевозможнаго образованія». Онъ же называеть жилище Андроника «превосхолнёйшею гимназіею умствевнаго обучения и полемъ для состявания людей ученыхъ» <sup>15</sup>). Пусть эти отзывы историка явно преувеличены, но они безъ сомнѣнія имѣютъ полъ собою фактическую основу. Мы должны при томъ же помнить, что ученыя стремленія Андроника похваляеть не одинъ Григора. а и другіе современники \*6). На существовавіе школъ

<sup>96</sup>) Григорій Кнорскій въ Панегирикѣ Андронику называетъ его «жаркимъ любителемъ науки и философомъ» (Migne Gr. tom. 142, p. 412. Cf. Pachymeris. De Andronico, p. 245 (гдъ историкъ принисываетъ императору убѣдительное краснорѣчіе).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Пахимера о Миханић Палеологћ, ibid. стр. 260-261.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Григоры. Визант. исторія, вн. VIII, гл. 8, стр. 326, 328

въ дальнъйшую эпоку после Миханла Палеолога указывають то, что въ историчосских изъвстіяхъ иы встрёчаемъ указанія на тёхъ или другихъ лицъ, съ лостоянствомъ проходившихъ должность преподавателя наукъ въ Византія. Никифоръ Григора при вышечиомянутомъ Андооникъ и несколько послъ лержалъ шволу, въ которую охотно стекались не только юноши, но и лица зрёлаго возраста и образованныя <sup>97</sup>). Одновременно съ Григорой встричаенъ въ Константинополё датинскаго выходца Варлаама, отличавшагося шеровени познаніями въ наукахъ свётскихъ и духовныхъ и пользовавшагося расположениемъ при дворъ 28); этоть Варлаамь быль некоторое время наставникомь богословія въ Византін. Изъ последнихъ Цалеологовъ со стороны образованности заслуживаеть особеннато вниманія императоръ Мануилъ; его признають человёкомъ просвёщеннымъ и въ особенности ученымъ богословомъ. Ему принадлежить нёсколько сочиненій богословскаго характера (\*\*). Изъ наставниковъ Внзантийскихъ школь самыхъ послёднихъ временъ самостоятельнаго существования парства съ особеннымъ отличіень можеть быть упомянуть Геннадій Схольpi# 30).

Одну изъ выдающихся черть въ образованности того времени, о которомъ мы говоримъ, т. е. при Палеологахъ, составляетъ то, что и теперь, какъ и въ эпоху Комниновъ, встрѣчаемъ лицъ, слишкомъ увлеченныхъ идеями греческой философіи, вообще близкихъ къ язычеству. Это было важнымъ предметомъ, кото-

- 28) Cantacuseni. Historiae, Iib. II, cap. 39, tom. I. p. 543.
- 29) Vast. Le cardinal Bessarion, p. 13. Paris, 1878.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Прецисловіе къ русскому падавію перваго тома Григоры, сгр. X—XI.

<sup>39)</sup> Филарета архіев. Черниговскаго: Геннадій, патріархъ Константинопольскій: Прав. Обозр. 1860, т. І, стр. 511.

раго церковь не должна была оставлять безъ вниканія. Въ чемъ состеяло это увлеченіе влассическою древностію, въ чему вело оно, какъ смотрёли и держали себя при этомъ представители нерковнаго сознанія-все это можно наблюдать на спорахъ, въ началё XV вёка, ученаго Георгія Гемиста Плитона и егоприверженцевъ съ Геннадіемъ, впослёдствін патріархомъ, в его сторонниками. Эти споры притомъ показывають, что фелософія древности въ это время серьезно изучалась и что представители церковнаго сознанія съ своей стороны сочувственне относнинсь къ Аристотелю и непріязненно-къ Шлатону. Передадимъ нёкоторыя черты этихъ не безъинтересныхъ споровъ. Наяванный нами Георгій Гемисть Шантонъ быль жаркимъ поборникомъ платовизма <sup>31</sup>), родился въ Константиноводъ оволо 1355 года и получилъ свое образование частию здёсь, частию въ другихъ городахъ Византійской имперіи. Большую часть своей жизни онъ проводить въ Пелопоннисъ; нъкоторое время остаются во Флоренціи, гдё по просьбё Косьмы Медичи читаеть лекція по философія: остатовъ жизни онь проводить опать въ Пелопоннисв. Плитонъ умеръ столётнимъ старикомъ <sup>33</sup>). Онъ пользовался почетною славою со стороны своихъ не малыхъ по числу почитателей. А во главѣ его друзей стояль нѣкто Миханль Апостолій. Плитонь имель могущественныхь нокровителей и изъ числа лицъ царотвенныхъ. Өеодоръ Палеологъ, деспотъ Пелопоннискій, подарилъ Плитону въ потоиственное владение участокъ вемли въ Пелопоннись, а императоръ Іоаннъ Палеологъ (1428

зť

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Собственно фамилія Георгія: «Гемисть», но онъ впослъдствія приняль еще в другую фамилію «Плитона», которая напоминала ему великаго философа древности — Платона.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Schultze. G. Gemistos Plethon, s. 24—27; 31—32; 75— 77. Iens. 1874.

г.) **утвердил**ь этоть дарь за философомь <sup>33</sup>). Главнёйшимъ стремленіемъ Плитона и его друзей было-воспламеннть охладевшую любовь въ Платону; вмёсте съ темъ поклонники Плитона враждебно относились къ Аристотелю, на сторонѣ котораго были представители въ то время греческой богословской науки. Оть Плитона осталось нёсколько сочиненій, написанныхъ въ полобномъ родѣ. Одно изъ нихъ заглавлялось: «О различіи Платоновой и Аристотелевой философін»; другое: «О законахъ», Познакомимся хоть немного съ воззрѣніями, высказанными Плитономъ въ его сочиненіяхъ. Завсь онъ высказываеть всего себя съ его платоническимъ идеаломъ. Онъ съ одушевленіемъ отстаиваеть платоническое ученіе объ идеяхъ, а объ Аристотелѣ говоритъ съ великимъ порицаніемъ. Плитонъ считаетъ Аристотеля безбожникомъ. не признающимъ не абсолютнаго существа Божія, ни всесовершеннъйшей Его природы, ня безсмертія души <sup>34</sup>). Въ особенности сильно вооружается онъ на Аристотеля за его ученіе, отвергающее творческую двательность Божества. Мірь по ученію Аристотеля, говорить Плитонь, вёчень, онь не имбеть никакой причины своего бытія, слёдовательно по Аристотелю, Богъ не Причина и не Творецъ его. Что должно думать о томъ человёкё, восклицаеть Плитонъ, который «отнимаеть этоть прекраснёйшій догмать не только у философін, но и у каждаго разумнаго челов'вка». По Аристотелю Богь-не Творецъ вещей, а только движитель ихъ. Плитонъ ставить въ упрекъ Аристотелю не признание имъ промысла Божія. О Провидьнін, говорить полемисть, и рёчи быть не можеть у

<sup>33</sup>) Miclosich et Müller. Acta et diplomata, tom III, p. 173-176.

<sup>34</sup>) Gass. Gennadius und Pletho, S. 30-31. Breslau, 1844.

36

Аристотеля, такъ какъ по его разсуждению міромъ управляеть случай 35). Плитонъ нападаеть на нравственное учение Аристотеля. Этоть послёдний, по мнёнію полемиста, въ своемъ ученія о внешемъ благъ разсуждаеть о удовольстви, какъ составной части счастія; но это значить допускать эпикурейское ученіе. и въ самомъ лёлё-прибавлаеть Плитонъ-Эпикуръ основалъ свое ученіе на Аристотелѣ 36). Какъ глубоко проникнуть быль Плитонъ ученіемъ Платона, это преврасно доказываеть его сочинение «о законахъ», въ которомъ дается место всёмъ существеннымъ возареніямъ Платона, при чемъ эти воззрвнія нисколько не очищаются отъ эллинсваго политеизма; такъ напр. здъсь говорится о Зевсъ и другихъ нившихъ борахъ въ такомъ родъ, какъ будто это не мноы, а дъйствительная религіозная истина <sup>37</sup>). Всячески защищая Цаатона и съ ожесточениемъ нападая на Аристотеля, Плитонъ хочетъ самоё церковь древняго времени сдёлать союзницей своихъ симпатій и антипатій. Онъ находить, что церковь во многихъ изъ своихъ представленій сближалась съ этимъ философомъ; указываеть на то, что отцы цереви, вогда относятся сочувственно въ эллинской мудрости, становились на сторону Платона, а не Аристотеля, вакъ напр. дѣлаетъ Кириллъ Александрійскій. А объ Аристотель Илитонъ писаль, что имъ могли интересоваться только тв, кто были заражены аріанствомъ, ибо аріане утверждались на основании принциповъ Аристотеля, и вообще о послёднемъ онъ замёчалъ, что этотъ философъ, если не прямо безбожникъ, то во всякомъ случай силоняется къ атеизму <sup>38</sup>). Защита Платона со сторони

35) Schultze. Pletho, s. 85-87.

- <sup>26</sup>) Ibidem, 89.
- <sup>37</sup>) Ibid. s. 147, н т. д.
- A\*) Gass. S. 39-40.48.

Гемиста-Плитона не была однакожь выражениемъ простой любви этого философа XV века къ платонизму; нёть. Это было положительно язычествующее тяготё. ніе къ философіи Платона, сознательное пронивновеніе идеями древняго кориося философіи. Въ сочиненіяхъ Плитона христіанскій элементь повсюду отодвигается на задній планъ при сравнении съ эдлиноплатоническимъ элементомъ. Въ своихъ послёднихъ выводахъ главнёйшее сочинение Плитона (О законахъ) своднлось къ слёдующему: «чудо отрицалось, отвергалась и отвётственность человёка за грёхъ, отрицалась потребность Искупленія и самое Искупленіесловомъ: все христіанство» <sup>39</sup>). Этоть философъ XV въка въ своихъ сочиненіяхъ открываеть всякій случай савлать нападки на христівнство, не называя его однакожь прямо по имени; онъ ведеть борьбу противъ духовенства и въ особенности противъ монашества 40). Свое враждебное отношение къ христіанству Плитонъ однажды выразилъ совершенно открыто (это было во Флоренціи). Плитонъ сказалъ: пройдеть еще нъсколько времени и всъ обратятся къ единой религи; у него спросили: къ вакой же---христіанской или магометанской? Онъ отвѣчаль: ни къ той, ни къ другой, но къ третьей, которая ничёмъ не отличается отъ эллинизма \*1). Какимъ духомъ были проникнуты ученики Плитона, объ этомъ краснор вчиво свидетельствуеть следующий факть. Говорять, что когда Плитонъ умеръ, то почитатель его Виссаріонъ (митрополить Никейскій, а потомъ папскій кардиналь) написаль утвшительное письмо къ его дътямъ, въ которомъ корреспондентъ гово-

- 39) Schultze. Pletho, S. 79.
- 40) Ibid. 130.
- 41) Ibid. 77.

86\*

рилъ: «дошло до меня, что общій отецъ и учитель, оставивъ все земное, переселился на небо въ свётлую страну, чтобы съ Олимпійскими богами участвовать въ таинственной пляскё» (т. е. вакканаліяхъ) <sup>48</sup>).

Противъ Плитона писали многіе. Прежле всего Генналій Схоларій. Онъ въ противоположность Плитону, стояль за философію Аристотеля и порицаль Платона. Въ этомъ случай онъ высказывалъ взгляды тоглашней перкви. Представители религіозно-философскаго сознанія тогда больше стояли за Аристотеля, чёмъ за Платона – это потому, что философскія возвская йоной експользии в менье тесной связи съ формальными принципами его философіи, чёмъ какъ это было у Платона. Напр. діалектику Аристотеля можно было изучать, не принимая въ тоже время его философскихъ выводовъ; у Платона же формальная сторона философіи стояла въ неразрывной связи съ ся содержаніемъ. Поэтому церковь, охраняя свои върованія. Съ большимъ расположеніемъ держалась за Аристотеля, чёмъ за Платона. На борьбу Геннадія съ Плитономъ церковь смотрёла съ виликимъ уваженіемъ. О Геннадія говорили, что онъ разоблачиль новъйшаго политенста, т. е. Плитона, что онъ сдёлаль его сочиненія безвредными 43). Геннадій находиль, что самъ Плитонъ за свои сочинения, заслуживаль бы быть сожженнымь, но такой суровый приговоръ не помѣшалъ Плитону достичь глубокой ста-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) См. сочиненіе «ритора Манунла (XV в.?) о Маркѣ Ефессвомъ и Флорентійскомъ соборѣ». Издано въ греческомъ тевстѣ съ русскимъ переводомъ и указаніемъ варіантовъ архимандритомъ Арсеніемъ въ Хр. Чт. 1886 г. т. П. (цитованное мѣсто на стр. 136). Cf. Schultze, 107. Въ сочиненія «ритора Манунла» встрѣчаются между прочимъ интересныя полемическія вамѣчанія противъ Гемиста-Плитона.

<sup>43)</sup> Gass. Gennad. und Pletho, 37.

рости и умереть совершенно мирно. За то участь, какою угрожаль Геннадій Плитону, постигла главное сочиненіе этого философа XV вѣка: «О законахть». Въ руки Геннадія попало собственноручное названное сочиненіе Плитона и оно было предано пламени <sup>44</sup>). Геннадія въ борьбѣ съ Плитономъ поддерживали между прочимъ Георгій Трапезунтскій, Матеей Камаріота. Георгій называлъ Плитона народившимся антихристомъ, который имѣлъ цѣлію при помони своей учености и стилистическаго изящества найти себѣ одобреніе и приверженцевъ—и затѣмъ низвергнуть самую церковь <sup>45</sup>). — Нельзя не соглашаться съ тѣмъ, что выступленіе Плитона съ его миссіей представляеть хотя печальное, но интересное явленіе послѣднихъ лѣтъ существованія Византійской имперіи <sup>46</sup>).

Упомянемъ главнёйшихъ представителей богословской науки за время Палеологовъ, въ XIII, XIV и XV вёкахъ. Въ XIII вёкё одно изъ первыхъ мёстъ занимаетъ патріархъ Іоаннъ Веккъ. Современная намъ наука вполнё соглашается съ тёмъ отзывомъ о Веккё, какой дёлали объ этомъ ученомъ іерархё историки своего времени; его и теперь признаютъ образованнымъ мужемъ, столь богато одареннымъ духовными талантами, какъ никто другой изъ его сподвижниковъ; отдаютъ дань удивленія его краснорёчію, считаютъ его выдающимся богословомъ, въ сравненіи съ которымъ ученые его современники казались пожалуй школьниками <sup>47</sup>). Въ параллель съ Веккомъ долженъ

45) Gass. 37.

<sup>46</sup>) Съ нёкоторыми чертами этого явленія въ русской литератур'я можно ознакомиться по стать'я профес. А. С. Лебедева: Споръ о Платон'я и Аристотел'я въ XV в. (Прав. Обозр. 1875 г. т. II, 580-591).

<sup>47</sup>) Krause. Die Byzantiner des Mittelalters, S. 296-297. Halle, 1869.

<sup>44)</sup> Schultze s. 103. 110. 114.

быть поставленъ патріархъ Григорій Кипрскій. Нивто такъ не зналъ и никто такъ не могъ объясняться на чиствящень классическомь греческомь языкв, какь Григорій. Даже въ наше время западние ученые считають справелленить называть его за красноречіе «счастливымъ подражателенъ Ливанія» (в). Впроченъ, не смотря на зам'вчательныя способности, Григорій оставнять посять себя не иного сочинений. По его собственнымъ словамъ, занятію литературнымъ діломъ ему мѣшали слёдующія обстоятельства: собственноручная перепнска книгъ, которой онъ отдавалъ много времени до патріаршества, головныя боли, множество дъль во дни патріаршества и наконець, по его увъpenito, to, что онь не пиль вина, a одну лишь воду<sup>(9)</sup>). Четырнадцатый вёкъ подарыль церковно-историческую начку замечательнымъ церковнымъ историкомъ. Говоримъ о Никифорф Каллисть; онъ писаль такимъ прекраснымъ языкомъ, что его называли церковнымъ Фукидидоиъ. Въ этомъ же векъ процветала такъ называемая Оессалоникійская швола: Ниль Оессалоникійскій. Николай Өессалонныйский, Григорій Палама. Имена замёчательнёйшихъ писателей XV вёка извёстны всёмъ. Равумбемъ: Симеона Осссалоникійскаго, Марка Ефесскаго. Геннадія Сходарія.

1.—Изученіе Библіи въ обозр'яваемые нами в'яка ограничивалось составленіемъ комментаріевъ на книги Св. Писанія. Но и это д'яло не им'яло большаго числа трудящихся. Причинами явленія было сл'ядующее. Съ одной стороны считали не легкимъ д'яломъ, и даже притязательнымъ толковать Св. Писаніе посл'я того, какъ толкованію было уже посвящено много

<sup>48</sup>) Dräseke. Der Kircheneinit gungsversuch Kaisers Michael's VIII Paläolog. Zeitschrift für wissensch. Theol. 1891, S. 340.
<sup>49</sup>) Migne. Gr. tom. 142, p. 29. Xp. Чт. 1870, т. II, 175

(въ автобіографін его).

. \*

трудовъ древнихъ отцевъ и учителей церкви; съ другой стороны кругъ церковной эгзегетики въ это время очень разширился вслъдствіе того, что и самыя творенія св. отцевъ стали считаться богодухновенными въ томъ же смыслѣ, въ какомъ книги Св Писанія, и надъ истолкованіемъ отеческихъ изреченій стали трудиться такъ-же, какъ и надъ изреченіями Св. Писанія, что въ свою очередь не могло не отвлекать ученыхъ богослововъ разсматриваемаго періода отъ сосредоточеннаго изученія собственно библейскихъ книгъ. Во всякомъ случаѣ, въ чемъ-бы ни состояли причины явленія, остается въ наличности тотъ фактъ, что священная эгзегетика недостаточно разработывалась въ изучаемое время.

Самымъ виднымъ и замёчательнымъ ученымъ, трудившимся надъ истолкованиемъ Библии, былъ Евений Зигавинъ. Главнымъ образомъ онъ занимался истолкованіемъ внигъ Новаго Завёта; объ этихъ трудахъ и будемъ говорить, поэтому, прежде всего и притомъ съ нёкоторою подробностію. Евенмію принадлежить: толкованіе на всёхъ четырехъ Евангелистовъ <sup>1</sup>). Это произвеление Загавина не потеряло своей прим и для настоящаго времени. И совершенно справедливо, ибо толкованія Евоимія на Евангелистовъ вотоняти станатование стана многими достоянствами. Прежде всего, онъ выясняеть буквальный смысль комментируемыхъ мёсть, дёлаеть это кратко и сжато, затёмъ, уясняетъ связь рёчей и повъствования какъ отдъльныхъ Евангелистовъ, такъ и у нёсколькихъ заразъ, сравнивая при случаё изложение одного съ изложепиемъ двугихъ, если представляется разноречие у повествователей, онъ всегда

1) Zigabeni. Commentarius in quatuor Evangelia. Edit. Mat thaei (Lips. 1792) Tomi I—III (voll. 4). Это-же издание перепечатано у Миня въ 129 тожъ. Мы пользуемся изданиемъ Маттеи, старается примирить разногласія. Занимаясь изученіемъ буквальнаго смысла Евангелистовъ, Евений не чуждается смысла аллегорическаго и мистическаго. Въ примёрь его аллегоризма, можно указать на его толкование одного м'еста изъ Евангелия Іоанна (21, 11), гдъ повъствуется объ извлечение изъ моря сътью 153 рыбь. Числомъ сто, по Евенмію, здёсь обовначались язычники, имѣвшіе войти въ церковь Христову, а число 50 указывало на іудеевь, которыхъ должна была уловить проповёдь апостольская, такъ навъ явичниковъ должно было больше обратиться во Христу. нежели ічлеевь. Числомъ-же вон-чказывалось на св. Троицу, въ которую тё и другіе должны увёровать <sup>8</sup>). Для большой легкости усвоенія толкованій, Зигавинъ каждое Евангеліе дёлить на отдёлы, давая имъ такое или другое враткое заглавіе. Такихъ отдёловъ въ Евангеліи оть Матеея 68, — оть Марка 48, Луки 83, Іоанна 18. Зам'ячательно, что Евенмій въ своемъ толковании не оставляеть безъ соотвётствующихъ объясненій Евантельскаго сказанія о жень ятой въ прелюбодёянін (Іоанна, VIII гл.)<sup>8</sup>), тогда какъ другіе толкователи оставляли безъ объясненія это сказаніе. Зигавинъ въ своемъ толкованіи Евангелистовъ руковолится Златоустомъ и другими экзегстами. Для характеристики разсматриваемаго комментарія Зигавина приведемъ нѣкоторые образцы его толкованій на Евангедіе отъ Матеея. Въ этомъ случав Евенмій очень хорощо и обстоятельно объясняеть три послёднія главы, которыя не такъ тщательно истолкованы Златоустомъ и Кирилломъ Александрійскимъ. Такъ, при объяснения здёсь того мёста въ XXVI-ой главе, где говорится (ст. 6-7) о помазани Христа миромъ отъ нёкоей

<sup>2)</sup> Zigabeni. Tom. III, vol 4, p. 655.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zigabeni. Ibidem, p. 297-299.

жены, Евений задаеть себе вопрось: сколько было женщинъ, помазывавшихъ Христа въ разное время Его жизии и находить, что такихъ было три, въ отличіе оть Златочска, который насчитываеть тольно двухъ 4). При объяснения той-же главы (ст. 58), онгъ входить въ разъясненія для устраненія кажушагося противоръчія между синоптиками и Іоанномъ, изъ которыхъ первые утверждають, что отречение ап. Пегра происходило въ дом' Кајафы, а последний говорить, что это случилось въ дом'в первосвященника Анны (XVIII, 13). Евенмій дегко выходить изъ заточаненія, подагая, что первосвященники Анна и Кајафа жили въ одномъ и томъ-же домв, разделенномъ на два пом'ященія, причемъ дворъ (atrium) былъ общины для обояхъ жилищъ <sup>5</sup>). Приступая въ объяснению ХХУШІ-ой главы того-же Евангелиста, въ которой описаны явленія воскресшаго Господа. Знгавнять находить, что эта глава не достаточно истолкована прежнями толкователями, такъ какъ не всё вопресы рънены ими относительно исторіи явленій Спасителя по воскресения. Онъ утверждаетъ, что и самъ Златоне такъ тщательно занялся этими вопросамя, усть вакъ это можно было-бы ожидать; а что касается другихъ комментаторовъ, то онъ прямо говорить, что, не обладая умёньемъ примирить вазвущіяся противорвчія Евангелистовъ, они изливають безполезные потови словъ 6). Затёмъ, Евовмій старательно занимается двломъ примирения разныхъ Евангельскихъ сказаній относительно явленій Воскресшаго; и эти разъясненія не лишены научной цённости.---Изъ прочихъ Евангельскихъ комментаріевъ Зигавина заслужи-

Digitized by Google

. . .

<sup>4)</sup> Zigabeni. Ibid. Tom. I, vol. 2, p. 978. 980.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. p. 1065.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ibid. p. 1153.

ваеть особенныго внимания его воиментарий на Ісанна. Въ этонъ толкования Евоний веръяко властся въ лиизтическія объясненія и хвляеть воленическія занічанія. Пользувсь твух кли другинь удобнымь случа-CHTS. 348CS OHS BRICKASHBACTS CHON CYM MCHIA RACATOLISHU такихъ нъсть, которыя киль-либо превратно неветолковивались. Такъ истолковивая слова Госнова: «Отенъ not forbe Mena» (XIV, 28). Зигавних старается OLDOBEDIHVTS TEXT, ETO OTCIDAR BUBOARIS SERIO-CHIE о неравномъ могуществе Сына Божія съ Отценъ (какови были аріане и подобные инъ). Онъ находить, что Інсусь называль Отна большить себя, применаясь вь этопъ случай къ инйнію свонхъ учениковь. которые дунали, что Богъ-Отецъ выше Сына и но иогуществу, а не потому только, что Онъ-Отецьвина происхожденія Сына<sup>7</sup>). При объясненія словъ Христа: «когда-же пріндеть Утвинтель» и пр. (XV. 26), Евений заибтно направляеть свою рвчь про-THES JATHECKARD SAGJYZJCHIA; MDH STOMS, TOJESBATCAL разрёшаеть нёсколько тонкнуть вопросовъ, неторые ногуть приходить на мысль изслёдователю учения о лицахь Св. Тронцы. Греческій богословь говоричь: «если-же вто спросить, почему же и Духъ Святий не называется Сыномъ, когда и Онъ, Духъ, то-же оть Отца, то тавому нужно сказать: Духъ не рожденъ, какъ Сынъ, а инымъ образомъ происходить отъ Отпа». Или кто нибудь спросить, говорить Евений: «почему Сынъ и Духъ не называются братьями, имъя одного и того-же Отца? Потому что не одинаковымъ образонь происходять оть Отца: одниь рождается, а другой исходить» <sup>8</sup>). Толкованія Зигавена отличаются строго православнымъ характеромъ. Комментаторъ не

<sup>8</sup>) Ibidem, p. 531.

<sup>7)</sup> Ibid. Tom. III, vol. 4, p. 509.

ножеть заслуживать укоризнь. Сомнительнымъ можеть представляться разва только толкование его нёкоторыхъ сторонъ исторія явленій Восвресшаго Господа. При этомъ случай, онъ настолько утончаетъ представленіе о плоти Восвреснаго, что истина явленія Христа апостоламъ готова обратиться въ призракъ. Такъ, объясняя сказание Іоанна о явлении Христа 11-ти аностоламъ (XX, 20), толвователь спрашиваетъ: «какимъ образомъ нетабнное тело носило отпечатии ранъ и было осязаемымъ-и отвёчаеть: сверхжестественнымъ обравомъ и вслёдствіе особеннаго божественнаго устроенія (сіхочоніхої) <sup>9</sup>).—Замізчательно мнізніе Евоныя по вопросу: оть чего происходить, что разсказываемое однимъ Евангелистомъ, обходится колнавіемъ со стороны другаго; отчего случается, что одно изречение Господа одинъ Евангелисть передаеть такъ, а другой иначе»? Зигавинь разрёшая этоть вопрось говорить: апостолы записывали рёчи Господа не тотчась, какъ Онъ произносниъ ихъ, такъ чтобы моган сохраниться въ памяти всё Его слова, но писали много лёть спустя; и вёроятно, какъ и всё люди, могли, конечно, вое что забыть изъ сказаннато Хрис-TOMTE (xai eixoc, מיאם של הטוב לאדמב מערטטב להואמט בסטמו דנאשי). Это слёдуеть имёть въ виду при рашении вопроса,-говорить эгзегеть, - почему у одного Евангелиста чтолибо добавлено, а у другаго пропущено. Иногда они опускали что-либо ради вратвости, большею частио что-либо не столь необходимое. 10).

Столь же, если не больше, заслуживаеть вниманія подробный комментарій Евенмія Зигавина на Соборныя посланія и на всё посланія Ап. Павла. Этеть комментарій открыть въ самое недавнее время и ис-

<sup>10</sup>) Ibid. Tom. I, vol. I, p. 464.

Digitized by Google

<sup>9)</sup> Ibid. p. 646. Conf. 638.

торія его открытія заслуживаеть упоминавія. Отврытіе сяблано не западнымъ ученымъ, а образованнымъ. греческимъ богословомъ Никифоромъ Калогерою (иввоторое время бывшимъ въ санъ архіепископа Патрасскаго). Этимъ же просв'ященнымъ Грекомъ прекрасно и взданы вышеуказанныя толкованія Евениіа. 11). Объ обстоятельствахъ, при вавихъ произошло отврычіе тавого замёчательнаго памятника греческой перковной литературы, какъ толкованія Зигавина на Соборныя посланія и на Ап. Павла, разсказываеть самъ Никифоръ Калогера въ предисловія къ своему изданію. Принадлежа въ ученому вружку Аеинскихъ богослевовъ. Калогера возъимълъ сильное желаніе отврыть и издать толкованія Зигавина на Ап. Павла и Соборныя посланія. Что Знгавинъ писаль толкованія на эти части Новаго Завъта, это было извъстно и хорошо васвидетельствовано. А что касается возможности отврытія, въ этомъ отношенія могло обнадеживать то обстоятельство, что въ сравнительно недавнее время ученый Маттіэ нашель и обнародоваль толкованія того-же Зигавина на четырехъ Евангелистовъ. Калогера настойчиво пошелъ къ своей благородной цёли. Онъ началь изучать печатные каталоги рувописей, хранящихся въ разныхъ западныхъ библіотекахъ, но 95 нихъ не оказалось никакихъ указаній въ разсматриваемомъ направлении. Завязывалъ имсьменныя сношенія съ разными лицами, имбвшими знакомство съ тёми же западными библіотеками, но отвёты получались все неудовлетворительные: искомыхъ сочиненій не оказывалось (корреспонденты Калогеры писала ему все одно и то-же: обен тобтон сбоон). Тогда ученый Грекь рышался лично попытать счастія. Онъ

<sup>11</sup>) Zigabeni. Commentarius in XIV epistolas st. Pauli et VII catholicas. Edidit Nicephorus Calogeras. Tomi I-II. Athenae. 1887.

зналь, что, послё паденія Константинополя, многіе Греви бъжали въ Италію, унося съ собою тв рукопись, какеми вто изъ нихъ дорожилъ. Поэтому онъ отправился въ Римъ СЪ пѣлію **ROATHMOREHED** И съ отдѣломъ древне-греческихъ церковныхъ рукописей въ знаменитой Ватиканской библіотека. Латомъ въ 1879-ыть году Калогера прибыль въ Римъ, но къ его прискорбію попасть въ Ватиканкую библіотеку ему не удалось. Она оказалась закрытою до глубовой осени. Межау тёмъ, по обязанностямъ службы, онъ не могъ тавъ долго оставаться въ Римъ. Ему пришло на мысль нсидобовать счастья: посётить другія римскія библіотеки въ надежав, не найдется-ли тамъ то, чего онъ страстно исваль. Для своихъ изслёдованій онъ, прежде всего, выбраль одинь Доминиканскій монастырь въ Римъ (monasterium fratrum praedicatorum), такъ какъ монастырь этоть славился своею библіотекою. Каковаже была радость ученаго изслёдователя, когда въ числё рукописныхъ толкованій на Новый Завѣтъ, онъ открылъ здъсь именно то, что ему такъ было нужно. Одна изъ рукоцисей заключала комментарій Зигавина на Ап. Павла и Соборныя посланія. Сдёлавь это отврытіе, Калогера весь отдался труду списыванія дорогой ему рукописи. Но вакъ ни спршилъ онъ, въ течение почти двухъ мѣсяцевъ, работая ежедневно по пяти часовъ въ библіотекъ (такъ какъ библіотека оставалась отврытою въ течение дня на нять часовъ), Калегера далеко не успёль переписать всего комментарія: онь синсаль толкованія Зигавина на посланіе къ Римлянамъ и до половены толкованія на первое посланіе къ Кориноянамъ, Срокъ отпуска Калогоры приближался къ концу, и онъ долженъ былъ возвратиться въ отечество. Удалось-ли бы Калогеръ продолжить свою работу и когда --- неизвёстно, еслибы одно счастливое обстоятельство не помогло этому ученому. Въ

это время стали прилагать фотографию въ вопированию рукописей. Распорядители библіотеки позволним ену слёлать фотографическій снимовъ съ рукописи. занитересовавшей Грека-и нашь ученый сдёлался обланателенъ исконаго имъ богатства. Въ прелисловіи къ своему изданию Калогера довольно подробно описываеть внёшній видъ открытаго имъ кодевса, число листовъ въ немъ, опредвляеть время, вогда онъ пронзошель. Вообще онъ полагаеть, что рукопись занесена въ Италію или за нёсколько времени до паденія Константинополя, или вскор' послё этого событія 19). Въ манусврипте открытыя толкованія находатся въ такомъ порядке, въ какомъ въ Новомъ Завыть понущаются истолкованныя Евенміемъ посланія: но издатель въ печати далъ толкованіямъ другой порядокъ, тотъ, какой указывается въ самомъ заглавіи изданія. Это отчасти опредвляется неодинаковымъ значеніемъ отысканныхъ толкованій Евоимія.

Достоинство того и другаго комментарія опредѣляеть самъ издатель, причемъ онъ дѣлаеть это настолько серьезно, что съ нимъ нельзя не соглашаться. Прежде всего, онъ говорить: «вообще Зигавинъ въ толкованіи посланій Ап. Павла показываеть себя болѣе возвышеннымъ (ъ́пертерос), чѣмъ въ толкованіи на Соборныя посланія. Въ толкованіи Ап. Павла онъ пользуется однимъ методомъ, а въ толкованіи прочихъ апостоловъ другимъ. Комментируя посланія Павла, Загавинъ всегда старается руководиться собственными соображеніями и доходить до полнаго рѣшенія; напротивъ, при комментированіи Соборныхъ посланій эквегеть только немногое вносить отъ себя, а заимствуетъ мысли отъ другихъ толкователей, не углубляясь дальше въ смысль изъясняемаго мѣста». Въ тол-

19) Ibidem. Tom. I. Προλόγος, σελ. 61-64.

кование на Соборныя послания онъ руководится Златоустомъ, Севиромъ, (Севиріаномъ Гавельскимъ?), Өеодоритовъ, Кирилловъ Алевсандрійскимъ, Дидимовъ. Хотя это толкование и иншено самостоятельности, но самые отрывки, приводныме комментаторомъ новы и цённы <sup>13</sup>). Такимъ образомъ, изъ числа новозавётныхъ книгъ не имвется толкованій Зигавина только на лей книги: Лизнія св. апостоловъ в Апокалицсись. Были-ди составлены Евенміемъ комментаріи и на эти книги? Что васается «Двяній апостоловь», то по мевнію Калогеры, есть вся вёроятность предполагать, что Зыгавина комментироваль эту книгу; мало того. ученый Грекъ питаетъ надежду, что съ течениемъ времени, такъ или иначе, указанный комментарій выйдеть на светь Божій «неь глубины забвенія». Относительно-же комментарія Зигавина на Апокалицсись нельзя разсчитывать на отврытіе, такъ какъ есть основаніе полагать, что Везантійскій богословь не занимался толвованіємъ Апокалипсиса; а не занимался онъ этимъ дъломъ потому, что, повндимому, онъ не считаль эту внигу произведениемъ Іоанна Богослова 14). Хотя эту послёднюю мысль Знгавинъ прямо и не выражаетъ, но при одномъ случав, цитируя эту священную книгу, онъ выражается: «такъ называемый Аповалинсись Іоанна Богослова» (1, леуонени, Апокаλυψις) <sup>15</sup>). Сважемъ встати, что преврасное изданіе комментарія Зигавина, сделанное Калогерою, снабженное подробными подстрочными примъчаніями (не говоря уже объ обшарномъ введения къ изданию, тщательно составленномъ твиъ-же греческимъ ученымъ),

- 13) Ibidem, σελ. 70-71.
- 14) Ibidem, cel. 72.
- 15) Толков. Зигавина на І-е Корине. 13, 52. Тот. І, р. 361.



можеть служить образцомъ для русскихъ изданий въ подобномъ-же родъ <sup>14</sup>).

Изъ книгъ Ветхаю Завета Знгавинъ толковалъ немногія. По врайней мірт до нась сохранняся его комментарій лишь на Псалтирь. Сообщимъ нёкоторыя свёденія объ этомъ комментарія Евонмія. Самому толкованию. предшествуеть довольно обширное введеніе, составленное толкователемъ. Въ этомъ введенія разсматривается много важныхъ и серьезныхъ вопросовъ. Здесь ведутся разсуждения о следующихъ матеріяхъ: о намбренів, какое имбль въ виду пророкь Давнуь, сочиняя псалмы, о содержании псалмовъ въ догматическомъ и нравственномъ отношения, также указывается на мессіанское пророчественное значеніе псалмовъ. Дается понятіе о свойствахъ, происхожденій и первоначальномъ употребленіи псалмовь. Здёсьже встрвувемъ очень обстоятельныя сввлёнія о семи извёстных греческихъ переводахъ Ветхаго Завёта, какъ-то: о переводъ семидесяти. Акилы Синайскаго,

16) Не имъя ренований при составлении нанияхъ очерковъ входить въ подробности васательно отдёльныхъ сочиневій обозрѣваемыхъ нами писателей, мы не можемъ приводить иногихъ примъровъ для характеристиви новооткрытаго Зигавинова комментарія. Приведемъ липъ одинъ примъръ толкованій эквегета XII вѣка. Слова ап. Павла: «посему жена н должна нитть на головт своей знагъ власти надъ нею, для ангеловъ» (1 Кор. XI, 10) Евениій изъясняеть такъ: подъ «знакомъ власти» онъ разумъеть покрытіе женой головы своей въ знакъ покорности мужу: по отношению къ мужу, покровъ жены служить выраженіемъ его власти надъ сею послёднею. Слова---«для ангеловъ», которыя иными толкователями относятся въ ангеламъ небеснымъ, Евенмій, подобно Кириллу Александрійскому, относить къ церковнымъ блюстителямъ (ѐфороис). По Зигавину, этими словами Апостолъ хочетъ сказать: пусть жена, быть можеть превирающая мужа, постыдится по крайней мере, техъ, которымъ несносенъ безпорядокъ (т. е. биюстителямъ цервовнымъ). Тот. І. р. 299. •

×

Синиаха Самаритскаго, Осодотіона Ефесскаго, о пятомъ переводе неизвестнаго составителя, о шестомътоже неизвёстнаго переводчика, и наконець о переводѣ Лукіана мученика (открытомъ будто-бы послѣ его мученической смерте въ какой-то башив въ Никомидіи) 17). Нёкоторые подагають даже, что Зигавинъ самъ пользовался переводомъ Лукіана при истолкованія псалмовъ, но это едва-ли вероятно. — Зигавиново введение къ толкованию псалмовъ такъ серьезно написано, что оно могло-бы приносить большую честь автору, если-бы оно было самостоятельно. Къ сожалёнію, оно представляеть собой компиляцію. Одинъ изъ ученыхъ изслёдователей (Ant. Bongiovannus) раскрыль, что все, что есть лучшаго въ Зигавнновомъ введенія къ комментарію на псалмы, все это заимствовано. Такъ прекрасныя свъявнія о переводчикахъ семи греческихъ переводовъ, взяты изъ такъ называемаго Асавасіева Синопсиса; разсужденія Зигавина о томъ, что такое Псалтирь, псаломъ и т. д. заняты толкователемъ изъ сочинений Евсевія Кесарійсваго и нёкоторыхъ другихъ <sup>18</sup>). Какъ введеніе къ толкованию, такъ и самое толкование Зигавиномъ псалмовъ не высово цёнятся въ современной намъ наувѣ. Уже то самое обстоятельство, что Зигавинъ всѣ 150 псалмовъ по ихъ происхождению принисываеть царю Давиду, мало рекомендуеть критическую мысль толкователя. Самостоятельность нашего толкователя 19 псалновъ тоже подвергается полному сомнёнію. Разъяснено, что Зигавинъ свои толкованія черпалъ изъ иногнать и разнообразныхъ источниковъ — изъ сочине-

<sup>18</sup>) Prolegomena, напечатанныя при Миневомъ издани Евевмія. Топ. 128, р. 37—38.

19) Vid. procemium, p. 54-55.

87



.)

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Euthymii Zigabeni. Commentarius in psalmos Davidis. Procemium, p. 41-74. Nigne, Gr. tom. 128.

ній Оригена, Асанасія Великаго, Василія Великаго, Іоанна Златоуста, Кирилла Александрійскаго, Исихія Іерусалимскаго и пр. Вообще личный трудь Зигавина при истолкованіи псалмовъ былъ не великъ. Ему однако ставять въ заслугу то, что онъ черпалъ несомнънно изъ наилучшихъ источниковъ <sup>20</sup>).

£

2. — Разсматриваемый нами періодъ греческой церкви довольно быль богать догмативо-полемическими сочиненіями, во всякомъ случав онъ быль богаче ими, чемъ эквегетическими сочиненіями. Большинство догматико-полемическихъ сочиненій тёхъ временъ вызваны были въ бытію разнаго рода богословскими спорами въ тоглашней церкви. Это придаеть ниъ большое историческое значеніе. Тёмъ не менёе въ нихъ нёть уже той силы и жявости, какими отличались произведенія подобнаго рода болье ранняго времени христіанской перкви. Въ большинствъ случаевъ въ догматико-полемическихъ сочиненіяхъ. изучаемаго нами періода, чувствуется сухость, вялость и искуственность; пріемы развитія мыслей и полемики отличаются подражательностию готовымъ образцанъ. Греческіе богословы XII-го и дальнійшихъ высовь отчасти сами вреднии своему дылу, стёсняя свободу богословствующей мысли и безъ всякой надобности ограничивая себя, когда усвояли утрированный взглядъ на творенія прежникъ отцовъ церкви. Безъ сомнёнія, успёхъ новыхъ догмативо-полемическихъ произведеній въ значительной мъръ обусловливался стопенью знакомства богосдововъ изучаемой эпохи съ святоотеческою литературою прежнихъ временъ, временъ, когда богословская мысль лилась мощнымъ и шировимъ потокомъ. Это хоропо сознаваля

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Prolegomena (см. выше), р. 37—38. Толкованія Зигавниа на Евангелія Матеея и Іоанна переведены на Русскій языкъ. (Кіевъ. 1886—1887), а также переведено в его толкованіе на Псалтирь (въ Кіевъ, въ 70-къ годахъ).

они. Но вибсто того, чтобы подъ вліяніемъ этого совнанія серьезно заняться изученіемь этихь твореній, усвоить ихъ духъ и богатство ихъ мыслей, разсиятриваемые богословы выработали особый взглядь на характерь твореній отеческихь, начали комментировать изречения отеческия, какъ комментируются изречения Св. Писанія. Это съ одной стороны связывало самихъ комментаторовъ, а съ другой приводило въ натяжкамъ въ понимания святоотеческой литературы. ибо комментаторы хотвля заставлять отцевъ говорить то, что имъ самимъ было нужно. Тогда сталъ «гоосподствовать особый взглядь на характерь твореній отеческихь и тёсно связанные съ нимъ пріемы экзегетики. Эти творенія считались богодухновенными въ томъ-же смыслё, въ какомъ книги Св. Писанія Ветхаго и Новаго завёта. Никакихъ неточностей, недомодвокъ и перемолвокъ въ догматической ихъ части не допускалось. Это вело нер'вако къ большимъ затрудненіямъ, которыя не всегда поддавались средствань тогдашней герминевтики, приспособленной собственно къ толкованию Св. Писанія, но целикомъ применявшейся и къ твореніянь отеческимь; приходилось иногда прибъгать въ исвусственнымъ объясненіямъ, которыя имѣли весьма сомнительную цённость съ научной точки зрёнія» <sup>91</sup>). Такимъ образомъ, богословы, разсматриваемаго періода церковной исторіи, сами себѣ создавали препятствія, мѣшавшія имъ быть на высоть своего призванія. Впрочемъ, это обстоятельство, при всемъ его неблагопріятномъ вліянія, во всякомъ случай было выгодно тёмъ, что оно заставляло ихъ работать мыслію, много читать и изслёдовать творенія отеческія. Гораздо хуже было то, что нёкоторые изъ богослововъ

<sup>21</sup>) Проф. И. Е. Тронцкаго. Изъ исторіи споровъ объ исхожденія Св. Духа. Христ. Чт. 1889. т. І, стр. 340 — 341. 87\*



нашей эпохи, быть можеть вслёдствіе восности мысли. полагали, что нёть надобности снова углубляться вътв вопросы, которые были предметомъ изучения отцевъ церкви въ прежнія времена; мало того, думели, чтовъ твореніяхъ ихъ заключено все, что нужно для борьбы съ какими-бы то ни было заблужденіями, когла. бы то ни было имбющими явиться на свёть. Въ силу подобныхъ воззрѣній писатели нашей эпохи вивсто того, чтобы самимъ имъ бороться съ новыми заблужденіями, довольствовались въ борьбё съ ними выписками изъ творений отцевъ церкви, писавшихъ противъ какихъ либо ересей, похожихъ на вновь явившіяся. Мало того, какъ-бы совсёмъ забыван, когла жили тв или другіе отцы и противъ кого они писали, новёйшіе догматико-полемисты въ своихъ произвеленіяхъ выписывали изъ ихъ твореній такія мъста и даже трактаты, которые не имбли ни цбли, ни приложенія къ тому времени, когда жили компиляторы.

Изъ числа догматико-полемическихъ сочиненій научаемаго періода первое м'всто занимаеть въ хронологическомъ порядкъ произведеніе Зигавина: «Догматическая Паноплія (всеоружіе) православной въры».<sup>33</sup>) Сочиненіе это составлено Зигавиномъ по настойчивому порученію императора Алексъя Комнина. Паноплія не принадлежить къ тѣмъ сочиненіямъ, воторыя прославляють ихъ авторовъ. Написанное по заказу, оно носить именно этотъ характеръ. Возможно предполагать, что усердно занимаясь экзегетическими сочиненіями, Зигавинъ не имѣлъ свлонности и способностей писать произведенія въ догматико-полемическомъ родѣ. Современность прославляла его за это сочиненіе (Анна Комнина), но оно не можетъ заслуживать большихъ похвалъ. Вся дѣятельность автора при со-

22) Orthodoxae fidei dogmatica Panoplia.

ставленіи Панопліи состояда лишь въ механическомъ списываніи и нанизываніи разныхъ чужихъ мыслей, которыя притомъ заимствовались буквально. Правда, Евенмій былъ очень начитанный человёкъ, <sup>93</sup>) но въ настоящемъ трудѣ начитанность его не дѣлаетъ его ни глубокимъ мыслителемъ ни рязностороннимъ ученымъ. Въ цѣломъ Паноплія представляетъ собою рядъ выписокъ изъ сочиненій прежнихъ богослововъ и полемистовъ, причемъ авторъ не беретъ на себя труда даже пояснять чужія слова. Впрочемъ, въ сочиненіи можно находить и нѣчто самостоятельное, но оно не представляетъ собою вклада въ догматико-полемическую литературу, а имѣетъ интересъ лишь для исторической науки. Познакомимся до извѣстной стецени съ разсматриваемымъ произведеніемъ Евеимія.

Въ началѣ своего произведенія Евеимій указываеть, по какимъ причинамъ, при какихъ обстоятельствахъ возникъ его трудъ. «Императоръ (Алексѣй Комнинъ), говоритъ Зигавинъ, —удѣляя время отъ своихъ государственныхъ занятій, углублялся въ серьозное изученіе Св. Писанія и любилъ также бесѣды о божественныхъ предметахъ съ знаменитыми мужами, великое множество которыхъ наполняло его дворецъ. Императоръ притомъ-же охотно диспутировалъ со врагами православной вѣры.» Авторъ замѣчаеть, что и «ему иногда приходилось участвовать въ этихъ бесѣдахъ императора. Высоко цѣня свою дѣятельность для церкви, Алексѣй захотѣлъ и для своихъ потомковъ



<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Изъ болѣе древнихъ онъ широко пользовался Асанасіемъ Великимъ, Григоріемъ Богословомъ и Нисскимъ, Василіемъ Велик., Іоанномъ Дамаскинымъ, затѣмъ часто, но не до такой степени—Діонисіемъ Ареопагитомъ, Златоустомъ, Максимомъ Исповѣдникомъ, Кирилломъ Александрійскимъ, Фотіемъ; наконецъ, гораздо рѣже — Леонтіемъ Кипрскимъ, Анастасіемъ Синантомъ, Леонтіемъ Византійскимъ.

ать руководство въ подобномъ-же деле, и какъ-бы вачнить иль военному невуству для будущихъ богословскихъ сражений; поэтому онъ приказаль разумникь людянь собрать мудрыя изречения изъ отцевъ и потать защетниковъ вёды. и потомъ все собранвое ими передаль Евонийо для окончательной обработки въ одно пѣлое. Такъ возникла Паноплія». 24)-Паноплія состоить, кром'в пролога, изъ 28-ми титуловъ или отдёловъ. Частибишая цёль сочинснія, какъ объясняеть авторъ, двоякая: съ одной стороны защета православнаго ученія, съ другой, опроверженіе мніній, противныхъ этому ученію. Совершенно нсчезнувшія среси онъ хочеть оставлять безъ вняманія, но не всё: онъ намёренъ подвергать разсмотрёню гагъ знаменитвишія между ними, какъ и тв, огонь которыхъ, по выражению Евониня, хотя и потухъ, ноотъ которыхъ остались въ церкви тлёющіе угли; ихъто в думаеть Зигавинъ пронзить своими стрёдами. 95)-Содержание сочинения таково: Евоимій начинаеть опроверженіемъ политензия в эпикурейства, но въопровержение ихъ приводить только отрывки изъ твореній Григорія Богослова и Іоанна Лакаскина. 20) Затемъ онъ переходить къ ученію о Боге, Св. Троипѣ. лицѣ Сына Божія – такимъ сторонамъ догматики, около которыхъ вращается все сочинение автора (titul. I). Еретики, которые извращали это учение и которыхъ опровергаеть Евенній суть слёдующіе: Симонъ Волхвъ, различные гностики, манихен, Савеллій, Павель Самосатскій, аріане со всёми ихъ развётвленіями. въособенности евноміане, - аполлинаристи, несторіане, евтихіане, моновелиты, теопасхиты, ивоноборцы, ар-

<sup>94</sup>) Panoplia dogmatica. Migne. Gr. tom. 130. Prelôgus ad panopl., p. 21. 24.

Digitized by Google

95) Ibidem. p. 24.

26) Ibid. Prologus, p. 25-29.

мяне, павливіане, мессаліане, богомилы. Въ началъ сочинения опровергаются іудеи, а въ концѣ Сарацены т.-е. магометане. Для того, чтобы составить себѣ понятіе, насколько механично и бевжизненно ведетъ свою полемиву Евений при опровержении прежнихъ ересей, для этого посмотримъ, изъ чего состоить одиннадцатое отдёленіе (титуль), противь аріань. Тотчась посл'в заглавія «аріане», слёдуеть вылержва изъ 4-й книги сочивения Св. Асанасия «Противъ apiaнъ»; затёмъ выдержка изъ пятой квиги того-же Асавасіева сочиненія; затёмъ опять изъ той же вниги (гдъ показывается, что аріане разногласили и сами между собой) и т. д. Послё этого идуть выдержки изъ твореній Василія Великаго, Григорія Богослова, направленныя противъ аріанъ. <sup>27</sup>) Больше значенія имъють ть отделенія Паноплін, въ которыхъ авторъ имбеть дбло съ современными ему ересями, но и зайсь не всегая полемисть сколько нибуль удовлетворителенъ. Тавъ, отъ него можно ожидать свъжнуъ вввъстій, интересныхъ наблюденій и живыхъ споровъ васательно и противъ павликіанъ, которыхъ въ его время было такъ много. Но Евений, вмёсто всего этого, отдёлывается выписками изъ сочиненій иатріарха Фотія противъ этихъ еретиковъ <sup>98</sup>). Такъ какъ въ прежнее время въ рукахъ западныхъ ученыхъ не было полнаго изданія Паноплін, напр., въ нёкоторыхъ католическихъ изданіяхъ тогда были опущены отделевія, въ которыхъ речь идеть у Евонмія объ исхождении Духа Святаго, то указанные ученые полагали, что въ этихъ отделенияхъ должно заключаться у Евенмія что нибудь оригинальное и сильное, направленное противъ датинянъ 99). Но теперь,

- 28) Tit. 24, p. 1190 et cet.
- <sup>99</sup>) Ullmann. Über die dogmatische Entwickelung der griechisch.

<sup>&</sup>lt;sup>\$7</sup>) Ibidem, Panoplia, p. 331 et cet.

когда Папоплія въ полномъ видъ доступна всёмъ, сдёлалось очевиднымъ, что и тё отдёленія этого сочиненія, гдё рёчь идеть о латинскомъ догматё касательно исхожденія Духа Святаго «и оть Сына» JNшены значенія; они, по обыкновенію, наполнены выдержками изъ готовыхъ сочиненій <sup>39</sup>). Духовная бъдность автора обнаруживается въ особенности въ томъ случав, когда Зигавину нужно было опровергать Сарацинъ т. е. магометанъ<sup>31</sup>). Если гдѣ, то преимущественно здёсь автору слёдовало приложить старанія, чтобы поразить этого врага, который съ важдымъ годомъ дълалъ внъшнія и отчасти внутреннія побъды надъ христіанами. Нужно было ожидать, что авторъ сравнить между собою два міросозерцанія-христіанское и магометанское, укажеть превосходство Основателя христіанства надъ изобрётателемъ магометанства. Витесто всего этого читатель встричаеть не совсимь толково составленное изображение жизни Магомета, не чуждое извращеній; вивсто разбора магометанства и его системы, авторъ довольствуется извлеченіями изъ сочинений Іоанна Дамаскина о Сынъ Божіемъ и Духѣ Святомъ. — Изъ всего, что содержится въ Панопліи Зигавина наиболье заслуживаеть вниманія то отдѣленіе въ немъ, гдѣ трактуется о «богомилахъ», этихъ еретикахъ, появившихся во времена автора и въ первый разъ имъ описанныхъ. Ученые высоко ставять тё свёдёнія о богомилахь, какія находятся у Зигавина. Онъ, Зигавинъ, имълъ точныя свъдънія

Kirche im XII Jahrhund. Studien und Krit. 1833 (р. 671). Статья эта, не смотря на то, что она написана давно, не потеряла своего вначения и теперь: ее называють основательною (Дрэзеве), преврасною (Гассъ), отличающеюся заравыми ввглядами (Калогера, р. 39).

30) Tit. XII et XIII.

<sup>31</sup>) Tit. XXVIII.

Digitized by Google

о богомилахь, только что появившихся; онь имель записи ученія едетиковъ, сабланныя со словъ этихъ последнихъ: въ его распоряжения были и другие важные источники для ознакомленія съ новымъ еретическимъ лвиженіемъ. Вообще полемисть поставленъ быль въ весьма благопріятныя для своего дёла условія, въ какихъ находились рёдко повёствователи о новыхъ ересяхъ <sup>32</sup>). Но если содержание Зигавинова **«THTV**да» о богомилахъ заслуживаетъ большаго вниманія, то нельзя сказать, чтобы и эта часть Панопли была **УДОВЛЕТВОДИТЕЛЬНА СО СТО**ДОНЫ ИЗЛОЖЕНИЯ: АВТОДЪ МАЛО заботится о томъ, чтобы имѣющіяся у него свѣдѣнія изложить въ должномъ систематическомъ подядкв. Всеже, думаемъ, будетъ не лишнее дело несколько познавомиться съ трактатомъ Зигавина о богомилахъ. Вотъ свёлёнія, какія онъ издагаеть о богомидахь: богомиды отвергали всѣ книги Монсеевы (гл. 1); ихъ вѣрованіе во Св. Троицу было неправильно: они утверждали, что Сынь Божій и Духь Скятый не отдёльныя упостаси оть упостаси Отца: притомъ-же они утверждали странныя мибнія, что какъ Отепъ родилъ Сына, такъ Сынъ родиль Луха Святаго, а Лухь родиль Гуду предателя и одиннадцать апостоловъ (гл. 2 и 5); Сатанаялъ, учили они, есть старшій брать Інсуса Христа: Онъ занималь прежде второе мысто послы Бога Отца въ небесномъ царствін, но возмечталъ о себѣ, увлекъ за собою другихъ ангеловъ--падъ и самъ, пали и эти послёдніе (гл. 6); человёнь по своему происхожденію, есть частію произведеніе Сатананда, частію Бога Отца (гл. 7); для избавленія человака, страдавшаго

32) Zigabeni. Narratio de Bogomilis, seu Panopliae dogmaticae titulus XXIII (по Миню XXVII). Editio Gieseler's. Göttingae 1842. Въ предисловіи, сгр. 2—3. Ниже мы будемъ пользоваться этимъ Гиведеровымъ изданіемъ Зигавенова титула: «о «богомилахъ», такъ какъ это инденіенствитается намлучшимъ.



-- 570 --

Архангель Михаяль; страданія Сына Божія за родь человъческий были призрачныя (гл. 8); богожилы отвергали почитание святыхъ угодниковъ, святыхъ мощей и иконъ-по разнымъ основаніямъ (гл. 11): они превирали вресть, какъ орудіе страданій Інсуса. (гл. 14-15); крещеніе, совершаемое церковію не признавали истиннымъ крещениемъ, почему перекрешивали лицъ обращающихся въ ихъ секту (гл. 16); причащения не признавали, а признавали какое-то луховное причащение, выражавшееся въ чтени молитвы Господней (гл. 17); христіанскіе храмы счетали жилищемъ демоновъ и утверждали, что Сатанаилъ сначала обиталъ въ Гудейскомъ Герусалимскомъ храмѣ, а потомъ сталъ жить въ Константинопольскомъ Софійскомъ храмѣ (гл. 18); они употребляли только одну и единственную молитву: «Отче нашь», читали ее по нъскольку равъ днемъ и ночью (гл. 19); богомилы говорили, что ихъ послёдователей слёдуеть называть богородипами (Феотохої), такъ какъ и они носать въ утробѣ своей Слово Божіе и раждають его, когда научають другихъ (гл. 22). Вторая половина трактата о богомилахъ у Зигавина ознакомляетъ читателя со странными толкованіями на евангеліе Матеся, какія встрічались у сретиковъ и которыя направлялись у нихъ противъ достоинства и авторитета св. церкви (съ 30 гл. и до конца). Вотъ примъръ богомильскаго толкованія Евангельскаго пов'єтствованія о бёсноватыхъ, по выходё изъ которыхъ бёсы бросились въ стадо свиней (Ме. VIII, 28-32). Двое бъсноватыхъ, вышедшихъ изъ гробницъ, по толкованію богомиловъ, означають два чина: клириковъ и монаховъ; и тѣ и другіе живуть въ храмахъ, заключающихъ въ себе кости (мощи) умершихъ. Подъ ста- . домъ свиней богомилы понимали людей, проводящихъ жизнь худую и т. д. (гл. 49).

Такова Паноплія Зигавина. Ученый Гассъ слёдующимъ образомъ характеризируеть это произведеніе: «если представимъ себё продолжителя Енифанія (Кипрскаго), но только продолжателя еще болёв неискуснаго, болёв внёшняго и въ меньшей степени самостоятельнаго то получится почти точный образъ Догматическаго Всеоружія. Сочиненіе это служить доказательствомъ, что когда имѣють предъ собой слишкомъ многихъ еретиковъ и хотятъ ихъ изслёдовать, тогда ни въ какомъ отношеніи не достигаютъ успѣха» <sup>33</sup>). Зигавинъ вообще своей Панопліею мало что прибавилъ къ тёмъ заслугамъ, какія онъ имѣеть какъ эгзегетъ <sup>34</sup>).

Зигавину принадлежить еще нъсколько небольшихъ полемическихъ сочинений, представляющихъ собою какъбы пополнение Панопли. Воть эти сочинения: «Споръ о въръ съ сарацинскимъ философомъ». Здъсь между прочимъ полемисть разбираеть слёдующія возраженія сарацина: «на какомъ основание вы (христіане) допускаете политензмъ, учите о рождении Бога, исповѣдуете Бога Отца, Сына и Св. Духа? Кавимъ образомъ Богъ могъ воплотиться? Если Слово воплотилось и родилось оть Маріи, то почему называете Марію девою и т. д. 25). Другое сочиненіе Зигавина: «Опровержение нечестивыхъ Массаліанъ» (т. е. богомиловъ). Злёсь излагаются в ниспровергаются мнвнія главныя богожиловъ, причемъ полемнсть

<sup>35</sup>) Migne Gr. tom. 131, p. 20-37.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Gass.-Zigabenus: Herzog-Hauck. Beal. Encykl. B. IV, s. 408.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Трактать Знгавнна о богомплахъ переведенъ въ Правос. Обовр. за 1872 г., но намъ не удалось ознакомиться съ этимъ переводомъ.

излагаетъ свои мысли въ формѣ 14 ти анаеематизмовъ <sup>36</sup>). Какъ-бы продолженіемъ сейчасъ указаннаго сочиненія Евенмія служитъ слёдующее его сочиненіе: «Противъ еретиковъ, которые носять названіе фундагіатовъ» (т. е. опять богомиловъ). Рёчь у автора о томъ, что узналъ онъ отъ богомильскихъ учителей объ ихъ ученіи, принявъ видъ мнимаго ихъ ученика. Это послёднее сочиненіе извѣсно въ печати не въ полномъ его видъ <sup>37</sup>).

Догматико-полемическое сочиненіе похожее по форм'в на Паноплію написаль писатель конца XII-го и начала XIII-го в'яка, нер'ёдко упомиваемый нами, Никита Хоніать. Хотя между Зигавиномъ и Никитою жиль еще изв'ёстный догматико-полемическій писатель—Николай Метонскій, но онъ составляеть особое явленіе по сравненію съ Зигавиномъ и Никитою, которыхъ главныя полемическія сочиненія походять одно на другое и удобнѣе всего могуть быть разсматриваемы одно послѣ другаго.

Разсматриваемое сочиненіе Никиты носить заглавіе: «Сокровище православной вёры» (Thesaurus orthodoхае fidei) и написано по просьбё одного его друга. «Сокровище» заключаеть въ себё изложеніе православной вёры и опроверженіе еретиковъ и состоить изъ 27-ти книгь. Оно тёсно примыкаеть къ Паноплій Зигавина. Объ этомъ отношеніи перваго сочиненія къ послёднему самъ Никита говорить такъ: «хотя книга, носящая заглавіе Паноплія, и касается всёхъ еретиковъ, которые жили прежде, начиная съ Савеллія и даже раньше его, однакожъ въ ней опущено много такого, что можно было бы сказать въ ихъ опроверженіе изъ писаній отцевъ, и притомъ въ ней

ł

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ibidem, p. 40-48.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Ibidem, p. 48-57.

не делается никакого упоминания о томъ, откуда произощли еретики и какъ они жили». Никита не безъ критики смотрить на сочинение своего предноственника и хочоть его пополнить, именно представить ереси въ болёе полномъ и генетическомъ видё и подробнѣе разобрать ихъ \*\*). Впроченъ, Никита не билъ богословомъ, отлачавшимся самостоятельностію познаній; во многихъ отлеляхъ своего сочиненія онъ пользуется темь, что находить готоваго у Евонијя <sup>39</sup>). Но съ другой стороны сочинение Никиты показываеть въ немъ человёка болёе мыслящаго, чёмъ какимъ быль Зигавинь; многія стороны вь ученіи вёры онь излагаеть съ похвальнымъ углубленіемъ въ дело, съ зам'ётною оригинальностію, онъ не всегда позволяеть за себя думать и говорить другищь: онъ и думаеть не безь самостоятельности и говорить собственнымъ языкомъ. Вообще между Никитою и Зигавиномъ, какъ догматико-полемистами, можно находить слёдующую разницу. Зигавнить повторяеть только зады богословсвой науки и подагаеть. что такимъ способомъ онъ выражаеть себя, какь охранителя преданія; Нимита--же далекъ оть того, чтобъ отказывать разуму человъческому въ тщательномъ и безпредванятомъ изучении христіанства, а лицъ смотрящихъ иначе на діло, онъ именуеть гносимахами (проще---гасителнии просв'ященія). Зигавинъ, считая себя поборникомъ въры, задачу своей деятельности подагаеть въ томъ, чтобы

38) Thesaurus orthodoxae fidei. Migne, tom. 139, p. 1104.

<sup>39</sup>) Кром'я того, Никита пользовался весьма многими инсателями: Діонисіемъ Ареоцагитомъ, Асанасіемъ, Тертулліаномъ, Евсевіемъ, Епифаніемъ, Иринеемъ, Златоустомъ, Василіемъ Великимъ, Филосторгіемъ, Өеодоромъ Монсусстскимъ, Сократомъ, Созоменомъ, Осодоритомъ, Григоріями, Фотіемъ, Дамаскинымъ, Козъмою Индикоплевтомъ и проч. Annot. Merellii. Migne, ibid. p. 1091.



пально опровергать сретиковъ; Никита-же, хотя н житьсть полемных деломь важнымь, но въ тоже иная углубляется зъ выожение положительнаго учена в проводнть догмать сввозь мыслещее сознание. Энтавнеть въ своемъ трудь сухъ, безживненъ и мертвъ, напротивъ Никита во многихъ случаяхъ говорить какъ живаннторесованный человёкь, говорать азыкомъ сердта (°). Такое явление само по себь замбчательное, твить попазительние. что Никита въ написанной имъ извистной исторін своего времени, представляется не чужчить увлечения эллинскимъ азычествомъ. Но им доляны поменть что Византійскіе образованные люди нервако заключали въ себе соединение такихъ крайностей, какихъ нельзя встрёчать въ ваше время. Тниъ Византійца представляль собою во многомъ одигинальное явленіе. — Но переходнить въ обзору сочиненій Никаты. Въ первой книге 41) писатель говорить объ язичестве и іудействе. Содержаніе уже этой книги показываеть, какъ богато произведение его по сравнетю съ Зигавиной Панопліей. Зийсь Накита излапеть свёдёнія о главныхъ идеяхъ и шволахъ, какія псподствовали въ Греціи и Іудев, вообще касается такихъ сторонъ, которыя Евоний оставныт вовсе безъ вниманія. Именно, Никита начинаетъ свое сочинение изложениемъ редигиозной истории Іудеевъ отъ Алана до Монсен, а затёнъ, объяснивши вопросъ о происхождении идолопоклонства, онъ переходить въ и происхождения греческихь мистерій и философскихъ ученій, въ особенности ведеть рёчь, хотя и вратвую, о философіи Пифагора, Платона и Эпнкура, приченъ выше всёхъ ставить авторитеть

1

<sup>41</sup>) Migne, tom. 139, p. 1104-1126.

Моисся. Въ заключение первой книги авторъ снова возвращается въ іудейству и характеризуеть различныя іудейскія секты, не исключая самарянь. Іудейскихъ себть Никита насчитываеть семь: садлукен, книжники, фарисси, имеровалтисты (сектанты эти нелучили свое имя отъ того, что для духовнаго очищенія считали необходимымъ ежелневное крешеніе), назарен, ессен и иродіане (какъ отдёльную секту авторъ описываеть самарянь). Іудейскія секты авторь считаеть вліятельною причиною къ образованію секть христіанскихъ 42). Во второй и третьей книге Никита входить въ изслёдованіе православнаго ученія. Такъ, во второй книгъ 43) Никита разсуждаетъ о Св. Троицѣ, ангелахъ и человѣкѣ. О Св. Троицѣ онъ хотя и говорить словами отдевъ церкви, но польвуется ими вообще цёлесообразно; для устраненія обвиненія въ тритеизмё, онъ употребляеть многіе образы; единство Божества при троичности, по Нивить, уясняется образонъ серафима съ двумя крыдамя: Отецъэто серафиять, два крыла-это Сынь Божій и Духъ Святый 44). Особенно заслуживаеть вниманія его снекулятивно-богословское учение о человёкь; онъ входить здёсь во многіе философскіе вопросы касательно души челов'яческой, говорить о дух в и душе, о чувствахъ и силахъ души, двятельности и безсмертін ея, пытается рёшить вопросы о мёстопребыванія дуния, происхождения души при зарождения тёла человёческаго и пр. Въ третьей книгъ 45) Никита говорить о вочеловѣченія Бога-Слова. Въ этомъ отлёлѣ Нявита обнаруживаеть большую богословскую начитанность, но что еще важнёе, говоря о двухъ природахъ

- 42) Ibidem, p 1122-1124.
- <sup>43</sup>) Ibid. p. 1126-1200.
- 44) Ibid. p. 1161, cap. 30.
- 45) Ibid. p. 1200-1242.

во Христв, онъ достаточно сильно разрешаеть всв разнообразные вопросы, возбуждаемые истиною боговочеловѣченія. Съ четвертой книги 46) авторъ входить въ разсмотрёніе и разборъ древнихъ ересейчисломъ 44-ло аріанской ереси. Въ этомъ отлёль труда Никиты интересно для насъ въ особенности то, что онъ упоминаетъ такихъ еретиковъ, о которыхъ мы мало знаемъ, и которые притомъ представляются продолжающими существовать и во времена автора 47). Вотъ эти любопытныя для насъ ереси: гносимахи. Это такіе люди, по Никить, которые противились всякому серьезному, углубленному изучению христіанской веры и научному занятію истинами религия, которые считали абломъ безполезнымъ углубляться и размышлять надъ Св. Писаніемъ, въ особенности потому, что Богъ будто-бы ничего не требуеть отъ христіанъ, кромѣ добрыхъ дѣлъ; гораздо лучше, говорили они, просто вести благочестивую жизнь, чёмъ отдаваться любознательности. Тнитопсихиты. Это были еретики, которые отрицали безсмертіе души и которые утверждали. что душа человѣка не лучше души животныхъ и умираеть вийств съ твломъ. (Впроченъ, подъ именемъ тнитопсихитовъ едвали разумъются ръшительные матеріалисты, отрицавшіе безсмертіе души; по всей въроятности подь тнитопсихитами нужно разумёть такихъ лицъ, которыя, отправляясь отъ тогдашнихъ понятій о душё и духё, какъ составныхъ частяхъ природы человической, допускали, что безсмертень только духъпусина, а душа фуру- смертна). Далбе - христолиты (оть гл. λυω). По описанию Никиты, они получили

۰.

<sup>47</sup>) Kurtz. Handbuch der Kirchengeschichte. B. I. Abtheil 3, S. 97. Mitau, 1858. И въ самомъ дълъ, онисывая этихъ еретиковъ, авторъ при изложении ихъ учения всегда употребляетъ формы настоящаго времени: contendunt, audent, asserunt.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) lbidem, p. 1242-1360.

свое имя оть того, что они какъ-бы разрёшали Христа. разрушали его человѣческую природу, именно, они держались мнёнія, что Христось, по воскресеніи Его, покннуль на земль свое твло и вознесся на небо только Божествонъ. Лалбе – этнофроны – т. е. такіе люди, которые, при христіанскихъ уб'яжденіяхъ, въ то-же время преданы быле языческому суевёрію и совершали языческие обраны. Никита находить у нихъ слёдующее: они вёровали въ фатумъ, фортуну, увлекались астрологіей, занимались волхвованіями, полагали различіе во дняхъ и мусяцахъ по отношенію въ благополучію. (Нужно сказать, что такого рода люди дъйствительно встръчались во времена Никиты.) Наконець, парерменевты - ложные толкователи Св. Писанія: они истольовывали Св. Писаніе по своимъ частнымъ цёлямъ, чтобы найти въ немъ свои сретическія воззрѣнія, извращали смыслъ его и съ упорствомъ стояли за свое тольование <sup>48</sup>). Въ пятой внигѣ <sup>49</sup>) Никита разсматриваеть и опровергаеть аріанскія ереси 50). Въ дальнвищихъ книгахъ до конца сочиненія авторъ говорить о македоніанахъ, несторіанахъ, евтихіанахъ, моновелитахъ, иконоборцахъ, армянахъ, павликіанахъ, богомилахъ и касается ересей, возникшихъ и волновавшихъ церковь въ его время <sup>51</sup>):--

48) Ibidem, p. 1341-1343; 1356 (cap. 39-43).

49) Ibid p. 1361-1444.

<sup>50</sup>) Первыя нять конгъ сочинения Никпты изданы лишь въ латинскомъ переводъ, но сполна.

51) Начиная съ VI-ой впиги сочинение издано (Migne, tom. 140) въ подлинникъ съ латинскимъ переводомъ, но зато въ отрывкахъ. Цъликомъ изданы лишь не многія книги «Сокровища», напр., 24, гдъ заключаются акты собора относительно одного спора половины XII-го въка о Христъ, какъ приносящемъ жертву и пріемлющемъ ес; книгу 25-ю составляютъ акты соборные по поводу спора о токстъ: «Отецъ болій Мене», спора бышаго во дни Никиты. Нужно сказать, что акты со-

**3**8

Сочинение Никиты «Совровище» досель еще не издано въ полномъ и оригинальномъ видъ. Изданіе его въ пёлости есть дёло будущаго. Нёмецкій ученый Гассь, известный спеціалисть по церковной Византологія, однавожь не думасть, чтобы когда нибудь это издание послёдовало. Онъ говорить: «появится-ди когла-либо въ печати одигинальный тексть Никиты въ полномъ видь--- это сомнительно: такое предпріятіе не принесеть тёхъ плодовъ, какихъ отъ него можнобы ожидать» 53). Но такое полупренебрежительное отношеніе въ «Сокровищу» Нивиты несправедливо. Извёстный Ульманъ говоритъ о Никить: «его ученость не вполнъ самостоятельна, однакожъ онъ возвышается надъ современниками и является человъкомъ, лостойнымъ лучшихъ временъ», чёмъ его время 53). Съ своей стороны прибавинъ, что изданіе, въ особенности двухъ послёднихъ книгъ «Сокровища», было-бы въ высшей степени полезно для науки, ибо въ 26-ой книгъ у Никиты ръчь идеть о происходившемъ при Манунлъ Комнинъ споръ «о богъ магожевомъ», спорѣ, о которомъ наши свѣдѣнія слишкомъ невначительни: въ 27-ой книге у Никиты излагаются свѣдѣнія по поводу спора, происходившаго при императорѣ Алексѣѣ Ангелѣ (кон. XII-го в.) о «тлѣнности»

и «нетлённости пріемлемой нами евхаристіи», а между тёмъ наши свёдёнія касательно этого любопытнаю спора такъ ничтожны, что даже самое главное лице, вызвавшее споръ (Сикидитъ) остается для насъ почти во мракё <sup>54</sup>).

борные, помѣщаемые въ 24-ой книгѣ Никиты, изъ этого сочиненія заимствованы Мајемъ и отпечатаны въ его изданіяхъ.

59) Gass.—Nicetas: Herzog-Hanck. Encykl. B. X, S. 541.

58) Ullmann. S. 679.

<sup>54</sup>) Оба эти спора пяложены были нами въ своемъ мъстъ. См. очервъ IV.

Больше, чёмъ Зигавиномъ и Никитою Хоніатомъ. написано было полемико - догматическихъ сочинений Николаемъ, енисводомъ Метонскимъ. Еще важиве характерь сочинений Николая. Зигавинь и Нивата съ чревитерною любовію углубляются въ прошедшее, древность. Это писатели, для воторыхъ нуженъ признанный авторитеть, подъ кровь котораго они очень охотнои становятся. Не то у Николая. Николай, хотя и преврасно знакомъ съ древне-перковною литературою. не увлекается ею до забвенія о нужлахь и потребностяхъ новий паго, своего, времени. Онъ пишетъ для пользы, назиданія и поученія своихъ современниковь: говорить съ ними явикомь, сильнымъ, живымъ, пролуманнымъ. Его собственная богословская мысль такъ богата, что онъ только въ самыхъ необходимыхъ случаяхъ заставляетъ говорить за себя другихъ-древнихъ авторитетныхъ христіанскихъ богослововъ. Все, это делаеть вначение Николая въ истории гренеской богословской мысли весьма большемь. И однакожь, нельзя сказать, чтобы Николай накъ слёдуеть быль изученъ въ наукъ. Значение его давно понято, но до сихъ поръ не опредблено точно мбсто этого богослова въ ряду лучшихъ представителей церковной мысли послёднихъ вёковъ Византійской имперіи. Долго смёшивали и до сихъ поръ еще смѣшивають двухъ Николаевъ, епископовъ Метонскихъ, висателей - богослововъ: нашего, жившаго въ первой и началѣ второй половины XII-го въка и другаго Николая Метонскаго, процвётавшаго въ концё XII-го и до 50-хъ годовъ XIII-го въка. Для разъясненія этого вопроса больше другихъ сдёлалъ въ самое недавнее время нёмецкій ученый Дрэзеке 55). Одно изъ затрудненій при

<sup>53</sup>) Dräseke. Zu Nicolaos von Methone. Двѣ статьи въ журн. Zeitschrift für Kirchengeschichte, 1888 (Band. IX).

38\*

изученія Николая Метонскаго составляеть то, что произведенія Николая не собраны въ какомъ-нибудь изданія, а разбросаны по разнымъ колменціямъ. Собрать всё сочиненія Николая рёдко кому удается: нужны особыя усялія, чтобы достигнуть этой цёли. Надобно им'ёть подъ руками по меньшей м'ёрё пятьразличныхъ изланій, въ которыхъ напечатамы сочиненія Николая, изданій, язъ которыхъ нимя очень р'ёдки, другія малоняв'ёстны. Даже на замад'ё спеціалисты Византисты пипоуть о Никола'є, не яная вс'ёхъ уже изданныхъ сочиненій епископа Метонскаго <sup>36</sup>). При такихъ научныхъ условіяхъ можно говорить о литературной д'ёятельности Николая, не изъявляя притяваній сказать о немъ все то, чего онъ заслуживаеть.

Въ своемъ мѣстѣ мы уже имѣли случай сказать, что Николай не имѣеть біографіи: изъ его жизни мы почти ничего не знаемъ. Его біографію, притомъ очень большую, составляють его многочисленныя сочиненія, поставляющія его почти на ряду съ знаменитымъ патріархомъ Фотіемъ<sup>87</sup>).

Переходимъ къ обоврѣнію полемвко-догматическихъ трудовъ Николая Метонскаго, къ каковому классу относятся почти всѣ богословскія произведенія Николая. Разумѣется, мы будемъ имѣть въ виду липь тѣ сочиненія этого автора, которыя перестали быть достояніемъ архивовъ и напечатаны. Всѣ сочиненія Николая, какъ мы сказали, отвѣчаютъ живымъ потребностямъ современности. Они имѣють въ виду враговъ

<sup>56</sup>) Напр. Gass, наинсавшій артнкуль о Нлколав въ энциклопедін Герцога—Гаука (Band. X, 1882 г.), не вналь о существованін изданія многяхъ сочиненій Николая, сдълавнаго еще въ 60 хъ годахъ. Даже Дрэзеке не все могъ достать.

<sup>57</sup>) Проф. И. Е. Троицкаго. Ученые труды Андровика Димитракопула. Христ. Чт. 1873, т. III, 586.



вёры наличныхъ и противъ нихъ обращаютъ свою ръчь. Это весьма важная черта въ сочиненіяхъ разсматриваемаго писателя. Но нужно совнаться, не всегда точно и ясно можно судить, противъ кого именно направляется то или другое сочиненіе, по какому случаю оно написано, хотя несомнённо, что оно написано ради пасущной потребности. Поэтому, мы прежде, всего и скажемъ о такихъ догматико-полемическихъ произведеніяхъ Николая, которыя хотя и направляются противъ враговъ вёры и сустныхъ совопросниковъ, но такихъ враговъ и совопросниковъ, которые не могутъ быть точно указаны въ исторія: кто они были и въ какимъ цёлямъ стремились.

Самое большое и самое капитальное сочинение Николая носить заглавіе: «Опроверженіе богословскаго наставленія Прокла, платоническаго философа, чтобы читающіе не увлеклись важущеюся основательностію его (наставленія) и не соблазнялись въ разсужденін истинной вѣры»<sup>58</sup>). Въ сочинение находимъ, какъ опровержение философскихъ положений Прокла, языческаго философа V-го въка, такъ и раскрытіе положительныхъ истинъ вёры храстіанской. Изъ сочиненія, притомъ, открывается, что оно написано противъ современныхъ христіанъ, увлеченныхъ языческимъ мудрецомъ, но кто эти были современники, много-ли ихъ было, въ чемъ заключалось ихъ увлечение, какъ они заявляли о своемъ увлечении, устно или письменновсе вопросы, на которые дать опредёленный отвёть трудно. Лучшую характеристику этого сочинения Николая даеть Ульманнь. Онь говорить: «у Николая нътъ недостатка въ остроумныхъ и для его времени выразительныхъ мысляхъ. Церковныя воззрёнія для

<sup>58</sup>) Refutatio institutionis theologicae Procli Platonici. Edidit Voemel. Francofurt. ad. M. 1825.

него елинственное убрило и лучшее ниражение истины. Ознакожъ его философія представляеть собою ничто болбе живое. чемъ философія его современня-ROB'S. A B'S OCOOCHHOCTH CHY HVERO CTREATS B'S SECIVIV то, что основания догнатовъ онъ ншетъ въ санонъ Писанін. Главными вождями при изученія догнатовъ Никодай выбираеть Григорія Богослова в Діонисія Ареопагита. Въ раскрыти учения о Божестве, онъ береть ихъ въ образцы. Однаво же по сравнению съ Ареонагатомъ. онъ отличается ясностію. простотою и опредьленностію. Вообще у него изложение находится въ соотвётствія съ подлежащими его разсмотравію предметами, только, не смотря на его старанія. Онь не чуждь повтореній» 39). Какъ еще велостаточно изучено заивчательнийшее произведение XII-го выка: «Опровержение богословскаго наставления Прокла». Это внию изъ тёхъ разногласій, какія до послёдняго временн слышались относительно даты происхожденія указаннаго произведенія. Первый (впрочемъ и едиственный) изнатель Николаева произведенія --- Фёнель приводить инение одного ученато XVII-го века, который думаль. что оно написано послѣ Флорентійскаго собора, т. е. въ XV-иъ въкъ. Правда, онъ съ этакъ инвніемъ не соглашается, но зато и самъ не устававляваеть точной даты. Другой ученый Николан (Nicolai) предчодагаль, что оно написано въ деватидесятыхъ годахъ XII-го вѣка. Новѣйшій изслѣдователь Николаевыхъ произведений Дрэзеке полагаеть, что оно написано въ 30-хъг.г. того-же XII-го въка. Хотя въ самомъ сочинения Николая нельзя находить определеннаго указанія на время появленія «опроверженія», но темъ не менте дата Дрэзеке заслуживаеть предпочтения <sup>60</sup>).

59) Ullmann. S. 706.

•) Dräseke. Zu Nicolaos. S. 586-588. Издагать содержаніе этого сочиненія Николая, какъ и прочихъ, не станемъ, потому что содержаніе главибищихъ изъ нихъ издожено учеПо характеру и цёли съ «Опроверженіемъ» сходно другое сочиненіе Николая подъ заглавіемъ «Богослов-

нымъ о. архим. Арсеніемъ на страницахъ Христ. Чтенія въ статьяхь: «Никодай Метонскій и его сочиненія». Содержаніе Никодаева сочинения «Опровержение» указаннымь авторомъ обстоятельно изложено въ сейчасъ названномъ журналѣ, за 1882 г. т. II. стр. 165-175, 495-510.-Въ числѣ авторитетовъ, на которые ссылается въ разсматриваемомъ сочиненін еписк. Метонскій, между прочимъ встрѣчаемъ «мудрѣйшаго мученива Евстратія» (р. 123). Кто такой этоть Евстратій? Дрэвеве думаеть, (S. 586—7), что вдёсь разумеется младшій современникъ Никодая, Евстратій, митроподить Никейскій. Но разумять этого Евстратія едва-ли можно. Хотя Анна Комнина (Alexiadis, lib. XVI. Migne, tom. 131, p. 1101) навываеть его «свѣдущимъ (софо́с) какъ въ божественной, такъ и мірской наукъ и способнымъ къ діалектикъ болъе тъхъ, кто учились въ Стоћ и Академін», однакоже по многимъ основаніямъ нужно отридать, что будто Николай разумбетъ именно этого Евстратія. Въ самомъ дълѣ: 1) Ниволай цитируетъ Евстратія тогда, когда ведеть рѣчь о языческомъ политензмѣ, а между твиъ въ извъстныхъ намъ сочиненіяхъ Евстратія нъть такихъ мъстъ, гдъ бы шда ръчь о томъ же предметь; 2) еписковъ Метоискій именуеть Евстратія «мученикомъ», но Евстратій Никейскій котя и быль лишень за свои убъжденія митрополичей казедры, тъмъ не менъе можетъ быть названъ мученикомъ только съ величайшей натяжкою, какъ и дѣлаетъ Дрэзеве: 3) изъ сочиненія Никиты Хоніата (писателя того же XII въка): Thesaurus видно, что Евстратій Нибейскій не пользовался авторитетомъ въ деркви: въ указанномъ сочиненіи Никиты находимъ трактать (lib. 23), подъ заглавіемъ: de crroribus Bustratii Nicaeni mètropolitae. Горавдо справеданвѣе мнѣніе о. арх. Арсенія (Хр. Чт., ibid. стр. 171), который въ Евстратія, цитируемовъ у Никодая, усматриваеть св. мученика Евстратія (+ 320). Мизніе это можеть быть подтверждено справкою въ Метафрастовонъ martyrium sancti Eustratii. Здъсь между прочимъ раскрывается, какъ св. Евстратій опровергаеть судью-политенста ссылками на Платона, Аристотеля, Гермеса (Migne. Gr., tom. 116, р. 492); вообще о немъ, Евстратін, въ этомъ сказанія замѣчается, что всѣ удивлялись, «какъ онъ посрамиль судію съ его богами» (р. 501). Такимъ образомъ открывается, что русскій ученый, о. Арсеній, несомнівню правильніе смотрить на вопрось о личности скіе вопросы и отвѣты» <sup>61</sup>). Но оно не можетъ быть приписано въ цёломъ его видё Николаю, такъ накъ часть этого сочиненія представляеть буквальное заимствованіе изъ одного сочиненія палестинскаго писателя VII-го вѣка—пресвитера Өеодора. Предполагать-же плагіатъ со стороны такого умнаго писателя, какъ Николай, было-бы слишкомъ смѣло, а потому нужно ожидать болѣе точнаго изслѣдованія указаннаго сочиненія Николая, чтобы рѣшить вопросъ, какъ могло случиться, что сочиненіе писателя VII-го вѣка вошло въ трудъ съ именемъ Николая <sup>62</sup>).

Къ классу догматико-полемическихъ сочиненій Николая, относительно которыхъ трудно опредѣлить, противъ кого именно они направляются, можно отнести небольшое произведеніе Николая подъ заглавіемъ: «Великому доместику, вопрошавшему касательно Св. Духа: въ какомъ смыслѣ говорится, что Духъ Св. существенно (οι σιωδώς) вселился и обиталъ въ апостолахъ, и если Онъ точно такимъ-же образомъ обиталъ и во Христѣ, то почему и апостолы не называются Христами? А если не такъ (обиталъ въ апостолахъ, какъ во Христѣ), то въ чемъ различіе?» <sup>68</sup>) Ясно, что

Евстратія, чёмъ Дрэзеке, уснленно старающійся отожествить Евстратія «мученика» съ Евстратіемъ Никейскимъ. — Во время чтенія корректуры настоящей книги я увналь, что вышеуказаннаго мивнія Дрэзене держится и проф. Успенскій («Богослов. и филос. движеніе въ Византіи»: журн. М. Нар. Пр. 1891, сент., стр. 153).

61) Nicolai Methonensis Anecdoti pars I et Il. Edid. Voemel. Francof. 1825—1826. По мнѣнію архим. Арсенія, «Вопросы и отвѣты» по содержанію составляють часть «Опроверженія» (стр. 164). Содержаніе этого сочиненія этоть авторь впрочемь не излагаеть. Оно удовлетворительно изложено у Ullmann'a S. 705.

69) Dräseke, S. 573.

63) Bibliotheca ecclesiastica, continens Grecorum theologorum opera. Edidit A. Demetracopulus (Leipz., 1866). Сочивение Николая «Великому доместику», р. 199—218. У архим.

Digitized by Google

рвчь обращена въ недоумввающему: но вследствіе чего возникао недоумёніе? есть ли оно результать совопросничества или скепсиса — рёшить трудно. Въ такомъ-же родѣ встрѣчаемъ у Николая и еще нѣсколько сочиненій. Вотъ заглавія ихъ: 1) «Вопрошающему: есть-ли предълъ (брос) жизни и смерти, и если есть, то какъ-же Богъ не есть виновникъ зла»? Изъ самаго Николаева трактата вилно, что этому богослову вёмъто представлено было письменное разсуждение, въ которомъ неизвёстный современникъ, разсматривая понятіе о свобод'в воли челов'вческой, усматриваеть въ этомъ какъ-бы ограничение Божества и т. д. Не остается сомнёнія, что современникъ имёль здой умыселъ поставить въ затруднение богослова XII-го въва: такой умысель могь рождаться преемущественно въ ум' скептическомъ. Но вто этоть скептивъ? Одинъ-ди онъ былъ или такихъ было не мало-остается ненснымъ. 2) «Слово второе, доказывающее ту-же мысль (т. е. изслениющую тоть-же вопрось) на основания свидѣтельствъ Св. Писанія и обличающее приверженца безпредвльности (аориатіас) въ томъ, что онъ не хорошо пользуется нёкоторыми взъ нихъ». Сторонникъ «безпредвльности» утверждаль, что судьба людей и скотовъ олинакова. 3) «Слово третье, обличающее нелёность предположения о безпредёльности чрезъ сведеніе его къ невозможности» (т. е. дающаго невовможные выводы) 66).

Арсенія (Христ. Чт. 1883 г., т. І, стр. 14—21) въ прежде указанномъ сочиненія часть этого Николаева трактата переведена буквакьно (р. 201—207), остальное передано съ значительными пропусками. Кстати нужно сказать, что о. Арсеній почти всегда сопровождаеть свои извлеченія наъ Николая полезными примѣчаніями, которыхъ нѣтъ въ изданіи Димитракопула.

<sup>64</sup>) Bibliotheca ecclesiastica, р. 219—265. Всё эти сочиненія въ павлечевіп и краткомъ пересказѣ переданы о. Арсепіемъ (Хр. Чт. 1883, I, 347—355). Другія догматико полемическія сочиненія Николая направлены противъ опредёленныхъ лжеученій, о которыхъ или ясно говорятъ самыя сочиненія или-же наютъ право догадываться объ этомъ.

Злысь мы прежде упомянемь о такомь сочинения Никодая, которое раньше другихъ было издано и довольно долго оставалось единственнымъ напечатаннымъ его сочинениемъ. Оно заглавляется такъ: «О телъ и крови Христовой, противъ тёхъ, которые сомнёваются: осващенный (евхаристическій) хлёбъ и вино суть-ди тёло и кровь Господни»? 65) Сочинение это по своему происхождению можеть быть относимо въ 40-мъ годамъ XII-го въка и направляется по всей вероятности противъ богомиловъ. какъ извъстно совершенно отвергавшихъ и пресуществление заровъ и даже самую нужду причащенія 66). Случаемъ побунившимъ Николая выступить на борьбу противъ богомиловъ, можно считать слёдующее: въ 40-хъ годахъ патріархъ Константинопольскій Миханлъ осудиль на соборѣ одного яраго богомила Нифонта. но слѣдуюшій натріархь Константинопольскій Косьма не только сняль осуждение съ Нифонта, но и сдёлался его искреннимъ другомъ. Само собой понятно, что исторія натріаршаго распорнженія Косьмы должна была заставить богомиловъ высоко подпять голову, къ ущербу для православныхъ. При такихъ-то обстоятельствахъ Николай и написалъ сочинение: «О тѣлѣ и врови Христовыхъ» 67).

67) Dräseke S. 583-584.

<sup>65)</sup> Migne Gr. tom. 135, р. 509-517. Единственное сочинеціе Николая, неданное Минемъ. У о. Арсенія анализа этого сочиненія пітъ. Впрочемъ содержаніе его ясно видно нев самого заглавія. Отмітимъ одно: вдісь, между прочимъ, высказывается мысль, что хлібот и вино потому не превращаются въ настоящее тіло и кровь, чтобы немощь человіческая не отягчалась чрезмірною сверхъестественною дійствительностію.

<sup>66)</sup> См. выше изложение 27-го титула Паноплии.

Догматико-полемическая литературная деятельность Николая достигаеть особенно сильнаго развитія по поводу весьма шумнаго Византійскаго богословскаго спора при виператоръ Мануилъ Комнинъ по вопросу: «принесъ-ли Христосъ жертву за человвчество только Богу Отду и Святому Духу или-же вытесть съ темъ и Самому Себѣ»? Епископъ Метонскій написалъ много сочинений по этому вопросу, защищая мивніе, выраженное на Византійскихъ соборахъ того времени. Такихъ сочинений сохранилось до насъ четыре. Болбе важное изъ нихъ имфетъ такое заглавіе: «Возраженіе на сочинение Сотириха, избраннаго въ Антіохійскаго патріарха, о словахъ: «ты еси приносяй и приносимый и пріемлемый» 68). Слова эти, какъ извёстно, читаются въ одной молите Василія Великаго на литургін. Сотирихъ-же былъ однимъ изъ наиболёе образованныхъ и общительныхъ защитниковъ мифнія, что жертва Христова была принесена Богу Отцу. но не Сыну. Вероятно вслёдъ за «Возраженіемъ» Николай выдаль другое сочинение, посвященное тому-же спорному вопросу и озаглавляющееся: «Дополнение (та λείποντα) о божественной литургии и о томъ, почему Христось называется: приносящій и приносимый, и пріемлемый и раздаваемый» (въ Евхаристіи). 69) Сочинение это назначено было для императора Мануила. столь заинтересованнаго вышеуказаннымь богословскимъ споромъ. Тому же императору и по тому-же

<sup>68</sup>) Bibliotheca ecclesiastica, р. 321—359. Сочиненіе это (за исключеніемъ нісколькихъ строчекъ, не имізющихъ важности) переведено архим. Арсеніемъ въ его труді—со Николалі Мееонскомъ». (Христ. Чт. 1883 г., І, 309—342).

<sup>69</sup>) Nicolai Methonae episcopi. Orationes duae. Edidit Demetracopulus, (Leipz, 1865) р. 46—72. У архим. Арсенія (Хр. Чт. 1883 г., І, 343—347) приводится и сколько выдержекъ изъ сочиненія «Дополненіе». поводу Николай посвящаеть еще сочинение: «Противъ лжеученія говорящихъ, что спасительная жертва за насъ приносится не Тріипостасному Божеству, но одному Отцу» (в пр. — заглавіе длинное)<sup>70</sup>). Сочиненіе это, впрочемъ, представляетъ немного новало по сравненію съ трудомъ того-же Николая, подъ заглавіемъ: «Возражение на сочинение Сотириха»... Авторъ въ своемъ новомъ произведения повторяетъ часть разсужденій, неръдко буквально, заключавшихся въ сейчасъ упомянутомъ его сочинения<sup>71</sup>). --- Къ этой-же серіи произведений, вызванныхъ указаннымъ споромъ, какъ намъ кажется, слёдуетъ относить и еще четвертое сочиненіе Николая, подъ заглавіемъ: «Къ соблазняющимся апостольскимъ реченіемъ: «когда-же все поворить Ему; тогда и Самъ Сынъ покорится Покоршему все Ему, да будетъ Богъ все во всемъ» (I Кор. XV, 28) 72). Кажется, едвали можно сомнъваться, что это сочинение написано противъ тихъ, кто держался воззрѣчія, что Сынъ Божій не приносиль жертвы за челов'вчество Самому Себ'в. Следовательно, это есть звёно принадлежащее къ исторіи спора: «о Приносящемъ и Приносимомъ 73).

Николай Метонскій писаль также противъ давниш-

<sup>70</sup>) Orationes duae p. 1—46. У архим. Арсенія объ этомъ сочиненія только упоминается (ibid. I, 347); причина сейчасъ разъяснится.

<sup>71</sup>) Сличи: Orationes duae. p. 13 et cet. съ Bibliotheca ecclestiastica. p. 324 et cet. Здъсь мы встръчаемъ одиъ и тв-же мысли, выраженныя почти одинаковыми словами, но только въ новомъ сочинения авторъ ипшетъ короче и более сжато. Начало разсматриваемаго сочинения (р. 1 — 13), по видимому, составлево вновь.

<sup>72</sup>) Bibliotheca ecclesiastica, р. 293—320. У архим. Арсенія (Хр. Чт. 1888, 21—26) изъ этого сочивенія переведено пѣсколько небольшихъ отрывковъ.

73) Къ этой мысян склоняется и о. Арсевій. Ibid., 21.



няго, но всегда юнаго заблужденія римско-католическаго объ исхождении Духа Святаго. Изъ числа такихъ сочиненій Николая извёстны два: одно подъ заглавіемъ: «Къ латинянамъ по вопросу о Духъ Святомъ, --о томъ, что Онъ исходить отъ Отца, а не отъ Сына» (съ Отцемъ);<sup>74</sup>) аругое-подъ заглавіенъ: «Обличенія по главамъ (хефадановен) новоявленнаго у латинанъ догмата, что Духъ Святый отъ Отпа и Сына исходить»<sup>75</sup>). Оно расположено въ виде краткихъ главъ (числомъ 51); отчего, въроятно, и получилось самое заглавіе сочиненія. Оно очень похоже, даже до буквальности похоже, на одно фотіево сочиненіе въ томъже родѣ<sup>76</sup>). Такъ какъ Николаю, человѣку ученому и умному, трудно приписывать плагіать, то возникаеть вопрось, какъ произошло такое явленіе, т. е. получилось сочинение, подъ которымъ едва-ли Нико-JAH MOLT HOAHHCATE CBOC BMS 77).

Дрэзеке, передавая нёкоторыя свёдёнія о сочиненіяхъ Николая Метонскаго, справедливо говорилъ: «рука изыскателя можетъ еще и еще умножать число сочиненій Николая, но и теперь есть достаточныя основанія составлять ясное представленіе о интеллектуальномъ значеніи и литературномъ искусствё этого

- <sup>74</sup>) Это сочинение издано грекомъ Сямонидомъ въ Сборникъ греческихъ православныхъ произведений (Доидонъ, 1859). Но этотъ Сборникъ намъ непявъстенъ. О сочинени Николая: «Къ латпиянамъ» сообщаетъ свъдъния и о. Арсений» (Христ. Чт. 1882, т. I, стр. 511—515), и Дрязеке (S. 568).
- <sup>75</sup>) Bibliotheca ecclesiastica, р. 859—380. У архим. Арсенія находимъ въ переводъ нѣсколько отрывковъ изъ этого сочиненія (Христ. Чт. 1883, І, 11—14).
- <sup>76</sup>) Какъ это указалъ еще Гергенретеръ. Dräseke, 569. См. еще архим. Арсенія, стр. 11.
- <sup>77</sup>) Дрэвеке сомнѣвается въ прпнадлежности этого сочинснія Николаю. Ibidem.

писателя. Однако-жь, эта необходимая научная работа еще только предстоить», заявляеть опь <sup>78</sup>).

3. — Византійская историческая литература изучаемаго періода была не скудна. Анна Коминна, Киннамъ, Никита Хоніать. Акрополить, Пахимерь, Григора. Кантакузинь ревностно трудились надь изучениемъ всторін. по крайней м'вр'в своего временя, и оставили послѣ себя историческія сочиненія не одинаковаго достоянства, но несомнанно важныя по своему значению въ наукв. Не столь счастлива была въ эти же времена собственно церковная исторія. Изученіенъ ся занимались очень не иного. По врайней мырь 10 насъ сохранился лишь одинь цвний трудь въ этомъ родб, не смотря на то, что разсматриваемый нами періодь обнимаеть несколько вековь. Говорниъ о «Церковной Исторіи» Никифора Калиста Ксаноонула, писателя XIV вѣка. Вто быль этоть Никифорь Каллисть, къ сожалёнию, им мало знасиъ. Не только не сохранилось точныхъ свёдёній относи-- ----

78) Dräseke, S. 578. Эгому Наколаю Метонскому принисывается и еще много сочиненій (не изданныхъ), но Дрэвеке склонеяъ считать авторомъ ихъ другаго Николая Метонскаго. Замбчательнъйшимъ между этими сочивеніями нужно признать: «Шестнадцать книгь противъ Прокла философа». Относительно этого сочинения Дрэвеке рышительно утверждаеть, что оно не нашего Николая, а другаго. Почему, сврашивнеть онъ, второй Никодай Метонскій не могь написать этого сочниения? Развѣ нельзя принимать, что «слава его великаго предшествельнка лишала его сна» --- и онъ взялся за туже тему, какую обработываль сго предшественникь (S. 570-572). -- Въ русской литературъ, кромъ о. архим. Арсенія, писавшаго о знаменитомъ Николат Метонскомъ, объ этомъ же лицъ можно находить изкоторыя свъденія у проф. Васильевскаго («Никодая Мевонскаго-житіе Мелетія Новаго». Палестин. Сборникъ, по общему счету, вып. 17, стр. II — IV), но эти сведения нельзя ни признать устарелыми и недостаточными. тельно его жизни (за исключениемъ того немногаго, что находится въ «Исторія» этого автора), но даже не определено: какое общественное положение занималь Никифорь. Западные ученые обыкновенно на. зывають его монахомь, но для этого неть твердыхь основаній. В'вроятнье предполагать, что Никифорь быль клирикомъ при знаменитомъ Софійскомъ храмѣ въ Константинополф. Самъ онъ дастъ знать, что онъ съ юныхъ лётъ пребывалъ при вышеуказанномъ храмв <sup>79</sup>); изъ этого можно заключать, что онъ былъ клирикомъ, но въ чемъ именно заключались его обязанности, остался-ли онъ на всю жизнь въ этомъ по-кифоръ Каллистъ принадлежалъ къ числу образованнъйшихъ лицъ своего времени. Если это и былъ клирикъ, то клирикъ замѣчательныхъ способностей и рёдкихъ познаній. Кромё общирнаго труда «Цервовная Исторія» онъ написаль большое число разнообразныхъ сочиненій. Онъ писалъ ръчи церковнаго характера и пропов'еди, толкованія на книги Св. Писанія, жизнеописанія нікоторыхъ святыхъ, составляль церковныя пёсни (тропари), схолін или толкованія на творенія отеческія (напр., Григорія Богослова), обладаль поэтическимь даромь (сочиняль ямбы), составляль руководства по риторикв. Большая часть сочиненій Никифора остается неизданною, а нікоторыя изъ нихъ извёстны только по заглавіямъ 80). Видно, что Никифоръ принадлежаль къ числу про-

<sup>79</sup>) Nicephori Callisti. Ecclesiastica Historia, lib. l, cap. l, p. 609. Migne, Patrol. Gr. tom. 145. Вся Церковная Исторія Нивифора напечатава у того же Миня въ 145—147 томахъ. Наши цитаты будемъ дъдать по этому изданію.

<sup>80</sup>) Notitia ex Fabricio. Migne, tom. 145 р. 548 — 558. Кромѣ «Церковной Исторія» нѣкоторыя сочиненія Каллиста отпечатаны въ 147 томѣ Мина.

свъщенныйшихъ богослововъ своего времени. Болъе точнымъ образомъ касательно Никифора еще знаемъ лишь то, когда жиль этоть историкь. Онь жиль во времена правленія Византійскою имперією Андроника. II-го, яменуемаго Старшинъ, Палеолога (1282-1328). Этому императору онъ и посвящаеть свой трудъ 81). Изъ «посвящевія», приложеннаго въ самой «Церковной Исторія», видно, что когла закончень быль этоть трудъ, Андроникъ уже достигъ престарблаго возраста <sup>88</sup>). Значитъ Церковная Исторія написана въ концѣ царствованія Андроника. Но самъ авторъ историческаго труда въ это время былъ еще человъкомъ цветущаго возраста: ему не исполнилось и тридцати шести лёть <sup>83</sup>). Сколь долго жиль послё этого Никифоръ — точныхъ свёдёній вёть. На этотъ счеть можно дёлать однё догадки. Кромё «Цервовной Исторіи». Каллисть составиль «Каталогь патріарховь Константинопольскихъ» до своего времени (объ этомъ каталогъ скажемъ нъсколько словъ ниже). Такъ какъ въ нёкоторыхъ спискахъ этого каталога на послёднемъ месть поставлается имя патріарха Каллиста (1350-1354 г., первое его патріаршество <sup>84</sup>), то полагають, что Никифоръ дожилъ до царствованія Іоанна Кантакузина, до цятидесятыхъ годовъ XIV въка. Многочисленность сочинений Каллиста также можеть отчасти свидетельствовать, что жизнь его была продолжительна и простиралась на многіе годы послів того, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Allocutio encomiastica ad imperatorem (Andronicum). Migne, tom. 145, p. 561-601.

<sup>82)</sup> Ibidem, p. 588-589.

<sup>88)</sup> Beclesiastica Historia, lib. I, cap. 1 (finis).

<sup>84)</sup> Нужно сказать, что каталогь Никифора, напечатанный у Миня (t. 147), простирается лишь до втораго патріаршества Аеванасія (до начала XIV вѣка), но извѣстенъ и такой эквемпляръ этого каталога, который доходитъ до патр. Каллиста (Migne, t. 145 р. 551-552).

онъ написалъ главный трудъ «Церковную Исторію». Къ этимъ біографическимъ свёдёніямъ можно прибавить еще очень немного. Сочиненіемъ «Исторіи» авторъ, по его собственнымъ словамъ, занимался съ самыхъ юныхъ лётъ, главную помощь его дёлу оказала библіотека Софійскаго храма въ Константинополѣ, славившаяся богатствомъ рукописей <sup>85</sup>).

Разсмотримъ исторический трудъ Нивифора. Въ началѣ своего сочиненія авторъ говорить о пользѣ и значени истори вообще, церковной въ особенности, о побужденіяхъ и цёли труда и начертываеть конспекть его. Всё эти предварительныя замёчанія автора любопытны. Воть что раскрывается въ нихъ: «Двло не незначительное, немалое, а напротивъ заслуживающее хвалы и почтевія, разсуждаеть Никифоръ, когда кто берется въ порядкѣ разсказывать свѣтскую исторію, принося тѣмъ пользу на будущее время. Еще лучше запетлёвать въ литературныхъ памятникахъ предметы священные, церковно историческіе и такимъ образомъ для каждаго дёлать доступнымъ спасительное ученіе. Вообще историки заслуживають великой благодарности, такъ какъ они не замыкаются въ самихъ себъ со встить темъ, что они знають полезнаго и достойнаго удивленія въ событіяхъ прошедшаго, но хотять чрезъ свое знаніе оказать пользу и другимъ, они являются какъ-бы служителями Провидения, разрозненное и разнообразное они сводять къ одному целому и такимъ образомъ какъ-бы собирають общественную сокровищницу. Изъ этой-то сокровищницы каждый можеть заимствовать нужные для него примъры: изъ заблужденій, допущенныхъ другими, можно научаться, какъ слёдуеть правильно располагать своими дёйствіями, а прим'ёромъ дёй-

83) Eccles. Historia, lib. 1, cap. I, p. 609.

89

ствій и добродітелей лиць, шедшихь путемь правымь, мы научаемся подражать доброму. И если на совъщаніяхъ мнёнія старшихъ уважаются, принимая во внимание важность многолётняго опыта, и если говорять: древность почтенна, то и исторія имбеть тв-же качества. въ особенности перковная. Эта послёдняя осуждаеть и порицаеть всё заблужденія и преступленія, осуждаеть и казнить злыхь и нечестивыхь, напротивъ мужей, которые, принадлежа въ христіанской религи, ознаменовали себя добродѣтелями и благочестіемъ, украшаетъ высокими хвалами, какъ-бы вёнцами. Этимъ она действуеть на потомковъ и побуждаеть примёромъ совершонныхъ благочестивыхъ дёлъ соревновать мужамъ святымъ. Поэтому, заслуживають похвалы, пишеть историкъ, тв, кто принимали на себя задачу въ видахъ пользы описывать церковную исторію» <sup>86</sup>). Нельзя не сознаться, эти разсужденія Никифора для нашего времени могутъ казаться очень обывновенными. Тёмъ не менёе воззрёнія историка заслуживають вниманія: они по крайней мёрё показывають, что онъ писаль исторію, руководясь определенными мотивами, чего далеко нельзя утверждать относительно многихъ церковныхъ историковъ болфе древняго времени.

Вслёдъ за тёмъ Никифоръ Каллисть дёлаеть краткіе отзывы о церковно-историческихъ трудахъ его предшественниковъ — Евсевія, Сократа, Созомена, Θеодорита, Евагрія. Эти отзывы обнаруживають въ Никифорё довольно тонкаго цёнителя церковно-исторической литературы. Онъ пишетъ: «я думаю, что не всё церковно историческія сочиненія моихъ предшественниковъ служатъ къ общей польвё. Ибо нёкоторые изъ этихъ послёднихъ не во всемъ держались



<sup>86)</sup> Eccles. Historia, lib. I, cap. 1, p. 604-605.

зтраваго церковнаго учевія, и потому во многихъ случаяхъ не могуть быть признаваемы достовърными свидётелями; даже и правильность ихъ церковнаго ученія, въ виду заблужденій, вакія у нихъ были, подвергается сомнёнію». Замётямъ, что здёсь, вёроятно, идеть ричь объ Евсевія в Сократи. «Никоторые изъ историковь, продолжаеть Никифоръ, отпадая отъ истинной вёры, хотя потомъ и возвращались на правый путь, однакожъ изъ нерасположенія къ тёмъ, отъ кого они отдёлялись, многое въ своихъ сочиненіяхъ опустили, обощан молчаніемъ, и вслёдствіе этого не находять у своихъ читателей твердой вёры въ ихъ авторитеть, не смотря на то, что отличались враснорвчіемъ и глубиною мысли, и не смотря на то, что они, ради своей пламенной любви ко Христу, причисляются къ исповёдникамъ». Повидимому, Никифоръ здёсь говорить преимущественно о Өеодорить, принадлежавшемъ нёкоторое время къ Несторіанству. но потомъ утвердившемся въ православіи и перенесшемъ преслёдованіе за истину, и написавшемъ ясторію, въ которой, вследствіе своихъ симпатій и антипатій, онъ опустилъ очень многое. Въ частности о каждомъ изъ древнихъ церковныхъ историковъ Никифоръ Каллистъ делаетъ такие отзывы: «Евсевий Памфиль разсказываеть въ своей исторіи то, что происходило въ церкви отъ временъ Христа до Константина Великаго включительно, но въ исторіи его дается чувствовать объ его ересн, т. е. аріанской, хотя нужно сказать, что нъкоторые считають его православнымъ на томъ основания, что онъ присутствовалъ на первомъ вселенскомъ соборѣ, призналъ единосущіе и выразиль осужденіе на твхъ, кто признавали Сына Божія тварію. Созоменъ, Өеодорить, который оспариваль третій вселенскій соборь, богоненавистный Филосторій (аріанинъ), Сократь, чистый по имени,

3**9\*** 

но не по внутреннимъ расположеніямъ (здѣсь намевается, что Соврать, будто-бы, принадлежаль въ сектв Новаціанъ, называвшихъ себя — чистыми) — всв они началомъ для своей исторіи приняли конецъ церковной исторіи Евсевія и продолжали пов'єствованіе до времени Өеодосія Младшаго. Они выбрали для своего разсказа, ужъ не знаю почему, одне и тв-же предметы и времена. Впрочемъ, въ нѣкоторыхъ случаяхъ они отступають одянъ отъ другаго и каждый разсвазываеть споры епископовъ такъ, какъ они ему представлялись; у каждаго, изъ нихъ много новаго, о чемъ не разсказывали другіе изъ числа ихъ. Вслёдь за этими асториками занимались составленіемъ историческихъ трудовъ Өеодоръ Чтецъ изь Византій и Евагрій <sup>87</sup>), которые, оставивъ безъ вниманія времена прежнія, разсказывали событія своего временя и вёроятно страшились трудности описывать цёлую исторію». Въ заключеніе рѣчи о своихъ предшественникахъ, Никифоръ дълаетъ еще такое замъчание: «всѣ они разсказывають много такого, что несоойразно съ ц'влями историческими и напротивъ проходять молчаніемъ много важнаго: случалось это или отъ того, что историки были пристрастны или боялись равсказывать о всемъ, такъ какъ пришлось-бы разсказывать и недостойное о комъ-либо; вслёдствіе того, они не могли писать съ той свободою, съ какой можно писать о дёлахъ протекшихъ въ настоящее время (XIV в.). Такой-то свободой я и воспользуюсь въ своемъ трудѣ» 88), заявляетъ о себѣ историкъ. Изъ этихъ отзывовъ и замъчаній Каллиста о

88) Cap. I, p. 605-608.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) О церковныхъ историкахъ, — упоминаемыхъ Никифоромъ, — Евсевіи, Сократь, Созомень, Өеодорить и др. можно читать въ моемъ сочинеціи: «Греч. дерков. историки IV — VI въковъ» (М. 1890).

церковно-исторической литературъ прежняго времени видно, что онъ принимался за свое дъло очень серьезно и былъ достаточно подготовленъ къ нему.

Посль характеристики церковной исторіографіи Каллисть описываеть задачу и объемъ своего предначертываемаго труда. «Всё церковные историки, взятые вивств, изображали исторію церкви за первые шесть вѣковъ (не полныхъ), но до сихъ поръ никому еще не пришло на мисль описать церковныя событія послёдующихъ вёковъ и притомъ такъ, чтобы и предыдущія событія связать съ ними, составивъ изъ разсказа о тёхъ в другихъ одно цёлое сочинение. Я не понимвю оть чего это случилось: оть косности-ли духа или отъ того, что задача казалась слишкомъ великою и трудною. И въ самомъ дѣлѣ, историческіе факты разсвяны въ очень многихъ и различныхъ сочиненияхъ, такъ что не легко изучить ихъ и удержать въ памяти. И воть я, замёчаеть о себя историкъ, уцотребилъ много времени и много труда. чтобы повнакомиться со всёми этнии матеріалами и на основания ихъ обработать историю канолической церкви въ одномъ сочинения. И первъе всего: что разсказано историками прежде меня, то и я перескажу, но своимъ языкомъ; излишнее и безполезное у нихъ выпущу я, а необходимому и полезному дамъ соотвитствующее мисто; чего въ ихъ сочиненияхъ не лостаетъ --- пополню, примъченное однимъ и выпущенное другимъ занесу на страницы своей исторіи. Я приму на себя задачу различныя религіозныя ихъ мнёнія оцёнить сообравно той норыё, которая установилась въ церкви? неподлинному и ложному противопоставлю правильное и здравое учение. Къ этому разсказу изъ древнихъ историковъ --- заявляетъ авторъ ---я присослиню разсказъ о событіяхъ еще никвиъ не описанныхъ в доведу чсторію до нашего въка. Я

Figitized by Google

надёюсь, что кон исторія будеть поления для читателя, изъ нея, какъ изъ обильнаго источника, какдый можеть почерпать нужное. Въ настоящее время очень трудно добывать столь многія дерковно-историческія сочиненія, если хотимъ ознакомиться съ церковной исторіей. Различіе стиля и количество внигьисторическихъ дёлають неудобнымъ ихъ чтоніе. Иное дёло одно сочиненіе, написанное однимъ стилемъ и въ одномъ тонѣ, каково именно и будетъ мое сочипеніе; его будетъ легко читать и притомъ оно будетъ представлять собою связное, упорядоченное цёлое. Я думаю, что коя исторія настолько-же будетъ превосходить другія, насколько цёлое ваянаёе части, насколько полное сочиненіе преимуществуетъ предъ отрывочными <sup>89</sup>)».

Хотя Никифоръ ясно высказывалъ намфреніе написать церковную исторію до своего времени, нотакой полной исторіи этого автора не существуєть. До насъ дошло описание Никифоромъ церковныхъ событій, простирающееся до смерти Византійскагоимператора Фоки (начало VII-го въка) въ XVIII внигахъ. Было-ли написано Никифоромъ еще чтолябо въ видё продолжения указаннаго труда-неизвёстно. Одно обстоятельство могло бы свлонять въ мысли, что Никифоръ продолжноъ свой трудъ, ноэто обстоятельство, какъ увидных, сомнительнагозначенія и не можеть проливать настоящаго свёта. на вопросъ. Нужно сказать, что для большей ясности пониманія содержащагося въ XVIII книгахъ его исторія, Никифоръ придожиль вонсцевть этого содержанія. Но кром'я этого конспекта сохранился еще другой вонспекть, заключающій перечень содержанія дальнайшихъ книгъ той-же исторіи, именно: XIX-

<sup>89</sup>) Cap. l, p. 609.

XXIII книги, --- до смерти императора Льва Мудраго (начало Х-го вёка). Возникаеть вопросъ: не написалъ-ли Никифоръ продолжения своего сочинения (по крайней ивру до Х-го вука), --- продолжения, которое потомъ затерядось? На этотъ вопросъ, впрочемъ, едва-ли можно давать другой отвёть, кромё отрицательнаго. Издатели перковной исторіи Никифора сомийваются въ томъ, чтобы указанный добавочный конспекть произошель оть самого историка XIV вёка 90). Никафорь Каллисть самъ даеть руководящую нить. при пособів которой легко опредбляемъ, что именно написано этимъ авторомъ: во первыхъ, онъ оставилъ ясный конспекть, изъ котораго открывается, что онь звиствительно написаль XVIII книгь; во вторыхь, какъ-бы во избѣжаніе всякихъ недоразумѣній, историкъ снабдилъ свои XVIII книгъ акростихомъ. Если мы прочтемъ первыя буквы этихъ XVIII-ти книгъ его исторія, то получимъ и имя автора и указаніе на число книгъ написанныхъ этимъ авторомъ: Михиоборо Каідіотов=18 буквамъ обозначающимъ объемъ сочиненія въ книгахъ 91). Въ виду этого, второй конспекть нужно признать какою-то неразгаданною случайностію. Твиз не менёе остается открытымъ вопросъ. почему Никифоръ, написавшій изв'єтныя намъ XVIII книгъ въ пвётущемъ возрасте и дожившій до преклонных лёть, не довель до конца или по крайней мъръ не продолжилъ своего труда?

Скажень о качествахь и досточнствахь Церковной Исторін Никифора Каллиста. Значеніе исторія Никифора опредвляется не твиъ, что онъ былъ продолжателемъ своихъ предшественниковъ: какъ продолжа-

<sup>90)</sup> Издатели предъ вторымъ конспектомъ дълаютъ замѣтку: «консиевть пяти послъднихъ внигъ (XIX — XXIII), важется, принадлежнтъ другому автору». Migne, ibid., р. 617.

<sup>91)</sup> Eccles. Historia, cap. I, p. 620.

тель ихъ описаний онъ сделалъ весьма немногое.--но иными сторонами и главнымъ образомъ универсальностію его историческаго плана. Именно, изъ трудовъ предшественниковъ, описавшихъ дишь отавльные враткіе періоды цервовно-исторической жизни. онъ захотёль составить одно пёлое, непрерывное историческое повъствование, связанное единствомъ плана, стиля, тона; вслёдствіе этого трудъ Никифора долженъ былъ подчинить себе труды предшествующихъ историковъ въ качествъ простыхъ натеріаловъ. Онъ пречиринимаеть начертать полную исторію. сочененіе монументальное, о какомъ еще до сихъ поръ никто не думалъ. Не смотря на то, что исторія Баллиста весьма далека отъ законченности, въ ней впервые высказывается вдея о необходимости общей всторін такого рода, которая обхватывала-бы собою все предыдущее теченіе касолической церкви. Стремленіе это, какъ само по себѣ понятно, должно было породить для историка такія задачи, какихъ не знали историки временъ прежнихъ. Наллежало разсказы этихъ давнихъ историковъ, описывавшихъ болѣе или менње краткіе періоды, а потому естественно дававшехъ слишкомъ много мъста частностямъ и подробностямъ, --- надлежало разсказы ихъ въ иномъ случай укоротить, вное, что мало относнлось къ двлу, и вовсе выкинуть; и вообще частное и разрозненное подчинить единству цёлаго сообразно той общей точке зрѣнія, какую нужно было провестя въ трудѣ. Въ отой то собственно ломкъ стараго зданія съ целію воздвигнуть новое, болёе изящное и гармоническое, и состоить интересь Каллистовой исторіи <sup>92</sup>).

Изложение истории Никифоромъ отличается, по

92) Baur. Die Epochen der kirchl. Geschichtschreibung, S. 33-34 (Tübing. 1852).



общему мевнію, многеми достоинствами. Не смотря на растянутость и многословіе по мёстамъ, оно признается изящнымъ и исполненнымъ литературнаго вкуса. Въ свое время Никифора называли «церковнымь Өукилидомъ». Такъ какъ Каллисть составляль свою исторію на основанія готовыхъ трудовъ, то конечно она носить компилятивный характерь. Интересно было-бы знать, въ какой мърв и какъ переработанъ Никифоромъ имѣвшійся въ его распоряженія матеріаль? Но за такой трудь еще викто не принимался въ среде ученыхъ: отчасти это можно объясныть сложностію требующагося труда: исторія Никифора занимаеть нь изданія Миня около двухь томовъ. --- а отчасти опасеніемъ малоплодности работы... Впроченъ попытки сличенія нёкоторыхъ отлёловъ этого сочинения съ соотвётствующими источниками уже встречались въ науке, и нужно сказать, что эти попытки дають свидетельство о большой ищательности Никифора при исполнения имъ своего дъда. Мы разумиеть собственно попытку нимецкаго ученаго Ісепа <sup>93</sup>). Что касается правильности историческихъ возарвній и сужденій равсматриваемаго греческаго автора, его унёнья отдичать истинное отъ

<sup>93</sup>) Наяванный ученый взяль на себя трудь сравнить тринадцатую книгу Никифора съ источниками и даеть возможность приходить къ выводу, что компилиція историка носить сложный, а потому не легкій трудь. Напр., для 24-й главы этой книги Каллисть береть матеріалы изъ слѣдующихъ источниковъ: сначала изъ «Жизни» Златоуста, написанной патріархомъ Георгіемъ Александрійскимъ, затѣмъ изъ Созомене, потомъ опять изъ Георгія, ватѣмъ изъ Палладія, жизнеописателя Златоуста, и Георгія, потомъ опять изъ Созомена, наконецъ изъ «Жизии» св. Олимпівды, написанной отъ изъ коей Сергіи. — Jeep. Quellenuntersuchungen zu den Kirchenhistorikern, s. 98 — 105. (Приведенное мъсто: s. 104) Leipzig, 1884.

выстаниято в быть достовёрнымъ повёствователемъ. т тогла въ этомъ отношения ставили очень не сынчыр; его обзываля именемъ «Плинія теологовъ»<sup>94</sup>). на понската приговоръ черевчуръ жестокъ. То правть Баровій, при разныхъ случаяхъ, указываетъ удаго примъровъ ошибовъ у Никифора, зависящихъ уть его легковёрія. Тёмъ не менёе ставить очень нико способность нашего автора въ изучению истолів-нёть основаній. И въ настоящее время на зашату достовврности и историческихъ способностей Накафора выступають даже такіе ученые, которые вообще не склонны хвалить разсматриваемаго историка <sup>95</sup>). Случается даже, что вной цвнитель Никифора готовъ бываетъ преувеличивать достоинства то го-же писателя <sup>96</sup>). Въ числё харавтеристическихъ черть разбираемой исторія не нослёднее мёсто занимаеть то, что Каллисть въ своемъ труде носить следы того отчуждения, какое утверделось между восточною и западною церковію въ то время, когда писаль авторъ. Такъ Каллисть есть по преимуществу историкъ церкви греческой и ся судебъ, вслѣдствіе этого онъ оставляеть почти совсёмъ въ сторонё исторію церкви римской. Упоминая о самыхъ незначительныхъ представителяхъ ереси монофизитской на Востокъ, овъ проходять полнымъ молчаніемъ взвѣстные споры Пелагіанскіе на Западь. Это отчасти зависьло отъ того, что языкъ латинскій и литература этого языка совершенно не изучались на Востокѣ: латинскій языкъ и западная сресь представлялись грекамъ почти синонимами "). Для историка восточной церкви исто-

• \*4) Notitia ex Fabricio. Migne, tom. 145, p. 549.

<sup>95</sup>) Gass. Nicephorus Callist: Herzog-Hauck. Encykl. B. X, s. 538.

<sup>96</sup>) Stäudlin. Geschichte der Kirchengeschichte, s. 124. Hannov. 1827.

97) Vast. Le cardinal Bessarion, p. 18. (Paris, 1878).

рія Никифора важна въ двоякомъ отношенія: съ одной стороны Каллисть слёдить не за однеми внёшними отношеніями церкви, но и обращаеть особенное вни маніе на догму, на догматическіе споры, на исторію іерархіи; съ другой стороны онъ довольно сохраниль цённыхъ свёдёній изъ V-го и VI-го вёка, въ особенности изъ эпохи царствованій Юстина и Юстиніана у него много такихъ свёдёній, какихъ не встрёчается у другихъ историковъ.

Если въ настоящее время ученый мірь и любители духовнаго просв'ященія им'яють удовольствіе читать и изучать исторію Никифора Каллиста, то этимъ они обязаны счастливой случайности. Д'яло въ томъ, что «исторія» Никифора сохранилась въ одномъ и единственномъ рукописномъ экземпляр'я, который находился въ первое время въ одной венгерской библютек'я, но и этотъ экземпляръ чуть не сд'ялался жертвой варварства: Турецкія войска, опустопившія Венгрію при Матее'я Корвин'я, въ числ'я добычи захватили и рукописный кодексъ исторіи Никифора и отправили его для продажи въ Константинополь; въ счастію, яд'ясь его купилъ вакой-то христіанинъ. Въ настоящее время кодексъ хранится въ императорской В'янской библіотек'я <sup>98</sup>).

Кромѣ «Церковной Исторіи» Никифоръ составилъ сочиненія руководственныя при изученіи исторіи два каталога: Византійскихъ императоровъ и Византійскихъ-же патріарховъ—до своего времени. Каталогъ императоровъ начинается Константиномъ Великимъ и оканчивается Андроникомъ III или Младшимъ и изложенъ въ ямбическихъ стихахъ <sup>99</sup>). Каталогъ

<sup>98)</sup> Notitia ex Fabricio. Migne, tom. 145, p. 549.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>) Ibidem, р. 551. Самый каталогь императоровъ, впрочемъ, памъ неневъстепъ.

патріарховъ Константинопольскихъ начинается св. апостоломъ Андреемъ, котораго Византійцы считали СВОНИЪ ПОДВЫМЪ СПЕСКОПОМЪ, И ОКАНЧИВАСТСЯ, КАКЪ уповянуто выше, вторымъ патріаршествомъ Асанасія 100). Написанъ тоже ямбани. Этоть каталогь не есть простой перечень именъ и хронологическихъ лать: въ немъ сообщаются краткія свёдёнія о патріархахъ и дёлаются попытки характеризовать ихъ. Къ сожалёнію, характеристиви патріарховъ, составленныя историкомъ на основание личныхъ наблюдений или живаго преданія, по нашему мивнію, не отличаются историческою точностію. Такъ, напр., патр. Аванасія, котораго онъ могъ лично знать, Никифоръ характеризуеть какъ человъка, котораго народъ за деспотизыть лишилъ канелры-характеристика една-ли справеднвая; другаго патріарха, невестнаго съ именемъ Іоанна Созопольскаго, о которомъ нашъ историкъ могъ имъть точныя свъзънія. Онъ чрезмърно похваляетъ, признавая его «миролюбиввищимъ и кротчайшемъ» в вменуя его «Божінмъ человѣкомъ», а между тёмъ по взейстіямъ другихъ всториковъ, обстоятельно изобразившихь его. Іоаниъ былъ совсёмъ не таковъ. Во всякомъ случай каталогъ патріарховъ. составленный Никифоромъ, пользуется нёкоторымъ значениемъ въ церковно-исторической наукв 101).

4.— Считаемъ нужнымъ обозрёть еще одянъ видъ церковной литературы и послёдній.

<sup>100)</sup> Этник патріарховь ваканчивается, по крайней мёрё, тоть каталогь патріарховь, который отнечатань у Мивя (tom. 147, р. 450—468). У Миня издавь каталогь этогь съ обстоятельными примъчаніями Бандурія (р. 469 et cet).

<sup>101)</sup> О Никифоръ Каллистъ мы говоримъ съ подробностями, которыя могутъ показаться излишними, но нужно знать, что въ русской литературъ нигдъ нельзя находить никакихъ свъдтний объ этомъ важномъ церковномъ историят.

Нѣкоторые талантливые богословы изучаемой нами эпохи съ особенною чуткостію отзывались на потребности времени; ясно видѣли правственные недуги современныхъ христіанъ и хотѣли врачевать эти недуги; раскрывали идеалы христіанской жизни и указывали пути, которыми слѣдуетъ идти къ достиженію такихъ идеаловъ. Словомъ, мы хотимъ сказать о богословахъ практикахъ по преимуществу. Сочиненія ихъ относятся къ той области знанія, которая называется христіанской аскетикой.

Видное мёсто между богословами-практиками занимаеть Евстаейй митрополить Оессалоникский, XII-го вёка <sup>103</sup>).

Жизнь Евстаеін падаеть на слёлующія царствованія: Мануила Комнина, Андроника Комнина и Исаака Ангела. Онъ сначала былъ простымъ монахомъ, затёмъ исполнялъ должность діакона въ Софійскомъ храмѣ въ Константинополѣ и проходилъ должность учителя краснорѣчія. Въ 1174 году онъ сдёланъ былъ митрополитомъ Өессалоникскимъ. Евстаеія называють: «интересною и достойною уваженія личностію», и думаютъ, что въ Византійской имперія, когда жилъ онъ, едва-ли можно указать другаго кого, кто равнялся бы съ Евстаеіемъ по умственнымъ и нравственнымъ качествамъ <sup>103</sup>). Современники высоко



<sup>102)</sup> Объ Евстаени нѣтъ нужды говорить подробно, такъ какъ и его личность и его сочинения обстоятельно разсмотрѣны въ нашей литературѣ, въ слѣдующихъ стагьяхъ: Архни. Арсения (Евстаенй, митр. Солунский. «Духови. Вѣстн.», 1866, т. 15. Намъ, впрочемъ, извѣстна только вторая половина статей почтеннаго изслѣдователя) и г. Говорова (Евстаенй, митр. Солунский, писатель XII в. «Прав. Собесѣд.», 1883, ч. I—III). Въ иностранной литературѣ личность и труды Евстаеня лучше всего, кажется, изображены Неандеромъ (Neander. Wissenschatliche Abhandlungen, s. 6—21. Berlin, 1851). 103) Herzog-Hauck. Encykl. B. V. Art. Eustathius (Gasъ́a).

ставнин Евстаеія. Такъ Миханиъ Акоминатъ, митрополитъ Асмискій XII-го вёка, человёкъ очень образованный, въ такихъ словахъ описывалъ смерть Евстаеія: «Увы, совершилось печальное для всего міра событіе. Пересталъ существовать одинъ свётильникъ житія, одинъ пламенникъ слова, одинъ великій свётъ міра, одинъ пламенникъ слова, одинъ великій свётъ міра, одинъ солнечный лучъ, озарявшій наше священство» <sup>104</sup>). Евстаеій умеръ въ 1194 году или нёсколько позже.

Ознаконится съ нёкоторыми нанболёе интересными его сочинениями. Прежде всего отъ него сохранилось до насъ небольшое, но любопытное сочинение подъ заглавіемъ: «О лицемфріи» (De simulatione). Лицеивріе, на ряду съ некоторыми другими національными поровами, было однимъ изъ тажнихъ золъ, отличавшихъ современниковъ Фессалоникскаго архицастыря. Больше всего и сильние всего это зло, къ сожалению, утвердилось въ среде монашества. На борьбу съ этямъ-то важнымъ недостаткомъ и выстуняль Евстаній въ вышеупомянутомъ сочинения. Свое сочинение онь начинаеть замвчаниемь о томь. что и въ древности было лицентрое-опоходок. т. е. драма, но это лицембріе или лицедбиство служило на пользу человѣка. «Чрезъ это искусство, говорять авторъ, можно было изучать различные перевороты сульбы, великое разнообразіе характеровъ и событій въ жизни. Такимъ способомъ древніе начертывали живой и действительный образъ и добродетели, и порока, чтобъ можно было стремиться къ первой и избъгать втораго. Тогда лицедъй-актеръ былъ учителемъ всёхъ добродётелей, выводя на сцену образы

<sup>104)</sup> Преосвящ. Порфирія. Пропов'ядники въ Гредіи (приведенныя слова взяты покойнымъ авторомъ изъ рукописи). Труд. Кіев. Дух. Акад. 1880, т. І, стр. 639.

пороковъ не для того, чтобы вводить ихъ въ жизнь. а для того, чтобы научеться ихъ избъгать. Роль быле лицемъріемъ, но за то актеръ былъ учителемъ истины 105). Затёмъ, сказавъ нёсколько словъ о сатирё и комедін, которымъ Евстаейн не придавалъ высокаго значенія, онъ переходить къ описанію дицембрія въ собственномъ смыслѣ, какъ оно выражалось въ жизни его времени и восклицаеть: «по моему, лучше быть пьянымъ, чёмъ лицемерно, напримеръ, поститься; я не знаю, есть ли кто либо, кто ненавидель бы такъ лицемѣріе, какъ ненавижу его я» 106). Евстаей раскрываеть, какъ лицемфріе проникаеть въ жизнь семейную и общественную, приводя изъ исторіи примёры, свидётельствующіе, сколько зла надёлало лицемёріе, обманъ и предьщеніе; затёмъ въ рёзкихъ чертахъ описываеть липемёріе. которое онъ встрёчаль въ особенности среди тоглашнаго монашества. Евстаейй говорить о монахахъ своего времени слёдующее: «ОНИ УМВЮТЬ ПОДАВЛЫВАТЬ ВСС. ДАЖС САМУЮ ПОХОДВУ, передвигаясь подобно старому человёвку, у котораго вудить тёло, точно оть муравьевъ, и стараясь показать, что они потеряли силы и чуть чуть не умирають отъ врайняго воздержанія. Однакожъ, руки ИХЪ, УПИТАННЫЯ И ТОЛСТЫЯ, ПЛОХО СЛУЖАТЬ ИМЪ ВЪ этой роли, потому что всего менње способны вызвать представление о мужъ добродътели. Если лице аскета представляется упитаннымъ, какъ и руки, не въ согласіи съ добродѣтельной маскою, то у него всегда въ распоряжение охра, пользоваться которою онъ умѣетъ очень искусно. Даже глаза, благородное зеркало души, св'ятильникъ телу, украшение ли-

<sup>106</sup>) Ibidem, cap. 9-10, p. 380.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>) De simulatione, cap. 1 — 3. Migne Gr. tom. 136, p. 373-376.

ца, даже и глаза лицемъръ деласть негодною вещію, постоянно жиуря, закрывая и закатывая ихъ подъ лобъ, вакъ солнце подъ облака» 107). «Равнымъ образомъ аскеть не позволяеть и языку своему отправлять естественную его обязанность, наблюдая больше всего такъ называемое пноагоровское модчание. Если ему угодно говорить, то онъ просопить что-то на подобіе ночной совы, такъ что трудно его кому либо и понять. А если онъ и скажеть что либо членоразавльное, то такъ тихо, какъ будто бы онъ бонтся умереть отъ усилій. Да и какъ же иначе выказать свое подвижническое истощение, какъ не полной потерей способности говорить, восклицаеть пронически Евстаній. Нев'яжественный челов'ять чрезь подобныя продёлки, по словамъ автора, хочетъ скрыть свое невѣжество, ибо эти люди совершенно необравованны; они молчать или мало говорять, потому что они не хотять обнаружить своей пустоты. Мудрые монахи, люди науки, мужи добродвтели, имвющіе наклонность къ благу образованія, зам'єчаеть Евстаеій, наобороть, упражняють свой языкь, облагоражнвають свою рёчь и своими полными глубовихъ мыслей проповѣдями веселять грады Божія» 108). Продолжая характеривовать монашеское лицемтріе своего времени, авторъ пишеть: «въ ивкоторыхъ мвстахъ эти лицедъи добродѣтели неистовствуютъ даже противъ собственнаго твла. Они слегка надрезывають въ томъ или другомъ ивсть свое тело ножами, другіе же до мяса и крови обрѣзывають ногти; дѣдающіе это, морочать тѣхъ, кто ихъ видитъ — дѣтей или крестьянъ; притомъ они распространнютъ молву, что будто эти раны нанесены имъ во время ночной молитвы злыми демонами.

1

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>) Ibid., cap. 27, p. 396.

<sup>108)</sup> Ibid., cap. 28, p. 397.

Подобнаго рода обманы они допускають съ цёлію прослыть за святыхъ, а вмёстё и затёмъ, чтобы подъ видомъ лекарственныхъ средствъ, для внутренняго и внёшняго употребленія, получить отъ благотворителей вино и масло». Извлеченіе выгоды изо всего----воть на что обращено все ихъ вниманіе. «Я уже оставляю въ сторонё подвижниковъ (замёчаетъ Евстаеій), которые днемъ носятъ на голомъ тёлё желёзные веригя, а ночью, чтобы поудобнёе было покоиться, сбрасывають съ себя эту тяжесть, или которые намазываютъ себё животъ вокругъ прилегающаго желёза кровію, чтобы подумали, будто желёзо разъвло тёло у аскета такъ, что онъ началъ истекать кровію. Вотъ каковы эти мужи крови, по выраженію Псалмопёвца» <sup>199</sup>).

Монахи и обличения, направленныя противъ нихъ. занимають первенствующее мёсто и въ нёкоторыхъ другихъ сочиненіяхъ Евстафія. Такъ до насъ сохранилось его довольно большое сочинение поль заглавіемъ: «Обозрѣніе жизни монашеской съ точки врѣнія требующихся въ ней улучшеній». (De emendanta vita monachica). Вотъ главныя мысли этого сочиненія. Въ началѣ сочиненія авторъ показываеть ИСТИННУЮ ЗАЛАЧУ ЖИЗНИ МОНАШССКОЙ, КАКЪ ЭТА ЗАЛАЧА открывается изъ обряда посвящения въ монахи, и затвиъ переходить въ описанию различныхъ не юстатковъ, вкравшихся въ жизнь монашескую. Онъ порицаеть въ нихъ гордость. «Недоторые изъ нихъ, говорить Евстаейй, тяготятся принимать благословение оть архіерея, считая себя, по неразумію, выше его» 110). Особенно онъ нападаетъ на то, что монахи, на сло-

40

<sup>109)</sup> Ibid., cap. 35, p. 404.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) De emendanda vita monachica, cap. 8. (Migne, Gr. tom. 135, p. 733).

вахъ являясь подвижниками, въ дъйствительности олнавожъ быля совсёмъ мірскими людьми. Евстасій пишеть: «воть великій схимникь, умершій для земли, какъ самъ исповёдывалъ при посвящении, и это онь доказываеть нежеланіемъ жить естественно и двлать передвижение по требованию налобности; онъ сажаетъ себя на животныхъ подъяремныхъ и несется на вереница бевсловесныхъ. Конечно, не все же тебъ топтать землю, нужно проватиться и по дорогв», говорить саркастически Евстаени о схимники. «Длинный путь заставляеть его сёсть на воня, и приличная важность, свойственная святому человёку, котооый долженъ-же имвть величественный видь, чтобы не походить на мужика. Нужно-же поваботиться, чтобы монаху великаго образа не представиться въ неприличномъ или въ пошломъ виде для невеждъ, или инымъ образомъ не сдълаться предметомъ людскихъ толвовъ. И этотъ рабъ Божій не прочь посмвяться, если случится что веселящее; и пріятно онъ поглядываеть и привлекаеть внимание сладостию ричей свонхъ, и безъ заствнчивости смотрить съ яснымъ лицомъ, подражая, должно быть, красному добротою Господу нашему, 111). Съ такимъ же сарказмомъ Евстаоій описываеть упитанность монаховъ и ихъ хозяйственныя способности. Евстаейй нишеть: «когла кто нибудь тощій, словно высущенный солнцемъ, по вступлени въ монашество, жирветъ и толстветъ, и расширается, превосходя въ этомъ отношении даже откориленныхъ въ особыхъ мъстахъ животныхъ, и не ограничиваясь собственною плотію, утучняется и въ денежномъ отношения, то назовемъ-ли мы таковаго монахомъ, а не скорѣе-ли откормленнымъ быкомъ или упетаннымъ тельцомъ» 119)? Нёкоторые монахи тёмъ

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Ibidem, cap. 27–29, p. 749–752.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>) Ibid. cap. 61-62, p. 781.

только и прославились, по замёчанію нравоописателя. что умели наживаться. Съ особенною вакостію онъ обличаеть ловнихъ раснорядителей монастырскимъ имуществомъ, воторые и сами ворують, и ублаготворяють своихъ духовныхъ отпевъ и воровствомъ стяжають благословения в похвалы. Приведемъ одну тиараду, которая вполнё подтверждаеть сейчась указанныя мысля Евстаоія. «Кто приходить къ вамъ, живописуеть авторъ, тоть вивсто того, чтобы научиться скромности, разумности, благоприличію и всякой доброй наувъ, уходить не получивъ отъ подвежнивовь какой-либо другой пользы, кромё одного мірскаго знанія, притомъ не какого-либо благороднаго знанія, а совершенно пошлаго. Напримаръ, (выберемъ изъ многихъ примъровъ немногіе): какимъ способомъ и какъ долго можно сохранять жито, и въ какое время можно продать его дороже? Гав можно слёдать другой его запась по надлежащей или что то-же по дешевой цёнё, чтобы совершить выгодный обороть и получить барышъ и отъ этой покупки? Какіе возможны подобнаго рода обороты относительно вина? Винныя выжимки слёдуеть сберегать, потому что очё пригодятся на милостыню просящимъ ея, и особенно слъдуеть хранить отруби, потому что и онв хороши тавимъ людямъ для провориления во время голода. Такой-то брать, хозяйничающий въ такомъ-то поместье монастырскомъ, возбуждаетъ подоврѣніе, -- продолжаеть Евстаоій, — нужно обойти его ловкимъ образомъ, чтобы не одинъ вормился оттуда. И воть усиленнымъ образомъ усчитывается управитель; и если онъ ничего не имбеть, то осуждается какъ простякъ, добрякъ и глупецъ; а если будетъ открыто, что нѣчто имбеть и если какъ нибудь твмъ не подвлился, когда у него потребуютъ, то его топчутъ и рвутъ самымъ жесточайшимъ обравомъ, и то, что выжмуть

**40**\* <sup>·</sup>

изъ него, то не причисляется въ монастырскому имуществу, но двется великому отцу (игумену) и слёлующемъ за нимъ избранникамъ, что называется лучшемъ старцамъ» 113). Многіе современные Евстасію монахн очень хлопотали о чудесности въ своихъ обителяхъ, часто говорили о собственныхъ своихъ вилъніяхъ: будучи сами сыты, толковали о духовножь насыщения и утёшенія добродётелью. Евставій сообщаеть любопытныя извёстія о томъ, какъ монахи старались привлекать въ свои обители людей побогаче, и какъ поступали съ ними потомъ, когда почти всё деньги ихъ переходили изъ ихъ рукъ въ собственность монастырской братін. Монахи, при видь своей будущей жертвы, распространялись о неусыпномъ своемъ блёнін, о томъ, какъ насыщение служить помехою деятельности. Разсуждая такъ, они привлекали въ монашество какого-либо состоятельнаго человвка: и когла этоть новоначальный монахъ выставлялъ предъ ними свои немощи и трудности подвига, тогда ведуть другую рѣчь о святости безъ труда, о спасенін безъ подвига, объ углаженной дорогѣ въ рай и т. д. Затѣиъ монахи, подъ разными предлогами, очищають пазуху пришельца, расхищають его достояние и имвния. предоставляя былному голодать и нуждаться, прежде чель онъ утвердился въ подвигъ. Если-же онъ какъ нибудь выскажеть ропоть, монахи тотчась набрасываются на него и кричать: «и что ты за человѣкъ? какая въ тебѣ сила? какая оть тебя польза?» в грозять несчастному лишеніемъ всего, что онъ еще пока имѣеть, начнуть ссылаться на церковныя правила и достойный уваженія церковный уставъ, по которому важдый изъ братін обязанъ быть нестяжательнымъ, хоть сами они обременены стяжаніями» 114). «Воть уловки, по-

<sup>113)</sup> Ibid., cap. 117, p. 824-825.

<sup>114)</sup> Ibidem, cap. 120-121, p. 828.

«Средствомъ которыхъ наши мудрые практяки удовляють человева богатаго, способнаго поддаться на удочку. восклицаеть Евстаей. Они залучають даже и бынаго, продолжаеть свою рёчь обличитель, часто и его тоже не совсёмъ по доброй воле; а если у него есть одно жилище, хотя-бы только похожее на шалашь. во расположенное на удобномъ мъстъ, то еще и съ какими хлопотами: и чего они не выдёлывають потомъ надъ нимъ и чрезъ него! Надъ нимъ-потому что этоть человёкь не найдеть у нихь себё отдыха во всю свою жизнь; пренебрегаемый, унажаемый, презираемый онъ выносить все то, что испытывають бездомные люди оть господъ, которые, вслёдствіе излишества, доходять до полнаго въ нимъ презрѣнія. Чрезъ него -- потому что монахи, усвешись подлё, строять затёмь засаду, то противь сосёдняго съ бёдною хижиною виноградника, то противъ поля; они поджидають удобнаго случая захватить чужое жилище или лугь, либо задавивь сосёдей, либо обманувь ихъ. Такимъ образомъ, они расширяются на подобіе пламени, пожирающаго все близь лежащее, не потому, чтобъ они имбан какую въ томъ нужду, но чтобъ легче было скрызать свои грёхи при неимёніи вокругь себѣ сосѣдей» <sup>115</sup>)! Стяжательность монаховъ но словамъ Евстаејя, простиралась такъ далеко, что ими обращалось въ насмъшку самое имя монаха 116).

Нелюбовь монаховъ къ образованію и наукѣ, какая замѣчалась у нихъ въ это-же время, служитъ также однимъ изъ главныхъ предметовъ обличеній со стороны Евстаејя въ разсматриваемомъ сочиненіи. «Народъ этотъ—пишетъ Осссалонивскій архипастырь не любитъ образованія. Когда появится и поселится

<sup>116</sup>) Ibid., cap. 48, p. 764.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>) lbidem, cap. 123, p. 829.

въ ихъ обители человъкъ, вкусившій мудрости, и они узнають объ этомъ, тотчасъ ожесточаются. Вооружаясь гнёвомъ, насмёшкой и клеветами (потому чтоне могутъ-же совсёмъ пожрать его, по премеру Лестригоновъ Гомера), они выгоняють его изъ обители. говоря, что такой человёкъ имъ безполезенъ (потому что, вёдь, монастырь, по вхъ понятію, не нуждается въ грамотныхъ людяхъ), и отворяютъ ворота цля дикости, доставляя невёждамъ возможность пріобрётать ихнюю святость. Наши монахи, замёчаеть Евставій, отдають предпочтеніе безграмотности, ссылаясь на выражение Псалмопивца: яко не познахъ вняжная, вниду въ домъ Господень (пс. LXX, 16) и самымъ несчастнымъ образомъ извращають смыслъ словъ Давидовыхъ». Обличения Евстаеня приобрътають особенную силу, когда онъ говорить: «ничего ты, монахъ, не смыслишь въ богословіи и попираеть всякую книгу, гдв-бы ты ни встрётныся съ нею, если даже въ ней ничего не говорится о томъ, каковъ долженъ быть монахъ. И я думаю, для того ты гонипь и удаляеть отъ себя книги, чтобъ какъ нибудь онв не изобличили твоихъ дълъ. Ты и продаешь книги, барышничая этимъ деломъ. Ты подражаешь жидамъ, и хоть самого Христа не можешь продать, но Его слова готовъ продать за самую нич-тожную цёну, за бездёлицу. Ахъ ты невёжда! восклицаеть Евстаній. Зачёмъ монастырскую библіотеку хочешь сдёлать пустою, подобно своей душей? И неимъя самъ никакихъ познаній, ты разворяеннь библіотеки. Оставь библіотекѣ хранить въ себѣ драгоцѣнности» 117). «Нашъ монахъ, продолжаетъ свои укоризны Евстаени, не отвётить даже на вопросъ, чтотакое монахъ? Онъ не знаетъ его ни по собствен-

<sup>117</sup>) Ibidem, cap. 127-128, p. 833. 835.

ному опыту, ни изъ книгъ, которыя нестерпимы для него, когла онъ даже видить только ихъ раскрытыми. какъ будто-бы предъ его взоромъ разверстая бездна»<sup>118</sup>). Изъ собственныхъ наблюденій Евставій приводить примвръ нераденія монаховъ о книгахъ и ихъ невежества. Услыхаль онь о замёчательной рёдкости, о превней рукописи твореній св. Григорія Богослова, которая хранилась въ одномъ монастырѣ и славилась повсюду. Пошелъ и Евстаени сюда, спросилъ монаховъ о книгѣ, но они ему сказали, что книга хранится въ какомъ-то другомъ месте. Не удовлетворившись этимъ, Евстаеій обратился къ игумену монастыря-человёку добродётельной жизни и грамотному и распрашиваль его: габ книга? Игумень поднялъ вверху правую руку и началъ указательнымъ пальцемъ выводить круги по воздуху и не говорилъ ни слова. Когда-же Евстаей попросных болже яснаго отвѣта, то услыхалъ, что «внига продана, да и къ чему она?» добавилъ спрашиваемый. Евстаейй былъ выведень изъ себя этимъ отвѣтомъ, и съ упрекомъ сказаль игумену: «послё этого, что-же нужно-то вамъ, достопочтенные монахи, если для васъ безполезны такія книги?» 119) Евставій заявляеть, что обличенія его возбуждали въ монахахъгнѣвъ и ярость. «Если-бы захотёль кто узнать, что за вещь монашеская месть съ ея ужасами, пусть онъ посмотрить на монаха, когда епископъ позволитъ сдёлать ему выговоръ за что нибудь. Въ одно мгновение онъ насупливается гровой гнёва, реветь, свирёпствуеть, бушуеть, фыркаеть, расширяеть ноздри, сдвигаеть брови, изрыгаеть пламень, изображаеть своей физіономіею тучу, принимающую разные оттвнки, при-

<sup>118)</sup> Ibid., cap. 129, p. 837.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>) Ibidem, cap. 144, p. 849.

чемъ всё эти видоизмёненія сопровождаются громомъ бъщеныхъ словъ. А что это за слова -- еслябы кто послушаль --- когла монахь возвращается въ свою келью! Горе и собрату его, если онъ, къ несчастію, подвернется ему въ эту минуту: расвирёпившій, ни съ того ни съ сего набрасывается на него и обливаетъ его цёлыми потоками словъ, чтобъ хоть на немъ сорвать гибвъ свой» 190). «Таковъ ихъ образъ жизни. Остается нёчто еще болёе грубое, поврытое болёе густымъ слоемъ грязи--замѣчаетъ при одномъ случав Евстаній, — но это могъ-бы избрать, говорить нравоописатель, какой нибудь обличительный писатель предметомъ своего сочинения; мы-же далеки отъ того на большое разстояніе, потому что мы держали и доселё рёчь не для огорченія, а для исправленія, если еще возможно въ чемъ исправление для нынъщнихъ людей. Таково, чтобы выразить все одной чертой, поведение этихъ монастырей-грубое, нелъпое, нестройное, расходящееся со всёми условіями приличія» <sup>191</sup>).

Переходимъ къ разсмотрѣнію еще другаго сочиненія Евстаејева, гдѣ онъ высказываетъ мысли родственныя съ тѣми, какія сейчасъ приведены. Разумѣемъ его посланіе къ одному знаменитому столпнику того времени (Ad stylitam qnemdam Thessalonicensem <sup>182</sup>). Въ этомъ сочинения Евстаејй показываетъ: въ чемъ должна заключаться задача христіанской жизни столиника и въ какомъ родѣ выражаться его христіанскообщественное служеніе. Онъ внушаетъ столинику, что человѣку, взошедшему на столиъ, нужно быть высокимъ и по добродѣтели. Евстаејй говоритъ: «хо-

<sup>192</sup>) Migne, Gr. tom. 136, p. 217-263.



<sup>120)</sup> Ibidem, cap. 183, p. 888.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>) Ibid. cap. 124, p. 829.

рошо носнть желёзо, какъ нёкую броню, но особенно нужно облекаться въ то всеоружіе, о которомъ говорить апостоль Павель и безь котораго самыя вернги служать только во вредъ и тяжестню своею только влекуть въ землё человёка, думающаго стоять и носиться выше земли. Многихъ это желёзо укрёинао противъ мысленнаго врага, а многихъ ослабило, послужило имъ въ тагость и спутало. Сами по себъ вериги не служать во спасеніе и не вредять; но по состоянію души, бывають то спасительны, то вредоносны. Все зависить оть нелицембрнаго настроенія души, стремящейся въ Богу. Берегись осуждать другихъ, высоко думать или говорить; пусть это желъво будеть не только на твлё твоемъ, но и въ глубинахъ души твоей» <sup>123</sup>). Затёмъ касательно общественнаго служенія столпника на пользу всёхъ христіанъ, Евстаеій разсуждаеть: «подвижнику нужно служить на благо всего міра; сюда, т. е. къ столпу, приходять люди изъ разныхъ мёстъ, различныхъ народностей, ученые и невѣжды, знатные и не знатные, здравомысленные и часто впадающіе во грёхъ. Столпникъ долженъ быть, по примиру апостольскому, «всимъ вся», да всёхъ пріобрящеть для Бога. Онъ не долженъ ласкательствовать, чтобы не пренебречь истиною, онъ не долженъ къ другимъ обращаться съ хвалой, чтобы не быть угодливымъ; но и не долженъ съ высоты столпа изливать ричей насмишливыхъ. Это манера не хорошая. Онъ можетъ принимать приносимые дары, но не для того, чтобы собирать совровища и не для того, чтобы устроить себе прекрасное жилище, но для того, чтобы савлаться центромъ благотворенія для б'вдныхъ» <sup>124</sup>).—Есть и еще одно

Digitized by Google

<sup>193)</sup> Ibidem, cap. 33-34, p. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>) Ibidem, cap. 66, p. 253.

примвчательное, по своему содержанію, наставительное письмо (Ноопоша) Евстаејя къ клирику 198), который быль близкимъ человёкомъ въ Константинопольскому патріарху Михавлу Анхіалу и который. пользуясь своимъ положеніемъ, желъ росвошно и лержаль себя гордо. Евстаей обличаеть его, впрочемъ тогда, когда фортуна отвратилась отв этого клирика. Письмо тёмъ не менёе остается интереснымъ. потому что даеть понятіе о нравахъ того временя. Обличаемый клирикъ, когда живъ былъ тотъ патріархъ, расположеніемъ котораго онъ пользовался, довель роскошь въ своемъ жилищѣ до того, что развоцвётное одёяло, похожее на разноцвётный лугь, поражало своею врасотою; оно подбито было даже не милетскою шерстью, которая такъ цвнилась, а какимъ то особымъ пушкомъ, который съ великимъ трудомъ собирался при цвётении одного растения. Въ баню онъ ходилъ набравши кучу пузырьковъ съ какими-то благовонными мастями. Онъ былъ предметомъ почета мірянъ и священниковъ, на пиршествахъ ему отводились первыя мёста, при встрёчё съ нить изъ почтенія сворачивали съ дороги и т. д.

Заслуживають полнаго вниманія и проповѣди Евстаюія. Въ нихъ между прочимъ онъ съ усердіемъ развиваетъ мысль, что въ міру такъ же можно спастися, какъ и въ монастырѣ, и даже отчасти даетъ понять, что въ міру скорѣе спасешься, чѣмъ въ монастырской келліи. При оцѣнкѣ этихъ мыслей Евстаюія нужно помнить, что въ его время было общее убѣжденіе относительно монастырской келліи, какъ вѣрнѣйшаго пути ко спасенію души. Раскрытію указанной мысли посвящено похвальное слово св. Филоеею (Laudatio sancti Philothei <sup>126</sup>). Проповѣдникъ го-

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>) Migne, Gr. tom., 136, p. 1280-1286.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup>) Migne, Gr. tom. 136, p. 152-157.

ворить: «многимъ кажется превосходнъйшею жизнь уединенная, когда человвкъ не имветъ ничего и блюдеть самого себя, а потому ищуть мёсть уединенныхъ и пустынныхъ, иные укрываются въ пещеры и нѣдра земли и дѣлаютъ многое другое, чтобы избѣжать треволнений жизни, не подвергать себя опасностямъ общественной, мірской жизни. А св. Филовей разсмотрѣвши это и многое другое, тщательно взвѣсивши для себя выгоды я невыгоды жизни уединенной и мірской, разсудиль вести добродѣтельную жизнь общественную. Онъ женился, нивлъ летей, былъ свяпіенникомъ, занимался хозяйствомъ и Богъ прославилъ его еще въ сей жизни» 127). -- Въ другой проповѣди тотъ-же Евстаеій съ полною энергіею обличаеть предравсудокъ, будто въ обыкновенномъ гражданскоиъ быту нельзя быть благочестивымъ, преуспввать въ добродвтели и угождать Богу. Вотъ слова оратора: «никто изъ живущихъ въ мірѣ, заботящихся о жень и занятыхъ дълами и хлопотами, пусть не говорить, что не можеть, какъ монахи, отрекшіеся отъ міра и мірской жизни, трудиться для Бога. Губить человѣка такое безразсудное мивніе. Преклоняй кольна, когда нужно и когда можешь, но особенно старайся быть добродътельнымъ и пріобрътай всецёло смиреніе. Смиреніе можеть быть замёною (монашескихъ) колѣнопреклоневій. которыя для мірянина не всегда удобны. Не можешь ты поститься? Вшь умвренно безъ отягощенія, чтобы не разлёняваться» <sup>198</sup>). «Если вы — обращается онъ въ мірянамъ въ той-же проповёди-виёсто аскетическаго подвига поднесете бъдному для подкръпленія его силъ отрадный стаканъ воды, и въ особенности если при-

Digitized by Google

<sup>127)</sup> Oratio in psalmum XLVIII. Migne Gr. tom. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>) Ibidem, cap. 13-18, p. 529 et cet.

бавите въ этотъ стаканъ нёсколько вина для утёшенія серада его, вы не имёсте нужды домогаться вернины добродётели—молитвы до поту. Этотъ сладкій стаканъ милостыни, это милосердіе замёнитъ вамъ нодвитъ молитвы до пота». Здёсь-же Евстаейй въ гармонін съ общимъ содержаніемъ проповёди развинаетъ мысль, что не можетъ быть непріятна Богу «форма стоячаго положенія человёка, какъ нёчто болёе цёлесообразное и болёе удобное къ дёятельной жизни, чёмъ колёнопреклоненія» <sup>129</sup>). Послёдняя мысль не чужда нёкоторой парадоксальности.

Въ одной изъ своихъ проповёдей тотъ-же Евстаейй <sup>130</sup>) раскрываетъ прекрасныя мысли о любви, какъ иринадлежности нравственнаго совершенства. Если ивтъ любви, такъ училъ онъ, то всуе буденъ молиться, поститься, преклонять колёна, источать слезы; ивтъ ничего добраго у не имёющихъ любви.

Радомъ съ Евстаенемъ можетъ быть поставленъ другой знаменитый богословъ практическаго направленія. Это — Никодай Кавасила, матрополить тоже Фессалоникскій, занимавшій эту казедру въ самой среднив XIV вёка. Изъ жизни его немного извёстно интереснаго; въ виду этого переходимъ въ характеристике одного изъ его сочиненій, обращающаго на себя особенное наше вниманіе. Николаю принадлежить достойное всякаго вниманія сочиненіе, подъ заглавіемъ: «Жизнь во Христе» <sup>131</sup>). Оно не стоить въ связи съ тогдашней богословской литературой, оно

<sup>199</sup>) Ibidem, cap. 14, p. 532; cap. 17, p. 533.

<sup>130</sup>) In sanctam quadragesimam: oratio I. Migne, tom. 135, p. 561-584.

<sup>131</sup>) Nicolai Cabasilae. De vitain Christo (libri septem). Edidit Gass. 1849. Greifswald. Это сочинение Кавасилы переведено на русский явыкъ, подъ заглавиемъ: «Семь словъ о жизии во Христѣ», о. прот. Боголюбскимъ. (М. 1874).

значительно выше многаго такого, что вышло изъ подъ пера даже лучшихъ тогдащнихъ богослововъ. Сочинение отличается поразительною свёжестью и рёдкою глубиною мыслей, и на столько самостоятельно, что въ немъ нъть ни малвишей компилативности, какая отличала литературу того времени. Все содержание произведения почерпнуто изъ глубинъ луши благочестиваго автора, проницающей въ духъ Св. Писанія и задачу христіанина. Здёсь разрёшается вопросъ, который всегда долженъ быть первымъ вопросомъ для христіанскаго богослова; въ чемъ состоить жизнь сообразная съ Евангеліемъ? Какъ ни необходимо христіанамъ возможно чаще задавать себъ этоть вопросъ, какъ ни необходимо чаще и точнѣе давать разръшение на него, однакожъ богословие изучаемой эпохи почти вовсе не занималось подобнымъ вопросомъ. Николай Кавасила берется за этоть вопросъ, и уже одно это придаеть разсматриваемому сочинению особенное значение. Духъ, характеръ, направленіе, какъ разсматриваеть Николай этоть вопросъ. дёлають это сочинение въ высшей степени поучительнымъ. Въ сжатомъ очеркъ довольно трудно познакомить съ этимъ сочинениемъ. Чтобы вполнѣ цвнить его, нужно сполна его прочитать. Мы намвтимъ только немногія черты проязведенія Кавасили. Оно раздѣлено на семь словъ или правильнѣе обширныхъ главъ, въ которыхъ разсматриваются вопросы: какими средствами челов'вкъ можетъ достигать жизни истинно-христіанской и что человѣкъ со своей стороны долженъ наблюдать чтобы, эти средства вели лёйствительно къ пёли.

Прежде чёмъ ознакомиться съ содержаніемъ произведенія Кавасилы въ частности, считаемъ не лишнимъ разобрать взглядъ нёмецкихъ ученыхъ ва Ка-



١

васных. Эте ученые считають Николая местикомъ 182); но, по нашему суждению, такое мивніе лишено справедливости. Неколай не быль мистикомь, потому что не походиль на западныхъ мистиковъ, въ которымъ приравнивають его вышеуказанные ученые. Вообще мистипизма въ западномъ смыслё этого слова на востокъ совстить не было. Западная мистика была предшественныей протестантизма: ничего полобнаго нёть V ВОСТОЧНЫХЪ ПИСАТЕЛЕЙ, ХОТЬ ПОВИДНИОМУ ПОХОЖИХЪ на запалныхъ мистивовъ. Запалные мистиви свептически относились въ церкви, а сейчась указанные нисатели всегда оставались въ подчинении авторитету церковному. Въ частности Николай Кавасила никакъ не можеть быть прязнанъ мистикомъ; всякій восточный богословь будеть писать и говорить совершенно такъ же, какъ Николай, если онъ будетъ вдумчиво и углубленно относиться къ твиъ вопросамъ, какіе занимали умъ Кавасилы. Ивложение содержания сочиненія Николая «Жизнь во Христь» сейчась же поважеть, какь неосновательно считать этого писателя мистикомъ.

Содержаніе первыхъ пяти «словъ» разсматриваемаго сочиненія таково: христіанинъ долженъ жить жизнію Христа, онъ долженъ быть соединенъ со Христомъ. Это соединеніе такого рода, что оно выше и тѣснѣе всякаго другаго единенія, о какомъ только мы знаемъ. Оно выше того единенія, какое можно находить въ бракѣ между мужемъ и женою, между головой и остальными членами въ человѣческомъ организмѣ; оно выше и тѣснѣе того единства, какое существуетъ въ нашемъ духѣ съ самимъ собою <sup>133</sup>). Истиниое

<sup>132</sup>) Gass. Die Mystik des Nicolaus Cabasilas. s. 62. Greifswald, 1849. Kurtz. Handbuch der Kirchengesch. B. 1, Abtheil. 3, s. 114. Mitau, 1858.

133) De Vita. Sermo I, § 16-18. Рус. пер. стр. 4-5.

единение христіанина со Христомъ, по Николаю, ни съ чёмъ не сравнимое, воть какое: «Люди содёливаются сынами Божінми и богами и природа наша чествуется честію божественною, и персть возвышается до той славы, что содёлывается подобочестною и даже подобною божественной природь. Съ чемъ можно вопрошаеть Николай -- сравнить это» 134)? Воть точка зрѣнія Николая на вопросъ. Теперь, какія средства ведуть къ такому благодатному единенію христіанина съ Христомъ? Николай отвёчаеть: таннства. Онъ говорить: «посредствомъ таинствъ, какъбы посредствомъ оконцевъ въ мрачный этотъ міръ проникаетъ солнце правды и умерщвляетъ жизнь сообразную съ этимъ міромъ и возстановляеть жизнь премірную» <sup>185</sup>). «Способъ, какимъ мы привлекаемъ истинную жизнь Христа, есть тотъ, чтобы усовершаться таннствами, омываться, помазываться, наслаждаться св. трапезой. Къ совершающимъ это приходить Христосъ, и водворяется въ нихъ, и соединяется съ ними, и исторгаеть въ насъ гръхъ, и влагаеть свою жизнь и силу, и содёлываеть общниками Своей побёды» <sup>136</sup>). «Принадлежащее главе (Христу) дёлается нашимъ. Посредствомъ воды (крещенія) мы превращаемся въ безгрѣшныхъ, посредствомъ мура участвуемъ въ Его благодѣяніяхъ, посредствомъ трапезы (евхаристія) живемъ одною съ нимъ жизнію, и въ будущемъ мы боги чрезъ Бога и наслѣдники одного и того же съ Нимъ, дарствующіе въ одномъ съ Нимъ царств'я, если только добровольно не ослёнимъ себя въ сей жизни и не раздеремъ царскаго хитона. Ибо съ нашей стороны только то требуется для полученія

- 134) Ibid. Sermo I, § 48. Pyc. nep. crp. 10.
- <sup>133</sup>) Sermo I. § 40. Рус. пер. стр. 9. <sup>136</sup>) Ibid., § 92—3. Рус. иер. стр. 19.

блаженной жизни, чтобы сохранять дары и соблюдать благодёянія и не сбрасывать вёнца, который сплель для насъ Богъ со многимъ потомъ и трудомъ. Такова жизнь во Христь, которую поддерживають таннства» <sup>137</sup>). Николай говорить не о всёхъ таинствахъ въ ихъ отношении къ жизни во Христв, но только о трехъ главибищихъ: крещении, муропомазании и причащении. Останавливаться на каждомъ изъ этихъ таинствъ, какъ они разсматриваются Кавасилой, было бы слишкомъ долго. Укажемъ лишь, какъ Николай описываеть то единение, какого достигаеть христіанинъ въ таинствъ причащения. Николай пишеть: «когда Христосъ приводить къ транезѣ и даетъ вкушать Свое тёло, Онъ всецёло измёняетъ получившаго таинство и преобразуетъ въ собственное свойство, и персть, принявъ царскій видъ, бываеть уже не перстію, но тёломъ Царя, блаженнѣе чего нельзя и измыслить. Оно послёднее таинство, потому что нельзя простираться далбе, нельзя и приложить большаго» 138). «Ибо душа и твло тотчасъ въ причасти становятся духовными, потому что душа смёшивается съ Душею (Богомъ), тело съ Теломъ и кровь съ Кровію. И что-же отъ этого? Лучшее одерживаетъ верхъ надъ слабъйшимъ в божественное овладъваетъ человѣческимъ, и какъ говоритъ Павелъ о воскресеніи: пожерто бываетъ мертвенное животомъ (2 Кор. 5, 4). О величіе таинствъ! Какъ возможно умъ Христовъ смѣшивать съ нашимъ умомъ, волю Его съ нашею волею, тёло соединить съ тёломъ и кровь съ кровію нашею! Каковъ-же умъ нашъ, когда владбетъ

The second

137) Ibid., § 109—110. Рус. пер. стр. 22. 138) Sermo IV, § 3—4. Рус. нер. сгр. 73—74.

нами умъ божественный, каково желаніе наше, когла присутствуетъ хотвніе божественное, какова персть,

Digitized by Google

жогая препобъждаеть се оный огонь»? 139). «Ясно, что ногая изливается въ насъ Христось и соединяеть съ нами Себя Самого. Онъ перемъняетъ и въ Себя преобразуеть насъ, какъ малую каплю воды, влитую въ безпредельное море мура» 140). Николай Кавасила преврасно раскрываеть мысль, что пища Евхаристическая въ своемъ дъйствія на нашъ духовный и чувственный организмъ представляеть собою нёчто несравнимое, отменное оть обыкновенной пищи въ ея действія на существо человеческое. «Можно жить посредствомъ пища-пишетъ Николай-но пища, не будучи сама живою, не можетъ сама собой ввести насъ въ жизнь. Поскольку же она помогаетъ жизни, присущей твлу, то и представляется, что она есть причния жизии иля присмлютихъ сс. А хаббъ жизни-Евхаристія --- самъ живь и ради его истиниоживы тѣ, коныъ преподается одъ. Тамъ пища превращается въ натающагося, и рыба, и хлёбъ, и все вное вкушаемое, въ кровь человъческую, здась-же все наобороть. Ибо хлэбъ жизне самъ движеть питаемаго, и взифияеть и предагаеть въ Себя самого» 141). — Въ послёднихъ двухъ «словахъ» своего провзведения --- шестомъ и седьмомъ---- Николай разсуждаеть о томъ, чёмъ и какъ съ своей стороны долженъ человѣкъ выражать свое стремленіе къ единенію со Христонь? Что наблюдать съ нашей стороны, чтобы это единение было действительнымъ, истиннымъ, непрерывающимся? Разъясняя этоть вопросъ, Кавасила разсуждаеть о томъ, какъ направлять свои помыслы и какъ расцолагать свою жизнь. Зам'ячательно: Николай раскрываеть мысль, что такое единение так-

١

41



<sup>139)</sup> Sermo IV, § 12—13. Рус. пер. сгр. 76.
140) Ibidem, § 42 Рус. пер. стр. 83—84.
141) Ibidem, § 53—54. Рус. пер. стр. 86.

же достижнию въ міру, среди житейскихъ закатій, какъ и въ отшельничества и монаниества. Онъ не усматриваеть никакого рашительнаго превосходства жизни отшельнической предъ жизнію нірскою. Вотъ собственныя слова Николая. «Для того чтобы жить во Христь, для этого нужни не какія либо сверхъестественныя уснлія, ви сверхъестественный трудъ. ве нужно тратить денегь, ни теривть безславія н стыла и вообще переносить что-либо худое, но и некусствани можно пользоваться безь вреда, и къ занятію какому лнбо ніть препятствія — н полководець можеть начальствовать войсками, и земледилець возцёлывать землю, в праветель управлять дёламе в вообще ни въ чемъ не станетъ терпѣтъ оскуденія ради спасенія. Ибо въть нужды ни улаляться въ цустиню, ни питаться необычною пищею, ни переивнять одежду, ни разстранвать здоровья, ни на иной какой либо ришаться смелый поступокь, но можно, силя дома и не теряя ничего изъ своего имущества, постоянно занниаться помыслами благочестія. **UT**D воспрещаеть намь, помные этого, совершать и нужные труды» <sup>162</sup>)? Напротивъ, объ отшельнической жизни, если она не сопровождается должною бо ирственностію. Кавасила замбчаеть, что она не можеть саблать человѣка встинно спасаемымъ. «Свидътели этого, ---- пишеть Николай, ---- тв, кон отказавшись оть трудовъ ради блага и добродътели, сдълались потомъ дерзновенными во всемъ вломъ. Они, удалившись въ горы, избѣгая шума и общественной жизни, какъ язвы, чтобы внимать одному Богу, когда ослабивали нисколько въ упования на Него и во всецилой вирь нъ Пего, тотчасъ же дерзали на все самое худшее и предавались всякой нечистотв» 148). Замвчательны

149) Sermo VI, § 63—64. Рус. пер. стр. 136. 149) Ibid. § 80. Рус. пер. стр. 140.

зайсь равсужденія Николая о топь, що какимь признакань можно опредёлить: стоять ли человёкь на пути совершенства хрестіанскаго? Такими признавана онь не считаеть знамений и чудесь. Воть его мысли: «Зачёнь искать свидётельствь и знаменій, когда, нужно изследовать только самыя дела. Ибо 'я знаменіе не есть выраженіе добродітели. Не всімь ревнующимъ даются знаменія, и не всё, у вого они есть, бывають делателями добродетели. Ибо многіе, нивющіе силу предъ Богонъ, не обнаруживають ничего подобнато, а между твих и некоторымъ изъ насъ. это вовможно. Для (пріобрътенія) добродътели установлены и тавиства, и всякая бдительность, а для полученія силы оной (дёлять знаменія) никто не вамыслыть ничего извёстнаго, казь нужно бы трудиться (т. е. взяться за дело). И что я говорю? Когда не было этихъ знаменій, не имъли къ нимъ никакого желанія и не искали ихъ, а когда явились они, то не было дозволено даже разоваться имъ (Лук. 10, 20). Посему, — замѣчаетъ Николай, — оставивъ иное, будемъ смотрѣть на самое желаніе дупи, въ которомъ состоитъ добро человѣка и здо, истинное здоровье и болівзнь, и вообще жизнь или смерть; его (желаніе души) имѣть добрымъ, устремленнымъ къ одному Богу и составляеть блаженную жизнь» 144).

Выше мы указали, какими достоинствами отличается разсматриваемое сочинение Николая; но мы не считаемъ себя въ правъ пройти молчаниемъ и нъкорые недостатки того же сочинения. Къ недослаткамъ этого произведения можно отнести слъдующее: въ 1-хъ, Николай въ своихъ представленияхъ настолько сближаетъ Христа и христианина, что послъдний какъ бы погружается и исчезаетъ въ первомъ. Напримъръ, онъ

144) Sermo VII, § 4-6. Рус. пер. стр. 161-162/ 41\*

Digitized by Google

говорить: «Спаситель съ живущими въ Немъ всегда и во всемъ соприсутствуеть, такъ что всякую нужду восполняеть, и есть для нихъ все. Ибо Онъ и рождаеть, и возращаеть и питаеть; и свёть для нихъ, и дыханіе; и Самимъ Собою образуеть для нихъ око, Самимъ Собою освёщаеть ихъ» и пр. <sup>145</sup>); во 2-хъ, разсматриваемый писатель такъ много обращаеть вниманія на духовную сторону человёка, что доходить если не до отрицанія значенія чувственной стороны человёка, то до пренебреженія ею. Николай говорить: «человёкъ на самомъ дёлё состоить изъ воли и разума и кромё этого ничто иное не существенно для него» <sup>146</sup>). Впрочемъ, всё указанные недостатки ничуть не затемняють высокихъ качествъ сочиненія: «Жизнь во Христё».

145) Sermo I, § 24. Рус. пер. стр. 6. 146) Sermo VII, § 28. Рус. пер. стр. 165.

Digitized by Google

## VII. Паденіе Константинополя.

## (Bъ 1453 г.).

Паденіе Константинополя отъ руки Турокъ заканчиваеть собою эпоху самостоятельнаго существованія Византійской церкви. Факть этоть-паденіе Константинополя---съ перваго взгляда представляется имъюшимъ громадное значение. Но едва ли такъ на самомъ дълъ. Византія, какъ государство, медленно умирала и смерть ся была неизбъжна. Могло быть вопросомъ лишь одно: вогда это совершится--- десяткомъ лѣтъ раньше или позже. Достаточно припомнить, что въ то время, когда случилась указанная катастрофа, вся Византійская имперія заключала въ себв одень Константинополь и его предивствя. Можно ли даже назвать это имперіею? Матеріальныхъ средствъ для пропытанія народонаселенія почти никакихъ не было. Еще въ XIV вёкё Византійскій историкъ Григора острилъ, что въ государственномъ казначействе ничего нельзя было обрести, кроме Эпикуровыхъ атомовъ. Столица нъкогда общирнаго государства теперь невёдомо чёмъ промышляла и невёдомо какимъ образомъ поддерживала свое существованіе. Если нынёшнюю Турецкую имперію съ ея плохимъ финансовымъ положеніемъ, голоднымъ и разутымъ войскомъ, неурядецами въ админиттраціи, единогласно называють: «больнымь человёвомь», то мы, право, затрудняемся: какъ наявать Византію среднны ХУ вѣка? Теперетняя Турція по сравненію съ тогВизантія пала такъ и при такихъ обстоятельствахъ, что мы удивляемся не тому, что это случилось, а тому, какимъ образомъ она такъ долго простояла. — Разскажемъ исторію этого событія. Намъ кажется, не найдешь такого серіознаго человѣка, который, читая исторію паденія Византіи, не чувствовалъ бы, неожиданно для себя, трагикомическаго впечатлѣніа, при чемъ комическій элементъ несомнѣнно преобладаетъ надъ трагическимъ. Исторія паденія Константинополя представляетъ собою чуть не водевиль.

Послёднимъ Византійскимъ пиператоромъ былъ Константинъ XI, Палеологъ (1448-1453 г.). Константинъ некогда поднялъ вичтожную Византію на невъроятную высоту, Константинъ же и видълъ, какъ наконець фортуна оставила этоть городь, посвященный первымъ ся императоромъ именно фортунѣ. Константина XI считають героемь, потому что онь не пережилъ габели столицы и погибъ, защищая ее даже и тогда, когда защита всёмъ уже представлялась дёломъ невозможнымъ; но это такого рода геройство, на которое способенъ и не храбрый человыть, но лишь сколько небудь уважающій себя. Какой исходъ могъ выбрать Константинъ XI, вякъ скоро онъ зналъ, что погебель столицы неминуема? Бъжать? Но бъжать значило очутиться въ разрядь бъдныхъ, но благородныхъ людей, живущить полаяниемъ. Отааться въ плёнъ въ надеждё на милость победителя? Но отъ турецваго велякодушія легче всого было ожндать одной милости-кола или веревки. Умереть за отечество---еленствевно что и могь саблать послёдній изъ Византійскихъ вѣнценосцевъ. Этотъ исходъ подсказывали ему и здравый смыслъ и отчаяніе.

Но ин забежали вперель. Разскажемъ, какъ было авло-по порядку. Когда Константину XI, по смерти его брата Іоанна Палеолога, достался Византійскій престоль, въ это время его не было въ столицё: онь находился въ отдаленной Морев. Два знатныхъ депутата возложные въ Спартъ императорскую корону на голову Константина. Вскоре затемъ онъ отплыль изь Моден, насладился радостными привётствіями своихъ поданныхъ, отпраздновалъ свое вступленіе на престоль различными увеселеніями и своими щедрыми, но вошедшими въ обычай, подарками довелъ до истощения и безъ того уже крайне бедную государственную казну 1). Константинъ былъ бевітнымъ вдовцомъ и первой его заботой былъ выборъ супруги. Послёдній изъ Византійскихъ императоровъ, разумвется, не ожидаль того государственнаго несчастія, которое пришлось пережить ему-и счелъ за нужное позаботиться о продолжения своего царственваго рода. Ему предложили -- было въ супруги дочь Венеціанскаго дожа, но Византійская аристократія отвергла это предложение. Для Византийской горлости казалось непозволятельнымъ, унизительнымъ диломъ--породниться наслёдственному Византійскому монарху СЪ БАКИМЪ-ТО ДОЖЕМЪ, БАНЪ ЛИЦОМЪ, ПОЛУЧЕВШЕМЪ власть по народному голосованию. Впослёдстви византійцамъ пришлось очень горько раскаяться въ этомъ поступкь: глава могушественной республики могь быть очень не безполевенъ Византіи въ ся борьбѣ съ Турками <sup>2</sup>); но Византійская знать, очевидно, не

<sup>1</sup>) Georgii Phrantzae. Chronicon majus (Migne. gr. tom. 156) lib. III, cap. 1, p. 808-809.

2) Гиббона. Исторія упадка римской имперін. Т. VII, 307.

Digitized by Goog

была дальнозорка, не видёла приближающейся бёды. Послё того какъ не состоялось бракосочетание Константина съ дочерью дожа, решено было снарядить посольство и отправить его въ чужія страны искать достойную невёсту вёнчанному монарху. Разсказь о всёхъ абйствіяхъ этого посольства можно было бы счесть или здой насмёшкой или непозволительною выдумкой, если бы строгая исторія не полтвержавля до послёднихъ мелочей достовёрности фактовъ. Во главе посольства стояль Византійскій сановникь Франца или Францисъ, историкъ послъднихъ дней Византін, въ качествё уполномоченнаго отъ жениха; на пышную обстановку посольства быле издержаны послёднія врохи отъ тёхъ богатствъ и роскоши, которыми никогда славилась столица востока. Многочисленная свита Франца состояла изъ знати и гвардейцевъ, изъ лекарей и монаховъ, его сопровождали хоры инструментальной и вокальной музыки. Обстановка по своей пестротѣ совершенно театральная. Эта дорого стоившая поёздка длилась болёе двухъ лътъ. Посольство вхало съ музыкой --- и тъмъ возбуждало восторгъ и изумление деревенщины, особенно въ Иверіи или Грузіи <sup>3</sup>). Но подобнаго рода дешевый эффекть, повидимому, входиль въ программу Византійской миссіи. Сначала возалось, что недолгопридется слоняться посламъ по Востоку. Они въ скорости же отыскали то, чего такъ ревностно вскали. Около этого времени (въ 1451 г.) умеръ турецвий султанъ Амурать; между вдовами этого послёдняго была дочь сербскаго короля Марія. Онъ была христіанка, обладала личными достоинствами и даже красотой, хотя и увядшею. Достойная невъста императора Константина давно уже переступила предълы

<sup>3</sup>) Phrantzae. Chronicon, lib. III, cap. 1, 809-810.

Digitized by Google

не только молодости, но и цветущаго возраста. Влоствующая султанша имбла что-то оволо 50-ти лёть. Года почтенные, но послы разсудили: хотя Марін и около 50-ти лёть, но она могла (!) еще лать выверіи наслёдника престола. Это сватовство такъ необычайно, что едва ли подобное встрётишь габ-либо, вроив оперетки. Женихъ — Византійскій христіанскій императоръ, жаждущій имѣть потомство; и рядомъ съ нимъ--- патидесатилътная невъста, вдова турецкаго султана. Неизвъстно: состоялся ли бы, въ действительности, этоть удивительный бракь, если бы не встратилось неожиданнаго препятствія: вдовствующая султанша объявила, что она идеть въ нонастырь и тамъ хочеть скончать дни свои 4). Тогда носольству ничего не оставалось двлать, кажь продолжать поиски невысты для своего монарха. Выборь пословъ окончательно падаетъ на дочь Грузинскаго царя. Одной изъ выгодныхъ сторонъ этого новаго сватовства было то, что Грузинскій царь, кром'я руки своей дочери, предлагалъ еще приданое въ 56000 волотыхъ монеть; а это для объднъвшаго Византійскаго императора казалось очень заманчивымь. Константинъ далъ свое согласіе на бракъ<sup>5</sup>), и, конечно, бракъ состоялся бы, ежели бы не наступило тяжелаго времени, когда о радостныхъ событіяхъ въ родь бравовъ и мысли не могло быть.

Влеантін предлежало выдержать долговременную борьбу съ Турками, имёвшими положить конець христіанскому Византійскому правленію на Золотомъ Рогё и Босфорё. Быть можетъ, Византійская имперія еще нёсколько времени проскрипёла бы, продолжила бы нёсколько лётъ паралитическаго существо-

- 4) Ibid. p. 815. 818.
- <sup>5</sup>) Ibid. cap. 2, p. 818. 820.

Digitized by Google

. .

ванія, если бы миролюбиваго и вроткаго султана Амурата смённях въ турецкихъ владёніяхъ султанъ такого же характера. Но наслёдникомъ Амурата быль Магометь II. 22-хъ лётній молодой челов'якъ, полный энергін и огня, человёкь жестокій и вёроломный, умѣвіній мягко стлать, отчего однакожь приходилось жество спать <sup>6</sup>). Свое правление Магометь отврыль твиъ, что устровяъ великолбанбящія похороны своему отцу, --- да встати и своему малолётнему брату --младенцу, котораго Магометь велёль убить, вёроятно опасалсь въ будущемъ найти въ лице ого соперника себи. Это уже показывало, что новый султань быль такымь человъкомь, который, для исполнения своихъ замысловъ, едва ли надъ чёмъ задумается. Не даромъ одинъ Византійскій историвъ (Дука) говорнать о номъ: «для него убить человёка собственноручно было все равно что раздавить блоху»<sup>7</sup>). Съ теченіемъ времени эта истина для всёхъ стала очевидна. Но на самыхъ первыхъ порахъ онъ съумвлъ очаровать своею любезностію и предупредительностію всёкъ, кто нанболёе былъ заннтересованъ восшествіемъ на турецкій престоль новаго повелителя. Посли взъ Константинополя, Трепезунта, Молдавів и Валахів и другихъ христіанскихъ государствъ пришли привѣтствовать Магомета съ восшествіемъ на престолъ и были вполит довольны пріемомъ и обращеніемъ Амуратова преемника. Всёмъ этимъ посламъ Магометь говорные о дружбе, о мире, о сохранении договоровъ----но это были лишь одне слова, воторынъ

6) Люди болѣе проницательные изъ христіанъ вовлагали плохія надежды на Магомета, принимая во вниманіе свойства сго ума и непреклонный характеръ. Phrantzae. Lib. III, сар. 1, р. 813—814.

7) Ducae. Historia Byzantina, cap. 35, p. 1053. (Migne. Gr. tom. 157).



не соотвётствовали дёйствительныя влеченія сердца хитраго султана <sup>в</sup>). Разочарованіе для христіанскихъ народовъ, стоявшихъ въ близкихъ отвошеніяхъ къ султану, наступило очень быстро. Горечь этого разочарованія прежде другихъ пришлоса отвёдать Византійцамъ.

Вскорѣ не оставалось нивакого сомнѣнія, что Магометь рёшнях слёдать нападеніе на Константинополь и стереть съ лица земли остатки существования христіанской державы по сосбяству. Но эта очевилная опасность ни мало не пробудила анерги Грековъ. Эти послёдніе какъ будто знать не хотёли о грознышей имъ опасности. Мары предосторожности, о которыхъ народъ долженъ былъ бы ежеменутно заботиться, откладывались до другого времени; и Греки закрывали глаза предъ висящей надъ ихъ головой гровой. Это тёмъ удивительнёе, что они не могли разсчитывать на дружественную помощь со стороны Европы. Между твин государствани, отъ которихъ можно бы было ожидать помощи, одни были слишкомъ слабы, другія слишкомъ далеки отъ театро борьбы, одни считали опасность воображаемою, а другія неотразныой <sup>9</sup>). Византін приходилось довольствоваться тёми силами, какія находились внутри ся, но Византія и безъ того была не богата народонаселеніемъ, а близкая оцасность еще на много уменьшела численность защетниковъ столицы и меніатюрнаго

<sup>8)</sup> Ducse. Hist. Byzant. Cap. 35, р. 1036. Laoniei Chalcocondylae. De rebus Turcicis, lib. VII, р. 376. Edit. Bonnensis. Объ историкахъ Францѣ, Дукѣ и Хадвокондидѣ можно находить обстоятельныя свѣдѣнія, въ особенности въ отношеніи къ вопросу о паденіи Константинополя, въ статьѣ г. Погодина: «Обзоръ шеточвиковъ по исторія взятія Византіи Туркаянъ. (Жури. Мин. вар. вросвѣщ. 1889 г., ч. 264).

<sup>9)</sup> Гиббова. Т. VII, 818. 324.

царства. Многіе изъ простонародія и нёсколько Византійскихъ адистократовъ имёди нивость покинуть свое отечество въ минуту опасности 10); а корыстолюбіе частныхъ богачей отказало императору въ тёхъ сврытыхъ сокровищахъ, которыя теперь могли бы идти въ дёло, и которыя впослёдствіи достались побѣднтелю <sup>11</sup>). Бѣдный и оставшійся въ одиночествѣ, монархъ все же готовился къ борьбе съ своимъ гровнымъ врагомъ. Интересно будетъ узнать, сколько нашлось лиць, оказавшихся готовыми защищать столицу отъ натиска непріятелей. Въ послёднюю апоху своего существованія Константинополь все еще имёль болве чень 100-тысячное население. Къ сожалению, на эту цифру указывають не списки сражавшихся, а списки взятыхъ въ плёнъ. По приказанию императора были собраны на улице и въ домахъ свёденія о числё граждань и даже монаховь, способныхь и готовыхъ ввяться за оружіе для защиты своего отечества. Составление этихъ списковъ было поручено извъстному уже намъ Францъ, который, послъ тщательнаго записыванія именъ, со скорбію и изумленіемъ донесъ своему государю, что число защитниковь отечества ограничивается четырымя тысячами, девятью стами семидесятью тремя Греками <sup>19</sup>). Цыфра точная, до того точная, что было отчего придти въ отчаяніе каждому патріоту того времени. Но для историка настоящаго, нашего времени, такой факть невольно представляется чёмъ-то комическимъ. Какъ! Неужели пресловутая Византійская имперія дожила до того, что всёмъ военнымъ силамъ Оттоманской имперіи могла противопоставить лишь 4,973 защит-

10) Ibid. 325.

<sup>11</sup>) Leonardi Chiensis. Epist. de Constantinopolitana urbe a Mahumete II capta (Migne, Gr. ser. tom, 159, p. 934. 942).
<sup>12</sup>) Phrantzae. lib. III, cap. <sup>7</sup>3, p. 838.



нивовъ отчизны. Какъ! Неужеля общирнъйшій въ свётё города, имёвний въ окружности оволо щестналпати миль. лолжна была зашещать буквально кучка всякаго сброда, вооруженная кой чёмъ-варжавленнымъ оружіемъ, отысканнымъ гдё-то въ арсеналахъ? Можно представить себъ положение послъдниго Византійскаго императора, сражавшагося за отечество во глава разношерстной тодим, едва-едва владовшей оружісмъ? Такой факть кажется какой-то сказной, а не былью. - Существовали особня причины, по которымъ жителя Византія не котвли брать на себя опаснаго лёла - борьбы со врагомъ. но это такія причины, которыя показывають, что народь Византійскій отупёль, испортился, настолько нравственно измельчаль, что ожидать отъ него и теперь и въ будущемъ решительно было нечего. Большинство жителей было увёрено, что защищать столицу нёть необходимости. Одни, при видъ изступления врага, пришли въ отчаяние и махнули рукой: «будь-что будетъ» ръшили они. Эти освоились съ мыслію, что городъ долженъ пасть, что такова воля Провиденія. Ихъ воображенію вездъ чудились ясные знаки божескаго гивва, грядущаго на имперію. Метеоры, кометы, всяваго рода вздорныя предсвазанія или точиве «болтовня старыхъ кумущекъ» приволяли ихъ въ полное отчаяние. Между людьми этого сорта распространилась молва, что въ архивахъ Константинополя найдено пророчество императора Х-го ввиа, Льва Мудраго, въ которомъ будто бы съ очевидностью предвозвѣщено, что столица должна пасть-и пасть вменно въ настоящее время <sup>13</sup>). Другая часть народа тоже

<sup>13</sup>) Chalcocandylae. De rehus Turc. Lib. VIII, p. 405 — 6. Leonardi Chiensis. Epist., p. 926 Le Beau. Hist. du Bas-empire, tome 21, p. 242.

Digitized by Google

не хотбла и пальцемъ пошевелять для защиты государства. Среди сустернаго народонаселения быль пущенъ слухъ, что будто упала съ неба грамота, въ воторой сказано, что не нужно противодъйствовать врагу, а ожидать времени, когда Самъ Богъ поравить нечестивыхъ Оттомановъ; какие то нустомени разглашали, что будто въ такиственной грамоте сказано, что когда Турки проникнуть въ Константинополь в дойдуть до волочны Юствнівна, помінцающейся на площади Софійскаго храма, то сойдеть ангелъ съ небеси съ неченъ въ рукв, и Турки немедленно обратятся въ бъгство; мало того: Греки легко изгонять ихъ изо всей Греціи и прогонять до границъ Персін <sup>14</sup>). Какъ ни нелёры были эти и подобные толки. Византійская чернь охотно вёрила этимъ вздорамъ и безпечно, предоставляла врагу просторъ и свободу дийствій.

Этого одного было бы, повидимому, достаточно, чтобы гибель города сдёлалась но отразимой. Но Греки вдобавокъ еще перессорились между собою и твиъ еще болве увеличили безъисходность своего положенія. Какъ извёстно, утонающій хватается за соломенку. Такъ было и съ послёднимъ Византійсвымъ выператоромъ. Повемая лучше другихъ опасность положения дёль, Константинь XI, за нениеніемъ другихъ надежныхъ средствъ пособить бёдё, задумываеть искать ващитника Греціи въ лицё папы и для этого заводить сношенія съ папою Николаемь V, соглашаясь на цервовную унію съ Римомъ. Уже, кажется, довольно произведено было опытовъ уни Греція съ Римомъ, и всё они были неудачны. Пробовать устроять это, не шедшее на лазъ, дело казалось совершенно напрасно, но Константинъ, съ от-

14) Ducae. Historia, cap. 39, p. 1104.

чаянія, снова затёваеть унію сь Римомъ, въ надождё на матеріальную помощь оть напы в римско-катоди. ческаго Запада. Но изо всего этого ничего не вышко. нли, лучше свазать, получился тоть же результать, какъ и прежде: въ уни Греви находили, поводъ во взанинымъ раздорамъ, такъ какъ въ подобныхъ случаяхъ всегла являлось среди нихъ двъ парти-партія враговъ унін и партія поборниковъ за унію. Сношенія Константина съ Римомъ начались незаловго ло палевія Константинонода в вмёли послёлствіемъ то, что въ столицу восточнаго кристіанства папа прислалъ навёстнаго русскаго эксмитрополита, нардинала Исилора, со свитою; на него возложено было поручение устровть самымъ дёломъ унию между двумя. церквамь. И действетельно въ Константиноподе 12 декабря 1452 года провозглашено было единение Восточной церкви съ Западной 15). Этоть факть приналлежить въ самымъ почальнымъ въ исторія жизни. нослёдняго Византійскаго императора. Что ни говорная бы въ ващату его, все же послъдний православный Византійскій государь быль намбиникомь православія. Ренегатство это было тёмъ позорнёе. чвиъ мене оно было искренно. Вочъ слова, которыме императоръ и еденоммиленныя съ нимъ лица успокенваль не желающую увін толпу; они говорили: «потеринте немного, подеждите, чтобы Богъ избавиль столицу отъ веливаго дракона (Туровъ), которий хочеть пожрать нась, тогда вы увидите: искренно-ли наше примирение съ азнинтами» 16). Но хотя уния съ латиянами была дёломъ не искреннямъ и пемогущимъ имъть серьезныхъ посленствий, темъ не менье эта затвя перессоряла народъ, духозенство и



<sup>15)</sup> Ducae. Ibid. cap. 36 (initium).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Ducae. Ibid. p. 1061.

монаховъ. Тѣ няъ Грековъ, которые были недовольны затвей, начали волноваться, браниться, посынались съ вхъ стороны жестокіе упреки. При IDVINIS OCCOUTELECTRANS BCC OTO MOLIO ON DASразаться чёмъ небуль очень серьезнымъ - бунтонъ. расколомъ, но янчего такого въ настоящее вреия не проязошло. Лётовисцами отпёченъ лишь одниз факть, но этоть факть очень характеристичень для такого страннаго народа, какимъ били Византійци эпохи паленія Константинополя. Унія, это нозорное льло последняго преемника Константина Великаго. янала своемъ послёдствіемъ въ рядать приверженцевъ православія - евчно совсёмъ неожиданное. Что же именно случилось? Въ день провозглашения уни жители обоего пола и всёхъ сословій, недовольные этемь деловь устремилесь толнами изъ Софійскаго храма въ вель одного монаха, по имени Геннадія Схоларія (впосявдствія патріарха), чтобы спроснть его, какъ нужно смотръть на унію. Отвътъ Геннадія быль дань не устно; спрашиваемый начертних свой отвъть на дощечев, виставленной на дверяхъ его келлін. Геннадій быль противь унін. Отв'ять очень понравныся ревинтелямъ православія. Они сочли нужнымъ выразить свою радость какамъ ннбудь правднествоиъ. И вотъ Греви изъ монастиря Геннадія равсвялись по Византійскимъ трактирамъ; здёсь они лили за погибель папскихъ приверженцевъ изъ ихъ среды, опорожняля своя ставаны въ честь Богонатери Дёвы и заплетающимися язывами просили Ее защитить городъ отъ Магомета, городъ, который Она ранбе того спасла оть Хозроя. Въ двойномъ опьяненін отъ религіознаго изступленія и отъ вина они ОТВАЖНО ВОСКЛИЦАЛИ: «НЕ НУЖЛАСМСЯ МЫ НИ ВЪ КАВОЙ помощи отъ латинянъ». Такъ праздновали православ-



ние Греки свою вёрность вёрё отцевь 17). И это было за пять ивсяпевь 10 паленія Константинополя! Отупвешій народь гордился темъ, что онъ православень: какъ будто православіе могло ндти къ лицу такихъ жалкихъ пустосвятовъ? Религіозная вакханалія-въ то время, когда городу угрожала величайшая опасность: не лестно же зарекомендовали себя Греки среди опасности! Жалкій народь пусть бы этних и ограничних свою преданность вере отцевь. но неть. Разгорается фанатизиъ: брать готовъ возстать на брата, лишь только становилось извёстнымъ. что этоть выражаль свое сочувствие уния. Религиозныя страсти Грековъ еще разъ вспыхнули, обнаруживая себя въ мелкихъ придиркахъ, шпоонствъ, взаниномъ отчуждения.-- Можно зи было при такихъ обстоятельствахъ помышлять объ еденодушномъ отпорв внешнему врагу? Царство разделившееся на ся, не можеть устоять. Новымъ поводомъ къ раздорамъ между Греками или собственно между правительствомъ и нароцонъ послужило еще слёдующее: денежныя средства государства были истощены уже давно, императоръ быль безь гроша, не смотря на то, что теперь, когда началась осада города, деньги были нуживе, чвиъ вогда либо. Въ силу такой крайности императоръ прибъгаетъ къ средству, которое едва ли кто назоветь противозаконнымь. Онъ приказаль взять нёкоторые священные сосуды изъ церквей и сталь выбивать изъ нихъ монету. Но это возбудило ропотъ и незовольство въ народв и духовенствв. Напрасно ниператоръ объщалъ, по иннования опасности, возвратить въ храмы вчетверо, по сравнению съ тёмъ, что было взято оттуда. Ропоть и негодование не прекращались. Нашлись дерзкіе люди, которые въ лице

17) Ducae. Cap. 36, p. 1056-1060.

42



порицали государя <sup>18</sup>). Можно ли было ожидать, чтобы такой народъ, лишенный чувства патріотизма, выдержалъ борьбу съ могущественнымъ врагомъ? Вотъ каково было внутреннее состояніе Византіи въ послѣдніе дни ся существованія. Могъ ли такой деморализованный народъ продолжать самостоятельную жизнь? Все показываетъ, что Констинтинополь палъ, въ дѣйствительности, не отъ руки мусульманъ—Турокъ, а оттого, что въ немъ почти все было мертво, безжизненно. Явились вороны, потому что Византія представляла собою трупъ.

Византія пала потому же, почему и человѣкъ въ возрастѣ 70—80 лѣтъ умираетъ, истощившись умственно и физически. Византія не могла быть птицею фениксомъ, потому что она не приготовила жертвенника, на которомъ она имѣла бы возможность согрѣвать охладѣвающую кровь.

Византія пала, Константинъ XI умеръ, положивши жизнь свою за отечество. Турки овладъли Константинополемъ. Вслёдъ за тэмъ произопио то, что обыкновенно происходило въ средніе вёка въ подобныхъ случаяхъ: часть жителей Византіи разбёжалась, часть захвачена въ плёнъ и продана въ рабство, имущества были расхищены, насилія всякаго рода встрёчались на каждомъ шагу. Но описывать это не представляетъ интереса. Все это не ново подъ луной. Упомянемъ развё только о судьбё постигшей храмъ св. Софіи—«это земное небо»—по выраженію историка Францы, — «эту новую небесную твердь, эту колесницу херувимовъ, этотъ престолъ славы Божіей». Софійскій храмъ лишился всёхъ благочестивыхъ приношеній, которыя притекали сюда въ тече-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Phrantzae, lib. III, cap. 4, p. 851. Leonardi Chiensis. Epist. p. 934. Le-Beau, tome 21, p. 262.

ніе столькихъ вѣковъ; его зодотыя и серебряныя украшенія, сосуды и церковныя облаченія были взяты для житейскаго употребленія; послё того какъ съ иконъ было снято все, что могло имъть цвну въ глазахъ хищниковъ, полотно или дерево ихъ или разрывалось на куски, или разламывалось, или сожигалось, или бросалось подъ ноги, или шло въ конюшняхъ и кухняхъ на самое низкое употребление. Наравив съ св. Софіей, по важности потерь, должна быть поставлена утрата Византійскихъ библіотекъ; совершенно исчезло, какъ разсказывають, сто двадцать тысячь манускриптовъ; десять томовъ можно было купить за одинъ золотой и за такую же низкую цёну полныя собранія сочиненій Аристотеля и Гомера <sup>19</sup>). Безпорядокъ и грабежъ начались въ Константинополъ съ перваго часа достопамятнаго 29 мая 1453 года (день паденія Византіи) и продолжались до восьмого часа того же дня, когда самъ султанъ Магометъ II торжественно отправился въ Софійскій храмъ. По его привазанію, этоть храмь, важнёйшая изъ святынь Восточной церкви, быль превращень въ мечеть. Кресты были разбиты, или сняты, а стёны, которыя были прежде покрыты живописью и мозаикой, вымыты, замазаны и оставлены безъ украшеній <sup>90</sup>).

Катастрофа, постигшая Византію оплакана была современной Европой. Одни поплакали, потому что любили слезы, другіе поплакали, потому что умёли плакать элегантно, въ изящныхъ ораторскихъ рёчахъ

Google

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) При всёхъ своихъ недостаткахъ Греки XV вёка, по выраженію одного ученаго, имёютъ «ту заслугу, что они были библіотекарями древности», сохранявшими книжное достояніе прежнихъ вёковъ отъ погибели. Vast. Le Cardinal Bessarion, р. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Phrantzae, lib. III, cap. 8. Ducae, cap. 39—40. Гиббона, VII, 349—352.

(Эней Сильвій). Но едва ли вто плакалъ искренно и оть души. Что большая часть лиць, проливавшихъ слезы по случаю паденія Византін, плакали или лицемврно или для парада, это можно видеть изъ того, что нёкоторые изъ плакальщиковъ могли бы оказать помощь Византіи и посущественнѣе слезъ, но не оказали. Современникъ событія, герцогъ Бургундскій Филиппъ, такъ расчувствовался при извёстія о погибели Византіи, что собравъ рыцарей и бароновъ. даль вмёстё съ ними торжественную влятву въ томъ, что онъ возьметъ на себя подвигъ священной войны съ Турками. Герцогъ и его рыцари поклядись въ этомъ случав Самимъ Богомъ, Богородицей Девой, дамами и (hobririle dictu!) фазаномъ. Но и самая клятва на фазанѣ скоро была забыта <sup>21</sup>)... Нѣкоторые изъ европейскихъ современниковъ даже порадовались событію паденія Византін: благочестивые католики въ катастрофъ, постигшей Византію, увидали персть Божій, наказующій Гревовъ за непризнаніе латинскаго filioque. Также и папа Никодай V порадовался этому событію, ибо онъ за нёсколько лёть предсказаль паденіе Византій и быль очень доволень, что пророчество его сбылось 29).

Значить, о похоронахъ поговорили, какъ о новости, а потомъ вскоръ и забыли.

Паденіе Константинополя было такъ давно, что пора бы наступить другому событію — освобожденію этого великаго города изъ рукъ недостойныхъ его обладателей — Турокъ.

1891 г. Октября 20. Сергіевъ Посадъ.

<sup>21</sup>) Гиббона. VII, 363-366.

92) Le Beau, tome 21, p. 278. Гиббона, VII, 324.



## ИСПРАВЛЕНІЕ

## болте важныхъ недосмотровъ и опечатокъ.

| Cmp.        | Строк.  | Напечатано:           | Должно быть:         |
|-------------|---------|-----------------------|----------------------|
| 18          | 13 сн.  | вытающаяся            | помфщающаяся         |
| <b>72</b>   | 3 св.   | 1247 - 1255           | 1347 - 1355          |
| 73          | 5 - 6 - | болѣе мирная и счаст- | тріумфы и побѣды его |
|             |         | ливая.                | надъ врагами.        |
| 151         | 14 —    | о немъ                | о подобномъ явленіи  |
| 234         | 9 —     | Михаила, митропо-     | Миханла, протэкдика  |
|             |         | лита                  |                      |
| 244         | 17 —    | Онъ присталъ къ той   | Онъ былъ вождемъ     |
|             |         |                       | той                  |
| 283         | 13 —    | Псаін                 | Исаін                |
| 364         | 3 —     | выходняъ              | восходилъ            |
| 417         | 3 сн.   | объ его образован-    | въ этомъ отношеніи.  |
|             |         | ности.                |                      |
| 429         | 14 —    | ваставляющнын         | заставившими         |
| 441         | 15 св.  | «оппортюниста»        | «оппортюнисты»       |
| <b>46</b> 0 | 11 сн.  | почитателей дѣятель-  | полнцатечей цранече- |
|             |         | наго                  | ности                |
| 468         | 1 св.   | пат <b>ріархов</b> ъ  | императоровъ         |
| 640         | 13 —    | нфано                 | нѣчто                |

\_\_\_\_

•



.

.

## maraketion

Labrancia a Therefore of a structure share

teaner dus con perten Oriente de Balante de la contra de Balante de la contra de Contra de la contra Contra de Contra de la contra de Contra de Contra de la contra de la contra de la contra de Contra de la contra de la contra de Contra de la contra de Contra de Contra de la contra de

ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER ALLER

Digitized by Google

